Rekonstruktive Forschungsmethoden
rassismuskritisch perspektiviert

Im Bedrohungsszenario des >islamistischen Terrorismus< werden Mus-
lim:innen als Subjekte hervorgebracht. Sie haben sich zum Sicherheits-
diskurs zu positionieren und ergreifen hierzu diverse Handlungsoptio-
nen, um auf Anforderungen und Anrufungen zu reagieren, (nicht oder
anders) zu antworten und eigene Themen und Bediirfnisse einzubrin-
gen. Mit Foucault gehen wir davon aus, dass das gesellschaftliche Krif-
teverhiltnis keines zwischen aktiv Herrschenden und passiv Beherrsch-
ten ist: Macht wird nicht von einer Gruppe besessen, wihrend andere
ginzlich ohnmichtig sind. Vielmehr wirkt Macht in sozialen Beziehun-
gen und stellt »eine bestimme Form augenblickhafter und bestindig
wiederholter Zusammenst6fe«' dar. Mit der vorliegenden empirischen
Studie versuchen wir, jenen komplexen Prozessen Rechnung zu tragen,
in denen Muslim:innen als soziale Gr6fe produziert werden und in de-
nen sie sich zugleich selbst hervorbringen. Es bieten sich rekonstruktive
Forschungsmethoden und insbesondere die Dokumentarische Metho-
de an, um Verhandlungen zwischen >Muslim:innen< zu untersuchen,
wihrend die Objektive Hermeneutik sich fiir das Herausarbeiten der
Positionierungen einzelner >Muslim:innen« als niitzlich erweist. Beide
Methoden unterscheiden sich in ihrem Erkenntnisinteresse und -ziel:
Wihrend mithilfe der Dokumentarischen Methode der Umgang mit der
bestehenden, gesellschaftlichen Wirklichkeit zu erklaren versucht wird,

1 Foucault1976: 114.

14.02.2026, 17:00:0%


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zielt die Objektive Hermeneutik darauf, die Sinnstrukturierung dieser
Wirklichkeit zu rekonstruieren und zu verstehen.

Im Rahmen unserer Auseinandersetzungen mit beiden Metho-
den wurden wir auf verschiedene Probleme aufmerksam, die mit
erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Fragestellungen
zusammenhingen. Dies zog Konsequenzen fir den Erhebungs- und
Auswertungsprozess unserer Daten nach sich: Wir konnten in den
Methodologien beider Methoden keine systematische Beriicksichti-
gung gesellschafts- oder gar rassismuskritischer Ansitze erkennen,
die es ermoglicht hitten, die Komplexitit und Widerspriichlichkeit der
Erfahrungen und die Gleichzeitigkeit verschiedener, auch widerstrei-
tender sozialer Wirklichkeiten von rassifizierten Menschen deutend
zu verstehen. Das geteilte, reflektierte Erfahrungswissen rassifizierter
Personen wird im sogenannten »Regelwissen«* der Objektiven Herme-
neutik oder im »kommunikative[n] Wissen<® der Dokumentarischen
Methode nicht als common sense der Gesamtgesellschaft abgebildet.
Rassifizierte Personen greifen aber sowohl auf ein gesamtgesellschaftli-
ches Regel- bzw. kommunikatives Wissen als auch auf ein Community-
basiertes zuriick, das ergab unsere Analyse. Um also einen reflektierten
Zugang zu Erfahrungen, Orientierungen und Handlungspraxen zu
ermoglichen bzw. nicht durch eigene, unbearbeitete Verstrickungen
zu behindern, sollte der Forschungspraxis zur Interpretation und Ana-
lyse von Datenmaterial mit rassifizierten Menschen eine macht- und
rassismuskritische Auseinandersetzung vorangehen. Die Entwicklung
der Fragestellung und des Forschungsdesigns, der Zugang zum Feld,
die Erarbeitung von Diskussionsimpulsen und Leitfragen, die Vorbe-
reitung auf die Datenerhebung und der Prozess der Interpretation
und Generalisierung miissen rassismuskritisch reflektiert werden, um
der rassistischen Strukturierung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
Rechnung tragen zu kénnen.

Bohnsack, Przyborski und Schiffer argumentieren, dass die Analyse
mithilfe der Dokumentarischen Methode stets im Zusammenhang mit

2 Wernet 2009: 14.
3 Bohnsack 2018: 54.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

»unserer eigenen Praxis des Forschens«* steht. Wernet beschreibt fiir
die Objektive Hermeneutik, dass Interpret:innen mit den Regeln sozia-
ler Handlungen vertraut sind, da sie als »sprachlich-handlungsfihige
Subjekte« gelten, sodass sie »keine Vertrautheit mit dem Forschungs-
gegenstand«® aufweisen miissen. In Abgrenzung dazu stellen wir im
Folgenden unsere Forschungspraxis und modifizierte Anwendung der
genannten rekonstruktiven Forschungsmethoden mit (als) Muslim:in-
nen (Markierten) vor dem Hintergrund des antimuslimischen Rassis-

mus vor.

Sample, Interviewfiihrung und das Problem mit den Typologien

Beziiglich der Dokumentarischen Methode orientierten wir uns an
den Vorlagen fiir Gruppendiskussionsverfahren® und luden (als) Mus-
lim:innen (Markierte) zu drei Gruppendiskussionen ein, um vor dem
Hintergrund ihrer beruflichen, ehrenamtlichen, aktivistischen, kiinst-
lerischen oder wissenschaftlichen Titigkeit und ihrer Erfahrungen mit
dem antimuslimischen Rassismus zu sprechen. Wir baten sie, mitein-
ander dariiber ins Gesprich zu kommen, wie sie den Sicherheitsdiskurs
wahrnehmen, welche Bedeutung er fir sie hat und wie sie damit um-
gehen. Entsprechend der Methodologie der Objektiven Hermeneutik
fithrten wir anschliefend zehn »gesprichsformige«” Einzelinterviews
mit (als) Muslim:innen (Markierten) zur gleichen Fragestellung. Vor
der Datenerhebung entwickelten wir ein Datenschutzkonzept fiir den
gesamten Forschungsprozess. Zur Erhebung bereiteten wir offene
Diskussionsimpulse bzw. Leitfragen zur Orientierung vor. Fiir die In-
terpretationen wihlten wir jeweils drei Sequenzen aus, transkribierten
und interpretierten sie mit dem Ziel, den Orientierungsrahmen un-
serer Diskussionsteilnehmer:innen und die Handlungspraxis unserer

Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010: 13.
Wernet 2009: 14.
Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010.
Wernet 2009: 58.

N oo

14.02.2026, 17:00:0!

51


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Gesprichspartner:innen sowie die Strukturen, innerhalb derer sie sich
bewegen, zu rekonstruieren.

Die Gruppenzusammensetzung erfolgte nach thematischen Ge-
sichtspunkten, wobei wir uns bemiihten, sie entlang unterschiedlicher
Aspekte intersektional zu pluralisieren. Das weicht von der ublichen
Vorgehensweise ab, Gruppen als shomogene, kiinstliche« oder shete-
rogene, natiirliche« oder einer Kombination aus beiden Elementen®
zusammen zu setzen und danach zu ordnen, wo »sich in ihnen ein
Kontrast in den Orientierungsrahmen, aber auch in Bezug auf die
Erlebnisschichtung finden«® lisst. Grund hierfiir ist, dass es nicht
unser Anliegen ist, eine vergleichende Erkenntnishaltung einzuneh-
men und die Besonderheit eines Falles vor dem Hintergrund anderer
Fille zu vergleichen, sondern méglichst differenziert Deutungen und
Strategien im Umgang mit dhnlichen Erfahrungen zu rekonstruieren.
Machtkritische und intersektionale Theorien zu Rassismus (und zu
anderen gesellschaftlichen Machtverhiltnissen) weisen tiberzeugend
darauf hin, dass die Festlegung von Personen auf Kategorien und
die Suche nach stabilen Identititen den fluiden, widerspriichlichen
und komplexen Verstrickungen in gesellschaftliche Machtverhilt-
nisse zuwiderlduft. Obwohl rassistische Topoi und ihre Effekte klar
beschrieben werden koénnen, wirken sie zusammen mit anderen
Machtverhiltnissen und werden von Subjekten in jeweils konkreten
Situationen ausgehandelt. Insofern wiirde die Identifizierung von
Fillen hinter den Forschungsstand zu (antimuslimischem und in-
tersektionalem) Rassismus und zur diskursiven Hervorbringung des
smuslimischen Subjekts< zuriickfallen — und nicht substantiell zur
Beantwortung unserer Forschungsfrage beitragen. Wir nehmen daher
die Interrelation von Religion, Kultur, Herkunft, Klasse, Alter, Ability,
Geschlecht und Sexualitit in den Blick, ohne sie als Personenmerk-
male zu verstehen. Vielmehr verstehen wir sie als vielfach verwobene
und sich wechselseitig bedingende gesellschaftliche Verhiltnisse, die
jeweils konkrete Effekte in konkreten Situationen haben und auf die

8 Lamnek/Krell 2016: 410.
9 Amling 2015: 99.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

in changierenden und widerspriichlichen Weisen Bezug genommen
wird. Aus diesem Grund erheben wir auch keine Sozialdaten, sondern
arbeiten die Bezugnahmen der Gesprichspartner:innen auf Sozial-
daten, Personenmerkmale und gesellschaftliche Machtverhiltnisse in
ihrer Bedeutung fiir den jeweiligen Kontext heraus.

Anstatt also essentialistische Grofien als Ausgangspunkt zu setzen
und soziale Machtverhiltnisse in Personenkategorien zu iiberfithren
und zu festigen, gehen wir von Dynamiken aus und richten unsere Auf-
merksambkeit auf jene sozialen Verhiltnisse, in denen sich Macht mani-
festiert. Wir stellen die realen Folgen der gesellschaftlichen Konstruk-
tion von Kategorien in Rechnung, indem wir sie in der Rekonstruktion
konkreter Sequenzen als existierende Verhiltnisse beriicksichtigen, ar-
beiten jedoch im kollektiven Forschungsprozess daran, sie nicht zu re-
produzieren. Wir fragen nach den Ordnungen und Strukturen als Rah-
menbedingungen, die es ermdglichen, dass der Diskurs und die Dinge,
die er ordnet, sich gerade auf diese Weise (und keine andere) gestalten.

Argumentationen und Strategien zum Umgang mit der Adressie-
rung von >Muslim:innenc als Sicherheitsrisiko variieren, sie changieren
selbst in den Argumentationen ein und derselben Person im Laufe des
Interviews oder der Diskussion. Rekonstruktionen, die darauf zielen,
sozio- und sinngenetische Typen zu generieren'®, wiirden dies als wi-
derspriichlich und inkonsistent deuten und zum Anlass nehmen, neue
Typen zu bilden. Unser Erkenntnisinteresse bezieht sich aber nicht
darauf, Typen von Muslim:innen herauszuarbeiten, sie nach biniren
Kategorien wie Geschlecht oder Nationalitit einzuteilen, miteinander
zu vergleichen und mit oppositionellen (Kontroll-)Gruppen zu kontras-
tieren. Es interessiert uns auch nicht, ein sogenanntes >Milieu< unter
dem Aspekt von Generation oder Geschlecht zu (re-)konstruieren und
auf dieser Grundlage Erfahrungen oder Orientierungen zu kategori-
sieren." Mit Ordnungen und Kategorien zu arbeiten, affirmiert diese
zumindest vorliufig und schlieft Uneindeutigkeit aus. Bestenfalls

10  Nohl 2013: 43ff., 2017: 94ff.
1 Nohl et al. 2013: 22ff.

14.02.2026, 17:00:0!

53


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

werden Essentialisierungen, Homogenisierungen und Dichotomisie-
rungen durch feinere oder neue ersetzt, nicht aber verfliissigt. Genau
so funktionieren Rassismen, wie Hall eindriicklich argumentiert.”” Um
keine Rassismen und anderen gesellschaftlichen Machtverhiltnisse
zu reproduzieren, aber auch, um fiir die Pluralitit und Ambiguitit
von Deutungs- und Handlungsmdéglichkeiten offen zu bleiben, be-
ziehen wir also Geschlecht, Alter und all die anderen machtférmigen
Anrufungen in die Analyse ein und behandeln sie als gesellschaftliche
Positionierungen, die sich materialisieren und bedeutsam werden
konnen.

Fiir unser Forschungsprojekt sehen wir uns also vor der Heraus-
forderung, einerseits der erneuten Rassifizierung von sMuslim:innens,
auch durch die Konstruktion neuer oder von Unter-Kategorien von
>Muslim:innen« zu widerstehen, andererseits aber die Deutungen und
Handlungen im Umgang mit der rassifizierenden Adressierung als
>Muslim:innen< herauszuarbeiten. Uns interessieren ganz konkret die
Antworten auf die Anrufung. Insofern miissen wir die Anrufung >Mus-
lim:in« dem Sample zugrunde legen, ohne aber den Fehler zu begehen,
die befragten Personen als Personenkategorie zu bestitigen: Eine Un-
tersuchung zu Lehrkriften interviewt Lehrkrifte, eine Untersuchung
zu Muslim:innen entsprechend Muslim:innen. Im Unterschied zum
hiufig vorgeschlagenen Vorgehen bei rekonstruktiven Forschungsme-
thoden entwickeln wir aber keine Subjekt- oder Gruppen-Kategorien
und auch keine Binnen-Identititen (Muslim:in-Typ a/b/c, muslimische
Frauen der zweiten Generation). Vielmehr arbeiten wir Strategien
heraus, die unter anderem mit der Adressierung als >muslimische
Frauc oder stirkischer Arbeiter« zusammenhingen konnen, ohne sie als
Typ darauf festzulegen und andere Aussagen vor diesem Hintergrund
zu deuten bzw. andere Personen in diese Kategorien einzuordnen. Die
Beriicksichtigung ihrer Adressierung oder Selbstpositionierung dient
in der konkreten Sequenz dazu, ihre Deutung bzw. ihre Strategie zu
verstehen und bezieht jeweils jene Positionen, Kategorien, Machtver-
hiltnisse usw. ein, die explizit oder implizit (an-)gedeutet werden.

12 Hall2017.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Unzusammenhingende oder widerspriichliche Aussagen einer Person
oder eines >Typus« miissen also nicht als solche problematisiert und in
feinere oder neue Kategorien tiberfithrt werden, um den Widerspruch
aufzulésen und konsistente Typen zu generieren. Vielmehr ergeben
sie unserer Vorgehensweise nach in einem spezifischen Kontext Sinn,
etwa in der Konstellation der Diskussionsteilnehmer:innen, beziiglich
des thematischen Fokus, wegen des intersektionalen Changierens,
des Abwigens von Folgen und aus anderen Griinden, die es zu rekon-
struieren gilt: um zu verstehen, nicht um zu ordnen. Sie gehen also
in die Interpretation der Argumentation ein, um die Deutungs- und
Handlungsstrategien zu entschliisseln und nicht, um einen Deutungs-
oder Handlungstyp zu (re-)konstruieren.

Wir sprechen unsere Gesprichsteilnehmer:innen also nicht analog
zum hegemonialen Diskurs als >Muslim:innen< mitsamt der hege-
monialen Unterscheidungen nach Alter, Geschlecht usw. an, sondern
lassen offen, ob und gegebenenfalls in welcher Weise sie sich selbst
oder auch die anderen Diskussionsteilnehmer:innen als Muslim:innen
einordnen, und ob und in welcher Weise sie sich in den durch gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse hervorgebrachten Personenkategorien
wiederfinden und darin positionieren. Unsere Fragestellung macht
zudem deutlich, dass wir um die Markierung als >gefihrliche Mus-
lim:in« wissen und diese Figur in der Forschungsfrage problematisieren
(»Sicherheitsdiskurs«). Wir legen unser Erkenntnisinteresse offen und
bitten unsere Gesprichspartner:innen, iiber ihre Sichtweisen zu spre-
chen (»wie nimmst du das wahr, wie siehst du das«), zu assoziieren
und zu diskutieren, was sie an der Frage fir wichtig halten. Durch die
gezielte (anstelle der beliebigen oder natiirlichen) Zusammensetzung
der Gruppen versuchen wir theoriegeleitet, den im antimuslimischen
Rassismus und insbesondere im Sicherheitsdiskurs angerufenen Po-
sitionen Rechnung zu tragen, sodass in den Diskussionen sowohl die
Ambiguitit als auch die Konkretheit sowie die Suchbewegungen zum
Vorschein kommen. Das heifdt, unser Forschungsdesign zielt nicht
darauf, zur Ordnung der Dinge beizutragen, sondern im Gegenteil
die Ordnung kritisch zu reflektieren, ihr Gefiige aufzubrechen, die
Komplexitat zum Vorschein kommen zu lassen und das zur unhinter-

14.02.2026, 17:00:0!

55


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

fragten Normalitit Gewordene in Frage zu stellen. Insofern liegt der
Fokus unserer Rekonstruktion des geteilten, aber auch differenten,
kollektiven Wissens auf den ihnen zugrunde liegenden geteilten und
differenten, kollektiven und spezifischen Erfahrungen, die durchzogen
sind von interrelationalen, intersektionalen, gesellschaftlichen Macht-
verhiltnissen, deren Relevanzen in der Auswertung zu beriicksichtigen
sind, um spezifische Deutungen und Strategien nachzuvollziehen.

Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden

Wir haben uns fiir die Gruppendiskussion als Erhebungsmethode und
die Dokumentarische Methode als Auswertungsmethode entschieden,
um einen Zugang zu kollektiven (impliziten und handlungsleitenden)
Wissensbestinden von muslimischen Akteur:innen zu erhalten. Die
Auswertung von Einzelinterviews mithilfe der Objektiven Hermeneu-
tik hingegen dient der Rekonstruktion der diskursiven Struktur des
Sicherheitsdiskurses, des Erfahrungswissens und der Handlungspraxis
unserer Gesprichspartner:innen sowie ihren Subjektivierungsweisen
und Selbsttechnologien im Umgang damit.

Dokumentarische Methode: Kommunikatives, atheoretisches
und situiertes Wissen

Die Dokumentarische Methode eignet sich dazu, die Aushandlung
von Deutungen und Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdiskurs
unter Muslim:innen zu untersuchen. In Gruppendiskussionen kann
das kommunikative Miteinander mehrerer Personen und die Herstel-
lungspraxis ihrer Wirklichkeit rekonstruiert werden.” Laut Bohnsack,
Przyborski und Schiffer bietet diese Methode die Mdglichkeit, einen
»Zugang zu kollektiven [H.1.0.] Erfahrungen und Orientierungen«** zu
erhalten.

13 Nohl et al. 2013: 21ff.
14 Bohnsack/Przyborski/Schiffer 2010: 13.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Die in der vorliegenden Publikation vorgestellten Ergebnisse ver-
weisen auf unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdis-
kurs durch muslimische und muslimisierte Akteur:innen. Konjunkti-
ve Erfahrungsriume sind gemeinsame Erfahrungen und Handlungs-
praxen (auch kollektive Deutungsmuster genannt), die Menschen zu
einem spezifischen Thema teilen, ohne sich untereinander kennen zu
miissen. Diese konnen an jenen Stellen der Gruppendiskussion erkannt
werden, »wo diejenigen, die ein gemeinsames Problem oder allgemei-
ner: einen gemeinsamen [H.i.0.] Erlebnishintergrund oder existentiel-
len Hintergrund teilen, in ein darauf gerichtetes oder darauf aufbau-
endes kommunikatives Miteinander [H.i.0.] eintreten«.” Auch unsere
Rekonstruktion zielt darauf, konkrete Handlungsstrategien herauszu-
arbeiten.

In Anlehnung an die Dokumentarische Methode fassten wir zu-
nichst den thematischen Verlauf zusammen, wihlten die fiir unsere
Fragestellung relevanten Sequenzen aus, die sich durch eine besondere
Gesprichsdichte auszeichnen, transkribierten sie und arbeiteten Ober-
und Unterthemen heraus. Darauthin schrieben wir zu jeder Sequenz
formulierende Interpretationen, auf deren Grundlage wir Diskursmodi
identifizierten: antithetisch, parallel, oppositionell, univok und diver-
gent.” Die folgende Textsortentrennung dient dazu, das atheoretische
vom kommunikativen Wissen zu unterscheiden. Beim kommunikati-
ven Wissen handelt es sich um alltdgliches Wissen. Es tritt in Schil-
derungen von Handlungen in Erscheinung und wird in Argumentatio-
nen und Bewertungen explizit geiuflert (weil-Motive’). Dagegen wird
das atheoretische Wissen in Erzihlungen und Beschreibungen deut-
lich, es stellt »ein implizites oder still-schweigendes, ein konjunktives
Wissen«®® dar. Es ist den Personen reflexiv nicht verfiigbar und wird von
den Forscher:innen rekonstruiert. Das Spannungsverhiltnis zwischen
den beiden Wissensformen spielt fiir die reflektierende Interpretation

15 Bohnsack zit.n. Amling 2015: 88.
16 Bohnsack/Przyborski 2010.

17 Schiitz1974.

18 Bohnsack 2018: 54.

14.02.2026, 17:00:0!

57


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eine wichtige Rolle, um die Art und Weise herauszuarbeiten, wie die
Themen bearbeitet werden.

Die gingige Unterscheidung beider Wissensformen kann jedoch
aus unserer Sicht die unterschiedlichen Beziige auf Wissensbestinde
aus einer rassifizierten oder unmarkierten Position nicht hinreichend
beriicksichtigen. Der Methodologie der Dokumentarischen Methode
zufolge nimmt das kommunikative Wissen das 6ffentliche Wissen in
den Blick und wird expliziert, wihrend das atheoretische Wissen auf
den Umgang damit verweist und implizit ist. Die Zuordnung zu dem
einen oder anderen Wissen wird durch eine Textsortentrennung (s.0.)
identifiziert. Diese Trennung vermag es aber im Zusammenhang mit
Redebeitrigen von rassifizierten Personen nicht, ihre spezifische Situa-
tion zu beriicksichtigen: (Als) Muslim:innen (Markierte) verfiigen zwar
iber ein gemeinsames o6ffentliches Wissen, das sie mit Angehorigen
des Rests der Gesellschaft teilen, jedoch stellt das »situierte Wissen«*
ebenfalls ein gemeinsames Wissen gleicher Struktur dar und muss mit
beriicksichtigt werden. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass nicht
nur marginalisierte Personen auf ein situiertes Wissen zuriickgreifen,
sondern dass auch das hegemoniale Wissen situiert ist, obwohl es sich
als allgemein giiltig gibt. Wihrend die hegemonialen Wissensbestinde
bekannt sind, finden die Wissensbestinde marginalisierter Personen
kaum oder gar keinen Eingang in das sogenannte Alltagswissen, ob-
wohl es ihnen selbst neben dem hegemonialen Wissen ebenfalls als

19 Donna Haraway spricht von situiertem Wissen und kritisiert, dass die west-
liche Kultur Objektivitat und Wissenschaftlichkeit fiir sich beansprucht und
hierdurch weifle Herrschaftsverhdltnisse reproduziert, um sich zu legitimie-
ren. Durch essentialistische und unkritische Argumentationsweisen schliefst
sie marginale Wissensbestande aus. Demgegeniiber eréffnet eine Haltung, die
die Situiertheit des Wissens, seine Verortung anerkennt, »die Perspektive sol-
cher Blickwinkel anzustreben, die niemals im voraus bekannt sein kénnen und
die etwas sehr Ungewdéhnliches versprechen, nimlich ein Wissen, das die Kon-
struktion von Welten ermdglicht, die in geringerem Mafie durch Achsen der
Herrschaft organisiert sind« (Haraway 1995: 85).

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

kommunikatives Wissen zur Verfiigung steht.*® Dies wirkt sich auf die
Rekonstruktionen dahingehend aus, dass wir beriicksichtigen miis-
sen, dass unsere Diskussionsteilnehmer:innen das gemeinsame und
offentliche Wissen kennen und sich darauf beziehen und gleichzeitig
dieses von ihrem eigenen situierten Wissen differenzieren kénnen. In
der Artikulation des situierten, alltiglichen, kommunikativen Wissens
der nicht-muslimischen Gesellschaft wiesen unsere Diskussionsteil-
nehmer:innen mitunter auf hegemoniale Wissensbestinde hin, die sie
als muslimisch Markierte homogenisieren und als Sicherheitsgefahr
konstruieren. Die hegemonialen Wissensbestinde werden von unseren
Diskussionsteilnehmer:innen meist zitierend vorgetragen, explizit
oder implizit reflektiert und der Kritik unterzogen. Gleichzeitig wird
den hegemonialen Wissensbestinden anderes Wissen gegeniiber ge-
stellt, das ihre Perspektiven sichtbar macht und ihre Lebensrealititen
widerspiegelt. Wir identifizieren es daher als kommunikativ-situiertes
Wissen von (als) Muslim:innen (Markierten) und bezeichnen es als
Erfahrungswissen oder situiertes Wissen. Dieses Wissen wird von
der nicht-muslimischen Gesellschaft nicht geteilt und ist ihr hiufig
auch gar nicht bekannt. Das kommunikativ-situierte Wissen von
Muslim:innen ist kein allgemeines, alltigliches und kann nicht als
Common-Sense der Gesamtgesellschaft vorausgesetzt werden, obwohl
es als solches zur Verfiigung steht. Dorner et al. weisen darauf hin,
dass durch einen »Common-Sense-Blick«* bestimmte Phinomene
unberiicksichtigt bleiben. Das kommunikativ-situierte Wissen unserer
Diskussionsteilnehmer:innen ist als Erfahrungswissen von Alltags-
theorien nicht gedeckt, sodass darauf in der Forschungspraxis ohne
die von uns hier beschriebenen Modifikationen im methodischen
Vorgehen nicht zuriickgegriffen werden kann.

20 Indigene, Schwarze und Forscher:innen of Color haben auf ein solches Wis-
sen hingewiesen (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993; Lewis 1996) und
verdeutlicht, dass z.B. marginalisierte Erfahrungen und Wissensbestande sehr
wohl bestehen, aber de-legitimiert werden und damit noch keinen Eingang in
den eurozentrischen Wissenskanon gefunden haben.

21 Dorner et al. 2019: 11.

14.02.2026, 17:00:0!

59


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Objektive Hermeneutik: Objektive Bedeutungsmuster
und latente Sinnstrukturen

Ankniipfend an die Rekonstruktionsergebnisse der Dokumentarischen
Methode haben wir ausgewihlte Personen zu unseren Einzelinterviews
eingeladen, um unser Verstindnis der identifizierten Umgangsweisen
mit dem Sicherheitsdiskurs zu vertiefen. Zirkulir vorgehend haben wir
hierfiir nach und nach Personen eingeladen und zunichst dieselbe Ein-
stiegsfrage gestellt, jedoch die Nachfragen an den Personen und ihren
beruflichen und/oder aktivistischen Erfahrungen orientiert.

Die Objektive Hermeneutik eignet sich zur Rekonstruktion der un-
bewussten bzw. latenten Handlungsméglichkeiten und ihrer zugrunde
liegenden Bedeutungen, auf die (als) Muslim:innen (Markierte) im Um-
gang mit dem Bedrohungsszenario zuriickgreifen. Im Zuge der Anwen-
dung der Methode stellten wir allerdings fest, dass sich die transkri-
bierten Interviews als »Protokolle [H.i.0.] der Wirklichkeit«** nicht aus-
schlieRlich »entlang geltender Regeln«*® von allen Interpret:innen ver-
stehen lassen. Vor dem Hintergrund unseres Forschungsvorhabens und
rassismuskritischer Theorien gehen wir davon aus, dass Gesellschaften
von rassistischen Strukturen durchzogen sind und jedes Mitglied ei-
ner Gesellschaft darin verstrickt ist, sodass sich sowohl weifle als auch
rassifizierte Personen Strategien zum Umgang damit aneignen.** Die
unterschiedlichen Weisen des Verstricktseins in rassistische Machtver-
hiltnisse bringt es mit sich, dass nicht angenommen werden kann, dass
das Wissen zu Rassismus ein Regelwissen darstellt und die Interpret:in-
nen zwangsliufig dartiber verfiigen, sodass sogenannte iibersubjektive
Strukturen bzw. Latenzen herausgearbeitet werden kénnen.

In Anlehnung an sinnverstehende Wissenschaften geht die Ob-
jektive Hermeneutik davon aus, »dass sich die sinnstrukturierte Welt
durch Sprache konstituiert und in Texten materialisiert«.”® Die Welt

22 Wernet 2009: 12.
23 Ebd.:18.

24 Mecheril 1994: 57ff.
25 Wernet 2009: 11.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

ist demnach durch Regeln vorstrukturiert und das soziale Handeln
orientiert sich an den bestehenden Regeln. Fir die Interpretation
ist die Beriicksichtigung und Einbeziehung dieser Regeln relevant,
damit die Rekonstruktion sozialer Praxis gelingt. Im Mittelpunkt der
Interpretation stehen also die Alltagshandlungen der Gesprichspart-
ner:innen, die dahingehend analysiert werden, welche unbewussten
bzw. latenten Regeln und Strukturen threm Handeln zugrunde liegen.
Diese Regeln und Strukturen sind objektiv vorhanden und universal,
sodass »die fundamentale Bedeutung der Regelgeleitetheit [..] in
ihrer Nicht-hintergehbarkeit [besteht]. Die Lebenspraxis kann sich
ihr weder entziehen, noch kann sie die Regelgeltung aufler Kraft
setzen«.** Wenn aber die Welt aus viel komplexeren, widerspriich-
licheren und vielschichtigeren Regeln besteht, wie dies etwa durch
unterschiedliche Positionen, Normalititen, Regeln und Ressourcen
aufgrund von Rassismus und anderen Machtverhiltnissen der Fall
ist, so stellt sich die Frage, ob bzw. wie sie mit dieser Methode ein-
gefangen werden kénnen. Die Erfahrungen von (als) Muslim:innen
(Markierten) stellen eine spezifische gesellschaftliche Wirklichkeit dar,
die sich unter anderem durch die Erfahrung von (intersektionalem
antimuslimischem) Rassismus von der sozialen Wirklichkeit anderer
Gesellschaftsmitglieder unterscheidet und nicht mithilfe sogenannter
universaler Regeln rekonstruiert werden kann. Vielmehr bedarf es
zur Anwendung von Regeln eines fundierten Wissens iiber die Funk-
tionsweisen von Rassismus, um regelgeleitet vorgehen zu konnen.
Andernfalls gehen die unreflektierten, rassistischen Wissensbestinde
als latente Sinnstrukturen leitend in die Interpretation ein, sodass
(als) Muslim:innen (Markierte) und ihre Alltagshandlungen als anders,
fremd und bedrohlich affirmiert werden. Sich an einer sogenannten
universalen Sprache fiir den deutschsprachigen Kontext zu orientieren,
bedeutet also auch, die Interpretationen entlang der hegemonialen
Konstruktion von >Muslim:innen«< vorzunehmen. Fiir die Rekonstruk-
tion ihrer Handlungspraxis erscheint es demgegeniiber relevant, ihre

26  Ebd.:13.

14.02.2026, 17:00:0!

61


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rassismuserfahrungen und die im hegemonialen Wissen ausgeblen-
deten Lebensrealititen mitzudenken und generell im Regelwissen das
Mitlaufen von Rassismus, also Rassismus als Subtext, Kontext oder
Haupttext, mit einzubeziehen.

Eine solche Interpretation ermdglicht es, die Auswahl der Hand-
lungsmoglichkeiten (also die Selektivitit des Handelns) von (als)
Muslim:innen (Markierten) vor dem Hintergrund eines rassistischen
Regelwissens zu interpretieren und zu rekonstruieren. Leanza schligt
vor, die rekonstruierten Fallstrukturen der Kritik zuginglich zu ma-
chen und auch die sichtbar gemachten latenten Sinnstrukturen »als
Selektion aus einem Raum von Moglichkeiten« zu verstehen, sodass
»bestimmte Implikate von Deutungen oder aber auch versteckte
Herrschafts- und >Entfremdungsstrukturen< aufgedeckt werden«*’
konnen.

Ankniipfend an diesen Vorschlag bezogen wir die Kritik bereits
in den Interpretationsprozess ein und unterzogen die objektiven
Bedeutungsstrukturen®® einer rassismuskritischen Reflexion. Die ob-
jektiven Bedeutungsstrukturen sind von rassistischem Alltagswissen
durchzogen, hegemoniale Diskurse beziehen sich auf antimuslimische
Stereotype als unhinterfragte Wissensbestinde.” Unseren Gesprichs-
partner:innen sind diese hegemonialen Diskurse bekannt, ohne dass
sich ihr Handeln ausschliefSlich daran orientiert. Ihre Praxen, Per-
spektiven und Wissensbestinde gehen in den hegemonialen Diskursen
nicht auf, sie werden in der Regel nicht gesehen und gehort, sondern
missreprisentiert und missgedeutet, sodass es dazu kein Regelwissen

27  leanza 2008:103.

28  Objektive Bedeutungsstrukturen meint in der Methodologie der Objektiven
Hermeneutik, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft fir seine Handlungen auf
bestehende Strukturen und Regeln, die bereits bestehen, zuriickgreift. Diese
Strukturen und Regeln eignet sich der Mensch im Laufe seiner Sozialisation
an. Das Ziel der Rekonstruktion liegt darin, diese herauszuarbeiten, sowie die
Bedeutung der Auswahl von Handlungsmaoglichkeiten zu verstehen (Wernet
2009: 13ff.).

29  Attia 2009: 53-94.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

gibt. Um sprechen zu kénnen bzw. um gehért zu werden, orientie-
ren sich unsere Gesprichspartner:innen bis zu einem gewissen Grad
trotzdem an Themen, Begriffen, Metaphern und Sprachmotiven aus
dem hegemonialen Islamdiskurs. Auf diese Weise konnen sie sich zu-
nichst verstindlich machen. Dies gilt auch fir das Gesprach unter (als)
Muslim:innen (Markierten), da sie miteinander bisweilen auch auf der
Grundlage des hegemonialen Diskurses sprechen und dieser ihre ge-
teilte Wirklichkeit (mit-)konstruiert. Aufgrund der rassismuskritischen
Ausrichtung unserer Studie und der rassismuskritisch und intersek-
tional informierten Interpretationsgruppen war es uns moglich, das
Erfahrungswissen unserer rassifizierten Gesprichspartner:innen zu
erkennen und die latenten Sinnstrukturen und Bedeutungen ihrer
Lebenspraxen zu rekonstruieren. Insofern war es uns moglich, auch
jene Strukturen, Erfahrungen und Wissensbestinde zum Vorschein
zu bringen, die nicht durch den Text und die ausgesprochenen Worte
repriasentiert werden. Vielmehr erhielt das Gesagte vor dem Hinter-
grund von rassismusbezogenem Wissen, Theorien und Reflexionen
seine Bedeutung.

Insofern konnten wir »die Selbstauffassungen des Handlungssub-

jekts, die Handlungsintentionen«*°

vor dem Hintergrund des anti-
muslimischen Rassismus herausarbeiten. Die methodischen Schritte®
lief3en sich problemlos anwenden und gewihrleisten, dass die Lebens-
praxis in ihrer Struktur rekonstruiert werden kann. Hierdurch lassen
sich mehrere Umgangsstrategien und Subjektivierungsweisen heraus-
kristallisieren. Wir fassten Gemeinsamkeiten mehrerer Einzelinter-
views zusammen und stellen sie als Fallstruktur-Generalisierungen

vor. Darunter versteht Wernet, dass

30 Wernet 2009:18.

31 Oevermann versteht die Interpretation mithilfe der Objektiven Hermeneutik,
als deren Begriinder er gilt, als »Kunstlehre« (Oevermann 1993: 126) und gibt
fiir die praktische Anwendung keine expliziten Vorgaben. Wernet hingegen hat
in seinem Standardwerk Einfiihrung in die Interpretationstechnik der Objektiven
Hermeneutik»methodentechnische [...] Kernoperationen« (Wernet 2009: 10) fiir
die Interpretation vorgestellt und diese anhand eines Lehrer:inneninterviews
praktisch angewendet (ebd.: 52ff.).

14.02.2026, 17:00:0!

63


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»[d]er analysierte Fall [...] immer schon allgemein und besonders zu-
gleich [ist]. Denn in jedem Protokoll sozialer Wirklichkeit ist das All-
gemeine ebenso mitprotokolliert wie das Besondere im Sinne der Be-
sonderheit des Falls. Der konkrete Fall ist insofern schon mehr als ein
Einzelfall, als er ein sinnstrukturiertes Gebilde darstellt«.3*

In unserer Studie verstehen wir unter einem Fall Deutungen und Stra-
tegien. Folglich stellen wir die Fallstrukturgeneralisierungen jedes Ein-
zelinterviews nicht einzeln vor, sondern fassen sie thematisch zusam-
men und stellen daher unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Be-
drohungsszenario vor.

Schlussfolgerung

Vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen mit den genutzten rekon-
struktiven Forschungsmethoden erscheint ihre macht- und rassismus-
kritische Anpassung geboten, sobald die Erfahrungen und Wissensbe-
stinde rassifizierter Personen interpretiert, analysiert und rekonstru-
iert werden. Wir halten dies auch fiir Forschungsfragen fiir angebracht,
die nicht auf Rassismuserfahrungen fokussieren, da diese immer mit-
laufen und relevant sein kénnten. Bereits durch den groben Umriss
unseres Forschungsinteresses und die Auswahl der Teilnehmer:innen
an der Gruppendiskussion, deren Wissen um ihre eigenen Expertisen,
denen der anderen und auch um unsere Expertisen in einem spezi-
fischen Fachgebiet, geben wir einen bestimmten Rahmen vor. Diesen
versuchen wir nicht zu kaschieren, indem wir etwa die Adressierung
von (als) Muslim:innen (Markierten) zu vermeiden versuchen oder das
Thema unserer Forschung vage halten. Vielmehr sprechen wir die Teil-
nehmer:innen explizit auf genau jene Adressierung an und rufen sie als
Expert:innen ihrer selbst auf, halten uns aber in der Gruppendiskussion
mit eigenen Beitrigen zuriick und verbleiben in der Moderationsrolle.

32 Ebd.:19.

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert

Uns interessieren sowohl explizite Auflerungen unserer Diskussi-
onsteilnehmer:innen angesichts ihrer Erfahrung mit dem antimusli-
mischen Rassismus (kommunikatives Wissen) als auch jene handlungs-
leitenden, kollektiven (widerstindigen) Wissensbestinde, die sich kon-
junktiv artikulieren und der indirekten, gouvernementalen Selbstfiih-
rung in Form alltiglicher Handlungen Rechnung tragen. Es geht uns
also darum, die Wissensbegriffe in Dialog zu setzen, anstatt sie scharf
voneinander zu trennen. Die Dokumentarische Methode schligt dafiir
das Konzept des Orientierungsrahmens vor und verweist auf das Span-
nungsverhiltnis beider Wissensformen. Sie geht davon aus, dass nur je-
ne Normen, die im Kontrast zum eigenen Handeln erkannt werden, ex-
plizit formuliert werden kénnen und deshalb kommunikativ sind, denn
sonst wiirde die Norm in den Habitus tibergehen und sich konjunk-
tiv manifestieren. Nur jene Normen, die von Subjekten aktiv wahrge-
nommen werden, finden dementsprechend Eingang ins kommunika-
tive Wissen, wihrend sich im atheoretischen Wissen die impliziten,
handlungsleitenden Wissensbestinde befinden, da diese im konjunk-
tiven Erfahrungsraum entstehen.

Vor dem Hintergrund intersektionaler, rassismuskritischer Theo-
rien verstehen wir das tblicherweise als kommunikatives Wissen
Bezeichnete als hegemoniales Wissen und meinen hiermit jenes 6f-
fentliche Wissen, das allen Gesellschaftsmitgliedern und damit auch
Muslim:innen bekannt ist und im Grunde das situiert-kommunikative
Wissen der Dominanzgesellschaft darstellc. Mit Erfahrungswissen
oder situiertem Wissen meinen wir jenes kommunikativ-situierte
Wissen unserer Diskussionsteilnehmer:innen, das ihnen dariiberhin-
aus aufgrund ihrer Muslimisierung bekannt ist. Diese Spezifizierung
erdffnet uns erst die Moglichkeit, unterschiedliche konjunktive Er-
fahrungsriume und damit unterschiedliche Umgangsweisen mit dem
Sicherheitsdiskurs herauszuarbeiten. Sie basieren auf der Erfah-
rung des antimuslimischen Rassismus und dem Umgang mit dem
Bedrohungsszenario und stellen damit die soziale Wirklichkeit von
(als) Muslim:innen (Markierten) in einer Gesellschaft dar, die durch
Rassismus strukturiert ist.

14.02.2026, 17:00:0!

65


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 17:00:0!


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

