
Rekonstruktive Forschungsmethoden

rassismuskritisch perspektiviert

Im Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ werden Mus-

lim:innen als Subjekte hervorgebracht. Sie haben sich zum Sicherheits-

diskurs zu positionieren und ergreifen hierzu diverse Handlungsoptio-

nen, um auf Anforderungen und Anrufungen zu reagieren, (nicht oder

anders) zu antworten und eigene Themen und Bedürfnisse einzubrin-

gen. Mit Foucault gehen wir davon aus, dass das gesellschaftliche Kräf-

teverhältnis keines zwischen aktivHerrschenden und passiv Beherrsch-

ten ist: Macht wird nicht von einer Gruppe besessen, während andere

gänzlich ohnmächtig sind. Vielmehr wirkt Macht in sozialen Beziehun-

gen und stellt »eine bestimme Form augenblickhafter und beständig

wiederholter Zusammenstöße«1 dar. Mit der vorliegenden empirischen

Studie versuchen wir, jenen komplexen Prozessen Rechnung zu tragen,

in denen Muslim:innen als soziale Größe produziert werden und in de-

nen sie sich zugleich selbst hervorbringen.Es bieten sich rekonstruktive

Forschungsmethoden und insbesondere die Dokumentarische Metho-

de an, um Verhandlungen zwischen ›Muslim:innen‹ zu untersuchen,

während die Objektive Hermeneutik sich für das Herausarbeiten der

Positionierungen einzelner ›Muslim:innen‹ als nützlich erweist. Beide

Methoden unterscheiden sich in ihrem Erkenntnisinteresse und -ziel:

Währendmithilfe der DokumentarischenMethode der Umgangmit der

bestehenden, gesellschaftlichenWirklichkeit zu erklären versucht wird,

1 Foucault 1976: 114.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zielt die Objektive Hermeneutik darauf, die Sinnstrukturierung dieser

Wirklichkeit zu rekonstruieren und zu verstehen.

Im Rahmen unserer Auseinandersetzungen mit beiden Metho-

den wurden wir auf verschiedene Probleme aufmerksam, die mit

erkenntnistheoretischen und forschungsethischen Fragestellungen

zusammenhängen. Dies zog Konsequenzen für den Erhebungs- und

Auswertungsprozess unserer Daten nach sich: Wir konnten in den

Methodologien beider Methoden keine systematische Berücksichti-

gung gesellschafts- oder gar rassismuskritischer Ansätze erkennen,

die es ermöglicht hätten, die Komplexität und Widersprüchlichkeit der

Erfahrungen und die Gleichzeitigkeit verschiedener, auch widerstrei-

tender sozialer Wirklichkeiten von rassifizierten Menschen deutend

zu verstehen. Das geteilte, reflektierte Erfahrungswissen rassifizierter

Personen wird im sogenannten »Regelwissen«2 der Objektiven Herme-

neutik oder im »kommunikative[n] Wissen«3 der Dokumentarischen

Methode nicht als common sense der Gesamtgesellschaft abgebildet.

Rassifizierte Personen greifen aber sowohl auf ein gesamtgesellschaftli-

ches Regel- bzw. kommunikatives Wissen als auch auf ein Community-

basiertes zurück, das ergab unsere Analyse. Um also einen reflektierten

Zugang zu Erfahrungen, Orientierungen und Handlungspraxen zu

ermöglichen bzw. nicht durch eigene, unbearbeitete Verstrickungen

zu behindern, sollte der Forschungspraxis zur Interpretation und Ana-

lyse von Datenmaterial mit rassifizierten Menschen eine macht- und

rassismuskritische Auseinandersetzung vorangehen. Die Entwicklung

der Fragestellung und des Forschungsdesigns, der Zugang zum Feld,

die Erarbeitung von Diskussionsimpulsen und Leitfragen, die Vorbe-

reitung auf die Datenerhebung und der Prozess der Interpretation

und Generalisierung müssen rassismuskritisch reflektiert werden, um

der rassistischen Strukturierung der gesellschaftlichen Wirklichkeit

Rechnung tragen zu können.

Bohnsack, Przyborski und Schäffer argumentieren, dass die Analyse

mithilfe der Dokumentarischen Methode stets im Zusammenhang mit

2 Wernet 2009: 14.

3 Bohnsack 2018: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 51

»unserer eigenen Praxis des Forschens«4 steht. Wernet beschreibt für

die Objektive Hermeneutik, dass Interpret:innen mit den Regeln sozia-

ler Handlungen vertraut sind, da sie als »sprachlich-handlungsfähige

Subjekte« gelten, sodass sie »keine Vertrautheit mit dem Forschungs-

gegenstand«5 aufweisen müssen. In Abgrenzung dazu stellen wir im

Folgenden unsere Forschungspraxis und modifizierte Anwendung der

genannten rekonstruktiven Forschungsmethoden mit (als) Muslim:in-

nen (Markierten) vor dem Hintergrund des antimuslimischen Rassis-

mus vor.

Sample, Interviewführung und das Problem mit den Typologien

Bezüglich der Dokumentarischen Methode orientierten wir uns an

den Vorlagen für Gruppendiskussionsverfahren6 und luden (als) Mus-

lim:innen (Markierte) zu drei Gruppendiskussionen ein, um vor dem

Hintergrund ihrer beruflichen, ehrenamtlichen, aktivistischen, künst-

lerischen oder wissenschaftlichen Tätigkeit und ihrer Erfahrungen mit

dem antimuslimischen Rassismus zu sprechen. Wir baten sie, mitein-

ander darüber ins Gespräch zu kommen,wie sie den Sicherheitsdiskurs

wahrnehmen, welche Bedeutung er für sie hat und wie sie damit um-

gehen. Entsprechend der Methodologie der Objektiven Hermeneutik

führten wir anschließend zehn »gesprächsförmige«7 Einzelinterviews

mit (als) Muslim:innen (Markierten) zur gleichen Fragestellung. Vor

der Datenerhebung entwickelten wir ein Datenschutzkonzept für den

gesamten Forschungsprozess. Zur Erhebung bereiteten wir offene

Diskussionsimpulse bzw. Leitfragen zur Orientierung vor. Für die In-

terpretationen wählten wir jeweils drei Sequenzen aus, transkribierten

und interpretierten sie mit dem Ziel, den Orientierungsrahmen un-

serer Diskussionsteilnehmer:innen und die Handlungspraxis unserer

4 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010: 13.

5 Wernet 2009: 14.

6 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010.

7 Wernet 2009: 58.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Gesprächspartner:innen sowie die Strukturen, innerhalb derer sie sich

bewegen, zu rekonstruieren.

Die Gruppenzusammensetzung erfolgte nach thematischen Ge-

sichtspunkten, wobei wir uns bemühten, sie entlang unterschiedlicher

Aspekte intersektional zu pluralisieren. Das weicht von der üblichen

Vorgehensweise ab, Gruppen als ›homogene, künstliche‹ oder ›hete-

rogene, natürliche‹ oder einer Kombination aus beiden Elementen8

zusammen zu setzen und danach zu ordnen, wo »sich in ihnen ein

Kontrast in den Orientierungsrahmen, aber auch in Bezug auf die

Erlebnisschichtung finden«9 lässt. Grund hierfür ist, dass es nicht

unser Anliegen ist, eine vergleichende Erkenntnishaltung einzuneh-

men und die Besonderheit eines Falles vor dem Hintergrund anderer

Fälle zu vergleichen, sondern möglichst differenziert Deutungen und

Strategien im Umgang mit ähnlichen Erfahrungen zu rekonstruieren.

Machtkritische und intersektionale Theorien zu Rassismus (und zu

anderen gesellschaftlichen Machtverhältnissen) weisen überzeugend

darauf hin, dass die Festlegung von Personen auf Kategorien und

die Suche nach stabilen Identitäten den fluiden, widersprüchlichen

und komplexen Verstrickungen in gesellschaftliche Machtverhält-

nisse zuwiderläuft. Obwohl rassistische Topoi und ihre Effekte klar

beschrieben werden können, wirken sie zusammen mit anderen

Machtverhältnissen und werden von Subjekten in jeweils konkreten

Situationen ausgehandelt. Insofern würde die Identifizierung von

Fällen hinter den Forschungsstand zu (antimuslimischem und in-

tersektionalem) Rassismus und zur diskursiven Hervorbringung des

›muslimischen Subjekts‹ zurückfallen – und nicht substantiell zur

Beantwortung unserer Forschungsfrage beitragen. Wir nehmen daher

die Interrelation von Religion, Kultur, Herkunft, Klasse, Alter, Ability,

Geschlecht und Sexualität in den Blick, ohne sie als Personenmerk-

male zu verstehen. Vielmehr verstehen wir sie als vielfach verwobene

und sich wechselseitig bedingende gesellschaftliche Verhältnisse, die

jeweils konkrete Effekte in konkreten Situationen haben und auf die

8 Lamnek/Krell 2016: 410.

9 Amling 2015: 99.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 53

in changierenden und widersprüchlichen Weisen Bezug genommen

wird. Aus diesem Grund erheben wir auch keine Sozialdaten, sondern

arbeiten die Bezugnahmen der Gesprächspartner:innen auf Sozial-

daten, Personenmerkmale und gesellschaftliche Machtverhältnisse in

ihrer Bedeutung für den jeweiligen Kontext heraus.

Anstatt also essentialistische Größen als Ausgangspunkt zu setzen

und soziale Machtverhältnisse in Personenkategorien zu überführen

und zu festigen, gehen wir von Dynamiken aus und richten unsere Auf-

merksamkeit auf jene sozialen Verhältnisse, in denen sich Macht mani-

festiert. Wir stellen die realen Folgen der gesellschaftlichen Konstruk-

tion von Kategorien in Rechnung, indem wir sie in der Rekonstruktion

konkreter Sequenzen als existierende Verhältnisse berücksichtigen, ar-

beiten jedoch im kollektiven Forschungsprozess daran, sie nicht zu re-

produzieren.Wir fragen nach den Ordnungen und Strukturen als Rah-

menbedingungen, die es ermöglichen, dass der Diskurs und die Dinge,

die er ordnet, sich gerade auf diese Weise (und keine andere) gestalten.

Argumentationen und Strategien zum Umgang mit der Adressie-

rung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsrisiko variieren, sie changieren

selbst in den Argumentationen ein und derselben Person im Laufe des

Interviews oder der Diskussion. Rekonstruktionen, die darauf zielen,

sozio- und sinngenetische Typen zu generieren10, würden dies als wi-

dersprüchlich und inkonsistent deuten und zum Anlass nehmen, neue

Typen zu bilden. Unser Erkenntnisinteresse bezieht sich aber nicht

darauf, Typen von Muslim:innen herauszuarbeiten, sie nach binären

Kategorien wie Geschlecht oder Nationalität einzuteilen, miteinander

zu vergleichen und mit oppositionellen (Kontroll-)Gruppen zu kontras-

tieren. Es interessiert uns auch nicht, ein sogenanntes ›Milieu‹ unter

dem Aspekt von Generation oder Geschlecht zu (re-)konstruieren und

auf dieser Grundlage Erfahrungen oder Orientierungen zu kategori-

sieren.11 Mit Ordnungen und Kategorien zu arbeiten, affirmiert diese

zumindest vorläufig und schließt Uneindeutigkeit aus. Bestenfalls

10 Nohl 2013: 43ff., 2017: 94ff.

11 Nohl et al. 2013: 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

werden Essentialisierungen, Homogenisierungen und Dichotomisie-

rungen durch feinere oder neue ersetzt, nicht aber verflüssigt. Genau

so funktionieren Rassismen, wie Hall eindrücklich argumentiert.12 Um

keine Rassismen und anderen gesellschaftlichen Machtverhältnisse

zu reproduzieren, aber auch, um für die Pluralität und Ambiguität

von Deutungs- und Handlungsmöglichkeiten offen zu bleiben, be-

ziehen wir also Geschlecht, Alter und all die anderen machtförmigen

Anrufungen in die Analyse ein und behandeln sie als gesellschaftliche

Positionierungen, die sich materialisieren und bedeutsam werden

können.

Für unser Forschungsprojekt sehen wir uns also vor der Heraus-

forderung, einerseits der erneuten Rassifizierung von ›Muslim:innen‹,

auch durch die Konstruktion neuer oder von Unter-Kategorien von

›Muslim:innen‹ zu widerstehen, andererseits aber die Deutungen und

Handlungen im Umgang mit der rassifizierenden Adressierung als

›Muslim:innen‹ herauszuarbeiten. Uns interessieren ganz konkret die

Antworten auf die Anrufung. Insofern müssen wir die Anrufung ›Mus-

lim:in‹ dem Sample zugrunde legen, ohne aber den Fehler zu begehen,

die befragten Personen als Personenkategorie zu bestätigen: Eine Un-

tersuchung zu Lehrkräften interviewt Lehrkräfte, eine Untersuchung

zu Muslim:innen entsprechend Muslim:innen. Im Unterschied zum

häufig vorgeschlagenen Vorgehen bei rekonstruktiven Forschungsme-

thoden entwickeln wir aber keine Subjekt- oder Gruppen-Kategorien

und auch keine Binnen-Identitäten (Muslim:in-Typ a/b/c, muslimische

Frauen der zweiten Generation). Vielmehr arbeiten wir Strategien

heraus, die unter anderem mit der Adressierung als ›muslimische

Frau‹ oder ›türkischer Arbeiter‹ zusammenhängen können, ohne sie als

Typ darauf festzulegen und andere Aussagen vor diesem Hintergrund

zu deuten bzw. andere Personen in diese Kategorien einzuordnen. Die

Berücksichtigung ihrer Adressierung oder Selbstpositionierung dient

in der konkreten Sequenz dazu, ihre Deutung bzw. ihre Strategie zu

verstehen und bezieht jeweils jene Positionen, Kategorien, Machtver-

hältnisse usw. ein, die explizit oder implizit (an-)gedeutet werden.

12 Hall 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 55

Unzusammenhängende oder widersprüchliche Aussagen einer Person

oder eines ›Typus‹ müssen also nicht als solche problematisiert und in

feinere oder neue Kategorien überführt werden, um den Widerspruch

aufzulösen und konsistente Typen zu generieren. Vielmehr ergeben

sie unserer Vorgehensweise nach in einem spezifischen Kontext Sinn,

etwa in der Konstellation der Diskussionsteilnehmer:innen, bezüglich

des thematischen Fokus, wegen des intersektionalen Changierens,

des Abwägens von Folgen und aus anderen Gründen, die es zu rekon-

struieren gilt: um zu verstehen, nicht um zu ordnen. Sie gehen also

in die Interpretation der Argumentation ein, um die Deutungs- und

Handlungsstrategien zu entschlüsseln und nicht, um einen Deutungs-

oder Handlungstyp zu (re-)konstruieren.

Wir sprechen unsere Gesprächsteilnehmer:innen also nicht analog

zum hegemonialen Diskurs als ›Muslim:innen‹ mitsamt der hege-

monialen Unterscheidungen nach Alter, Geschlecht usw. an, sondern

lassen offen, ob und gegebenenfalls in welcher Weise sie sich selbst

oder auch die anderen Diskussionsteilnehmer:innen als Muslim:innen

einordnen, und ob und in welcher Weise sie sich in den durch gesell-

schaftliche Machtverhältnisse hervorgebrachten Personenkategorien

wiederfinden und darin positionieren. Unsere Fragestellung macht

zudem deutlich, dass wir um die Markierung als ›gefährliche Mus-

lim:in‹ wissen und diese Figur in der Forschungsfrage problematisieren

(»Sicherheitsdiskurs«). Wir legen unser Erkenntnisinteresse offen und

bitten unsere Gesprächspartner:innen, über ihre Sichtweisen zu spre-

chen (»wie nimmst du das wahr, wie siehst du das«), zu assoziieren

und zu diskutieren, was sie an der Frage für wichtig halten. Durch die

gezielte (anstelle der beliebigen oder natürlichen) Zusammensetzung

der Gruppen versuchen wir theoriegeleitet, den im antimuslimischen

Rassismus und insbesondere im Sicherheitsdiskurs angerufenen Po-

sitionen Rechnung zu tragen, sodass in den Diskussionen sowohl die

Ambiguität als auch die Konkretheit sowie die Suchbewegungen zum

Vorschein kommen. Das heißt, unser Forschungsdesign zielt nicht

darauf, zur Ordnung der Dinge beizutragen, sondern im Gegenteil

die Ordnung kritisch zu reflektieren, ihr Gefüge aufzubrechen, die

Komplexität zum Vorschein kommen zu lassen und das zur unhinter-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

fragten Normalität Gewordene in Frage zu stellen. Insofern liegt der

Fokus unserer Rekonstruktion des geteilten, aber auch differenten,

kollektiven Wissens auf den ihnen zugrunde liegenden geteilten und

differenten, kollektiven und spezifischen Erfahrungen, die durchzogen

sind von interrelationalen, intersektionalen, gesellschaftlichen Macht-

verhältnissen, deren Relevanzen in der Auswertung zu berücksichtigen

sind, um spezifische Deutungen und Strategien nachzuvollziehen.

Nutzen und Grenzen rekonstruktiver Methoden

Wir haben uns für die Gruppendiskussion als Erhebungsmethode und

die Dokumentarische Methode als Auswertungsmethode entschieden,

um einen Zugang zu kollektiven (impliziten und handlungsleitenden)

Wissensbeständen von muslimischen Akteur:innen zu erhalten. Die

Auswertung von Einzelinterviews mithilfe der Objektiven Hermeneu-

tik hingegen dient der Rekonstruktion der diskursiven Struktur des

Sicherheitsdiskurses, des Erfahrungswissens und der Handlungspraxis

unserer Gesprächspartner:innen sowie ihren Subjektivierungsweisen

und Selbsttechnologien im Umgang damit.

Dokumentarische Methode: Kommunikatives, atheoretisches

und situiertes Wissen

Die Dokumentarische Methode eignet sich dazu, die Aushandlung

von Deutungen und Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdiskurs

unter Muslim:innen zu untersuchen. In Gruppendiskussionen kann

das kommunikative Miteinander mehrerer Personen und die Herstel-

lungspraxis ihrer Wirklichkeit rekonstruiert werden.13 Laut Bohnsack,

Przyborski und Schäffer bietet diese Methode die Möglichkeit, einen

»Zugang zu kollektiven [H.i.O.] Erfahrungen und Orientierungen«14 zu

erhalten.

13 Nohl et al. 2013: 21ff.

14 Bohnsack/Przyborski/Schäffer 2010: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 57

Die in der vorliegenden Publikation vorgestellten Ergebnisse ver-

weisen auf unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Sicherheitsdis-

kurs durch muslimische und muslimisierte Akteur:innen. Konjunkti-

ve Erfahrungsräume sind gemeinsame Erfahrungen und Handlungs-

praxen (auch kollektive Deutungsmuster genannt), die Menschen zu

einem spezifischen Thema teilen, ohne sich untereinander kennen zu

müssen. Diese können an jenen Stellen der Gruppendiskussion erkannt

werden, »wo diejenigen, die ein gemeinsames Problem oder allgemei-

ner: einen gemeinsamen [H.i.O.] Erlebnishintergrund oder existentiel-

len Hintergrund teilen, in ein darauf gerichtetes oder darauf aufbau-

endes kommunikatives Miteinander [H.i.O.] eintreten«.15 Auch unsere

Rekonstruktion zielt darauf, konkrete Handlungsstrategien herauszu-

arbeiten.

In Anlehnung an die Dokumentarische Methode fassten wir zu-

nächst den thematischen Verlauf zusammen, wählten die für unsere

Fragestellung relevanten Sequenzen aus, die sich durch eine besondere

Gesprächsdichte auszeichnen, transkribierten sie und arbeiteten Ober-

und Unterthemen heraus. Daraufhin schrieben wir zu jeder Sequenz

formulierende Interpretationen, auf deren Grundlage wir Diskursmodi

identifizierten: antithetisch, parallel, oppositionell, univok und diver-

gent.16 Die folgende Textsortentrennung dient dazu, das atheoretische

vom kommunikativen Wissen zu unterscheiden. Beim kommunikati-

ven Wissen handelt es sich um alltägliches Wissen. Es tritt in Schil-

derungen von Handlungen in Erscheinung und wird in Argumentatio-

nen und Bewertungen explizit geäußert (weil-Motive17). Dagegen wird

das atheoretische Wissen in Erzählungen und Beschreibungen deut-

lich, es stellt »ein implizites oder still-schweigendes, ein konjunktives

Wissen«18 dar. Es ist den Personen reflexiv nicht verfügbar undwird von

den Forscher:innen rekonstruiert. Das Spannungsverhältnis zwischen

den beiden Wissensformen spielt für die reflektierende Interpretation

15 Bohnsack zit.n. Amling 2015: 88.

16 Bohnsack/Przyborski 2010.

17 Schütz 1974.

18 Bohnsack 2018: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

eine wichtige Rolle, um die Art und Weise herauszuarbeiten, wie die

Themen bearbeitet werden.

Die gängige Unterscheidung beider Wissensformen kann jedoch

aus unserer Sicht die unterschiedlichen Bezüge auf Wissensbestände

aus einer rassifizierten oder unmarkierten Position nicht hinreichend

berücksichtigen. Der Methodologie der Dokumentarischen Methode

zufolge nimmt das kommunikative Wissen das öffentliche Wissen in

den Blick und wird expliziert, während das atheoretische Wissen auf

den Umgang damit verweist und implizit ist. Die Zuordnung zu dem

einen oder anderen Wissen wird durch eine Textsortentrennung (s.o.)

identifiziert. Diese Trennung vermag es aber im Zusammenhang mit

Redebeiträgen von rassifizierten Personen nicht, ihre spezifische Situa-

tion zu berücksichtigen: (Als) Muslim:innen (Markierte) verfügen zwar

über ein gemeinsames öffentliches Wissen, das sie mit Angehörigen

des Rests der Gesellschaft teilen, jedoch stellt das »situierte Wissen«19

ebenfalls ein gemeinsames Wissen gleicher Struktur dar und muss mit

berücksichtigt werden. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass nicht

nur marginalisierte Personen auf ein situiertes Wissen zurückgreifen,

sondern dass auch das hegemoniale Wissen situiert ist, obwohl es sich

als allgemein gültig gibt. Während die hegemonialen Wissensbestände

bekannt sind, finden die Wissensbestände marginalisierter Personen

kaum oder gar keinen Eingang in das sogenannte Alltagswissen, ob-

wohl es ihnen selbst neben dem hegemonialen Wissen ebenfalls als

19 Donna Haraway spricht von situiertem Wissen und kritisiert, dass die west-

liche Kultur Objektivität und Wissenschaftlichkeit für sich beansprucht und

hierdurch weiße Herrschaftsverhältnisse reproduziert, um sich zu legitimie-

ren. Durch essentialistische und unkritische Argumentationsweisen schließt

siemarginaleWissensbestände aus. Demgegenüber eröffnet eineHaltung, die

die Situiertheit des Wissens, seine Verortung anerkennt, »die Perspektive sol-

cher Blickwinkel anzustreben, die niemals im voraus bekannt sein können und

die etwas sehr Ungewöhnliches versprechen, nämlich einWissen, das die Kon-

struktion von Welten ermöglicht, die in geringerem Maße durch Achsen der

Herrschaft organisiert sind« (Haraway 1995: 85).

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 59

kommunikatives Wissen zur Verfügung steht.20 Dies wirkt sich auf die

Rekonstruktionen dahingehend aus, dass wir berücksichtigen müs-

sen, dass unsere Diskussionsteilnehmer:innen das gemeinsame und

öffentliche Wissen kennen und sich darauf beziehen und gleichzeitig

dieses von ihrem eigenen situierten Wissen differenzieren können. In

der Artikulation des situierten, alltäglichen, kommunikativen Wissens

der nicht-muslimischen Gesellschaft wiesen unsere Diskussionsteil-

nehmer:innen mitunter auf hegemoniale Wissensbestände hin, die sie

als muslimisch Markierte homogenisieren und als Sicherheitsgefahr

konstruieren. Die hegemonialen Wissensbestände werden von unseren

Diskussionsteilnehmer:innen meist zitierend vorgetragen, explizit

oder implizit reflektiert und der Kritik unterzogen. Gleichzeitig wird

den hegemonialen Wissensbeständen anderes Wissen gegenüber ge-

stellt, das ihre Perspektiven sichtbar macht und ihre Lebensrealitäten

widerspiegelt. Wir identifizieren es daher als kommunikativ-situiertes

Wissen von (als) Muslim:innen (Markierten) und bezeichnen es als

Erfahrungswissen oder situiertes Wissen. Dieses Wissen wird von

der nicht-muslimischen Gesellschaft nicht geteilt und ist ihr häufig

auch gar nicht bekannt. Das kommunikativ-situierte Wissen von

Muslim:innen ist kein allgemeines, alltägliches und kann nicht als

Common-Sense der Gesamtgesellschaft vorausgesetzt werden, obwohl

es als solches zur Verfügung steht. Dörner et al. weisen darauf hin,

dass durch einen »Common-Sense-Blick«21 bestimmte Phänomene

unberücksichtigt bleiben. Das kommunikativ-situierte Wissen unserer

Diskussionsteilnehmer:innen ist als Erfahrungswissen von Alltags-

theorien nicht gedeckt, sodass darauf in der Forschungspraxis ohne

die von uns hier beschriebenen Modifikationen im methodischen

Vorgehen nicht zurückgegriffen werden kann.

20 Indigene, Schwarze und Forscher:innen of Color haben auf ein solches Wis-

sen hingewiesen (Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993; Lewis 1996) und

verdeutlicht, dass z.B. marginalisierte Erfahrungen undWissensbestände sehr

wohl bestehen, aber de-legitimiert werden und damit noch keinen Eingang in

den eurozentrischen Wissenskanon gefunden haben.

21 Dörner et al. 2019: 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Objektive Hermeneutik: Objektive Bedeutungsmuster

und latente Sinnstrukturen

Anknüpfend an die Rekonstruktionsergebnisse der Dokumentarischen

Methode haben wir ausgewählte Personen zu unseren Einzelinterviews

eingeladen, um unser Verständnis der identifizierten Umgangsweisen

mit dem Sicherheitsdiskurs zu vertiefen. Zirkulär vorgehend haben wir

hierfür nach und nach Personen eingeladen und zunächst dieselbe Ein-

stiegsfrage gestellt, jedoch die Nachfragen an den Personen und ihren

beruflichen und/oder aktivistischen Erfahrungen orientiert.

Die Objektive Hermeneutik eignet sich zur Rekonstruktion der un-

bewussten bzw. latenten Handlungsmöglichkeiten und ihrer zugrunde

liegenden Bedeutungen, auf die (als) Muslim:innen (Markierte) im Um-

gangmit demBedrohungsszenario zurückgreifen. Im Zuge der Anwen-

dung der Methode stellten wir allerdings fest, dass sich die transkri-

bierten Interviews als »Protokolle [H.i.O.] der Wirklichkeit«22 nicht aus-

schließlich »entlang geltender Regeln«23 von allen Interpret:innen ver-

stehen lassen. Vor demHintergrund unseres Forschungsvorhabens und

rassismuskritischer Theorien gehen wir davon aus, dass Gesellschaften

von rassistischen Strukturen durchzogen sind und jedes Mitglied ei-

ner Gesellschaft darin verstrickt ist, sodass sich sowohl weiße als auch

rassifizierte Personen Strategien zum Umgang damit aneignen.24 Die

unterschiedlichen Weisen des Verstricktseins in rassistische Machtver-

hältnisse bringt esmit sich, dass nicht angenommenwerden kann, dass

dasWissen zu Rassismus ein Regelwissen darstellt und die Interpret:in-

nen zwangsläufig darüber verfügen, sodass sogenannte übersubjektive

Strukturen bzw. Latenzen herausgearbeitet werden können.

In Anlehnung an sinnverstehende Wissenschaften geht die Ob-

jektive Hermeneutik davon aus, »dass sich die sinnstrukturierte Welt

durch Sprache konstituiert und in Texten materialisiert«.25 Die Welt

22 Wernet 2009: 12.

23 Ebd.: 18.

24 Mecheril 1994: 57ff.

25 Wernet 2009: 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 61

ist demnach durch Regeln vorstrukturiert und das soziale Handeln

orientiert sich an den bestehenden Regeln. Für die Interpretation

ist die Berücksichtigung und Einbeziehung dieser Regeln relevant,

damit die Rekonstruktion sozialer Praxis gelingt. Im Mittelpunkt der

Interpretation stehen also die Alltagshandlungen der Gesprächspart-

ner:innen, die dahingehend analysiert werden, welche unbewussten

bzw. latenten Regeln und Strukturen ihrem Handeln zugrunde liegen.

Diese Regeln und Strukturen sind objektiv vorhanden und universal,

sodass »die fundamentale Bedeutung der Regelgeleitetheit […] in

ihrer Nicht-hintergehbarkeit [besteht]. Die Lebenspraxis kann sich

ihr weder entziehen, noch kann sie die Regelgeltung außer Kraft

setzen«.26 Wenn aber die Welt aus viel komplexeren, widersprüch-

licheren und vielschichtigeren Regeln besteht, wie dies etwa durch

unterschiedliche Positionen, Normalitäten, Regeln und Ressourcen

aufgrund von Rassismus und anderen Machtverhältnissen der Fall

ist, so stellt sich die Frage, ob bzw. wie sie mit dieser Methode ein-

gefangen werden können. Die Erfahrungen von (als) Muslim:innen

(Markierten) stellen eine spezifische gesellschaftliche Wirklichkeit dar,

die sich unter anderem durch die Erfahrung von (intersektionalem

antimuslimischem) Rassismus von der sozialen Wirklichkeit anderer

Gesellschaftsmitglieder unterscheidet und nicht mithilfe sogenannter

universaler Regeln rekonstruiert werden kann. Vielmehr bedarf es

zur Anwendung von Regeln eines fundierten Wissens über die Funk-

tionsweisen von Rassismus, um regelgeleitet vorgehen zu können.

Andernfalls gehen die unreflektierten, rassistischen Wissensbestände

als latente Sinnstrukturen leitend in die Interpretation ein, sodass

(als) Muslim:innen (Markierte) und ihre Alltagshandlungen als anders,

fremd und bedrohlich affirmiert werden. Sich an einer sogenannten

universalen Sprache für den deutschsprachigen Kontext zu orientieren,

bedeutet also auch, die Interpretationen entlang der hegemonialen

Konstruktion von ›Muslim:innen‹ vorzunehmen. Für die Rekonstruk-

tion ihrer Handlungspraxis erscheint es demgegenüber relevant, ihre

26 Ebd.: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rassismuserfahrungen und die im hegemonialen Wissen ausgeblen-

deten Lebensrealitäten mitzudenken und generell im Regelwissen das

Mitlaufen von Rassismus, also Rassismus als Subtext, Kontext oder

Haupttext, mit einzubeziehen.

Eine solche Interpretation ermöglicht es, die Auswahl der Hand-

lungsmöglichkeiten (also die Selektivität des Handelns) von (als)

Muslim:innen (Markierten) vor dem Hintergrund eines rassistischen

Regelwissens zu interpretieren und zu rekonstruieren. Leanza schlägt

vor, die rekonstruierten Fallstrukturen der Kritik zugänglich zu ma-

chen und auch die sichtbar gemachten latenten Sinnstrukturen »als

Selektion aus einem Raum von Möglichkeiten« zu verstehen, sodass

»bestimmte Implikate von Deutungen oder aber auch versteckte

Herrschafts- und ›Entfremdungsstrukturen‹ aufgedeckt werden«27

können.

Anknüpfend an diesen Vorschlag bezogen wir die Kritik bereits

in den Interpretationsprozess ein und unterzogen die objektiven

Bedeutungsstrukturen28 einer rassismuskritischen Reflexion. Die ob-

jektiven Bedeutungsstrukturen sind von rassistischem Alltagswissen

durchzogen, hegemoniale Diskurse beziehen sich auf antimuslimische

Stereotype als unhinterfragte Wissensbestände.29 Unseren Gesprächs-

partner:innen sind diese hegemonialen Diskurse bekannt, ohne dass

sich ihr Handeln ausschließlich daran orientiert. Ihre Praxen, Per-

spektiven undWissensbestände gehen in den hegemonialen Diskursen

nicht auf, sie werden in der Regel nicht gesehen und gehört, sondern

missrepräsentiert und missgedeutet, sodass es dazu kein Regelwissen

27 Leanza 2008: 103.

28 Objektive Bedeutungsstrukturen meint in der Methodologie der Objektiven

Hermeneutik, dass jedes Mitglied einer Gesellschaft für seine Handlungen auf

bestehende Strukturen und Regeln, die bereits bestehen, zurückgreift. Diese

Strukturen und Regeln eignet sich der Mensch im Laufe seiner Sozialisation

an. Das Ziel der Rekonstruktion liegt darin, diese herauszuarbeiten, sowie die

Bedeutung der Auswahl von Handlungsmöglichkeiten zu verstehen (Wernet

2009: 13ff.).

29 Attia 2009: 53-94.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 63

gibt. Um sprechen zu können bzw. um gehört zu werden, orientie-

ren sich unsere Gesprächspartner:innen bis zu einem gewissen Grad

trotzdem an Themen, Begriffen, Metaphern und Sprachmotiven aus

dem hegemonialen Islamdiskurs. Auf diese Weise können sie sich zu-

nächst verständlich machen. Dies gilt auch für das Gespräch unter (als)

Muslim:innen (Markierten), da sie miteinander bisweilen auch auf der

Grundlage des hegemonialen Diskurses sprechen und dieser ihre ge-

teilte Wirklichkeit (mit-)konstruiert. Aufgrund der rassismuskritischen

Ausrichtung unserer Studie und der rassismuskritisch und intersek-

tional informierten Interpretationsgruppen war es uns möglich, das

Erfahrungswissen unserer rassifizierten Gesprächspartner:innen zu

erkennen und die latenten Sinnstrukturen und Bedeutungen ihrer

Lebenspraxen zu rekonstruieren. Insofern war es uns möglich, auch

jene Strukturen, Erfahrungen und Wissensbestände zum Vorschein

zu bringen, die nicht durch den Text und die ausgesprochenen Worte

repräsentiert werden. Vielmehr erhielt das Gesagte vor dem Hinter-

grund von rassismusbezogenem Wissen, Theorien und Reflexionen

seine Bedeutung.

Insofern konnten wir »die Selbstauffassungen des Handlungssub-

jekts, die Handlungsintentionen«30 vor dem Hintergrund des anti-

muslimischen Rassismus herausarbeiten. Die methodischen Schritte31

ließen sich problemlos anwenden und gewährleisten, dass die Lebens-

praxis in ihrer Struktur rekonstruiert werden kann. Hierdurch lassen

sich mehrere Umgangsstrategien und Subjektivierungsweisen heraus-

kristallisieren. Wir fassten Gemeinsamkeiten mehrerer Einzelinter-

views zusammen und stellen sie als Fallstruktur-Generalisierungen

vor. Darunter versteht Wernet, dass

30 Wernet 2009: 18.

31 Oevermann versteht die Interpretation mithilfe der Objektiven Hermeneutik,

als deren Begründer er gilt, als »Kunstlehre« (Oevermann 1993: 126) und gibt

für die praktische Anwendung keine expliziten Vorgaben.Wernet hingegen hat

in seinem Standardwerk Einführung in die Interpretationstechnik der Objektiven

Hermeneutik »methodentechnische […] Kernoperationen« (Wernet 2009: 10) für

die Interpretation vorgestellt und diese anhand eines Lehrer:inneninterviews

praktisch angewendet (ebd.: 52ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

»[d]er analysierte Fall […] immer schon allgemein und besonders zu-

gleich [ist]. Denn in jedem Protokoll sozialer Wirklichkeit ist das All-

gemeine ebensomitprotokolliert wie das Besondere im Sinne der Be-

sonderheit des Falls. Der konkrete Fall ist insofern schon mehr als ein

Einzelfall, als er ein sinnstrukturiertes Gebilde darstellt«.32

In unserer Studie verstehen wir unter einem Fall Deutungen und Stra-

tegien. Folglich stellen wir die Fallstrukturgeneralisierungen jedes Ein-

zelinterviews nicht einzeln vor, sondern fassen sie thematisch zusam-

men und stellen daher unterschiedliche Umgangsweisen mit dem Be-

drohungsszenario vor.

Schlussfolgerung

Vor dem Hintergrund unserer Erfahrungen mit den genutzten rekon-

struktiven Forschungsmethoden erscheint ihre macht- und rassismus-

kritische Anpassung geboten, sobald die Erfahrungen und Wissensbe-

stände rassifizierter Personen interpretiert, analysiert und rekonstru-

iert werden.Wir halten dies auch für Forschungsfragen für angebracht,

die nicht auf Rassismuserfahrungen fokussieren, da diese immer mit-

laufen und relevant sein könnten. Bereits durch den groben Umriss

unseres Forschungsinteresses und die Auswahl der Teilnehmer:innen

an der Gruppendiskussion, deren Wissen um ihre eigenen Expertisen,

denen der anderen und auch um unsere Expertisen in einem spezi-

fischen Fachgebiet, geben wir einen bestimmten Rahmen vor. Diesen

versuchen wir nicht zu kaschieren, indem wir etwa die Adressierung

von (als) Muslim:innen (Markierten) zu vermeiden versuchen oder das

Thema unserer Forschung vage halten. Vielmehr sprechen wir die Teil-

nehmer:innen explizit auf genau jene Adressierung an und rufen sie als

Expert:innen ihrer selbst auf, halten uns aber in der Gruppendiskussion

mit eigenen Beiträgen zurück und verbleiben in der Moderationsrolle.

32 Ebd.: 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rekonstruktive Forschungsmethoden rassismuskritisch perspektiviert 65

Uns interessieren sowohl explizite Äußerungen unserer Diskussi-

onsteilnehmer:innen angesichts ihrer Erfahrung mit dem antimusli-

mischen Rassismus (kommunikativesWissen) als auch jene handlungs-

leitenden, kollektiven (widerständigen) Wissensbestände, die sich kon-

junktiv artikulieren und der indirekten, gouvernementalen Selbstfüh-

rung in Form alltäglicher Handlungen Rechnung tragen. Es geht uns

also darum, die Wissensbegriffe in Dialog zu setzen, anstatt sie scharf

voneinander zu trennen. Die Dokumentarische Methode schlägt dafür

das Konzept des Orientierungsrahmens vor und verweist auf das Span-

nungsverhältnis beiderWissensformen. Sie geht davon aus, dass nur je-

ne Normen, die im Kontrast zum eigenen Handeln erkannt werden, ex-

plizit formuliert werden können und deshalb kommunikativ sind, denn

sonst würde die Norm in den Habitus übergehen und sich konjunk-

tiv manifestieren. Nur jene Normen, die von Subjekten aktiv wahrge-

nommen werden, finden dementsprechend Eingang ins kommunika-

tive Wissen, während sich im atheoretischen Wissen die impliziten,

handlungsleitenden Wissensbestände befinden, da diese im konjunk-

tiven Erfahrungsraum entstehen.

Vor dem Hintergrund intersektionaler, rassismuskritischer Theo-

rien verstehen wir das üblicherweise als kommunikatives Wissen

Bezeichnete als hegemoniales Wissen und meinen hiermit jenes öf-

fentliche Wissen, das allen Gesellschaftsmitgliedern und damit auch

Muslim:innen bekannt ist und im Grunde das situiert-kommunikative

Wissen der Dominanzgesellschaft darstellt. Mit Erfahrungswissen

oder situiertem Wissen meinen wir jenes kommunikativ-situierte

Wissen unserer Diskussionsteilnehmer:innen, das ihnen darüberhin-

aus aufgrund ihrer Muslimisierung bekannt ist. Diese Spezifizierung

eröffnet uns erst die Möglichkeit, unterschiedliche konjunktive Er-

fahrungsräume und damit unterschiedliche Umgangsweisen mit dem

Sicherheitsdiskurs herauszuarbeiten. Sie basieren auf der Erfah-

rung des antimuslimischen Rassismus und dem Umgang mit dem

Bedrohungsszenario und stellen damit die soziale Wirklichkeit von

(als) Muslim:innen (Markierten) in einer Gesellschaft dar, die durch

Rassismus strukturiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115-005 - am 14.02.2026, 17:00:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

