8. Dritte Dimension: Erwartungen und
Zuschreibungen in Hinblick auf religiose
Praktiken am Fallbeispiel des >Zuckerfests<

Das Fallbeispiel »Zuckerfest« gliedert sich in zwei Ebenen. Zunichst werden
die Erwartungen und Missverstindnisse aufseiten der Sozialarbeiter um die
Ausrichtung des Festes des Fastenbrechens beschrieben und analysiert. Da-
bei wird die Komplexitat des Falles deutlich, die fiir die Sozialarbeiterin trotz
ihrer Bemithungen, religionssensibel zu handeln, eine Herausforderung dar-
stellt. Auf der zweiten Ebene, in der die Familiendynamiken um Eid, des-
selben Festes, anhand von Interviewmaterial sowie auf Grundlage von Beob-
achtungsprotokollen analysiert werden, spielen nicht nur Wahrnehmungen
und Deutungen von Konzepten um Freund- und Nachbarschaft der Bewoh-
ner eine Rolle, sondern es wird auch gezeigt, inwiefern Zugehorigkeiten iiber
Gemeinsamkeiten hergestellt werden und welchen Stellenwert eine geteil-
te religiose Zugehorigkeit dabei einnehmen kann. Somit wird deutlich, dass
>Religion« in der Unterkunft zum Beispiel auch durch die Wahrnehmung ge-
mutmafiter unterschiedlicher politischer Zugehorigkeiten oder anderer ge-
sellschaftlicher Konfliktlinien im Heimatland in Erscheinung treten kann.

8.1. Erwartungen und Missverstandnisse aufseiten der
Sozialarbeiter

Im Folgenden wird auf Grundlage von beobachteten Interaktionen sowie ei-
nem Einzelinterview mit der Sozialarbeiterin Lisa und einem gemeinsamen
Interview mit ihr, ihrem Kollegen Thomas sowie dem Hausmeister Amir ge-
schildert, mit welchen Erwartungen die Sozialarbeiter den Bewohnern hin-
sichtlich der Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen in der Unterkunft

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

begegnen. Im Rahmen der Analyse wird die Erwartungsgrundlage der Sozial-
arbeiter anhand der Beobachtungsprotokolle sowie der Interviewausschnit-
te herausgearbeitet, sodass die Irritationen und Missverstindnisse vor allem
aufseiten der Sozialarbeiterin Lisa deutlich werden.

8.1.1. Die Interaktionen

Auf Grundlage der Beobachtungsprotokolle der teilnehmenden Beobachtung
sowie aus dazu gefithrten Interviews geht hervor, dass die beiden Sozialarbei-
ter Lisa und Thomas eine iibereinstimmende Erwartungshaltung hinsichtlich
der Begehung des Fastenbrechens hatten. Beide gingen davon aus, dass alle
muslimischen Bewohner der Unterkunft nach Ende des Ramadans gemein-
sam ein grofRes Fest zu diesem Anlass feiern werden, und reservierten da-
fiir den grofiten Aufenthaltsraum im Gebiude, den ehemaligen Sitzungssaal,
fir den 7. Juli 2016. Sie sprachen zuvor diejenigen Familien, von denen sie
aus personlichen Gesprichen wussten, »dass das Muslime sind«, mehrfach
darauf an, zum Beispiel wihrend der Sprechzeiten im Biiro, wenn diese mit
biirokratischen Anliegen zu ihnen kamen, beim tiglichen Verteilen der Post
oder bei kurzen Gesprichen in den Fluren der Unterkunft. Auch die drei Fa-
milien Rahmani, Ahmadi, und Sayed wurden mehrmals auf ein gemeinsames
sZuckerfest«von Lisa angesprochen. Aus ihren Beobachtungen schloss die So-
zialarbeiterin, dass die drei Familien muslimisch und befreundet waren. Dies
fithrte sie unter anderem auf die Gemeinsamkeiten der Familien zuriick, da
zum Beispiel Aftab Sayed und Zainap Ahmadi, beide sechs Jahre alt, morgens
gemeinsam zur Schule gingen und auch die beiden 17-jihrigen Jungen Moha-
mad Sayed und Adil Rahmani morgens gemeinsam zur Berufsschule fuhren.
Weiterhin stellte Lisa fest, dass sich die Familien im regen Austausch befan-
den, da sie die drei Miitter Nimaz, Fatima und Shabnam mit deren Schwester
Jasina hiufig bei den Vorbereitungen zum gemeinsamen Teetrinken sah. Da-
her ging Lisa davon aus, dass die drei Familien, gemeinsam mit anderen mus-
limischen Familien aus der Unterkunft, ein Fest ausrichten wiirden, um das
Ende des Ramadans und somit das Fastenbrechen zu feiern. Lisa bezeichnete
das Fest der Forscherin sowie den Bewohnern gegeniiber als >Zuckerfest«. Es
lasst sich vermuten, dass sie die Bezeichnung >Zuckerfest« verwendete, da ihr
diese im Kontext tirkischer Migration nach Deutschland zum Beispiel aus
den Medien oder aus dem personlichen Umfeld bekannt war.

Am Tag des von ihr erwarteten Festes schloss die Sozialarbeiterin mor-
gens den ehemaligen Sitzungssaal in der Unterkunft auf und 6ffnete die gro-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Ben Fliigeltiiren. Sie hatte diesen Raum in Erwartung der Feierlichkeiten fiir
den Tag reserviert, zwischenzeitlich spielten Kinder darin, die an diesem Tag
schulfrei hatten, ansonsten blieb der Raum jedoch ungenutzt. Die Sozialar-
beiter Thomas und Lisa konnten dies nicht nachvollziehen und suchten in
der Folge nach Griinden. Aufierdem empfanden sie Undankbarkeit ihren Be-
mithungen gegeniiber. Einige Tage spiter fand ein Interview mit Lisa zum
Tag des Fastenbrechens statt. Dazu trafen wir uns in ihrem Biiro. Dort hing
ein gemaltes A4-Bild mit der Aufschrift >Eid Mubaraks, das einen Gruf so-
wohl zum Fest des Fastenbrechens Eid al-Fitr als auch zum sogenannten Op-
ferfest bezeichnet. Ein Midchen aus der Unterkunft habe es gemalt und ihr
geschenkt, sagte Lisa, als sie meinen Blick darauf bemerkte. Auf meine Nach-
frage zum Ablauf des Festes antwortete sie wie folgt:

L: »Du, das war richtig komisch mit dem Zuckerfest. Thomas und ich verste-
hen das gar nicht. Wir haben alle immer wieder gefragt, wo wir wissen, dass
das Muslime sind. Thomas hat ja diesen interkulturellen Kalender, und da
steht das ja auch drauf vom Datum her, und, [leiser] also man weifs das ja
auch, dass das Fest ist. Man kennt das ja. Und das ist ja auch wichtig fiir die
Bewohner. Also fiir die Muslime. Und wir haben uns schon Miihe gegeben,
wiirde ich sagen. Wir haben ja den Raum extra reserviert, damit die es sich
schon machen kénnen. Und morgens bin ich dann ja so kurz vor acht ge-
kommen, hab aufgeschlossen, weil ich ja jetzt nicht wusste, wie viel Uhr das
losgeht, und dann hab<ich dann an dem Tag immer mal wieder nachgeguckt
in dem Raum, und dann natiirlich auch ein paar Bewohner gefragt, wieso da
keiner drin ist. Da wurde ja nicht mal was dekoriert oder so. Manche hat-
ten mirja aufs Diensthandy so Bilder per>WhatsApp<geschickt. Eid Mubarak
und so. Zum Beispiel Mohamad. Mit dem verstehen wir uns ja auch super.
Und dann habcich bei ihm geklopft. Seine Mutter war nur da und ich habe
sie begliickwiinscht und sie war schon ziemlich, naja, zuriickhaltend irgend-
wie und dann dachte ich schon, dass das ja voll komisch ist. Weil, die sind ja
Muslime.«

I: »Wie hat sie das denn gedufiert? Also ihre Zurlickhaltung?«

L: »Sie hat zum Beispiel nur so gelachelt und genickt. Sonst reden wir aber
viel mehr oder sie fragt, ob ich einen Tee mit ihr trinken will. Aber ich denk
mal, sie wollte so ihre Ruhe haben, weil, das feiert ja auch sicher jeder an-
ders. Auf jeden Fall anders als sonst. Du kennst doch Nimaz. Die ist ja auch
>ne ganz Liebe. Aber sie wirkte jetzt nicht so offen an dem Tag.«

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

171


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Lisa tiberlegte in der Folge mit ihrem Kollegen Thomas, ob das Fest méglicher-
weise an einem anderen Tag stattfinde und ob es unhéflich sein konnte, den
Bewohnern vorab zu gratulieren. Im weiteren Gesprich erklirte sie, wie sie
die Bewohner bereits zwei Wochen vor Ende des Ramadans stets auf die Aus-
richtung eines gemeinsamen Fests angesprochen habe und wie diese darauf
reagiert hitten:

L:»Die haben eigentlichimmer genickt und waren freundlich und naja, also,
ich hatte schon den Eindruck, dass die sich total gefreut haben. Der Moha-
mad sagte ja auch immer>Sehr gut, sehr gut; freu ich mich«.«

Im Folgenden artikuliert sie daraufhin:

L: »Ich hitte mich halt auch gefreut, das mal zu feiern. Das soll ja richtig toll
sein, und die Kinder hatten ja auch alle schulfrei. Also, man macht sich da
halt schon wirklich lange Gedanken um alles, und dann passiert gar nichts.
Das ist schon irgendwie enttduschend. Aber das miissen sie halt selber wis-
sen. Dann brauchen wir das eben auch nicht mehr anbieten.«

Der folgende Interviewausschnitt thematisiert den Verlauf des Ramadans im
Jahr 2016 im Vergleich zum Jahr 2017. Das Interview wurde mit den Sozialar-
beitern Lisa und Thomas im Beisein des Hausmeisters Amir gefiihrt.

L: »Bei Ramadan sind die Kiichen ja nachts nicht abgeschlossen, damitjeder
kochen kann. Wir haben da auch extra Schilder fiir angefertigt und die aus-
gehangen. Letztes Jahr war da schon mehr Stress. Aber das kommt alles im
Miteinander.«

T: »Zumal ja jetzt weitaus weniger das Angebot genutzt haben oder allge-
mein da mitgemacht haben.«

L: »)a, das ist wirklich viel weniger geworden. Auch viel weniger Kinder, die
dieses Jahr mitgemacht haben. Ich denke, das war letztes Jahr auch wirk-
lich ein Lernprozess. Das erste Mal Ramadan fiir die meisten Familien, und
dann musste man erst mal klarkommen und schauen, was geht und was geht
nicht.«

T: »Oder das ist einfach zu anstrengend. Letztes Jahr haben sich ja manche
wirklich um die Herdplatten in der Kiiche gekloppt. Das war total laut. Und
das Kochen in der Nacht ist ja so schon laut.«

A:»Das ganze mit den Tépfen klappern.«

T: »Ja, und dann waren ja auch die Kinder manchmal zu Hause, die eigent-
lich zur Schule mussten, weil die so kaputt waren. Das gab auch Stress.«

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

L:»Da hatdann immer die Grundschule angerufen und nachgefragt. Nur wir
wussten das ja teilweise nicht. Wir fangen ja auch erst 8 Uhr an, da beginnt
ja schon die Schule. Und dann musste ich erst mal nachschauen, wer iiber-
haupt daist und wer nicht und warum oder warum nicht. Und mit den Eltern
reden. Das war wirklich... [seufzt].«

T:»Nee, dieses Jahr war’s viel ruhiger und es gab viel weniger Beschwerden,
wirklich.«

L: »Mit den BAMF-Anhérungen, das hat sich ja auch eingependelt. Letztes
Jahr hatten um Ramadan ja die meisten ihre Anhérungen. Und ich weif3
noch, wie ich da an der [Ort der Anhorungsstelle] safR, bestimmt vier Stun-
den safRen wir da in der Hitze. Alima und ich. Und Alima war ja im achten
oder neunten Monat [schwanger] mit ihrem Kleinen. Wir haben stunden-
lang gewartet auf ihr Interview, und sie ist mir fast weggekippt, aber sie
wollte auf keinen Fall was trinken. Sie hat dann immer nur vor sich hinge-
murmelt. Und ich hab< mir richtig Sorgen gemacht, was mit ihr oder dem
Baby passieren kénnte. Und der Termin istja auch total wichtig. Da muss sie
doch konzentriert sein. Das war schlimm. Irgendwie hat sie’s dann geschafft.
Frag mich nicht wie [kopfschiittelnd].«

T:»Dieses Jahr wiisste ich nicht, dass Schwangere gefastet hitten. Also, kon-
trollieren kann man esja eh nicht, aber das wiirde mich schon wundern. Und
die ganz Kleinen eben auch nicht mehr. Wo manche Eltern mir letztes Jahr
noch erzdhlten:>Die wollen das unbedingt von sich aus.<[verdreht die Augen] «
A: [lacht kurz auf] »)a, genau.«

8.1.2. Analyse

Der Beginn des Einzelinterviews veranschaulicht zunichst eine personliche
Beziehung zwischen der Sozialarbeiterin und der Forscherin, die auf die
Gemeinsamkeit eines dhnlichen Alters, die personliche Ebene aufgrund der
Duz-Kultur unter Sozialarbeitern sowie auf die lange Forschungsarbeit in
der Unterkunft zurtickgefithrt werden kann. Vonseiten Lisas erfolgt eine
Vergemeinschaftung mit der Forscherin, die durch den Beginn mit >Du< zum
Ausdruck kommt, was in Experteninterviews uniiblich ist und die Sozialar-
beiterin hier als Feldakteur und regulire Forschungsteilnehmerin verstehen
lisst. Im Folgenden beginnt sie mit >das war richtig komisch« etwas zu schil-
dern, das ihr nicht nachvollziehbar und unverstindlich erscheint und somit
nicht zu ihren Normalitidtserwartungen passt. Daraufhin folgt die Nennung
dessen, das sie irritiert: >mit dem Zuckerfest«. Dieser Ausdruck zeigt auch,

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

179


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dass der Sachverhalt fir die Sozialarbeiterin schwer zu fassen ist. Im folgen-
den Interviewverlauf wird ihr Kollege Thomas einbezogen, moglicherweise,
um das Auftreten gegeniiber der Forscherin zu stirken. Die Irritation sei eine
gemeinsame Tatsache. Man wolle das Verhalten der Bewohner verstehen,
konne es aber nicht. Gemeinsam iiberlegen beide, wo das Missverstindnis
entstanden sein konnte. Hierbei wird die Bedarfsermittlung deutlich: >Wir
haben alle immer wieder gefragt, mit der Einschrinkung >wo wir wissen,
dass das Muslime sind< lasse darauf schlieflen, dass mehrere Bewohner
in der Einrichtung Muslime seien, jedoch haben die Sozialarbeiter keine
konkreten Daten hierzu. Es lisst auch darauf schliefRen, dass von mehreren
Bewohnern keine Religionszugehorigkeit bekannt ist. Sie vermuten dies
aus personlichen Gesprichen mit einigen Bewohnern und gehen weiterhin
wegen der Tatsache, dass einige Frauen Kopftiicher tragen und zuvor am
Ramadan teilnahmen, davon aus, dass sie Muslime sind. Auch, dass Lisa
weil}, dass das Zuckerfest ein Fest ist, das nur Muslime feiern, rekurriert auf
spezifisches Wissen. Hier nennt sie den interkulturellen BAMF-Kalender, der
im Jahr 2016 das Fest wie folgt ausgezeichnet: »Id al-Fitr (Ramadan Ende)
Fastenbrechen 5.7.-7.7.<! Alle drei Tage sind farbig im Kalender markiert.
Das Fest kann somit nicht auf einen Tag komprimiert werden. Dennoch geht
Lisa davon aus, was ein unzureichendes Wissen ihrerseits belegt. Weiterhin
hat der Hausmeister Amir am 7. Juli 2016 frei und ist so nicht ansprechbar fiir
die Sozialarbeiter, die sich in religiésen Belangen oder Nachfragen tblicher-
weise an ihn wenden. Die Unterkunft ist zu diesem Zeitpunkt erst seit acht
Monaten gedfinet, sodass es auch fiir die Bewohner das erste Fastenbrechen
in einer kommunalen Unterbringung ist.

Der Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst (REM-
ID) beschreibt das Fest wie folgt:

»[..] zusammen mit dem Opferfest, eines der beiden Hauptfeste im Islam.
Es wird von allen islamischen Traditionen begangen. Das Fest findet an den
ersten zwei bzw. drei Tagen des Monats Schawwal statt. Schawwal folgt auf
den Fastenmonat Ramadan; zur Bestimmung des Monatsanfangs gelten die
gleichen Regeln wie fiir den Ramadan auch, d.h. die Mondsichel muss ge-
sichtet werden.«

1 Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2016.
2 Religionswissenschaftlicher Medien- und Informationsdienst e. V. 2018.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Dabei feiere man, die Entbehrungen der 30 Fastentage erfolgreich bewiltigt
zu haben, und werde mit einem Festessen fiir seine Anstrengungen belohnt.

»Zur ausgelassenen Feierstimmung tragt natirlich auch bei, dass sich die
Muslime bewusst sind, sich in der Fastenzeit intensiv mit ihrem Glauben
auseinandergesetzt und eine der fiinf religiosen Pflichten — das Fasten —
erfiillt zu haben. Nun hoffen die Glaubigen, dass Allah ihre Bemithungen
anerkennt. [...] In islamischen Lindern finden Lichterumziige und Volksfes-
te statt, oft wird auch ein Feuerwerk veranstaltet. Dies ist in Lindern der
Diaspora nicht maéglich, so dass das Fest wesentlich durch den Besuch der
Moscheee [sic!] und die Feiern in den Familien bestimmtist. [...] Die Bezeich-
nung>Zuckerfests, die fiir das Fest des Fastenbrechens auch Verwendung fin-
det, stammt aus dem Tirkischen (Seker Bayrami). Hier driickt sich aus, dass
in den drei Festtagen viele Siif3speisen verzehrt werden.« (ebd.)

Der REMID zeigt, wie das Fastenbrechen in muslimischen Lindern gefeiert
wird und wie es konnotiert ist, nimlich sowohl religi6s als auch kulturell. Wei-
terhin wird ersichtlich, wie tiblicherweise in der Migration gefeiert wird. Da
einige Familien keine Kontakte zu Moscheegemeinden wiinschen oder keine
personlichen Kontakte zu Personen jener Gemeinden haben, da ihnen zum
Beispiel die Gemeinden oder Netzwerke in Mittstadt noch unbekannt sind,
stellt das Feiern des Fastenbrechens fiir diese Familien moglicherweise keine
Option dar. Weiterhin ist zu bedenken, dass die Familien als Fliichtlinge weni-
ger soziale Beziehungen in Mittstadt haben als in ihren Herkunftslindern, in
denen sie zum Beispiel Familienbesuche abgestattet oder empfangen haben,
zumal viele Familien zum Zeitpunkt des Festes im Jahr 2016 erst seit etwas
mehr als einem halben Jahr in der Kommune leben.

Die Vermutung liegt daher nahe, dass das Wissen der Sozialarbeiterin
iiber das >Zuckerfest« nicht auf Kenntnissen der Religion des Islam beruht,
sondern auf sogenanntem >Rezeptwissen< als schematischem Wissen, in
das sie den Sachverhalt einordnet, um auf dieser Wissensgrundlage den
Tag zu organisieren. Dieses >Rezeptwissenc ist jedoch nicht verwerflich,
sondern kann durchaus hilfreich sein. So ist es niitzlich, um Orientierung
zu bieten, Sachverhalte einzuordnen und zu kategorisieren. Lisa nimmt ihr
»Rezeptwissen« jedoch als alleinigen Anhaltspunkt fiir ihre Bemithungen, ein
Fest ausrichten zu lassen. Sie fragt die Bewohner nicht, was sie mit dem Fas-
tenbrechen verbinden. Griinde dafiir konnten zum Beispiel Sprachbarrieren
in der Artikulation oder ein >Aneinandervorbeireden< sein, bedingt durch
sprachliche Verlegenheit. Dieses Phinomen ist hiufig bei Bewohnern zu

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sehen, die sich noch unsicher im Deutschen fithlen, wie Jasina Rahmani. Sie
nutzt vor allem Worter wie »ja< oder »neing, die sie also gut kennt, im Gesprach
mit den Sozialarbeitern. Auch kénnte es sein, dass die Riickmeldungen der
Bewohner, die Lisa erhilt, unauthentisch sind, da sie aus Héflichkeit oder
als Schutz, den anderen nicht zu enttiuschen, geduflert werden.

Beziiglich des Termins des »Zuckerfestes< beruft sich Lisa auf den Inter-
kulturellen Kalender. Ein >Datumc« zu haben, erscheint ihr sinnvoll, da es na-
helegt, dass das Fest an einem Tag stattfindet. Hier ist eine Analogie zum
Beispiel sWeihnachtsfest< zu vermuten. Dabei projiziert die Sozialarbeiterin
ihre Vorstellungen in die Organisation und Erwartungen mit hinein. Eben-
falls wird ihr Bemiihen deutlich, sich zu versichern, dass es das Fest iiber-
haupt gibt und dass es stattfindet, indem sie den Kalender konsultiert sowie
die Bewohner in Gesprichen darauf anspricht. Typische Situationen seien da-
bei Small-Talk-Situationen in den Fluren der Unterkunft, bei Post-Gingen,
wihrend Beratungen zur Jobcenter-Post oder bei drztlichen Behandlungen in
der Sozialarbeitersprechstunde. Ihre Bemithungen werden weiterhin deut-
lich durch die Aussage >man weif3 ja auch, dass das Fest ist«. Damit mochte
sie zeigen, dass sie darum weifd und nicht ignorant ist. Sie prisentiert sich
als zugewandt, liberal und anerkennend. >[M]an< konnte hierbei auch jemand
aus dem Kollektiv derer meinen, die sich um Fliichtlinge bemithen. Dass zu
diesem Zeitpunkt im Jahr 2016 die sogenannte >Willkommenskultur« in der
offentlichen Diskussion scheinbar abnahm und die Debatte um die Kélner
Silvesternacht noch im Gange war, spiegelte sich darin, dass viele Ehren-
amtliche aufgehort hatten, in der Einrichtung weiterhin Unterstiitzung zu
leisten. Moglicherweise zihlt die Sozialarbeiterin sich im Interview zu den
verbliebenen Engagierten. Mit >wichtig fiir die Bewohner< bekriftigt sie, dass
es wichtig sei, sich um deren Gepflogenheiten zu kiitmmern. Sie zeigt sich
fursorglich, spricht jedoch auch in einem Rechtfertigungsduktus. Méglicher-
weise sieht sie sich der Religionsforscherin gegeniiber einer stirkeren Be-
griilndungslast ausgesetzt. Mit >Man kennt das ja< macht sie in diesem Zuge
deutlich, dass sie empathiefihig ist, und vergleicht das Fastenbrechen mit
ihr bekannten Festen. Die Bewohner der Einrichtung sollen demnach auch
sihr Fest« feiern dirfen. Mit >kennenc ist in der Aussage der Sozialarbeite-
rin moglicherweise >wissen« gemeint. Sie rekurriert dabei auf ein kulturelles
Erfahrungswissen, wie Feste iiblicherweise gefeiert werden, und benutzt im
Interview dabei das Pronomen >wir« fiir ihren Kollegen und sich selbst und
das Pronomen »die« fiir die muslimischen Bewohner. Wenn sie sich rechtfer-
tigt, wird das >Wir< hingegen zum allgemeineren sManc. Auch indem sie sagt,

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sie habe sich >Miihe gegeben« macht sie auf verschiedenen Ebenen ihre Be-
mithungen deutlich: indem sie 1) zu verstehen versucht, was der Bedarf der
Bewohner ist, indem sie 2) zu verstehen versucht, wie die Muslime das Fest
feiern wollen, 3) indem sie ihnen zu vermitteln versucht, dass sie in ihrer Tra-
dition unterstittzt witrden, indem sie 4) das Einplanen und Organisieren der
Rahmenbedingungen zum Stattfinden des Festes iibernimmt, indem sie 5)
gemeinsam mit ihrem Kollegen versucht, das Problem des Nichtstattfindens
zu verstehen und indem sie 6) den muslimischen Bewohnern ihre offene Hal-
tung zeigt. sWir haben ja< lisst dabei auf ein gemeinsames Erfahrungswissen
mit der Interviewerin schliefen und suggeriert zumindest ein geteiltes Wis-
sen. Weiterhin verdeutlicht Lisa, dass der Raum, der fiir die Feierlichkeiten
genutzt werden soll, fir andere bestehende Zwecke nicht einfach verfiigbar
ist, sondern vielmehr ein Teil ihrer aufgewendeten Mithe darin besteht, orga-
nisatorisch titig zu werden, um diesen zu reservieren und somit zum Gelin-
gen des Festes beizutragen. >[E]xtra« weist an dieser Stelle auf ein besonderes
und gezieltes Bemithen hin. Im Folgenden wird sukzessive eine Enttduschung
der Sozialarbeiterin deutlich:>damit die es sich schén machen kdnnenc. Dabei
wird >die< erneut zur Abgrenzung zwischen der Sozialarbeiterin und den Be-
wohnern verwendet und argumentiert, dass die Bedingungen und Méglich-
keiten zur Ausrichtung des Festes gestellt wiirden, das Fest selbst allerdings
von den Bewohnern ausgerichtet werden miisse. Weiterhin kann gefolgert
werden, dass der hierfiir reservierte Raum kein einladender gemiitlicher Ort
ist, sondern vielmehr Arbeitsaufwand erforderlich ist, diesen herzurichten,
um ihn >schén< zu haben. >Komisch« aus ihrer Perspektive ist dann, dass ihre
Erwartungen nicht erfiillt werden. Die Sozialarbeiterin hat durch die forma-
len Akte des Reservierens und AufschliefRens aus ihrer Perspektive ihre Pflicht
getan. Sie sieht die muslimischen Bewohner der Unterkunft, insbesondere
die Familien Rahmani, Sayed und Ahmadi, als homogene Gruppe, deren Ge-
meinsambkeit der Flichtlingsstatus ist. sMan kennt das ja< kann ebenfalls dar-
aufverweisen, dass die Sozialarbeiterin das Schmiicken des Raumes mit dem
Schmiicken fiir eine Geburtstagsfeier oder ein Weihnachtsfest vergleicht. Na-
gel und Riickamp weisen in diesem Zusammenhang auf die von ihnen beob-
achtete Diskrepanz hin, dass von Praktikern in Flichtlingsunterkiinften der
Ramadan vor allem als »fremde religiése Praktik« (Nagel/Riickamp 2018: 11)
gedeutet werde, wohingegen »[...] Weihnachten als >eigenes< kulturelles Ereig-
nis beschrieben [werde], das die Flichtlinge kennenlernen sollen.« (ebd.: 12)
Die Vermutung liegt daher nahe, dass die Sozialarbeiterin die von ihr als >Zu-
ckerfest« benannte Feier ebenfalls als exotisch und fremd, vor allem jedoch als

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

183


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religios wahrnimmt. Daher ist es moglich, dass sie besonders religionssensi-
bel agieren wollte.

Sie schildert weiter, am nichsten Morgen sei sie noch vor Dienstbeginn
»so kurz vor acht« angekommen, was ein zusitzliches Bemiihen ihrerseits be-
legt, >weil ich ja nicht wusste, wie viel Uhr das losgeht«. Hier stellt sie sich
als zugewandt dar, da sie gleich morgens den Raum aufschlieRt. Sie moch-
te keine Restriktionen fiir die Bewohner und antizipiert hier, anstatt vorher
klar mit den Bewohnern abzusprechen, was diese sich wiinschen. Dies spie-
gelt abermals ihr Bemiiht-Sein, der muslimischen Bewohnerschaft gerecht zu
werden. »[Wlieviel Uhr das losgeht« wiederum zeigt ihre Vorstellung und Er-
wartung, dass an diesem Tag ein ihr kulturell fremdes Fest stattfinden wird.
Thr Organisationsaufwand wird dadurch deutlich, dass sie das Fest in ihre Ar-
beitsabliufe einplant und den Raum aufschliefit. Sie geht jedoch von dem aus,
was sie antizipiert, dass die muslimischen Bewohner planen. Etwas anderes
erscheint nicht in threm Maglichkeitshorizont. So hat sie zwar eine konkrete
Erwartung, dass etwas passiert, hat jedoch nicht konkret besprochen, ob der
Raum wie, weshalb und von wem benétigt wird. Sie stellt jedoch die Bedin-
gung »>Die sollen es sich schon machen< und kontrolliert auch, was vor Ort
geschieht (nachgeguckt in dem Raumd). Daraufhin ist sie irritiert und be-
fragt einzelne Bewohner, was wiederum bestatigt, dass zuvor nichts Konkre-
tes besprochen worden ist. Nun spricht sie ihre Erwartungshaltung erstmals
im Interview aus: »Da wurde ja nicht mal was dekoriert, oder so«, was zeigt,
dass sie nicht versteht, dass die Bewohner nicht anwesend sind, obgleich »ex-
tra< der Raum fiir sie reserviert wurde. Sie denkt, diese Geste reiche, und ist
nun enttiuscht, dass nichts zurtickkommt. Mit sviele waren ja auch gar nicht
da< nimmt sie dann eine vorwurfsvolle Haltung ein.

Indem sie die Gliickwunschbilder benennt, die ihr per >sWhatsApp«von Be-
wohnern zugegangen sind, macht sie im Folgenden deutlich, woran sich ihre
Vorstellungen noch orientiert haben. Es bestirkt sie weiterhin darin, dass ein
Fest stattfinden werde und es eine besondere Bedeutung fiir die Bewohner ha-
be. Sie macht auerdem deutlich, dass sie eine gute Beziehung zu Mohamad
habe, was nahelegt, dass dies nicht mit allen Bewohnern der Fall ist. Dass sie
sein Beispiel nennt, soll des Weiteren bestitigen, dass ihre Erwartungen als
Ausgangsgrundlage richtig sind. Sie geht davon aus, dass man Gliickwiinsche
nur an Personen schickt, zu denen man eine gute Beziehung hat oder mit de-
nen man sich gut versteht. Dies trigt zum Narrativ bei, dass sie die Entwick-
lung nicht verstehe und diese >komisch« finde. Auch eine weitere Bewohnerin,
mit der sie sich gut versteht, wird im Interview angefithrt. Mohamads Mut-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

ter Nimaz Sayed, auf die sie bei ihrer Suche nach deren Sohn st6f3t und die
sie >begliickwiinscht¢, was das ihrer Auffassung nach angemessene Verhal-
ten zum Feiertag zu sein scheint. Lisa antizipiert dies als angemessene Form
und ist irritiert von Nimaz’ Reaktion, die sich >zuriickhaltend« zeigt. Erneut
duflert sie den Ausdruck >komisch« in der Beschreibung von Nimaz’ Verhalten
ihr gegeniiber. Es wird deutlich, dass sich die Sozialarbeiterin mit einer per-
manenten Nichterfillung der Erwartungen trotz ihrer generdsen Geste kon-
frontiert sieht. Diese Geste geht mit einer nicht-reflektierten Erwartung ein-
her, die permanent enttiuscht wird, da sie nicht am tatsichlichen Bedarf der
Bewohner orientiert ist, sondern an ihren eigenen Erwartungen. >[W]eil die
sind ja Muslime« zeigt als Unterstellung und Zuschreibung, dass sie Stereoty-
pen verwendet und damit den Bewohnern verwehrt, eigene Entscheidungen
zu treffen. Sie macht ebenso deutlich, dass sie die Erwartung hat, dass Ni-
maz frohlich ist. Diese wird enttiuscht, da die Irakerin lediglich >gelichelt
und genickt« habe, also annehmend reagiert, nicht jedoch gesprochen habe
und Lisa somit signalisiert, dass sie nicht redebereit sei. Die Griinde hierfiir
sind unbekannt, jedoch erfragt die Sozialarbeiterin sie auch nicht, erlebt sie
allerdings als enttiuschend. Dadurch, dass sie angibt, tiblicherweise mit Ni-
maz Tee zu trinken, unterstreicht sie die gute Beziehung zur Bewohnerin, die
ansonsten sehr gastfreundlich sei. Dass sie nun nicht einmal zum Tee ein-
geladen wird, irritiert die Sozialarbeiterin. Das gemeinsame Teezubereiten
und Teetrinken mit der Sozialarbeiterin schitzt diese offenbar sehr, sie hat
zum Tag des >Zuckerfestes< jedoch mehr erwartet. Ihre Erklirung fiir Nimaz’
Verhalten beruft sich auf die Individualitit der Bewohner (-weil, das feiert ja
auch sicher jeder anders<), was wiederum eine Analogie zum ihr bekannten
Weihnachtsfest darstellt. Sie zieht jedoch keine Erklirungsmaoglichkeit in Be-
tracht, die vorsieht, dass Nimaz zum Beispiel bedriickt ist, da sie ihre Familie
vermissen konnte. Vielmehr versucht sie, allen Bewohnern die Moglichkeit
zu bieten, gemeinsam zu feiern, indem sie ihnen einen Raum hierfir zur
Verfiigung stellt. Die Erwartung der Sozialarbeiterin ist dabei stereotyp, dass
Muslime feiern, egal, in welchen Lebensumstinden sie sich befinden. Anstatt
nachzufragen, fithrt sie Nimaz’ ungewohnliches Verhalten auf die individuelle
Begehung des Festes zuriick. Dass sie Nimaz als »¥'ne ganz Liebe« beschreibt,
legt zusitzlich nahe, dass diese eine Bewohnerin ist, die tiblicherweise den
Erwartungen nachkomme und diese erfiillt.

Indem die Sozialarbeiterin den Raum 6ffnet, berichtet sie auch von ihrer
offenen Haltung. Dass sich Bewohner wie Nimaz ihr gegeniiber an gerade
diesem Tag verschliefden, irritiert Lisa und enttduscht ihre Erwartungen. Die-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

185


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

se orientieren sich an ihren eigenen Vorstellungen davon, wie Feste beziiglich
des Organisierens, Raumschmiickens, des Essens, der Musik sowie des Tref-
fens als Gemeinschaft zu begehen seien. Sie erwartet ein kulturell fremdes,
exotisches Fest zu erleben, mitsamt den Aspekten Gastfreundlichkeit, Essen,
Musik, Tanz und vor allem, dazu eingeladen zu werden, was im Interviewaus-
schnitt anhand ihrer Aussage >Ich hitte mich halt auch gefreut, das mal zu
feiern« deutlich wird. Hierzu besteht jedoch Klirungs- und Kommunikati-
onsbedarf. Die Kommunikation ist im Fallbeispiel nicht bedarfsgerecht ab-
gelaufen. So gibt es viele Beispiele aus Bewohnerperspektive hinsichtlich des
Zusammenlebens in der Unterkunft dafiir, dass fiir die Familien nicht alles
sofort verstindlich ist. Zum Beispiel das >Stof3liiftent, das der Hausmeister
hiufig im Gesprich mit den Familien thematisiert, oder die Dringlichkeit,
mit der die Sozialarbeiter die Bewohner auf die Aushinge im Flur hinwei-
sen. So liegt die Vermutung nahe, dass die angesprochenen Familien unsi-
cher sind hinsichtlich der Thematisierung des »Zuckerfestes< durch Lisa. Die-
se reflektiert die Enttduschungen der eigenen Erwartungen nicht. So kénnte
das Teekochen der Bewohner fiir sie auch als Geste der Dankbarkeit gedeutet
werden oder als Versuch, Privatheit zwischen ihnen und der Sozialarbeiterin
herzustellen. Weiterhin kénnte es ein Zugewinn fir die Bewohner sein, den
Sozialarbeitern, die sie tiglich unterstiitzen, auch etwas zu geben und zu zei-
gen, dass man gerne gibt. Die Enttduschung Lisas dariiber, dass sie einmalig
nicht zum Tee eingeladen wird, erscheint in diesem Zusammenhang unver-
hiltnismiRig. Auch wird die Heterogenitit der muslimischen Familien nicht
wahrgenommen. Vielmehr wird eine Vergemeinschaftung angenommen, die
Lisa der Forscherin gegeniiber hiufig als >Freundschaft« bezeichnet, ohne die
konkreten Beziehungsdynamiken zu kennen. So spielen neben religidser Zu-
gehorigkeit noch weitere Faktoren eine Rolle fiir den Austausch unter den
drei Familien, wie geteilte Herkunftslinder, Muttersprachen, Milieuzugeho-
rigkeiten und Bildungshintergriinde, Altersgruppen oder die Freundschaften
der Kinder untereinander. Vor allem aber der Austausch iiber gemeinsame
Anforderungen und Herausforderungen im Alltag, zum Beispiel im Umgang
mit Behorden, verbindet die Familien.

Somit wirket sich das Wissen der Sozialarbeiterin zum Fest des Fasten-
brechens im Fallbeispiel sogar ungiinstig und als nicht hilfreich aus, da die-
ses nicht an der Realitit geschult ist. Es ldsst sich fragen, ob mehr Exper-
tenwissen als religioses Wissen tatsichlich hilfreich gewesen wire oder ob
es moglicherweise besser gewesen wire, mit Individuen direkt ins Gesprach
dariiber zu kommen, welche Bedarfe hinsichtlich des Endes des Fastenmo-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

nats bestehen. Ein sozialwissenschaftliches Wissen hitte die Sozialarbeiter
jedoch darin unterstiitzen kénnen, die konkrete Situation besser zu erfas-
sen und handhabbar zu machen. Auch wire es aus Lisas Perspektive giins-
tiger, einzelne Familien anstatt >die Muslime« zu befragen. Es wird deutlich,
dass »die Muslime« von ihr im Fallbeispiel vor allem als Organisationskatego-
rie wahrgenommen werden. Dabei ist es jedoch auch ihr Wunsch, den Be-
wohnern personlich nahe zu sein, sich mit diesen auszutauschen und Tee zu
trinken, jedoch scheint dies im Arbeitsalltag nicht immer moglich. Die So-
zialarbeiterin hat demnach nicht den Anspruch, >Dienst nach Vorschrift< zu
machen, sondern zeigt vielmehr persénliches Engagement. Damit gehen je-
doch auch Enttiuschungen einher, und es kommt zum >Verpersonlichen« des
Verhaltens. Das heifdt, dass die Sozialarbeiterin das Verhalten der Bewohner
ihr gegeniiber persénlich nimmt, was diskutieren ldsst, ob mit zunehmen-
der Empathie zwangsliufig Einbufen der Professionalitit des Sozialarbeiters
einhergehen miissen und ob dies auch auf Kosten seiner Autoritit geht.> Um-
so mehr wird nachvollziehbar, dass Thomas wie auch Lisa in Gesprichen zu
ihrem Berufsalltag oftmals auf ihr Aufgabenfeld rekurrieren, indem sie ein-
vernehmlich thematisieren, dass es in erster Linie ihre Aufgabe sei, Ordnung
und Sicherheit in der Unterkunft zu gewihrleisten.

Ein weiterer Aspekt, der Lisa in ihrer Erwartungshaltung bestirkt haben
kénnte, dass das Fastenbrechen am 7. Juli stattfinden werde, konnte darin
bestehen, dass die Grundschiiler der Unterkunft fiir den 5. Juli freigestellt
sind. Die Eltern der Grundschiiler der Familien Sayed, Ahmadi, Rahmani und
Bozhdaraj lassen ihre Kinder jedoch wihrend der gesamten drei Tage zu Hau-
se, da Fatima Ahmadi aus einem Gesprich mit der Klassenlehrerin ihrer Toch-
ter Zainap verstanden hat, dass dies so angedacht sei und diese Information
an die anderen Eltern weitergibt. Die Kinder der Internationalen Klasse der
Hauptschule aus diesen Familien besuchen jedoch die Schule in diesem Zeit-
raum, da es sich um die letzte Schulwoche vor den Sommerferien 2016 han-
delt und gemeinsame Aktionen und Spieltage in der Schule geplant sind.*

3 Hiermit geht unter anderem die Herausforderung von Nihe und Distanz in der sozi-
alarbeiterischen Tatigkeit mit den Bewohnern einher.

4 Dieser Entscheidung der Schiler der Hauptschule aus der Unterkunft, wahrend der
Eid-Feierlichkeiten in die Schule zu gehen, gehtjedoch die Situation voraus, dass wéah-
rend des Ramadans einzelne Schiiler nicht zum Sportfest erschienen waren, da es ih-
nen als zu anstrengend erschien und ihre Eltern ihnen aufgrund der Fastenzeit von der
Teilnahme abrieten. Diese Entscheidung irritierte manche Lehrer und einige Mitschii-
leraus der Internationalen Klasse sowie aus den Regelklassen der Schule. Im Ganztags-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

187


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Berufsschiiler Adil Rahmani und Mohamad Sayed haben an diesen Tagen
Anwesenheitspflicht in der Schule. Die Sozialarbeiterin geht méglicherweise
weiterhin davon aus, dass am 7. Juli gefeiert werde, da der Hausmeister Amir
an diesem Tag freigenommen hat.

Thre Erwartungen sind demnach auf verschiedenen Ebenen anzuordnen,
indem sie ihre Vorstellungen auf die Art des Festes, der Institution und die
Art der Gemeinschaft projiziert, und resultieren in einem Empfinden der Un-
dankbarkeit der Bewohner. Eine Uberforderung der Sozialarbeiterin kénnte,
neben ihrer Erwartungshaltung, ihre Enttiuschung erkliren, die damit kor-
reliert, stets in alle Richtungen bemiiht zu sein, um es allen >recht zu ma-
chen«. Dabei scheint es fiir die Sozialarbeiterin besonders herausfordernd,
wenn sich durch persénliche Beziehungen, die in ihrem Berufsfeld entschei-
dend sind, die professionelle und private Ebene vermischen, zum Beispiel
durch Duzen oder dem alltiglichen Teilhaben am Leben der Anderen. Der
professionelle Rahmen der formalen Institution schiitzt hierbei auch vor Ent-
tauschungen. Ebenso schiitzen Distanz und Anonymitit, was das Berufsbild
jedoch maglicherweise nicht zuldsst. Die sich im Fallbeispiel zeigende Kehr-
seite des Engagements als emotionale Reaktion ist die Moralisierung der Be-
ziehungen durch die Sozialarbeiterin. Diese changiert zwischen pragmati-
schen Losungen in thren Handlungen, wie im Fallbeispiel des Putzplans durch
den WLAN-Passwort-Entzug, und emotionalen Reaktionen. Die jeweilige Be-
darfsermittlung ist dabei der institutionellen Notwendigkeit geschuldet, im
Fallbeispiel um Ramadan muss sie stattfinden, um einen Caterer beauftragen

bereich der Schule, den auch der10-jahrige Dino Okereke besucht, wird erim Zuge des-
sen Opfer von teils auslanderfeindlichen Beschimpfungen durch deutsche Schiiler, die
sich darin bestatigt sehen, dass>Fliichtlinge«>faulcseien und >den Deutschen<Arbeits-
platze wegndahmen. Dino, der aus einer katholischen nigerianischen Familie kommt,
ist wiitend dartiber, sich stellvertretend fiir muslimische Mitschiler beschimpfen las-
sen zu missen. Auch Jawid Bakhtari, der ebenso wie Dino am Sportfest teilnimmt,
wird von anderen Schiilern beschimpft. Zwar ist der aus Afghanistan stammende Jawid
zum protestantischen Christentum konvertiert, wird jedoch von seinen Mitschiilern
als Muslim wahrgenommen und sieht sich daher ebenfalls mit Beschimpfungen kon-
frontiert. Allerdings widerfahrt dem 15-Jahrigen keine kérperliche Cewalt, da er mit
seinen 1,80 m Korpergrofie, breiten Schultern, tiefer Stimme und einem Dreitagebart
mehr Autoritat ausstrahlt. Dennoch argert sich auch Jawid dartiber, stellvertretend fiir
Nour Sayed, Aldoniza Bozhdaraj und Saad Rahmani, die aufgrund des Fastens nicht
am Sportfest teilnahmen, von anderen Schiilern beschimpft zu werden. Das Verhiltnis
zum 14-jahrigen Saad ist dabei besonders schlecht, da dieser Jawid in der Unterkunft
aufgrund seiner Konversion stets beleidigt und ihm unterschwellig Gewalt androht.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

zu kénnen. Im Fallbeispiel des >Zuckerfestes< in der Unterkunft entsteht sie
hingegen aus einem personlichen Bediirfnis und Mithe heraus.

Aus dem Interviewausschnitt zum Vergleich des Ramadanverlaufs in den
Jahren 2016 und 2017 geht hervor, dass die Sozialarbeiter die geringere Teil-
nahme am Fasten im Jahr 2017 auf der Individualebene verorten, indem Lisa
duflert: »Ich denke, das war letztes Jahr auch wirklich ein Lernprozess. Das
erste Mal Ramadan fiir die meisten Familien, und dann musste man erst mal
klarkommen und schauen, was geht und was geht nicht.« Thomas pflichtet
ihr bei und zieht als weiteres Indiz die Anstrengungen heran, mit der die
fastenden Bewohner sich am Abend konfrontiert sehen, unter anderem da-
durch, dass sie sich vor nicht-fastenden Bewohnern fiir die Lautstirke beim
Kochen rechtfertigen miissen oder weil ihnen Beschwerden iiber die Sozialar-
beiter kommuniziert wurden. Weiterhin fithren Lisa und Thomas das Argu-
ment an, die Eltern der fastenden Kinder seien im Jahr 2016 mit der Belastung
konfrontiert gewesen, sich gegeniiber der Schule rechtfertigen zu miissen,
besonders dann, wenn Schiiler aufgrund von Erschopfung nicht erschienen
seien und die Lehrer daraufhin bei der Sozialarbeiterin anriefen, um nachzu-
haken. Weiterhin stellten Konzentrations- und Aufmerksambkeitsprobleme im
Unterricht sowie das Nichterledigen von Hausaufaufgaben oder die schlech-
ten Leistungen in Leistungskontrollen wihrend der Ramadanzeit besonders
fir die Lehrer der Internationalen Klasse der Hauptschule einen Grund dar,
den Eltern und Sozialarbeitern Mitteilungen zukommen zu lassen, in denen
sie das Fasten kritisieren. All dies hat aus Lisas und Thomas’ Perspektive dazu
gefiihrt, dass im Jahr 2017 nur wenige Familien fasteten.

8.1.3. Zwischenfazit

Die Sozialarbeiterin mochte religionssensibel handeln, was anhand ihrer Be-
mithungen deutlich wird, ein Fest fir die Bewohner der Unterkunft anlisslich
des Fastenbrechens auszurichten. Gleichsam spiegeln ihre Bemithungen ihre
Wahrnehmung des Festes als kulturell fremd und vor allem als religiés. Ihre
Erwartungshaltung im Fallbeispiel schlieft unter anderem Reziprozitit ein,
dass also die Bewohner die Mitarbeiter der Unterkunft einladen und ihnen so-
mit eine Teilnahme ermoglichen. Der Sozialarbeiterin ist allerdings nicht be-
wusst, dass sich die muslimischen Bewohner nicht als eine Gruppe verstehen
und anders feiern. Dieses Missverstindnis wird dadurch deutlich, dass Lisa
ihre Beobachtungen sozialer Interaktionen zwischen den Bewohnern anders
deutet als diese selbst. Dies speist sowohl ihre Wahrnehmung der muslimi-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

189


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

schen Familien als homogene Gruppe als auch die Wahrnehmung der Famili-
en Sayed, Ahmadi und Rahmani als >Freunde<, wohingegen Eid traditionell als
Familien- und Nachbarschaftsfest gefeiert wird. Ihre Erwartungshaltung ge-
geniiber den Bewohnern hinsichtlich der Organisation des >Zuckerfestes« ist
zuriickzufithren auf mehrere Aspekte: auf ein schematisches Wissen aus ei-
nem Kalender, auf personliche Gliickwunsch-Nachrichten einiger Bewohner
zum Fest sowie auf ihre Beobachtungen des Fastens der Bewohner und die
Tatsache, dass die Grundschiiler schulfrei haben, wodurch sie auf das Statt-
finden des Festes schlief3t. Dabei bezieht sie auch ihre eigenen kulturellen
Projektionen mit ein, indem sie Analogien zum ihr bekannten Weihnachts-
fest zieht. Dass ihre Erwartungen enttiuscht werden, irritiert sie in der Folge
und gibt ihr das Gefithl von Undankbarkeit ihren Bemithungen gegeniiber. Im
Fallbeispiel wird die Herausforderung deutlich, wie viel die Sozialarbeiterin
antizipieren muss, um Bedarfe ermitteln zu kénnen.

8.2. Familiendynamiken um >Eid¢

In der zweiten Ebene des Fallbeispiels wird die Bedeutung des Festes des Fas-
tenbrechens aus der Perspektive Mohamad Sayeds erliutert und dabei sein
diesbeziigliches Verstindnis sowie das zum Konzept von >Nachbarschaft« er-
ldutert, wobei er seine Deutungen einbettet. Eine Verortung dessen findet
im Folgenden anhand des Aufzeigens der gesellschaftlichen und religiésen
Konfliktlinien des Iraks statt. Weiterhin wird auf der zweiten Fallebene die
Bedeutung religioser Zugehorigkeit hinsichtlich geteilter Gemeinsambkeiten
herausgearbeitet und anhand der Dynamiken der Familien Sayed, Ahmadi
und Rahmani erliutert sowie mit dem Beispiel der albanischen Familie Bozh-
daraj verglichen.

8.2.1. Die Interaktionen

Ich spreche mit Nimaz’ Sohn, Mohamad Sayed, tiber den 7. Juli 2016. Er war
17 Jahre alt und lebte mit seiner Mutter (36 Jahre), Vater Abdul (44 Jahre), den
Schwestern Nour (11 Jahre) und Rya (8 Jahre) sowie seinem Bruder Aftab (6
Jahre) seit Anfang 2016 in der Unterkuntft. Die schiitische Familie stammt aus
Bagdad/Irak. Mohamad besuchte ein Berufskolleg. Er war ein lebensfroher,
impulsiver junger Mann, der stets glatt rasiert und mit aufwendiger Frisur
auftrat. Am liebsten trug er Hemden, deren Armel er bis zu den Ellenbogen

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

aufrollte, sowie eng anliegende Jeanshosen und Turnschuhe. Aufierdem be-
nutzt er einen Minnerduft, was ihm wichtig war. Mohamad flirtete gern mit
den Midchen aus seiner Schule und genoss es, mit seinem besten Freund
Ferhat, der in einer anderen kommunalen Unterkunft lebte, zunehmend das
Nachtleben der Stadt zu erkunden.

Als ich Mohamad fragte, ob es stimme, dass er der Sozialarbeiterin eine
Nachricht zum Eid-Fest geschickt habe, reagierte er verwundert:

M: »Ja, klar, das macht man natdrlich so. Ich bin ja Muslim. Hab ich bei
>WhatsApp« an alle Kontakte geschickt. Weif3t du, hab ich da 400 oder so
[lacht]. Ich hab dir auch geschickt!«

I: »Aber letztlich habt ihr das Fest ja nicht gefeiert. Du warst doch an dem
Tag mit Ferhat und den beiden Madels [aus dem Berufskolleg] im Kino,
dachte ich?«

M: »[grinst] Ja, haben wir X-Men Apocalypse geguckt. Aber es geht nicht nur
um den Film. Wir wollten Zeit verbringen mit den Madchen auch [lacht].
Undja, in Irak wir haben gefeiert das, weil meine Oma hat gefeiert und hat
vorbereitet mit den Nachbarn und [der] Familie. Mein[e] Eltern haben auch
fiir mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das, weil die waren so
klein. Na klar, alle mitmachen. Das gehort dazu.«

I: »Aber in Deutschland ist es anders?«

M: »Muss ich sagen, also [liberlegt] [es] ist anders hier, weil wir hier nicht
haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn. Ist nicht richtig Fest, weif3t du. Aber,
also nicht fiir mich, aber fiir mein[e] Eltern Eid dieses Jahr geht nicht, weil
es gab ein Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine>. Sind wir shia-muslim, und
fir mein[e] Eltern das ist sehr schlimm. Mein Onkel wohnt in Bagdad und
meine Cousinen. Zwei und dreiJahre alt [stlitzt sein Gesicht auf den Hinden
auf, reibt sich dann Ubers Gesicht, beldsst die Hinde darauf und spricht
weiter]. Kennst du Rahmani, kennst du Ahmadi, ja? Das sind Sunni-Familie[n
aus der Unterkunft]. Wie kann mein[e] Mutter reden mit diesen? [schaut
mich wieder direkt an]. Ich weiR, Rahmani ist aus Syria, aber Ahmadi ist aus
Irak. Ist Hanbali. Mein[e] Mutter weifd nicht, was denken die. Was denken
die ganz wirklich.«

5 Anlasslich einer Eid-Feier hat es am 7. Juli 2016 ein Selbstmordattentat in der iraki-
schen Stadt Balad, unweit von Bagdad, am Eingang eines schiitischen Schreins gege-
ben. Drei Tater seien beteiligt gewesen, mindestens 30 Menschen starben. Es wird ge-
mutmafst, der Anschlag sei von IS-Extremisten veriibt worden. Siehe exemplarisch Zeit
Online 2016.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

191


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

I: »Also, du meinst doch Fatima und Tarek, oder? Was haben die denn
gemacht an dem Tag?«

M: »Weifd ich nicht genau, aber [Familie] Rahmani hat gesagt, sind die ge-
gangen Moschee. Musst du mal fragen. Mein[e] Mutter sagt, haben die gar
nichts gesagt zu uns Uber Explosion. Einfach geredet iiber andere Sachen.«
I: »Was meinst du denn, was sie hitten sagen sollen?«

M: »Entschuldigung sagen, na klar!«

I: »Ach so, also dass sie gehort haben, was passiert ist, und es ihnen leidtut,
oder was?«

M: »Na klar! Entschuldigung, haben wir gehort von Explosion. Alles gut bei
eu[rer] Familie? So sagen. So ist richtig.«

I: »Hat Familie Rahmani das denn angesprochen bei euch?«

M: »Ja! Hat Shabnam mein[e] Mutter in Arm [genommen], so [nimmt mich
in den Arm]. Khaled hat geredet mit mein[em] Vater. Adil eigentlich nicht
immer reden, aber ist zu mir gekommen und so. Hat Entschuldigung gesagt
sogar.«

Aus Beobachtungsprotokollen der teilnehmenden Beobachtung und weiteren
Gesprichen konnte rekonstruiert werden, dass die sunnitische Familie Ah-
madi am 7. Juli 2016 anlisslich des Eid-Festes eine Moschee aufgesucht hat.
Den Kontakt hatte ein ehrenamtlicher Unterstiitzer vermittelt, der der Fami-
lie zuvor beim Ubersetzen von Formularen geholfen hatte. Familie Rahma-
ni feierte an diesem Tag nicht. Mutter Shabnam, Schwester Jasina und Vater
Khaled 16sten mit den Kindern einen Gutschein fiir den Zoo ein, den sie in der
Woche zuvor gewonnen hatten. Auch der ilteste Sohn Adil war dabei, der ei-
gentlich das Berufskolleg hitte besuchen miissen. Familie Sayed blieb an dem
Tag zu Haus und hielt sich lediglich in der Wohnung auf, da die drei jiinge-
ren Kinder schulfrei hatten. Nur Mohamad war tagsiiber im Berufskolleg und
am Nachmittag mit Freunden im Kino. In einem gemeinsamen Gesprich mit
seiner Mutter Nimaz berichtete Mohamad mir gegeniiber, dass die Familien
Sayed, Rahmani und Ahmadi den Vorschlag der Sozialarbeiterin Lisa, ein ge-
meinsames Eid-Fest auszurichten, zwar verstanden hitten, dass dies jedoch
fur niemanden infrage gekommen sei, da die Bewohner der Unterkunft aus
sverschiedene[n] Richtungen< kimen.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

8.2.2. Analyse

Aus dem Interview mit Mohamad geht zunichst seine religiése Zugehorig-
keit hervor, indem er dufert: >Ich bin ja Muslim.< Da er sich hierin gefestigt
sieht, konnte damit gegebenenfalls seine Verwunderung auf meine Frage, ob
er der Sozialarbeiterin einen Eid-Mubarak-Gliickwunsch geschickt habe, er-
klart werden.

Weiterhin wird die Bedeutung des Festes des Fastenbrechens fiir den Ju-
gendlichen deutlich. Er bezieht sich dabei zum einen auf sein Herkunftsland
>In Irak wir haben gefeiert das [...]<, wobei er damit Feierlichkeiten in beson-
derem Maf3e zu verbinden scheint. Des Weiteren bezieht er sich auf familidre
Tradition:>[...] weil meine Oma hat gefeiert und hat vorbereitet mit den Nach-
barn und [der] Familie.< Es scheint, als sei der von ihm geschilderte Ablauf
jedes Jahr gleich gewesen: dass also seine GrofRmutter gemeinsam mit der Fa-
milie und den Nachbarn die Vorbereitungen fiir das Fest traf, moglicherwei-
se einer immer gleichen Struktur dabei folgend. Auch wire es denkbar, dass
Mohamad seine GrofRmutter als Autorititsperson wahrnimmt, deren Wiin-
sche hinsichtlich der Vorbereitungen und des Verlaufs des Festes respektiert
werden miissen, da er sie in seiner Aussage als erste Person erwahnt. Im Fol-
genden beruft er sich auf eine weitere Dimension, nimlich die Ausrichtung
des Festes als kulturelles Ereignis fiir die jiingeren Geschwister: sMein[e] El-
tern haben auch fiir mein[e] Schwestern und mein[en] Bruder gefeiert das,
weil die waren so klein.< Dies konnte auch implizieren, dass neben der fami-
lidren Tradition ein Wunsch der Familie darin besteht, die jiingste Generation
sukzessive in religiose Feierlichkeiten einzubeziehen und ihnen diese nahezu-
bringen. Entgegen der Wahrnehmung von Eids als rein religioses Fest seitens
der Sozialarbeiterin kann demnach festgehalten werden, dass Mohamad das
Fastenbrechen als eine familiire Feierlichkeit kennengelernt hat. Diese weist
sowohl religiose als auch kulturelle Komponenten auf. Dass Mohamad sich
der Teilnahme am Fest in seinem Heimatland hitte entziehen kénnen, so wie
er es in Mittstadt tut, als er sich fiir den Kinobesuch entscheidet, schlief3t
er aus (Na klar, alle mitmachen. Das gehort dazu.<). Hinsichtlich der Un-
terscheidung der Planung und Ausrichtung eines Festes zum Fastenbrechen
im Irak und in Deutschland stellt er weiterhin fest: >[es] ist anders hier, weil
wir hier nicht haben Familie, Oma, Opa, Nachbarn.« Daher sei es kein >rich-
tig[es] Fest< in Deutschland und Lisas Vorschlag somit nicht nachvollziehbar.
Die Aussage Mohamads dazu, was konkret anders in Deutschland ist, ist wie-
derum insofern zentral, als sie nicht nur aufzeigt, wen der Jugendliche als Fa-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

193


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

milie empfindet, sondern auch, was seinem Konzept von Nachbarschaft und
Zugehorigkeit entspricht. Dabei wird ersichtlich, dass der Familienbegrif fiir
ihn eine scheinbar grofRe Gruppe von ihm bekannten Menschen einschliefdt
— nicht allein seine Kernfamilie, vielmehr iiber diese hinaus mindestens auch
noch >Oma, Opa, Nachbarn«. Die Nennung von >Nachbarns, die die Familie
shier< in Mittstadt nicht habe, legt nahe, dass Mohamad ein nahezu familii-
res Verstindnis von Nachbarschaft hat, das neben einem hiufigen Kontake,
wie er auch in der Unterkunft zu den Familien Rahmani und Ahmadi gepflegt
wird, vor allem Wissen iiber die anderen und Vertrauen voraussetzt. Dass ihm
diese beiden Komponenten zumindest in der Beziehung zu der ebenfalls aus
dem Irak stammenden Familie Ahmadi fehlt, geht aus seinen Auferungen
um das Attentat am 7. Juli in der Nihe Bagdads hervor. Dabei schildert er zu-
nichst den Vorfall einer >Explosion in Bagdad bei Shia-Shrine< und erklart wei-
terhin seine religiése Zugehorigkeit: >Sind wir shia-muslim.< Somit wird eine
personliche Betroffenheit Mohamads und der Familie Sayed der Forscherin
gegeniiber artikuliert. Daraufhin wird auch die erweiterte Familie einbezo-
gen, namlich Mohamads Onkel und dessen beiden Téchter. Mohamads kor-
perliche Reaktion des Reibens iiber das Gesicht und das Fortfahren, indem er
die Hinde auf seinem Gesicht belisst, zeigt seine Bestiirztheit tiber die Si-
tuation. In der Folge scheint er wiitend zu werden. Er bezieht nun Familie
Ahmadi ein sowie deren Religionszugehorigkeit, nimlich dass sie eine >Sun-
ni-Familie« seien. Dem schliefst sich der Vorwurf an, dass seine Mutter Nimaz
in Kontakt zur Familie Ahmadi stehe. Indem er mich wieder direkt ansieht,
wird der Ernst seiner Aussagen im Folgenden besonders deutlich. Nicht selten
gerit Mohamad in Rage. Zwar ist er oftmals aufbrausend und temperament-
voll, jedoch in persénlichen Gesprichen mit mir bislang stets ausgeglichen
und auch mal zu Scherzen aufgelegt. Ich merke ihm deutlich an, dass ihn
nicht nur der Vorfall aus seinem Heimatland beschiftigt, sondern besonders
auch das Verhalten der Familie Ahmadi, auf das er in der Folge eingeht. Er
bezieht, nach der Nennung der religiésen Zugehdorigkeit, als Nichstes das
Herkunftsland ein und betont dabei den Unterschied zur Familie Rahmani,
die aus Syrien stammt und daher nicht Ziel seiner Wut ist. Auch haben sie
trotz der religiésen Differenz Anteilnahme gezeigt. Familie Ahmadi stamme
jedoch aus demselben Land, in dem es zur >Explosion<kam, aus dem Land, aus
dem auch Mohamad und seine Familie stammen — dem Irak. Erneut geht er in
seiner Aussage auf religiose Zugehorigkeit ein und thematisiert, dass Familie
Ahmadi >Hanbali< seien, also Hanbaliten, eine Stromung des sunnitischen Is-
lams. Er setzt gleichsam entweder voraus, dass mir bekannt sei, dass seine Fa-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

milie schiitisch sei oder dass ich dies spitestens jetzt verstehen wiirde. Seine
Aussage endet mit der Einbeziehung seiner Mutter Nimaz, die stets unsicher
sei, was Familie Ahmadi>denken« witrde, und zwar >ganz wirklich«. Mohamad
geht es offenbar darum, zu verstehen, wie die Familie Ahmadi sich positio-
niert. Dies gelte vor allem nach dem Vorfall im Irak auch fiir seine Mutter.
Zwar kann Mohamad die Familie hinsichtlich ihrer Herkunft und auch religi-
0s zuordnen, indem er sie als aus dem Irak stammende >Sunni-Familie« und
»Hanbali« beschreibt, jedoch scheint es noch weitere Dimensionen zu geben,
in die er sich tiefere Einsichten wiinscht. Damit spielt Mohamad im Interview
auf die vielfiltigen Konfliktlinien der irakischen Gesellschaft an.

Im weiteren Verlauf des Gesprichs erklirt er, dass die Familie Ahmadi
sich nicht bei seiner Familie gemeldet habe, um >Entschuldigung [zu] sagen,
was seine Erwartung gewesen sei. Hier spricht er moglicherweise stellver-
tretend fir seine Mutter. So hitten die Ahmadis lediglich >[...] geredet tiber
andere Sachen< und im Anschluss das Fest des Fastenbrechens in einer Mo-
schee begangen. Die erwihnte >Entschuldigung< kann hier als Ausdriicken
von Anteilnahme gedeutet werden, die sich Mohamad erhofft hat und die die
syrische Familie Rahmani seiner Familie ebenfalls entgegenbrachte. Konkret
wiinscht er sich, dass die Familie duflert: »Entschuldigung, haben wir gehort
von Explosion. Alles gut bei eu[rer] Familie?« Da dies nicht geschieht, konnte
Mohamad die Griinde dafiir zum Beispiel darin suchen, dass Familie Ahma-
di nicht tiber den Vorfall in der gemeinsamen Heimat informiert war, jedoch
scheint ihm dies nicht plausibel ~méglicherweise deshalb, weil sich die Fa-
milien sonst hiufig iiber Geschehnisse im Irak austauschen und besonders
durch die Nutzung sozialer Medien iiber aktuelle politische Entwicklungen
oder Unruhen zeitnah informiert sind. Vielmehr scheint es fiir Mohamad der
Fall zu sein, dass mehr hinter dem Verhalten der Ahmadis steckt, etwa eine
hidden agenda, wie er mit >Was denken die ganz wirklich< suggeriert. Dabei re-
feriert er nicht nur auf religiose Zugehorigkeit, indem er eine Grenzziehung
zwischen seiner Familie und den Ahmadis auf dieser Grundlage betreibt, son-
dern moglicherweise auch auf die politische Verortung der Familie.

Farouk-Sluglett und Sluglett erliutern die gesellschaftlichen Konfliktlini-
en des Irak historisch, indem sie darauf hinweisen, dass noch nach Ende des
Ersten Weltkrieges eine gesellschaftliche Verortung iiber die unmittelbaren
»[...] social units, such as kin, sect, tribe, village, town or quarter« im Irak
erfolgte (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 259). Sie stellen weiterhin dar, durch
welche Umstinde sich dies geindert hat. Zunichst sei festzuhalten, dass 95
Prozent der Gesellschaft Muslime seien, die sich in drei ethnische und konfes-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

195


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

sionelle Gruppen gliedern liefen: »Sunni Kurds, Sunni Arabs and Shi’i Arabs«
(ebd.: 260). Dabei gehorten zwischen 15 bis 20 Prozent zur Gruppe der Kur-
den, weitere 25 Prozent seien Sunniten und 55 Prozent Schiiten (vgl. ebd.).
Der Fall Bagdads als Stadt, in der stets Sunniten und Schiiten zusammen-
gelebt hitten, sei eine Besonderheit, so die Autoren. Vielmehr sei historisch
eine eher homogene Verteilung der Sunniten in den Stidten und der Schii-
ten als lindliche Bevolkerung zu beobachten gewesen (vgl. ebd.: 261-262). Die
Schiiten seien proportional einer grofleren Armut ausgesetzt und nicht alpha-
betisiert sowie »superstitious than religious« (ebd.: 264) gewesen. Die eher
stidtischen Sunniten hingegen hitten schon frith einer »substantial lower
middle class« (ebd.: 263) angehdrt und sich neben traditionellen Werten auch
von »[...] »modern« goals as secular education, economic development and na-
tional independence« (ebd.) angesprochen gefiihlt. Zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts sei die sunnitische Elite dann zunehmend von der Idee eines arabi-
schen Nationalismus beeinflusst worden (vgl. ebd.). Die Gruppe der Schiiten,
so die Autoren, habe sich von diesen Ideen weniger angesprochen gefiihlt und
sich vielmehr einer strikten religiésen Praxis, besonders hinsichtlich patriar-
chalischer Wertvorstellungen, zugewendet. Wihrend der Herrschaft Saddam
Husseins, der den Sunniten zugerechnet wird, seien die Schiiten dann lan-
ge unterdriickt worden (vgl. ebd.: 271). Darauffolgende Revolten hitten unter
anderem dazu gefiihrt, dass ein allgemeines Misstrauen herrschte.

»Under such circumstances, where the law does not protect the individual,
where access tothe state and its resources cannot normally be obtained on
an individual basis but only through a network of patronage, and where the
state is seen as a potential threat to any kind of individual liberty, citizens
take refuge in family, kinship, regional and sectarian connections. This has
led not to national integration but to particularism and to the fragmentation
of society [..].« (ebd.: 272)

Zwar merkt Bashkin an, dass der kulturellen und religiésen Hybriditit der
irakischen Gesellschaftsgeschichte zu wenig Aufmerksambkeit geschenkt wer-
de (sieche Bashkin 2009: 3ff., 169ff., 193ff.), da diese unter den vielfach rezi-
pierten »national narratives« (ebd.: 137) verloren gehe, jedoch scheint Moha-
mad diese, zumindest im Interview, nicht entscheidend fiir sein Verstind-
nis der irakischen Konfliktlinien zu sein. Es ist vielmehr davon auszugehen,
dass die von Farouk-Sluglett und Sluglett beschriebene Folge der >Fragmen-
tierung der irakischen Gesellschaft« besonders die ilteren Familienangeho-
rigen Abdul und Nimaz Sayed (Jahrginge 1972 und 1980) sowie Tarek und

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

Fatima Ahmadi (Jahrginge 1985 und 1986) wihrend des Heranwachsens wie
auch in ihrem Erwachsenenleben begleitete und prigte. Die Generation ihrer
Kinder hingegen hat vielmehr den Terrorismus der jiingeren Vergangenheit
mitsamt seinen Auswirkungen erlebt.® Jedoch ist nachvollziehbar, dass Mo-
hamad als 17-Jihriger bereits ein Verstindnis fiir die Erfahrungen und Sorgen
seiner Eltern und moglicherweise Grofeltern hinsichtlich der Vergangenheit
seines Heimatlandes entwickelt hat, auch wenn er als 1999 Geborener zum
Beispiel die Besetzung des Iraks durch die Vereinigten Staaten nicht bewusst
wahrgenommen haben kann. Dennoch erscheint es plausibel, dass es Mo-
hamad schwerfillt, Vertrauen zu anderen Irakern zu fassen. Offenbar hat er
sogar mehr Vertrauen zu der syrischen Familie Rahmani, die ebenfalls sunni-
tisch ist, als zu seinen Landsleuten, den Ahmadis. Im Zuge dessen wird auch
seine Aussage verstindlich, weshalb der Vorschlag der Sozialarbeiterin, das
Fest des Fastenbrechens gemeinsam auszurichten, fiir ihn und seine Familie
kein ernst zu nehmender Vorschlag gewesen sei. Indem er auf »verschieden[e]
Richtungen« (Mohamad, 2016) zwischen den Familien verweist, konnten hin-
sichtlich der Familie Rahmani unterschiedliche Herkunftslinder, hinsichtlich
der Familie Ahmadi jedoch auch ethnische, religiése und vor allem politische
Konfliktlinien gemeint sein.” Auch Nagel und Riickamp weisen darauf hin,
dass intrareligiose Konflikte gerade zwischen Sunniten und Schiiten in Un-
terkiinften vorkimen, jedoch hiufig nicht als solche erfasst wiirden. In einem
Beispiel der beiden Autoren erfahren die Sozialarbeiter erst durch einen Dol-
metscher davon. Ein Teilbereich dieser intrareligiosen Konflikte betreffe die
Auslegung religioser Vorschriften, »[...] insbesondere die Frage, ob und wie
sich Frauen verhiillen sollten.« (Nagel/Riickamp 2018: 17)

6 Dafiirsprichtvorallem derim Irak erfolgte>Seitenwechsel<im Zuge des IS-Terrorismus.
Dabei sollten arabische Sunniten mit den Gefdhrdern kooperieren und eine 1S-Miliz
bilden, die einzelne Dérfer und Stadte kontrolliert, was vor allem in den Jahren 2015
und 2016 zu einer schnell anwachsenden Zahl an Flichtlingen fiihrte. Siehe Thorner
2016.

7 Der Referent einer Moscheegemeinde Mittstadts, Herr Karami, erlautert diesbezlg-
lich im Jahr 2017: »Beim Fastenbrechen gibt es ja den Imam, der hilt erst mal eine
Rede und dann wird gebetet und dann gibt es Cliickwiinsche, dass das Fasten vorbei
ist, und Sufigkeiten fiir alle. Aber das dauert nicht so lang. 20 bis 30 Minuten. Danach
geht man eigentlich noch zu den Familien und Freunden. Die Fliichtlinge haben in der
Unterkunft aber niemanden, der die Verantwortung itbernimmt aus ihrer Gruppe, also
einen Imam. Und dann gibt es ja ganz unterschiedliche Konfessionen. Deswegen gibt
es dann die Spaltung und alle feiern in unterschiedlichen [Moschee-]Gemeinden.«

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

197


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Die Beziehungen der vier muslimischen Familien untereinander sind
moglicherweise eher nachbarschaftlich statt — wie es auf den ersten Blick
scheint — freundschaftlich, wobei unterschiedliche Auffassungen von >Nach-
barschaft« hierbei zu beriicksichtigen sind, wie Mohamads Darstellung im
Interview zeigt. Dennoch haben die Familien in der Unterkunft mit nie-
mandem so viel zu tun wie miteinander. Sie sind aufeinander angewiesen,
indem sie ihre Behordenpost besprechen, sich itber den Asylprozess aus-
tauschen und Alltagsinformationen teilen. Nachbarschaft, als theoretische
Kategorie entsteht durch eine Art von Nahe. Dadurch kommen wiederum
legitime Erwartungshaltungen auf. Wenn diese durch eine fehlende Reak-
tion wie dem Zeigen von Anteilnahme durch Familie Ahmadi enttiuscht
werden, kann dies als Ignoranz oder zumindest als Statement verstanden
und gewertet werden. Die Sozialarbeiterin geht aufgrund ihrer Beobach-
tungen und Einschitzungen von freundschaftlichen Beziehungen unter
den muslimischen Bewohnern aus, fir die Familien Ahmadi, Sayed und
Rahmani scheint es jedoch vielmehr darum zu gehen, einen gegenseitigen
Austausch und Informationsfluss in der Unterkunft zu gewihrleisten. So
wird zuweilen Nihe simuliert, um die soziale Beziehung zu legitimieren und
Feindschaft zu vermeiden. Dementsprechend wird ein respektvoller Umgang
miteinander gepflegt, der sich unter anderem durch eine Hierarchie in den
sozialen Beziehungen auszeichnet, in der die Fiirsorge der Erwachsenen
der Gruppe aller Jugendlichen und Kinder der drei Familien zukommt, die
Jugendlichen sich auch um die jiingeren Kinder kiimmern und den Alte-
ren Respekt zollen beziehungsweise darauf achten, sich auch gegeniiber
Nicht-Familienmitgliedern angemessen zu verhalten. Die jiingeren Kinder
wiederum akzeptieren die Autoritit der dlteren und der Jugendlichen der
jeweils anderen Familien.

Pfaft-Czarnecka stellt die Komplexitit der Aufrechterhaltung und Pflege
dieser Beziehungen heraus, die vor allem Chancen béten: »Freundschaft und
Verwandtschaft bieten den Menschen komplexe Beziehungs-, Handlungs-
und Deutungsrepertoires. Es ist moglich, je nach Erfordernis, aus diesen
Repertoires auszuwihlen, denn spezifische Problemlagen bediirfen spezifi-
scher Beziehungskonfigurationen.« (Pfaft-Czarnecka 2012: 93) So wird durch
Beobachtungsprotokolle deutlich, wie die Familien Sayed und Ahmadi vor
dem Vorfall am 7. Juli besonders hiufig in Kontakt standen, um aktuelle
Entwicklungen im gemeinsamen Herkunftsland Irak zu besprechen. Meist
geschah dies in der Wohnung der Familie Sayed, die etwas grofier ist als die
der Ahmadis. Nimaz bereitete dann iiblicherweise Tee zu, bot Gebick an und

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sprach sich itber sWhatsApp« mit Fatima Ahmadi ab. Diese traf kurz darauf
mit zum Beispiel einer Packung Kekse sowie mit ihrem Mann und den beiden
Kindern ein. Sie klopfte dann an der Wohnungstiir der Sayeds und Nimaz
offnete ihr. Die Frauen begriifiten sich herzlich, die Manner mit Handschlag.
Die Kinder der Ahmadis begriifiten Nimaz und Abdul und widmeten sich
dann den Kindern Aftab, Rya und Nour. Mohamad war seltener Teil dieser
Treffen, da er erst spit von der Berufsschule nach Haus kam. Im Raum saflen
die Sechs- bis Elfjihrigen auf dem Boden und sprachen etwas leiser als ihre
Eltern. Khadir Ahmadi war dabei manchmal auflen vor. Entweder verlieR
er dann den Raum und suchte sich Spielkameraden auf dem Flur, oder eine
der beiden Frauen schickte die Kinder zum Spielen nach drauflen, falls
diese zu unruhig wurden. Aftab Sayed bettelte oft noch, auf dem Handy der
Mutter spielen zu diirfen. Manchmal liefd sie ihn gewihren, hiufig mochte
sie bei den Treffen mit den Ahmadis jedoch ihr Handy behalten, um Fotos
aus der Heimat mit Fatima und Tarek zeigen und besprechen zu kénnen,
Sprachnachrichten vorzuspielen oder das Handy zum Abspielen von Musik
zu nutzen und so die Atmosphire angenehm zu gestalten. Tarek und Abdul
safien bei diesen Treffen auf den einzigen beiden Stithlen im Raum, die sie
sich ans Fenster riickten. Fatima und Nimaz teilten sich den Platz auf einer
Ausziehcouch. Schnell wurde deutlich, dass Familie Sayed in der Hierarchie
etwas hoher gestellt zu sein schien, da die beiden Erwachsenen deutlich ilter
waren als Fatima und Tarek. Nimaz fiihlte sich jedoch mit Fatima verbunden,
da sie beide etwa 20 Jahre alt waren, als sie ihr erstes Kind zur Welt brachten,
und beide einen Sohn als Erstgeborenen hatten. Weiterhin behandelte Nimaz
Fatimas Kinder duferst zuneigungsvoll. Sie steckte Zainap und Khadir zum
Beispiel StiRigkeiten zu, wenn sie diese auf dem Flur in der Unterkuntft traf,
und nahm stets ein Gesprich mit ihnen auf. Auch lie sie sie stets Griifde
an die Eltern ausrichten. Des Weiteren nahm sie Zainap oft in den Arm und
scherzte mit ihr oder nahm sie mit zum Einkaufen mit ihren beiden Téchtern
Rya und Nour. Im Discounter durfte Zainap sich dann, genau wie die Tochter
der Sayeds, eine SiifSigkeit auswihlen, und wihrend der Busfahrt achtete
Nimaz darauf, dass Zainap als jiingste einen Sitzplatz erhielt. Zuweilen nahm
Fatima so die Rolle einer jiingeren Schwester Nimaz’ ein. Fatima fragte die
Nachbarin hiufig nach ihrer Meinung zu behérdlichen Ablidufen, machte ihr
Komplimente iiber ihr Essen, die schulischen Leistungen der Kinder oder
dariiber, dass sie stolz auf ihre Séhne und Toéchter sein kénne. Mohamads
Darstellung im Interview, dass seine Mutter Nimaz enttiuscht iiber eine

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

199


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

fehlende Anteilnahme von Fatima und ihrer Familie war, erscheint angesichts
der sozialen Interaktionen der beiden Frauen und ihrer Familien plausibel.

Familie Ahmadi pflegte ebenfalls ein gutes Verhiltnis mit Familie Rah-
mani. Da Jamal und Khadir beste Freunde waren, hatten auch ihre Eltern
immer wieder Kontakt. Khadir war stets willkommen bei den Rahmanis, um
zum Beispiel nach der Schule einen Snack zu essen, und Jamal genoss es, auf
dem grofien Fernseher der Ahmadis ungestort Serien mit Khadir anschauen
zu kénnen, da dieser entscheiden durfte, was geschaut wird. Khadirs jiingere
Schwester Zainap blieb dabei auRen vor. In der eigenen Wohnung musste Ja-
mal sich jedoch stets gegen die beiden ilteren Briider durchsetzen, was ihm
in der Regel nicht gelang. Ein Biindnis mit dem mittleren Bruder Saad war
ebenfalls schwierig, da dieser dem iltesten, Adil, nacheiferte und sich bei Un-
stimmigkeiten zu dessen Gunsten entschied. Auch Jamals Mutter Shabnam
und seine Tante Jasina waren ihm dabei aus seiner Perspektive keine Hilfe.
Auf der einen Seite behandelten sie ihn nicht altersgerecht und bemutter-
ten ihn zu sehr, indem sie ihn zum Beispiel gern Siifligkeiten in den Mund
steckten oder ihm das Trinkpickchen samt Strohhalm wihrend des Trinkens
festhielten, sodass er sich nicht bekleckerte, auf der anderen Seite gaben sie
ihm bei Auseinandersetzungen mit den dlteren Briidern klar zu verstehen,
dass der 17-jihrige Adil das Sagen hatte, wenn Vater Khaled nicht zu Hause
war, und Jamal sich diesem eben unterordnen miisse. Wenn Shabnam zu sich
einlud, dann waren stets beide Familien, die Sayeds und die Ahmadis, mit ih-
ren Kindern eingeladen. Bei diesen Treffen stand jedoch meist Shabnam im
Mittelpunkt, die etwa den neusten Klatsch aus der Unterkunft berichtete oder
davon erzihlte, dass Familie Gestar mal wieder nicht ihrer Putzverpflichtung
nachgekommen sei. Ab und an liefien sich die Manner der drei Familien auf
Shabnams Erzihlungen ein, indem sie etwas einwarfen, mit den Frauen lach-
ten oder auch zustimmend den Kopf wiegten, an anderen Tagen schien es
ihnen zu viel zu sein und sie verliefen die Wohnung, um sich gemeinsam auf
die Stufen im Eingangsbereich der Unterkunft zuriickzuziehen. Dann rauch-
ten Abdul und Khaled einvernehmlich Zigaretten und unterhielten sich mit
dem jiingeren Tarek, der nicht rauchte, oder die drei sprachen mit dem Haus-
meister Amir, der nach Dienstschluss gern mal linger blieb, um sich auszu-
tauschen.

Die albanische Familie Bozhdaraj war zu diesen Treffen in der Regel
nicht eingeladen. Sie war den anderen drei Familien jedoch scheinbar
freundschaftlich verbunden und stets punktuell involviert in deren Gespra-
che, da ein positives Verhiltnis zwischen ihnen und Familie Ahmadi bestand,

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

denn die sechsjihrige Zainap Ahmadi spielte gern mit dem dreijihrigen
Ardit Bozhdaraj. So trug sie ihn trotz seiner GréfRe gern auf dem Arm durch
die Unterkunft, erklirte ihm Dinge auf Deutsch und brachte ihm neue
Worter bei. Dessen Mutter Leonita sah diesen Kontakt gern, da er sie auch
ein wenig entlastete, denn sie musste hiufig Streits zwischen ihren beiden
10- und 11-jahrigen Téchtern Anduena und Aldoniza schlichten und stritt
deshalb oft mit ihrem Mann Sidrit. Sidrit war nicht involviert, wenn die
Minner der anderen drei Familien sich trafen, da er nachts am Flief3band
einer Produktionsfirma arbeitete und tagsiiber schlief. Der Streit der beiden
Tochter sowie die drohende Abschiebung der Familie belasteten ihn sehr.?
Die beiden 28-jihrigen Eltern gingen dementsprechend rau miteinander
um. Immer wieder machte Leonita Bemerkungen dariiber, dass sie mit der
familiiren Situation unzufrieden war, was Sidrit schnell wiitend werden
lie3. Die Atmosphire in der kleinen Wohnung schien stets angespannt zu
sein. In Gegenwart der Forscherin wurde wenig miteinander, sondern eher
ibereinander gesprochen. So sagte Leonita mir einmal: »Sagst du ihm, ist
scheifle in Albanien. Kein Job, keine [sic!] Geld, keine Schule!«, wihrend
Sidrit im selben Raum zu schlafen versuchte. Dieser verlieR dann zuweilen
die Unterkunft fir einige Stunden oder versuchte mit Ohrstopseln in den
Ohren, die an seinem Handy angeschlossen waren, in den Schlaf zu finden,
wihrend die restlichen drei Familienmitglieder ihrem Alltag in der kleinen
Zweiraumwohnung nachgingen, indem sie Hausaufgaben machten, spielten
oder fernsahen. Zwar besuchte die idlteste Tochter, Aldoniza, eine Klasse
mit dem mittleren Sohn Saad der Familie Rahmani, jedoch teilten sie bis
auf den gemeinsamen Schulweg keine Gemeinsamkeiten. Umso mehr war
den Eltern, Sidrit und Leonita im Jahr 2016 daran gelegen, im Rahmen
ihres Daseins in der Unterkunft erstmalig an Ramadan teilzunehmen. In
Albanien fasteten sie bislang nicht, sodass sie ihr Dasein in der Unterkunft
hierfiir zum Anlass fiir ihren ersten Ramadan nahmen. Besonders das Zu-
sammenleben mit ihren Nachbarn schien sie an ihre muslimischen Pflichten
zu erinnern. Mutter Leonita betont diese, indem sie sich vor Beginn des
Ramadans zunehmend mit Fatima Ahmadi, die ungefihr so alt wie Leonita
war, dariiber austauschte, ob und in welcher Form sie und ihre Kinder
fasten wiirden. Leonita schien diesen Kontakt mit der sunnitischen Familie
Ahmadi moglicherweise auch deswegen zu intensivieren, weil er ihr eine

8 Siehe dazu van Selm 2014.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

201


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

gesellschaftliche Ankniipfung an die anderen muslimischen Familien ermog-
lichte und ihr méglicherweise auch eine Ablenkung von ihren Sorgen um
eine Abschiebung der Familie bot. Weiterhin kénnte ihr die Teilnahme am
Ramadan durch das Praktizieren des Fastens auch eine neue Orientierung
geboten haben. Indem Leonita nach Riicksprache mit Fatima ihren beiden
Tochtern das Fasten zur Pflicht machte und auch ihren Mann dazu anhielt,
zu fasten, wollte sie sichergehen, den Ramadan korrekt, zumindest im Sinne
der irakischen Familie Ahmadi, zu begehen. Baumann merkt hierzu an, dass
Migranten aus unter anderem arabischen Lindern hiufig Halt finden in
»[...] religiésen Bindungen, Werten und Einstellungen.« (Baumann 2018: 44)
Diese giben »[...] Halt, Orientierung und Selbstvergewisserung. Religion ist
ihnen eine Ressource, die Sinn und Zuversicht stiftet, Riickhalt und Stirke
gibt.« (ebd.) Im Aufnahmeland werde »[...] die eigene religiése Zugehorigkeit
oftmals neu und geschirft [..]J« (ebd.) wahrgenommen. Fiir Familie Sayed,
die langjihrige Erfahrungen mit dem Fasten hatte und das Eid-Fest im Jahr
2016 in einer sunnitischen Moschee unweit der Unterkunft beging, scheint
dies zuzutreffen. Familie Bozhdarajs Teilnahme kénnte jedoch auch dadurch
zu erkliren sein, dass Mutter Leonita Sorge hatte, bei einer Nicht-Teilnahme
noch weniger zur Gemeinschaft der muslimischen Familien zu gehéren.
Beaman hilt in diesem Zusammenhang aus einem Gesprich mit einer Feld-
akteurin fest: »She said it was a default when people insist on a religious
rather than non-religious identity [..]J« (Beaman 2017: 199). In bestimmten
Kontexten sei es einfacher, auf die religiose Zugehorigkeit als auf andere
zu verweisen, was unter anderem auf die soziale Konditionierung der ver-
handelnden jeweiligen Gesellschaft zuriickzufithren und beispielsweise am
Grad der gesellschaftlichen Akzeptanz von Atheismus als Indikator messbar
sei (vgl. ebd.). Sie plidiert im Folgenden dafiir, Ahnlichkeiten, »[..] rather
than difference or sameness [...J« (ebd.: 201) als Grundlage fiir Begegnungen
zu stirken und damit einen Raum zu 6ffnen, der »[..] missteps, mistakes,
forgiveness, and flexibility« (ebd.) erlaube.

Leonita betonte die Tatsache, dass ihre Familie ebenfalls, wie Familie
Rahmani und Familie Ahmadi, sunnitisch war, was sie als verbindendes
Element zwischen den sonst unterschiedlichen Familien sah. Thr Muslimsein
diente ihr somit als Erwartungsstrukturgrundlage. Die Familie Bozhdaraj
gewann dadurch, denn sie nahmen im Zuge des Ramadans am gemein-
schaftlichen Miteinander teil und stirkten ihre sozialen Beziehungen zu den
anderen muslimischen Familien. Durch die Gruppendynamik des Fastens
wurde ihre religiose Zugehorigkeit zum Hauptmerkmal. In ihrer Heimat war

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

das Muslimsein nicht der einzige Bezugspunkt, in der Unterkunft erfuhren
sie durch das Muslimsein als Selbstbeschreibung jedoch einen emotionalen
Gewinn fiir ihr Selbstgefiihl. Die Tatsache, dass das Fasten wihrend des
Ramadans den beiden Tochtern im Schulalltag schwerfiel, iiberging Leonita
dabei. Die iltere Tochter Aldoniza fand einen Umgang damit, indem sie
wihrend des Unterrichts an der Internationalen Klasse der Hauptschule die
Toilette aufsuchte, um dort wegen ihrer Kopfschmerzen aus dem Wasserhahn
zu trinken. Ihren Mitschiilern und Lehrern verschwieg sie dies jedoch, da sie
vor ihnen nicht unglaubwiirdig wirken mochte und sich geschmeichelt fithl-
te, wenn nicht-muslimische Mitschiller und Lehrer das Fasten wiirdigten,
indem sie zum Beispiel duflerten: »Ich konnte das nicht.« Oder: »Respekt,
dass du das machst.« Ihrer Mutter gegeniiber erwihnte sie lediglich, dass
ihr das Fasten schwerfalle. Leonita tat dies ab. Es sei schlieflich nur fiir
eine begrenzte Zeit. Auch die Rickmeldung der Schule in einem Eltern-
brief diesbeziiglich ignorierte sie. Aldonizas jingere Schwester Anduena
hatte an der Grundschule kaum eine Moglichkeit, zu fasten. Zwar hatte
sie wihrend der Frithstiickspausen nach den ersten beiden Schulstunden
kein Frithstiick oder Getrink dabei, jedoch schnitt ihr die Klassenlehrerin
in dieser Zeit immer einen Apfel oder bat andere Kinder, Anduena etwas
von ihrem Frithstiick abzugeben. Auch der Schulkakao und das Mittagessen
im Rahmen des Offenen Ganztags-Betreuungskonzepts der Grundschule,
die iiber ein Teilhabepaket des Sozialamts finanziert wurden, waren bereits
bezahlt und standen Anduena zur Verfiigung. Da sie es gewohnt war, mit
ihren Mitschiilern nach dem Unterricht zu Mittag zu essen, tat sie dies auch
wihrend des Ramadans. Nur ihrer Schwester teilte sie mit, dass sie in der
Schule weiterhin zu Mittag af. Ob Vater Sidrit fastete, war unklar, da er
sich ausweichend duferte und sich wihrend des Ramadans noch weniger
in der Unterkunft aufhielt als iiblich. Lediglich zum Schlafen war er in der
Wohnung und verlief} diese dann besonders frith am Nachmittag, bevor
die Tochter von der Schule nach Haus kamen, obgleich seine Schicht in der
Fabrik erst um 20 Uhr begann. Um finf Uhr morgens endete seine Titigkeit.
Mit dem Fahrrad fuhr er dann etwa 20 Minuten zuriick zur Unterkunft, da
um diese Uhrzeit die Busse noch nicht regelmiflig unterwegs waren, und
legte sich dann schlafen, bevor die Familie gegen 6:30 Uhr aufstand, um den
Tag zu beginnen. Der dreijahrige Ardit fastete nicht.

Das Beispiel der Familie Bozhdaraj zeigt, wie diese eine Gemeinsambkeit
iiber ihre religiose Zugehorigkeit herstellte. Pfaff-Czarnecka erinnert jedoch
auch daran, was »[flamiliire Reziprozititsmuster« (Pfaff-Czarnecka 2012: 32)

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

203


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

den Individuen abverlangen, nimlich: »[...] Gehorsam, Loyalitit und das Poo-
len, sprich: Zusammenlegen von Ressourcen [...J« (ebd.). Auch »[...] Aufrech-
nungen von gegenseitigen Leistungen und Commitment [...J« (ebd.) gehor-
ten dazu und fuflten »[...] auf gegenseitiger Kontrolle [...]« (ebd.). Diese, nach
Pfaff-Czarnecka, »Regime der Zugehorigkeit« (ebd.) zeichneten sich weiter-
hin dadurch aus, »[k]ollketive[n] Erwartungsdruck in Bezug auf Anwesen-
heit, Investition der eigenen Zeit und finanzielle Beitrige zum Wohle der
Gemeinsambkeit sowie die Bereitschaft zum langfristigen Engagement [...]J«
(ebd.) einzufordern. Erst dann sei ein »[...] sichere[s] Aufgehobensein in ei-
nem Wir-Gefiige« (ebd.) zu erwarten. Eine mangelhafte Investition in das
Kollektiv werde wiederum sanktioniert durch »[..] Ausschluss, [..] Gering-
schitzung, [oder] durch das Versagen von Unterstiitzung [..J« (ebd.). Was
Familie Sayed sich moglicherweise in Riickbezug auf ihre familiire Tradition
der Begehung des Eid-Festes gewiinscht hitte, beschreibt die Autorin mit der
Performativitit von Zugehdorigkeit: In Bezugnahme auf Butlers Konzept von
Performativitit (s. Butler 1993) stellt Pfaff-Czarnecka die Bedeutung von »Ko-
Prisenz« (Pfaff-Czarnecka 2012: 29) heraus, zum Beispiel, indem Migranten
gemeinsame Riten praktizieren, »[..] die zugleich gemeinsame Religiositit
wie die gegenseitige Wahrnehmung und Anerkennung, gemeinsam hier zu
sein und ein gemeinsames Ziel zu verfolgen, zum Ausdruck bringen.« (ebd.)
Nach Butler ist es besonders die Wahrnehmung der Gemeinsamkeit des Akts
fiir die Beteiligten, die diese Performanz ausmache (vgl. Butler 1993: 12f.). Da
Familie Sayed sich hinsichtlich ihrer religiosen Zugehérigkeit von den Famili-
en Ahmadi und Rahmani unterscheidet, konnte diese binnen-islamische Dif-
ferenz dazu beitragen, sich anlisslich des Ramadan-Endes zuriickzuziehen.
Auch der von Mohamad angefithrte Vorfall des Anschlages auf den schiiti-
schen Schrein sowie die damit verbundene Erschiitterung und Sorge um Fa-
milienangehoérige und Freunde konnte erkliren, weshalb Familie Sayed sich
nicht an der Ausrichtung einer solchen Feierlichkeit beteiligte. Zusitzlich er-
scheint es nachvollziehbar, dass die Familie verunsichert war, ob und wie im
Aufnahmeland das Ende des Ramadans begangen wird. Eine weitere Vermu-
tung besteht darin, dass die Organisation eines gemeinsamen Festes in der
Unterkunft schwierig war, da sich niemand unter den Bewohnern zustindig
fithlte, als Sprecher zu fungieren und durch den Tag zu leiten und somit die
Rolle zu itbernehmen, die in der Heimat religiose Experten innehatten. Auch
konnten die von den Sozialarbeitern angesprochenen Bewohner unsicher im
Umgang mit den Mitarbeitern gewesen sein, da sie diese mehrheitlich als
christlich wahrnahmen. Dass Mohamad auf Lisas Vorschlag hin ihrer Aus-

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

sage nach antwortete: >Sehr gut, sehr gut; freu ich mich¢, kénnte wiederum
darauf zuriickzufiithren sein, dass eine Enttiuschung der Sozialarbeiterin im
direkten Gesprich vermieden werden sollte.

Im Fallbeispiel um das >Zuckerfest« wird deutlich, wie komplex der Sach-
verhalt aus Bewohnerperspektive war. Gerade die beiden Familien Ahmadi
und Sayed, die in den Augen der Sozialarbeiter Landsleute und >Freunde< wa-
ren, mussten einem Spannungsverhiltnis standhalten, da sie nicht nur unter-
schiedlichen Konfessionen angehorten, sondern auch jeweils eine bestimmte
Position in der kulturellen und religiésen Geschichte und den politischen Ent-
wicklungen im Irak mit seinen zahlreichen Konfliktlinien innehatten. Unter
bestimmten Bedingungen konnen dann auch binnen-islamische Dynamiken
eine Rolle spielen, zum Beispiel, als Mohamad der Familie Ahmadi vorwarf,
diese habe keine Anteilnahme im Sinne eines gemeinsamen Schuldbekennt-
nisses gezeigt, das er als »Entschuldigung« bezeichnet. Dabei kann es ver-
schiedene Lesarten geben. So kann eine Erklirungsmoglichkeit sein, dass Fa-
milie Ahmadi noch nicht von dem Vorfall gehért hatte, eine weitere, dass es
ihnen nicht angemessen schien, dariiber mit Familie Sayed zu sprechen, oder
wiederum, dass ihnen die Konfliktlinien im gemeinsamen Heimatland derart
bewusst und prisent waren, dass sie sich davor scheuten, diese zu themati-
sieren und damit méglicherweise die Gemeinschaft zu gefihrden, indem sie
den Vorfall ansprachen. Méglicherweise hitten sie sich dann auch deutlich
politisch positionieren miissen, was sie ebenfalls gescheut oder als unange-
nehm empfunden haben kénnten. Vor allem die potenzielle Schidigung des
Nachbarschaftsverhiltnisses kénnte somit ein Grund gewesen sein, zu ver-
meiden, Familie Sayed auf die Geschehnisse im Irak anzusprechen. Die so-
zialen Beziehungen zwischen den Familien wurden im Fallbeispiel auf die
Probe gestellt, was dadurch zum Ausdruck kommt, dass Mohamad sie hin-
terfragte und Gemeinsambkeiten anzweifelte. Auch dass Mohamad das Fest
als reines Familienfest kennengelernt hatte, kann angezweifelt und auch da-
hin gehend gedeutet werden, dass er kein Interesse daran hatte, es mit den
Nachbarsfamilien der Unterkunft zu begehen. Er zweifelte Gemeinsamkei-
ten mit den anderen Familien an, diese seien aber »[...] die erste Dimensi-
on der Zugehorigkeit [...]« (Pfaff-Czarnecka 2012: 21), indem sie auf »[...] ge-
meinsam[e] Schicksal[e], kulturelle[e] Formen (Sprache, Religion, Lebensstil),
Werte, Wissensvorrite, Erfahrungen und Erinnerungskonstruktionen« (ebd.)
verweist. Die Verhandlung der Gemeinsamkeiten erfolge dabei kollektiv (vgl.
ebd.). Dabei sei folgende Unterscheidung zentral — ndmlich die

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

205


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»[..] zwischen der Selbstverstandlichkeit der gemeinsamen Praktiken einer-
seits sowie der durch soziale Grenzziehungen entstehenden Wahrnehmung
eines in sozialen Hierarchien verorteten>Wir<andererseits. Beides kann sich
gegenseitig verstirken, aber auch irritieren.« (ebd.)

Unter den Familien im Fallbeispiel sind soziale Grenzziehungen zu beob-
achten, die von »[..] Gemeinsambkeit[en] aus Kategorisierungen, mentalen
>Checkpointss, alltiglichen Unterscheidungen sowie aus 6ffentlichen Repri-
sentationen [...]J« (ebd.) reproduziert wiirden.

Beziiglich des Verlaufs des Ramadans im Jahr 2017 trifft die Auffassung
der Sozialarbeiter zu, dass einige Familien mit jiingeren Kindern im Jahr 2017
darauf verzichteten, diese am Fasten teilnehmen zu lassen, was auf einzelne
negative Erfahrungen mit den Schulen im Vorjahr zuriickzufiihren ist, die
mangelnde Konzentration und Leistungen sowie das tiberdurchschnittliche
Fehlen der Schiiler in dieser Zeit kritisierten. So fasteten Khadir und Zainap
Ahmadi im Jahr 2017 nicht. Auch Familie Sayed entschied, dass die jiingeren
Kinder Aftab, Rya und Nour nicht fasten sollten, von ihrem iltesten Sohn Mo-
hamad erwarteten die Eltern es jedoch. Ebenso hielt es Familie Rahmani. Die
Eltern sowie der fast 18-jahrige Adil praktizierten das Fasten, den jiingeren
Sohnen Saad und Jamal war es hingegen freigestellt. Jamal verzichtete darauf,
sein ilterer Bruder Saad fastete an den Wochenenden oder an kurzen Schul-
tagen mit Adil und seinen Eltern. Familie Bozhdaraj musste Anfang Mai 2017,
drei Wochen vor Beginn des Ramadans, das Land verlassen und wurde nach
Albanien ausgewiesen. Keine der Familien entschied sich jedoch, wie von Tho-
mas vermutet, aufgrund der Umstinde des spatabendlichen Kochens gegen
das Fasten oder um Rechtfertigungen gegeniiber nicht-fastenden Nachbarn
zu vermeiden. Vielmehr lagerten die fastenden Familien das Abendessen im
Jahr 2017 auf Imbisse aus oder hatten bessere Kontakte zu ortsansissigen
muslimischen Familien, mit denen sie das abendliche Fastenbrechen in deren
Privatwohnungen begingen. Auch wurde das Fasten den Sozialarbeitern ge-
geniiber in geringerem Maf? als im Vorjahr thematisiert, um moglicherweise
Spannungen mit diesen in der Angelegenheit zu vermeiden. Ein gemeinsa-
mes >Zuckerfest« fand auch im Jahr 2017 in der Unterkunft nicht statt.

8.2.3. Zwischenfazit

Aus der zweiten Ebene des Fallbeispiels geht zunichst die Bedeutung des Fes-
tes zum Fastenbrechen fiir Mohamad hervor, der dies sowohl als religioses als

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Erwartungen und Zuschreibungen in Hinblick auf religiése Praktiken

auch als kulturelles Fest mit starken Bezugspunkten zu seiner Heimat und
der dort ansissigen >Familie< beschreibt. Dabei rekurriert er auch auf sein
Verstindnis von >Nachbarschaftc, das durch enge und vertrauensvolle Bezie-
hungen ausgezeichnet zu sein schien. Dass die sunnitische Familie Ahmadi
beziiglich des Anschlags auf einen schiitischen Schrein in der gemeinsamen
Heimat keine Anteilnahme gegeniiber der Familie Sayed zeigte, bedeutete fiir
Mohamad einen Vertrauensbruch und lief§ ihn die Beziehung zu den Nach-
barn infrage stellen. Mohamads Grenzziehungen erfolgten jedoch nicht nur
religios, sondern auch politisch, was gleichsam die »Fragmentierung der ira-
kischen Gesellschaft« (Farouk-Sluglett/Sluglett 1992: 272) spiegelt. Die Analy-
se des Fallbeispiels um das >Zuckerfest< zeigt demnach, dass Zugehorigkeit
nicht nur tber die grofitmogliche Schnittmenge an Gemeinsambkeiten her-
gestellt werden kann, sondern auch die Intensitit der sozialen Beziehungen
als Grundlage und das nétige Vertrauen relevant sind. Eine Gemeinsamkeit
durch eine geteilte religiése Zugehorigkeit kann sich als profitabel erweisen,
indem sie wie im Beispiel der Familie Bozhdaraj gesellschaftliche Teilhabe
und einen Zugang zu kollektiven Ressourcen erméglicht, muss jedoch nicht
ausschlaggebend fiir eine Zugehorigkeit zum >Wir-Kollektiv« sein, was daran
deutlich wird, dass Familie Rahmani und Familie Sayed trotz ihres konfessio-
nellen und nationalen Differenzkriteriums in einem guten Verhaltnis zuein-
ander standen, indem sie wechselseitig ihre Anteilnahme am Schicksal des
Anderen ausdriickten.

8.3. Zusammenfassung

Im Fallbeispiel um das >Zuckerfest« konnte anhand der beiden Ebenen, der
Erwartungen und Missverstindnisse aufseiten der Sozialarbeiter auf der ei-
nen Seite und der Familiendynamiken der Bewohner um >Eid< auf der an-
deren Seite, gezeigt werden, dass trotz der Bemithungen der Praktiker, re-
ligionssensibel zu agieren, die Komplexitit des sozialen Beziehungsgewebes
der Bewohner zuweilen eine Herausforderung darstellte. Dies resultierte mit-
unter in Missverstindnissen, Irritationen und Enttiuschungen aufseiten der
Praktiker und in Unverstindnis aufseiten der Bewohner. Die Anstrengun-
gen des Erhaltens des >Wir-Kollektivs< sowie die Herausforderung, itberhaupt
ein Teil dessen zu werden, wurden am Beispiel der vier Familien Rahmani,
Ahmadi, Sayed und Bozhdaraj herausgearbeitet, was anhand von Analysen
um Gemeinsamkeiten und Zugehorigkeiten erfolgte. Dabei zeigte sich, dass

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce

207


https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religiése Zugehorigkeit unter Flichtlingen durchaus bedeutsam sein kann,
jedoch hinsichtlich eines Verbundenheitsgefiihls nicht immer entscheidend
sein muss. Vielmehr miissen auch die individuellen biografischen Hinter-
griinde mitsamt ihren spezifischen Familienkonstellationen und -dynamiken
sowie ihren ethnischen und mitunter auch politischen Zugehdérigkeiten in
den Heimatlindern einbezogen werden.

14.02.2026, 14:31:37. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

