Vorwort

Mystik und Philosophie — unter diesem Titel beschreibt Karl
Albert selbst Weg und Ziel seines Philosophierens. Dabei steht
das ,und’ nicht fiir eine duBerliche Zusammenstellung, sondern
fiir eine Wesensverwandtschaft, deren Entdeckung nach Alberts
eigenem Bekenntnis zu einem Schliisselerlebnis seiner denke-
rischen Entwicklung geworden ist — eine Verwandtschaft, die
sich nicht bloB auf die abendlédndische Mystik erstreckt, sondern
auch die mystischen Traditionen des indischen und chinesischen
Denkens umfafit. Es ist der religiése Ursprung der Philosophie,
der sein Denken in Atem hilt, und dem er in vielfachen Unter-
suchungen in der Uberzeugung nachspiirt, daB es nach wie vor
Aufgabe der Philosophie ist, dem Menschen eine Wegweisung
fiir eine sinnvolle Lebensgestaltung zu geben. Es ist nicht zu viel
behauptet, dal das Lebenswerk Alberts der Einsicht Meister
Eckharts verpflichtet ist, ein Lebemeister sei mehr wert als tau-
send Lesemeister. Fiir Albert ist Philosophie nicht nur eine Sache
des Denkens, sondern auch des Lebens. SOPHOS — das ist je-
mand, der sich auf das ,,,Leben-Kdnnen’ eines geistigen Lebens*
versteht. Nicht umsonst trégt eines seiner Biicher, das mit E. Jain
verfafite, den Titel: ,Philosophie als Form des Lebens’.
Philosophie und Religion sind wesensverwandt, weil sie beide
in der Seinserfahrung (der ontologischen Erfahrung) griinden. Fiir
gewohnlich bildet die ontologische Erfahrung den unthematisch
bleibenden Hintergrund der auf die Vielfalt des Seienden gerich-
teten Erfahrungen. Das schlieBt nicht aus, daB das sonst nur un-
ausdriicklich mit-erfahrene Sein zur Ausdriicklichkeit gelangt,
und es so zur Seinserfahrung im engeren Wortsinn kommt. Albert
verweist auf Erfahrungen wie die des Einsseins des Erfahrenden
mit dem Erfahrenen, auf das Gefiihl der Aufgehobenheit oder der

https://dol.org/10.5771/9783495888712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verbundenheit mit allem Seienden im Sein — Erfahrungen, die
weder einem spezifischen religiosen Glauben noch rationalem Er-
kennen, sondern der Seinsverbundenheit des menschlichen Be-
wuBtseins entspringen. Die Rede von einer Erfahrung des Seins
mdochte die existentielle Relevanz menschlicher Seinsverbunden-
heit unterstreichen.

Albert erblickt in der Seinserfahrung eine vor allen kulturellen
Differenzierungen liegende, weil sie iiberhaupt erst ermdglichen-
de Erfahrung religiosen Charakters (intuitio mystica), die zwar in
ihre kulturspezifischen Auspragungen eingeht, sie als deren Er-
moglichung jedoch iiberschreitet und in diesem Sinn ein iiberge-
schichtliches und tiberkulturelles Fundament interkultureller Ver-
standigung sowohl theoretischer wie praktischer Natur bildet.
Solange Sein noch als Gegeniiber eines IchbewuBtseins verstan-
den wird, kann von einer Seinserfahrung noch keine Rede sein.
Sein als Sein ist erst dort erfahren, wo es zu einer Erfahrung rei-
ner Gegenwart und lauterer Einheit und damit zu einer ,,Erfah-
rung der Gegenwart des Ich im Sein gekommen ist. Wo versucht
wird, das solcherart Erfahrene im Medium des Begriffs aufzu-
schlieBen, haben wir es mit einer ,Weise philosophischer My-
stik zu tun. Die Philosophie ist freilich nur eine Weise, sich auf
die Seinserfahrung einzulassen, die Kunst in der Vielfalt ihrer
Gattungen eine andere, wie Alberts ,Philosophie der Kunst’ auf
eindrucksvolle Weise zeigt.

Im Hinblick auf den religiosen Charakter der Seinserfahrung
kann von ,,philosophischer Religion®, von ,,Philosophie als Re-
ligion der Erfahrung des Seins* oder von Philosophie als einer
»Weise der Religion gesprochen werden. Mit ,Religion’ ist ein
allgemein-menschlicher Grundzug, d.i. die jedem entwickelten
menschlichen BewuBtsein prireflexiv zugrunde liegende ,Reli-
giositit™ in Gestalt der Seinsbindung gemeint. Dabei greift Albert
auf die ,.zwar etymologisch wohl unzutreffende, jedoch phéno-

https://dol.org/10.5771/9783495888712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menologisch durchaus einleuchtende Deutung der Religion als
,Wiederanbindung’ (re-ligio)* zuriick. Zwar haben sich Philoso-
phie und Religion selbstindig entwickelt, aber nicht voneinander
getrennt. In ihrem Kern, der Erfahrung des Seins, ist die Philoso-
phie immer mit der Religion verbunden geblieben — wobei sich
Albert bewuBt ist, daBl das fiir eine von auBerphilosophischen
oder philosophiefernen Machten wie Politik, Wirtschaft und Wis-
senschaft bestimmte Philosophie allerdings nicht mehr zutrifft.
Philosophie als Form des Lebens bedeutet eine bestimmte Hal-
tung zum Sein. Dieser Gedanke versteht sich als eine Wiederan-
eignung eines bereits in der griechischen Antike und dann auch in
der Folgezeit sich findenden Philosophieverstindnisses. Wie Al-
bert in seinen Interpretationen des platonischen Hohlengleichnis-
ses aufzeigt, erfolgt die Einiibung in die philosophische Grund-
haltung in jener Aufstiegsbewegung, die bei dem ankommt, wo-
bei wir immer schon sind, ohne es ausdriicklich zu wissen. Die
intuitio mystica — das Innesein des Seins — ist nicht nur Anfang,
sondern auch — wie Albert mit Nietzsche formuliert — ,,eigentli-
cher Zweck alles Philosophierens®. In diesem Zusammenhang ist
an zwei Formen von Philosophie zu erinnern, an eine ateleologi-
sche und eine teleologische. Das ateleologische Philosophieren
konzentriert sich auf die ,,sozio-politischen Verhaltnisse® und
versteht sich als ,,Reflexion aktueller und das reale Leben betref-
fender Probleme®. Ateleologisches Philosophieren ist stiandiges,
nie zur Ruhe kommendes Fragen. Demgegeniiber geht es im te-
leologischen Philosophieren um die Entdeckung von etwas, ,,was
die Vielheit an Bedeutung iibertrifft. Zwar kennt auch das te-
leologische Philosophieren die begriffliche Reflexion, diese iiber-
schreitet sich aber in eine iiberbegriffliche Erfahrung von fun-
damentaler Lebensbedeutung, die sich nicht bloB in Lebensweis-
heit im Sinne der Gestaltung des duBleren Lebens, sondern viel-

https://dol.org/10.5771/67834859938712-7 - am 21.01.2028, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr in einer ,Entfaltung des inneren, geistigen Lebens® aus-
wirkt.

Die Moglichkeit, den ,eigentlichen Zweck alles Philosophie-
rens’ zu erreichen, hdngt davon ab, wie die das Philosophieren in
Gang bringende Anfangserfahrung des Staunens gedeutet wird.
Hier ist auf Alberts Analysen des THAUMAZEIN zu verweisen,
das ja sowohl fiir Platon als auch fiir Aristoteles den Anfang des
Philosophierens bildet. Beide Philosophen meinen nicht den hi-
storischen, sondern den sachlichen Anfang. So gesehen gilt das
auch fiir unsere Gegenwart. Uber der Gemeinsamkeit darf jedoch
nicht der Unterschied iibersehen werden. Aristoteles interpretiert
das Staunen als Nichtwissen um die Griinde. Nach ihm haben die
Menschen philosophiert, um der Unwissenheit zu entgehen. Wer
um die Griinde von etwas Bescheid weiB}, der staunt nicht mehr,
weil er im Besitz von Wissen ist. So gesehen besteht das Philo-
sophieren in der Uberwindung des Staunens: Wer philosophiert,
fangt zwar mit dem Staunen an, ist ihm jedoch entkommen, wenn
er um die Griinde weiB. Anders Platon. Fiir ihn fingt das Philo-
sophieren zwar ebenfalls mit dem Staunen an, aber sein Bewe-
gungssinn besteht nicht darin, dem Staunen zu entkommen, son-
dern darin, tiefer in es hineinzukommen. Das Staunen durch-
herrscht und durchstimmt das Philosophieren, ist sein Anfang
und Ende. Albert verweist auf das Symposion, wo es heif3t, der
am Ziel des Aufstiegs Angelangte wiirde ein wesenhaft staunen-
erregend Schones erschauen. Der staunenden ,,philosophischen
Letzterkenntnis* enthiillt sich ,,das Sein in seiner Ritselhaftig-
keit“, der mit keiner Warumfrage mehr beizukommen ist. Wenn-
gleich es fraglich bleiben muB, dieses staunende Innesein als
mystische Erfahrung zu bezeichnen, so wird man es doch als ,,der
Mystik benachbart” ansehen und von philosophischer Mystik
sprechen diirfen.

https://dol.org/10.5771/9783495888712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Albert erachtet die platonische Metaphysik aus zwei Griinden
fur richtungsweisend. Zum einen, weil sie mit dem Staunen nicht
nur anhebt, sondern sich in ihm auch vollendet. Zum anderen,
weil die staunende Letzterkenntnis die PERIAGOGE, die Um-
wendung des Erkenntnisblicks, die eine Umkehr des ganzen Men-
schen ist, zur Voraussetzung hat. Erst wo diese beiden Momente
zusammenkommen, ist jene Gestalt der Metaphysik erreicht, die
im ,Mittelpunkt eines Systems philosophischer Mystik* stehen
kann. Den Entwurf zu solch einem System (im Sinne der inneren
Zusammengehdrigkeit der sog. philosophischen Disziplinen) hat
Albert in seiner ,Einfiihrung in die philosophische Mystik’ vor-
gelegt, die als komprimierte und gleichzeitig luzide Zusammen-
fassung seines denkerischen Anliegens zu werten ist. Von der
PERIAGOGE her wird erst die zentrale Rolle verstiandlich, die
Albert der ontologischen Erfahrung zuschreibt — ,Instanz fiir
einen iiberzeugenden und im konkreten Dasein anwendbaren
Lebensentwurf* zu sein und damit ,,wahre Menschlichkeit* fun-
dieren zu konnen. Soll Philosophie zur Lebensform werden,
braucht es eine mystische, metaphysisch, d.i. in Seinserfahrung
fundierte Ethik. Albert hat diesen Gedanken in seinem mit E. Jain
verfafiten Buch ,Die Utopie der Moral’ ausfiihrlich dargelegt.

Eine kulturiibergreifende Ethik darf Universalismus weder als
Konformismus noch Uniformismus miBverstehen und sich nicht
den Extremen des Individualismus und Kollektivismus verschrei-
ben. Wenn sie ihre Aufgabe erfiillen soll, muB} sie sich auf ein
kulturiibergreifendes, allgemein-menschliches Fundament griin-
den. Sie muB eine Ethik der Seinsteilhabe oder ,,Seinsgemein-
schaft“ sein — ist doch die Seinserfahrung ,,grundsitzlich jeder-
mann zuginglich“. Die volle Tragweite dieses Gedankens er-
schlieBt sich allerdings erst, wenn die Seinserfahrung als Erfah-
rung ernstgenommen wird. Sein wird ndmlich nicht als bedeu-
tungsleere Faktizitdt, sondern ,als etwas Gutes, als etwas zu Be-

11

https://dol.org/10.5771/9783495888712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jahendes* erfahren. Sein besitzt einen ,.evokativen Charakter.
Albert unterscheidet an der Seinserfahrung die Aspekte des Stau-
nens, der Gegenwart, der BewuBtheit, Erstrebtheit und Schénheit
und versteht diese Momente als ,,moderne philosophiegeschicht-
liche Entsprechungen® zur sog. Transzendentalienlehre. Dabei
spiirt er diese Aspekte nicht nur in philosophischen Texten, son-
dern auch in Texten moderner Literatur sowie in kiinstlerischen
Selbstzeugnissen auf. SchlieBlich kann Albert auf Nietzsches
Dionysos-Dithyramben verweisen: ,Im Sein liegt ein Ja, Nietz-
sches ,ewiges Ja des Seins’*.

Moralisches Handeln besteht im ,,Vollzug des menschlichen
Jasagens zu dem im Sein liegenden Ja* — und dies in der drei-
fachen Beziehung ,,zum eigenen Selbst, zum Nichsten und zur
Welt“. Gelebte Seinsverbundenheit leistet auf diese Weise ein
mehrfaches. Sie bricht die egoistische Selbstverfangenheit auf, so
daf} sich der Mensch in Weisheit, Tapferkeit und Besonnenheit
von einem Eigenwesen (Buber) zur Person wandeln kann.
Gleichzeitig befreit sie zu einer von Solidaritdt, Verantwortungs-
bewuftsein und Toleranz getragenen mitmenschlichen Verbun-
denheit. Und drittens besitzt sie Relevanz fiir eine ,Umweltethik’:
Sie befreit von einem anthropozentrischen, von bloBer Zweckra-
tionalitédt bestimmten Weltverhiltnis, indem sie zur Anerkennung
eines den Dingen aufgrund der Seinsteilhabe zukommenden Ei-
genwerts befdhigt.

In der ,Utopie der Moral’ steht zu lesen: ,,So ist die affirmative
Haltung zum Sein und die darin liegende und dem Menschen
iibertragene Verantwortung der eigentliche und existentiell be-
deutsame Grund allen Denkens und Handelns“. Wie vielleicht
kaum ein anderer zeigt dieser Satz, wie sehr Alberts Philosophie-
ren von der Seinserfahrung in Atem gehalten wird. Den Weg
dahin und die weiteren Schritte zu einer bewulten, seinsgegriin-

12

https://dol.org/10.5771/9783495888712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deten Welthaltung versucht das im folgenden aufgezeichnete
philosophische Gesprich einsichtig zu machen.

Giinther Péltner

https://dol.org/10.5771/9783495883712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/0.5771/9783495093712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41.



https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

