
Vorwort

Mystik und Philosophie - unter diesem Titel beschreibt Karl 
Albert selbst Weg und Ziel seines Philosophierens. Dabei steht 
das ,und’ nicht für eine äußerliche Zusammenstellung, sondern 
für eine Wesensverwandtschaft, deren Entdeckung nach Alberts 
eigenem Bekenntnis zu einem Schlüsselerlebnis seiner denke­
rischen Entwicklung geworden ist - eine Verwandtschaft, die 
sich nicht bloß auf die abendländische Mystik erstreckt, sondern 
auch die mystischen Traditionen des indischen und chinesischen 
Denkens umfaßt. Es ist der religiöse Ursprung der Philosophie, 
der sein Denken in Atem hält, und dem er in vielfachen Unter­
suchungen in der Überzeugung nachspürt, daß es nach wie vor 
Aufgabe der Philosophie ist, dem Menschen eine Wegweisung 
für eine sinnvolle Lebensgestaltung zu geben. Es ist nicht zu viel 
behauptet, daß das Lebenswerk Alberts der Einsicht Meister 
Eckharts verpflichtet ist, ein Lebemeister sei mehr wert als tau­
send Lesemeister. Für Albert ist Philosophie nicht nur eine Sache 
des Denkens, sondern auch des Lebens. SOPHOS - das ist je­
mand, der sich auf das ,„Leben-Können’ eines geistigen Lebens“ 
versteht. Nicht umsonst trägt eines seiner Bücher, das mit E. Jain 
verfaßte, den Titel: »Philosophie als Form des Lebens’.

Philosophie und Religion sind wesensverwandt, weil sie beide 
in der Seinserfahrung (der ontologischen Erfahrung) gründen. Für 
gewöhnlich bildet die ontologische Erfahrung den unthematisch 
bleibenden Hintergrund der auf die Vielfalt des Seienden gerich­
teten Erfahrungen. Das schließt nicht aus, daß das sonst nur un­
ausdrücklich mit-erfahrene Sein zur Ausdrücklichkeit gelangt, 
und es so zur Seinserfahrung im engeren Wortsinn kommt. Albert 
verweist auf Erfahrungen wie die des Einsseins des Erfahrenden 
mit dem Erfahrenen, auf das Gefühl der Aufgehobenheit oder der 

7

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbundenheit mit allem Seienden im Sein - Erfahrungen, die 
weder einem spezifischen religiösen Glauben noch rationalem Er­
kennen, sondern der Seinsverbundenheit des menschlichen Be­
wußtseins entspringen. Die Rede von einer Erfahrung des Seins 
möchte die existentielle Relevanz menschlicher Seinsverbunden­
heit unterstreichen.

Albert erblickt in der Seinserfahrung eine vor allen kulturellen 
Differenzierungen liegende, weil sie überhaupt erst ermöglichen­
de Erfahrung religiösen Charakters (intuitio mystica), die zwar in 
ihre kulturspezifischen Ausprägungen eingeht, sie als deren Er­
möglichung jedoch überschreitet und in diesem Sinn ein überge­
schichtliches und überkulturelles Fundament interkultureller Ver­
ständigung sowohl theoretischer wie praktischer Natur bildet. 
Solange Sein noch als Gegenüber eines Ichbewußtseins verstan­
den wird, kann von einer Seinserfahrung noch keine Rede sein. 
Sein als Sein ist erst dort erfahren, wo es zu einer Erfahrung rei­
ner Gegenwart und lauterer Einheit und damit zu einer „Erfah­
rung der Gegenwart des Ich im Sein“ gekommen ist. Wo versucht 
wird, das solcherart Erfahrene im Medium des Begriffs aufzu­
schließen, haben wir es mit einer „Weise philosophischer My­
stik“ zu tun. Die Philosophie ist freilich nur eine Weise, sich auf 
die Seinserfahrung einzulassen, die Kunst in der Vielfalt ihrer 
Gattungen eine andere, wie Alberts ,Philosophie der Kunst’ auf 
eindrucksvolle Weise zeigt.

Im Hinblick auf den religiösen Charakter der Seinserfahrung 
kann von „philosophischer Religion“, von „Philosophie als Re­
ligion der Erfahrung des Seins“ oder von Philosophie als einer 
„Weise der Religion“ gesprochen werden. Mit ,Religion’ ist ein 
allgemein-menschlicher Grundzug, d.i. die jedem entwickelten 
menschlichen Bewußtsein präreflexiv zugrunde liegende „Reli­
giosität“ in Gestalt der Seinsbindung gemeint. Dabei greift Albert 
auf die „zwar etymologisch wohl unzutreffende, jedoch phäno­

8

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menologisch durchaus einleuchtende Deutung der Religion als 
,Wiederanbindung’ (re-ligio)“ zurück. Zwar haben sich Philoso­
phie und Religion selbständig entwickelt, aber nicht voneinander 
getrennt. In ihrem Kem, der Erfahrung des Seins, ist die Philoso­
phie immer mit der Religion verbunden geblieben - wobei sich 
Albert bewußt ist, daß das für eine von außerphilosophischen 
oder philosophiefemen Mächten wie Politik, Wirtschaft und Wis­
senschaft bestimmte Philosophie allerdings nicht mehr zutrifft.

Philosophie als Form des Lebens bedeutet eine bestimmte Hal­
tung zum Sein. Dieser Gedanke versteht sich als eine Wiederan­
eignung eines bereits in der griechischen Antike und dann auch in 
der Folgezeit sich findenden Philosophieverständnisses. Wie Al­
bert in seinen Interpretationen des platonischen Höhlengleichnis­
ses aufzeigt, erfolgt die Einübung in die philosophische Grund­
haltung in jener Aufstiegsbewegung, die bei dem ankommt, wo­
bei wir immer schon sind, ohne es ausdrücklich zu wissen. Die 
intuitio mystica - das Innesein des Seins - ist nicht nur Anfang, 
sondern auch - wie Albert mit Nietzsche formuliert - „eigentli­
cher Zweck alles Philosophierens“. In diesem Zusammenhang ist 
an zwei Formen von Philosophie zu erinnern, an eine ateleologi- 
sche und eine teleologische. Das ateleologische Philosophieren 
konzentriert sich auf die „sozio-politischen Verhältnisse“ und 
versteht sich als „Reflexion aktueller und das reale Leben betref­
fender Probleme“. Ateleologisches Philosophieren ist ständiges, 
nie zur Ruhe kommendes Fragen. Demgegenüber geht es im te­
leologischen Philosophieren um die Entdeckung von etwas, „was 
die Vielheit an Bedeutung übertrifft“. Zwar kennt auch das te­
leologische Philosophieren die begriffliche Reflexion, diese über­
schreitet sich aber in eine überbegriffliche Erfahrung von fun­
damentaler Lebensbedeutung, die sich nicht bloß in Lebensweis­
heit im Sinne der Gestaltung des äußeren Lebens, sondern viel­

9

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr in einer „Entfaltung des inneren, geistigen Lebens“ aus­
wirkt.

Die Möglichkeit, den eigentlichen Zweck alles Philosophie­
rens’ zu erreichen, hängt davon ab, wie die das Philosophieren in 
Gang bringende Anfangserfahrung des Staunens gedeutet wird. 
Hier ist auf Alberts Analysen des THAUMAZEIN zu verweisen, 
das ja sowohl für Platon als auch für Aristoteles den Anfang des 
Philosophierens bildet. Beide Philosophen meinen nicht den hi­
storischen, sondern den sachlichen Anfang. So gesehen gilt das 
auch für unsere Gegenwart. Über der Gemeinsamkeit darf jedoch 
nicht der Unterschied übersehen werden. Aristoteles interpretiert 
das Staunen als Nichtwissen um die Gründe. Nach ihm haben die 
Menschen philosophiert, um der Unwissenheit zu entgehen. Wer 
um die Gründe von etwas Bescheid weiß, der staunt nicht mehr, 
weil er im Besitz von Wissen ist. So gesehen besteht das Philo­
sophieren in der Überwindung des Staunens: Wer philosophiert, 
fangt zwar mit dem Staunen an, ist ihm jedoch entkommen, wenn 
er um die Gründe weiß. Anders Platon. Für ihn fängt das Philo­
sophieren zwar ebenfalls mit dem Staunen an, aber sein Bewe­
gungssinn besteht nicht darin, dem Staunen zu entkommen, son­
dern darin, tiefer in es hineinzukommen. Das Staunen durch­
herrscht und durchstimmt das Philosophieren, ist sein Anfang 
und Ende. Albert verweist auf das Symposion, wo es heißt, der 
am Ziel des Aufstiegs Angelangte würde ein wesenhaft staunen­
erregend Schönes erschauen. Der staunenden „philosophischen 
Letzterkenntnis“ enthüllt sich „das Sein in seiner Rätselhaftig­
keit“, der mit keiner Warumfrage mehr beizukommen ist. Wenn­
gleich es fraglich bleiben muß, dieses staunende Innesein als 
mystische Erfahrung zu bezeichnen, so wird man es doch als „der 
Mystik benachbart“ ansehen und von philosophischer Mystik 
sprechen dürfen.

10

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Albert erachtet die platonische Metaphysik aus zwei Gründen 
für richtungsweisend. Zum einen, weil sie mit dem Staunen nicht 
nur anhebt, sondern sich in ihm auch vollendet. Zum anderen, 
weil die staunende Letzterkenntnis die PERIAGOGE, die Um­
wendung des Erkenntnisblicks, die eine Umkehr des ganzen Men­
schen ist, zur Voraussetzung hat. Erst wo diese beiden Momente 
zusammenkommen, ist jene Gestalt der Metaphysik erreicht, die 
im „Mittelpunkt eines Systems philosophischer Mystik“ stehen 
kann. Den Entwurf zu solch einem System (im Sinne der inneren 
Zusammengehörigkeit der sog. philosophischen Disziplinen) hat 
Albert in seiner ,Einführung in die philosophische Mystik’ vor­
gelegt, die als komprimierte und gleichzeitig luzide Zusammen­
fassung seines denkerischen Anliegens zu werten ist. Von der 
PERIAGOGE her wird erst die zentrale Rolle verständlich, die 
Albert der ontologischen Erfahrung zuschreibt - „Instanz für 
einen überzeugenden und im konkreten Dasein anwendbaren 
Lebensentwurf1 zu sein und damit „wahre Menschlichkeit“ fun­
dieren zu können. Soll Philosophie zur Lebensform werden, 
braucht es eine mystische, metaphysisch, d.i. in Seinserfahrung 
fundierte Ethik. Albert hat diesen Gedanken in seinem mit E. Jain 
verfaßten Buch ,Die Utopie der Moral’ ausführlich dargelegt.

Eine kulturübergreifende Ethik darf Universalismus weder als 
Konformismus noch Uniformismus mißverstehen und sich nicht 
den Extremen des Individualismus und Kollektivismus verschrei­
ben. Wenn sie ihre Aufgabe erfüllen soll, muß sie sich auf ein 
kulturübergreifendes, allgemein-menschliches Fundament grün­
den. Sie muß eine Ethik der Seinsteilhabe oder „Seinsgemein- 
schafit“ sein - ist doch die Seinserfahrung „grundsätzlich jeder­
mann zugänglich“. Die volle Tragweite dieses Gedankens er­
schließt sich allerdings erst, wenn die Seinserfahrung als Erfah­
rung emstgenommen wird. Sein wird nämlich nicht als bedeu­
tungsleere Faktizität, sondern „als etwas Gutes, als etwas zu Be­

ll

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jahendes“ erfahren. Sein besitzt einen „evokativen Charakter“. 
Albert unterscheidet an der Seinserfahrung die Aspekte des Stau­
nens, der Gegenwart, der Bewußtheit, Erstrebtheit und Schönheit 
und versteht diese Momente als „moderne philosophiegeschicht­
liche Entsprechungen“ zur sog. Transzendentalienlehre. Dabei 
spürt er diese Aspekte nicht nur in philosophischen Texten, son­
dern auch in Texten moderner Literatur sowie in künstlerischen 
Selbstzeugnissen auf. Schließlich kann Albert auf Nietzsches 
Dionysos-Dithyramben verweisen: „Im Sein liegt ein Ja, Nietz­
sches ,ewiges Ja des Seins’“.

Moralisches Handeln besteht im „Vollzug des menschlichen 
Jasagens zu dem im Sein liegenden Ja“ - und dies in der drei­
fachen Beziehung „zum eigenen Selbst, zum Nächsten und zur 
Welt“. Gelebte Seinsverbundenheit leistet auf diese Weise ein 
mehrfaches. Sie bricht die egoistische Selbstverfangenheit auf, so 
daß sich der Mensch in Weisheit, Tapferkeit und Besonnenheit 
von einem Eigenwesen (Buber) zur Person wandeln kann. 
Gleichzeitig befreit sie zu einer von Solidarität, Verantwortungs­
bewußtsein und Toleranz getragenen mitmenschlichen Verbun­
denheit. Und drittens besitzt sie Relevanz für eine ,Umweltethik’: 
Sie befreit von einem anthropozentrischen, von bloßer Zweckra­
tionalität bestimmten Weltverhältnis, indem sie zur Anerkennung 
eines den Dingen aufgrund der Seinsteilhabe zukommenden Ei­
genwerts befähigt.

In der ,Utopie der Moral’ steht zu lesen: „So ist die affirmative 
Haltung zum Sein und die darin liegende und dem Menschen 
übertragene Verantwortung der eigentliche und existentiell be­
deutsame Grund allen Denkens und Handelns“. Wie vielleicht 
kaum ein anderer zeigt dieser Satz, wie sehr Alberts Philosophie­
ren von der Seinserfahrung in Atem gehalten wird. Den Weg 
dahin und die weiteren Schritte zu einer bewußten, seinsgegrün­

12

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deten Welthaltung versucht das im folgenden aufgezeichnete 
philosophische Gespräch einsichtig zu machen.

Günther Pöltner

13

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993712-7 - am 21.01.2026, 07:50:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993712-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

