
690

PVS-Literatur

BESPRECHUNGEN

Politische Theorie und Ideengeschichte

Benhabib, Seyla. Dignity in Adversity. 
Human Rights in Troubled Times. 
Cambridge. Polity Press 2011. 
298 Seiten.  24,95 $.

In diesem Band versammelt Seyla Ben-
habib neun (bereits publizierte, aber 
leicht überarbeitete) Aufsätze aus den 
Jahren 2006 bis 2010, die sich gemein-
sam als kosmopolitische und demokra-
tische Theorie der Menschenrechte le-
sen lassen. Ausgehend von der Diagno-
se, dass das kosmopolitische Men-
schenrechtsideal aus unterschiedlichen 
Richtungen Kritik ausgesetzt ist – in 
der politischen Theorie zweifeln kom-
munitaristische und dekonstruktivisti-
sche Ansätze an den Prämissen des 
Projekts, während der „War on Ter-
ror“ oder die Folterskandale in Guan-
tánamo beispielhaft für gegenläufi ge 
empirische Tendenzen stehen –, argu-
mentiert Benhabib für einen „cosmo-
politanism without illusions“ (1). Die-
sen aufgeklärten Kosmopolitismus be-
schreibt sie in der Einleitung als ein 
kritisches Ideal, das die Widersprüche 
zwischen universellen und partikularen 
Ansprüchen, die dem Begriff des Kos-
mopolitismus innewohnen, insofern 
positiv wendet, als universelle Men-
schenrechte nur über demokratische 
Aneignungsprozesse in spezifi schen 
Kontexten rechtlich institutionalisiert 
werden können. 
Die ersten beiden Aufsätze sowie das 
Schlusskapitel behandeln die totalitä-
ren und dystopischen Erfahrungen des 
20. Jahrhunderts, die den tragischen 

Ursprung heutiger Vorstellungen von 
Kosmopolitismus bilden und deren 
normativer Begründung und theoreti-
scher Explikation die übrigen Kapitel 
dienen. Benhabibs Überlegungen neh-
men ihren Ausgang von der Verbin-
dung, die sie zwischen aktuellen Ten-
denzen der Islamophobie in Europa 
und dem Antisemitismus des vergange-
nen Jahrhunderts zieht. Ihre Hypothese 
ist, dass sich heute abermals die Intole-
ranz und Exklusivität der europäischen 
Aufklärung abzeichnen (17). Vor die-
sem Hintergrund erörtert sie die jewei-
ligen Thesen Horkheimers, Adornos 
und Arendts zu den Ursachen und 
Grundlagen des Antisemitismus (Kapi-
tel 2). Mit Ralph Lemkin wählt Benha-
bib im dritten Kapitel den weitestge-
hend unbekannten Vater der Genozid-
konvention und Zeitgenossen Arendts 
als deren theoretischen Gegenspieler 
und zeigt auf, inwiefern Arendts Plura-
litätskonzept eine ontologische Be-
gründung für Lemkins Defi nition von 
Völkermord bietet. Im letzten Aufsatz 
des Buchs stellt sie Blochs Verdienst 
der Rehabilitierung des Utopiebegriffs 
heraus und zeigt, dass es auch heute 
konkreter Utopien bedarf.
Die Entwicklung ihrer realistisch-utopi-
schen kosmopolitischen Theorie be-
ginnt Benhabib im vierten Kapitel mit 
einer diskurstheoretischen Begründung 
der Menschenrechte. Die Grundlage 
bildet eine weite Interpretation des 
„Rechts, Rechte zu haben“, das sie als 
Anspruch jedes Menschen auf kommu-
nikative Freiheit, im Sinne von Forsts 
„Recht auf Rechtfertigung“, versteht 
(62). Ihr zentrales Anliegen ist es, so-
wohl die Begründung als auch den In-
halt von Menschenrechten robuster zu 
gestalten, als es in vielen minimalisti-
schen Ansätzen der Fall ist. Menschen-
rechte sind Benhabib zufolge „moral 

PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 690-733

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:32:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690


691

Politische Theorie und Ideengeschichte | Besprechungen

principles that protect the exercise of 
your communicative freedom and that 
require embodiment in legal form“(68). 
Aus dieser moralischen und rechtlichen 
Zweidimensionalität der Menschen-
rechte entsteht die Dynamik, die Ben-
habib im für ihren Ansatz zentralen 
Konzept der demokratischen Iteratio-
nen einzufangen versucht. Damit be-
zeichnet sie in demokratischen Instituti-
onen und Öffentlichkeiten stattfi nden-
de Debatten und Lernprozesse, in de-
nen über universelle Normen verhan-
delt und gestritten wird, wodurch diese 
ihre Bedeutung verändern und an spezi-
fi sche Kontexte angepasst werden kön-
nen. Die Defi nition demokratischer Ite-
ration wird allerdings nicht im gesam-
ten Buch konsistent durchgehalten. So 
spricht Benhabib einerseits davon, dass 
demokratische Iterationen Prozesse 
„between justifi cation and legitima-
tion“ (152) seien, während sie an ande-
rer Stelle betont, es handle sich um 
„processes of legitimation not of justifi -
cation” (246, Fn. 44). 
Die empirischen Bedingungen, die zu-
nehmend globale demokratische Itera-
tionen ermöglichen, stehen auch am 
Anfang normativ problematischer Ent-
wicklungen, wie dem Interventionis-
mus westlicher Staaten oder der Erosi-
on staatlicher Souveränität. Im fünften 
Kapitel beantwortet Benhabib zu-
nächst die Frage nach einem Men-
schenrecht auf Demokratie positiv, 
wendet sich jedoch dezidiert gegen da-
raus ableitbare Rechtfertigungen krie-
gerischer Interventionen (89). Die 
 Krise der Souveränität macht sie an 
Phänomenen der Deterritorialisierung 
durch transnationale Migration, der 
Ausweitung des globalen Kapitalismus 
und der Verbreitung nicht-staatlichen 
Rechts fest und stellt deren negative 
Implikationen für die Anwendbarkeit 

klassischer Volkssouveränitätskonzepte 
heraus (Kapitel 6). Ihr Lösungsansatz 
besteht in der Skizzierung eines welt-
weiten republikanischen Föderalismus, 
basierend auf globalen demokratischen 
Iterationen, deren theoretisches Funda-
ment und Wirkungsmächtigkeit in den 
Kapiteln 7 bis 9 veranschaulicht wer-
den. Dabei setzt sie insbesondere auf 
die jurisgenerative Kraft des Rechts, 
das heißt auf dessen Potential, neue Be-
deutungshorizonte zu eröffnen und so 
lokalen Akteuren produktive Begriffe 
zur Unterstützung ihrer sozialen Bewe-
gungen an die Hand zu geben (Kapitel 
7). Im achten Kapitel setzt sich Benha-
bib mit unterschiedlichen Kritikpunk-
ten an ihrer in „Die Rechte der Ande-
ren“ vorgestellten Theorie der Zugehö-
rigkeit auseinander. Besonders interes-
sant ist der neu hinzugekommene Teil, 
in dem sie die Hauptlinien der aktuel-
len demokratietheoretischen Diskussi-
on über das boundary-Problem nach-
zeichnet und ihre Position untermauert 
und schärft (156ff.). Mit der Kopftuch-
debatte in Frankreich, Deutschland 
und der Türkei analysiert Benhabib 
exemplarische Prozesse demokrati-
scher Iterationen im Spannungsfeld 
von Säkularisierung und Fundamenta-
lismus (Kapitel 9).
Nicht nur die Bandbreite der Themen, 
die Benhabib in diesem Werk abdeckt, 
ist beeindruckend, sondern vor allem, 
wie virtuos sie sich von unterschied-
lichsten theoretischen Ansätzen von 
Negri über Teubner bis Nussbaum ab-
grenzt. Sie bleibt der Diskurstheorie 
treu, die sie in neue sozialwissenschaft-
liche Erkenntnisse einbettet und um 
konzeptuelle Neuerungen bereichert. 
Anders als es der Titel vermuten lässt, 
spielt der Begriff der Menschenwürde 
allerdings nur eine untergeordnete Rol-
le. Auch wenn das Buch für diejenigen, 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:32:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690


692 PVS, 53. Jg., 4/2012

PVS-Literatur

die mit Benhabibs Arbeiten vertraut 
sind, nur wenige neue Gedanken be-
reithält, wird hier die interne Kohärenz 
ihrer Überlegungen als aufeinander 
aufbauende Teile einer komplexen 
Menschenrechtstheorie deutlich.

Svenja Ahlhaus

Gaus, Gerald. The Order of Public 
Reason: A Theory of Freedom and 
Morality in a Diverse and Bounded 
World.  Cambridge University Press 
2011. 642 Seiten. 79,25 $.

Gerald Gaus, renommierter US-ameri-
kanischer Philosoph, hat ein heraus-
ragendes Buch vorgelegt. Es ist einer-
seits ein Beitrag zu einer liberalen 
 Theorie öffentlicher Vernunft. Ande-
rerseits unterscheidet es sich grundle-
gend von anderen Beiträgen, indem es 
auf eine umfangreiche Literatur unter 
anderem in den Bereichen der Spielthe-
orie, Psychologie sowie der biologische 
und kulturelle Evolution zurückgreift. 
Das Buch ist deshalb nicht immer 
leicht zu lesen und auch nicht leicht zu-
sammenzufassen.
Gaus hat folgenden Ausgangspunkt: 
Liberale Theorie basiert auf der An-
nahme freier und gleicher Personen in 
dem Sinne, dass niemand eine Art na-
türliche moralische Autorität gegen-
über einem anderen besitzt. Diese An-
nahme steht aber in einem Spannungs-
verhältnis zur grundlegenden Praxis 
gesellschaftlicher Moral (social morali-
ty). Damit meint Gaus das existierende 
System gesellschaftlicher Normen und 
Regeln, innerhalb dessen eine Person 
gegenüber einer anderen bestimmte 
Handlungen oder Unterlassungen ein-
fordern kann. Er stellt deshalb zwei 
Fragen: (1) Warum brauchen wir diese 
einschränkende Praxis? (2) Kann diese 

Praxis mit unserem Status als freie und 
gleiche Personen in Einklang gebracht 
werden? Die erste Frage ist für Gaus 
wichtiger als für viele andere Theore-
tiker öffentlicher Vernunft. Seinem 
Lehrer Kurt Baier folgend, sind für 
Gaus Moral und Gerechtigkeit nicht 
nur wünschenswerte Dinge, von denen 
man nicht genug bekommen kann. Die 
realweltliche Praxis moralischer Forde-
rungen und Verurteilungen sei häufi g 
auch abstoßend. Gaus will deshalb im 
ersten Teil des Buches verstehen, war-
um wir diese Praxis überhaupt brau-
chen. Gaus folgt dabei zum Teil der 
Rational Choice-Tradition. Menschen 
sind häufi g mit mixed motive-Situatio-
nen konfrontiert, in denen alle von der 
Kooperation profi tieren, aber auch alle 
der Versuchung ausgesetzt sind, ihren 
Beitrag zur Kooperation zu verwei-
gern. Internalisierte moralische Regeln 
können dieses Problem lösen. Gaus wi-
derspricht aber Rational Choice-Theo-
retikern wie David Gauthier, die davon 
ausgehen, dass wir die moralische Pra-
xis deshalb aus rationalem Eigeninter-
esse akzeptieren können. Denn wir 
brauchen die Verpfl ichtung gegenüber 
gesellschaftlicher Moral genau in den 
Situationen, in denen wir der Versu-
chung des Betrügens ausgesetzt sind, 
weil wir nicht glauben, dass die beste-
henden Regeln unseren Interessen die-
nen. Gaus‘ Erklärung stellt daher nicht 
auf egoistischer Rationalität ab, son-
dern auf biologische und kulturelle 
Evolution: Menschliche Kooperation 
setzt die Entwicklung unserer Fähig-
keiten voraus, moralischen Regeln zu-
mindest zum Teil um ihrer selbst willen 
zu folgen, und die Nichtbefolgung die-
ser Regeln durch Andere herauszufi n-
den und zu bestrafen. Kurz: Erfolgrei-
che menschliche Kooperation macht 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 15:32:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-690

