Alfred Schafer

Das geteilte
kulturelle Erbe

|dentitatspolitische Diskurse und
padagogische Einsatze in Ladakh

a 2028, 17:47:10. hittps://www.Inllbra.comjde/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alfred Schifer
Das geteilte kulturelle Erbe

19.01.2028, 17:47:10.



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2028, 17:47:10.



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alfred Schafer

Das geteilte
kulturelle Erbe

Identitatspolitische Diskurse und
padagogische Einsitze in Ladakh

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2019
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2019
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-182-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort

Einleitung

1. Das kulturelle Erbe: Zur Hervorbringung
identitatspolitischer Auseinandersetzungen

I.1
I.2

1.3

Kulturelles Erbe: Zwischen Kontingenz und Sch1cksal .

Das kulturelle Erbe:
Die ungewollte Relativierung des Eigenen . ..
Kulturelles Erbe: Identititspolitische Vergewisserungen .

2. Identitatspolitik und padagogische Artikulation

2.1

2.2

Das Padagogische als Medium identitéitspolitischer
Auseinandersetzungen .
Identititspolitische Einsitze: Elne Annaherung an
die Reprisentation des kulturellen Erbes

3. Zwischen kultureller Identitit und religioser Segregation .

3.1

3.3

3.4

Die partikulare Reprisentation des Ganzen:

Der Hegemonieanspruch der LBA . .
3.1.1 Die Vermessung des identititspolitischen Raums .
3.1.2 Die Fallstricke einer religiosen Segregation .

3.1.3 Spiritualitdt und soziale Ordnung .

Die Integration des Ausgeschlossenen:

Zur muslimischen Akzeptanz der religiosen Segregation .

3.2.1 Religiose Segregation und gemeinsame Kultur .
3.2.2 Die muslimische Arbeit am gemeinsamen Wohl
3.2.3 Die Zuriickweisung des religiosen Extremismus .
Religionsgemeinschaften und politische Reprasentation.
3.3.1 Religiése Minderheiten:
Die Verdopplung der politischen Reprisentation
3.3.2 Politik — Kultur — Religion .
Zentrifugale Tendenzen: Religiose und pohtlsche
Relativierungen einer einheitlichen Kultur Ladakhs .
3.4.1 Eine Auseinandersetzung um die kulturelle
Bedeutung der Religion
3.4.2 Jenseits der kulturellen Gemeinsambkeit:
Die Politisierung religioser Konflikte .

19.01.2028, 17:47:10. [—

13
28
29

35
42

50
52

57
69

73

74
82

86

94
96
I0T1
105
109

II0
116

I21
I22

126


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Selektive Bedeutungsverschiebungen im Zu-Bewahrenden .

4.1

4.2
4.3

4-4

4.5

>Living Heritage« — zwischen Imagination
und Wirklichkeit
Okologie: Das Ziel einer bewahrenden Entw1ck1ung
Zwischen Tradition und Empowerment:
Frauenorganisationen in Ladakh
4.3.1 >Die Women’s Alliance of Ladakh« (WAL):
Traditionelles Wissen als Ressource
4.3.2 >Ladakh Women’s Centre« (LWC):
Die Nutzung gewahrter Freiriume
4.3.3 Eine Selbsthilfegruppe in Basgo:
Die veranderte Stellung der Frau

>Himalayan Culture and Heritage Foundat10n< (HCHF):

Initiativen gegen den dramatischen Verfall des
kulturellen Erbes .

Bewahrung als kreative Veranderung

Die >Ladakh Arts and Media Organisation< (LAMO)
und Jigmat Couture .

5. Versuche einer schulischen Vermittlung der
kulturellen Identitat

§.I

5.2

53

SECMOL: Die Probleme der Vermlttlung

einer alternativen Lebensform .

Die Druk Padma Karpo School: Die Orlentlerung
an einer buddhistischen Identitit Ladakhs.

Die Imamiya School: Die Bewahrung einer
schiitischen Tradition Ladakhs .

6. Teilungen des geteilten Erbes .

Literatur

19.01.2028, 17:47:10. [—

134
147

158
159
165

177

182

191

200
203
211
221
233

245


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die Vergangenheit, die Tradition oder das kulturelle Erbe bilden keine
einfachen Gegebenheiten. Was darunter zu verstehen ist, ergibt sich im-
mer erst aus einer Interpretation, die sich in einer jeweiligen Gegenwart
zur Vergangenheit in ein Verhiltnis setzt — zu dem, was sie als Vergangen-
heit konzipiert. Diese allgemeine Aussage gilt auch fiir jene vermeintlich
sgeschichtslosen Zeiten, in denen man die Tradition als Autorisierungs-
und Legitimationsgrund fir die gegenwartigen Probleme aufrief. Wer
sich angesichts gegenwairtiger Probleme und Unsicherheiten auf >die«
Tradition beruft, um hier eine Entscheidungsgrundlage zu finden, kann
dies nur tun, indem er sich zur Tradition in ein Verhaltnis setzt, das fir
sich nur behaupten kann, mit der interpretierten Tradition in Uberein-
stimmung zu stehen. Eine solche Berufung auf die Autoritit der Tradi-
tion mag sich dabei dartiber absichern, dass nur eine bestimmte Perso-
nengruppe autorisiert ist, die Tradition zu interpretieren: Das verhindert
einen immer moglichen Streit dariiber, was mit Blick auf die Tradition
fur gegenwartige Entscheidungen und Problemlésungen wesentlich ist.

Nun hat die Ethnologie immer wieder darauf hingewiesen, dass auch
in so genannten >traditionellen Gesellschaften«< die Autorisierung einer
bestimmten Personengruppe, die als kompetent fur die verbindliche Aus-
legung der Tradition gilt, nicht bedeutet, dass nicht doch tber die je-
weilige Interpretation gestritten werden konnte. Allerdings gilt auch fiir
solche Auseinandersetzungen noch, dass sich konfligierende Perspekti-
ven nur tiber die von ihnen interpretierte Tradition legitimieren konnen.
Anders gesagt: Der mogliche Streit um die verbindliche Auslegung der
Tradition findet seine Grenze und Rahmung darin, dass die gegenwir-
tige Problemlage als Grund fiir die Vergewisserung der Tradition nicht
so verstanden werden kann, als ob sie diese Tradition als solche in Fra-
ge stellen konnte. Auch im Streitfall bildet die Gegenwart also kein Kri-
terium, die Verbindlichkeit der unterschiedlich interpretierten Tradition
in Frage zu stellen. Eine im Lichte der Tradition verstandene Gegenwart
hat demnach kein eigenes Gewicht.

Eben dies dndert sich mit jener Offnung der Zukunft, die meist mit
Entwicklungen im 18. Jahrhundert in Verbindung gebracht wird.* Die
Offenheit der Zukunft erméglicht die Perspektive auf eine Entwicklung

1 Reinhart Koselleck (1979) spricht von einer >Sattelzeit, die er auf die letz-
ten Jahrzehnte des 18. und die ersten des 19. Jahrhunderts datiert. In dieser
Zeit findet seiner Auffassung nach die Offnung eines (zukiinftigen) Erwar-
tungshorizonts statt, der die Autoritit des (vergangenen) Erfahrungsraums
sprengt und damit der Gegenwart ihren herausgehobenen und zugleich pro-
blematischen Stellenwert zuweist.

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

und Veranderung, die mit der (wie auch immer interpretierten) Traditi-
on bricht. Die Moglichkeit einer anderen und vielleicht besseren Zukunft
bildet nun zunehmend ein Kriterium, das neben die Autorisierung iiber
die Tradition tritt — und diese zunehmend ablost. Die Riickversicherung
uber eine autorisierte Interpretation der Vergangenheit wird zunehmend
ersetzt durch die Versprechungen einer besseren Zukunft. Aufgespannt
zwischen diesen beiden Bezugspunkten gewinnt die Gegenwart einen
zunehmend eigenstindigen und zugleich prekaren Status. Thr fillt nun
das ganze Gewicht der Vergangenheitsversicherung und Moglichkeits-
begriindung zu — ohne dass es hier noch eine Perspektive geben konn-
te, einen festen Standpunkt zu gewinnen. Zunehmend geraten Begriin-
dungsperspektiven, gleichgiiltig ob sie sich an einer Interpretation der
Tradition, die nun erst eigentlich zur Vergangenheit geworden ist, oder
an einer Zukunft orientieren, tiber die man nur begrenzt etwas wissen
kann, in Rechtfertigungsprobleme. Diese Rechtfertigungsprobleme ha-
ben dabei eine doppelte Dimension. Sie beziehen sich zum einen auf die
Begrindung der jeweiligen Perspektive selbst. Wer sich auf eine vergan-
gene Tradition oder eine mogliche Zukunft bezieht, muss ausweisen, dass
diese Perspektive iiberhaupt den behaupteten Sachverhalt trifft. Diese Be-
grundung ist notwendig, da auch andere Perspektiven vertretbar erschei-
nen. Zum zweiten muss dariiber hinaus die Bedeutsamkeit der jeweiligen
Perspektive fir die Losung aktueller Problem- und Entscheidungslagen
demonstriert werden. Es muss also gezeigt werden, warum es sinnvoll
und geboten erscheint, der jeweils eigenen Sinnbestimmung zu folgen.
Neben die Frage nach der Legitimitit der jeweiligen Interpretation einer
gegenwirtigen Situation und Problemlage im Spannungsfeld von Vergan-
genheitsversicherung und dem Moglichkeitsversprechen einer besseren
Zukunft tritt also die Begriindung des Anspruchs auf Verbindlichkeit fiir
diese Interpretation. Und zu diesen beiden Dimensionen des Rechtferti-
gungsproblems von Gegenwartsanalysen im Spannungsfeld von Tradi-
tionsorientierung und Zukunftsversprechen tritt noch ein weiterer Ge-
sichtspunkt hinzu, der damit immer schon verbunden ist. Dieser besteht
in dem Verlust einer privilegierten und sozial akzeptierten Instanz, die
mit autoritativer Geltung tiber die definitiv richtige Perspektive entschei-
det. Die Bestimmungsanspriiche gegenwirtiger Problemlagen im Span-
nungsfeld von Traditionsversicherung und Zukunftsversprechen sowie
deren normativer Verbindlichkeitsanspruch befinden sich nun in einem
Konfliktraum, in dem unterschiedliche Perspektiven mit gleichem Gel-
tungsanspruch aufeinander stofSen, ohne dass noch auf eine Instanz zu-
rickgegriffen werden konnte, die iiber objektive und von allen Streitpar-
teien anerkannte Entscheidungskriterien verfiigen wiirde.>

2 Der hier verhandelte Kontext ist ein praktischer oder auch identitatspoliti-
scher: Es geht um Selbstverstindnisse und Verbindlichkeiten, um praktisch

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Wenn man von dieser Konstellation ausgeht, so gewinnen die Versi-
cherung einer Vergangenheit und die Berufung auf die Verbindlichkeit
einer Tradition einen anderen Akzent. Es geht dann nicht mehr nur da-
rum, die Gegenwart im Lichte einer vorgestellten Tradition zu interpre-
tieren, sondern gefordert ist nun, die Berufung auf die Tradition selbst
noch mit Blick auf einen zukiinftigen Moglichkeitsraum zu rechtferti-
gen. Die (wie auch immer interpretierte) Tradition bildet kein selbst-
verstandliches Urteilskriterium mehr, von dem her sich die Gegenwart
interpretieren lasst: Eher wird die Berufung auf sie zu einer blofSen Mog-
lichkeit, deren Gefahr zudem darin besteht, sich andere Moglichkeiten
zu verschlieflen. Eine Berufung auf die Selbstverstandlichkeit einer Ver-
gangenheit hat also nicht mehr nur mit dem Problem zu tun, dass diese
Vergangenheit im Sinne einer verbindlichen Tradition ganz unterschied-
lich interpretiert werden kann. Hinzu kommt, dass die Berufung auf eine
solche Tradition im Sinne eines verbindlichen Kriteriums sich gegen die
Offenheit von Moglichkeiten positioniert. Unter modernen Bedingungen
scheint das wiederum selbst kaum vertretbar zu sein, weil damit der am-
bivalente Wert der Gegenwart selbst in Frage gestellt wurde. Man wird
eher davon ausgehen konnen, dass die Berufung auf eine (unterschied-
lich verstandene) Tradition und Vergangenheit allenfalls als eine Strate-
gie zu verstehen ist, die sich im Lichte offener Zukiinfte auf bestimmte
Aspekte der aufgerufenen Tradition bezieht. Die Offenheit der Zukunft
wird also nicht systematisch negiert; zugleich aber verweist man darauf,
dass bestimmte traditionelle Werte, Institutionen oder Praktiken weiter-
hin eine wichtige Rolle spielen sollten.

Zumindest zwei Konsequenzen, die aus dieser Situation folgen, las-
sen sich festhalten: Der Ruckgriff auf >die« Tradition, die Verbindlich-
keit der Vergangenheit, kann nur selektiv erfolgen, wenn die Offenheit
der Zukunft erhalten bleiben soll. Und fur die Verbindlichkeit der so
aufgerufenen Tradition muss angesichts offener Moglichkeiten gewor-
ben werden. Zum ersten Punkt, dem selektiven Ruckgriff auf die Tra-
dition, wird man zwar festhalten mussen, dass dieser Riickgriff auch
in vormodernen Gesellschaften immer selektiv erfolgte: Man erinnerte

wirksame Begriindungen in problematisch erscheinenden Situationen, die
immer Verbindungen zum Selbstverstindnis einer sozialen Gruppe haben.
Dabei wird man davon ausgehen konnen, dass etwa historiographische Un-
tersuchungen, wie sie dann im 19. Jahrhundert entwickelt werden, nicht die
Rolle eines solchen Schiedsrichters tibernehmen konnen. Dies mag einer-
seits daran liegen, dass sich diese selbst aufgrund ihres narrativen Charak-
ters (vgl. Danto, 1974; White, 2008) nur schwer von Literatur und Rhetorik
unterscheiden lassen. Andererseits spielen ihre Ergebnisse (auch wenn man
ihren hermeneutischen Applikationscharakter betont — vgl. Gadamer, 1965)
nur mittelbar eine Rolle fiir praktische und identititspolitische Auseinander-
setzungen, die sich ihrer auf eine immer schon >interessierte Weise< bedienen.

9

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

sich und verwies auf konkrete Regeln, Verhaltensweisen, Rituale oder
soziale Strukturen anlisslich einer konkreten Problemlage. Es gerieten
also immer nur selektive Aspekte der Tradition in den Blick, die als sol-
che eine autorisierte Losung des gegenwirtigen Problems gewahrleisten
sollten. Damit allerdings eine solche Problemlésung durch den Verweis
auf konkrete Aspekte der Tradition akzeptabel erschien, war zugleich
die Geltung und Verbindlichkeit der Tradition als ganzer vorausgesetzt.
Die Selektivitdt des Riickgriffs auf die Tradition erfolgte immer schon
unter der vorausgesetzten Geltung der >ganzen< Tradition, die durch kei-
ne anderen Moglichkeiten in Frage gestellt wurde. Eben dies dndert sich
nun. Der Ruckgriff auf die Tradition im Horizont auch anderer und of-
fener Moglichkeiten erfolgt weiterhin selektiv, aber nun wird deutlich,
dass die Tradition als solche, als ganzheitlicher Lebensentwurf, keine
Moglichkeit mehr bietet, die aktuellen Lebensverhiltnisse zu verstehen
und zu begrunden. Was von wem und warum als Ausdruck der Tradi-
tion aufgerufen wird, was mit Blick auf die Tradition als bedeutsam oder
vernachldssigenswert, als zu bewahren oder zu tiberwinden verstanden
wird, erscheint nun nur noch als Artikulation einer subjektiven Perspek-
tive. Und diese Perspektive kann sich nicht mehr dariiber autorisieren,
dass sie sich selbst als Ausdruck >der«< Tradition versteht, da sie ja nur
selektive Aspekte herausgreift und damit zugleich dokumentiert, dass
sie selbst schon auferhalb der Tradition (in der Gegenwart und damit
zwischen Vergangenheit und offener Zukunft) steht. Die Berufung auf
die Tradition bleibt so grundsétzlich problematisch, weil den selektiven
Zugriffen kein selbstverstindliches Ganzes mehr korrespondiert, das
als solches die Selektivitit entproblematisiert, und weil damit die sub-
jektiv-strategische Qualitit solcher Traditionsanrufungen deutlich wird.

Damit hingt nun der zweite oben erwiahnte Punkt zusammen: die
Notwendigkeit, fur die Bedeutung und Verbindlichkeit des selektiven
Rickgriffs auf die Tradition zu werben. Wenn die Geltung >der< Tradi-
tion nicht mehr einfach unterstellt werden kann, wenn die Selektivitit
und auch Kontingenz des Ruickgriffs auf bestimmte Aspekte dessen, was
nun als Tradition aufgerufen wird, deutlich wird, wenn solche Ruckgrif-
fe von unterschiedlichen Individuen unterschiedlich getitigt und akzen-
tuiert werden, dann stellt sich die Frage, warum gerade diese selektiven
und unterschiedlich akzentuierten Ruckgriffe auf das, was es als Ganzes
nicht mehr gibt: die Tradition, eine Verbindlichkeit haben sollen. Neben
die Frage, ob tiberhaupt und inwiefern der behauptete Riickgriff auf As-
pekte der Tradition etwas mit deren >Wahrheit< zu tun hat, sie also ad-
aquat identifiziert, tritt nun die zweite Frage, warum ein solcher Riick-
griff angesichts der gegenwirtigen Situation eine orientierende oder gar
verbindliche Bedeutsamkeit haben soll. Und es ist diese Stelle, an der
sich praktische Begriindungen mit identititspolitischen kreuzen: Die Zu-
kunft soll dann mit der Bewahrung einer eigenen traditionell-kulturellen

I0

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Identitat kompatibel gemacht werden. Die Berufung auf die Tradition
stellt sich dann als eine vermittelnde dar: Sie versucht, wie man mit Ko-
selleck sagen konnte, die Einheit von traditionellem Erfahrungsraum
und offenem Zukunftshorizont zu denken — und damit deren modernes
Auseinandertreten zu relativieren.

Eben dies ist dann auch der Ort, an dem man die Diskussionen um
die Bewahrung eines kulturellen Erbes ansiedeln kann. Auch diese Dis-
kussionen arbeiten sich an der Frage ab, worin denn das (angesichts of-
fener Moglichkeitsraume) zu bewahrende kulturelle Erbe bestehen soll;
auch sie beschiftigen sich mit der Frage der Selektivitat: Immer geht es
darum, was vom kulturellen Erbe bewahrenswert ist, womit gleichzeitig
das kulturelle Erbe als Ganzheitliches zur Disposition gestellt wird. Auch
hier geht es neben Fragen der Identifikation des Bewahrenswerten, die
von unterschiedlichen Akteuren mit ganz unterschiedlichen Argumen-
ten beantwortet werden, immer um Fragen der Verbindlichkeit. Die In-
Wert-Setzung eines unterschiedlich aufgerufenen und unterschiedlich ak-
zentuierten kulturellen Erbes ist dabei nicht nur eine umstrittene; in ihr
geht es immer auch um Fragen der Verbindlichkeit. Das zu Bewahrende
muss identifiziert und als wertvoll fir alle postuliert werden; und dies
geschieht in einem Raum, in dem durchaus unterschiedliche Meinungen
aufeinandertreffen. Die Einsitze in diesem Diskursraum haben immer ei-
nen partikularen Charakter: Thr Geltungsanspruch aber lebt davon, dass
sie einen doppelten Universalisierungsanspruch erheben. Das jeweils zu
Bewahrende soll reprasentativ fiir >die< Kultur sein und zugleich bean-
sprucht die diesen Anspruch artikulierende Position, im Namen aller zu
sprechen, die diese postulierte Herkunft haben.

Es ist nun dieser doppelte Reprasentationsanspruch, der als solcher
unter modernen Bedingungen nicht einlosbar ist, der die Auseinanderset-
zungen um das kulturelle Erbe, um die Identifikation und Verbindlichkeit
der Tradition angesichts offener Moglichkeitsraume, nicht nur inhaltlich
(identitdtspolitische Vergewisserung), sondern auch formal als >politisch«
zu bestimmen erlaubt. Unter modernen Bedingungen bilden praktische
und identititspolitisch orientierte Riickgriffe auf eine selektiv interpretier-
te Tradition und die Begrundungsversuche ihrer weiterhin bestehenden
Verbindlichkeit Momente einer politischen Rhetorik. Eine solche Rheto-
rik ist und bleibt notwendig selektiv und partikular, aber sie erhebt einen
inhaltlichen wie zugleich verbindlichen Universalititsanspruch. >Politisch«
ist sie dabei nicht zuletzt auch insofern, als sie um die Partikularitit des
eigenen Anspruchs und damit um die Moglichkeit anderer (pluraler) An-
spriiche weifs. Im Falle der Berufung auf die Tradition, wie sie etwa in der
Diskussion um das kulturelle Erbe eine Rolle spielt, ist dieser politische
Charakter dadurch gewihrleistet, dass die jeweiligen Berufungen auf As-
pekte der Tradition immer schon durch die gleichlaufende Offenheit fiir
andere (zukunftsorientierte) Moglichkeiten relativiert werden.

IT

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT

Eine politische Rhetorik, die (unter modernen Bedingungen) als not-
wendig partikulare mit einem doppelten Universalititsanspruch auftritt:
eine richtige Identifikation ihres Gegenstandes zu leisten und dabei im
Namen aller Adressaten zu sprechen, weist dabei — und das macht die
Diskussion um das kulturelle Erbe auch erziehungswissenschaftlich in-
teressant — Parallelen zur padagogischen Rhetorik auf. Auch diese bean-
sprucht fur ihre Situations- und Kontextbestimmungen eine allgemeine
Geltung, obwohl diese immer partikularen Perspektiven geschuldet blei-
ben. Und auch sie fordert fiir ihre Situationsbestimmungen eine Verbind-
lichkeit ein, die sich letztlich darauf griindet, im Namen derer zu spre-
chen, die letztlich nur ihre Adressaten bilden. Beide Anspruche sind und
bleiben — wie in der politisch-demokratischen Rhetorik auch - proble-
matisch: Ob man >wirklich< das Richtige und Wichtige festgestellt hat,
ob diejenigen, fur die man zu sprechen beansprucht, das auch so sehen
oder den Sprecher als Reprisentanten ihrer Winsche akzeptiert haben,
diese Fragen bleiben letztlich theoretisch unbeantwortbar und praktisch
eine blofSe Frage der Wirksamkeit oder Durchsetzung.

Diese Vorbemerkungen mogen geniigen, um den Rahmen abzuste-
cken, innerhalb dessen hier die Bemithungen und Einsitze unterschied-
licher Akteure in Ladakh betrachtet werden, angesichts eines erst vor ei-
nigen Jahrzehnten und nicht zuletzt vor dem Hintergrund des Tourismus
einsetzenden rapiden Modernisierungsprozesses sich auf die Vorteile ei-
ner kulturellen Tradition und Identitdt zu berufen. Es ist das doppelte
Reprisentationsproblem, das Reprisentative der traditionellen Identitét
anzugeben und dies zugleich im Namen >der« Ladakhi zu tun, dessen zu-
gleich politische und padagogische Rhetorik, welches den Rahmen fur
die folgende Analyse der unterschiedlichen diskursiven Einsitze bildet —
einer Analyse, die zugleich die Grenze dieser Einsitze in ihrer Partikula-
ritit und Heterogenitit aufzuweisen versucht.

I2

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Wer von >kulturellem Erbe« spricht, der redet meist von seiner Gefahr-
dung und tritt fiir den Sinn seiner Bewahrung ein. Gefahrdet ist dieses
Erbe, weil es — etwa aufgrund von internen Entwicklungen oder exter-
nen Einflissen — nicht mehr so recht in die Zeit passt. Es scheint unter
den aktuell gegebenen Bedingungen keinen rechten Ort mehr zu geben,
an dem uberlieferte Praktiken, soziale Verhaltnisse und Selbstverstind-
nisse noch Sinn machen wiirden. Eine solche Sichtweise ist funktional.
In ihr wird das Erbe vergessen, weil es keine Funktion mehr hat. In ei-
ner solchen Perspektive spricht zunachst nicht viel fir die Bewahrung
dieses Erbes. Warum soll man etwas bewahren, das fiir das alltdgliche
Leben, dessen Herausforderungen und Sinnbestimmungen, nicht mehr
notwendig zu sein scheint?

In einer ersten Anndherung konnte man vielleicht sagen, dass sich eine
Antwort auf diese Frage ergibt, wenn man die moderne Lebensweise,
die fir den drohenden Verlust verantwortlich ist, selbst zum Heilmittel
macht. Den Stndenfall dieser modernen Lebensweise kann man im Ka-
pitalismus sehen. Die entsprechende Kritik folgt durchaus romantischen
Spuren, die das 19. und das beginnende 20. Jahrhundert bestimmen.*
Danach 16st die kapitalistische Lebensweise tiberkommene soziale Bin-
dungen ebenso auf wie personliche Abhangigkeitsverhiltnisse und Ver-
pflichtungen. Gefordert ist dann ein auf seinen Vorteil bedachtes Indivi-
duum, das seine sozialen Beziehungen rational zu kalkulieren versucht.
Fiir ein solches Individuum sind emotionale Bindungen eher hinderlich:
Es geht um eine letztlich 6konomisch bestimmte Karriereorientierung,
die iiber ein erhohtes Einkommen ein besseres Leben anstrebt. Fir eine
solche Orientierung ist die Konkurrenz um knappe Ressourcen bedeut-
sam. Die Welt und die natiirliche Umgebung bilden dann das blofle Ma-
terial, das einen Wert nur dann erhilt, wenn mit ihm Geld verdient wer-
den kann. Unter diesen Voraussetzungen ist die Verbindlichkeit eines zu
bewahrenden kulturellen Erbes eher hinderlich — es sei denn, dass sich
mit ihm und seiner Inszenierung eben Geld verdienen lasst.

Als 6konomisch sinnvolle Investition erscheint das, was man als
kulturelles Erbe aufbereitet, dann, wenn jemand dafiir zahlt.* Es muss

1 Juliane Spitta (2013) hat die Wirkungsgeschichte der Gemeinschaftsidee der
politischen Romantik und deren politische Konsequenzen bis hin zum deut-
schen Faschismus untersucht (vgl. zu den Implikationen des Gemeinschafts-
konzepts auch Schifer/Thompson 2018).

2 Inder Ethnologie und den Kulturwissenschaften ist das Thema der Kommo-
difizierung von Kultur im Zusammenhang mit touristischen Vermarktungs-
perspektiven seit langem Gegenstand der Betrachtung: vgl. etwa Urry, 1990;

13

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

attraktiv sein, um Kunden anzulocken, die fir die praktisch zuging-
liche Konfrontation mit diesem Erbe Geld zahlen. Als Ware gewinnt
das kulturelle Erbe seinen Reiz, wenn es sich von anderen Angeboten
(auch solchen, in denen ein anderes kulturelles Erbe angeboten wird)
unterscheidet, wenn es eine — im Falle des kulturellen Erbes — Authen-
tizitdt und vormoderne Urspriinglichkeit verspricht, wenn es ein Ge-
genbild der (kapitalistisch strukturierten) Alltagswelt der Konsumen-
ten verspricht. Den Prototyp solcher Konsumenten bilden Touristen,
die die Konfrontation mit dem Fremden und Anderen suchen: Auf ihre
Wiinsche muss das Angebot ausgerichtet werden. Das kulturelle Erbe
erfahrt in entsprechenden Konfigurationen eine doppelte In-Wert-Set-
zung.’ Zum einen erhilt dieses beworbene und vermarktete Erbe einen
okonomischen Wert — einen (wie man mit Marx versucht sein konnte
zu sagen) Tauschwert, der sich in Besucherzahlen und umgesetzten Er-
tragen fur die entsprechende Region errechnen ldasst. Zum anderen er-
halt es fur die Kunden (um in der Diktion zu bleiben) einen Gebrauchs-
wert: Sie haben die Moglichkeit, etwas authentisch Anderes zu erleben
oder zu erfahren.

Auf die Dialektik dieser touristischen In-Wert-Setzung ist in der For-
schung zum Tourismus hiaufig hingewiesen worden. Das Authentische
bildet nur eine Inszenierung fiir die Touristen, die mit der vielleicht noch
vorhandenen Authentizitit nichts oder wenig zu tun hat — oder die es als
solche gar nicht mehr gibt.* Zugleich unterliegt das touristische Geschaft
selbst einer Marktlogik, die den Wert der eigenen Produkte dadurch in
Frage stellt, dass ihr Konsum seine Auflergewohnlichkeit verliert. Wenn
also viele Touristen das entsprechende kulturelle Erbe besuchen, schadet
das nicht nur seinem 6konomischen Wert: Die Pauschalangebote wer-
den billiger. Es verringert zugleich den Gebrauchs- bzw. Erlebniswert

Kirshenblatt-Gimblett, 199 55 Comaroff/Comaroff, 2009. In diesen Diskus-
sionen ist durchaus strittig, ob die Vermarktung der Kultur deren Wert in
den Augen der Einheimischen befestigt oder in Frage stellt. Zu erwihnen
sind an dieser Stelle auch Vermittlungsversuche, die die Einheimischen stir-
ker in den Ethnotourismus integrieren sollen, wobei die Bewahrung ihrer
kulturellen Eigenart und eine faire Bezahlung miteinander in Einklang ge-
bracht werden sollen (vgl. etwa Neudorfer, 2007; Smith, 1989).

3 Die Perspektive, dass die Bestimmung eines kulturellen Erbes Praktiken der
In-Wert-Setzung impliziert, die auf kulturelle Ressourcen zuriickgreifen und
diese transformieren, iibernehme ich von Regina Bendix (vgl. dies. 2013 so-
wie Hemme/Tauschek/Bendix, 2007).

4  MacCannell (1973) geht davon aus, dass Touristen, die an fremden Kultu-
ren interessiert sind, deren Authentizitit suchen. Diese soll wiederum eine
authentische Erfahrung der Besucher ermoglichen. Allerdings gewinnen die-
se Besucher — so MacCannell — eher den Eindruck, dass sie nur einer Insze-
nierung beiwohnen, wihrend die >wahre Kultur«< ihnen verborgen bleibt.

4

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

der Besucher. Thre Zahl zerstort den Wert dessen, wofiir sie zu zahlen
bereit sind.s

In der kapitalistischen Verwertungslogik kann der Ausweg dann nur
heiflen, neue Produkte anzubieten. Gesucht werden Orte, an denen ein
kulturelles Erbe im Sinne einer touristisch attraktiven Fremdheit sich
noch mit Aussicht auf Erfolg inszenieren und verkaufen lasst. Und an
dieser Stelle kann eine Geschichte tiber das zugleich gefahrdete und be-
wahrenswerte kulturelle Erbe Ladakhs einsetzen.® Als Ladakh von der
indischen Regierung 1974 fiir touristische Besucher zuganglich gemacht
wurde, ergab sich eine neue touristische Destination, deren Vermarktung
zunichst aufgrund einer mangelnden touristischen Infrastruktur noch
schwierig war. Zwar gab es eine zu Beginn der 1960er Jahre aus milita-
rischen Grunden eingerichtete VerbindungsstrafSe, die von Kashmir zu-
mindest in den Sommermonaten einen Zugang in das obere Industal er-
moglichte. Militarische Grenzkonflikte mit Pakistan und China, das kurz
vorher das angrenzende Tibet okkupiert hatte, liefSen diese Strafse als mi-
litarischen Nachschubweg sinnvoll erscheinen.”

Als sich die militarische Situation beruhigt hatte und 1974 die StrafSe fiir
den Tourismus geoffnet wurde, gab es im oberen Ladakh keine nennens-
werte touristische Infrastruktur: Es fehlten nicht nur Verbindungsstraflen
in Ladakh, sondern auch Unterkiinfte und Verpflegungsmoglichkeiten.

5 Zur These, dass die Suche der Individualtouristen nach einer authentischen
Fremdheit zugleich eine Explorationsfunktion fiir die Tourismusindustrie
und deren negative Auswirkungen darstellt, finden sich Beispiele und Bei-
triage in Euler (1989).

6  Die Entwicklung des Tourismus in Ladakh habe ich an anderer Stelle aus-
fithrlich dargestellt (vgl. Schifer, 2014). Dort finden sich auch Analysen der
touristischen Infrastruktur und der Auswirkungen auf die Lebensweise der
Ladakhi. Die Analysen konzentrieren sich dabei auf das >obere Ladakh<, den
Verwaltungsbezirk mit Leh als Hauptort. Das >untere Ladakh« mit Kargil
als Hauptort ist vom >oberen Ladakh« durch einen im Winter unbefahrba-
ren Pass getrennt. Wahrend im >oberen Ladakh« etwa 8o % Buddhisten und
20 % Muslime leben, verhilt sich das im >unteren Ladakh< nahezu umge-
kehrt. Der Fokus der erwidhnten ersten Untersuchung lag dann im analyti-
schen Teil eher auf den wechselseitigen Wahrnehmungsprozessen und der
Einschidtzung der eigenen Erfahrungen durch Touristen wie Einheimische.
In diesen tauchte das >kulturelle Erbe< Ladakhs zwar ebenfalls — als Problem
wie auch als Attraktion — auf beiden Seiten der Touristen wie Einheimischen
auf: Aber die in der vorliegenden Untersuchung im Zentrum stehende Fra-
ge nach der Konstitution und der Profilierung eines moglichen Wertes des
eigenen kulturellen Erbes wird dort nur am Rande beriihrt.

7 Auch 6konomisch hatte diese Strafle Auswirkungen fiir die Ladakhi: Uber
sie kamen nicht nur Lebensmittel fiir das Militir, sondern auch subventio-
nierte Lebensmittel fiir die Ladakhi selbst. Zugleich entwickelte sich die
Moglichkeit fiir die Ladakhi, vor allem Gemiise an die Armee zu verkaufen.

15

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Bis in die beginnenden 198ocer Jahre hinein waren Reisen nach Ladakh
kaum touristisch zu vermarkten: Sie hatten eher einen Expeditionscha-
rakter. Ab 1980 stabilisierte sich die Zahl der jihrlichen Besucher auf
etwa 13.000 und verdreifachte sich dann nach der Jahrtausendwende.
Die in den 198cer Jahren sich entwickelnde touristische Infrastruktur
richtete sich vor allem an Trekkingtouristen und einen kulturellen Tou-
rismus, der auf den Besuch der buddhistischen Kloster ausgerichtet war.

Die touristische In-Wert-Setzung Ladakhs ereignete sich dabei nicht
zuletzt Giber die Stilisierung des Bildes einer urspriinglichen, von keinen
modernen Einflissen gestorten harmonischen Lebensweise. Schon im
Gefolge des erfolgreichen Romans tiber die »Lost Horizons< von James
Hilton® erschien Reisenden in den 1930er Jahren das abgeschiedene und
kaum zugingliche Ladakh als das dort beschriebene >Shangri-La<.? Un-
bertihrt von anderen als tibetischen Einflussen — so schien es* — war
Ladakh von einer Urspringlichkeit, die sich mit Bildern einer spiritu-
ellen und harmonischen Lebensweise verband. Der Mythos eines tibe-
tisch beeinflussten Shangri-La verfestigte sich noch nach der Besetzung
Tibets durch China in den t950er Jahren. Als >Little Tibets, als ein Ort,
an dem das authentische Tibet gleichsam in einer Exklave uberlebt hat-
te, betrat Ladakh die Welt des touristischen Marketings.™ Die bedrohte
Kultur des tibetischen Buddhismus durch den chinesischen Kommunis-
mus, die Faszination gerade dieser Spielart des Buddhismus in westli-
chen Liandern, die Personifikation dieser Gefahrdung im geflohenen Da-
lai Lama — all dies floss in das Bild jenes >Little Tibet< ein und verlieh ihm
eine zusdtzliche — eine tibetische — Authentizitit, die die Verwiistungen
der chinesischen Kulturrevolution tiberlebt hatte. Es befestigte sich das
Bild einer intakten, von AufSeneinfliissen nicht korrumpierten Kultur, die

Der Roman erschien 1933.

9  Vgl. Gillespie, 2006, S. 56ff. Das obere Ladakh, das nordlich des Himalaya-
Hauptkamms im oberen Industal in einer Hohe von 3.500 bis 4.500 Me-
tern gelegen ist, war zu jener Zeit nur zu Fuf$ und iiber Pisse, die zum Teil
iber 5.000 Meter hoch gelegen waren, erreichbar.

10 Die Untersuchungen von Janet Rizvi (1983; 1999) haben gegen solche Vor-
stellungen ein anderes Bild entworfen. Danach war Ladakh mit der stdli-
chen SeidenstrafSe verbunden und ein Umschlagplatz fiir Waren, die von
dort nach Indien geliefert wurden. Ladakhi verdingten sich in den vergan-
genen Jahrhunderten fiir die Karawanen und (meist muslimische) Handler
akkumulierten Reichtum in Ladakh. Fiir Rizvi sind die Verbindungen der
Ladakhi in den zentralasiatischen Raum bedeutsam. Dass diese Migrations-
bewegungen und verwandtschaftliche Abstammungsverhaltnisse implizie-
ren, wird im noch nicht er6ffneten >Central Asian Museum of Ladakh« be-
tont (vgl. auch die Beitrdge in Bray, 2005 oder Abdul Ghani Sheikh, 2010).

11 Brauen (2000) hat die westliche Mythisierung Tibets einer eingehenden
Analyse unterzogen.

16

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

auf spirituellen Grundlagen ruhte und jene Menschlichkeit verkorperte,
die der romantische Gemeinschaftsbegriff gegen den Kapitalismus stark
machen wollte. Der — vor diesem Hintergrund wohl nicht zufillig 1987
mit dem Bundesfilmpreis bedachte — Film von Clemens Kuby tiber >Das
alte Ladakh<* gab diesem Bild — auch gegen die Analysen zeitgenossi-
scher Ethnologen' — Nahrung. Etwa zeitgleich erschien ein — bis heute
immer wieder und in vielen Sprachen aufgelegtes — Buch von Elena Nor-
berg-Hodge,*+ in dem (durchaus vor dem Hintergrund detaillierter Beob-
achtungen) die harmonische und 6kologische Lebensweise Ladakhs zu
einem — zwar anzupassenden, aber doch relevanten — Bezugspunkt fiir
die Entwicklung der Menschheit hin zu einem harmonischen Miteinan-
der >im Einklang mit der Natur< gemacht wurde.

Solche Bilder sind nicht nur als attraktive Motivationsanreize fiir die
Tourismusindustrie zu verstehen. Der Tourismus selbst bringt zuneh-
mend eine entsprechende Infrastruktur hervor: Straffenverbindungen,
Unterkiinfte, Taxi- und Trekkingunternehmen, Reisebiiros. Man kann
die Macht dieser Bilder vielleicht am ehesten nachvollziehen, wenn man
die Auswirkungen eines Bollywood-Films betrachtet, der nicht auf die
Kultur, sondern auf die landschaftliche Kulisse Ladakhs Bezug nahm:
Nach dem Filmerfolg von »3 Idiots< zu Beginn der 2000er Jahre stieg die
Zahl der indischen Touristen auf (mittlerweile konstant) etwa 100.000
pro Jahr. Diese reisen zu einem §—7-tidgigen Besuch an, in dessen Zen-
trum der Besuch jener Orte steht, die im Film gezeigt wurden.'s

Solche Bilderwelten bilden jedoch nicht nur eine attraktive Stilisie-
rung eines touristisch vermarktbaren kulturellen Erbes. Man wird sie

12 Der Film wurde 1986 fertiggestellt. Er zeichnet das Bild einer harmonischen
und zugleich spirituell verankerten Kultur.

13 Vgl. etwa die zeitgleich erschienene Untersuchung von Mann (1986), die
eine distanziert-analytische Perspektive einnimmt, in der Probleme nicht
ausgespart werden. Fiir die Ethnographie Ladakhs wire auch zu verweisen
auf Dollfus, 1989; Pirie, 2007 oder Kaplanian, 2008.

14 Vgl. Norberg-Hodge 1991. Die Autorin war seit den 1970er Jahren regel-
mifig in Ladakh, um zunichst die Sprache zu studieren. Das Buch selbst,
in dem auch die Kennzeichnung Ladakhs als >Little Tibet< vorkommt, rich-
tet sich an ein breites Publikum und ist im Stil eines Erfahrungsberichts ver-
fasst. Es wurde zur Grundlage einer Offentlichkeitsarbeit in Ladakh, die sich
an ein touristisches Publikum wendet. Noch heute ist es in jeder Buchhand-
lung Ladakhs zu finden und nicht selten kaufen es auch Ladakhi, um ihren
Kindern die eigene Kultur niher zu bringen. Fine Ubersetzung in Hindi soll
den indischen Besuchern den Charakter Ladakhs nahebringen.

15 Nach 2000 hat sich die jahrliche Zahl der Touristen, die in den Monaten
Mai bis Oktober Ladakh besuchen, auf etwa 130-140.000 eingependelt.
30—40.000 sind dabei ausliandische, d.h. nicht indische Besucher. Insgesamt
korrespondiert die Anzahl der jahrlichen Besucher etwa der Einwohnerzahl

17

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

als symbolische Ordnungsentwiirfe der >eigentlichen< Realitdt verstehen
miissen. In ihnen verdichten sich die komplexen, vielfaltigen und viel-
leicht auch heterogenen Momente des Lebens in Ladakh zu einer um-
fassenden Einheitsvorstellung. Mit dieser wird letztlich beansprucht, das
Gemeinsame und Identititsstiftende dieser unterschiedlichen Momente
zu erfassen. Es ist ihre Abstraktion von der Komplexitit und Verschie-
denheit der Praktiken und Verhiltnisse, die ihnen dies ermoglicht und
die sie zugleich als >Wesensbestimmungen« gegen konkrete Abweichun-
gen immunisiert. Im Gegenteil: Die symbolischen Ordnungsentwiirfe bil-
den nicht nur Einheitsformeln, sondern auch Kriterien zur Beurteilung
konkreter Vorkommnisse und Entwicklungen. Sie gewinnen gegentiber
realen Konstellationen einen normativen Charakter. Im Lichte solcher
symbolischer Wirklichkeitsentwiirfe lassen sich im vorliegenden Fall der
Stilisierung eines kulturellen Erbes auch Entwicklungen kritisieren: Die-
se mogen zwar notwendig oder auch unabinderlich sein, aber in ihnen
zeigt sich immer eine Abweichung vom Bild. Die symbolisch aufgerufe-
ne Einheit der Kultur droht sich zu verlieren.

Solche Perspektiven eines drohenden Kulturverlustes haben fiir den
symbolischen Blick auf die kulturelle Identitit zugleich eine stabilisieren-
de Funktion. Verfallsdiagnosen nihren die Unterstellung, dass es vor die-
sen Entwicklungen eine Einheit von symbolischer Ordnungsvorstellung
und sozialer Wirklichkeit gegeben habe. In der Analyse der Bedrohung
des kulturellen Erbes riicken dessen Bild und die vergangene Wirklich-
keit zusammen: Nicht nur das Bild, sondern die vergangene Wirklichkeit,
die diesem Bild entsprochen haben soll, scheinen verloren zu gehen. Vor
dem Hintergrund einer symbolisch als Einheit stilisierten Kultur kann
der reale Umgang mit dem Erbe nur als Problem erscheinen — und zwar
nicht nur fur das Bild der ladakhischen Kultur, sondern gerade auch fiir
deren Wirklichkeit.

Nun konnte man sagen, dass sich diese Situation nur mit Blick auf die
vermarkteten Bilderwelten des Tourismus ergibt, dass es sich dabei um
eine Problemlage der touristischen Erfahrung handelt, die das authen-
tische »alte« Ladakh sucht und mit den nicht zuletzt selbst induzierten
Verianderungen konfrontiert wird.*® Jedoch betrifft die 6konomische In-
Wert-Setzung des kulturellen Erbes, jener attraktiven Inszenierung eines
Bildes der >wahren« Kultur Ladakhs, nicht nur die Konsumenten. Es ist

im oberen Ladakh (dem Distrikt Leh). Genauere Analysen finden sich in
Schifer, 2014, S. 41-57. Die erwihnten Besucherzahlen entstammen der
Statistik, die von der Tourismusbehorde in Leh gefithrt wird.

16 An anderer Stelle habe ich den diskursiven Umgang mit dieser Konstella-
tion in touristischen Erfahrungsartikulationen nachzuzeichnen versucht
(vgl. Schifer, 2014). Dort wurde aber auch deutlich, dass die Frage des
Traditionsverlustes auch die Erfahrungsdiskurse der Einheimischen — wenn
auch mit anderen Akzenten — heimsucht.

18

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

auch fur die einheimischen Anbieter ein Bezugspunkt, an dem sie ihre
Angebote ausrichten. Die Attraktivitdt Ladakhs schafft eine Vielzahl von
Beschiftigungs- und Einkommensmoglichkeiten. Zwar hatte schon die
dauerhafte Stationierung der indischen Armee in Ladakh fiir Beschaf-
tigungsmoglichkeiten gesorgt, aber diese — qua Rekrutierung, der Ver-
gabe von Arbeitsauftrigen in der Entwicklung der Infrastruktur oder
auch durch den Kauf landwirtschaftlicher Produkte — war doch eher
marginal im Vergleich zur Entwicklung des Tourismus. Dieser entwi-
ckelte Einkommensperspektiven durch die Vermietung von Raumen in
umgebauten Privathidusern, den Bau von Hotels und Restaurants, die
Einrichtung von Trekkingagenturen oder auch durch die Etablierung ei-
nes Transportwesens (Taxis, Busse), mit dessen Hilfe mittlerweile auch
entlegene Orte oder zunachst fiir den Tourismus gesperrte Gebiete (das
Nubra-Tal oder Changtang) erreicht werden konnen. Dabei hat man in
Ladakh darauf geachtet, dass Besitz und Verantwortung dieser touris-
tischen Infrastruktur in den Hinden von Ladakhi bleiben. Hiandler aus
Kashmir etwa, die ihre Waren fiir die touristischen Besucher wihrend
der Sommermonate anbieten, miissen ihre Verkaufsriume von ladakhi-
schen Eigentiimern mieten.

Obwohl das Bild des »alten Ladakhs, eines verwunschenen Shangri-
La, eines >Little Tibet, einer von den Fehlentwicklungen der modernen
selbstzerstorerischen Zivilisation unbertihrten Kultur nicht als ein Pro-
dukt der symbolischen Selbstverstindigung der Ladakhi tiber ihre soziale
Wirklichkeit verstanden werden kann, haben dessen 6konomische Aus-
wirkungen im Tourismusbereich also durchaus Folgen fir Ladakh. Die
okonomische In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes durch die Touris-
musindustrie (durch Reisefiihrer, Tourismus-Broschiiren, Reiseangebote
ausliandischer Veranstalter, die mit einheimischen Agenturen kooperie-
ren) eroffnet nicht nur einen Raum von Arbeitsmoglichkeiten, sondern
steht auch fur die Notwendigkeit von Investitionen. Man muss Hau-
ser umbauen, Hotels und Restaurants finanzieren, zum grofSen Teil in-
disches oder nepalisches Personal beschiftigen; Taxis miissen finanziert
werden, wobei der hierzu notwendige Eigenanteil zur Erlangung von
Krediten nicht selten durch Landverkiufe aufgebracht wird. Die Tatig-
keit im Tourismus verlangt nicht zuletzt auch eine schulische Bildung, die
neben Kenntnissen fiir die Orientierung in einer veranderten Welt auch
und nicht zuletzt notwendige Englischkenntnisse vermittelt.

Verbunden mit der Entwicklung einer touristischen Infrastruktur ist
nicht zuletzt eine Sogwirkung des zentralen Ortes Leh, das als Anlauf-
stelle fiir die touristischen Besucher dient, unabhingig davon, ob sie mit
dem Flugzeug oder dem Bus anreisen. Vor allem Manner verlassen die
Dorfer, um hier ein Einkommen fiir ihre Familien zu erwirtschaften. Mit
den Kindern, die entweder im Heimatort oder in Leh eine Schule besu-
chen, fehlen sie in der traditionellen Landwirtschaft. Hier greift man auf

19

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

zu entlohnende Arbeitskrifte aus anderen indischen Bundesstaaten oder
Nepal zuriick, um die Felder zu bestellen. Dabei entfaltet die Beschafti-
gung in Leh und der Schulbesuch der Kinder eine eigene Wirkung: Die
Tendenz geht nicht dahin, nach einem erfolgreichen Geschiftsleben oder
einem Schulbesuch wieder in die Dorfer zuriickzugehen. Die individuel-
le Karriereorientierung ist auf weiteren Einkommenserwerb ausgerich-
tet: Man schickt die Kinder (wenn aufgrund ihres Schulerfolgs oder der
eigenen finanziellen Situation moglich) auf weiterfithrende und mog-
lichst private Schulen auflerhalb Ladakhs, um ihre (individuelle) wirt-
schaftliche Zukunft zu sichern. Der in Ladakh selbst erworbene materi-
elle Reichtum wird zu einer Quelle sozialer Distinktion, was haufig als
Verlust der spirituellen Orientierung und der Gemeinschaft beklagt wird.

Solche Kritiken verweisen darauf, dass das kulturelle Erbe unter Ein-
heimischen selbst noch einmal als Kriterium der Kritik an seiner erfolg-
reichen 6konomischen In-Wert-Setzung eingesetzt wird. In dieser Kritik
findet eine — wenn man so will — andere In-Wert-Setzung des kulturel-
len Erbes statt. Diese soll es gestatten, die (blofSe) 6konomisch funkti-
onalisierte Wertschatzung in Frage zu stellen. Entscheidend ist nun zu
beachten, dass auch diese kritische Betonung des kulturellen Erbes ge-
gen die Folgen seiner 6konomischen Verwertung selbst wiederum eine
symbolische Operation ist: Mit ihr wird die Kultur bzw. das kulturel-
le Erbe Ladakhs ebenfalls stilisiert. Sie kann nicht einfach als authenti-
sche und unmittelbare Reprasentation der Wirklichkeit des kulturellen
Erbes verstanden werden. Wie jede symbolische Reprisentation schafft
sie eine Wirklichkeit des kulturellen Erbes, die als Reprasentation nicht
mit dem von ihr Reprisentierten tibereinstimmt. Auch sie entwirft ein
(ganzheitliches) Bild der bedrohten kulturellen Identitat, das als solches
die Komplexitit und Heterogenitit der als traditionell verorteten Prak-
tiken, Institutionen und Verbindlichkeiten zusammenfiigt. Auch dieses
Bild hat eine normative Appellfunktion, die die diagnostizierte Entwick-
lung aktueller Realititen zu beurteilen beansprucht und gleichzeitig die
Adressaten dieser Analyse an die Bewahrung ihres Bildes vom kulturel-
len Erbe gemahnt.

Nun ist allerdings die Adressierung eine andere als jene einer 6kono-
mischen In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes Ladakhs. Sie richtet sich
an einheimische Adressaten. Und sie tut dies, indem sie diese als Repra-
sentanten des ladakhischen Erbes anspricht. »Reprasentant« zu sein, im-
pliziert eine (auch fiir die pidagogische Adressierung bedeutsame) Kon-
figuration: Als Reprasentant steht man fiir etwas, mit dem man nicht
(oder hier: nicht mehr) identisch ist, ohne dessen konstitutive Bedeutung
man aber sich als Reprisentant auch nicht selbst verstehen kann. Man
ist immer noch Ladakhi, auch wenn man mit dem Bild des kulturellen
Erbes nicht mehr iibereinstimmen mag. Und wie schon in der symboli-
schen Figur des »alten Ladakh« dient auch hier die Kritik an aktuellen

20

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Fehlentwicklungen und Entfremdungserscheinungen dazu, fur die vorge-
stellte Vergangenheit des kulturellen Erbes deren reale Einheit mit dem
symbolischen Bild zu unterstellen. Die kritische Anrufung des gegenwir-
tigen Reprisentanten des kulturellen Erbes Ladakhs transformiert das
Bild dieser Vergangenheit in deren Wirklichkeit. Ohne diese Transfor-
mation wiirde die Rede von der Gefdhrdung des kulturellen Erbes keine
rhetorische Uberzeugungskraft entfalten kénnen. Ohne sie wire ja nur
ein Bild bedroht — eine immer schon hinterfragbare Reprasentation der
Vergangenheit.'”

Fiir die hier vorgelegte Untersuchung ist nun die folgende Uberlegung
wichtig. Man wird davon ausgehen miissen, dass die symbolische Verge-
wisserung des eigenen kulturellen Erbes durch die Ladakhi nicht unab-
hingig ist von der Diagnose seiner Bedrohung. Wenn man berticksich-
tigt, dass diese Bedrohung wiederum die Folge einer (6konomischen)
In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes Ladakhs ist, und wenn man eben-
falls sehen muss, dass es sich in beiden Fillen um eine symbolische Re-
prasentation dessen handelt, was als kulturelles Erbe behauptet wird,
dann stellt sich die Frage nach dem Verhiltnis der beiden Reprasenta-
tionen des kulturellen Erbes. Es ist dies zunachst die Frage nach mogli-
chen Berithrungspunkten und Uberschneidungen beider Vorstellungen
des kulturellen Erbes. Lassen sich beide Vorstellungen wirklich unter-
scheiden oder tiberschneiden sie sich in ihren Idealisierungen? Rufen sie
unterschiedliche Referenzen und Wirklichkeitsbeziige auf, von denen her
die Einheitsvorstellung eines gemeinsamen kulturellen Erbes entwickelt
wird? Wird in ihnen das Gefahrdungsszenario unterschiedlich gewichtet
— je nachdem, wie der Gesichtspunkt einer (notwendigen) Entwicklung
im Verhiltnis zur Bewahrung des Erbes akzentuiert wird? Gibt es klare
Kriterien, um die 6konomische In-Wert-Setzung von der Vergewisserung
der eigenen kulturellen Identitit zu trennen?

Solche und weitere Fragen sind nicht theoretisch zu entscheiden, son-
dern bedurfen einer empirischen Analyse, die die diskursiven Artikula-
tionen der Ladakhi zum Gegenstand macht. Solche Artikulationen bewe-
gen sich in dem angedeuteten problematischen Raum der symbolischen
Selbstvergewisserung und Ordnungsbildung. Sie bilden Reprasentatio-
nen im angegebenen Sinn: Sie stehen fur etwas, das sie in dem Sinne nicht
sind, als ihre Verbindung zur >Wirklichkeit< ihres Gegenstands selbst
noch eine ist, die symbolisch hervorgebracht werden muss. Symbolische
Artikulationen geben also niemals das kulturelle Erbe wieder, sondern
geben diesem nur eine Gestalt. Die Konfiguration dieser Gestalt wird da-
bei auch nicht durch eine subjektive Intentionalitidt hervorgebracht, die

17 Aus ethnologischer Perspektive setzen sich die Beitriage in dem von Beek und
Pirie (2008) herausgegebenen Band mit dem Verhaltnis von Bewahrung und
Veranderung aus ladakhischer Perspektive auseinander.

21

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

in ihrer Selbsttransparenz eine logisch schliissige Gegenstandskonzep-
tion produziert. Vielmehr gibt es einen (immer problematischen) Ord-
nungsrahmen — wie den des kulturellen Erbes, innerhalb dessen Ver-
weisungszusammenhinge, Rechtfertigungen, Begriindungen usw. Sinn
machen, ohne dass dieser Problemrahmen selbst definitiv geschlossen
werden konnte. Der Problemrahmen als >Regime« des sinnvoll Sagbaren
erlaubt zwar — wie Foucault einmal formulierte — die Wahrscheinlich-
keit des Auftretens von Aussagen zu erwarten'®, aber dieses Auftreten
wahrt seinen Ereignischarakter, da es niemals in die Logik eines koha-
renten Systems oder einer verniinftigen Rationalitat eingeordnet werden
kann." Die Diskursanalyse versucht, durch die Heterogenitit des Gesag-
ten, durch die damit gegebenen Positionierungen hindurch und jenseits
der SchliefSungsfigur eines Erfahrungssubjekts, an dem hermeneutisch
das Ausgesagte zur Einheit gebracht werden soll, das Verhaltnis von dis-
kursivem Raum und der Heterogenitit des Gesagten und der in ihm ent-
haltenen Positionierungen auszumessen.*

Bevor einige Ergebnisse des Forschungsvorhabens, das die diskursi-
ve Artikulation des kulturellen Erbes in Ladakh unter den Bedingungen
des Tourismus untersuchte*' , vorgestellt werden, ist es sinnvoll, noch

18 Vgl. Foucault, 1973, S. 42ff.

19 Foucault selbst wendet sich in der Einleitung zur zitierten Schrift gegen den
Begriff der Reprisentation, da er diesen als Interpretationsinstrument fiir
problematisch hilt. Mit ihm werde suggeriert, dass einzelne AufSerungen als
Ausdruck/Reprisentation einer hinter ihnen liegenden Ordnung, Logik oder
Teleologie verstanden werden sollen. >Reprasentation< wire dann eine Stra-
tegie, den Ereignischarakter von Aussagen zu suspendieren und ihnen eine
Ordnung zu unterlegen. Hier wird gerade die Unmoglichkeit eines solchen
Riickbezugs auf eine zugrundeliegende (kontinuierliche, logische, verniinf-
tige, teleologische) Ordnung aufgerufen, wenn von der Reprisentation als
einem Sachverhalt die Rede ist, der nur in der Differenz zum Représentier-
ten Sinn macht.

20 Das hier ansetzende Verfahren der Diskursanalyse wurde an anderer Stel-
le systematisch erldutert (vgl. Schifer, 201 1; Kriiger/Schenk/Schifer, 2014)
und soll hier nicht noch einmal niher ausgefithrt werden.

21 Bei diesem von der DFG geforderten Projekt handelt es sich um eine Fol-
geuntersuchung. Vorausgegangen war ihr ebenfalls ein DFG-Projekt, des-
sen Gegenstand touristische und einheimische Erfahrungsdiskurse bildeten
(vgl. Schifer, 2014). Noch einmal sei darauf hingewiesen, dass sich hier auch
ausgiebige Analysen zur touristischen Infrastruktur Ladakhs sowie zu deren
Entwicklung und ihren Implikationen finden. Das hier vorzustellende Pro-
jekt umfasste den Zeitraum von Januar 2014 bis Ende April 2018. Bei den
Forschungsaufenthalten vor Ort wurden neben Erhebungen im Feld insge-
samt 45 Leitfadeninterviews gefithrt, von denen 24 einer Diskursanalyse
unterworfen wurden. Wissenschaftliche Mitarbeiterinnen im Projekt wa-
ren Kati Illmann und Kristin Scholz. Als studentische MitarbeiterInnen, die

22

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

einmal auf die eingangs aufgeworfene Frage zuriickzukommen. Gefragt
wurde dort, warum ein kulturelles Erbe, das doch offensichtlich nicht
mehr so recht in die Zeit passt, denn iiberhaupt zu etwas Bewahrens-
wertem wird. Sein Wert und damit auch die Moglichkeit, in seinem Na-
men Entwicklungen als Gefihrdungen oder Verlust zu kennzeichnen,
muss ihm doch offensichtlich erst verliehen werden. Und nach dem bis-
her Ausgefiihrten bildet ein solcher Wert doch eher eine Abstraktion,
eine symbolische Reprisentation, die in einem nicht unproblematischen
Verhiltnis zur vergangenen Wirklichkeit steht: Andere Beziehungen auf
die Vergangenheit lassen sich auch jenseits einer solchen In-Wert-Set-
zung finden. Wenn man nur sagen wiirde, dass aktuelle Krisenerfahrun-
gen oder Schwierigkeiten das Motiv bilden wiirden, sich des kulturellen
Erbes als wertvoll zu erinnern, dann greift dies zu kurz: Denn zum einen
lassen sich Krisenerfahrungen, das Scheitern in gegebenen Situationen
oder die Klage dariiber, dass man um des Erfolgs willen andere Dinge zu-
riickstellen muss, auch auf andere Faktoren zuriickfithren. Zum anderen
ist es ja erst die Konstruktion des kulturellen Erbes, die den Krisenerfah-
rungen ihren Charakter als Verlust- oder Entfremdungserfahrungen zu-
weist. Die Konstruktion des kulturellen Erbes liegt also der Sinnbestim-
mung der Krise als Verlusterfahrung voraus.

In einem ersten Schritt soll also nicht die In-Wert-Setzung eines be-
stimmten kulturellen Erbes (etwa Ladakhs) untersucht werden, sondern
die Frage, inwiefern, wie und mit welchen Implikationen die Figur des
kulturellen Erbes als solche eine positive Bedeutung erhilt. Dieser Fra-
ge soll dabei nicht historisch oder im Verweis auf mogliche Beispielfal-
le nachgegangen werden. Vielmehr geht es um eine systematische und
allenfalls tentative Betrachtung. Diese setzt an bei den metaphorischen
und metonymischen Operationen, die sich mit dem Konzept des >Erbes<
verbinden. Es sind nicht zuletzt die juristisch konnotierte Auszeichnung
als Erbe, als erbberechtigt, und eine gegen die mit einer solchen Erb-
berechtigung verbundene Wahlmaoglichkeit gerichtete Andeutung einer
schicksalhaften Vererbung, die bei der In-Wert-Setzung der Tradition als
Erbe bedeutsam erscheinen (1.1). Mit dem Verweis auf ein kulturelles
Erbe wird zugleich ein Identititsversprechen abgegeben: die symbolische
Artikulation einer kulturellen Einheit, die geeignet ist, die problemlose
Identitit der Vergangenheit in eine verdnderte Zukunft zu uberfihren.
Um aber eine solche kulturelle Identitat zu postulieren, wird man immer
schon auf den Vergleich mit anderen Kulturen zurtckgreifen. Erst vor
dem Hintergrund eines solchen Vergleichs wird das als spezifisch oder
als singular stilisierbare Eigene sichtbar. Zugleich aber hingt eine sol-
che Spezifitit des Eigenen von einem Vergleich, d.h. immer auch von der

auch in die Analyse der Diskurse involviert waren, nahmen teil: Julia Golle,
Martin Pohl, Isabell Posern und Elisabeth Voigt.

23

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Moglichkeit einer Distanzierung des Eigenen ab: Das Eigene wird da-
mit also als eine Moglichkeit unter vielen Alternativen sichtbar. Das aber
heift auch, dass es vor dem Hintergrund solcher Alternativen begriin-
det werden muss und dass solche Vergleichsmoglichkeiten nicht zuletzt
die Frage nach den Kriterien fiir eine Begriindbarkeit der Auszeichnung
des eigenen kulturellen Erbes aufwerfen (1.2). Dies bedeutet nicht zu-
letzt auch, dass mit Blick auf den Wert des eigenen kulturellen Erbes mit
unterschiedlichen Kriterien und Gesichtspunkten argumentiert werden
kann, dass es somit durchaus unterschiedliche Positionierungen geben
kann, die jeweils fiir sich eine addquate Reprisentation des kulturellen
Erbes beanspruchen. Damit wird deutlich, dass es gerade der reprasen-
tative Charakter dieses kulturellen Identitatsversprechens ist, mit dem
ein symbolischer Raum eroffnet wird, in dem um Identitaten gerungen
wird. Die Figur des kulturellen Erbes 6ffnet einen Raum identitatspoli-
tischer Auseinandersetzungen, der durch keinen Verweis auf ein >reales
Erbec< jenseits seiner symbolischen Figurierung mehr geschlossen wer-
den kann (1.3).

Wenn die Frage des kulturellen Erbes und der eigenen Identitit zu ei-
nem Gegenstand politischer Auseinandersetzungen wird, dann impliziert
dies immer auch unterschiedliche Anspriiche auf die Reprasentation die-
ses Erbes bzw. dieser Identitat. Man kann dabei diesen Reprisentations-
anspruch doppelt einsehen. Zunichst ist er immer auch als Reprisenta-
tion zu verstehen, die beabsichtigt, im Namen der und fiir die Ladakhi
zu sprechen. Eine solche Reprisentation geht dabei immer schon von ei-
ner Differenz zwischen den Reprisentanten und den Reprisentierten aus
— einer Differenz, die geschlossen werden muss, wenn der Reprisenta-
tionsanspruch seine Berechtigung nachweisen will. Dies wiederum erfor-
dert die Adressierung jener Ladakhi, die vielleicht noch gar nicht um die
Bedeutung ihres kulturellen Erbes und die Gefdhrdung seiner Fortexis-
tenz wissen oder die das gar nicht bekiimmert. Die Reprasentation ei-
nes (selbst umstrittenen) kulturellen Erbes fordert (identitatspolitisch be-
trachtet) seine Ubersetzung in pidagogische Arrangements. Damit sind
im vorliegenden Zusammenhang keine Belehrungsaktionen gemeint.
Ebenso wenig kann es sich um eine einfache padagogische Asymmetrie
handeln, weil die Autorisierung der Reprisentanten des kulturellen Er-
bes letztlich von der Akzeptanz durch jene abhingt, die sie zu reprasen-
tieren behaupten. Die Reprisentanten treten in den Raum der systemati-
schen Begrindungsproblematik ein: Dieser padagogische Raum wird zu
einem bedeutsamen Medium ihres identitatspolitischen Einsatzes (2.1).

Eine gleichsam traditionelle Variante, die sich auf den zweiten Aspekt
des Reprisentationskonzepts, die Frage, worin das eigentliche kulturel-
le Erbe besteht, richtet, lasst sich in Ladakh an dem kulturellen und po-
litischen Vertretungsanspruch der ladakhischen Identitit einsehen, wie
er von der >Ladakh Buddhist Association< (LBA) erhoben wird. Dieser

24

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Anspruch richtet sich gegen die identitatspolitische Bedeutung der mus-
limischen Minderheit und spannt die Identitatsproblematik zwischen ei-
nem holistischen Kulturverstindnis und einer religiosen Differenz auf,
wobei fir die buddhistische Seite ein Hegemonieanspruch erhoben wird.
Eine eher offene Verhandlung der Kulturerbe-Problematik kann mit der
erwihnten Abgrenzungs- oder Relationierungsproblematik der beiden
erwahnten In-Wert-Setzungen des kulturellen Erbes Ladakhs in Verbin-
dung gebracht werden. Wihrend die funktionale und 6konomische In-
Wert-Setzung eines kulturellen Erbes eher aus einer AufSenperspektive
zu resultieren schien, zeigte sich die letztlich kritisch dagegen positio-
nierte Betonung eines bedrohten kulturellen Erbes, die sich an die Re-
prasentanten dieses Erbes richtete, eher als eine Binnenperspektive. Da
aber beide in ihrem Entstehen wie auch in der Profilierung dessen, was
als kulturelles Erbe firmiert, aufeinander verweisen bzw. nicht unabhin-
gig voneinander sind, entstand die Frage nach ihrem Verhiltnis. In die-
sem Zusammenhang ist eine Entwicklung bedeutsam, die schon zu Be-
ginn der 1980oer Jahre mit dem von Helena Norberg-Hodge etablierten
Ladakh Project eingesetzt hatte und mittlerweile eine fast untiberschau-
bare Zahl von Nachfolgern gefunden hat. Diese Entwicklung besteht in
der Etablierung von Nichtregierungsorganisationen (NGOs), in denen
auslandisches Know-how, ausliandische Sponsoren und Projektvorstel-
lungen mit ladakhischen Initiativen, Projekten und Mitarbeitern eine
Verbindung eingehen. Nicht zuletzt finden in solchen Organisationen
Aushandlungsprozesse tiber das statt, was als >kulturelles Erbe< bewah-
renswert ist, wie eine solche Bewahrung unter modernen Bedingungen
sinnvoll sein kann, wie sie mit einer Verbesserung der Lebensbedingun-
gen verbunden werden kann usw. In solchen Aushandlungsprozessen
treffen einheimische und auswartige Perspektiven aufeinander und tre-
ten in einen Vermittlungsprozess ein: Dessen Ergebnis bildet eine Her-
vorbringung dessen, was als reprasentativ fiir das kulturelle Erbe gelten
kann. Was als reprdsentatives und daher bewahrenswertes kulturelles
Erbe erscheint, ist dabei vielgestaltig und andert sich mit den selbstge-
setzten Zielen der jeweiligen Initiativen. Ob es sich um Bauwerke, klos-
terliche Kunst, die traditionellen Sitten und Kulturtechniken, die Be-
wahrung der Ladakhi-Kultur auch unter schulischen Bedingungen, die
Modernisierung traditioneller Hauser mit herkommlichen Materialien
oder den nachhaltigen Einsatz von Sonnenenergie handelt — der Wert des
Erbes wird immer mit Blick auf Modernisierungsprozesse bestimmt. Da-
bei mogen die Gewichtungen unterschiedlich ausfallen: Allerdings spielt
eine 6konomische In-Wert-Setzung allenfalls eine randstindige Rolle. In
diesen Aushandlungsprozessen des kulturellen Erbes, in denen sich ex-
terne und interne Verstandigungen tiber das Bedeutsame, Urspriingliche
oder Reprisentative kreuzen, spielt die Differenz von Kultur und Reli-
gion immer auch eine (wenn auch eine eher an Rand gedringte) Rolle.

25

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Es sind die von den Religionsgemeinschaften gegriindeten Privatschu-
len, die sich neben der modernen Schulbildung die Wahrung des kultu-
rellen Erbes vornehmen, in denen gleichsam alle Aspekte zusammen-
kommen. In ihnen spielt die Behandlung der Differenz von allgemeiner
Kultur und Religion immer schon eine Rolle in der Bestimmung dessen,
was hier als kulturelles Erbe verhandelt werden soll. Sie werden im Rah-
men von NGOs betrieben, die sich an internationale Spender wenden
und sich damit notwendig am internationalen Kulturerbe-Diskurs (mit
einem identitatspolitischen Einsatz) beteiligen miissen (2.2).

In und im Umkreis der Religionsgemeinschaften, der NGOs und der
von Religionsgemeinschaften gegriindeten und auf NGO-Basis existie-
renden Privatschulen wird also das Thema des kulturellen Erbes, wie es
sich jenseits seiner 6konomischen Verwertbarkeit, wenn auch nicht ohne
okonomische Aspekte, zeigt, zum zentralen Gegenstand. Hier differen-
ziert sich gleichsam ein in sich heterogener Bereich aus der alltiglichen
Wirklichkeit aus, in dem deren kulturelle Identitat unter verianderten Be-
dingungen symbolisch definiert wird und mit dem sich gleichzeitig der
Anspruch verbindet, mit dieser symbolischen Einheitsvorstellung korri-
gierend und bewahrend in eben diese gegebene Wirklichkeit zu interve-
nieren. Von daher war es naheliegend, neben anderen politischen oder
religiosen Organisationen, die sich ebenfalls um die Einheit Ladakhs be-
mithen, Vertreter der erwihnten Privatschulen und anderer NGOs fur
die Leitfadeninterviews auszuwihlen und die Tatigkeiten und (padago-
gischen) Ambitionen dieser Organisation in den Blick zu nehmen. Dazu
wird zunichst versucht, anhand der diskursiven Strategien von Vertre-
tern der Religionsgemeinschaften das Terrain aktueller Auseinanderset-
zungen um das Verhiltnis von Einheitskultur und religioser Differenz zu
sondieren (3.). AnschliefSend sollen die identitatspolitischen Verortungen
verschiedener NGOs untersucht werden, wobei die Uberkreuzungen von
internationalem Kulturerbe-Diskurs und Ladakh-spezifischer Artikula-
tionen nicht zuletzt auch mit Blick auf den padagogischen Raum ihrer
Propagierung und Durchsetzung untersucht werden sollen (4.). Abschlie-
3end sollen dann die identititspolitischen Vergewisserungen und Strate-
gien analysiert werden, wie sie sich in den Artikulationen von Reprasen-
tanten und Betroffenen jener Privatschulprojekte finden lassen, die eine
individuelle Karriereorientierung mit der Wahrung eines zugleich religi-
osen und kulturellen Erbes anstreben (5.).

Die damit vorgeschlagene Aufgliederung des diskursiven Terrains, auf
dem um das kulturelle Erbe und die Identitdt Ladakhs gerungen wird,
ist nach dem Vorstehenden nicht unproblematisch. Es gibt — wie zu zei-
gen versucht — Uberschneidungen sowohl in den Diskursen, in den be-
miihten (6konomischen, politischen, historischen, kulturellen) Vokabu-
larien, in internationalen und lokalen Diskursstrategien wie auch und
gerade in der doppelten StofSrichtung des Anspruchs auf Reprisentation.

26

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Die Gliederung des diskursiven Terrains entlang unterschiedlicher, auch
organisatorisch zurechenbarer Initiativen deutet zwar auf unterschiedli-
che Programmatiken, Akteure und piadagogisch-politische Einsitze hin;
sie kann aber — schon vor dem Hintergrund eines diskursanalytischen
Vorgehens — nur auf die performativen Praktiken der Hervorbringung
von Begriindungen, Abgrenzungen und Konstellationen dessen bezogen
sein, was mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung und immer wieder
neu und anders als kulturelles Erbe oder als eine bedeutsame ladakhi-
sche Identitdt hervorgebracht wird. In diese performativen Praktiken
schleichen sich dabei — schon mit Blick auf die Uberschneidungen von
internationalen und lokalen Diskursen, aber auch bezogen auf das Ver-
héltnis von holistischen und partikularen Ansitzen oder das Zugeste-
hen einer nicht abzustreitenden Bedeutsamkeit moderner Entwicklun-
gen — immer auch Distanzierungen, Relativierungen oder das Spiel mit
unterschiedlichen Kriterien der Bedeutsambkeit ein. Die damit entstehen-
de Ambivalenz und der Umgang mit Unsicherheit lassen sich uber alle
diskursiven Terrains hinweg beobachten. Dies bildet wohl einen kaum
zu umgehenden Effekt identitatspolitischer Auseinandersetzungen, die
sich iiber die Wahrung eines gefihrdeten kulturellen Erbes autorisieren
und dabei nicht zuletzt selbst (fur sich und andere) gegen den Eindruck
bestehen miissen, dass eben dieses identitdtspolitische Terrain selbst Teil
der beklagten Gefihrdung sein konnte.

27

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Das kulturelle Erbe:
Zur Hervorbringung identitatspolitischer
Auseinandersetzungen

Auch wenn die Suche und Auszeichnung von (materiellem oder immate-
riellem) kulturellem Erbe sich institutionalisiert hat, wenn sich weltweit
Interessenten um die Verleihung des Status eines >Weltkulturerbes« fiir
bestimmte Bauwerke oder kulturelle Praktiken bewerben’, auch wenn
man sich in den entsprechenden Gremien der UNESCO um die Bestim-
mung der Kriterien bemiiht, so hat doch unter den Bedingungen eines
beschleunigten Wandels, der in Zeiten der Globalisierung zunehmend
auch vormalige Linder der Peripherie ergreift, das Konzept des kultu-
rellen Erbes eine beachtliche Karriere angetreten. Gerade auch gegen die
widerspruchslose Integration in eine westliche Lebensweise wird mit die-
sem Konzept eine Berufung auf die eigene, eine andere als die westliche
Identitdt verbunden. Und dies erfolgt weitgehend unter dem Signum ei-
ner Abwehr der Uberformung: Das eigene kulturelle Erbe steht unter
dem Druck einer Modernisierung, die zwar als solche nicht abgelehnt
wird, aber die dennoch zugleich als Bedrohung der eigenen traditionel-
len Lebensweise und Identitit verstanden wird. Hier geht es — im Unter-
schied zu den selbst schon schwierigen Entscheidungen der UNESCO*
- nicht um die Bewahrung einzelner Kulturdenkmailer oder bestimm-
ter Praktiken (wie etwa folkloristischer Art), sondern diese Diskussio-
nen um das kulturelle Erbe sind eher ganzheitlich angelegt: Es geht um
das kulturelle Erbe, das unterzugehen droht. Angesichts schon eingetre-
tener Modernisierung oder auch der Auswirkungen des Massentouris-
mus kommt es darauf, dass die Einheimischen den Wert der Lebensweise

1 Die UNESCO (United Nations Educational, Scientific and Cultural Orga-
nization) verabschiedete 1972 eine Konvention zum Schutz des Weltkultur-
und Naturerbes (Convention concerning the Protection of the World Cul-
tural and Natural Heritage), die dann 1975 in Kraft trat. Bei der UNESCO
konnen Antrdage auf den Status des Weltkultur- bzw. -naturerbes gestellt
werden, wobei als entscheidende Kriterien die Singularitit, Authentizitit
und Integritit der vorgeschlagenen Objekte gelten. 2016 belief sich die Zahl
der anerkannten Weltkulturerbestitten bzw. -praktiken auf 832. In regelma-
figen Abstinden wird iiber die Aufnahme neuer Vorschlage beraten.

2 Thomas Schmitt hat die Verhandlungsprozesse der UNESCO, die langst un-
ter Beobachtung der interessierten Lander stehen und — neben den eigenen
Kriterien — auch auf diese Riicksicht nehmen miissen, womit gleichzeitig
Proporzgesichtspunkte ins Spiel kommen, untersucht (vgl. Schmitt, 2013;
vgl. auch Harrison/Hitchcock, 2005).

28

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

ihrer Vorfahren als Erbe wertzuschitzen lernen und moglichst auch als
fir die eigene Identitat und Lebensperspektive verbindlich annehmen.

Ein solcher Einsatz fiir die traditionellen Lebensweisen und Praktiken
impliziert immer schon, dass sie nicht automatisch als Erbe verstanden
und tradiert werden. Sie als Erbe zu bestimmen, impliziert immer schon
den Versuch, sie als wertvoll zu etablieren. Es sollen ihr Wert und ihre
Attraktivitdt fir jene sein, die sich tendenziell bereits von der Traditi-
on abgewendet haben, der diese zur Annahme dieses wertvollen Erbes
bewegt. Der Signifikant des Erbes steht dabei immer schon fiir eine In-
Wert-Setzung der Tradition (oder ausgewahlter Aspekte dieser Traditi-
on), die es erlaubt, die Adressaten der eigenen Aufklarungsbemiihungen
zu Erben zu stilisieren und sie damit in eine bestimmte Verantwortung zu
rufen. Eine solche Strategie ist notwendig, weil eben Herkunft und Tradi-
tion nicht per se als zu bewahrendes Erbe verstanden werden. Die Rede
vom kulturellen Erbe setzt Operationen voraus, die eine solche Umfor-
mung und daruber auch eine aussichtsreiche Adressierung der >Erbenc
ermoglichen. Dabei greift sie — wie nun zu zeigen ist — metaphorisch auf
privatrechtliche und biologische Konnotationen der Rede vom Erbe zu-
ruck, um einen rhetorischen Raum zu erzeugen, in dem die Bedeutsam-
keit der Rede vom kulturellen Erbe Sinn macht. Es geht also hier nicht
um die Definition dessen, was als kulturelles Erbe zu gelten hat, oder um
die Bestimmung dessen, wie eine Aneignung dieses Erbes genau auszu-
sehen hat: Es geht darum, den Signifikanten des kulturellen Erbes in den
Selbstverstandigungs- und Sinngebungsdiskursen der adressierten Popu-
lation so zu verankern, dass diese sich — wie auch immer — auf die Frage
des kulturellen Erbes beziehen.

1.1 Kulturelles Erbe:
Zwischen Kontingenz und Schicksal

Die Rede von einem kulturellen Erbe oszilliert zwischen zwei Bezugs-
punkten, die fir das, was als >Erbe« verstanden wird, unterschiedliche
Bedeutungsdimensionen aufrufen. In einer privatrechtlich geregelten Di-
mension setzt das Erbe gleichsam den Tod des Erblassers voraus und
das Erbrecht regelt die Ubertragung und Verteilung seiner (quantifizier-
baren) Giter auf die Nachkommen. Diese Nachkommen oder jene, die
von einem Testament der jeweils Verstorbenen begtinstigt werden, kon-
nen selbst dariiber entscheiden, ob sie das Erbe annehmen. Sollte es sich
beim Erbe um Giiter von Wert handeln, werden die Erben das Erbe meist

3 Der von Schnepel/Girke/Knoll (2013) herausgegebene Band versammelt Bei-
trige, die die Konjunktur der Diskussion um das kulturelle Erbe in Zeiten
des Massentourismus analysieren.

29

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

annehmen; sollten Schulden oder zweifelhaft erworbene Giiter vererbt
werden, konnen die Erben aus okonomischen oder moralischen Grin-
den die Annahme des Erbes verweigern. Das Erbe ist im erbrechtlichen
Zusammenhang immer schon unter dem Gesichtspunkt seines Wertes
interessant: Andere als 6konomisch wertvolle Gegenstinde fallen nicht
unter das, was hier als Erbe bezeichnet wird. Dies gilt unabhingig da-
von, ob die entsprechenden Gegenstinde fiir die jeweiligen Erben einen
sentimentalen Erinnerungswert haben. Die rechtlich kodifizierte Erbbe-
ziehung ist eine unpersonliche Beziehung, die sich auf die Ubertragung
von Werten konzentriert. Dies gilt selbst dann, wenn die jeweiligen Er-
blasser die Ubertragung der Erbschaft an Bedingungen binden sollten.
Auch diese Bedingungen und damit die Annahme der Erbschaft konnen
von den Erben ausgeschlagen werden.

Im vorliegenden Zusammenhang ist festzuhalten, dass es sich bei
der rechtlich fixierten Erbbeziehung um eine Ubertragung von o6ko-
nomischen Werten handelt, die selbst zwar auf einer verwandtschaftli-
chen oder vertraglich fixierten, nicht aber auf einer personlichen Bezie-
hung beruhen. Erblasser bestimmen (begrenzt durch gesetzlich geregelte
Pflichtanteile), wem sie etwas hinterlassen; und die Empfanger entschei-
den, ob sie die Erbschaft annehmen. Die Rede von einer Bewahrung des
(kulturellen) Erbes, seiner Gefahrdung durch den Lebenswandel der Er-
ben, der vor allem auch eine Gefihrdung fiir diese selbst darstellen soll,
scheint hier kaum einen Sinn zu ergeben. Vielmehr erscheint das Erbe
eher als ein Geschenk, als etwas, das man nicht selbst verdient hat, auf
das man aber einen (rechtlich verbrieften) Anspruch hat.

Dies dndert sich, wenn man einen anderen Kontext aufruft, in dem
die Rede vom Erbe eine sinnvolle Verwendung erfahrt. Hier geht es um
die Vererbung personlicher Merkmale und Eigenschaften in einer Ab-
stammungslinie. Zwei Gesichtspunkte, die selbst wiederum in einem ei-
gentumlichen Spannungsverhiltnis stehen, sind hier zu beachten. So ist
es auf der einen Seite gar nicht so klar, was da jeweils vererbt wurde.
Dies liegt daran, dass ererbte Ahnlichkeiten in persénlichen Merkmalen
und Eigenschaften eher eine Frage der Interpretation darstellen. Man
kann sich dariiber streiten, ob und worin genau die ererbte Uberein-
stimmung besteht, ob ihre Bedeutung fiir die Erbenden wirklich wich-
tig oder mit Blick auf die ihnen zugeschriebene Identitat eher neben-
sdchlich ist. Zum anderen aber leben solche Diskurse um die ererbten
Merkmale und Eigenschaften von biologischen Untertonen. Die Erb-
schaft beruht hier weder auf einer bewussten Ubertragung noch auf einer
Ubernahme durch die Erben, die diese Erbschaft auch hitten ablehnen
konnen. Die Vererbung von personlichen Merkmalen und Eigenschaft
suggeriert ein Schicksal, dem man nicht hat entkommen kénnen. Die
Bindung an die Vorfahren ist keine gewihlte, sondern eine, die einfach
da ist und der man auch unter verdnderten Lebensbedingungen letztlich

30

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

nicht entrinnen kann. Auch dieses Erbe hat man sich letztlich nicht ver-
dient. Im Unterschied zum Erbe von Giitern aber ist die Beziehung zum
>Erblasser< hier keine dufSerliche, sondern als eine personliche Bindung
zu verstehen.

Beide Gesichtspunkte, sowohl jener der Interpretationsbediirftigkeit
dessen, was personlich vererbt wurde, wie auch jener, der die Schicksal-
haftigkeit und damit auch die unentrinnbare Verbindlichkeit des (nicht
ganz eindeutigen) Ererbten betont, bilden Bezugspunkte, die metapho-
risch auf das Konzept des kulturellen Erbes tibertragen werden kon-
nen. Auch hier ist die Erbschaft nicht eindeutig und auch hier wird die
Verbindlichkeit eines Erbes beschworen, das man nicht einfach aufge-
ben kann, ohne sich letztlich selbst aufzugeben. Eine solche metaphori-
sche Ubertragung scheint allerdings mit einem Makel behaftet zu sein.
Zwar vermag sie die Bedeutung und Verbindlichkeit des kulturellen Er-
bes hervorzuheben, aber sie tut dies letztlich, indem sie diese als Zwang,
als Schicksal stilisiert, dem man nicht entrinnen kann. Unter dieser Per-
spektive und angesichts der sich jenseits dieses Erbes bietenden Mog-
lichkeiten konnte das Erbe durchaus als Fluch erscheinen. Hier hilft nun
der metaphorische Ruckgriff auf jene positiven Konnotationen weiter,
die mit dem privatrechtlichen Konzept des Erbes verbunden waren. Die-
se bestanden darin, dass es sich bei dem Erbe normalerweise um etwas
(auch 6konomisch) Wertvolles handelt und dass dessen Annahme kein
unentrinnbares Schicksal, sondern eine Wahlmoglichkeit darstellt und
daher auf einer Freiwilligkeit beruht, die die schicksalhafte Bindung zu-
mindest relativiert. Die hier zu verfolgende These wire also, dass die
Strahlkraft, die Attraktivitit des Konzepts eines kulturellen Erbes und
auch die damit in Verbindung stehenden Krisenartikulationen auf einer
metaphorischen Nutzung und Verbindung der beiden hier unterschie-
denen Vererbungstheorien beruhen: einer privatrechtlichen In-Wert-Set-
zung und einer biologischen Vererbungshypothese, die fiir den personli-
chen Verpflichtungsgehalt zustandig ist.

Der Wert des kulturellen Erbes liegt — auch wenn unter kapitalisti-
schen Bedingungen alles zur Ware werden kann — zumindest nicht pri-
mar im materiellen Bereich. Die Rede von einer Gefihrdung und sei-
nem drohenden Verlust legt keine Verbindung zu einem finanziellen Ruin
nahe. Sie verweist eher darauf, dass hier ein Verlust eintreten konnte,
dessen Bedeutung die Erben nicht einmal — oder zu spit — bemerken.
Ein Verlust, den man aber vielleicht nicht einmal bemerkt, deutet darauf
hin, dass es sich wohl um nichts fiir die Erben Wertvolles handeln diirf-
te. Offensichtlich kann man auch ohne die Wertschdtzung und die ver-
bindliche Ubernahme eines kulturellen Erbes leben.

Die piadagogisch-rhetorische Situation, in der sich diejenigen befin-
den, die den Wert des kulturellen Erbes vermitteln wollen, ist damit
eine, die zwei Probleme bearbeiten muss: Auf der einen Seite muss sie

31

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

den Wert des kulturellen Erbes herausstellen, seine Bedeutung fiir dieje-
nigen, die sich doch dadurch erst als Erben zu verstehen lernen sollen.
Auf der anderen Seite ist zugleich davon auszugehen, dass tiber die An-
nahme dieses Erbes nicht verfiigt werden kann. Es ist gerade die Mog-
lichkeit, ohne das Erbe zu leben, die die adressierten Erben in eine sou-
verdne Entscheidungsposition bringt: Selbst wenn das Erbe (oder auch
Teile dieses Erbes) als wertvoll dargestellt werden konnen, heifst das
noch nicht, dass die Erben dies auch als fiir sich wertvoll und verbind-
lich iibernehmen.

Das Erbe muss also zunichst einmal iiberhaupt als Erbe verstanden
werden und es muss dariiber hinaus als wertvoll eingesehen werden. Im
Unterschied zum privatrechtlich geregelten Bereich der Vererbung von
Gitern ist diese doppelte Einsicht hier nicht selbstverstandlich. So konn-
te man darauf hinweisen, dass in diesem Fall die Identitat des Erblassers
gar nicht eindeutig ist. Das kulturelle Erbe kann zudem in Bauformen,
Wirtschaftsweisen, personlichen Beziehungen, rituellen und religiosen
Verpflichtungen oder kulturellen Praktiken (wie Musik, Tanzen usw.)
bestehen. Neben dem Erblasser ist also auch das Vererbte, die >Erbmas-
se, eher unspezifisch. Eine Parallele zum privatrechtlich geregelten Er-
brecht gibt es aber insofern, dass die Ubernahme oder die Zuriickwei-
sung des Erbes nicht selbst der Auswetis einer personlichen Beziehung ist.
Das Erbrecht hat — wie jedes formale Recht — von einer solchen personli-
chen Beziehung abstrahiert. Und im Fall des kulturellen Erbes findet die-
se Abstraktion dadurch statt, dass >die« Vorfahren, »die« alte Kultur, >die<
Tradition ebenso wie die verallgemeinerten Adressaten, >die< kulturellen
Erben unbestimmt bleiben.

Nun scheint gerade diese Abstraktion aber hier zum Problem zu wer-
den. Dies ldsst sich am Freiheitsspielraum der Erben deutlich machen.
Wiahrend in der Vererbung materieller Guter klar ist, um welche mate-
riellen Werte es sich handelt, und dass die Erben vor der eindeutigen Al-
ternative der Annahme oder Ablehnung des Erbes stehen, ist dies im Fal-
le des kulturellen Erbes anders. Es ist nicht nur unklar, worin genau das
Erbe und worin zugleich dessen Wert besteht, sondern die Bedingungen
seiner Annahme folgen auch nicht der einfachen Alternative von Annah-
me oder Ablehnung. Fur den Wert des kulturellen Erbes muss bei den
Erben geworben werden und auch die Art, die Reichweite und Verbind-
lichkeit einer Annahme oder Ablehnung sind nicht definierbar. Die durch
den Riickgriff auf das (nicht zuletzt 6konomisch konnotierte) >Erbe« sug-
gerierte Bedeutsamkeit scheint sich also gerade durch das kontingente
Verhalten der als Erben Adressierten wieder zu relativieren. Ein Erbe,
zu dem man sich >irgendwies, vielleicht aber auch gar nicht verhalten
kann, droht seinen Wert als Erbe einzubtifSen. Der metaphorische Riick-
griff auf das Erbe schien dessen Wert zu bekriftigen und durch die kaum
abzulehnende Ubernahme auch eine Verbindlichkeit wahrscheinlich zu

32

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: ZWISCHEN KONTINGENZ UND SCHICKSAL

machen. Wenn nun aber das Erbe als Erbe nicht einmal so relevant ist,
dass es eine (positive oder negative) Positionierung zu ihm hervorzuru-
fen vermag, dann stellt sich die Frage, fir wen und warum ein solches
Erbe iiberhaupt eine Bedeutung haben soll.

Genau an dieser Stelle hilft der Ruckgriff auf eine Vererbungsvorstel-
lung, der man nicht entrinnen kann. Diese setzt nicht — wie die formal-
rechtliche Bezugnahme auf das Erbkonzept — bei der In-Wert-Setzung
des Erbes selbst an und versucht, die Erben von dem Wert des Ererbten
zu tiberzeugen. Hier geht es darum, die Erben als Erben so zu bestim-
men, dass die Erbbeziehung als solche nicht mehr befragt werden kann.
Lebte der Bezug auf das formalrechtliche Erbkonzept von einer meta-
phorischen Verbindung von 6konomischem und kulturellem Wert, so
findet sich hier eine metaphorisch konstituierte Nihe und Ubersetzbar-
keit zwischen einem biologischen und einem kulturellen Konzept. Eine
Vererbung von Merkmalen und Eigenschaften von den Vorfahren auf
die Nachkommen ist nicht nur als etwas zu verstehen, zu dem man sich
— zustimmend, ablehnend oder auch gleichgiiltig — verhalten kann. Ent-
scheidend ist hier, dass eine solche Positionierung zum Vererbten immer
schon vom Boden dieser Erbschaft aus erfolgt. Man wird diese Erbschaft
nicht los, indem man sich zu ihr verhalt, weil sie letztlich noch die eige-
ne Stellungnahme veranlasst. Eine solche Vererbungsgeschichte l4sst kei-
ne oder aber nur tragische Befreiungsgeschichten zu. Wer versucht, sich
von dieser Erbschaft zu befreien, gerdt nur ins Ungliick, weil er letztlich
gegen seine eigene Identitdt kimpft. Trotz scheinbarer Erfolge in seinem
Bemiihen darum, sein kulturelles Erbe hinter sich zu lassen, werden die
Kosten doch am Ende die Erfolge tiberwiegen.

Vor diesem Hintergrund muss die Gefihrdung oder gar der Verlust
des kulturellen Erbes als eine direkte Bedrohung auch fiir die Identi-
tat der Erben angesehen werden. Das kulturelle Erbe zu bewahren, ist
dann nicht mehr einfach nur eine Aufgabenstellung, zu der man sich
frei und souveridn verhalten konnte, sondern es geht dann letztlich um
die Sicherung der eigenen Identitit. Auch als personliche, aufgrund un-
terschiedlicher Lebensgeschichten entwickelte, basiert diese Identitit
letztlich noch auf einem Grund, iiber den man nicht verfiigen kann:
Ihn aufzugeben, hief3e, sich selbst die Grundlage zu entziehen. Die Be-
wahrung des kulturellen Erbes stellt sich von hierher als eine MafSnah-
me des Selbstschutzes dar, zu der es — wenn man dariiber nachdenkt —
keine Alternative gibt.

Die bisherigen Uberlegungen versuchen, durch den Riickgriff auf
eine rechtliche und biologische Vererbungsfigur die Probleme und Span-
nungsverhiltnisse im Konzept des kulturellen Erbes zu eruieren. Sie ge-
hen davon aus, dass das Erbe als Erbe hervorgebracht werden muss und
dass mit diesem Konzept zugleich ein Appell- und Verbindlichkeitsan-
spruch einhergeht. Um die mit der Vorstellung des Erbes verbundene

33

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

In-Wert-Setzung sowie Bedeutsambkeit seiner Annahme angeben zu kon-
nen, wurde auf die metaphorische Bedeutsamkeit der beiden Vererbungs-
konzepte verwiesen. Diese Konzepte konnen verdeutlichen, warum der
Diskurs um das Verhiltnis von Tradition und Verdanderung sich auf das
Bild eines Erbes bezieht. Es geht dabei nicht um eine begriffliche Herlei-
tung, von der her die Begriindbarkeit oder die Kritikwiirdigkeit der Fi-
gur des kulturellen Erbes angegangen werden konnte; es geht auch nicht
um die empirische Bestitigung der Analogie in den Verwendungsweisen
des kulturellen mit dem rechtlichen oder biologischen Erbe. Wohl aber
geht es darum, iiber die Ahnlichkeiten und Differenzen zu den rechtli-
chen und biologischen Vererbungsdiskursen das diskursive Terrain zu
umreiflen, innerhalb dessen iiber die Bedeutung und die Verbindlich-
keit von etwas gestritten werden kann, das genau daruber als kulturel-
les Erbe aufgerufen wird.

Die Vermutung ist dabei, dass diese beiden Vorstellungen eines juris-
tisch und biologisch verfassten Erbes die unterschwellig-metaphorischen
Referenzpole eines Spannungsverhaltnisses bilden, in das auch die Per-
spektiven einer >sozialen Vererbung« eingetragen werden konnen. »>So-
ziale Vererbung« meint dabei die (auch in den Interviews haufig zu fin-
dende) Vorstellung, dass man doch die ersten Sozialisationserfahrungen
noch in der Familie oder dem Dorf, in einer eher intakten ladakhischen
Kultur gemacht habe, und dass genau darin das Erbe liege, an dem man
auch unter modernen Bedingungen und nach dem Besuch weiterfiihren-
der Ausbildungsinstitutionen aufSerhalb Ladakhs festhalten misse. Eine
solche Vorstellung der >sozialen Vererbung« ist schwicher, d.h. auch un-
verbindlicher als die beiden hier eingefithrten Konzeptionen der Ver-
erbung: Sie stellt die Annahme des Erbes letztlich in die Entscheidung
der Erben und hofft, dass die frithkindliche Sozialisation hier ihre Wir-
kung zeigt. Sie ist nicht zuletzt deshalb schwicher, weil sie den Wert des
Erbes nicht angeben kann. Traditionelle Umgangsformen werden hier
einfach mit der In-Wert-Setzung als Erbe in Verbindung gebracht. Und
dies geschieht letztlich dadurch, dass man eine Kosten/Nutzen-Kalku-
lation fur das Verhaltnis von Tradition und Moderne aufmacht. Die-
ser schwachen >6konomischen«< Kalkulation, die als solche nicht zuletzt
darauf zielt, die Figur des >Erben« zu konstituieren, steht aber zugleich
die relative Unverbindlichkeit der Annahme entgegen: Hier kann man
die nur relative Bedeutung der frithkindlichen Sozialisation dadurch er-
hohen, dass man auf die Kontinuitit ladakhischer Charaktermerkmale
abhebt. Der bescheidene, offene, hilfsbereite und vielleicht auch etwas
naive Ladakhi bildet dann so etwas wie eine sich im Lauf und Wandel
der Zeit durchhaltende >Erbschaft«. Von dieser her erscheint die An-
nahme des kulturellen Erbes dann als wertvoll. Erbberechtigung und
Verbindlichkeit — das sind die beiden Bezugspunkte, die im juristischen
und biologischen Vererbungsdiskurs dramatisiert werden und die im

34

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

Diskurs uiber das kulturelle Erbe zu untergrindigen Bezugspunkten fiir
jene symbolische Transformation werden, die aus einer gelebten Tradi-
tion ein >Erbe« macht.

Bisher wurde allerdings das >Kulturelle¢, aus dem das Erbe bestehen
soll, nur unter dem Gesichtspunkt einer Abstraktion von konkreten Le-
bensverhiltnissen als problematische Einheitsvorstellung angesprochen.
Von hierher erschien es dann schwierig, den Wert dieses Erbes im Ver-
haltnis etwa zu einem 6konomisch angebbaren Erbe einzuschatzen. Der
Bezug auf das Kulturelle kompliziert daher zusitzlich die Rede vom
»Erbe«. Zugleich aber birgt die Rede von der >Kultur« selbst wiederum
Probleme, die das diskursive Terrain, in dem uber das kulturelle Erbe
verhandelt wird, noch schwieriger erscheinen lassen.

1.2 Das kulturelle Erbe:
Die ungewollte Relativierung des Eigenen

Wer von fremden Kulturen spricht, wer die Kultur Ladakhs gegentuber
der westlichen Kultur verteidigen mochte, der geht von einem ganzheit-
lichen Konzept der Kultur aus. Die Kultur eines Landes, eines Volkes
oder einer Region ist dann das, was allen dort Lebenden gemeinsam ist:
Sie definiert die Zugehorigkeit und grenzt diese gegeniiber anderen Kul-
turen ab. Ein solches Verstindnis einer gemeinsamen und letztlich alle
Lebensbereiche durchdringenden Kultur ist nicht selbstverstandlich. So
war etwa in der Antike der Begriff der Kultur an bestimmte Praktiken
gebunden, die sich sowohl auf die Welt wie auch das eigene Selbst rich-
ten konnten. Dabei hatte die Verwendung dieses Konzepts — unabhingig
davon, ob es um Ackerbau oder die eigene Seele oder den eigenen Leib
ging — eine normative Komponente. Es ging immer um Techniken, also
um die Art und Weise des jeweils richtigen Verhaltens, aber zugleich ging
es auch um die richtige Weise: Es ging nicht nur um das Notwendige oder
Mogliche, sondern darum, dieses angesichts einer Vergewisserung des
Menschen in der Welt in ein sinnvolles Verhaltnis zu bringen. Das dem
Menschen Mogliche und mit Blick auf eine (kosmologisch) verbuirgte
Ordnung Adaquate sollten Eingang finden in die jeweiligen Praktiken.+
Was nicht zum Gegenstand eines Nachdenkens iiber »Kultur« wurde, das
war die Frage nach einer gemeinsamen Grundlage dieser unterschied-
lichen Lebensverhiltnisse. Diese Frage wurde unter Ruckgriff auf die
Metaphysik oder kosmologische bzw. kosmogenetische Spekulationen

4  Foucault (1986) hat in diesem Zusammenhang zu Recht auf das Konzept
der Sorge verwiesen und die >Sorge um sich« betont. Hadot (2005) hat das
theoretisch-philosophische Nachdenken in der Antike auf die Frage einer
addquaten praktischen Bewiltigung des Lebens bezogen.

35

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

beantwortet, die als solche die Situation des Menschen jenseits jeder kul-
turellen Zugehorigkeit zum Gegenstand hatten.s

Auch die Frage nach der richtigen Praxis, nach der richtigen Art und
Weise etwas zu tun, setzt eine Distanzierung vom selbstverstindlichen
Vollzug konkreter Praktiken voraus. Aber die Kriterien zur Beantwor-
tung dieser Frage sind nicht darauf bezogen, eine moglichst einheitliche
kulturelle Identitit zu stiften oder zu garantieren. Nicht die gemeinsame
kulturelle Identitat bildet das tibergreifende Kriterium, sondern die An-
ndherung an eine transzendente Ordnung. Erst deren Zerbrechen gegen
Ende des Mittelalters und wohl auch die Entdeckung anderer Lebens-
weisen im Zuge von Entdeckungsreisen und morderischen Kolonisierun-
gen erlaubten einen dezentrierten Blick auf das Eigene. Wenn dieser auch
lange vom Standpunkt einer (nicht zuletzt auch rassistischen) Uberlegen-
heit gekennzeichnet war, die so weit reichte, den Anderen den Status als
Menschen streitig zu machen, so bestand ein sich selbst auf diese Weise
dennoch einstellender Effekt darin, das Eigene als Eigenes in Abgrenzung
vom Anderen in den Blick zu nehmen. Spétestens im 18. Jahrhundert
wird dann die Figur des >guten Wilden< entwickelt, um der vermeintli-
chen Uberlegenheit der westlichen Kultur den Spiegel vorzuhalten.®

Dirk Baecker hat darauf hingewiesen, dass sich ein solcher ganz-
heitlicher, die unterschiedlichen Praktiken, Institutionen und Selbst-
verstandnisse einer Gesellschaft umfassender Kulturbegriff erst im 17.
Jahrhundert herausbildet.” Erst ein solcher Kulturbegriff muss von der
Unterschiedlichkeit dieser gesellschaftlichen Praktiken, Institutionen
und Selbstverstindnisse abstrahieren, um deren Einheit behaupten zu

5 Eine solche metaphysische Rahmung der menschlichen Dinge schliefSt nicht
aus, dass man sich mit Blick auf einzelne Praktiken oder Selbstverstind-
nisse von anderen abgrenzt: Bauern konnen sich von Viehziichtern, demo-
kratische von tyrannischen Organisationen des Politischen oder auch z.B.
kultische oder religiose Zeremonien und Glaubenssysteme von anderen ab-
grenzen. Und solche Abgrenzungen konnen nicht selten bis zu kriegerischen
Auseinandersetzungen fiihren. Aber die Vergewisserung des Eigenen, der ei-
genen kulturellen Identitit, wie sie im Folgenden Thema wird, gilt hier nicht
als ein Problem, dessen Losung grofSerer Anstrengungen bedarf.

6  So nimmt Montesquieu (1991) in seinen >Persischen Briefens, die 1721 er-
schienen und sehr schnell verboten wurden, die Perspektive eines Persers
ein, um die Wunderlichkeiten der eigenen Kultur deutlich zu machen und
in einem kritikwiirdigen Licht erscheinen zu lassen. Das Motiv ist bis heute
wirksam: So erschien 1937 unter dem Titel >The Savage hits back<ein Buch
von Julius Lips, in dem die Objektivierung der >Wilden« aus ethnologischer
Perspektive selbst von den so Objektivierten zum Gegenstand gemacht wur-
de. Eine dhnliche Perspektive verfolgen Edward Said (1978) oder auch Fritz
Kramer (1987).

7 Vgl. Baecker, 2003, S. 64.

36

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

konnen. Eine solche Abstraktion impliziert zum einen, dass man sol-
che Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnisse auch beschreiben
konnte, ohne sie als Ausdruck einer Kultur aufzufassen. Damit ist an-
dererseits aber zugleich der Anspruch eines solchen Kulturkonzepts do-
kumentiert, die gemeinsame Grundlage, das generierende Prinzip hinter
diesen Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnissen anzugeben. Die
Einheit der Kultur wird als Grundlage behauptet, die sich in einer gesell-
schaftlichen Heterogenitit ausdriickt und dieser Heterogenitit ihre Ein-
heit gibt. »Kultur< kann dann als eine Perspektive verstanden werden, in
der unterschiedliche soziale Sachverhalte auf eine ihnen vorausliegende
Gemeinsamkeit zuriickgefiihrt werden sollen.®

Ein solches Verstandnis von Kultur als einer Kategorie, die das Sozi-
ale zur Einheit bringen soll, wirft nun (zumindest) zwei Probleme auf.’
Das erste Problem besteht darin, dass ein solches Kulturverstindnis nicht
nur die kriteriale Frage aufwirft, was sich mit Blick auf die Heterogenitat
des Sozialen als Teil der Kultur verstehen lasst und was moglicherweise
als problematisch anzusehen ist. Der Kulturperspektive diese kriteriale
Funktion zuzuweisen, setzt nicht nur voraus, dass sie selbst gerade kein
Gegenstand der eigenen Bewertung ist, sondern auch, dass ihre verein-
heitlichende Funktion begriindet ist — und zwar unabhingig von den so-
zialen Praktiken und Selbstverstindnissen, auf die sie sich urteilend be-
zieht. Das zweite Problem ergibt sich, wenn man in Betracht zieht, dass
die Rede von einer kulturellen Einheit nur Sinn macht in der Beziehung,
im Vergleich mit und in der Abgrenzung zu anderen kulturellen Einhei-
ten. Ein solcher Vergleich verweist auf die Moglichkeit anderer Kultu-
ren und damit zugleich auf die Relativitat der eigenen. Von hierher stellt
sich die Frage nach einer moglichen Begriindung der eigenen Kultur
noch einmal anders als dies mit Blick auf die eigene Stellung gegeniiber
der Heterogenitit sozialer Praktiken und Selbstverstindnisse der Fall ist.

Das erste genannte Problem entsteht aus dem Anspruch, die Diffe-
renz von Eigenem und Fremdem noch auf die Bestimmung des Eigenen

8  Baecker fasst daher vor dem Hintergrund der luhmannschen Systemtheo-
rie >Kultur« als eine Beobachterperspektive zweiter Ordnung (vgl. ebenda,
S. 33ff.). Demgegeniiber insistiert etwa Konersmann auf kulturellen Tat-
sachen, worunter er Werke versteht: »Zeugnisse menschlicher Selbst- und
Weltverhiltnisse, die gegenstandlich Gestalt gefunden haben« (ders. 2006,
S. 11).>Kultur< meint in dieser (hier nicht verfolgten) Hinsicht den Prozess
einer endlosen (philosophischen) Selbstverstindigung, in der das Verhiltnis
von (konkreter) Kontextualitit und (abstrakter) Kontextindifferenz sinnge-
bend verarbeitet wird.

9  Diese Probleme werden hier als solche einer operativen Logik thematisiert.
Im nédchsten Abschnitt sollen dann die damit verbunden (identitats-)politi-
schen Implikationen im Vordergrund stehen, die sich ebenfalls an den bei-
den hier aufgezeigten Problemen abarbeiten.

37

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

anwenden zu konnen. Dabei ist mit dem als Einheit gedachten Konzept
der Kultur ein Urteilsmafstab angegeben, der selbst nicht mehr hin-
terfragt werden kann. Zwar kénnen immer neue Sachverhalte als Teil
dieser Kultur bestimmt werden; sie kann durch die Betrachtung unter-
schiedlicher Praktiken und Selbstverstindnisse angereichert und kom-
plexer werden, aber was nicht zur Disposition steht, ist der Gesichts-
punkt der Einheit. Er liegt der kulturellen Perspektive einerseits voraus
und bildet andererseits das, wonach in der Betrachtung der sozialen He-
terogenitit gesucht wird. Dass es eine kulturelle Einheit gibt, steht fest,
bevor man nach ihrer konkreten Auspriagung sucht. Dies impliziert eine
Betrachtung sozialer Sachverhalte darauf hin, inwiefern sie Ausdruck
einer ihnen vorausgehenden kulturellen Einheit sind — oder eben nicht.
Auf diese Weise konnen Praktiken als kulturfremd ausgeschlossen' und
andere nobilitiert werden. Zugleich aber liegt ein solcher MafSstab einer
vorauszusetzenden kulturellen Einheit und Homogenitat auflerhalb der
Logik bestimmter Praktiken und Sinnbestimmungen. Diese bearbeiten
ganz unterschiedliche konkrete Aufgaben und Problemstellungen, fur die
die Frage danach, inwiefern sie Teil oder Ausdruck einer tibergreifenden
Kultur sind, eher unerheblich sein diirfte.

Wenn aber die Perspektive auf eine kulturelle Einheit gegentiber den
Vollziigen und immanenten Logiken konkreter Praktiken und Verstan-
digungen sich als zugleich abstrakt und extern erweist, dann stellt sich
die Frage nach der Legitimitat einer solchen Perspektive. Inwiefern also
lasst sich der Anspruch einer solchen Perspektive plausibel machen oder
begriinden, den Grund einsehen und vertreten zu konnen, der allen Prak-
tiken und Diskursen als gemeinsame Voraussetzung implizit ist. Ein sol-
cher Grund muss sich zugleich als das angeben lassen, das diese Prak-
tiken und Selbstverstindigung ermoglicht und strukturiert und als das,
was sie begrenzt und damit als Einheit kenntlich macht. An dieser Stelle
kann man (grob vereinfacht) auf zwei Strategien zuriickgreifen, die als
ermoglichende, d.h. auch: generative wie zugleich begrenzende Prinzi-
pien funktionieren. Man kann auf metaphysisch behauptete Substanzi-
alisierungen verweisen, die sich in jeder Artikulation einer kulturellen
Einheit als Ermoglichungsgrund wie auch als eine in der substanziellen
Identitat liegende Grenze zeigen. Von hier aus fithrt dann der Weg zu Si-
gnifikanten wie >Volk< oder >Nation<, deren Karriere und empirisch kons-
tatierbare Attraktivitit bis in die Gegenwart anhilt. Dabei wird hier nur
eine problematische Einheitsformel, die der kulturellen Einheit, mit ei-
ner anderen kurzgeschlossen**: An beider reale Existenz, die als solche

10 Welsch weist auf die der kulturellen Homogenisierung immanente Gefahr
hin, dass das >Unpassende« unterdriickt wird (vgl. ders. 1994, S. 155).

11 Ich gehe nicht darauf ein, dass Konzepte wie »Volk< oder >Nation« leere Kon-
zepte sind (vgl. Laclau, 2002), dass es sich um Erfindungen (vgl. Anderson,

38

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

das hier skizzierte Begriindungsproblem nicht aufhebt, sondern nur hin-
und herschiebt, muss man glauben.

Wenn man nicht an eine solche >wahre« Wirklichkeit hinter der so-
zialen Wirklichkeit glauben méchte, dann bietet sich eine transzenden-
tallogische Bearbeitung der geschilderten Begriindungsproblematik an.
Kants Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit und Grenzen der
Erkenntnis versucht sich gerade von einer substanzialistischen oder
ontologischen Wirklichkeitskonzeption zu verabschieden und begreift
Wirklichkeit als Resultat einer subjektiven Erkenntnisaktivitat, in der
sinnliche Anschauung und Verstand zusammenwirken. Wenn nun hier
von einer transzendentallogischen Begrindungsperspektive eines vo-
rausgesetzten Kulturkonzepts die Rede ist, dann kann dies wiederum
nicht im kantischen Sinne verstanden werden: Denn in diesem Fall wire
die >Kultur« selbst nur als Resultat einer (vielleicht nicht unproblemati-
schen) Erkenntnisaktivitdt zu verstehen. Auch die sich von Kant her er-
offnende Perspektive, sie als Vernunftbegriff zu verstehen, dem wie an-
deren Vernunftbegriffen auch niemals eine erkennbare Wirklichkeit wird
entsprechen konnen, hilft hier nicht weiter. Wenn also vom Versuch ei-
ner transzendentallogischen Begriindung des Kulturbegriffs die Rede ist,
dann derart, dass gleichsam die Kultur die Stelle des kantischen Erkennt-
nissubjekts einnimmt: Sie legt dann die Bedingungen der Moglichkeit,
aber auch die Grenzen des sinnvoll Denk- und Sagbaren und damit auch
begriindbarer Praxis fest. In diesem Fall gilt: Wer aus einer bestimmten
Kultur kommt, der kann gar nicht anders. Jemand aus einer islamischen
Kultur kann einfach seine patriarchalische Sicht auf das Geschlechter-
verhdltnis oder die autoritiren Erziehungsmuster nicht aufgeben, wih-
rend Deutsche gar nicht anders konnen, als egalitar, hilfsbereit, christlich
usw. zu denken und zu sein. Eine solche holzschnittartige Zuschreibung
kann das doppelte Problem einer transzendentallogischen Perspektive
auf die Kultur deutlich machen. Zum einen lebt sie von Oppositionsbil-
dungen und Abgrenzungen, die soziale Unterschiede mit einer kulturel-
len Bedeutung aufladen und dramatisieren's; zum anderen tendieren sie

2005), um imaginire Bezugspunkte handelt, die die gleiche Funktion haben
wie das Konzept einer kulturellen Einheit: Sie sollen das schaffen und mit
Verbindlichkeit ausstatten, von dem sie reden. An der politischen Wirksam-
keit und den nicht zuletzt auch verheerenden Implikationen solcher Kon-
zepte kann kein Zweifel bestehen. Dass sie aber einfach durch den Verweis
auf eine verniinftige Begriindung aufzulosen wiren, eine solche Hoffnung
erscheint verwegen, weil diese die Bedeutung des Imaginiren fir die Kon-
stitution sozialer Einheiten verkennt.

12 Vgl. Kant (1974).

13 So weisen etwa Diehm und Radtke (1998) darauf hin, wie soziale Probleme,
die im schulischen Alltag auftreten, dadurch externalisiert werden, dass man
sie kulturell zurechnet: Probleme mit Migrantenkinder sind dann Probleme,

39

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

— mit Blick auf das hier interessierende Problem des Verhiltnisses von
Kultur und sozialer Wirklichkeit — dazu, die Komplexitit, Kontextab-
hiangigkeit und Heterogenitit des Sozialen soweit zu reduzieren und zu
vereindeutigen, dass es sich zur Karikatur eignet.

Die transzendentallogische Verortung der Kultur beweist — siecht man
einmal von den stereotypisierenden Abgrenzungen zu anderen Kulturen
ab — zu viel. Dies betrifft einerseits den Sachverhalt, dass Kultur in die-
sem Verstindnis nur funktionale Ausdrucksweisen zulassen wiirde. Von
hier aus waren Vorstellungen ihrer Entwicklung nur aufgrund dufSerer
Anstofse vorstellbar, da sie ja ansonsten in sich geschlossen bleibt. Auch
ein Anschluss dieser Vorstellung an ein performatives Konzept von Kul-
tur, das diese als immer neu hervorzubringende begreift, wire von hier
aus kaum moglich.# Andererseits lasst ein solches transzendentallogisch
verstandenes Konzept der Kultur kaum Raum fiir die Produktivitiat und
Reflexivitdt der individuellen Praxen und intersubjektiven Selbstverstan-
digungen. Zwar mogen sich Individuen oder Gruppierungen zur eige-
nen Kultur in ein Verhiltnis setzen, aber sie tun dies immer schon in den
grundgelegten Bahnen der Kultur: Es gibt fur sie keinen Ort, von dem
her sie ihre kulturellen Grundlagen in Zweifel ziehen oder auch nur
uber deren Reichweite und Verbindlichkeit diskutieren konnten. Das
hier verhandelte Problem, mit welchem Recht oder welcher Begriindung
die Komplexitit und Heterogenitit sozialer Praktiken und Diskurse als
kulturell einheitlich verstanden werden kénnen, ist hier immer schon auf
eine Weise gelost, die diese Problemstellung tiberfliissig erscheinen lasst.

Das zweite oben aufgeworfene Problem lasst sich an die eben erwihn-
te stereotypisierende Abgrenzung der Kulturen voneinander anschlie-
Ben. Es bestand darin, dass die Identifizierung einer Kultur nicht zuletzt
im Vergleich mit anderen Kulturen erfolgt. Die Abgrenzung von ande-
ren Kulturen mit Hilfe einer stereotypen Gegentiberstellung von Lebens-
weisen, Haltungen oder Denkformen bildet nur eine Form eines solchen
Vergleichs. Mit ihrer Hilfe sollen Unterschiede gegeneinander profiliert,
das Eigene positiv dargestellt und beides in einer eindeutigen (transzen-
dentalen) Bestimmtheit verankert werden. Eine solche Ab- und Ausgren-
zungsstrategie mag Meidungsverhalten, die Segregation kultureller Mi-
lieus oder aggressive Auseinandersetzungen befordern. Im vorliegenden
Zusammenhang, der nach den Begrindbarkeiten einer Einheitsvorstel-
lung von Kultur fragt, ist eher die Frage interessant, von woher sol-
che Unterscheidungen vorgenommen werden. Hinter der transzenden-
tallogischen Unterteilung von Kulturen steht die Frage, wer dies von

an denen die Schule vergeblich arbeitet, weil sie hier auf den Granit der
fremden Kultur stofst. Ha (1999) und Mecheril (2004) diskutieren diese At-
tribuierungsprobleme ebenfalls.

14 Zur performativen Vorstellung von Kultur: vgl. Wirth (20025 2008).

40

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE: DIE UNGEWOLLTE RELATIVIERUNG DES EIGENEN

welcher Position aus unternimmt.”s Diese Frage fuhrt jeden Antwort-
versuch in eine Zwickmiihle. Entweder man nimmt das eigene Konzept
ernst, dann ist auch die Unterscheidung von Kulturen nur eine, die aus
dem (transzendentalen) Innenbereich der eigenen Kultur getroffen wird
—und dann kann im Grunde nichts Bedeutsames tiber die anderen Kul-
turen gesagt werden. Wenn aber nichts Bedeutsames tiber diese gesagt
werden kann, dann wiederum ergibt sich das Problem, dass auch tber
die eigene kaum etwas gesagt werden kann, da das zu Sagende sich nicht
zuletzt aus der Unterscheidung von anderen Kulturen speist. Oder man
nimmt fur die Moglichkeit eines kulturellen Vergleichs an, dass dieser
aus einer Position heraus erfolgt, die beide (oder mehrere) Kulturen ver-
gleichen kann, weil sie selbst nicht nur eine kulturelle Binnenperspekti-
ve artikuliert. Fir eine solche Position, die sich selbst nicht fir kulturell
determiniert und damit einseitig halt, ergibt sich jedoch ein Dilemma.
Auf der einen Seite konnte man einen allgemein menschlichen, d.h. tiber
den kulturellen Zugehorigkeiten stehenden Standpunkt fiir sich rekla-
mieren. Ein solcher Standpunkt aber wiirde Begriindungen, die innerhalb
von Kulturen fir Praktiken, Institutionen und Selbstverstindnisse gege-
ben werden, ebenso relativieren wie den von wo auch immer erhobenen
Anspruch, dass diese Kultur iiberhaupt begriindet sei. Auf der anderen
Seite erscheint allein schon durch den Anspruch eines vergleichenden
Standpunktes auch die von ihm her erfolgende Begriindung notwen-
dig kontingent. Es konnen genauso Griinde fiir den Wert der einen wie
der anderen Kultur vorgebracht werden und diese Griinde hingen von
unterschiedlichen Perspektiven des Vergleichs ab. Die Kriterien verfliis-
sigen und vervielfiltigen sich nicht zuletzt deshalb, weil man eben die
Perspektiven und internen Rationalisierungen der verglichenen Kultu-
ren berticksichtigen kann.

Die Moglichkeit des Kulturvergleichs untergrabt so letztlich die Be-
grindungskraft des vergleichenden Standpunkts. Wendet man diese logi-
schen Betrachtungen empirisch, so kann man darauf verweisen, dass die-
se Position des Kulturvergleichenden aufgrund von Reisen, politischen
und 6konomischen Kontakten, Migrationsbewegungen usw. vielleicht
nicht hinreichend mit der oben gewihlten >allgemein menschlichen<, im
Sinne einer nicht kulturgebundenen Position, beschrieben werden kann.
Eher bietet sich an dieser Stelle der Ruckgriff auf Positionen an, die
von einer kulturellen Hybriditit oder einer Transkulturalitit sprechen.*

15 Man konnte dies als eine Riickkehr zur kantischen Fragestellung begreifen,
die in der transzendentallogischen Fassung von Kultur eben nicht erkennt-
nistheoretisch bearbeitet, sondern gegenstandstheoretisch unterlaufen wur-
de.

16 Die Diskussion um die Hybriditat der Kultur und die Frage des Multikultu-
ralismus ist prominent von dem Literaturwissenschaftler Homi K. Bhabha

41

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Diese Positionen verstehen sich insofern als zugleich empirisch beleg-
bare wie programmatische: Es geht letztlich um die Dekonstruktion
des Konzepts der kulturellen Identitdt (und seiner substanzialisierenden
oder transzendentallogischen Festschreibung). Betrachtet man vor die-
sem Hintergrund das Konzept des kulturellen Erbes, dann scheint es sich
gleichsam um eine gegenldufige Programmatik zu handeln. Gegen eine
Hybridisierung soll das eigene kulturelle Erbe stark gemacht werden. Al-
lerdings wird hier diese Hybridisierung eher als ambivalent eingeschatzt:
Sie erscheint sowohl als Gefihrdung wie auch als Entwicklungschance.
Diese Ambivalenz ist produktiv. Sie verhindert den einfachen Ruickfall in
essentialistische (oder transzendentallogische) Festschreibungen des eige-
nen kulturellen Selbst. Und sie ruft dazu auf, das Eigene unter den Bedin-
gungen der modernen Entwicklung >neu« zu bestimmen und dennoch die
Verbindlichkeit des Alten zu wahren. Man kann das Gleiche auch so for-
mulieren, dass hier der Ausgang von der Hybridisierung des Eigenen ge-
nommen wird und dass man dennoch daran festzuhalten versucht, dass
es im Hybriden doch noch die Referenz auf ein Eigenes geben misste.
Und auch eine solche Vergewisserung wird vor der hier skizzierten dop-
pelten Problematik stehen: derjenigen der Konstruktion einer gemeinsa-
men Identitdt angesichts der sozialen Heterogenitit und derjenigen, in
der Relativierung, wie sie der Kulturvergleich impliziert, dennoch den
Ort des Eigenen angeben zu konnen. Und fiir beide Probleme diirfte es
wohl kaum hinreichend begriindbare Losungen geben.

1.3 Kulturelles Erbe:
Identititspolitische Vergewisserungen

Schon in der Einleitung wurde die Perspektive auf >Kultur« als eine sym-
bolische eingefithrt. Es war der Anspruch, die Heterogenitit sozialer
Praktiken, Institutionen und Selbstverstaindigungsdiskurse als Einheit
aufzurufen. Eine solche Einheit verlangt einerseits die Abstraktion von
den konkreten praktischen Kontexten und diskursiven Selbstverstandi-
gungen; andererseits beansprucht sie, deren Einheit zu reprasentieren.
Diese Reprasentation kann unterschiedlich ambitioniert sein: Sie kann
sich auf mythische und zugleich marktkompatible Bilder konzentrie-
ren, die sich in lange gehegte Sehnsiichte der modernen Gesellschaft ein-
schreiben. Sie kann aber auch fiir sich reklamieren, wirklich das den

angestofsen worden (vgl. Bhabha, 2000 und dazu: Bronfen/Marius/Steffen,
1997). Das Konzept der Transkulturalitit hat Wolfgang Welsch (1994) ent-
wickelt: Mit ihm soll die Uberschreitung der traditionellen Figur der Inter-
Kulturalitit iiberwunden werden, die noch davon ausgeht, dass Kulturen
wie Blocke aufeinandertreffen.

42

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

unterschiedlichen Praktiken und Diskursen Gemeinsame auf den Begriff
zu bringen. Unabhingig davon, welche Ambition hinter den jeweiligen
Versuchen steckt, so ist ihnen doch der Anspruch einer Reprasentation
der Einheit der Kultur gemeinsam. Genau an diesem Charakter der Re-
prasentation hingt nun das Symbolische: Die Reprisentation bezieht
sich immer auf eine (soziale) Wirklichkeit, die sich letztlich jeder Repri-
sentation entzieht. Die Reprisentation — so wurde bisher gesagt — steht
fur eine Abstraktion von der reprisentierten Wirklichkeit. Sie scheitert
notwendig, aber zugleich wire es ohne sie fiir das von ihr Reprisentier-
te kaum moglich, eine Einheitsvorstellung von sich zu entwickeln. Um-
gekehrt ist jede Reprisentation davon abhingig, dass sich das Reprisen-
tierte in ihr wiedererkennt — auch dann, wenn es von ihr niemals addquat
wiedergegeben werden kann.

Es ist nun genau dieses Spannungsverhaltnis der Reprasentation zum
von ihr Reprasentierten, das im letzten Abschnitt zum Thema wurde:
Verdeutlicht werden sollten die Versuche, genau dieses Spannungsver-
hiltnis aufzulosen. Und das heifSt nichts anderes als zu versuchen, die
Liicke zwischen Reprasentation und reprasentierter Wirklichkeit, von
Kulturbegriff und Wirklichkeit zu schliefSen. Dabei wurden die Schwie-
rigkeiten offenkundig, in die man sich verstrickt, wenn man versucht,
die Heterogenitat, Komplexitit und Ereignishaftigkeit des Sozialen un-
ter dessen symbolische Einheitsfiktion zu subsumieren. Weder schien dies
fiir konkrete Praktiken und Selbstverstindigungen moglich, ohne diese
in ihrem komplexen Charakter zur blofsen Erscheinungsform einer ih-
nen vorausliegenden >wahren« Wirklichkeit zu stilisieren; noch gelang ein
solches Zusammenfiigen von symbolischer Figur und sozialer Wirklich-
keit durch den Vergleich von scheinbar in sich ruhenden Kulturen. Das
Ergebnis bestand eher darin, dass der Ruickgriff auf einen Vergleich der
Kulturen, mit dem Ziel iiber die Andersheit der anderen Kulturen das
Profil der eigenen hervortreten zu lassen, statt zu einer Begriindung eher
zu einer Relativierung fuhrt. Und dies lag nicht zuletzt daran, dass der
Ort, von dem her ein solcher Kulturvergleich erfolgen soll, sich selbst
dadurch relativiert, dass er weder als Ort in der eigenen Kultur noch als
uber kulturellen Zugehorigkeiten schwebende Metaperspektive sinnvoll
angegeben werden kann. Dies aber wiederum heif$t nichts anderes, als
dass unterschiedliche solcher Orte, unterschiedliche Vergleiche und Kri-
terien moglich sind, dass jede Begriindung relativ bleibt. Es handelt sich
dann letztlich um interessierte oder strategische, d.h. politische Einsat-
ze, in denen es um die Festlegung einer symbolisch zu plausibilisieren-
den kulturellen Identitdt bzw. eines kulturellen Erbes geht. Damit ist der
Einsatzpunkt der nun folgenden Uberlegungen markiert.

Schon der Anspruch auf die Reprisentation einer kulturellen Einheit
setzt eine Trennung von den komplexen, uneindeutigen, vielfiltigen,
sich in alltdglichen Kooperationen und Konflikten bewegenden sozialen

43

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Prozessen voraus. Der Anspruch selbst besteht dabei darin, dieser viel-
faltigen und uneinheitlichen Wirklichkeit zumindest symbolisch eine
einheitliche Form zu geben. Das Symbolische zielt darauf, eine in sich
geordnete Wirklichkeit wiederzugeben, deren immanente Betrachtung
kaum den Schluss auf eine solche einheitliche Form nahelegt. Damit ist
eine erste Perspektive angegeben, unter der die Rede von einer Nicht-
identitdt von Représentation und Reprisentiertem Sinn macht. Die Ein-
heit der sozialen Wirklichkeit wird in ihrer symbolischen Reprasentation
als Kultur erst hervorgebracht. Andererseits aber scheint diese symboli-
sche Formgebung vorauszusetzen, dass ihr etwas in den Selbstverstind-
nissen sozialer Akteure entgegenkommt. Die symbolische Inszenierung
der Einheit von Kultur muss an die soziale Selbstverstindigung tiber
Praktiken und Sinngebungen zumindest anschliefsen, wenn sie Aussicht
auf Akzeptanz haben will.

Zugleich aber besteht der Anspruch, die Einheit der sozialen Wirklich-
keit als Kultur hervorzubringen, nicht nur darin, sie auf eine akzepta-
ble Weise zu reprdsentieren. Schon dieser Anspruch ist prekir, weil hier
immer schon ein holistisches Bild der Kultur mit dem Verstdndnis kon-
kreter Praktiken und Selbstverstindnisse zusammentrifft. Dies bildet so-
wohl fir den holistischen Reprisentanten eine Herausforderung, da er
das Konkrete mit dem Allgemeinen so vermitteln muss, dass (kulturel-
le) Identitdt und (praktische) Partikularitidt zusammenpassen. Es bildet
auch ein Vermittlungsproblem gegeniiber den sozialen Akteuren, da die-
se die gleiche Verbindung, das gleiche Verstindnis des Partikularen ihrer
Lebensweisen als Ausdruck einer allgemeinen Identitdt, nachvollziehen
miissen und dies vielleicht anders tun. Hinzu kommt, dass der Anspruch,
die Einheit des Sozialen symbolisch zu reprisentieren, nicht nur ein Pro-
blem der Abstimmung von Sichtweisen darstellt. Die erwahnte Tren-
nung der symbolischen Reprisentation von dem, was sie zu reprisen-
tieren beansprucht, besteht auch in der Konstitution einer Asymmetrie.
Den in ihren disparaten Praktiken und den darauf bezogenen Selbstver-
standigungsdiskursen Verstrickten steht eine Perspektive gegentuiber, die
allem einen einheitlichen Sinn gibt, der den sozialen Akteuren so nicht
einfach zuganglich ist. Zwar sind jene, die die symbolische Einheitsinter-
pretation vertreten, mit Blick auf ihre Autorisierung und Legitimation an
die Akzeptanz jener gebunden, die sie zu reprasentieren beanspruchen.
Zugleich aber resultiert aus der erwihnten Asymmetrie ein Uberlegen-
heitsanspruch, der sich vielleicht in zwei Dimensionen verdeutlichen
ldsst. Zum einen kann sich dieser Uberlegenheitsanspruch des Symbo-
lischen gegentiber der von ihm hervorgebrachten Einheits-Wirklichkeit
darin zeigen, dass mit Aufklarungsinitiativen oder padagogischen Pro-
grammen der Gesichtspunkt des Gemeinsamen und seiner identitatsver-
biirgenden Bedeutung unter den Reprisentierten verbreitet wird. Ge-
geniiber einer immer drohenden Zergliederung, Partikularisierung oder

44

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

auch Zerrissenheit im Ablauf sozialer Prozesse wird dann auf die Bedeu-
tung einer gemeinsamen kulturellen Identitdt hingewiesen. Zum anderen
kann sich der Uberlegenheitsanspruch aber auch darin zeigen, dass im
Namen der einheitlichen Kultur praktische Regelungsinitiativen unter-
nommen werden. Man versucht dann, im Namen der kulturellen Iden-
titatsvorstellung bestimmte praktische Entwicklungen oder auch deren
Zusammenhidnge zu regulieren, dem Sozialen eine Form zu geben, die
mit der kulturellen Identitit iibereinstimmen soll. Man versucht, im Na-
men der kulturellen Einheit identifizierte Verfalls- bzw. Desintegrations-
erscheinungen zu kompensieren. Man versucht etwa — um ein spater auf-
gefiihrtes Beispiel zu nennen — im Namen der eigenen Kultur gegen die
Zunahme des indischen Brautpreissystems vorzugehen, das man auf eine
(kulturfremde) Konkurrenz in der Demonstration des eigenen Reichtums
zuriickfithrt. Man kann aber auch initiativ werden, um die Festigung der
eigenen Kultur und deren Zusammenhalt zu fordern. Solche Anstrengun-
gen konnen (im hier untersuchten Fall) von der Einrichtung von Fest-
veranstaltungen, in denen traditionelle Kulturtechniken gepflegt werden,
bis zur Etablierung von Schulen reichen, in denen die eigene Kultur zum
Bestandteil des Curriculums werden soll. Alle diese Initiativen, die auf
eine Formung des Sozialen im kompensierenden wie fordernden Sinne
zielen, implizieren einen Machtanspruch, dessen Wirksamkeit aber letzt-
lich wiederum von der Akzeptanz durch die Reprisentierten abhingig
gedacht werden muss.

Der theoretische wie praktisch formende Anspruch einer symboli-
schen Reprisentation der Einheit einer in sich komplexen und hetero-
genen sozialen Wirklichkeit kompliziert sich nun allerdings noch wei-
ter, wenn man den Gesichtspunkt hinzunimmt, dass sich der Anspruch
dieser symbolischen Reprisentation nicht nur auf die gegebene soziale
Wirklichkeit, sondern auf das kulturelle Erbe richtet.”” Die Einheit die-
ses Erbes reprisentieren zu wollen, verdoppelt gleichsam die Spaltung
zwischen symbolischer Reprasentation und gelebter Sozialitiat. Und dies
geschieht sowohl hinsichtlich der Reprasentierten wie auch mit Blick
auf die Reprisentanten selbst. Die Reprasentierten, als jene, denen qua

17 Die bisherige Thematisierung des Verhaltnisses von symbolischer Repra-
sentation zur von ihr reprisentierten Wirklichkeit orientierte sich an der
Darstellung der demokratischen Reprisentation, wie sie von Claude Le-
fort (1990) entwickelt wurde (vgl. dazu auch Weymans, 2006; Marchart,
2010; Maier, 2014). Solche Beziige werden auch weiterhin feststellbar sein
—auch wenn sich mit der Fokussierung auf das kulturelle Erbe und die Fra-
ge der kulturellen Identitit (jenseits ihrer fremdenfeindlichen Instrumenta-
lisierung) hier ebenso Spezifika ergeben wie auch im Hinblick darauf, dass
in diesem Fall die symbolischen Reprisentanten nicht durch formale Proze-
duren autorisiert werden. Trotz vieler Uberschneidungen ist die >Identitits-
politik< nicht einfach mit der >Realpolitik« gleichzusetzen.

45

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

symbolischer Reprisentation eine einheitliche Form gegeben werden
soll, werden in Bezug auf ein soziales Erbe als diejenigen aufgerufen,
denen einerseits eine einheitliche Identitdt zugeschrieben werden kann,
die aber andererseits gerade zur Disposition steht oder gar nur eine Ver-
gangenheit angibt. Das kulturelle Erbe bildet jenen Signifikanten, mit
dem die in der symbolischen Reprisentation behauptete Einheit der Re-
prasentierten zugleich zum Problem wird. Inwieweit die Reprasentier-
ten, also die Menschen in der sozialen Wirklichkeit Ladakhs, iiberhaupt
noch als Einheit aufgerufen und adressiert werden koénnen, steht nun
systematisch in Frage. Das aber betrifft zugleich auch den Anspruch der
symbolischen Einheitsreprasentation selbst. Es ist nun — tiber das in sich
schon problematische Verhaltnis zwischen Reprisentierenden und Re-
prasentierten hinaus — nicht mehr klar, von welchem Ort die Reprasen-
tanten der Einheitskultur sprechen. Sprechen sie als Repriasentanten ei-
ner kulturellen Vergangenheit, die es nicht mehr gibt? Wenn das der Fall
wire, kann man sich fragen, mit welchem Recht sie sich an jene anderen
Zeitgenossen wenden, die sie von einem solchen Standpunkt aus gerade
nicht mehr reprisentieren. Man kann auch fragen, ob aktuell tberhaupt
ein Standpunkt moglich ist, der beansprucht, die Wahrheit der Vergan-
genheit zu reprasentieren. Sind nicht auch die aktuellen Reprisentan-
ten der Vergangenheit Zeitgenossen, die wie andere auch die authentifi-
zierte Vergangenheit gar nicht mehr reprisentieren konnen? Zumindest
wird man davon ausgehen konnen, dass fiir beide — die im Namen des
kulturellen Erbes Reprasentierten wie auch jene, die sie zu reprisen-
tieren beanspruchen — eine Vergewisserung der kulturellen Einheit und
Identitdt problematisch ist und dies auch bleiben diirfte. Diagnosen wie
jene von der Gefihrdung des kulturellen Erbes oder der Notwendigkeit
seiner Entwicklung verweisen gleichsam von der Gegenstandsseite auf
diese Problematik, die das Verhiltnis von reprisentierter sozialer Wirk-
lichkeit zu den Reprasentanten ihrer symbolischen Einheit noch einmal
kompliziert.

Spdtestens mit einer problematisch gewordenen Identitit der Repra-
sentierten wie auch derjenigen, die deren kulturelle Einheit symbolisch
reprasentieren wollen, gewinnt die Bestimmung dieser Einheit als Erbe
ihre ganze Dramatik. Unter den Bedingungen des Ubergangs steht nicht
nur das, was als Erbe gelten soll, unter Vorbehalt. Wie oben gezeigt, sind
auch die Bedingungen, unter denen diesem Erbe ein Wert zugeschrie-
ben werden kann, ebenso problematisch wie die Behandlung der Fra-
ge, welche Verbindlichkeit denn ein als wertvoll stilisiertes Erbe fur die
aktuell lebenden Menschen haben soll. Hinzu kommt nun auch noch
die Frage nach einer legitimen Reprisentation. Es gibt keine Verfahren
oder institutionelle Mechanismen, durch die solche Reprisentanten be-
stimmt wiirden. Der Anspruch, als Repridsentant des gemeinsamen kul-
turellen Erbes zu jenen zu sprechen, die um dieses Erbe vielleicht nicht

46

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

mehr wissen, die man aber in seiner Anrede dennoch zu reprisentie-
ren behauptet, scheint nur an den Akt seiner Artikulation gebunden zu
sein. Demnach konnte jeder den Anspruch erheben, im Namen der kul-
turellen Einheit bzw. des kulturellen Erbes sein Wort an andere zu rich-
ten. Dies aber wiirde wiederum nichts anderes bedeuten, als dass es fiir
den Streit oder die Proklamation des kulturellen Erbes keine privilegier-
te Reprasentantenfunktion gibt. Oder anders formuliert: Das (immer
auch problematisch bleibende) Verhaltnis von Reprasentanten und Re-
prasentierten scheint weder an bestimmte Personen noch an bestimmte
soziale Funktionen gebunden zu sein. Jeder kann letztlich den Anspruch
erheben, im Namen des kulturellen Erbes die Einheit und Identitit der
Ladakhi zu beschworen und sich damit als Reprasentanten zu inszenie-
ren, der zugleich fur die anderen spricht — sofern sich diese als Ladakhi
sehen und reprisentiert fihlen.

Das bedeutet nun nicht, dass die Vertreter lokaler Organisationen
(der Religionen, der Verwaltung, unterschiedlicher ziviler Initiativen, der
Kloster, der Schulen usw.) keinen privilegierten Zugang zu einer solchen
reprasentativen Position hatten. Aber ihre Sicht und ihr Reprasentations-
anspruch sind dann zunichst autorisiert durch ihre soziale Funktion und
konnen nur sehr eingeschriankt den Anspruch erheben, allgemein fir das
kulturelle Erbe Ladakhs oder eine gemeinsame Identitidt der Ladakhi zu
sprechen. Thr Anspruch auf Reprisentation bleibt letztlich ein partiku-
larer, obwohl er mit Blick auf das kulturelle Erbe notwendig einen allge-
meinen Anspruch erheben muss.'® Partikular formulierte Universalisie-
rungsanspriiche aber dokumentieren nur die Relativitat der Perspektiven
auf das Allgemeine: das einheitliche kulturelle Erbe.

Die unterschiedlichen Reprisentationen dessen, worin das gemein-
same kulturelle Erbe und dessen heutige Bedeutung bestehen sollen, re-
lativieren sich auf der einen Seite gegenseitig. In ihnen konnen sogar
Konlfliktlinien deutlich werden, in denen Fragen der Zugehorigkeit und
Nicht-Zugehorigkeit sich zumindest andeuten. Auf der anderen Seite
bewirkt diese Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe, in der offen-
sichtlich niemand das letzte Wort hat, dass die Frage des kulturellen Er-
bes selbst in den Selbstverstindigungsdiskursen der Ladakhi eine Bedeu-
tung erhalt. Das kulturelle Erbe wird zu einem wichtigen Problem der
Identitdtsvergewisserung und der Auseinandersetzungen um die eigene
Identitit, weil viele dieses Erbe und diese Identitit reprasentieren wol-
len, ohne dass jemand hier eine definitive Auskunft geben konnte. Die

18 Fiir Laclau und Mouffe (2000) ist genau dieser Mechanismus konstitutiv
fiir ein demokratisch verstandenes Politisches: Partikulare Anspriiche miis-
sen universalisiert werden, um einen allgemeinen Anspruch, der alle Adres-
saten betrifft, zu signalisieren. Aber jeder universelle Anspruch verweist zu-
riick auf seine uniiberschreitbare partikulare Herkunft.

47

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KULTURELLE ERBE

Bedeutsamkeit des kulturellen Erbes und der Ladakhi-Identitdt wird so
gerade dadurch gesteigert, dass niemand so richtig weif$, was auf dem
Spiel steht und auf keinen Fall verlorengehen sollte. Das kulturelle Erbe
bzw. die gemeinsame Identitat der Ladakhi riickt so in die Position ei-
nes leeren Signifikanten™, eines Knotenpunktes, um den sich die Selbst-
verstandigungsdiskurse der Ladakhi drehen. Leere Signifikanten orga-
nisieren solche Diskurse nicht nur theoretisch, sondern sie konstituieren
auch das Begehren, den identitatspolitischen Einsatz der Akteure. Die
(auch emotionale) Bedeutsamkeit der identitatspolitischen Auseinander-
setzungen um das kulturelle Erbe riihrt also nicht aus einer von allen ge-
teilten symbolischen Reprasentation des Gemeinsamen, sondern gerade
daraus, dass die Frage einer autorisierten Reprasentation nicht entschie-
den werden kann.

In der Konsequenz wandert damit die Frage der symbolischen Ein-
heitsreprisentation in den sozialen Bereich selbst ein. Dies bedeutet, dass
im identitdtspolitischen Diskurs um das kulturelle Erbe Ladakhs sich die
Autorisierungsversuche einer »radiaquaten< Reprasentation letztlich da-
rum drehen diirften, die Grenze zwischen der sozialen Wirklichkeit (als
dem im Lichte des Erbes zugleich Problematischen) und seiner symbo-
lischen Reprasentation mit Aussicht auf Zustimmung zu ziehen. Identi-
tatspolitisch ist dieser Diskurs und sind die jeweiligen Reprisentations-
versuche des kulturellen Erbes deshalb, weil es keine Machtposition gibt,
die durch ihr zweifelsfreies Wissen oder ihre institutionelle oder recht-
liche Position diese Auseinandersetzung um das kulturelle Erbe und die
eigene Identitdt beenden konnte.

Vor diesem Hintergrund wird eine Diskursanalyse, die Artikulationen
von Ladakhi untersucht, die sich auf eine Vergewisserung des eigenen
kulturellen Erbes, einer (nicht zuletzt durch die Entwicklung der touris-
tischen Infrastruktur) unter Druck stehenden eigenen Identitit beziehen,
sich nicht nur auf eine Heterogenitit dieser identitatspolitischen Einsat-
ze richten mussen. Zugleich wird sie die damit verbundenen Autorisie-
rungsstrategien beriicksichtigen mussen, mit deren Hilfe der Anspruch
einer symbolischen Reprisentation abgestiitzt werden soll. Es wird also
nicht nur darum gehen, was als kulturelles Erbe aufgerufen wird, wie
dies mit einer gemeinsamen und daher allgemeinen Bedeutung ausgestat-
tet und wie diese kulturelle Identitit mit einer Verbindlichkeit versehen
wird, die auch unter den gegenwirtigen Modernisierungsbedingungen
berticksichtigt werden muss. Zugleich steht in Frage, wie sich diese (letzt-
lich immer selektiven und partikularen) Perspektiven mit dem Anspruch
ausstatten, fur alle, fur die Ladakhi zu sprechen — mit Hilfe welcher dis-
kursiver Mittel also der Eindruck einer symbolischen Reprisentation

19 Im Anschluss an die Psychoanalyse Lacans hat Laclau (2002) diesen Begriff
in die Demokratietheorie eingefiihrt.

48

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURELLES ERBE: IDENTITATSPOLITISCHE VERGEWISSERUNGEN

hervorgebracht wird, die beanspruchen kann, jenseits aller konkreten
Praktiken, Verhiltnisse, Entwicklungen und Selbstverstandnisse doch de-
ren Gemeinsames und Wesentliches zu erfassen. Die Betrachtung solcher
diskursiven Strategien schliefSt nicht nur die Wege ein, auf denen das Ge-
meinsame einsichtig gemacht wird; zugleich wird es immer auch darum
gehen, Problematisierungen dieser symbolischen Einheitskonstruktion
abzuwehren, zu relativieren oder zu marginalisieren. Beide Strategien
erscheinen notwendig, wenn die Autorisierung des je eigenen Reprisen-
tationsanspruchs gesichert werden soll.

49

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Identitatspolitik und
padagogische Artikulation

Es ist die Verbindung von kulturellem Erbe und Identitatspolitik, mit der
immer schon der Anspruch verbunden wird, im Namen des kulturellen
Erbes fur die durch dieses gestiftete Gemeinschaft der Erben zu sprechen.
Dass dieser Anspruch problematisch bleibt, wurde bisher zu zeigen ver-
sucht. So ist die Rede von einem Erbe oder gar von dessen verbindlichem
Wert kaum mit einer eindeutigen Bedeutung anzugeben; ebenso macht
der Bezug auf das Kulturelle dieser ererbten Identitit die Angelegenheit
eher komplizierter: Mit ihm ergeben sich Gesichtspunkte des Vergleichs
und damit einer Relativierung des Eigenen, die dessen Identitatsverge-
wisserung prekir erscheinen lassen. Die diskursiven Vergewisserungen
dieser Identitat erhalten damit einen notwendig strategischen Charakter.
Eingenommen werden muss ein AufSenstandpunkt, von dem her bean-
sprucht werden kann, das Ganze des kulturellen Erbes, die Identitit der
Ladakhi zu reprasentieren. Zugleich bleibt dieser Standpunkt der Repra-
sentation umstritten: Er kann von verschiedenen Seiten mit unterschied-
lichen Griinden und bezogen auf unterschiedliche Seiten dessen, was das
kulturelle Erbe sein soll, vorgetragen werden, ohne dass es ein unabhin-
giges Kriterium fur die richtige Perspektive geben wurde.

In diesem Kapitel soll nun ein zusitzlicher Gesichtspunkt betrach-
tet werden: Das kulturelle Erbe und erst recht das Engagement fur sein
Fortbestehen kann nicht einfach als Gegenstand betrachtet werden, der
alle Einwohner Ladakhs umtreibt. Es treffen also nicht nur identitats-
politische Positionierungen aufeinander, die jede fiir sich reklamieren,
die kulturelle Identitat Ladakhs tiber die Zeit hinweg und zugleich un-
ter modernen Bedingungen zu reprasentieren. Dieser Anspruch der Re-
prasentation des kulturellen Erbes wird vielmehr zugleich auch denje-
nigen gegeniiber erhoben, die sich an dieser Diskussion nicht beteiligen,
fur die also (aus welchen Griinden auch immer) das kulturelle Erbe nicht
jenes Thema darstellt, das sie primar beunruhigt. Der identitdtspolitische
Anspruch auf die Reprisentation des kulturellen Erbes ist damit nicht
nur im Feld der Auseinandersetzung mit anderen dquivalenten Anspri-
chen situiert; er rechtfertigt sich zugleich im Namen der >schweigenden
Mehrheit< und zielt darauf, hier eine Resonanz hervorzurufen. Dies gilt
zumindest dann, wenn es darum geht, das reprasentierte kulturelle Erbe
Ladakhs auch praktisch zu bewahren. Dann miissen die Einwohner auf-
geklart werden; da das Ganze in deren eigenen Namen geschehen soll, ist
ihre Mitsprache oder gar ihr eigenes praktisches Engagement gefordert.
Die identitatspolitische Vergewisserung des kulturellen Erbes und eine
padagogische Artikulation scheinen sich in diesem Fall wechselseitig zu

50

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

fordern. Die Bevolkerung Ladakhs muss iiber den Wert ihres kulturel-
len Erbes aufgeklart< werden; sie muss motiviert werden, sich fir des-
sen Erhalt einzusetzen. Sie muss also ihr kulturelles Erbe und dessen dro-
henden Verlust iiberhaupt erst als ihr Problem erkennen. Wie in jeder
padagogischen Bemiithung ist auch hier der Erfolg eher als unverfugbar
einzuschitzen. Und der Aufklarungsdiskurs wird auch die Moglichkeit
des eigenen Scheiterns verhandeln miissen.

Um die These einer Verbindung von identititspolitischem Diskurs und
padagogischer Artikulation zu plausibilisieren, soll im Folgenden zu-
nédchst erldutert werden, was unter der Rede vom Piddagogischen hier
zu verstehen ist. Es geht weniger — obwohl das nicht selten vorkommt —
um die Betrachtung didaktisch reflektierter Instruktion: etwa um die Un-
terweisung in tiberlieferten Kulturtechniken. Das Padagogische soll hier
eher so verstanden werden, dass mit ihm ein mit jedem Reprasentations-
anspruch verbundener und zugleich problematischer Adressierungsvor-
gang bezeichnet wird. In einer solchen Perspektive riicken das Pidago-
gische und das Politische eng zusammen.

Ein zweiter Aspekt der Verbindung von identitdtspolitischem Dis-
kurs und padagogischer Artikulation, der in diesem Kapitel verhan-
delt werden soll, besteht in jener Asymmetrie, die mit dem Verhaltnis
von Reprisentanten des kulturellen Erbes und ihren Adressaten impli-
zit gegeben ist. Dabei ist zu beriicksichtigen, dass damit keine instituti-
onell abgesicherte oder auch sozial eindeutig abgesicherte Asymmetrie
gemeint ist: Diese wird vielmehr gerade im Medium der padagogischen
Artikulation immer wieder neu hervorgebracht und behauptet. Dabei
ist es gerade die These, im Namen der schweigenden Mehrheit zu spre-
chen, die jeden Reprasentationsanspruch auf die Legitimation durch
seine Adressaten, die Reprasentierten verweist. Wenn daher in diesem
Kapitel ein Feld von Positionierungen skizziert wird, dann ist dies weni-
ger in einem strukturtheoretischen Sinne zu verstehen — so als ob diese
Positionen als solche den identitatspolitischen und padagogischen Dis-
kurs strukturieren und begrenzen wiirden. Vielmehr sind diese Positio-
nierungen einerseits zu begreifen als (in sich uneindeutige) Referenz-
punkte, die sich aus den Diskursanalysen ergeben haben; andererseits
aber haben sich diese Diskurse selbst auch organisatorisch verfestigt:
in lokalen Initiativen, im Wirken von NGOs in internationaler Ver-
flechtung usw. Diese Verfestigungen sind aber selbst wiederum als et-
was zu verstehen, das auf jene Performativitit angewiesen bleibt, die
im Zusammenspiel von Identititspolitik und padagogischer Artikula-
tion zu sehen ist.

ST

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

2.1 Das Piadagogische als Medium identitatspolitischer
Auseinandersetzungen

Das Padagogische als Medium der identititspolitischen Auseinanderset-
zung zu verstehen, bedeutet die Verabschiedung des giangigen handlungs-
theoretischen Modells der Padagogik. Dieses Modell geht davon aus,
dass padagogische Akteure in der Lage sind (oder sein sollten), den Pro-
zess des Aufwachsens der nachwachsenden Generation verantwortlich
zu steuern. Dies setzt voraus, dass sie tiber eine begriindete Zielsetzung
verfugen, dass diese letztlich gesellschaftliche Erfordernisse (an Wissen
und Haltungen) sowie personliche Autonomiebestrebungen ihrer Adres-
saten wiedergibt. Dazu ist nicht zuletzt ein Wissen tiber den gegenwirti-
gen Entwicklungsstand der Adressaten sowie iiber dessen Verbesserungs-
richtung erfordert. Erst vor diesem Hintergrund kann uberhaupt eine
Verantwortung postuliert werden, die im Namen des Adressaten dessen
Zukunft reprasentiert. Es sind nicht zuletzt diese uiberzogenen Anspri-
che — zu wissen, was fiir die Gesellschaft wie den Einzelnen wichtig ist,
den Adressaten auch in seinem Entwicklungspotential zu verstehen, den
Entwicklungsprozess steuern zu konnen, Verantwortung fiir eine offe-
ne Zukunft zu iibernehmen, mit Bestimmtheit im Namen des Adressa-
ten sprechen zu konnen, diesem als Individuum gerecht zu werden —, die
wohl nicht zuletzt zu einer gesellschaftlichen Verachtung der Pidagogik
gefiihrt haben® und die es zugleich erlauben, die Padagogik auf ihre un-
moglich einzulosenden Anspriiche zu verpflichten.

Betrachtet man die Etablierung der sozialen Problematik und Bedeu-
tung des padagogischen Denkens im 18. Jahrhundert, so mag die gera-
de beschriebene handlungstheoretische Fassung zwar nachvollziehbar
erscheinen. Denn immerhin erlaubt sie die Vorstellung einer Beherrsch-
barkeit der padagogischen Problematik in eins mit einem Tableau mog-
licher Schuldzuweisungen und Verbesserungsvorschlige. Dabei fillt es
nicht schwer, darauf zu verweisen, dass am Beginn der Entdeckung der

1 Vgl. dazu etwa die Beitrdge in Ricken (2007). Schon Bernfeld stellte 1925
fest, dass fiir die Padagogik die hochsten Ideale, an denen sie immer scheitern
muss, gerade gut genug waren (vgl. Bernfeld, 1973, S. 38). Die Grenzen der
Erziehung, ihre soziale Situierung und ihr unverfiigbare Sozialisationsprozes-
se, die nicht zuletzt auch von ihren Handlungsweisen ausgelost werden, nicht
zu beriicksichtigen, fiihre in eine licherliche Situation (vgl. ebenda, S. 2.8)

2 Diese soziale Verantwortungszuschreibung, die von einer letztlichen All-
macht der Padagogik ausgeht und bereit ist, jedes soziale Problem auf deren
Scheitern zuriickzufiihren, dem wiederum mit der >richtigen Padagogik« zu
begegnen wire, ist dabei mehr als ein dufSerer Zwangsmechanismus, der auf
das Verantwortungsbewusstsein der pidagogisch Handelnden einwirkt: Mit
ihm ist zugleich eine tragische Verstrickung bezeichnet, der sich ein hand-
lungstheoretisch orientierter Padagogik-Diskurs kaum entziehen kann.

52

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCHE ALS MEDIUM

Bedeutsamkeit padagogischer Fragestellungen eine nur systematisch zu
nennende Verunsicherung stand. So konnte man kaum noch — angesichts
einer sich zunehmend 6ffnenden Zukunft — auf die Maf$stabe der Ver-
gangenheit zuriickgreifen. Die Gewissheit einer noch nicht absehbaren
Wissensentwicklung verunsicherte den Kanon eines zu vermittelnden
Wissens: Eher wurde der subjektive Umgang mit einem sich verandern-
den Wissen wichtig. Die soziale Herkunft konnte unter diesen Voraus-
setzungen nicht mehr tiber eine zunehmend individuell gedachte gesell-
schaftliche Positionierung entscheiden. Unter zeitlichen, sachlichen und
sozialen Gesichtspunkten wurden so die Geltungsbestinde der Gegen-
wart problematisch — und damit eben nicht zuletzt auch die Gewissheit
und Verankerung der Position padagogisch verantwortlicher Akteure.
Deren problematische Situation wird weiterhin dadurch verscharft, dass
die fur Erwachsene nur schwer zu begreifende Andersheit der Kinder in
den Vordergrund gertickt wird. Kinder gelten nun nicht mehr als klei-
ne und noch unvollkommene, aber sich vervollkommnende Erwachse-
ne. Vielmehr verfiigen sie tiber eine andere Auffassung der Welt, so dass
eine problemlose Kommunikation mit Erwachsenen kaum moglich er-
scheint. Zusitzlich steht die Perspektive der Erwachsenen fir eine pro-
blematisch gewordene Traditionswahrung, wahrend die Andersheit der
Kinder zugleich als symbolischer Ort einer Zukunftshoffnung erschei-
nen kann. Von hier her betrachtet, konnen Erwachsene Kindern niemals
gerecht werden’ und ihre Bemuhungen lassen sich auch mit Blick auf
die zeitliche, sachliche und soziale Kontingenz des Vermittelten nicht
zweifelsfrei rechtfertigen.# Wenn man diese systematische Problemati-
sierung iberkommener padagogischer Gewissheiten und Verfiigungs-
anspriiche betrachtet, dann muss der oben skizzierte handlungstheoreti-
sche Einsatz der Padagogik wie der Versuch anmuten, die aufgebrochene
Problematik des Padagogischen durch den Rickgriff auf traditionel-
le Verfiigungs- und Verantwortungsvorstellungen aufzuheben und zu
neutralisieren.’

Im vorliegenden Zusammenhang erscheint nun ein besonderer Aspekt
dieser handlungstheoretischen SchlieSungsbemiihungen als bedeutsam:
Mit der Handlungstheorie erfuhr die padagogische Reflexion eine Eng-
fithrung auf das Verhaltnis von Erwachsenen zu Kindern. Der damit in

3 Vgl. Wimmer (1988) und Schifer (2007).
Unter dem Titel einer >Erfindung des Pidagogischen« habe ich diese Konstel-
lation, mit der die moderne pidagogische Reflexion anhebt, untersucht und
zudem entwicklungsgeschichtlich zu verorten versucht (vgl. Schifer, 2009).

5 Zum Verhiltnis von Padagogischem und Piadagogik vgl. Schifer (2012a). Zu-
gleich habe ich an anderer Stelle nicht nur auf die vielfiltigen und nicht nur
wissenschaftlichen Schliefungsversuche der pidagogischen Problematik ver-
wiesen, sondern auch darauf, dass in diesen — wie auch immer — die neuzeit-
liche padagogische Problemstellung mitgefiihrt wird (vgl. Schifer, 2012b).

53

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

Verbindung gebrachte Erziehungsbegriff schien keine Ausweitung auf
andere Lebensbereiche zu erlauben. Und dies lag nicht zuletzt an der
mit dem Generationenverhiltnis assoziierten Asymmetrie und einer als
paternalistisch aufgefassten Verfugungsgewalt der Erwachsenen. Ein so
konnotierter Erziehungsbegriff schien sich kaum auf andere soziale Kon-
stellationen Ubertragen zu lassen. Seit den 199oer Jahren kann man al-
lerdings eine in sich scheinbar gegenlaufige Bewegung beobachten. Zum
einen scheint die Referenz auf einen intentionalen Erziehungsbegriff mit
seinen Verfligungs- und Verantwortungsanspriichen ebenso wie mit sei-
nen Erfolgsversprechen problematisch geworden zu sein: Man spricht
nicht mehr gerne von Erziehung.® Auf der anderen Seite beginnen paral-
lel dazu Diskussionen, die eine Universalisierung der Padagogik, eine Pa-
dagogisierung der Gesellschaft in den Blick nehmen.” Zwar richten sich
diese Perspektiven haufig auf eine Entgrenzung von sozial als notwendig
erachteten Lernprozessen uber den Lebenslauf hinweg: auf ein untber-
sehbares Geflecht von Kursen, Weiterbildungen, Beratungen, Coachings
usw. Solche Entgrenzungen rufen einerseits das handlungstheoretische
Profil der Padagogik auf, ohne sich andererseits dessen Paradoxien und
Unmoglichkeiten zu stellen.®

Man konnte an dieser Stelle auch einen Blickwechsel vornehmen. An
die Stelle der Ausweitung einer (weitgehend von ihrer Problematik ent-
lasteten) handlungstheoretischen Padagogik auf andere soziale Bereiche
als jene der Formierung des kindlichen und jugendlichen Nachwuchses
konnte man auch eine Sichtweise setzen, nach der mit dieser Padagogisie-
rung des Sozialen nur eine eigentiimliche Blickverengung der Padagogik
aufgegeben werde. Damit ist an dieser Stelle noch nicht gemeint, dass sich
die oben angedeutete systematische Problematik des Pidagogischen er-
neut aufdrangt. Vielmehr ergibt ein solcher Blickwechsel zunichst einmal
eine andere — letztlich politische — Rahmung des padagogischen Problems
selbst. Dies wird deutlich, wenn man etwa auf die Gouvernementalitits-
these Michel Foucaults zurtickgreift. Dieser hatte mit der Herausbildung
des modernen Staates eine Veranderung konstatiert. Ging es vorher um
die (zuletzt auch todliche) Bestrafung von jenen, die sich gegen die (gott-
lich oder als natiirlich beglaubigte) Ordnung vergangen hatten, so ori-
entiert sich der entstehende liberale Staat biopolitisch: Thm geht es um
die Verbesserung der Lebensbedingungen, um die Gestaltung eines Ord-
nungsrahmens, innerhalb dessen die Einzelnen zur Optimierung ihrer

6 Meyer-Drawe (1999) hat darauf hingewiesen, dass die Berufung auf den
(handlungstheoretisch konzipierten) Erziehungsbegriff, auf den noch in den
emanzipatorischen Bewegungen der 1960er und 1970er Jahren grofle Hoff-
nungen gesetzt wurden, zunehmend schwieriger geworden ist.

7 Vgl. Kade/Luders/Hornstein (1991); Oelkers/Tenorth (1991); Winkler
(1992); Luders/Kade/ Hornstein (1998) und Schafer/Thompson (2013).

8  Vgl. Michael Wimmer (2014; 2016).

54

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS PADAGOGISCHE ALS MEDIUM

Lebensbedingungen aufgerufen werden.® Die Fiihrung oder Anreizung
von Selbstfihrungen, eine komplexe Bestimmung von Herausforderun-
gen, die die individuelle Arbeit an sich selbst provozieren und orientie-
ren sollen — das erinnert an padagogische Konzepte wie jene, die durch
Fremdbestimmung zur Selbstbestimmung oder durch arrangierte Lern-
umgebungen zu individuell bedeutsamen Lernprozessen anregen sollen.
Nur dass dies in einem handlungstheoretischen Kontext eine personal
zuschreibbare Steuerungs- und Verantwortungsposition impliziert. Die-
se ist fiir das gouvernementalititstheoretische Modell nicht notwendig:
Hier sind es unterschiedliche soziale Problem- und Moglichkeitsperspek-
tiven, die eine individuelle Bearbeitung hervorrufen konnen, aber gerade
nicht mussen: Wer sich hier fiir welches Problem interessiert und bereit
ist, sich zu engagieren und zu optimieren, das bleibt offen. Man kann an
der Optimierung der eigenen korperlichen Erscheinung mit den unter-
schiedlichsten Mitteln ebenso arbeiten wie fiir einen guten Schul- oder
Studienabschluss. Man kann die einen Anforderungsszenarien als Belas-
tung, hingegen die anderen als Herausforderung verstehen. Und das Er-
gebnis der Arbeit an sich selbst ist immer eines, das allein als Resultat
der eigenen Anstrengungen anzusehen ist. Vor diesem Hintergrund er-
scheinen die Ambitionen einer handlungstheoretischen Padagogik eher
Engfihrungen darzustellen, die sich mit unnétigen Steuerungs- und Ver-
antwortungsanspriichen belasten. Die oben skizzierte Entgrenzung der
Pidagogik liefSe sich dann als eine Riickkehr zu einem eher allgemeinen
und zugleich politisch situierten Steuerungsmodell begreifen.

Das Ergebnis solcher Betrachtungen wire eines der Nihe politischer
und padagogischer Einflussnahmen, soweit sich diese auf das (biopoliti-
sche) Modell der indirekten Steuerung berufen.™ Die indirekte Steuerung
wire dann das Medium, in dem und tiber das sich politische und/oder
padagogische Versuche einsichtig machen lassen, die auf eine Ordnung

9  Vgl. Foucault (2004). Die These der Gouvernementalitit ist in der deutsch-
sprachigen Foucault-Rezeption vor allem durch Lemke (1997) verdeutlicht
worden. Sie hat dann in der Folge eine ganze Reihe von Forschungsvorha-
ben (auch in der Erziehungswissenschaft) initiiert (vgl. etwa Ricken. 2006;
Brockling, 2007; Thompson, 2009; Mayer/Thompson/Wimmer, 2013).

10 Diese indirekte Steuerung findet sich priagnant ausformuliert in Rousseaus
Konzept einer »negativen Erziehung« (vgl. Rousseau, 1963), das bis heute sei-
ne Strahlkraft bewahrt hat. Zugleich kann man bei Rousseau sehen, wie sich
diese indirekte Steuerungsabsicht mit dem totalisierten Verfiigungsanspruch
einer handlungstheoretischen Padagogik verbindet — auch wenn das nur in
der Imagination moglich erscheint (vgl. Schifer, 2017). Im gouvernementa-
litatstheoretischen Diskurs ist zur Theoretisierung der indirekten Steuerung
fast durchgingig (wenn auch mit unterschiedlichen Akzenten) auf das Mo-
dell der Anrufung zuriickgegriffen worden, wie es von Althusser (2010) im
Zusammenhang mit den ideologischen Staatsapparaten entwickelt wurde.

55

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

und ein entsprechendes symbolisches Selbstverstindnis des Sozialen zie-
len. Man konnte dies als einen ersten Schritt bezeichnen, sich der Rede
vom Pidagogischen als Medium identitatspolitischer Diskurse um das
kulturelle Erbe zu ndhern. Diese identitdtspolitischen Diskurse wiren da-
mit so situiert, dass sie mit Referenz auf ein kulturelles Erbe dazu aufru-
fen, sich mit diesem zu beschiftigen und sich fiir dieses und dessen Er-
halt unter veranderten Bedingungen einzusetzen. Gerade die Bewahrung
des kulturellen Erbes unter verdnderten Bedingungen eroffnet damit ei-
nen nicht vorab definierten Bereich der (vielleicht gemeinsamen) Arbeit
an sich selbst bzw. der eigenen kulturellen Identitit. Die identitatspoliti-
sche Option ist dann als ein indirekter Steuerungsversuch zu verstehen,
mit dessen Hilfe andere zur Selbstfiihrung aufgerufen werden.

Einen ersten Schritt zum Verstindnis der Vermutung, dass das Padago-
gische als ein Medium identitatspolitischer Einsitze zu verstehen ist, bil-
det dies aber nur insofern, als damit noch nicht jene Problematik einge-
holt ist, die oben das Padagogische kennzeichnete. Es handelte sich dort
um Fragen der zeitlichen, sachlichen und sozialen Kontingenz, Fragen
der unmoglichen gemeinsamen Grundlage von erwachsenen und kindli-
chen Akteuren, damit einhergehend um die Problematik einer autorisier-
ten Reprasentation — Fragen, die das Problem der Begriindbarkeit in un-
terschiedlichen Dimensionen aufrufen, ohne es losen zu konnen. Solche
Fragen scheinen mit dem Modell einer indirekten Steuerung, die keine
personale Steuerungsinstanz und auch keinen gelenkten und normierten
Lernweg kennt, in den Hintergrund zu riicken. Die indirekte Steuerung
wird nicht als normativ und direktiv angesehen — wohl aber als normali-
sierend.” Im Hinblick auf die Frage der identititspolitischen Bedeutung
des kulturellen Erbes wiirden sich solche Normalisierungsprozesse im
Spannungsfeld von Tradition und Veranderung ereignen miissen.

Nun ist aber — und damit kommen die Probleme des Padagogischen ins
Spiel — nicht zu ibersehen, dass es gerade diese Normalisierungsprozes-
se sind, die mit Hilfe der In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes fragwiir-
dig erscheinen. Das, was sich als normaler Ubergang zeigt, die Entwick-
lung einer touristischen Infrastruktur, eines 6konomischen Wettbewerbs,
eine Auflosung der auf der Subsistenzwirtschaft beruhenden dorflichen
Strukturen, die fiir die Kinder bedeutsame Karriereorientierung, soll ge-
rade durch den Verweis auf ein gefihrdetes und wertvolles kulturelles
Erbe problematisiert werden. Die In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes
bildet dabei den Versuch, ein Kriterium zu etablieren und zu begrunden,
an dem sich Modernisierungsprozesse messen lassen sollen. Und doch
taugt ein solches Kriterium unter den gegenwirtig zu konstatierenden
und auch beftirworteten Entwicklungsprozessen nicht allzu viel. Zugleich

11 Der Unterschied von normativen und normalisierenden Vorgaben ist in seiner
historischen Entwicklung von Jiirgen Link (2006) nachgezeichnet worden.

56

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

aber wird mit ihm der Versuch unternommen, die blofSe Normalitit von
Modernisierungsprozessen in Frage zu stellen. Zu bewahren ist die eige-
ne kulturelle Besonderheit, die sich damit ebenfalls als Kriterium zeigen
soll — und die doch nur im (relativierenden) Vergleich mit anderen Kul-
turen als solche sichtbar wird. Adressiert wird mit solchen Kriterien, de-
ren Begriindung prekar bleibt und wohl auch auf unterschiedliche Weise
moglich ist, ein Urteilssubjekt, das sich zu den Normalisierungsprozes-
sen, denen es unterliegt, noch einmal verhalten konnen soll. Dieses Ur-
teilssubjekt, situiert zwischen dem wertvollen kulturellen Erbe der ei-
genen kollektiven Identitit und den Notwendigkeiten der Veranderung
und Entwicklung, ist kein Vernunftsubjekt. Aber es ist auch nicht einfach
als jemand zu verstehen, der sich angesichts sozialer Entwicklungen und
Moglichkeiten vor die Wahl gestellt sieht, diese als Herausforderung fiir
eine Arbeit an sich selbst zu nehmen oder nicht. Der Bezug auf das kul-
turelle Erbe arbeitet demgegentiber in seinen Anrufungen mit einer Be-
stimmtheit, deren Identitatswert zugleich verbindlich firr den Adressaten
sein soll, weil er sich letztlich nur von ihm her verstehen kann und soll.
Der indirekte Charakter dieser Anrufungen arbeitet immer schon mit
starken Unterstellungen, die sich auf die identifizierbare und in ihrem
Wert begriindbare kulturelle Identitit richten; und diese Anrufungen zie-
len auf Verbindlichkeiten, die mehr sind als die Eroffnung von herausfor-
dernden Moglichkeiten individueller Selbstoptimierung.

Die hier vertretene These besteht also darin, dass der um die identitats-
politische Bedeutung des kulturellen Erbes kreisende Diskurs einerseits
der modernen Logik der indirekten Steuerung verpflichtet ist. Andererseits
greift er dabei aber — die politische Logik einer gouvernementalen Steue-
rung spezifizierend — auf eine pidagogische Adressierung zuriick, die kei-
nen handlungstheoretischen Verfiigungs- oder Verantwortungsanspruch
erheben kann. Das Pidagogische als Medium dieser identitdtspolitischen
Diskurse zu verstehen, bedeutet daher keine Riickkehr zu einer hand-
lungstheoretischen Padagogik; mit ihm ist vielmehr angedeutet, dass sich
diese Diskurse tiber ein biopolitisches Angebot der (individuellen) Opti-
mierung hinaus auf das padagogische Terrain einer begriindenden Sinn-
bestimmung begeben — ein Terrain, auf dem es keinen festen Grund gibt.

2.2 Identitatspolitische Einsitze: Eine Anndherung an
die Reprisentation des kulturellen Erbes
Artikulationen einer durch das kulturelle Erbe bestimmten und zu be-
wahrenden Identitdt beanspruchen einen reprasentativen Charakter:

Sie wollen im Namen der seigentlichens, der >wahren< und >wertvol-
len« kollektiven Identitdt sprechen, auf die sie ihre Adressaten zugleich

57

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

verpflichten mochten. Darin besteht ihr zugleich identitatspolitischer
und padagogischer Vertretungsanspruch. Es wurde bereits darauf hin-
gewiesen, dass sich in unterschiedlichen Artikulationen das, was jeweils
als wertvolles und bedrohtes kulturelles Erbe aufgerufen wird, ganz ver-
schieden darstellen kann. Man kann darin einerseits eine Starke solcher
Einsitze sehen. Sie konzentrieren sich auf bestimmte Teile des kulturel-
len Erbes (seien es Bauwerke, Praktiken, Beziehungen) und versuchen,
daftr Ressourcen und soziale Akzeptanz unter den jeweiligen Adressa-
ten zu erhalten. Andererseits bildet diese Stirke zugleich eine Schwiche
insofern, als dasjenige, was diese Konzentration nicht zuletzt legitimiert,
das kulturelle Erbe als identitdtsverburgende Einheit, unbestimmt bleibt.
Unklar bleibt dann, ob das konkrete Engagement fiir das kulturelle Erbe
denn auch >wirklich« bedeutsam ist fiir dessen Bewahrung im Sinne ei-
ner kulturellen Identitat.

Bevor die sich damit andeutenden Probleme weiter verfolgt werden,
ist es jedoch zunachst sinnvoll, ein >holistisches< Konzept anzugeben,
in dem die Identitat der Ladakhi tber die buddhistische Religion be-
stimmt wird. Eine solche Identititszuweisung zielt auf den >Kern« der
Ladakhi-Identitit: Es ist dann der Buddhismus, die religiose oder spi-
rituelle Verankerung, die die Lebensweise, die unterschiedlichen Prak-
tiken und sozialen Umgangsformen, die Institutionen, die Rituale und
das moralische Selbstverstindnis prigt. Wenn man von einem solchen
religiosen Kern der Ladakhi-Identitat ausgeht, kann es nicht nur darum
gehen, einzelne Bauwerke, kulturelle Praktiken oder eine 6kologische
Nachhaltigkeit zu erhalten. Dies alles mag sinnvoll sein, aber das spiri-
tuelle Selbstverhiltnis eines buddhistischen Ladakhi ist damit noch gar
nicht beriihrt. Das Verhaltnis der buddhistischen Spiritualitat zur Ver-
ganglichkeit des Lebens, das damit angesprochen ist, bedeutet dabei zu-
gleich das Postulat einer relativen Unabhingigkeit des Identitatskerns
von sozialen Veranderungen oder auch 6konomischen Verbesserungen.
Anders formuliert: Man kann auch unter veranderten Lebensbedingun-
gen davon ausgehen, dass der religiose Identitatskern noch erhalten ist,
dass das kulturelle Erbe eine lebendige Wirklichkeit ist. Diese lebendige
Wirklichkeit mag durch materialistische Strebungen bedroht sein, aber
das muss kein Argument gegen das Fortbestehen einer solchen Identitit
sein, die sich spirituell begreift.

Nun ist aber nicht zu iibersehen, dass ein solches holistisches Identi-
tatskonzept, das die Ladakhi als (tibetisch orientierte**) Buddhisten be-
greift, vor dem Problem steht, dass etwa 20 % der Bevolkerung Ladakhs

12 In Ladakh sind alle Schulen des tibetischen Buddhismus durch Kloster
vertreten. Der tibetische Buddhismus kann — bei aller Vereinfachung — als
eine Form des Mahayana-Buddhismus verstanden werden, die nicht nur
tantrische Elemente in sich aufgenommen hat, sondern auch wesentliche

58

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

traditionell keine Buddhisten, sondern Muslime sind. Damit wird die re-
ligiose Identitit, die die kulturelle Einheit verbiirgen sollte, zu einer zwar
dominierenden, aber doch gleichwohl partikularen. Statt die einheitliche
kulturelle Identitat und deren Kontinuitit zu garantieren, droht die Re-
ligion damit zu einem zentralen Gegenstand in der Auseinandersetzung
um eben diese kulturelle Identitit und Einheit zu werden. Als hegemoni-
ale hat eine solche Auseinandersetzung um eine religits verankerte kul-
turelle Identitat direkte politische Implikationen.'s Schon 1934 griinde-
te sich eine »Young Men’s Buddhist Association< (YMBA), die sich bei
der indischen Kolonialregierung um ein Verbot der Polyandrie bemiihte,
das von dieser dann 19471 gesetzlich verfiigt wurde. Die (auch in Tibet
damals verbreitete) Polyandrie, bei der nur der ilteste Sohn das Land
erbt und eine Frau heiraten kann, die dann auch gleichzeitig mit seinen
im Haus verbliebenen Briidern verheiratet ist, war eine Institution, die
dafur sorgen sollte, dass das in einer Oasenwirtschaft geringe Acker-
land nicht aufgeteilt werden sollte. Damit wire die Gefahr verbunden
gewesen, dass das unter mehrere Erben aufgeteilte und bewirtschafte-
te Land nicht mehr fiir den Unterhalt ausreicht. Der Einsatz der YMBA
fur die Aufthebung der Polyandrie vernachlissigte diesen Gesichtspunkt
und argumentierte bevolkerungspolitisch: Angesichts einer wachsenden
Nachkommenschaft der Muslime befiirchtete man, dass die Polyandrie
ein buddhistisches Bevolkerungswachstum eher verhindert. Auf der glei-
chen Linie lag dann der Einsatz dafiir, dass alle Sohne und schliefSlich
auch alle Tochter erben sollten. Entsprechende gesetzliche Regelungen
erfolgten dann 1943 und 1957. Zugleich wandte man sich erfolgreich

Bestandteile der vor-buddhistischen Bon-Religion Tibets (vgl. etwa Nawang,
1979; Crook/Low, 1997; Schenk, 1994; Rosing, 2003).

13 Vgl. fiir die folgende Skizze meine ausfiihrlichere Darstellung in Schifer
(2014, S. 57ff).

14 Noch heute finden sich Angste in der buddhistischen Bevélkerung vor ei-
ner zahlenmifSigen Zunahme des muslimischen Anteils an der Bevolkerung.
Die angesprochenen Gesetze fanden erst langsam Eingang in die Wirklichkeit
Ladakhs. Und man kann dariiber spekulieren, ob die — vor dem Hintergrund
der traditionellen Subsistenzwirtschaft am Rande des Mangels ruinése — Ge-
setzgebung 6konomisch deshalb funktionierte, weil sich im Zuge ihrer Durch-
setzung vor allem mit dem Tourismus neue Einnahmequellen erschlossen.
Neue Einnahmequellen und das Erbrecht fiir alle Kinder hatten aber auch
eine Konsequenz, die erst in jiingster Zeit zunehmend deutlich wird. Hatten
frither Familien schon kleine Kinder nicht zuletzt auch aus 6konomischen Er-
wiagungen als Monche oder Nonnen an die Kloster gegeben, so ergab sich mit
der Aussicht auf ein Erbe oder ein finanzielles Einkommen die Tendenz zur
Beendigung dieser Praxis. Die Bedeutung des Schulbesuchs, die auch Eltern
auf entlegenen Dorfern motiviert, ihre Kinder zur Schule (etwa nach Leh) zu
schicken, wirkt hier verstirkend. Gegenwirtig haben die Kloster in Ladakh

59

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

gegen das Vorhaben der indischen Regierung, den Landbesitz der Klos-
ter zu enteignen.’s Als in den 1960er Jahren aus der YMBA die >Ladakh
Buddhist Association< (LBA)*® entstand, dnderte sich der politische Ein-
satz. Mit dem Verweis auf eine eigene, nicht hinreichend berticksichtigte
und an den Rand gedringte religiose und ethnische Identitat wurde der
Status eines >»Union Territory« eingefordert.’” Dies hitte eine finanzielle
und politische Unabhingigkeit vom Bundesstaat Jammu und Kashmir
und die direkte Unterstellung unter die indische Regierung bedeutet. Die-
ser, im Namen einer kulturellen Identitit der Ladakhi unternommene,
Versuch scheiterte. Man versuchte nun, die Notwendigkeit eines eigen-
stindigen Ladakhs dadurch hervorzuheben, dass man statt der kulturel-
len Identitit, die Buddhisten und Muslime umfasst hatte, eine kulturel-
le Bedrohung durch eine von den Muslimen beanspruchte Hegemonie
behauptete. Beginnend mit dem Jahr 1989 kam es zu religiosen, zum
Teil gewalttatigen Unruhen und einem Boykott muslimischer Handler
durch die buddhistische Mehrheit, zu einer scharfen kulturellen Grenz-
ziehung.™ Es waren wohl nicht zuletzt diese Unruhen, die die Regie-
rung des Bundesstaates Jammu und Kashmir veranlassten, eine regionale

Nachwuchsprobleme: Zum Teil kommen die Novizen von weit her (etwa
aus Nepal), zum Teil gibt es eine Konkurrenz zwischen den Klostern derart,
dass die (reichen) Hauptkloster den Nebenklostern die Novizen abwerben.

15 Die Kloster gestatteten den Bauern gegen Abgaben die Bewirtschaftung ih-

rer Lindereien. Das indische Gesetz zielte auf die Abschaffung dieser feuda-
len Struktur. Neben der YMBA bildete sich als Gegenwehr eine Vereinigung
der Kloster tiber die unterschiedlichen Richtungen hinweg: die »All Ladakh
Gonpa-Association«. Es konnte eine Ausnahmeregelung durchgesetzt wer-
den, so dass die Kloster ihren Besitz behalten konnten. Gegenwirtig scheint
sich vor dem Hintergrund anderer Einnahmequellen (z.B. Eintrittsgebiihren
fiir Touristen) ein Pachtsystem durchzusetzen, das den Bauern die Bewirt-
schaftung des Landes auf Dauer zusichert.
Die gegenwirtig gute 6konomische Lage der Hauptkloster wird aber da-
durch getriibt, dass gut ausgebildete Monche zum Teil nicht mehr gewillt
sind, sich der klosterlichen Arbeitsdisziplin zu unterwerfen. Hinzu kommt
eine steigende Zahl von Monchen, die die Kloster verlassen (oder dort nur
unregelmifSig anwesend sind), weil sie im Tourismusbereich Geld verdienen
wollen, weil sie Konsumgiiter (etwa Autos) kaufen oder auch sexuelle Be-
ziehungen eingehen wollen.

16 Die meisten der im folgenden erwdhnten Institutionen der Religionsgemein-
schaften, aber auch der NGOs waren Adressaten von Leitfadeninterviews,
deren diskursanalytische Auswertung dann in den nichsten Kapiteln folgen
wird.

17 Bis heute findet sich in Stellungnahmen der LBA der Verweis auf eine kul-
turelle Diskriminierung und Unterdriickung Ladakhs (vgl. Spalbar, 2010,
S. 13).

18 Vgl. Bertelsen, 1997; Van Beek/Bertelsen,1997; van Beek, 2000.

60

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

Verwaltung und ein regionales Parlament einzurichten: den >Ladakh Au-
tonomous Hill Development Council< (LAHDC). Dieser war zunichst
als Vertretung des >oberen< und >unteren< Ladakh, der Distrikte Leh mit
buddhistischer und Kargil mit muslimischer Mehrheit, geplant. Da aber
die Muslime im Distrikt Kargil die Notwendigkeit einer solchen Vertre-
tung zunichst ablehnten, kam es zunédchst nur zur Einrichtung eines sol-
chen Hill Council fur den Bezirk Leh. Thr folgte dann mit zeitlicher Ver-
zogerung die Einrichtung eines solchen Council fiir den Distrikt Kargil,
so dass es fiir die Region Ladakh nun zwei unterschiedliche Vertretun-
gen gibt — eine im buddhistisch dominierten >oberen Ladakh< und eine
im muslimisch dominierten >unteren Ladakh«. Nicht zuletzt fihren diese
religiosen Mehrheitsverhaltnisse dazu, dass die Entscharfung der religi-
osen Konflikte durch eine politische Wahl zwischen verschiedenen Par-
teien, die als solche keine Vertretungen der Religionsgruppen bilden, mit
Blick auf die schliefSlich gewihlten Kandidaten und Kandidatinnen re-
lativiert wird. Da vorrangig die politischen Reprisentanten immer noch
nach ihrer Religionszugehorigkeit gewahlt werden, hat man sich ent-
schlossen, neben den gewihlten Vertretern Sitze fiir die jeweiligen Min-
derheiten einzurichten, deren Besetzung durch eine Delegation erfolgt.™

Ein anderer Effekt dieser Ereignisse bestand allerdings darin, dass sich
Grenzen und Meidungsregeln zwischen den beiden Religionen etablier-
ten, die auch die alltaglichen Umgangsformen betreffen.>> So sind etwa
fruher ubliche interreligiose Heiraten heute etwas, das vermieden wird,
weil beide Religionsgemeinschaften auch gegeniiber ihren Mitgliedern
Grenziiberschreitungen sozial sanktionieren. Auch etwa Landverkaufe,
die die Religionsgrenzen tiberschreiten, konnen zum Anlass fiir Konflik-
te zwischen den Religionsgemeinschaften werden.

Aus der Einheitsvorstellung einer buddhistischen ladakhischen Iden-
titat hat sich so eine religiose Segregation entwickelt. In ihr bemiihen
sich beide Religionsgemeinschaften nicht zuletzt tiber die Sozialisation
ihres Nachwuchses, das je Eigene weiterzugeben und zugleich durch
die Vermittlung von Respektregeln die fragile Einheit des Ganzen: der

19 Der LADHC, der keine Gesetzgebungskompetenz besitzt, gibt allerdings in
seinen gewidhlten Mitgliedern nicht zuletzt die religios zunehmend geteilten
Verhiltnisse wieder. Diese mogen zwar durch die Organisationsform der
politischen Parteien gebrochen sein, aber dennoch sind — nach einem unten
aufgerufenen Interview — 2.5 von 26 gewihlten Mitgliedern Buddhisten. Die
Zahl der gewihlten Mitglieder wird durch vier weitere erginzt, die Minder-
heiten reprisentieren sollen.

20 Ein buddhistischer Gesprachspartner berichtete davon, dass er vor 1989 auf
dem Geldnde der nahe gelegenen Moschee geduscht habe, weil es dort war-
mes Wasser gab. Es sei auch moglich gewesen, dass Buddhisten wie Musli-
me an den Gebetsstitten der jeweils anderen Seite ihre eigenen Gebete ver-
richtet hatten. Das sei nach 1989 unmoglich geworden.

61

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

(uberreligiosen) Einheit Ladakhs zu sichern. Zu diesen Respektregeln
scheint fur die muslimische Seite nicht zuletzt auch zu gehoren, dass man
sich nicht in einer Ladakh-tubergreifenden muslimischen Identitit ver-
ortet. Man vermeidet — auch und gerade von Seiten der beiden muslimi-
schen Organisationen, die die Sunni- und die Shia-Richtung des Islam
reprasentieren — Selbstverstindnisartikulationen, die sich auf eine inter-
national definierte Religionszugehorigkeit beziehen und die sich dadurch
als Abgrenzung gegentiber einer Ladakhi-Identitit verstehen liefSen. Eher
scheinen diese Selbstverortungen darauf zu zielen, sich als Ladakhi zu
profilieren. Das geht nur iiber die Relativierung eines ausschliefSlich bud-
dhistischen Selbstverstindnisses, das sich tiber die historische und reli-
giose Bindung Ladakhs an Tibet ausbuchstabiert. Demgegentber kann
man — wie schon in der Einleitung erwihnt — die zentralasiatischen (und
dartiber auch: die muslimischen) Bindungen und Herkuinfte der ladak-
hischen Identitit betonen. Von hier sind Initiativen wie die Einrichtung
des >Central Asian Museum of Ladakh«, das auf dem Boden der musli-
mischen Gemeinde errichtet wurde, als identitatspolitische Einsitze zu
verstehen, mit deren Hilfe das >kulturelle Erbe< und damit auch die >kul-
turelle Identitit« Ladakhs Giber ein buddhistisches Selbstverstindnis hin-
aus geoffnet werden soll.

Das Spannungsfeld zwischen kultureller Einheit und religioser Tei-
lung wird jedoch nicht nur von Reprisentanten der buddhistischen oder
muslimischen Organisationen diskursiv bearbeitet derart, dass sich re-
ligiose, kulturelle und politische Beziige tiberschneiden. Zumindest am
Rande bildet es auch eine mitlaufende Referenz in jenen identitatspo-
litischen Diskursen, die gerade nicht darauf zielen, das Ganze der kul-
turellen Einheit und Identitit Ladakhs zu bestimmen. Solche Diskurse
lassen eher offen, inwieweit das kulturelle Erbe als solches noch prisent
ist; zugleich konzentrieren sie sich auf bestimmte Aspekte eines solchen
Erbes, die sie als verbindlichen Wert behaupten und unter Mitwirkung
der Erben zu bewahren versuchen. Es gibt aber noch ein weiteres Merk-
mal, das diese Diskurse von jenen unterscheidet, die sich im Spannungs-
feld von religioser Teilung und umfassender Ladakhi-Identitat bewegen.
Dieses besteht in deren Internationalitit. Die Frage, was als wertvolles
kulturelles Erbe Ladakhs anzusehen und zu bewahren ist, wird im Rah-
men von international vernetzten NGOs verhandelt und beantwortet.
Seit dem von Helena Norberg-Hodge in den 198oer Jahren initiierten
Ladakh Project verzahnen sich ein externer Blick auf Ladakh, auf sei-
ne Kultur und Okologie, mit lokalen Perspektiven. Und man kann viel-
leicht sagen, dass dabei die Initiative von aufSen kam: Die Bewahrung
der landlichen Gemeinschaften und die Lesart der durch die Oasenwirt-
schaft bedingten Agrarwirtschaft im Lichte einer 6kologischen Nach-
haltigkeit, die noch nicht auf Pestizide oder Kunstdiinger angewiesen
war, bestimmten die ersten Initiativen. Im Rahmen des Ladakh Projects

62

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

fanden sich okologische Projekte, die Versorgung der Dorfer mit Solar-
energie, die Warmediammung der Hauser mit traditionellen Materiali-
en, die Griindung einer >Women’s Alliance of Ladakh< (WAL). In diesen
Projektideen verbanden sich eine westliche Perspektive, die Alternativen
aus der 6kologisch ruinésen Landwirtschaft des Westens suchte und die
in der von dieser noch unberiihrten Lebensweise eben solche alternative
Moglichkeiten erblickte, mit Aufklirungsbemithungen gegeniiber den
Einheimischen, die diesen den Wert ihrer traditionellen Lebensweise ver-
mitteln wollten. Zugleich lasst sich an den unterschiedlichen Vorhaben
auch — gleichsam exemplarisch — die Erganzung der Perspektive auf die
ladakhische Tradition und deren Bewahrung durch eine nach auflen ge-
richtete Aktivitit beobachten, die auf (mindestens) drei Ebenen ansetzt.
Da ist zum Ersten die mediale Bekanntmachung der Bedeutung des eige-
nen Vorhabens. Schon bald wurde das Ladakh Project in die >Internatio-
nal Society for Ecology and Culture« (ISEC) uberfiihrt, die nicht zuletzt
publizistisch einen >verantwortlichen Tourismus< nach Ladakh propa-
gierte und so auf eine offentliche Wirksambkeit zielte. Sie verfasste etwa
ein Faltblatt fir 6kologisch und kulturell bewusstes Reisen, das tiber
Jahre jedem einreisenden Touristen ausgehandigt wurde. Zudem veran-
lasste sie die Erstellung eines Films (Ancient Futures), in dem in den Spu-
ren der gleichnamigen Publikation von Norberg-Hodge ein idealisiertes
Bild der heilen Welt des alten Ladakh seiner Bedrohung durch westli-
che Einfliisse gegentibergestellt wurde. Dieser Film wurde bis 2010 (und
wird nun wieder) mehrmals in der Woche in den Riumen der WAL vor
einem touristischen Publikum aufgefiihrt und anschliefSend diskutiert.
Neben der Ebene der 6ffentlichkeitswirksamen Darstellung des bedroh-
ten und zu bewahrenden kulturellen Erbes Ladakhs bildet das Fundrai-
sing eine zweite Seite der nach aufSen gerichteten Aktivititen. Die Eta-
blierung organisatorischer Strukturen verlangt nicht nur ehrenamtliche
Krifte; 6kologische Projekte kosten Geld, das nur zu einem Teil von den
Einheimischen getragen werden kann. Erst wenn diese Organisationen
eine gewisse Etablierung erfahren haben, konnen sie auch auf Zuwei-
sungen des Hill Councils oder im Rahmen von Programmen hoffen, die
vom Bundesstaat Jammu und Kashmir oder der Zentralregierung aufge-
legt werden. Eine dritte Ebene besteht schon von Beginn an, heute aber
verstirkt durch das Internet und die Zunahme von Volontiren, darin,
vor allen Dingen junge Leute zu praktischen Tatigkeiten in Ladakh zu
motivieren: ISEC, die heute unter dem Namen >Local Futures« auftritt,
etwa wirbt fir den Aufenthalt auf dem Dorf in Familien, wobei gleich-
zeitig bei der Ernte mitgeholfen werden kann. Tourismus, die Einbin-
dung in eine traditionelle Familie und die Mitarbeit an der Bewahrung
des kulturellen Erbes scheinen sich so zu verbinden.

Unabhingig davon, ob NGOs von auflen kommen, was vor allem
im Bereich der (kostenintensiven) Restaurierung von (meist religitsen)

63

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

Bauwerken zu beobachten ist, ob sie von innen kommen und auf die Be-
wahrung einer kulturellen Tradition (wie etwa Liedgut, Tdnze, religio-
se Brauche) zielen, so lasst sich die Verzahnung von Innen- und AufSen-
perspektiven doch durchgingig feststellen. Zwar kann man sagen, dass
schon die ladakhische Perspektive auf den Wert des eigenen kulturellen
Erbes eine Auflenperspektive darstellt, fiir die ja deshalb (piddagogisch)
bei Einheimischen geworben werden muss; aber zugleich gilt auch, dass
diese >interne Auflenperspektive« immer auch — und sei es nur tiber den
kulturellen Vergleich — eine nicht-ladakhische Auflenperspektive mitre-
flektiert. Aus den Augen der Anderen lasst sich das Einzigartige des Ei-
genen profilieren und seine In-Wert-Setzung abstuitzen. Die Verzahnung
von Innen- und Auflenperspektiven zeigt sich auch darin, dass die drei
unterschiedenen Ebenen der Kundgabe des eigenen kulturellen Erbes
nach aufen (Bewerbung des kulturellen Erbes, das Einwerben von finan-
zieller Unterstiitzung und die strategische Integration freiwilliger Helfer)
sich in den unterschiedlichen Organisationen finden lassen. Dabei mag
die Gewichtung dieser drei Aktivitaten (auch abhangig von der Zielstel-
lung und dem Gegenstand der jeweiligen Organisation) durchaus un-
terschiedlich sein. So lassen sich kaum Freiwillige vorstellen, die mit
Einheimischen traditionelles Liedgut oder traditionelle Tanze eintiben.
Aber bei der Vorbereitung solcher Veranstaltungen kénnten sie mithel-
fen. Auch eine Organisation, die hier ihre Zielsetzung hat, wird vor Ort
Kurse, Workshops oder Diskussionsrunden fiir touristische Besucher an-
bieten. Kaum eine Initiative oder NGO wird ohne einen Internetauftritt
auskommen, bei dem der eigene Einsatz fiir das kulturelle Erbe Ladakhs
in Szene — und damit in Wert — gesetzt und in dem auf Unterstiitzungs-
moglichkeiten hingewiesen wird.

Man muss solche Betrachtungen nicht als eine Kritik an der mittler-
weile eher uniibersichtlichen Vielzahl von Initiativen und Einsétzen fur
das kulturelle Erbe Ladakhs verstehen — etwa in dem Sinne, dass frem-
de Sichtweisen und die Logik des Marketings gleichsam die lokale Sorge
um das Eigene tiberwuchern wiirden. Aber sie zeigen — wovon ein Blick
in die Selbstdarstellung von NGOs, Initiativen oder auch Privatschulen
in Ladakh im Internet tiberzeugen kann —, dass die diskursive Vergewis-
serung des eigenen kulturellen Erbes, seines Werts und seiner identitits-
konstitutiven Bedeutung, immer schon im Horizont einer allgemeinen,
d.h. eben nicht nur auf Ladakh bezogenen, Vergewisserung stattfinden.
Diese Vergewisserung hat ihre eigenen Regeln des Sagbaren, der Plausi-
bilitat, der Begriindung und des Marketing, die als solche immer auch
den ernstgemeinten Einsatz fir das Eigene kreuzen und dezentrieren. Zu-
gleich verlangt die Teilnahme an dieser Diskussion um den Wert des je
eigenen kulturellen Erbes eine intellektuelle Beweglichkeit und eine Be-
reitschaft zur Begriindung wie auch Selbstrelativierung, die nicht von je-
dem erwartet werden kann, der nicht nur den Wert des kulturellen Erbes

64

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

nicht wahrnimmt, sondern ebenso wenig den Wert der Auseinanderset-
zung um das kulturelle Erbe. Eine solche Perspektive beinhaltet noch
einmal eine andere Komplizierung der padagogisch-aufklarerischen Ak-
tivitaten, die sich die Wahrung eines wertvollen kulturellen Erbes vorge-
nommen haben. Hier geht es dann nicht mehr nur darum, als Reprisen-
tant des eigenen wertvollen kulturellen Erbes zu jenen zu sprechen, die
man damit zu vertreten beansprucht. Eine solche Selbstautorisierung als
Aufklarer, der im Namen seiner Adressaten zu reden glaubt, ist schon
schwierig genug. Nun kommt hinzu, dass die tiberlegene Perspektive
des Reprasentanten nicht mehr nur diejenige ist, die sich uber das ad-
ressierte Wir der Ladakhi legitimiert; vielmehr erscheint die Perspektive
auf und der praktische Einsatz fur ein wertvolles kulturelles Erbe und
eine gemeinsame Ladakhi-Identitit nun etwas zu sein, das sich nur aus
der Verbindung mit einem >fremdens, einem allgemeinen identitatspoli-
tischen Diskurs um den Wert des kulturellen Erbes ergibt. Die Legitimi-
tat und die Begriindungsfiguren des eigenen identitatspolitischen Dis-
kurses verdanken sich dann letztlich einem weltweit gefiihrten Diskurs
um die Bedeutung von kulturellen Erbschaften, die gegen die Verwestli-
chung, die Zweckrationalitit, die kapitalistische Vermarktung stark ge-
macht werden.

Die Vernetzung von internationalem Kulturerbe-Diskurs und jenem
mafSgeblich auch von Einheimischen gefithrtem Diskurs tiber Gefahr-
dung und Bewahrung des kulturellen Erbes zeigt sich auch in der Uber-
nahme von Praktiken und Selbstverstindnissen, die in der Entwick-
lungshilfe erprobt wurden. Als Beispiel konne man die Etablierung von
lokalen Organisationen der Vergabe von Kleinkrediten nennen: Selbst-
hilfegruppen sammeln auf értlicher Ebene kleine Mitgliedsbeitrige ein,
die dann bei akzeptiertem Bedarf als Kredite an einzelne Mitglieder ge-
wahrt werden. Als ein anderes Beispiel fiir eine solche Praktik lasst sich
der zentrale, im Hauptort organisierte Verkauf von lokal hergestellten
Handwerksprodukten an Touristen angeben, eine Praktik, die zugleich
dazu dienen soll, den Produzentinnen solcher Produkte ein Einkommen
zu sichern, fur das sie das Dorf nicht verlassen miissen. Beide Beispie-
le (Kleinkredite und der Verkauf von traditionellem Kunsthandwerk)
finden immer schon im Zwischenbereich von traditioneller Nachbar-
schaftshilfe und modernem 6konomischem System bzw. von der Bewah-
rung traditioneller Techniken und Vermarktung — also zwischen Traditi-
on und Modernisierung statt.

Die padagogische Logik der Entwicklungshilfe, die das gouvernemen-
tale Modell einer >Hilfe zur Selbsthilfe« verfolgt und die dabei zugleich
eine In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes anstrebt, zeigt sich in der ver-
traglichen Einigung auf eine finanzielle Beteiligung der Adressaten. Als
Beispiel mag hier der >Tibet Heritage Fund« (THF) dienen, der seit ei-
nigen Jahren die Altstadt von Leh saniert. Gegriindet 1996 von einem

65

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

deutschen Architekten, der Ende der 1980er Jahre Tibet als Backpacker
bereist hatte und als Architekturstudent von der Altstadt Lhasas faszi-
niert war, und einem portugiesischen Kiinstler, erhob der THF zunichst
Daten uber die historische Altstadt Lhasas, renovierte Bauwerke und
bildete einheimische Handwerker aus, die dieses Projekt fortfihren soll-
ten. Spatere Einsatzorte waren neben Leh Sikkim oder die Mongolei.
Der THF finanziert sich aus Spenden und hat fiir seine Arbeit internati-
onale Preise (etwa von der UNESCO und der Weltbank) erhalten. Der
Plan einer moglichst originalgetreuen Restaurierung der heute teilwei-
se verfallenen und unbewohnten Altstadt Lehs setzt voraus, die Eigen-
tumer dieser Hauser, die diese schon verlassen haben, dazu zu bewegen,
sich an der Sanierung finanziell mit der Halfte des errechneten Betrags
zu beteiligen. Da diese Konstellation der In-Wert-Setzung der Hauser
gegeniiber Einheimischen und die Verhandlung des kulturellen Erbes
spater noch verhandelt wird*, mag der Hinweis auf die Vertragskon-
struktion gentigen. Nicht nur tiberschneiden sich in ihr kulturelle und
okonomische Perspektiven, sondern die Vertragskonstruktion folgt als
solche schon einem modernen Prinzip der Verpflichtung. Einem dhnli-
chen Modell der vertraglich vereinbarten Selbstbeteiligung folgt auch die
aus dem Ladakh Project hervorgegangene NGO >Ladakh Ecological De-
velopment and Environmental Group< (LEDeG). Auch hier wird vor Be-
ginn der jeweiligen Vorhaben eine Selbstbeteiligung der Adressaten ver-
traglich vereinbart, die sich an der Installation von Warmeddmmungen,
von Solarstrom oder landwirtschaftlichen Programmen beteiligen. Im-
mer geht es um die Aufklirung iiber den Sinn solcher Programme und
(vielleicht auch seine 6kologisch situierte) Verbindung zum traditionel-
len Erbe; aber deren Erfolg wird letztlich an der Bereitschaft zur Selbst-
beteiligung (sei diese finanziell oder in Arbeitsleistungen) gemessen. Eine
zum grofSen Teil aus Spenden fremdfinanzierte 6konomische In-Wert-
Setzung eines restaurierten kulturellen Erbes oder auch eine Verbesse-
rung der Lebensqualitdt durch 6kologisch orientierte Modernisierungen
verlangen in solchen Beispielen eine 6konomische Selbstbeteiligung, die
zugleich als Ausweis der einheimischen Wertschitzung des eigenen kul-
turellen Erbes gelten kann und soll.

Ein letzter hier anzusprechender Bereich, in dem sich die Verzahnung
von Modernisierungsperspektiven und der Bewahrung des kulturellen
Erbes zeigen ldsst, liegt in der Etablierung von Privatschulen. Diese las-
sen sich — qua Fundraising und der Beschaftigung von Volontaren — nicht
einfach diesseits der Funktionsweise von NGOs situieren. Aber sie gehen
vorwiegend auf lokale Initiativen zuriick und beschiftigen einheimisches

21 Vgl. dazu auch Illmann (2019), deren Untersuchung besonderen Wert auf
hegemoniale Aspekte der Diskurse um die Renovierung der Altstadt Lehs
legt.

66

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITISCHE EINSATZE

Lehr- und Leitungspersonal. Nun ist die Einrichtung des Privatschulwe-
sens zunachst einmal aus der Kritik am 6ffentlichen Schulwesen entstan-
den und mit dem Versprechen einer optimierten Karriereperspektive ih-
rer Schiiler angetreten. Fiir beide Geschlechter wird die Vorbereitung
auf die High School oder eine dariiber hinausgehende universitare Aus-
bildung versprochen. Fiir eine solche Ausbildungsperspektive bildet das
kulturelle Erbe Ladakhs, die Orientierung auf eine agrarische Lebens-
weise, eher eine Vergangenheit, die man zu iiberwinden verspricht. Schon
1988 bildete sich (im Umbkreis des Ladakh Project) eine Gegenbewe-
gung in Form einer NGO, die die Lebensweise Ladakhs auch im schu-
lisch-curricularen Kontext verankern wollte: das >Student’s Educatio-
nal and Cultural Movement of Ladakh« (SECMOL). Die von SECMOL
gegrundete Schule besteht heute noch, aber die Projektidee selbst hat
sich nicht durchgesetzt. Auch wenn Programm und Schwierigkeiten des
SECMOL-Projekts im vorliegenden Zusammenhang interessant sind, so
wird doch eine Entwicklung von Privatschulen im Vordergrund stehen,
die tber die Vermittlung des staatlich vorgegebenen Curriculums hinaus
die Bewahrung des kulturellen Erbes Ladakhs im Lehrplan verankern.
Diese Schulen sind nun — und hier schliefst sich der Kreis zum eingangs
erwahnten Spannungsverhiltnis von Religion und Kultur - solche, die
von den Religionsgemeinschaften ins Leben gerufen wurden. Die Lam-
don School und die Druk Padma School sind von zwei verschiedenen
buddhistischen Richtungen (Gelugpa und Drugma Kagyii) gegriinde-
te Privatschulen, die Imamiya School Chuchot ist eine Grindung der
Shia-Richtung des Islam, die im Ort Chuchot die tiberwiegende Bevol-
kerungsmehrheit stellt. Hinter allen drei Schulen stehen NGOs, die von
den entsprechenden Religionsgemeinschaften gegrindet wurden und die
national anerkannt sind und somit auch internationale Spenden einwer-
ben konnen. Die Verbindung von Religionsgemeinschaften und NGOs
bildet dabei zugleich die Einbindung der Religionsgemeinschaften in die
bereits beschriebene Logik der Uberlagerung einer internationalen und
einer lokalen Perspektive auf das, was als kulturelles Erbe firmieren soll.
Alle drei Schulen verfiigen tiber einen professionell gestalteten Inter-
net-Auftritt, bei dem neben der Prisentation der Schule und ihrer Ziel-
stellungen vor allem die Spendenwerbung im Vordergrund steht. Und
diese zielt auf die doppelte Zielstellung einer Verbindung von moderner
Erziehung und Bewahrung des kulturellen Erbes: sHelp us build a future
— help us protect a culture« — so lautet der Slogan der Druk Padma Kar-
po School auf der Homepage.

Die drei Schulen ordnen sich (als von NGOs betriebene) jedoch nicht
nur als lokale in den international gefithrten Kulturerbe-Diskurs ein.
Zugleich miissen sie als Schulen, von denen Eltern und Kinder die Aus-
sicht auf eine weiterfithrende Bildung und Karriere erwarten, das Ver-
héltnis von (qualitativ hochwertigem) Unterricht und der Bewahrung des

67

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IDENTITATSPOLITIK UND PADAGOGISCHE ARTIKULATION

kulturellen Erbes justieren. Dies geschieht an allen Schulen auf additi-
vem Weg: Das kulturelle Erbe nimmt neben dem vorgeschriebenen Un-
terricht sei es als zusitzliches Unterrichtsfach oder als zusatzliche Akti-
vitdt einen zugleich als wertvoll beschriebenen und dennoch gegentiber
dem Erreichen des national vorgeschriebenen Curriculums nachgeordne-
ten Rang ein. Hinzu kommt — im Vergleich der Schulen — die Frage, was
jeweils als kulturelles Erbe angegeben und daher mit der ladakhischen
Identitdt in Verbindung gebracht wird. Und hier taucht das bereits be-
schriebene Spannungsverhiltnis von kultureller Identitdt und religioser
Differenz als diskursiv zu bearbeitendes wieder auf.

68

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zwischen kultureller Identitat und
religioser Segregation

Dass frither das Zusammenleben der Menschen in Ladakh nicht zuletzt
auch uber die gegenwirtig erfahrbaren religiosen Unterschiede hinweg
ein harmonisches gewesen sei — darin scheinen sich alle Ladakhi einig
zu sein. Und dieses >Frither« fallt noch in den Erfahrungsraum der Inter-
viewten: Es handelt sich um eine biographisch wahrgenommene Reali-
tat, die vor den Ende der 1980er Jahre einsetzenden Bemiithungen der
Ladakh Buddhist Association (LBA) lag, in denen diese die religiose Aus-
einandersetzung im Kampf um eine erweiterte Unabhangigkeit Ladakhs
instrumentalisierte. Das Ergebnis dieser Auseinandersetzungen bestand
nicht nur in der Einrichtung des bereits erwahnten Hill Councils, des
»Ladakh Autonomous Hill Development Council<« (LAHDC), durch die
Regierung des Bundesstaates Jammu und Kashmir; etabliert wurde auch
ein System der Abgrenzung der buddhistischen und muslimischen Reli-
gionsgemeinschaften gegeneinander. Diese Segregation dufSert sich nicht
nur darin, dass im Leh-District, dem >oberen Ladakh<, den Reprisen-
tanten der Muslime im Rahmen der Wahl des Hill Councils wahlunab-
hingige Minderheitensitze zugestanden werden, womit politisch doku-
mentiert wird, dass eine Benachteiligung berticksichtigt werden muss,
deren Grund in der Religionszugehorigkeit liegt. Die Segregation von
Buddhisten und Muslimen dufSert sich dariiber hinaus auch und fur je-
den nachvollziehbar in Alltagspraktiken. So spielte in nahezu allen In-
terviews und Gesprachen der Sachverhalt der interreligiosen Heirat eine
Rolle. Wahrend fruher Heiraten zwischen Muslimen und Buddhisten fiir
die beteiligten Familien problemlos moglich gewesen seien, gilt es heute
als nahezu unmoglich, Ehen tiber die Religionsgrenzen hinweg einzuge-
hen. Zumindest gilt dies fiir das Territorium Ladakhs: Die Moglichkeit
solcher in Ladakh nicht akzeptierter Ehen ist an die Flucht der kiinftigen
Eheleute gebunden, die dann aufSerhalb Ladakhs heiraten.

Die interreligiose Heirat ist dabei als Indikator fiir die erfahrbare Tiefe
der religiosen Spaltung deshalb besonders bedeutsam, weil sie diese noch
auf der Ebene (familial eingebundener, aber doch auch) individueller
Beziehungen deutlich macht. Man befiirchtet die Konversion Einzelner
(besonders der Ehefrauen) und einen personellen Zuwachs der anderen
Religionsgemeinschaft durch die in dieser Ehe geborenen Kinder. Die re-
ligiose Segregation stellt sich hier nicht als eine der Glaubensunterschie-
de oder eines gesellschaftlichen Einflusses dar, sondern als eine messbare
Grofle, fur die jedes Individuum bedeutsam erscheint. Jede Heirat und
jede religiose Konversion wird damit zu einem Ereignis, an dem die poli-
tischen Fronten zwischen Buddhisten und Muslimen aufbrechen konnen.

69

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Umgekehrt formuliert: Nur dort, wo auf eine strikte Trennung der Reli-
gionsgemeinschaften geachtet wird, erscheint eine Vermeidung von im-
mer moglichen Auseinandersetzungen — und damit die Vorstellung einer
Gemeinsamkeit der Ladakhi — moglich.

Es ergibt sich das Bild einer zumindest potentiell immer bedrohten
Einheit der Ladakhi. Wenn die religitse Segregation, die moglichst ohne
Uberschneidung stattfindende Abgrenzung der Religionsgemeinschaften
voneinander, die Voraussetzung dafiir sein soll, dass weiterhin von einer
Einheit Ladakhs gesprochen werden kann, dann wird man sich fragen
konnen, worin denn diese Einheit des Getrennten bestehen soll. Wenn
an dieser Stelle auf den Kulturbegriff, die Einheit der ladakhischen Kul-
tur, zuruckgegriffen wird, dann muss diese Einheit unabhingig von den
Religionszugehorigkeiten und zugleich als deren Segregation umfassend,
dargestellt werden. Die gemeinsame >Kultur< Ladakhs muss also dis-
kursiv als etwas dargestellt werden, das von religiosen Unterschieden
nicht tangiert wird. Zugleich ist aber nicht zu tibersehen, dass die religi-
oOse Segregation nicht auf einen freiwilligen und harmonischen Konsens
der Religionsgemeinschaften zuriickgefithrt werden kann: Sie stellt viel-
mehr das Ergebnis hegemonialer Bestrebungen der LBA dar. Als Repra-
sentationsorgan der Buddhisten in Ladakh erhob sie — in den erwihnten
Auseinandersetzungen durchaus auch gewaltsam — den Anspruch, alle
Ladakhi zu reprasentieren. Dieser Anspruch mag vor dem Hintergrund
dieser Auseinandersetzungen als widersinnig erscheinen: Denn immer-
hin zielten diese auf die Zuriickweisung des Einflusses der Muslime, der
als solcher als fir die Buddhisten gefdhrlich dargestellt wurde. Die Stra-
tegie der LBA zielte auf den Ausschluss dieses Einflusses. Und man kann
das Ergebnis dieser Auseinandersetzungen durchaus so bestimmen, dass
die Muslime nur als Ausgeschlossene in die Einheit Ladakhs einbezo-
gen werden.

Wenn also von der kulturellen Einheit der Ladakhi gesprochen wer-
den soll, dann geht es nicht nur um die Frage des Verhaltnisses von
»Kultur< und religioser Segregation. Ebenso bedeutsam erscheinen die
Machtimplikationen in der diskursiven Bearbeitung dieses Verhiltnis-
ses. Die religiose Segregation bezeichnet nicht nur die Bedingung einer
dariiber ermoglichten kulturellen Einheit. Sie wird zugleich als Ergebnis
einer hegemonialen Durchsetzung gesehen werden mussen, mit der die
LBA ihren Alleinvertretungsanspruch einer einheitlichen ladakhischen
Kultur durchsetzen will. Genau dieser Machtaspekt muss aber diskur-
siv so bearbeitet werden, dass er nicht selbst wiederum zum Spreng-
satz fiir die Rede von einer kulturellen Einheit wird. Deren Moglichkeit
darf also nicht selbst als erzwungene erscheinen. Die religitse Segrega-
tion muss — soll die Rede von einer kulturellen Einheit tiberhaupt ei-
nen Sinn machen - also als Bedingung einer gemeinsamen Identitit er-
scheinen. Sie muss akzeptiert werden; sie darf nicht selbst wiederum als

70

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Herrschaftsinstrument, als hegemoniale Strategie der LBA, als Reprasen-
tantin der Buddhisten gesehen werden. Dass die diskursive Bearbeitung
dieses Problems dabei jeweils unterschiedlich erfolgen diirfte, liegt nahe.
Von buddhistischer Seite wird es darauf ankommen, die eigene hegemo-
niale Strategie dadurch zu relativieren, dass die Einheit von Buddhismus
und ladakhischer Kultur betont wird — einer Kultur, in der auch andere
Religionen toleriert werden, die aber nicht den Anspruch erheben kén-
nen, das Ganze dieser Kultur zu reprasentieren. Zugleich wird man die-
sen politischen Reprasentationsanspruch mit einer buddhistischen Spi-
ritualitat vereinbaren miissen, fir die die Einrichtung der sozialen Dinge
gerade nicht im Zentrum steht. Von muslimischer Seite dirften diskur-
sive Relativierungen dieses hegemonialen Anspruchs zu erwarten sein,
die eine alleinige buddhistische Identitat Ladakhs in Frage stellen. Ande-
rerseits wird man — aufgrund der hegemonialen Situation — davon aus-
gehen konnen, dass kaum ein Anspruch auf Gleichrangigkeit erhoben
werden diirfte. Denn das wiirde bedeuten, die angestrebte und betonte
Einheit der Kultur dem dann drohenden Streit unterschiedlicher Religi-
onsgemeinschaften um einen alleinigen Vertretungsanspruch zu opfern.
Es wiirde dann unabweisbar die Frage der >wirklichen« Einheit gestellt;
und dies wiirde angesichts der gegebenen Umstiande aus einer unterle-
genen Situation, der des nur iiber den Ausschluss in die Kultur Einge-
schlossenen, erfolgen.

Wenn die bisherige Behauptung einer hegemonialen Situation und die
Vermutung zutreffen, dass von beiden Seiten deren Aufrechterhaltung
letztlich an diskursiven Strategien hingt, die Hegemonie dadurch zu be-
statigen, dass man sie — iiber die religiose Segregation und eine davon
unabhingig erscheinende Einheit — affirmiert, wenn sich also kulturelle,
religiose und politische Diskursstrategien kreuzen, dann durften die Ver-
treter der jeweiligen religiosen Fraktionen prominente Adressen bilden,
an denen sich die entsprechenden Strategien beobachten lassen. Dass die
entsprechenden Strategien und damit eine performative Erzeugung der
differentiellen Einheit von Hegemonie und kultureller Einheit notwendig
sind, impliziert dabei zugleich, dass auch die diskursiven Artikulationen
der jeweiligen Reprisentanten gerade nicht einfach auf eine vorgangi-
ge Position bzw. soziale Funktion zuriickgerechnet werden konnen. Die
performative Bearbeitung einer zugleich notwendigen wie unmoglich
aufzulosenden diskursiven Matrix wird dabei immer schon die Vorstel-
lung der bloflen Verlautbarung einer vorab durch die jeweilige religiose
Zugehorigkeit festgelegten Position durchkreuzen.

Die diskursanalytisch bearbeiteten Leitfadeninterviews, auf die sich
die folgende Darstellung stiitzt, wurden gefithrt mit Tondup Tsewang,
dem Prasidenten der LBA, mit Ashraf Ali Barchapa, dem Vorsitzenden
der Anjuman al Imamiya (Shia) und Saif Du-Din, Vorsitzender der An-
juman Moin-ul-Islam (Sunni) sowie mit Shafi Lassu, einem ehemaligen

71

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Vorsitzenden der Sunni-Anjuman und Abgeordneten im Hill Council,
und Abdul Ghani Sheikh, einem lokalen muslimischen Historiker, auf
dessen Initiative der Bau des Central Asian Museum in Leh (CAML) zu-
ruckgeht.

Fiir die Darstellung des diskursiven Feldes selbst, in dem die Frage
des Verhiltnisses von kultureller Einheit und religioser Segregation, von
hegemonialer Reprasentation und partikularer Randstindigkeit ver-
handelt wird, bietet es sich an, mit Figuren der Gegenstandskonstitu-
tion und Positionierung zu beginnen, in denen sich der hegemoniale An-
spruch der LBA artikuliert, alle Ladakhi zu reprisentieren. Ein solcher
Anspruch wird immer auch den anderen einen partikularen Ort zuwei-
sen, dessen Inklusion in das Allgemeine an bestimmte Bedingungen ge-
bunden ist (3.1). Im Anschluss daran werden jene diskursiven Strategi-
en thematisiert, uber die sich Sunni und Shia zu diesem hegemonialen
Anspruch positionieren und auf ihre Weise das Verhiltnis von Kultur
und Religion, von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit, von Ein- und
Ausschluss artikulieren (3.2). Wahrend diese Strategien bemiiht erschei-
nen, die Bedeutsamkeit der eigenen Religion fir die kulturelle Einheit
Ladakhs zu relativieren und damit die Segregation letztlich zu affirmie-
ren, zeigen sich etwa mit dem Projekt des CAML kulturell situierte Ein-
sdtze, die — vermittelt tiber die historische Vergewisserung — die Bedeut-
sambkeit aller Religionen fur die kulturelle Identitat Ladakhs anzugeben
versuchen. Dabei zeigt sich, dass genau dieser kulturpolitische Einsatz,
der nicht zuletzt die Position muslimischer Religionen zu stiarken beab-
sichtigt, auf innere Widerstande in der Muslim-Gemeinde stofSt, die die
Bedeutsambkeit der eigenen religiosen Vorschriften gegen eine >moderne<
Identitatspolitik setzen (3.3). Abschlieflend soll dann zu zeigen versucht
werden, wie sich die diskursive Bearbeitung der Hegemonieproblematik
noch in den Bereich der politischen Reprasentation im Hill Council hi-
nein verlangert — also jenen Bereich, in dem die hegemonialen Konflik-
te zwischen den Religionen in einer anderen >Logiks, jener von Wahlen
und politischem Mandat, aufgehoben werden sollten. Die politische Re-
prasentation scheint einerseits die buddhistischen Hegemonieanspriche
zu reproduzieren, andererseits wirft sie die Frage nach einer adiquaten
Repriasentation unterschiedlicher muslimischer Minderheiten auf (3.4).*

1 Methodisch ist mit Blick auf die folgende Darstellung selbstverstandlich zu
beriicksichtigen, dass eine Diskursanalyse von Artikulationen formal he-
rausgehobener Reprisentanten beteiligter Organisationen selbst keinen re-
prasentativen Anspruch erheben kann. Selbstverstiandlich ist dies schon vor
dem Hintergrund des methodischen Zugriffs, dessen Vorannahme darin be-
steht, dass Gegenstinde und Positionen nicht vorab gegeben sind, sondern
in einem problematischen Feld und jenseits der logischen Persistenz eines

72

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Die partikulare Reprasentation des Ganzen: Der
Hegemonieanspruch der LBA?

»The Ladakh Buddhist Association, it represented the people of Ladakh,
especially the buddhist community of Ladakh«. Zwar reprasentiert die
LBA seit ihrer Grindung die Buddhisten in Ladakh: Sie beansprucht
damit, im Namen einer religios definierten Gemeinschaft zu sprechen.
Gleichzeitig wird dieser Reprisentationsanspruch aber auch auf alle
Ladakhi ausgedehnt — also auch auf Ladakhi, die keine Buddhisten sind.
Die LBA spricht im Namen aller Ladakhi und dies betrifft nicht nur eine
religiose Gruppierung unter anderen, die als partikulare einen tbergrei-
fenden kulturellen Anspruch erhebt. Mit Blick auf den Leh-Distrikt liefSe
sich ein solcher Anspruch vielleicht noch mit den zahlenmifSigen Mehr-
heitsverhéltnissen rechtfertigen: Hier rechnet man mit etwa 8o % Bud-
dhisten und 20 % Muslimen. Doch selbst eine solche Rechtfertigung
uber ein Mehrheitsverhiltnis bliebe ein blofSer Anspruch: Thr Problem
bestuinde darin, dass die postulierte Alleinvertretung dann immer noch
— qua Verhiltnis — deutlich machen wiirde, dass es sich um ein Macht-
verhaltnis der Mehrheit gegentiber der Minderheit handelt. Der allge-
meine Vertretungsanspruch der LBA geht jedoch tiber das obere Ladakh
hinaus: Er umgreift auch noch das untere Ladakh, den Kargil-District,
in dem die Mehrheitsverhiltnisse fast spiegelbildlich verkehrt liegen.
Obwohl zum Kargil-District die (dunn besiedelte) buddhistische Regi-
on Zanskar gehort, rechnet man fiir diesen District mit einer muslimi-
schen Mehrheit von etwa 8o %. Der Alleinvertretungsanspruch, den

vorgdngigen rationalen Subjekts performativ erzeugt werden miissen. Kri-
tisch konnte man an dieser Stelle auch betonen, dass der Mythos reprasen-
tativer Ergebnisse in den Sozialwissenschaften davon lebt, dass die Proble-
matizitit des Gegenstandes und die Verschiebung von Sprecherpositionen
im Diskurs zugunsten einer unterstellten Eindeutigkeit und einer selbsttrans-
parenten und vorgingigen Subjektivitit abgeblendet werden miissen. Die er-
wihnte Vorannahme der Diskursanalyse beriicksichtigt demgegentiiber die
Fluiditat, die Fragilitat und Verschiebung hervorgebrachter Bedeutungen
und der damit einhergehenden Positionierungen, die auch den Anspruch
angeht, als Reprasentant im Namen von anderen, den Reprisentierten, zu
sprechen. Auch dieser Anspruch ist nur als eine diskursive Artikulation zu
betrachten und nicht etwa als >direkter< Ausdruck der reprisentierten Insti-
tutionen oder Organisationen zu verstehen.

2 Die folgenden Ausfiihrungen stiitzen sich auf die Diskursanalyse des Leit-
fadeninterviews mit Tondup Tsewang, das im Sommer 2014 gefihrt wur-
de. Anzumerken ist, dass alle in diesem Band aufgerufenen Interview-Zitate
der Transkription folgen. Dies bedeutet, dass auch grammatikalische Fehler
oder semantische Uneindeutigkeiten ebenso wie unvollstindige Sitze o.A.
beibehalten wurden.

73

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

die LBA fiir Ladakh und dessen kulturelle Identitit erhebt, schreibt da-
mit nicht nur den Muslimen (und somit einer anderen religiosen Grup-
pierung) einen nur partikularen Status zu; er kiimmert sich auch nicht
um zahlenmifSige Bevolkerungsanteile. Obwohl selbst nur eine religio-
se Gruppierung, sollen die Religionszugehorigkeit der anderen wie auch
Bevolkerungsanteile (und damit die eigene Minderheitenposition in ver-
schiedenen Regionen) keine Bedeutung fiir den eigenen Anspruch auf
die Reprasentation der Einheit Ladakhs und der ladakhischen Identi-
tit haben.

Um einen solchen (unmoglichen) universalen Reprisentationsan-
spruch diskursiv als moglich und einsehbar hervorzubringen, kann man
einerseits auf die Prasenz der LBA in allen Orten Ladakhs verweisen:
Eine solche Strategie zielt darauf, die organisatorische Prisenz in den
Vordergrund zu riicken und damit gleichzeitig die jeweiligen Mehrheits-
verhiltnisse zwischen den Religionsgruppen in den Hintergrund treten
zu lassen. Dennoch wird man gleichzeitig versuchen miissen, diesen
Gruppen doch einen Ort zuzuweisen, von dem her sie (mit Blick auf das
Allgemeine) ihre Stimme erheben konnen. Der Hegemonieanspruch der
LBA richtet sich dann darauf, noch die Bedingungen dieser Mitsprache
zu regulieren, was wiederum nur moglich ist, wenn man fiir sich selbst
die Position eines wahren Reprisentanten Ladakhs reklamiert. Eine sol-
che Positionierung impliziert letztlich auch die Beanspruchung einer Au-
torisierung, in deren Namen politische Entwicklungen und Entscheidun-
gen gepriift und beurteilt werden konnen. In diesem Sinne stiinde die
LBA als Vertreterin des wahren Ladakh nicht nur (als Religion) tiber den
anderen Religionen, sondern auch (als politischer Akteur) tiber den poli-
tischen Auseinandersetzungen. Den entsprechenden diskursiven Einsit-
zen und Strategien soll nun nachgegangen werden.

3.1.1 Die Vermessung des identitdtspolitischen Raums

Die Satzung der LBA sieht vor, dass alle mannlichen und weiblichen Bud-
dhisten, die das 18. Lebensjahr erreicht haben, die Mitgliedschaft der
LBA erwerben: » And as per the constitution of Ladakh Buddbist Asso-
ciation every Buddhist over 18 years is deemed to be with the members
of LBA. As per the constitution, you know«. Qua Satzung ist die Mit-
gliedschaft in der LBA kein Akt freier Entscheidung, sondern folgt ei-
ner bestimmten Automatik, in der formale Mitgliedsantrdge sich ertibri-
gen. Die LBA kann damit den Anspruch erheben, fir alle Buddhisten in
Ladakh zu sprechen. Und dieser Anspruch tibergreift auch die Kloster:
Monche und Nonnen, aber auch hohere Wirdentrager in den Klostern
bilden einen Teil der von der LBA vertretenen Buddhisten — soweit sie
ladakhischer Herkunft sind. » And that includes the Sangha also. Sangha

74

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

means the monks because they are Buddbists and locals, see the Rinpo-
ches, you see«. Zwar wird man beide Bereiche, den der Laien und den
der Kloster, trennen miissen, da fiir beide unterschiedliche Regeln und
Bindungen gelten. Und man kann in diesem Zusammenhang die Ladakh
Gonpa Association (LGA) als eine »separate unit« der LBA betrachten,
der aufgrund der Besonderheit des Klosterlebens eine relative Eigen-
standigkeit zukommt. »So you know, issues related to the Sangha, so
we don’t normally intervene to all this Sangha. So we let them decide«.

Die satzungsmifSig verbiirgte und quasi natirliche Mitgliedschaft al-
ler Buddhisten in der LBA mag einerseits den allgemeinen Anspruch, alle
Buddhisten Ladakhs zu reprasentieren, plausibel machen. Diese Form
der Mitgliedschaft erlaubt zudem eine Bestimmtheit des Auftretens der
Reprisentanten, die sich nicht noch einmal der Meinung der Basis stellen
mussen. Andererseits erkldrt aber auch diese Form der Mitgliedschaft al-
ler buddhistischen Ladakhi in der LBA noch nicht, warum diese den An-
spruch auf eine Reprisentation der Gesamtbevolkerung erheben kann:
»All members? You know the whole population is involved in it«. Die
quasi natirliche Mitgliederrekrutierung reicht hier nicht aus, um diesen
Anspruch zu belegen. Und an dieser Stelle greift nun der Verweis auf die
Organisationsform der LBA, die nicht mehr nur auf die buddhistische
Identitit, sondern auf einen Reprisentationsanspruch setzt, dessen un-
terste Ebene in der Vertretung dorflicher Angelegenheiten besteht. Ein
solcher Reprisentationsanspruch steht dabei allerdings vor dem Problem
der jeweiligen Mehrheitsverhaltnisse im Dorf. Wenn es dort nur weni-
ge Buddhisten gibt, mit welchem Anspruch kénnen sie dann das gesam-
te Dorf reprisentieren und damit die zahlenmafSige Mehrheit etwa der
Muslime tibergehen?

Die organisatorische Basis der LBA wird durch 400 auf Dorfebene be-
stimmten >general council members« (GMC) geschaffen, die jeweils 345
Mitglieder reprasentieren sollen. Aus diesen 400 gewahlten Mitgliedern
wird wiederum ein >central working executive commitee« von 6o Per-
sonen gebildet. Dieses Komitee wihlt den (ehrenamtlich arbeitenden)
Fihrungsstab der LBA und bestimmt uber die Besetzung von Verwal-
tungspositionen. Im vorliegenden Zusammenhang — der Frage nach der
Moglichkeit eines allgemeinen Vertretungsanspruchs — erscheint die lo-
kale Ebene bedeutsam: die Bestimmung von 400 Reprisentanten, die fiir
jeweils 345 Mitglieder stehen sollen. Zugleich sollen sie damit auch die
gesamte erwachsene Dorfbevolkerung im oberen und unteren Ladakh
reprasentieren, deren Zahl im Interview mit ca. 200.000 angegeben wird.
Eine einfache Gegenrechnung zeigt nun aber, dass in der angegebenen
Vertretungsrelation 400 Vertreter allenfalls 138.000 Personen vertreten
konnen. Der Anspruch einer allgemeinen Vertretung konnte schon auf
dieser banalen Ebene in Frage gestellt werden. Sicher kénnte man an
dieser Stelle darauf verweisen, dass sich der Schliissel von 1:345 fiir die

75

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Dorfer nicht genau umsetzen ldsst, aber dass sich immer ein Ausgleich
finden diirfte, der allzu starke Verzerrungen verhindert. Es mag Dorfer
geben, die, wenn sie denn mehr als rooo buddhistische Einwohner ha-
ben, drei Delegierte entsenden. »Supposing we have then one thousand
population in a village where we can very easily have three members«.
In solchen Fillen werden neben dem >head of the village< auch noch an-
dere Delegierte benannt. Es kann aber auch Dérfer geben, in denen das
Quorum von 345 Buddhisten nicht erreicht wird. Damit nun auch diese
Dorfer in der LBA reprasentiert werden, stellen sie ebenfalls ein >council
member«. » That could be a small, let’s say a village where the populati-
on could be more or less than 300, but then we have to have a general
council member out of that school, I mean the village«. Es wird ange-
deutet, dass die Bestimmung von Repriasentanten auch in Dorfern statt-
findet, in denen nur ganz wenige (vielleicht auch gar keine) Buddhisten
leben. Ein Vertreter steht dann vielleicht fiir mehrere Dorfer, in denen
kaum Buddhisten leben, aber sein Anspruch besteht schon darin, auch
diese Dorfer zu reprasentieren.

Der Reprisentationsanspruch 16st sich auf diese Weise von den Mehr-
heitsverhaltnissen zwischen den Religionen in den jeweiligen Dorfern.
Die buddhistischen Reprasentanten reprasentieren auch dann die Dorf-
bevolkerung, wenn diese Dorfer nahezu ausschliefSlich aus Muslimen
bestehen: Sie fallen in den Zustiandigkeitsbereich der LBA, die damit be-
anspruchen kann, auch in ihrem Namen zu sprechen. Ein solcher An-
spruch lebt dabei nicht zuletzt auch davon, dass die Muslime nicht tiber
eine derartige Organisation und die ihr entsprechende identititspoli-
tische Vermessung des Territoriums Ladakhs verfiigen. Zugleich aber
bleibt dieser Anspruch prekar, weil gerade auf Ortsebene sichtbar wird,
dass die Vertreter der LBA sich anmaflen, auch dort im Namen aller
Dorfmitglieder zu sprechen, wo deren muslimische Mehrheit sie gerade
nicht gewahlt hat. Es stellt sich dann das Problem ihrer politischen Ex-
klusion und damit — aus der Perspektive der LBA — die Frage, auf welche
Weise Vertreter der Muslime mit einer eigenen Stimme sprechen konnen.
Die diskursive Bearbeitung dieses Problems verlangt einerseits, den Mus-
limen und ihren Vertretern einen Ort zu geben, an dem sie gehort wer-
den konnen; andererseits aber darf dieser Ort nicht so beschaffen sein,
dass der allgemeine und uiberlegene Vertretungsanspruch der LBA in Fra-
ge gestellt wird, dass also gleichrangige Parteien aufeinandertreffen. Im
analysierten Interview besteht die diskursive Strategie darin, die LBA als
eine Plattform zu figurieren, auf der allgemeine, die Einheit Ladakhs be-
treffende Probleme auch von muslimischen Reprisentanten eingebracht
und diskutiert werden konnen. Ausgeschlossen sollen dabei religios mo-
tivierte Problemstellungen sein.

Die Vorstellung, dass die LBA eine Plattform oder einen Ort bereit-
stellt, an dem tiber allgemeine Probleme Ladakhs verhandelt werden

76

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

kann, impliziert einen anderen Begriff der zu reprisentierenden Ganz-
heit Ladakhs. Die Allgemeinheit ist hier eine der zu verhandelnden Pro-
bleme: Diese miissen alle Ladakhi berithren oder das Ganze Ladakhs
betreffen. In diesem Fall geht es weniger um eine direkte Reprasentati-
on Ladakhs durch eine Organisation. Es scheint eher die Allgemeinheit
der verhandelten Problemstellungen zu sein, in der die Einheit Ladakhs
reprasentiert wird. Und diese Probleme und entsprechende Losungsper-
spektiven konnen von den unterschiedlichen Gruppierungen in Ladakh:
also auch Muslimen vorgebracht werden. Als Plattform, auf der die An-
gelegenheiten Ladakhs verhandelt werden konnen, wird die LBA als 6f-
fentlicher Raum konzipiert — als die Sicherstellung einer Offentlichkeit,
in der ganz unterschiedliche (politische, 6konomische, soziale) Proble-
me aufgeworfen und diskutiert werden konnen. » It is a public domain
— representing the people of Ladakh, especially the Buddhist communi-
ty. So we have challenges as well. Threads, challenges, risks, you know.
Sometimes politically, sometimes social economically, sometimes in all,
you know. Because this is a platform for all. In respect of even not only
this Buddbist community. Even other communities could come just — if
they have a problem relating to Ladakh. And all they could come and
just see that our resentments could be redressed«. Auch kulturelle Fra-
gen (etwa der Sprache oder nach dem Stellenwert der Tradition) konnen
hier diskutiert werden.

Entscheidend ist dabei allerdings nicht nur, dass die Probleme allge-
meiner Natur sind und das Leben aller Ladakhi betreffen. Bedeutsam
erscheint ebenso, dass die LBA hier in einer doppelten Rolle adressiert
wird. Auf der einen Seite ibernimmt sie als die Organisation, die den
entsprechenden offentlichen Raum konstituiert, eine tiberlegene Rolle
insofern, als sie letztlich dariiber befindet, welche Probleme in ihrer Of-
fentlichkeit verhandelt werden. Und es sind dies immer Fragestellungen,
denen sie — als Reprasentant des Allgemeinen — attestiert, dass sie das
allgemeine Wohl Ladakhs betreffen. Spezialprobleme, wie sie sich im
Rahmen des Zusammenlebens von Religionsgemeinschaften ergeben, ge-
horen nicht hierher: Dies ist der Ort, an dem die Ausgrenzung des Re-
ligiosen mit Blick auf andere exekutiert wird und an dem zugleich die
Differenz von Religion und kulturellem Allgemeinen fur die eigene Po-
sition negiert wird. Zugleich aber werden — auf der anderen Seite — die
exkludierten Religionsgemeinschaften im Rahmen der so definierten Of-
fentlichkeit wieder inkludiert: als etwas, das nicht mit religioser Identitit
auftreten darf. Inklusion bedeutet fiir die Positionierung der LBA dann,
dass sie (im Rahmen der von ihr definierten Offentlichkeit) als ein >Mit-
spieler< agiert, dem es wie den anderen auch um die Losung gemeinsa-
mer und alle betreffender Probleme geht.

Die Doppelpositionierung der LBA konstituiert Ladakh als einen 6f-
fentlichen Raum, innerhalb dessen die gemeinsamen Probleme bearbeitet

77

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

werden kénnen. Und sie tut dies zugleich auf eine Weise, in der diese Of-
fentlichkeit als eine von der LBA gewihrte und kontrollierte erscheint.
Das offentliche Forum, das seinen Ort im Rahmen einer von der LBA
definierten Allgemeinheit hat, riickt so zwar die Allgemeinheit der Pro-
bleme und Fragestellungen ohne Ansehen der Akteure in den Mittel-
punkt. Zugleich aber bildet dieses Forum eine indirekte Moglichkeit,
den universalen Vertretungsanspruch der LBA erneut zu bekriftigen —
durch die Inklusion der gerade von diesem Anspruch Ausgeschlossenen.

Die Doppelpositionierung der LBA als tiberlegene Urteilsinstanz tiber
das, was als allgemein-ladakhisches Problem gelten soll, und als Partei
unter anderen, die um dessen richtige Einschatzung und Losung ringen,
halt aber zugleich die Frage virulent, mit welchem Recht die LBA eine
uberlegene und verbindliche Urteilsinstanz uber das fir Ladakh allge-
mein Wichtige sein kann. Diese Frage ist nicht einfach mit dem Verweis
auf den organisatorisch legitimierten Reprasentationsanspruch und auch
nicht durch eine vorauszusetzende Autoritit fur die Bestimmung des Re-
levanten beantwortet. Mit Blick auf eine allgemeine Relevanz verhan-
delter Themen ldsst sich fragen, wer mit welchem Recht in der Lage sein
soll, allgemeine Probleme von speziellen zu unterscheiden und letztere
als fiir die Offentlichkeit Ladakhs unerheblich zu bestimmen sowie aus-
zuschliefSen.

Diese Frage stellt sich nicht nur vor dem Hintergrund des Dominanz-
anspruchs der LBA hinsichtlich der Bestimmung dessen, was in einer
interessierten und betroffenen Offentlichkeit als von allgemeiner Be-
deutung eingeschitzt wird. Es stellt sich nicht nur im Hinblick auf die
Ausgrenzung religioser Themen, die als solche nicht buddhistisch reko-
dierbar sind. Es stellt sich auch vor dem Hintergrund, dass es in Ladakh
andere Instanzen wie etwa den Hill Council oder auf Ortsebene das tra-
ditionelle Goba-System oder das indische Panchayat gibt. Der Goba ist
dabei eine traditionelle, vom Dorf bestimmte Fuhrerfigur, wahrend das
Panchayat-System auf einer Wahl beruht, in der zumindest der Idee nach
politische Parteien keine Rolle spielen sollen. Der Reprisentationsan-
spruch der LBA grenzt sich von diesen uberkommenen wie aktuellen
Formen der politisch definierten Reprasentation ab. Auf Dorfebene wer-
den ihre Mitglieder auf drei Jahre gewihlt, wobei die zentrale Figur vor
Ort als >head of the village< bezeichnet wird. Aber die Dorfebene kann
selbst nicht entscheidend sein fiir einen allgemeinen Vertretungsanspruch
der Ladakhi: Sie wird dies erst durch Gremien, in denen ihre Partiku-
laritat aufgehoben ist. Auf dieser Ebene trifft der Alleinvertretungsan-
spruch der Ladakhi durch die LBA auf eine politische Struktur und Ver-
waltung, die beansprucht, ebenfalls eine (gewahlte) Vertretung Ladakhs
zu sein. Auch wenn sich die LBA selbst historisch wie aktuell als politi-
schen Akteur begreift, der etwa die Durchsetzung des Union Territory
Status und damit eine politische Autonomisierung Ladakhs anstrebte,

78

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

so wird doch ein entscheidender Unterschied zur politischen Vertretung
Ladakhs etwa durch den Hill Council betont. Dieser Unterschied be-
steht in der politischen Uberparteilichkeit der LBA, wihrend der politi-
sche Raum in Ladakh durch die Konkurrenz von Parteien bestimmt ist,
die jeweils unterschiedliche Auffassungen tiber das anzustrebende Wohl
Ladakhs haben. Die Uberparteilichkeit der LBA zeigt sich darin, dass
diese unterschiedlichen Parteien, Stromungen und Administrationen in
ihr ein gemeinsames Dach finden. » But then the LBA is a conglomera-
tion of all the political, the administrative, all you know after all«. Wie
gegeniiber den anderen Religionsgemeinschaften wird auch gegeniiber
politischen Parteien eine herausgehobene Position beansprucht, ein Ort,
der tiber partikularen Bestrebungen steht und diese als solche kenntlich
macht. » But in the LBA we just say, the LBA shouldn’t suffer at the cost
of any political party. So we come into politics. So we come into confron-
tation, enter into confrontation with the political party at the govern-
ment so far as our religion is concerned«. Es ist die Unabhingigkeit von
politischen Parteien und der Sachverhalt, dass erwachsene ladakhische
Parteipolitiker, sofern sie Buddhisten sind, automatisch von der LBA re-
prasentiert werden, die beide der LBA auch Einflussmoglichkeiten im
politischen Bereich sichern. Die LBA verfiigt tiber eine breitere, noch die
politisch gewahlten Vertreter einschliefende Machtbasis: iiber umfassen-
de »human ressources«. Zentral dafir bleibt, dass die LBA ihre partei-
politische Unabhingigkeit wahrt und sich nicht politisch instrumentali-
sieren ldsst. » But that is different. But as a political party — and all they
shouldn’t come with the hope of their own political mind being fused in
LBA«. Kooperation mit und Einflussnahme auf den politischen Bereich
hingen so an einer politischen Uberparteilichkeit, die sich letztlich wie-
derum aus dem Vertretungsanspruch aller Ladakhi speist.

Die parteipolitische Unabhangigkeit und der Anspruch auf die Repra-
sentation aller (vor allem buddhistischer) Ladakhi bildet dabei nicht nur
ein Insistieren auf einer formal bestimmten Uberlegenheitsposition, die
auf der Abgrenzung zu partikularen Artikulationen (hier von politischen
Parteien) beruht. » Any party, any party I would say, the whole people
won’t come under a single political party. Since LBA is representing —
they represent the whole people of Ladakh. So whole parties would
come under this«. Wie im Rahmen des Offentlichkeitsforums wird auch
hier der inhaltliche Anspruch auf ein iiberlegenes Wissen um die allge-
meinen Belange Ladakhs erhoben. Nur von der LBA kann ein Wissen
um das fur Ladakh und die Ladakhi wirklich Wichtige erwartet werden.
Die Wahrheit dieses Wissens muss auch hier gegeniiber denen vertreten
und behauptet werden, die aufgrund ihrer nur partikularen (parteipo-
litischen) Sichtweise nicht mehr tiber die Kriterien verfiigen, das Wah-
re vom Falschen, das Allgemeine vom nur Partikularen zu unterschei-
den und die damit zu einer Gefahr fiir das Ganze werden. Damit taucht

79

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

die schon mit Blick auf die Doppelpositionierung der LBA im Rahmen
eines 6ffentlichen Forums, auf dem die Probleme Ladakhs verhandelt
werden sollen, aufgeworfene Frage wieder auf: Was begriindet den An-
spruch auf einen tiberparteilichen (allgemeinen) und zugleich iiberlege-
nen Status der LBA, die sich doch zugleich auch als Akteur auf der po-
litischen Bithne versteht?

Parteien, aber auch etwa NGOs vertreten nicht nur konkret angeb-
bare Bevolkerungsgruppen, sondern eben auch inhaltlich bestimmte
Interessen, die unterschiedlich und damit partikular sind. Sie haben
nicht das Ganze im Blick, sondern nur bestimmte Interessensgebiete
und Projekte. Damit laufen sie Gefahr, falsche Gewichtungen zu setzen
oder Entscheidungen tiber Entwicklungen zu treffen, die fiir das Ganze
schadlich sein konnten. Als Vertretung der gesamten Bevolkerung das
Ganze im Blick zu haben und seine Entwicklungen und Gefihrdungen
aus dieser Position heraus adiquat beurteilen zu konnen, darin besteht
der Anspruch der LBA. Dazu benotigt die LBA selbst keine politische
Programmatik oder einen definierten Kriterienkatalog: Es reicht, wenn
keine weitreichenden Entscheidungen getroffen werden, ohne dass die
LBA als beratende Instanz angerufen wird, gegen deren Empfehlung
oder Bedenken nicht gehandelt werden kann. Mag dies im Bereich po-
litischer Entscheidungen eher ein Anspruch auf legitime Interventio-
nen sein, so wird die Rolle einer letzten Instanz im kulturellen Bereich
als Tatsache reklamiert. NGOs, hinter deren Projekten immerhin hiu-
fig wissenschaftliche Expertisen und internationale Geldgeber stecken,
miissen bei der LBA vorstellig werden. »So, we just intervene. We se-
arch and than we advice them, all this. Especially certain issues like the
artefact, certain like the religious, you know surveys, objects and all.
So that an NGO cannot do it unless the intervention of the LBA. See,
we are the deciding factors«.

Der Anspruch gegentiber partikular verstandenen Akteuren im poli-
tischen wie kulturellen Bereich das wahre Interesse des ganzen ladak-
hischen Volkes zu vertreten, ist nun jedoch nicht nur an die reklamierte
Unparteilichkeit gebunden. Ein solcher Anspruch kann zugleich nur er-
hoben werden, wenn die LBA als Instanz der Reprisentation des ganzen
Volkes auch mit dem von ihr Reprisentierten uibereinstimmt. Zwischen
der LBA und dem von ihr reprisentierten Volk darf es keinen Unter-
schied geben. Die LBA darf sich nicht gegeniiber der Bevolkerung ver-
selbstandigen und ihre eigenen Interessen verfolgen; sie darf sich nicht
korrumpieren lassen. Anders formuliert: Die LBA kann nur dann als le-
gitime Reprisentantin des gesamten Volkes gelten, wenn sie selbst gegen-
tber diesem Volk wahrhaftig bleibt. Nur ihre Wahrhaftigkeit als Repri-
sentantin verbiirgt dann die Wahrheit des von ihr Empfohlenen — eine
Wahrheit, die an der unterstellten Ubereinstimmung mit dem Willen der
Reprisentierten hangt.

8o

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

Und es ist diese Problematik einer problematisch bleibenden Uber-
einstimmung von Reprisentanten und Reprasentierten, die Problematik
einer Verselbstindigung und eines moglichen Machtmissbrauchs durch
die Reprisentanten, mit der diskursiv umgegangen wird. Verwiesen wird
darauf, dass eine mogliche Korruption der Reprasentanten durch die Eh-
renamtlichkeit ihrer Tatigkeit verhindert wird, dass es keine Mitglieds-
beitriage gibt, die zweckentfremdet werden konnten. Dennoch wird in
der LBA mit Geld umgegangen, das etwa aus dem Grund- und Immo-
bilienbesitz stammt. Man kann daher nicht ausschliefSen, dass einzel-
ne Falle des Missbrauchs vorkommen koénnen, aber die LBA als ganze,
als Organisation und Interessenvertretung des ganzen Volkes kann dies
nicht treffen. » I will say, LBA cannot misuse our power for it’s own me-
ans ... There could be some elements, that we don’t say. I don’t say. There
could be some elements but as a whole? No, I can say no«. Zu den Si-
cherungsmafsnahmen, iiber die die eigene Wahrhaftigkeit dokumentiert
wird, zdhlt die Sicherung der Transparenz der Geldfliisse innerhalb der
Organisation. » The money flow in, the money flow out, the balance.
And that should be audited internally. So, I have constituted an audit
committee, internally, of course internally«. Auch wenn der personliche
Missbrauch von Geldern niemals ganz auszuschliefsen sein diirfte, so soll
dem mit Transparenz und Kontrolle begegnet werden. Zugleich wird
eine Kultur der Selbstkritik fiir den Fiihrungsstab und die Reprasentan-
ten der LBA angeraten: Auch sie konnen Fehler machen, aber dann sol-
len diese eingestanden werden.

Transparenz der Organisation und Aufrichtigkeit ihrer Reprisentan-
ten — das sind die Mittel, um die Verselbstindigung der LBA gegentiber
dem von ihr reprasentierten Volk zu vermeiden. Dabei geht es nicht nur
um eine mogliche Entfremdung und Legitimationsliicke zwischen Re-
prasentanten und Reprisentierten um die Abwehr der Vermutung, dass
die LBA gar nicht fir die von ihr Reprasentierten spricht. Es geht auch
und nicht zuletzt darum, dass die Transparenz organisatorischer Prozes-
se und die Aufrichtigkeit der Reprisentanten ebenfalls den Anspruch le-
gitimieren sollen, dass die LBA auch inhaltlich den Willen und das Inte-
resse des ladakhischen Volkes vertritt. Transparenz und Wahrhaftigkeit
sollen die Einheit von Volk und LBA garantieren — und damit zugleich
den Anspruch der LBA absichern, im Interesse der von ihr Reprasen-
tierten Uber wahre Kriterien zu verfugen. Die Vertretung der wahren
Interessen und des wahren Wohls des ladakhischen Volkes sowie da-
mit auch der Uberlegenheitsanspruch gegeniiber anderen, als partikular
dargestellten Organisationen und Gruppierungen hingt so letztlich da-
ran, dass Transparenz und Wahrhaftigkeit die immer drohende Legiti-
mations- und Autorisierungsliicke zwischen der LBA und dem von ihr
vertretenen Volk schlieflen.

81

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

3.1.2 Die Fallstricke einer religicsen Segregation

Selbst wenn dies moglich sein sollte und die unterstellte Ubereinstim-
mung nicht blofSes Postulat bliebe, ergeben sich weitere Probleme fiir
den proklamierten Uberlegenheitsanspruch an einer anderen Front. Die-
ser Uberlegenheitsanspruch beruht darauf, dass die LBA nicht nur als
Vertretung der buddhistischen Bevolkerung — und damit als partikular
agierender Akteur — angesehen wird. Sie will das ganze Volk reprasentie-
ren, was wiederum nur dann gerechtfertigt erscheint, wenn den anderen
Gruppen ihre blofe Partikularitit zugeschrieben werden kann. Bisher er-
schien diese Moglichkeit dadurch gegeben, dass die LBA fiir sich durch
die Organisation eines Reprisentationssystems, in dem andere Akteure
auch auf dorflicher Ebene gar nicht vorkommen, ihren Anspruch auf eine
allgemeine Vertretung des ganzen Volkes sichert. Durch die Bereitstel-
lung und Kontrolle eines offentlichen Raumes fur die Verhandlung von
Problemen, die nach ihren Kriterien die Allgemeinheit betreffen, sollten
die als partikulare Interessengruppen ausgeschlossenen Religionsgemein-
schaften wieder integriert werden.

Dieses harmonisierende Bild der Integration des Ausgeschlossenen in
einen von der LBA kontrollierten Raum lebt nun allerdings davon, dass
die Segregation der Religionsgemeinschaften von diesen auch akzeptiert
und gelebt wird. Anders formuliert: Es muss einen Selbstausschluss ande-
rer Religionsgemeinschaften von der Vertretung allgemeiner Ladakh-In-
teressen geben, damit die LBA als Organisation der Buddhisten diesen
Raum besetzen kann. Alles scheint an der Aufrechterhaltung der Se-
gregation zu hingen. Es ist demnach nicht einfach mit der Beanspru-
chung einer allgemeinen Reprasentation des ladakhischen Volkes durch
die LBA getan; vielmehr muss zugleich darauf geachtet werden, dass an-
dere religiose Gruppierungen ihre partikulare Einfriedung nicht in Frage
stellen. Diese Problematisierung der religiosen Segregation muss dabei
nicht auf der Ebene politischer Auseinandersetzung um die wahre Ver-
tretung der Ladakhi stattfinden; schon alltagspraktische Uberschreitun-
gen wie etwa das Eingehen interreligioser Ehen stellen die Abgrenzung
in Frage, auf der die hegemoniale Konstruktion durch die LBA beruht.
Dies erklart einerseits die Bedeutung, die diesen doch eher marginalen
Heiraten zugewiesen wird; zum anderen aber — und das ist gerade im
vorliegenden Zusammenhang bedeutsam — begibt sich die LBA in den
Auseinandersetzungen um die Verhinderung solcher Heiraten selbst auf
die Ebene singularisierter Partikularititen: Hier steht die Aufrechterhal-
tung der Trennung von Religionsgemeinschaften auf dem Spiel, die Se-
parierung von Buddhisten und Muslimen. Und hier argumentiert die
LBA gerade nicht aus der Perspektive des ganzen Volkes, sondern als
Religionsgemeinschaft unter anderen. Das Ziel besteht in solchen Fillen
in deren Abgrenzung voneinander und nicht in der Demonstration der

82

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

eigenen Uberlegenheit als Vertreter eines umfassenden Ganzen. Zwar
kann sich die LBA auch hier auf das Interesse des Ganzen berufen, dass
gerade dadurch gewihrleistet wird, dass Religionsgemeinschaften ihre
internen Probleme selbst regeln und diese nicht als allgemeine Probleme
Ladakhs bestimmen. Sollten sie dies aber nicht tun, dann miissen sie in
ihre Schranken gewiesen und vom Allgemeinen ausgeschlossen werden.
Interreligiose Heiraten oder auch Konversionen betreffen dieses Allge-
meine nur insofern, als das Prinzip der religiosen Segregation bertihrt
wird. In diesen Fillen geht es um konkrete Grenztberschreitungen zwi-
schen den Religionen — und in deren Bearbeitung taucht die LBA immer
auch und prominent als religioser Akteur auf. Sie zeigt sich als Mitspie-
ler in Auseinandersetzungen zwischen den Religionen um deren jewei-
lige Einflussbereiche.

Die durch das Wirken der LBA im Rahmen der Unruhen nach 1989
durchgesetzte hegemoniale Ordnung, die auf der Segregation der reli-
giosen Gemeinschaften und dem LBA-Anspruch besteht, das Ganze zu
reprasentieren, scheint dabei allgemein anerkannt. »1I think, now the-
se days everything is being stabilized and everything, you know, every-
one in the community are becoming more understandable«. In Ladakh
selbst scheint ein wechselseitiges Einvernehmen der Religionen zu beste-
hen; geregelt werden die jeweils eigenen Angelegenheiten, was gleichzei-
tig bedeutet, dass der Status der Religionen selbst keinen Anlass bildet,
Machtfragen zu stellen. Die Muslime in Ladakh scheinen ihre politi-
sche Reduktion auf eine Religionsgemeinschaft akzeptiert zu haben, die
im eigenen Namen keine allgemeinen Reprasentationsanspriiche erhebt.
Wenn man davon ausgeht, dann kann eine mit solchen Reprisentations-
anspriichen verbundene Gefahr der politischen Spaltung des >ganzheit-
lichen Ladakh« eigentlich nur von auffen kommen: durch radikalisierte
Muslime, die etwa aus Kashmir kommen und ihre ladakhischen Glau-
bensbriider aufwiegeln. In solchen Fillen ist es wichtig — und die LBA
weist die muslimischen Organisationen in Ladakh darauf hin, solche
auswirtigen Interventionsmandver nicht zu unterstitzen. » And we ask
them even for us also, even kindly: Don’t allow outsiders to indoctrinate
their feeling in us and don’t entertain it ... See, after all we are locals. We
are all culturally linked, linguistically linked, even relation and all among
the Buddhists and all communities«. Es ist die Indoktrination von au-
Sen, durch radikale Muslime oder auch durch buddhistische Fundamen-
talisten, die die Einheit Ladakhs bedroht. Diese beruht auf der Trennung
und Partikularisierung der Religionsgemeinschaften und dem Anspruch
der LBA, das Ganze der Kultur zu reprasentieren.

Dabei konnen sich Religionsgemeinschaften durchaus fir das allge-
meine Wohl engagieren. Sie konnen Tatigkeiten im sozialen oder medi-
zinischen Bereich initiieren; auch die Einrichtung von Schulen ist will-
kommen. Aber die Grenze fiir ein solches Engagement besteht darin, dass

83

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

dieses nicht dafiir instrumentalisiert werden darf, anderen Religionen
ihre Mitglieder abzuwerben und zur Konversion zu bewegen. » No, I just
say an example, 1 say. The christian missionaries, they come. You see, the
christian missionaries, they do a wonderful job. I mean that in the name
of social service, in the name of education, medical services. They do a
wonderful service«. Entscheidend fiir eine solche positive Einschdtzung
bleibt aber, dass die gelobten Einsitze aus altruistischen Motiven erfol-
gen: Es soll sich um selbstlose Aktivititen handeln, die das allgemeine
Wohl befordern. Die christlichen Missionare aber sagen den Menschen,
dass sie diese Dienste im Namen ihres Gottes vollbringen. »So they do
it that way. And then they start distributing pampbhlets. On Jesus Christ.
And then they went to the houses: >If you have any difficulties, anything.
We can send you to a good school«. A christian school and all that. And
this, our people you know, poor fellows and that — they get fascinated
by their influence and all. And then sometimes, you know, they send
their children ... And then finally they just become christian. That’s hap-
pening. I say don’t do that one. That’s why there is no altruistic motto«.

Arme Menschen scheinen besonders anfallig fiir solche Bemiithungen
zu sein, die ihnen Hilfestellungen gewdhren — auch wenn diese Hilfe-
stellungen auf eine religiose Missionierung und sogar eine Konversion
zielen. Es kommt sogar vor, dass sie eine jeweils andere Religionsge-
meinschaft um Hilfe bitten und im Falle ihrer Gewihrung selbst ihre
Konversion anbieten. In einem solchen Fall wird von jeder Religions-
gemeinschaft — auch von der eigenen — erwartet, dass man den Bittstel-
lern soweit moglich hilft, aber das Konversionsangebot des Adressaten
dieser Hilfe ablehnt, weil auch es nur strategisch ist und nicht auf einer
religiosen Uberzeugung beruht. »I got phoned from someone: >Ob, yes
my wife is very serious. And I will like to become Buddbist. My wife
needs medical cash, you know, financial assistance and all. And then at
the same time 1 would be a Buddbist« ... He was a Hindu. I say, don’t
talk, don’t talk. Don’t convert yourself«. Hilfe im moglichen Rahmen
sollte gewdhrt werden, ohne dass man daraus Vorteile fur die eigene Re-
ligionsgemeinschaft zieht. Auch Konversionsangebote, um eine interre-
ligiose Heirat zu ermoglichen, werden abgelehnt. Es gibt schlicht kei-
nen akzeptablen Grund zu konvertieren: »Stick to your religion, follow
your religion ... What we are, that’s it. What you are, that’s it. Living
that clear«. Es ist die eigene religiose Identitit, die gelebt werden muss.
Es kann dazu kaum eine legitime Perspektive geben: Ein Wechsel dieser
Identitat verweist eher auf eine missionarische Verfithrung oder auf stra-
tegische Griinde, die als solche von den Religionsgemeinschaften nicht
akzeptiert werden diirfen.

Religiose Grenziiberschreitungen, seien es Konversionen oder auch in-
terreligiose Heiraten, scheinen damit aus der Sicht aller Religionsgemein-
schaften (der Muslime, Christen, Hindus, aber auch der Buddhisten)

84

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

etwas, das ihren Bestand und ihre Stirke zu bedrohen scheint. Die Tren-
nung der Religionsgemeinschaften scheint im Interesse der Religionsge-
meinschaften selbst zu liegen: Dass damit zugleich der allgemeine Repri-
sentationsanspruch der Ladakhi durch die LBA befestigt wird, die hier
nur als ein Akteur unter anderen auftritt, riickt in den Hintergrund. Dass
dieser Hintergrund, der Anspruch, im Namen der von der LBA reprisen-
tierten Einheit Ladakhs zu sprechen, dennoch prasent bleibt, zeigt sich
in Positionierungen, die Konversionen in einen direkten Zusammenhang
mit einer Zerstorung der ladakhischen Einheit bringen. 2012 sind in der
zum Kargil-District gehorenden und buddhistisch dominierten Region
Zanskar funf buddhistische Familien zum Islam konvertiert, von de-
nen eine auf 6ffentlichen Druck hin zum Buddhismus zurtiickgekehrt ist.
Aber vier Familien mit »about 22 family members« bleiben in der mus-
limischen Gemeinde. Auch in diesem Fall wird der Grund in einer Inter-
vention von aufSen gesehen: Es sind Muslime aus Kashmir, eine NGO,
die in die Nihe von Terroristen geriickt wird (» They are terrorists that
NGO«), die hinter der Konversion der buddhistischen Familien stehen.
Das eigentliche Problem sind aber nicht diese Gruppierungen, die nur
das tun, was man von ihnen erwarten kann. Der Schuldvorwurf richtet
sich an die muslimische Sunni-Gemeinde in Zanskar, die das zugelassen
hat. » Yeah, that’s why I say, we don’t blame the Muslims of Kargil. We
just blame the Sunni Muslims of Zanskar. So we are in nexus with them:
>And you are just taking support of this¢ What does it mean? Does it
mean that Ladakh should be also a terrorist area like, affected area like
the valley, Kargil?<«. Mag schon der Bereich um Kargil nicht immun ge-
gen eine muslimisch radikalisierte Intervention aus Kashmir sein, so hit-
te die muslimische Minderheit in Zanskar doch wissen miissen, dass die
Konversion von vier buddhistischen Familien die Gefahr einer terroris-
tischen Eskalation birgt. Es ist auch — wie die Muslime in Zanskar sagen
— keine akzeptable Rechtfertigung, darauf hinzuweisen, dass diese Fami-
lien selbst um Aufnahme in die muslimische Gemeinde gebeten haben.
Sie hitten diese Aufnahme verweigern miissen, weil damit die Grund-
lagen des gemeinsamen Zusammenlebens in Ladakh gefihrdet werden.
Es gibt einfach keinen Grund, Menschen aus anderen Religionsgemein-
schaften aufzunehmen: » Your intention is not good. That means you are
disturbing our society. You are disturbing our environment. That’s all«.

Deutlich wird die Verbindung der Aufrechterhaltung religioser Grenz-
ziehungen mit der Moglichkeit eines harmonischen Zusammenlebens
in Ladakh. Und gerade auch mit Blick auf den Buddhismus lasst sich
gar kein Grund angeben, warum Menschen eine Konversion anstreben
konnten: » There is no social discrimination in the buddhist communi-
ty«. Es gibt hier kein Kastensystem — auch wenn es noch benachteiligte
Gruppen (wie Schmiede oder Musiker) geben mag. Aber das sind allen-
falls noch bestehende soziale und gerade keine religiosen Probleme. Der

85

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Buddhismus steht fiir die Gleichheit aller Menschen (» We are all equal«)
und erhebt damit auch als Religion einen Anspruch, der sich mit dem
politischen Selbstverstindnis eines Reprdsentanten aller Ladakhi ver-
einbaren lasst.

Jede religiose Konversion bedroht nicht nur die Stabilitit eines austa-
rierten Krafteverhaltnisses, sondern zugleich auch den Zusammenhalt,
die Einheit Ladakhs, fiir die wiederum gerade die LBA steht. Und gera-
de ihr gegentiber lasst sich die Konversion buddhistischer Menschen zu
anderen Religionen nicht vertreten, weil in der buddhistischen Religi-
on keine Diskriminierung oder Benachteiligung herrschen. Die von der
LBA im Namen des Buddhismus vertretene Gleichheit aller Menschen
betont nicht zuletzt eine inhaltliche Seite des Buddhismus, die diesen ei-
nerseits als Religion aufruft und andererseits geradezu als Vertreter aller
Ladakhi pradestiniert. Neben der Organisationsstruktur der LBA, ihrer
postulierten Prisenz in allen Orten Ladakhs scheinen es also auch bud-
dhistische Werte zu sein, die die LBA in die Rolle eines Reprasentanten
des Ganzen riicken.

3.1.3 Spiritualitdt und soziale Ordnung

» You know, I would say our buddbist culture and all this should be root-
ed in wisdom and compassion. Right? So if you, if we are rooted, I'm
just using >rooted in wisdom and compassions, then culture should be
like that «. Weisheit und Mitgefithl bzw. Barmherzigkeit bilden nicht nur
die zentralen Orientierungspunkte des je individuellen Strebens im Bud-
dhismus; sie geben auch die Prinzipien an, auf denen eine Kultur wie die
Ladakhs aufbauen sollte. Die buddhistischen Werte und die Prinzipien
der sozialen Organisation scheinen damit zumindest weitgehend iden-
tisch zu sein — eine Identitit, die erneut den allgemeinen Reprisentati-
onsanspruch der LBA abzustiitzen erlaubt.

Dass die Vorstellung einer solchen Identitdt aber nicht ganz unpro-
blematisch ist, zeigt sich, wenn man bedenkt, dass jene Spiritualitit, die
durch Weisheit und Mitgefiihl gekennzeichnet ist, vom Individuum nur
durch die Abkehr von weltlichen Verstrickungen erreicht werden kann.
In diesen herrscht ein System von Rechten und Verpflichtungen, von Ab-
hiangigkeiten, die ein strategisches Handeln nahelegen und letztlich doch
nur Leiden schaffen. Das in Weisheit griindende Mitgefiihl ist dann ei-
nes, das den Menschen zu gewihren ist, die in ihre sozialen Abhingig-
keiten und ihre Leidenschaften verstrickt sind. Fur diese Weisheit und
dieses Mitgefuhl sind solche Abhingigkeiten und Leidenschaften zwar
nachvollziehbar, weil sie mit dem sozialen Leben und seiner Organisa-
tion verbunden sind. Gleichzeitig aber stehen Weisheit und Mitgefiihl
auch fiir eine in religiosen Ubungen zu erlangende Geisteshaltung, fiir

86

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

die jede soziale Organisation mit Leiden verbunden ist. Von hierher be-
trachtet, scheint es gar nicht so einfach zu sein, Weisheit und Mitgefiihl
nicht nur als spirituelle Haltung gegeniiber dem gesellschaftlich beding-
ten Leiden zu begreifen, sondern ihnen auch eine kulturstiftende, fiir
die Organisationsform einer bestimmten Sozialitidt konstitutive Bedeu-
tung zuzuschreiben. In der Tendenz miisste dies eine Sozialform sein, in
der Abhingigkeiten harmonisch aufgelost wiaren, in der leidenschaftli-
che Verstrickungen keine Rolle mehr spielen — in der ein Mitgefiihl fiir
das Leiden anderer uiberfliissig wire, weil es sich um eine Gemeinschaft
von Weisen handeln wiirde. Wenn man diesen Traum nicht teilt, ergibt
sich ein Spannungsverhaltnis zwischen dem Mitgefiihl fiir das Leiden der
gesellschaftlich organisierten Individuen und der Vorstellung von einer
Gesellschaft, die aufgrund ihrer harmonischen Verfasstheit ein solches
Mitgefiihl uberfliissig machen wirde. Der diskursiven Bearbeitung die-
ses Spannungsverhaltnisses soll nun nachgegangen werden.

Das Streben nach Weisheit und nach der Moglichkeit eines selbst in-
teresselosen Mitleids verlangt, dass man sich von seinen sozialen Bin-
dungen, seiner sozialen Verwurzelung lost. Diese ist immer gegeben, da
man in eine bestimmte Sozialform hineingeboren wird. Mit dieser sind
nicht nur positionale Abhingigkeiten gegeben, sondern auch solche, die
an den Bedingungen der Anerkennung hangen. Sich von seiner Herkunft,
seinen sozialen Verstrickungen zu 16sen, bedeutet nicht zuletzt auch, sich
von den geltenden Anerkennungsbedingungen zu losen, davon dass das
eigene Gliick von einer gelingenden Anerkennung, das eigene Scheitern
von einer Zurlickweisung abhingt. » And then, you know, reflect it in
a true sense. In true sense — not that >ob you have to be biased«. That is
worse. If you are unbiased, if you can, you stand somewbhere. Otherwise
you are governed by that. And then, you know, it becomes conditional
of how you are«. Die so geforderte Distanzierung von sozialen Abhin-
gigkeiten, von gesellschaftlichen Standards und ihrer je personlichen Ver-
bindlichkeit, scheint nur moglich zu sein tiber deren Relativierung. Und
diese Relativierung erfolgt nicht dariiber, dass bestimmte gesellschaftli-
che Regeln im Namen anderer Regeln in Frage gestellt wiirden. Zielfiih-
rend erscheint eine solche Relativierung nur dann, wenn sie grundsitz-
lich erfolgt. Und dies geschieht dariiber, dass jede soziale Verbindlichkeit
als etwas aufgerufen wird, das einer steten Veranderung unterliegt. Das
eigene Leiden resultiert dann nicht zuletzt daraus, dass man die Fragi-
litdt und die Veranderungen von sozialen Verbindlichkeiten nicht sieht
und diese fiir unabanderliche Bedingungen des eigenen Daseins nimmt.
»Yeah, certain things which are not conducive, which are not having
relevance to the person, | mean situation, remove it. Don’t stick to it.
Why¢ Because this all is impermanent. Why? Everything is changing.
Why? There is no static«. Aber nicht einfach nur die Welt ist verander-
lich: Entscheidend ist, dass auch die eigenen Erfahrungen mit der Welt

87

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

standigen Verdnderungen und Verschiebungen unterliegen. Das zu be-
streiten, wiirde einen Dogmatismus bedeuten, der nur eine andere Form
der Selbstfixierung auf eine vermeintlich giiltige (Identitdts-)Norm wire.
» Absolutely not on dogmatism. Absolutely. So it is so dynamic, I can say.
Dynamic in the sense all application of all my mind. And the mind — you
have experiences, you are experiences, vary with my experiences«. Er-
fahrungen in und iiber die Welt bleiben subjektiv und sie variieren, ohne
dass man sich auf einen festen Grund berufen konnte. Dies zu erken-
nen und sich diese Erkenntnis anzueignen, ist notwendig, wenn man zur
Weisheit und zu einer Haltung des Mitgefiihls gelangen will.

Die Erkenntnis dieser Relativitit der eigenen Perspektiven und Er-
fahrungen sowie die Realisierung ihrer existentiellen Bedeutung ist da-
bei weder durch eine blofle theoretische Reflexion oder ein Studium der
buddhistischen Schriften moglich noch in einem kommunikativen Pro-
zess, in dem die unterschiedlichen Perspektiven abgeschitzt und bewer-
tet werden. Verlangt ist eine meditative Arbeit an sich selbst — an einem
Selbst, das jenseits jeder sozialen Vermittlung steht, das allein ist und sich
nicht dogmatisch an einer eigenen Perspektive festklammern kann. Die
Meditation bringt als praktische Ubung eine Einsicht in die existentiel-
le Vereinzelung hervor, die jede soziale Bindung relativiert. »If you are
— otherwise I say I'm a married person, say I have my wife. I have my
children. I'm bound with my familiy. That’s why I become more attach-
ed with my family. If I practice and after all I was born alone ... And 1
have to die alone«. Es ist nicht nur die Lésung von negativen sozialen
Leidenschaften wie Hass und Gier, die in den Praktiken der Meditation
angestrebt wird, sondern auch die Einsicht in die Relativitdt der posi-
tiven Bindungen. Erst mit der Einsicht in die existentielle Vereinzelung
und Selbstverantwortung ergibt sich die Perspektive auf eine Arbeit an
sich selbst: In ihr geht es um eine Haltung gegeniiber den eigenen Ver-
strickungen, den eigenen Leidenschaften, dem eigenen Tun, das einerseits
nie jenseits des Sozialen stattfindet, dem gegentiber aber andererseits eine
Haltung zu entwickeln ist, die durch Weisheit und Mitleid gekennzeich-
net ist. »So that’s why whatever you do, even something wrong or some
beating at this fact, inside you must develop wisdom and compassion«.
Die Einsicht in die eigene existentielle Vereinzelung ist nur die Voraus-
setzung fiir den nachsten Schritt. Thr Ergebnis konnte immerhin auch in
einem asozialen Egoismus bestehen. Die Entwicklung von Weisheit und
einer Haltung des Mitleids bzw. der Barmherzigkeit sich selbst gegentiber
aber verlangt demgegeniiber die Realisierung einer weiteren Einsicht: je-
ner in die fehlende Substanz der eigenen Person. Diese ist als ein kom-
plexes Konglomerat von Ursachen und Wirkungsgefiigen zu verstehen,
die zwar aufeinander verweisen, aber kein einheitliches Zentrum haben:
»See, I am a doctor. Doktor Tondup does not exist by himself. Doktor
Tondup is the combination of all interrelated, interdependent and these

88

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

all«. Das Verhiltnis von Gliick und Leiden hat damit keinen objektiven
Gegenhalt: weder in einer sich stindig andernden Welt noch in einer fes-
ten personlichen Struktur, die sich in der Wahrheit bestimmter Erfahrun-
gen ausdriicken wiirde. Alles hdngt von der eigenen Wahrnehmung und
Perspektive ab, aber diese findet weder einen festen Grund in einer von
ihr unabhingigen und stabilen Wirklichkeit noch in der vermeintlichen
Gewissheit, die auf einer stabilen eigenen Identitat beruhen wiirde. Es ist
die — nur durch meditative Ubungen zu erreichende — Einsicht in die nur
scheinbare Stabilitat von Wirklichkeit wie eigenen Perspektiven (» There
is nothing that is not changing«), die den Zustand der Erleuchtung, der
Einsicht in eine absolute Wahrheit bedeutet. Dieser Zustand ist nur in
immer neuen Anldufen anzustreben und wohl nur annahernd zu gewin-
nen. »So we are heading for that. And for that 1 don’t know how many
countless reverses I have to take as a Buddbist«.

Die Einsicht in eine nur scheinbar gegebene Objektivitit oder Gewiss-
heit der weltlichen Bedingungen wie der eigenen Perspektiven fithrt —
qua Weisheit und Mitgefiithl — nicht zur Beliebigkeit, sondern zur Mog-
lichkeit, mit Blick auf die jeweiligen Situationen und Verstrickungen und
unter Beriicksichtigung der Wandlungsfihigkeit der eigenen Perspekti-
ven das Verhiltnis von Leid und Gliick zu relativieren und (immer nur
vorlaufig) neu zu justieren. Fiir diese Moglichkeit kann wissenschaft-
lich erzeugtes (als selbst hypothetisches) Wissen eine unterschiedliche
Rolle spielen. Solange es die pragmatische Bewailtigung und Verbesse-
rung von Situationen verspricht (wie etwa die Elektrizitat oder auch das
Wissen uiber die Diagnose und Behandlung von Krankheiten), bleibt es
unproblematisch. Bedeutsam ist jedoch die Haltung zu diesem Wissen
und die damit verbundene Gefahr, dass das Vertrauen auf dieses Wissen
neue Hoffnungen und Enttauschungen schafft. »So that way too much
knowledge, unless it is a pragmatic or realistic, is very dangerous, I think
... Why? Because it is dangerous on our psychology«. Die Hoffnung, dass
wissenschaftlich erzeugtes Wissen existentielle Probleme l6sen konnte,
ist nicht nur unrealistisch, weil sich entlang seiner Ergebnisse nur neue
Hoffnungen und Enttauschungen bilden; es lenkt somit von jener Suche
nach Weisheit und Mitgefuhl ab, die aus der Relativierung jeder Sicher-
heit und Gewissheit die Moglichkeit gewinnen will, mit sich selbst un-
ter wechselnden Bedingungen und Erfahrungen in einem Gleichgewicht
zu bleiben.

Weisheit und Mitgefiihl gegentiber der eigenen Situation und den ei-
genen Perspektiven verlangen die grundsitzliche Relativierung von de-
ren Objektivitdt und Verbindlichkeit und er6ffnen dariiber die Moglich-
keit, eine formale (nicht eine inhaltlich-substantielle) Ubereinstimmung
mit sich selbst zu erreichen. Die Konstellation von Weisheit und Mitge-
fuhl verdndert sich, wenn es um die Mitmenschen geht. Dies liegt dar-
an, dass zur Weisheit gehort, nicht nur die unaufhebbare Relativitat und

89

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Veranderbarkeit der eigenen Perspektive zu bedenken, sondern auch den
Sachverhalt, dass die eigene Perspektive auf die Perspektiven der ande-
ren immer eine eigene bleibt und damit den Inhalt und die jeweilige Mo-
tiviertheit jener Perspektiven nicht erreichen kann. Man kann sie daher
auch nicht beurteilen und damit einen tiberlegenen Standpunkt fir sich
reklamieren. Man mag zwar mit einem sozialen und daher konventionel-
len Verstindnis Handlungen einen Sinn zuzuweisen, aber man hat kei-
ne Einsicht in den Grund, die Motiviertheit der Handlung der anderen.
Das Mitgefithl und die Barmherzigkeit konnen hier nicht dazu fihren,
dem anderen die Relativitat seiner eigenen Betroffenheit vor Augen zu
fuhren und ihn entsprechend zu belehren. Dieses Mitgefithl und dieses
Mitleid(en) mit dem anderen basiert hier darauf, dass man darum weif3,
dass dessen Handlungsweisen und Grunde unabweisbare Konsequen-
zen fiir ihn selbst haben werden. Er wird vielleicht sein Leiden nur ver-
groflern oder einem voriibergehenden Gliick nachjagen, solange er sich
nicht selbst auf den Weg zur eigenen Weisheit gemacht hat. Diesen Weg
aber kann man ihm weder empfehlen noch verordnen. Was der andere
tun wird, mag schicksalhaft vorbestimmt sein, den sozialen Konventio-
nen folgen oder auch von einer spirituellen Entwicklung abhangig sein,
aber es gibt keine unabhingige und tberlegene Urteilsinstanz. Weder
andere Menschen noch ein Schopfergott, der die Handlungen belohnt
oder bestraft und damit als disziplinierende Drohkulisse fungiert, spie-
len hier eine Rolle. Es ist der Handelnde selbst, der die Konsequenzen
seiner Handlungen tragen wird — im guten wie im schlechten Sinne. »If
I am believing in God or bis creator, what of my doing is good or bad?
After I'm in the hands of God and they will just take me to heaven and
bell ... You see the Buddhism doesn’t teach like that. Buddhism says it’s
your creation whether you suffer or whether you become more happy«.

Man kann sich nun vor dem Hintergrund einer solchen diskursiven
Verortung des Buddhismus fragen, inwiefern die zu Beginn dieses Ab-
schnitts postulierte Harmonie des Buddhismus mit einer sozialen Ord-
nung vorgestellt werden kann. Wenn Weisheit und Mitgefiihl gegentiber
sich selbst auf der Relativierung einer scheinbar bestindigen Welt wie
auch der eigenen Perspektiven auf diese Welt beruhen, und wenn Weis-
heit und Mitgefiihl gegeniiber anderen verlangen, keine Regeln und Ur-
teilskriterien ihnen gegentiber zur Anwendung zu bringen, dann konnte
die Annahme naheliegen, dass buddhistische Gemeinwesen kaum ver-
bindliche Konventionen und Regeln aufstellen konnen. Fiir sie miiss-
te ja immerhin eine Bestindigkeit und keine permanente Verinderung
postuliert werden; und zugleich scheint es so, als wiirde eine Verbindlich-
keit solcher Regeln jene Spiritualitit einschranken, aus der jene Weisheit
und das Mitgefiihl erwachsen sollen, die doch gerade die Grundlage ei-
nes buddhistischen Gemeinwesens abgeben sollen, das durch Harmonie,
Frieden und Gliick gekennzeichnet sein musste. Man konnte also fragen,

90

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

ob sich die Regeln eines solchen buddhistischen Gemeinwesens von je-
nen unterscheiden, die fir andere soziale Ordnungen bedeutsam sind.

Auf den ersten Blick ist dies nicht der Fall. Wenn postuliert wird, dass
Regeln wie jene, die Mord, Diebstahl, das Ligen, die Einnahme von
Drogen oder sexuellen Missbrauch verbieten, als konstitutiv fir eine
buddhistische Kultur anzusehen sind, dann scheint es sich doch eher
um Regeln zu handeln, die auch in anderen Gesellschaften gelten und
dort nicht mit dem Buddhismus begriindet werden. Selbst dann, wenn
die Geltung dieser Regeln nicht nur auf einer blofSen Setzung beruht,
sondern wenn man eine >tiefere«, eine moralische Begriindung postu-
liert, scheint dies nicht ausschlieSlich auf den Buddhismus, sondern auf
religiose Begrundungen im Allgemeinen zu verweisen. » Religion needs
to, to calm down the hatred, to calm down the batred and all this. And
it’s just living in harmony and all this. That’s why, you know, the soci-
ety shouldn’t become the worse or the bad. So that’s why the religion
come in the picture, otherwise no need 1 see for religion. You know, if
we practice humanism, if we practice the compassion and wisdom, that
is what Buddhbism teaches«.

Wie andere religiose Begrundungen haben auch die buddhistischen
eher eine soziale Ausgleichsfunktion. Sie erscheinen also nicht als Grund-
lage fur die jeweilige Gesetzgebung, sondern eher als Garant fiir ad-
dquate Umgangsformen im Rahmen solcher Gesetze. Es ist daher wich-
tig, die jeweils eigenen Mitglieder einer Religionsgemeinschaft auf diese
Umgangsformen zu verpflichten. Die LBA bietet daher etwa »aware-
ness camps«, Dialogforen in den Dorfern und andere Konferenzen und
Lehrginge an.

Mit Blick auf die bisher erwidhnten Regeln konnte man allerdings sa-
gen, dass eine solche Funktion eben durchaus von unterschiedlichen Re-
ligionen erfiillt werden kann und daher keinen Uberlegenheitsanspruch
des Buddhismus begriindet. Es ist daher durchaus konsequent, wenn fiir
den friedlichen und harmonieorientierten Umgang mit gegebenen Nor-
men, der ja ein Anliegen aller Religionen ist, niemand eine privilegierte
Position beanspruchen kann. »In many times we went when we are re-
quired: Don’t do that. That’s all. So it’s not that you are all the time —
that Buddbists are right. No, Buddbists could also be wrong. You see:
the community. [t’s not that you all the time, we are the sense, we are
the dedicated. No, it’s not that«. Eine solche Positionierung relativiert
nicht nur den buddhistischen Anspruch, allein fur die gelingende Einheit
der Gesellschaft zustandig zu sein; sie stimmt zugleich mit der buddhisti-
schen Haltung iiberein, andere, deren Beweggriinde man eigentlich nicht
verstehen kann, nicht mit Ratschldgen unter Druck setzen zu wollen. Ge-
nau die darin implizierte Einsicht in die Relativitit des eigenen Wissens
und der eigenen Perspektive fithrt hier dazu, dass kein politischer, so-
gar nicht einmal ein moralischer Uberlegenheitsanspruch erhoben wird.

91

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Dies dndert sich, wenn man die eigene, die buddhistische Gemein-
schaft und deren angestrebte Harmonie betrachtet. Hier fungiert die
LBA - wie andere Religionsgemeinschaften auch — als Schlichtungsin-
stanz beispielsweise in Familienkonflikten. Sollten jedoch Straftaten und
damit Gesetzesverstofe vorliegen, wird sie diese Falle dem Gericht tiber-
geben. Geschlichtet werden Konflikte zwischen Familien, aber auch sol-
che, in denen sich Heranwachsende den Weisungen der Eltern zu ent-
ziehen versuchen. Im letzten Fall bemiitht man sich um eine Schlichtung,
die meist darin besteht, die familiale Ordnung und damit die Ordnungs-
macht der dlteren Generation wiederherzustellen. Sollten sich die Ad-
ressaten der Vermittlung, also etwa Heranwachsende, die ihren Eltern
Schwierigkeiten machen, weigern, den Ratschligen der LBA (oder Ver-
tretern ihres Youth Wing) zu folgen, kann dies dazu fuhren, dass diese
verprugelt oder aus der Gemeinschaft der Buddhisten in Ladakh aus-
geschlossen werden (fire at). » And we do the best to resolve it. If it is
beyond law we refer the case to the court. If they are so arrogant, if they
don’t understand, if they ... Court is there ... And sometimes we even
bang them, you see. Even sometimes we fire at them«.

Nun erscheinen Priigel und Ausschluss gerade das zu sein, was der
Riicksichtnahme auf andere widerspricht: Diese beruhte ja nicht zuletzt
darauf, dass man die Griinde der Handlungen bei diesen nicht einsehen
kann und dass diese selbst von deren Konsequenzen eingeholt werden.
Nun aber setzt man soziale Regeln notfalls mit Gewalt durch. Die Be-
grindung fir diese Moglichkeit erfolgt dabei durch eine diskursive Ver-
schiebung: Sie wird nicht durch die Bearbeitung des Spannungsverhalt-
nisses zwischen Weisheit und Mitgefiihl einerseits und der Durchsetzung
einer harmonischen Ordnung andererseits bearbeitet. Vielmehr erfolgt
diese Bearbeitung durch eine Abgrenzung von einem individualistischen
und liberalen Verstiandnis, das der westlichen Lebensweise zugeschrieben
wird. » You say: »We are very liberal and don’t just fire at anyone, don’t
indulge at anyone. People have the right to do all this< ... And my ques-
tion is: Do you have more tension inspired of all this or do you have
less tension, less tension than we«. In dieser Gegenuberstellung wird die
Aufrechterhaltung einer konfliktfreien und harmonischen Gemeinschaft
zu einem Kriterium, von dem her die Unterdriickung individueller Le-
bensentwiurfe gerechtfertigt werden kann, falls diese zu Konflikten fiih-
ren. Die harmonische Gemeinschaftsordnung der Buddhisten, die Ver-
meidung von Spannungen und Konflikten bildet hier einen MafSstab, der
ein Eingreifen erlaubt, das iiber die Ebene der Beratung, die dem anderen
die Entscheidung tiberlasst (Don’t do that), hinausgeht.

Genau an dieser Stelle wird der eigene Ordnungsentwurf dariber
stabilisiert, dass er von einer in seinem Namen kritisierten westlichen
Lebensweise abgegrenzt wird. In dieser scheint den Individuen ein-
fach alles erlaubt zu sein. Zugleich bedeutet deren individualistisches

92

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PARTIKULARE REPRASENTATION DES GANZEN

Freiheitsversprechen eine (durch westliche Besucher und Medien verkor-
perte) Herausforderung und Bedrohung der ladakhischen Lebensweise
und der diese kennzeichnende soziale Harmonie. Die LBA versteht sich
als Vertreterin einer buddhistischen Kultur, auf der letztlich die soziale
und politische Ordnung Ladakhs beruht. » You know, I would say our
buddhist culture and all this should be rooted in wisdom and compas-
sion ... It’s not that the westernized what you have and all this. Now
you know in the world community we say everyone to choose your re-
ligion, to marry anyone, all this is okay but the problem is if Ladakh is
concerned. Because we are a fragile society, I can say as compared to
the western society. And we are not much developed economically or so-
cially or educationally. So just to keep intact these things is important
for us«. Die freie Religions- oder Partnerwahl wiirde das zugleich bud-
dhistische und in unterschiedlichen Hinsichten zurtickgebliebene Ladakh
einfach iiberfordern. Und diese Uberforderung besteht in nichts anderem
als der drohenden Auflosung der bisherigen Gemeinschaft — in der In-
dividualisierung mit ihren Freiheitsspielrdumen: »then our society gets
fragmented and the society gets distracted because of that and the com-
munal harmony doesn’t develop on it«. Obwohl zunichst die Zurtick-
gebliebenheit Ladakhs als Grund fur die Schutzbedurftigkeit Ladakhs
gegeniiber westlichen Einflussen angefithrt wird, zeigt sich hier, dass das
(buddhistische) Kriterium der harmonischen Gemeinschaft das entschei-
dende Kriterium ist, nach dem mogliche Entwicklungen in positive und
gefahrliche unterschieden werden konnen. Das aber bedeutet wiederum,
dass jede individuelle Freiheit zumindest tendenziell die harmonische
Ordnung Ladakhs bedroht — auch eine individuelle Freiheit, die sich an-
mafSt, zwischen den Religionen zu wihlen oder einfach zu heiraten, wen
man will. Von hierher erscheint es auch einsichtig, dass die Bedrohun-
gen der Gemeinschaft durch die westlichen Einfliisse dramatisiert wer-
den. » Now you as a modern man or woman say: >Ob these are the best
things, okay, we have sex and all, steal is good, you steal it or give it to
someone and that fellow gets benefitted<. You know it’s all like, you can
make a number of justifications, you are misdoing of all this. Kill some-
one, okay, you feel about that, kill and all this«. In den westlichen Ge-
sellschaften scheint einfach alles erlaubt zu sein, weil sich fiir alles eine
Rechtfertigung finden lasst.

Dass die harmonische Gemeinschaft Ladakhs durch westliche Ein-
flisse nicht korrumpiert wird, verlangt Wachsamkeit. Diese richtet sich
ebenso auf technologische Verbesserungen. Diese werden nicht einfach
als neutral eingeschitzt, weil sich mit ihrem Einsatz zugleich die Ein-
stellungen und Anspriiche der Menschen in Ladakh verdandern konnen.
Die Einfiihrung neuer Technologien sollte daher an traditionelle Verfah-
ren ankniipfen: »So that’s where, you know, you have to compromise
with the modern technology. You see? Where it is required, where it is

93

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

not required«. Die Rationalitit und Effektivitit moderner Technologi-
en kann Einflusse auf die Kultur Ladakhs haben. Thre Bestandserhaltung
und langsame Veranderung (gradual change) bilden das Kriterium fiir
die Akzeptanz dieser Technologien: Die durch diese Technologien mogli-
che Verbesserung der Lebensverhiltnisse in Ladakh findet so ihre Grenze
an deren Bewahrung. Man muss entscheiden, welchen Wandel mit wel-
cher Geschwindigkeit man will, um die Aussicht auf die Bewahrung der
eigenen Kultur nicht zu verlieren.

Eine solche Perspektive geht davon aus, dass die buddhistisch grun-
dierte Kultur in Ladakh weiterhin in Takt ist — trotz des Tourismus und
der mit ihm einhergehenden Verinderung der ckonomischen Infra-
struktur, trotz der Durchsetzung eines Schulwesens, das eine individuel-
le Karriereorientierung nahelegt. Im Namen dieser bestehenden kultu-
rellen Tradition werden dann Individualisierungsbestrebungen ebenso
zurickgewiesen wie das Eindringen einer technologischen Rationalitit
bewertet. Zugleich aber ist nicht zu Gbersehen, dass diese Bewertung
von Verdnderungen im Namen einer zu bewahrenden Tradition in ei-
nem Spannungsverhiltnis zur spirituell angezeigten Fundierung dieser
Kultur in Weisheit und Mitgefiihl stehen. Denn der Weg zu dieser Spi-
ritualitit fithrte iiber die Finsicht in die stindige Anderung aller Dinge
wie auch der eigenen Perspektiven und Erfahrungen. Erneut tritt hier die
Frage auf, in welchem Verhiltnis der spirituelle Weg der Individuen mit
einer sozialen Organisationsform verbunden werden kann. Diese Frage
lasst sich auch dann nicht abweisen, wenn man — wie im hier analysier-
ten Interview — auf eine kulturelle Grundierung der sozialen Organisa-
tion Ladakhs abhebt. Auch dann geht man letztlich davon aus, dass die
sozialen Strukturen mit eben dieser buddhistischen Kultur iibereinstim-
men mussen, fur die sich weiterhin die Frage nach ihrem Verhiltnis zur
individuellen Spiritualitat stellt.

3.2 Die Integration des Ausgeschlossenen: Zur muslimi-
schen Akzeptanz der religiosen Segregation

Der Hegemonieanspruch der LBA, allein die ladakhische Kultur und
die ladakhische Sozialordnung zu reprisentieren, zugleich fur die Bud-
dhisten und alle Bewohner Ladakhs sprechen zu konnen, hingt nicht
zuletzt daran, dass die in Ladakh vertretenen Religionsgemeinschaften
von diesem Anspruch ausgeschlossen werden. Religionen sollen sich um
ihre je eigenen Probleme bemiihen und keinen Anspruch auf die Re-
prasentation des Ganzen erheben. Schon Grenziiberschreitungen zwi-
schen den Religionen (wie Konversionen oder interreligiose Heiraten)
werden von hierher als systematische Bedrohung wahrgenommen, weil

94

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

die Religionen ihren Einfluss tber den eigenen Bereich hinaus auswei-
ten konnten. Bisher wurden diskursive Strategien aus der LBA-Perspek-
tive verfolgt, ihren Hegemonieanspruch als zugleich religiosen und all-
gemeinen auszuweisen.

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass dieser Anspruch der LBA,
die Ganzheit der Kultur Ladakhs zu reprisentieren, sich im Leh-Dis-
trict auf eine buddhistische Mehrheit von etwa 8o % stiitzen kann, dass
dieser Anspruch aber auch fiir das untere Ladakh (den Kargil-District)
erhoben wird, in dem die Mehrheitsverhiltnisse mit Blick auf die mus-
limische Bevolkerung genau umgekehrt sind. Eine solche Konstellation
lasst es zumindest nicht unwahrscheinlich erscheinen, dass muslimische
Organisationen der Schiiten und Sunni den Alleinvertretungsanspruch
der LBA in Frage stellen konnten. Eine solche Problematisierung wiir-
de fast zwangslaufig die Religionen als unterschiedliche Reprasentan-
ten des Ganzen ins Spiel bringen. Nicht nur die Buddhisten, sondern
auch die Muslime wiren dann (in welchem Verhiltnis auch immer)
als Reprasentanten des Ganzen anzusehen. Umgekehrt gilt aber eben
auch: Wenn sich die Vertreter der Muslime damit abfinden, dass Reli-
gionen als solche keinen allgemeinen Reprasentationsanspruch fir die
ladakhische Kultur und Identitdt erheben konnen, dass Religionen also
nur auf ihren eigenen Bereich beschrankt sein miissen, dann hat man
die strategische Begrindung des Hegemonieanspruchs der LBA immer
schon akzeptiert.

Dass diese Akzeptanz der religiosen Segregation und das Propagie-
ren der eigenen Mitarbeit an einem nicht selbst definierten Allgemeinen
eine prominente muslimische Position darstellt, wird im Folgenden in
der Analyse von zwei Leitfadeninterviews deutlich, die mit den Vorsit-
zenden der Shia- und der Sunni-Anjuman gefiihrt wurden. Dabei geht es
nicht darum, eine Identitat oder Einheit der beiden muslimischen Orga-
nisationen zu behaupten: Ebenso wenig besteht das Ziel der folgenden
Analyse darin, tiber die Zurechnung unterschiedlicher Akzentuierungen
in den diskursiven Artikulationen systematische Differenzen zwischen
den beiden muslimischen Organisationen in diesen Punkten anzudeu-
ten.> Dass hier durchaus Konkurrenzen bestehen, die sich dann gerade
im Bereich der politischen Vertretung zeigen, wird noch deutlich werden

3 Hier gilt das in der FufSnote 62 Gesagte: Nicht nur die Bearbeitung nicht ein-
deutig losbarer Probleme, sondern auch die Problematik der Reprasentation
verhindern, dass die Stimmen offizieller Vertreter mit Positionen einer Or-
ganisation identifiziert werden konnen. Um die Problematik der Reprasen-
tation nicht dadurch zu entproblematisieren, dass die diskursiven Strategi-
en den Sprechern verschiedener Organisationen zugerechnet werden, werde
ich im Folgenden auf eine solche Zurechnung verzichten. Dies scheint nicht
zuletzt auch dadurch moglich, dass hier von einer gemeinsamen Grundent-
scheidung fiir die religiose Segregation ausgegangen wird.

95

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

(3.3). Gezeigt werden soll hier, wie die Akzeptanz der religiosen Segre-
gation durch Vertreter beider Organisationen ihren Diskurs auch noch
uber das Eigene strukturiert.

3.2.1 Religitse Segregation und gemeinsame Kultur

Trotz der religiosen und sozialen Verdnderungen in Ladakh soll gelten:
» We have a very harmonious relation with our buddhist brothers ... And
we have a very close relation with buddhist associations and if some dis-
pute arises unfortunately we settle through mutual interaction and this
is also a very important aspect«. Betont wird eine harmonische Gemein-
schaft der Muslime mit den Buddhisten, die auf einer gemeinsamen Kul-
tur, einer gemeinsamen Erbschaft beruht: » Ob we promote the Ladak-
bi culture ... language, dresses, and we also eat the Ladakbi dishes: the
same ... The faith is different, right. One heritage ... We are professing
our own religion. I think religion does not come in the way of this mu-
tual brotherhood«.

Hinter der religiosen Differenz wird eine kulturelle Gemeinsamkeit
aufgerufen, die ein harmonisches Zusammenleben dann gestattet, wenn
keine Religion den Anspruch erhebt, diese Kultur zu verkorpern. Reli-
gion und Kultur miissen getrennt bleiben. Von daher erscheint es kon-
sequent, wenn neben den Gefihrdungen der ladakhischen Kultur von
aufSen innere Gefihrdungen der Einheit darin gesehen werden, dass die
Grenzen zwischen den Religionen uberschritten werden. » Communal
harmony we maintain ... To maintain the relation between different
communities ... And we always avoid a confrontation with our religi-
ous groups ... We don’t encourage that conversion of Buddhist to Mus-
lim and Muslim to Buddhist. Because that will always become a sort of
confrontation«. Die kulturelle Gemeinsamkeit wird so von derjenigen
einer Religion unterschieden, die fiir deren Weiterbestand keine Rolle
spielen darf. Thre Aufrechterhaltung hiangt dariiber hinaus daran, dass
die Grenze zwischen den Religionen gewahrt wird: Konversionen und
Zwanggsheiraten bilden so gerade keinen Beleg fiir die Zweitrangigkeit
der Religion gegeniiber der kulturellen Gemeinsamkeit; deutlich wird
eher umgekehrt die zentrale Bedeutung der religiosen Segregation fiir
die Aufrechterhaltung der gemeinsamen Kultur.

Eine solche diskursive Positionierung verweist auf die Anerkennung
jener religiosen Segregation, die entscheidend fiir den Hegemoniean-
spruch der LBA ist. Von den religiosen Gruppierungen darf kein An-
spruch auf die Reprasentation der Einheit Ladakhs erhoben werden. Die
Einheit Ladakhs, deren Harmonie, beruht darauf, dass der Unterschied
der Religionen keine Rolle spielt — dass er eine solche Rolle (so der He-
gemonieanspruch der buddhistischen Vertretung) nicht spielen darf. Jede

96

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

Grenziiberschreitung zwischen den Religionen wird dann als systemati-
sche Bedrohung der Einheit des Ganzen wahrgenommen. Wenn nun von
muslimischer Seite genau dies affirmiert wird, so scheint dies auf eine un-
kritische Akzeptanz der hegemonialen Strategie der LBA hinauszulaufen.

In dieser affirmativen Positionierung zur religiosen Segregation lassen
sich jedoch zwei Momente ausmachen, die den Hegemonieanspruch der
LBA zugleich unterlaufen und subvertieren. Sie beziehen sich auf jene
beiden problematischen Punkte, deren Bearbeitung fiir die geschilder-
ten diskursiven Strategien entscheidend war: Es war dies zum einen der
Anspruch der LBA, gleichzeitig fir die Buddhisten und fiir alle Ladakhi
sprechen zu wollen; zum anderen ergab sich die Frage, warum nur die
LBA fur alle Ladakhi sprechen kann, warum nur sie die doch heteroge-
ne Wirklichkeit Ladakhs reprisentieren soll. Auf diese beiden strategi-
schen Punkte wird in den im Folgenden zitierten AufSerungen reagiert.
Obwohl sie die religiose Teilung als Grundlage fiir eine davon gerade
unabhingig gesetzte einheitliche und harmonische Kultur Ladakhs af-
firmieren, gibt es doch (zumindest) zwei Ansatzpunkte, in denen die he-
gemoniale Konstruktion der LBA auf eine eher indirekte Weise in Frage
gestellt wird. Der erste Ansatzpunkt besteht darin, dass die LBA als Ver-
tretung einer Religion unter anderen aufgerufen wird, dass die behaupte-
te Einheit von buddhistischer Religion und Vertretung des Ganzen nicht
aufgenommen wird. Das hingt wiederum mit einer zweiten diskursiven
Strategie zusammen. Diese besteht darin, die Unterscheidung von Kultur
und Religionszugehorigkeit zu verstarken: Die Einheit der Kultur exis-
tiert unabhéngig von den Religionen. Sie bestand — als kulturelles Erbe
— schon vor der Auseinanderentwicklung und Segregation der Religio-
nen und kann - so konnte man erginzen — auch von keiner Gruppierung
nachtriglich angeeignet werden.

Die LBA taucht in den oben aufgerufenen Passagen nicht auf: Gespro-
chen wird von Buddhisten und Muslimen und deren Vertretungen. Wenn
aber die Religion nur unter dem Signum unterschiedlicher Glaubensbe-
kenntnisse aufgerufen wird, dann impliziert dies zugleich, dass fiir beide
Seiten gilt, dass Glaube und die bruderliche Gemeinschaft getrennt wer-
den missen. » The religious faith ... They preach, propagate their reli-
gion, Buddhism, and we propagate our religion, Islam«. Dass jeder sich
zu seiner Religion bekennt und die anderen nicht zu missionieren ver-
sucht, bildet die Grundlage eines harmonischen Zusammenlebens. Die
unterschiedlichen Glaubensbekenntnisse konstituieren unterschiedliche
Religionsgemeinschaften, von denen keine ein Privileg fiir sich reklamie-
ren kann. Hier kénnen auch keine zahlenmifligen Uberlegenheiten gel-
tend gemacht werden. » If we take the entire population of entire Ladakh
then, I think, Buddbists and Muslims are equal: In Kargil-District Mus-
lims are in majority. In Leb-District Buddhists are in majority«. Eine
zahlenmifige Uberlegenheit kann nicht als Argument angefiihrt werden,

97

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

das mit einem zentralen Gedanken der religiosen Segregation zu brechen
erlaubt: demjenigen der Gleichrangigkeit der verschiedenen Religionen.
Und es ist die so betonte Gleichrangigkeit, die die Grundlage fiir die Ver-
handlung von Problemen bildet, die entweder Aspekte des Zusammen-
lebens in Ladakh oder auch Konflikte zwischen den Religionen betref-
fen konnen. Diese werden in »mutual interaction« besprochen und zu
l6sen versucht. Es waren genau diese Beratungen, an denen im analy-
sierten buddhistischen Diskurs die Uberlegenheitsanspriiche der LBA ge-
geniiber anderen Religionen festgemacht wurden. Die LBA wurde dort
zu jener Instanz stilisiert, deren Urteil dartiber entschied, was tiberhaupt
als ein die Allgemeinheit betreffendes Problem anerkannt oder als inner-
religioses Problem abzulehnen ist. Auch dokumentierte sich der (selbst
nicht religiés definierte) Uberlegenheitsanspruch der LBA dariiber, dass
sie den anderen Religionen eine Plattform fur die Verhandlung allge-
meiner Probleme bereitstellt. Demgegentiber verweist eine »mutual in-
teraction« darauf, dass die Teilnehmer an diesen Verhandlungen nicht
gleichrangig agieren und ihre verschiedenen Gesichtspunkte und Inte-
ressen vorbringen; keiner von ihnen vertritt dann von vorneherein den
Standpunkt des Allgemeinen, sondern dieses Allgemeine (als harmoni-
sche Kultur Ladakhs) bildet die immer schon vorausgesetzte Grundlage
fir die Moglichkeit einer gemeinsamen Problemlosung.

Die Anerkennung der religiosen Segregation und deren Ausdehnung
auch auf die Buddhisten unterlduft den Uberlegenheitsanspruch der
letzteren, der sich darauf griindet, zugleich mehr und anderes als eine
blofSe Religionsgemeinschaft zu sein. Es ist das gemeinsame kulturelle
Erbe, die iiberkommene harmonische Gemeinschaft aller Ladakhi, die
den Austausch, die Verhandlungen und die Perspektive auf einvernehmli-
che Konfliktlosungen zwischen den Religionen moglich erscheinen lasst.
Dabei sind die Aufrechterhaltung dieses kulturellen Erbes und damit das
Weiterbestehen der ladakhischen Gemeinschaft durchaus gefiahrdet. Dies
hiangt mit Modernisierungsprozessen, westlichen Einfliissen, vor allem
aber auch mit dem Schulbesuch der nachwachsenden Generation zusam-
men, der hdufig auflerhalb Ladakhs stattfindet und zu einer individualis-
tischen Karriereorientierung fithren kann. Diese Entwicklungsprozesse
werden jedoch nicht nur als Gefihrdung, sondern zugleich als Heraus-
forderung gesehen. » Yeah, Yeah, it is very necessary that it should be pre-
served. You see that Ladakh is known for a very peaceful place. 1 think
we should preserve that thing. You see in the entire world, in many parts
of the world, there are very tensions and tumults and very conflicts and
fightings, killing each other. Ladakh is still save from that point of time.
... Both Buddhists and Muslims together, we should not allow any person
to harm our peace. We should work on that side. It has been principle
for our elders. They have been living together, and why shouldn’t we live
together?«. Eine solche Herausforderung hat verschiedene Referenzen.

98

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

Mit Blick auf die kriegerischen Auseinandersetzungen im benachbarten
Kashmir kann das Ubergreifen biirgerkriegsihnlicher Zustinde auch auf
Ladakh durchaus als eine reale Gefihrdung gesehen werden, die zu ver-
meiden ist. Zugleich wird die Bewiltigung dieser Herausforderung als
eine gemeinsame Herausforderung fiir Buddhisten wie Muslime gesehen,
deren Spaltung oder Konflikt nicht nur das Zerbrechen Ladakhs und die
Zerstorung seiner Einheit bedeuten wiirde. Das Vermeiden dieser Gefahr
kann durch die Besinnung auf ein kulturelles Erbe erreicht werden, in
dem das friedliche Zusammenleben der Religionen als fiir alle verbind-
liches Prinzip galt. Dabei ist dieses Erbe noch nicht verloren. Man kann
hier anschliefSen, aber das erscheint nur sinnvoll, wenn beide Religions-
gemeinschaften daran arbeiten und keine fur sich Vorteile zu gewinnen
trachtet. Dies gilt auch noch fur Versuche, sich als Walter des gemeinsa-
men Erbes zu stilisieren. Das kulturelle Erbe ist ein gemeinsames, was
auch immer einschliefit, dass es als Geteiltes Bestandteile der verschie-
denen Religionen enthilt. Daher muss Tendenzen entgegengewirkt wer-
den, das gemeinsame kulturelle Erbe nur einer Religion zuzuschreiben.
»I think the heritage belongs either to Muslim or Buddhist heritage.
Both have the heritage value. So we should preserve both sides. Heritage
is the heritage either it is from Buddhist or the Muslim or Christian or
something else. We should value the heritage not the community ... It is
good if it is together, then it has more heritage value. If we separate them,
then the value of the heritage will divide — in both sides«. Die geforderte
Beriicksichtigung eines gemeinsamen, wenn auch religios unterschiedli-
chen kulturellen Erbes gilt dabei nicht nur als eine Forderung, die nach
innen, an die separierten Religionsgemeinschaften gerichtet wird, son-
dern die auch eine Gefahr aufruft, die durch die einseitige Bevorzugung
buddhistischer Bauwerke durch internationale NGOs gegeben ist. Die-
se Bevorzugung impliziert immer auch eine Bevorzugung der buddhis-
tischen Religion und damit eine Bestatigung jener Sicht auf Ladakh, die
dieses als durch den tibetischen Buddhismus geprigte Kultur versteht.
Man wird aber an dieser Stelle auf eine Ambivalenz in der dargestell-
ten diskursiven Situierung des kulturellen Erbes hinweisen mussen, die
das Problem des Verhiltnisses von religioser Segregation und allgemei-
ner Kultur erneut aufwirft. Einerseits wird das kulturelle Erbe als Tradi-
tion eines harmonischen Zusammenlebens aufgerufen, fur das religiose
Zugehorigkeiten keine Rolle spielten. Es war die Harmonie als Prinzip,
an dem sich die Vorfahren orientierten, das jede religiose Artikulation
immer schon als Teil dieses Ganzen zu fassen erlaubte und damit jeden
Hegemonieanspruch einer Religion ausschloss. Andererseits wird mit der
Fassung eines kulturellen Erbes, das sich als gemeinsames zugleich aus
den Beitrdgen der verschiedenen Religionen zusammensetzt, erneut die
Frage aufgeworfen, worin denn — tiber die verschiedenen religiosen Erb-
bestandteile hinweg — das Gemeinsame dieses Erbes besteht. Kann das

99

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

jeweils auf die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften zugerechnete
Erbe nicht dazu fithren, dass jede Religionsgemeinschaft ihr Erbe in den
Vordergrund stellt, dass das vorgiangige gemeinsame Erbe sich als nur
fraktioniertes darstellt?

Man kann sich dieses Problem verdeutlichen, wenn man auf die The-
matisierung der Bedeutung der Einrichtung des Central Asian Muse-
ums in Leh (CAML) blickt. Dieses Museum wurde und ist konzipiert
als Dokumentation der unterschiedlichen Herkiinfte der Menschen, die
in Ladakh leben. Neben tibetischen Einfliissen, denen eine eigene Eta-
ge gewidmet ist, spielen Herkiinfte aus dem zentralasiatischen Raum
und Baltistan eine bedeutsame Rolle — Regionen, die heute vorwiegend
als muslimisch gelten konnen. Das Museum wurde auf dem Boden der
sunnitischen Muslimgemeinde in Leh unter Federfiihrung des Leh Old-
town Conservation Projects (LOTI) errichtet. Nicht zuletzt Streitigkei-
ten, die auch mit dem vorliegenden Zusammenhang einer Bestimmung
des kulturellen Erbes zu tun haben, verhindern bis heute eine Offnung
des Museums.+

Geht es in der Konzeption des Museums um die Demonstration eines
gemeinsamen und zugleich differenten Erbes, so fithrt die erwahnte Ten-
denz, die Bewahrung eines je eigenen kulturellen Erbes den Religions-
gemeinschaften zuzusprechen, dazu, dass die Sunni-Gemeinde das auf
ihrem Grund errichtete Museum als Ausdruck eines »muslim heritage«
versteht. Wie Kloster- oder Stuparenovierungen das buddhistische Erbe
betonen, so bildet das CAML eine Dokumentation des muslimischen Er-
bes. Die Logik ist eine der Abgrenzung. Sie verlduft iiber eine postulier-
te Eigenverantwortung und Eigeninitiative, bei der andere Akteure nur
als Unterstiitzer in den Blick kommen. » We also renovate our mosques
or something, we also ... Anjuman as well as we get assistance, financial
assistance from different NGOs like from government side, especially
from government side ... We are also doing our renovation work, Mus-
lims«. LOTI als NGO, die die Konstruktionsplane fiir den Bau entwor-
fen und dessen Fertigstellung angeleitet hat, wird vor diesem Hinter-
grund zu einem »contractor«, zu einem von der Anjuman beauftragten
Organ. Das Reklamieren des CAML als Dokumentation eines kulturel-
len Erbes, das Ladakh der Immigration von Muslimen verdankt, ver-
schiebt den Wert dieses kulturellen Erbes. Von einem wichtigen (religi-
osen) Bestandteil eines gemeinsamen Erbes gerat das muslimische Erbe
zum Moment in einem religiosen Konkurrenzverhaltnis, in dem keiner

4 Andere Streitigkeiten, die innerhalb der Muslimgemeinde auftreten und um
die religios begriindete oder nicht begriindbare Moglichkeit einer musealen
Reprisentation ringen, werden spiter (3.4) verhandelt. Diese Streitigkeiten
konterkarieren noch den hier dargestellten Einsatz um ein muslimisches kul-
turelles Erbe.

I00

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

seine je eigene Bedeutung fir das gemeinsame Erbe geschmalert sehen
mochte. Auf diese Weise aber droht die Segregation noch jene kulturel-
le Gemeinsamkeit aufzuzehren, die ihr doch als unproblematische und
harmonische Grundlage vorausliegen sollte.

3.2.2 Die muslimische Arbeit am gemeinsamen Wobl

Bisher wurde deutlich, dass jene Trennung von segregierten Religio-
nen und ladakhischer Kultur, die fiir den buddhistischen Hegemonie-
anspruch wichtig erschien, aus muslimischer Sicht einerseits bejaht und
andererseits unterlaufen wird. Dies geschieht, indem die religiose Se-
gregation affirmiert und auf die Buddhisten ausgedehnt wird; zugleich
wird dies mit der Annahme einer vorausliegenden kulturellen Gemein-
samkeit verbunden, die allen Religionsgemeinschaften einen nachgeord-
neten und gleichrangigen Status zuweist. Eine weitere Veranderung des
Stellenwerts der religiosen Segregation lasst sich beobachten, wenn man
bedenkt, dass sich in buddhistischen Diskursstrategien eine Tendenz fin-
det, die (anderen) Religionen eher als auf sich konzentrierte soziale Ge-
bilde darzustellen, die nur in (von der LBA zu priifenden) Einzelfallen
Themen und Probleme beriihren, die fiir die ganze Gemeinschaft wich-
tig sind. Die religiose Segregation lasst sich von hier her als eine Stra-
tegie verstehen, die Rolle der (anderen) Religionen fiir das gemeinsame
Wohl abzuwerten. Eine nun zu betrachtende Gegenstrategie besteht da-
rin, eine Orientierung der eigenen Religion auf das Gemeinwohl der ge-
samten Bevolkerung Ladakhs zu betonen. Wenn auch die Muslime und
ihre Organisationen eine wichtige Arbeit fir das gemeinsame Wohl leis-
ten, dann muss das die religiose Segregation nicht in Frage stellen. Wohl
aber wird damit die scharfe Trennung von Religion und Gemeinschaft
durchlissig: Religiose Segregation muss dann nicht mehr den Ausschluss
aus der (nun) gemeinsamen Arbeit an der Aufrechterhaltung der Kultur
Ladakhs bedeuten.

»80, Anjuman al Imamiya represents the Shia Community of Ladakh.
It was founded in 1937 by some of our elders. And 1 think at that point of
time they had a great vision. They thought that we should do something
for the society as well as to the community in a well organised way ...
And from that time till now the Anjuman is working on upliftment of
the community and as well for the whole entire society«. Gegriindet drei
Jahre nach der buddhistischen Organisation, beansprucht die Organisa-
tion der Schiiten ebenfalls sowohl fir die eigene religiose Gemeinschaft
wie auch das gemeinsame Wohl Ladakhs zu arbeiten. Schulgriindungen,
Arbeiten im medizinischen Bereich, Hilfen fiir Arme wie etwa die Su-
che nach Paten oder Sponsoren, die eine Ausbildung der Kinder bezah-
len, werden erwihnt. Auch fir die Sunni-Gemeinschaft wird analog eine

IOI

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Arbeit fur die gesamte Gesellschaft reklamiert: die Griindung der Ima-
miya School wird ebenso angefithrt wie »social reform work«, die For-
derung der Gemeinschaft oder der Kampf gegen soziale Ubel wie etwa
den Drogenmissbrauch.

Man kann diese Betonung der eigenen sozialen Aktivitdten, die sich
auf eine Verbesserung der gesamten Gesellschaft richten, wenn auch mit
besonderem Schwerpunkt auf der eigenen Religionsgemeinschaft, nun
durchaus als Parallele zum Vertretungsanspruch der LBA lesen: Auch
diese wollte als Reprasentantin besonders der Buddhisten, aber eben
auch der Gesamtheit Ladakhs verstanden werden. Der gleiche Anspruch
wird nun hier erhoben — mit den gleichen besonderen Beschrankungen:
Selbstverstandlich sind die eigenen Schulen fiir alle Kinder offen, zu-
gleich aber werden sie fast ausschliefSlich von Kindern der eigenen Re-
ligionsgemeinschaft besucht. Fiir eine politische Diskursstrategie aber
bleibt entscheidend, dass die muslimischen Organisationen den gleichen
Anspruch wie die LBA erheben: auch das Ganze im Blick zu haben und
dies zu einer MafSgabe fiir das eigene Handeln zu machen.

Zugleich aber birgt diese Positionierung die gleiche Ambivalenz, die
schon im Hinblick auf das Verhiltnis zum kulturellen Erbe zu sehen war.
Die Betonung des Sachverhalts, dass man genau wie andere am kultu-
rellen Erbe teilhat, verhindert nicht, dass man das Erbe dann wieder-
um nach Religionsgemeinschaften zerteilt und damit die vorgegebene
Einheit in Frage stellt. Im vorliegenden Fall, dem gesamtgesellschaftli-
chen Engagement der unterschiedlichen religiosen Gruppierungen, stellt
sich die Frage, wie sich dieses gleichgerichtete Engagement verstehen
lasst: Ist das, worauf sich dieses Engagement richtet, immer schon ein
Gemeinsames oder konstituiert das Engagement der unterschiedlichen
Gruppierungen auch eine unterschiedliche Sicht auf das Gemeinsame —
und damit Konkurrenz? Man kann diese Frage auch so formulieren und
zuspitzen: Bilden die auf ein gesamtgesellschaftliches Wohl gerichteten
Einsdtze aller beteiligten Religionsgemeinschaften nicht immer schon
machtpolitische Einsitze, in denen es darum geht, die eigene Position zu
behaupten? Das problematische Moment in einem gesamtgesellschaftli-
chen Engagement der Religionsgemeinschaften wire dann darin zu se-
hen, dass dieses selbst nur ein strategisches Mittel zur Behauptung der
eigenen Konkurrenzfahigkeit wire.

Nun ist die aufgeworfene Fragestellung allerdings im Fall eines tiber-
greifenden Engagements der Religionsgemeinschaften fiir die Gemein-
schaft schwieriger zu bearbeiten. Im Fall des Anspruchs auf einen Teil
des kulturellen Erbes war die Betonung des Eigenen explizit Gegenstand
der diskursiven Artikulation. Wenn man nicht immer schon — gegen die
Grundannahmen der Diskursanalyse — ein strategisch denkendes Subjekt
>Religionsgemeinschaft< unterstellen will, so wird man kaum auf Artiku-
lationen zuriickgreifen konnen, die das Allgemeinwohl mit dem eigenen

I02

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

religiosen Interesse engfithren. Und das liegt — so die hier vertretene The-
se — an der Zukunftsorientierung der diskursiven Positionierungen. In
ihnen wird das zu bewahrende kulturelle Erbe immer schon im Kontext
mit aktuellen Modernisierungsbedingungen gesehen, die neue Antwor-
ten verlangen. Eine — an zentraler Stelle immer wieder aufgerufene — He-
rausforderung, die mit diesen Modernisierungen verbunden ist, besteht
in der Notwendigkeit einer formalen Ausbildung der nachwachsenden
Generation. Wer hier aktiv wird und etwa Schulen griindet, die von der
Religionsgemeinschaft (mit Hilfe nationaler und internationaler Sponso-
ren) getragen werden, der tut nicht nur etwas fiir eine Verbesserung der
Zukunftsaussichten der Kinder aus der eigenen Religionsgemeinschaft,
sondern er beteiligt sich konstruktiv an der Bewiltigung einer Heraus-
forderung, vor der Ladakh insgesamt steht. Die Engfuhrung von reli-
giosem und gesamtgesellschaftlichem Engagement ist also hier immer
schon gegeben — und als solche unproblematisch. Dies dndert sich erst
dann, wenn man das Verhiltnis von formaler und anvisierter religioser
Bildung betrachtet. Hier kann das Problem auftauchen, dass jenes All-
gemeine Ladakhs dann gar nicht mehr zu sehen ist, weil nicht es, son-
dern die religiose Besonderheit als identitirer Gegenpol gegen die for-
male Bildung aufgerufen wird.

Das soziale Engagement im Bereich der Schulbildung ist notwendig
aufgrund verdnderter Lebensbedingungen. » The change in the area is
developing in a modern way and people are also changing their lifestyle
too. Their standard of life is going up. And accordingly it is necessary for
the younger generation to get them up to that level and prepare them for
the future. As we see that developing is going very fast. And education
is very very necessary for each and every child«. Die verbesserten und
modernen Lebensbedingungen, auf die die Kinder Ladakhs tber eine
formale Bildung vorbereitet werden, sind nicht abzulehnen. Aber diese
modernen Lebensbedingungen bergen auch Gefahren, die etwa in einer
Orientierung hin auf materiellen Verdienst und Erfolg gesehen werden.
Thnen scheinen die modernen Individuen dann ausgeliefert zu sein, wenn
sie keine eigene, von Verdienst und Erfolg unabhingige Haltung entwi-
ckelt haben. Es ist dies der Punkt, an dem die notwendige Forderung ei-
ner formalen Bildung durch eine Padagogik der Erinnerung kompensiert
werden muss. Sie ruft die traditionelle Lebensweise in Ladakh als Weg
auf, auf dem eine solche unabhingige (spirituelle) Haltung erreicht wer-
den kann. » The way of some ancient social values, like there — earlier we
were living very happily even if we had not so much of money and facil-
ities. But even then people were very happy. But the happiness is a state
of mind. Not money. Money cannot make a person happy. So mentally
we should be prepared for the worst thing also. Sometimes you may have
some difficulties in your life. It is not necessary that you always be at the
winning side. Sometimes you may be on the looser side. At that point

103

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

of time you should remember your past. How they were living. Even in
those times with no facilities at all, they lived a very good life«. In einer
solchen Padagogik der Erinnerung gewinnt die Vergegenwirtigung des
kulturellen Erbes, einer armen, aber gliicklichen Lebensweise, eine kom-
pensatorische Funktion. Die traditionelle Lebensweise bildet selbst kei-
nen realistischen Lebensentwurf mehr, aber die Besinnung auf ihren Wert
kann zu einer Haltung fithren, die verhindert, dass die jungen Ladakhi
einfach den modernen Lebensbedingungen ausgeliefert sind. Auch den
eigenen Kindern ist — selbst dann, wenn sie in Delhi oder den USA stu-
dieren — der Wert der eigenen Kultur zu vermitteln: » We are also rich at
our place. We should not forget that«. Gerade fiir die auflerhalb Ladakhs
Studierenden erscheint dies bedeutsam, damit sie das eigene Land nicht
nur als >unterentwickelt< wahrnehmen. Im Idealfall sollten sich Tradition
und moderne Orientierung nahtlos zusammenfiigen. » But you should re-
member your past and go abead with that in your mind. So that there
should not be a rut, a gap between this«.

Die erwahnte Ambivalenz in der sozialen Arbeit am allgemeinen Wohl
der Ladakhi, die Forderung des Schulbesuchs der Kinder und die gleich-
zeitige Vergewisserung des Werts der eigenen uberlieferten Identitit,
taucht auch dann auf, wenn diese iiberlieferte Identitit als muslimische
verstanden wird. In diesem Fall wird eine zu bewahrende partikulare re-
ligiose Identitdt implizit mit dem zukiinftigen Wohl Ladakhs in Verbin-
dung gebracht. Dies bedeutet aber letztlich, dass das allgemeine Wohl
nur noch in fragmentierter Form in den Blick gerit: Jede Religionsge-
meinschaft proklamiert dann in der Konsequenz, dass die Bewahrung
ihrer Identitdt und das allgemeine Wohl Ladakhs unter den gegenwarti-
gen Bedingungen eine Einheit bilden.

Deutlich wird eine solche Tendenz vor allem an den Schulgrindun-
gen durch die Religionsgemeinschaften.s Um als Privatschulen den 6f-
fentlichen Schulen gleichgestellt zu werden, ist es notwendig, auch die-
se Schulen fiir alle Kinder (gleich welcher Glaubensrichtung) zu 6ffnen.
Man konnte also sagen, dass diesen fur alle von den unterschiedlichen
Religionsgemeinschaften eingerichteten Schulen die Orientierung auf das
allgemeine Wohl bereits gesetzlich vorgeschrieben ist. Zugleich werden
alle diese Schulen (auch die buddhistischen) fast ausschliefSlich von Kin-
dern der jeweiligen Religionsgemeinschaft besucht. Dies liegt daran, dass
jener spezifische Teil, der tiber den staatlich vorgeschriebenen Lehrplan
hinausgeht, in religiosen Unterweisungen besteht. » Yeah, we teach child-
ren formal education as well as other schools, you know like government

5 Die durch die Religionsgemeinschaften betriebenen Privatschulen werden
spater noch einmal gesondert betrachtet (5.). Hier interessiert nur der stra-
tegische Versuch, sie identitatspolitisch als Arbeit am gemeinsamen Wohl
Ladakhs zu inszenieren.

104

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

schools or private schools. And side by side we are teaching children to
the basics of religion«. Diese religiose Unterweisung 10st den fritheren
Unterricht in Koranschulen ab und reagiert gleichzeitig auf eine durch
formale Bildungsprozesse geforderte andere Einstellung zur Religion.
Frither hatte man die vermittelten Uberzeugungen unbefragt hingenom-
men: » Now the children want to know what is bebind this thing, why
I believe in one God. Now the children are educated and they want to
know«. Eine solche Haltung kann traditionelle religiose Fithrer tiberfor-
dern. Es ist der religiose Unterricht in den Schulen, der diese Fragen auf-
nehmen und auf einer basalen Ebene bearbeiten und der auf diese Weise
auch das Verhiltnis von formaler Bildung und religioser Unterweisung
austarieren kann.

Selbst wenn man sich das Verhaltnis von staatlich vorgeschriebenen
Unterrichtsinhalten und dem entsprechenden Priifungswesen zu den re-
ligiosen Unterweisungen als unproblematisch vorstellen mag, so ist doch
deutlich, dass der Inhalt dieser religiosen Vermittlungsprozesse nicht mit
der Arbeit an einer gemeinsamen Ladakhi-Identitit, einem gemeinsamen
kulturellen Erbe verbunden ist. Der Anspruch auf eine solche Bedeutung
fur das Gemeinsame wird hier nicht mehr — wie im Fall einer voraus-
liegenden gemeinsamen Kultur — aufgerufen. Eher scheint es so zu sein,
dass unterschiedliche Religionsgemeinschaften sich mit ihren jeweiligen
Schulgriindungen zwar auf die allgemeine, fiur Ladakh bedeutsame Aus-
bildung der nachwachsenden Generation verpflichten, dass sie aber da-
neben diese allgemeine Orientierung mit einer je spezifischen religiosen
Traditionspflege koppeln. » Yeah, the majority of the children are Mus-
lims. You know the people just see, that as you say go to the Lamdon
you know, the Buddhists are thinking that they should send their chil-
dren to the Lamdon School, so that they get some religious teachings
there. Only that is the difference and nothing else«. Die Einrichtung von
Schulen durch die Religionsgemeinschaften mag zwar vereint dem ge-
meinsamen Wohl dienen, indem sie Moglichkeiten einer formalen Bil-
dung bereitstellt; zugleich aber trigt deren Ergdnzung durch die jewei-
lige Unterweisung nicht dazu bei, Segmente eines gemeinsamen Erbes
weiterzugeben. Eher scheint man es mit einem Mittel der Aufrechterhal-
tung der religiosen Segregation zu tun zu haben, das selbst wohl nicht
frei ist von einer Konkurrenz, die sich um die Forderung des je eigenen
Nachwuchses bemiiht.

3.2.3 Die Zuriickweisung des religiésen Extremismus

Aus der hegemonialen Perspektive der LBA stehen die Muslime und
deren Organisationen in Ladakh in einer zumindest doppelten Verant-
wortung. Sie mussen sich — so die erste Erwartung — mit der religiosen

105

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Segregation abfinden und sollten keinen Anspruch erheben, im Namen
aller Ladakhi zu sprechen. Bisher wurden diskursive Strategien unter-
sucht, in denen diese Verantwortungszuschreibung zugleich akzeptiert
und unterlaufen wird. Die religiose Segregation wird akzeptiert, aber zu-
gleich auf die LBA ausgedehnt. Ebenso wird betont, dass hinter der re-
ligiosen Segregation eine kulturelle Gemeinsamkeit liegt, die nicht nur
alle Religionen trotz ihrer Verschiedenheit verbindet, sondern die es auch
nachvollziehbar macht, dass sich alle diese Religionsgemeinschaften zu-
gleich fur das allgemeine Wohl engagieren.

Die zweite Erwartung und Verantwortungszuschreibung zielt darauf,
dass sich die Muslime Ladakhs nicht nur als eine segregierte Religions-
gemeinschaft verstehen, sondern dass sich diese Segregation auch als eine
versteht, die sich von muslimischen Bewegungen aufserhalb Ladakhs ab-
grenzt. Die Muslime sollen also ihre Segregation innerhalb Ladakhs ak-
zeptieren und sich zugleich als Religionsgemeinschaft von anderen mus-
limischen Stromungen abgrenzen, die von aufsen den Frieden in Ladakh
zerstoren wollen. Religioser Unfrieden wird daher auch meist muslimi-
schen Extremisten zugeschrieben, die etwa aus Kashmir kommen und
den eigenen Biirgerkrieg exportieren mochten. Wie am Beispiel der Kon-
versionen in Zanskar gezeigt, richtet sich die Erwartung der LBA darauf,
dass die ladakhischen Muslime sich nicht fiir einen solchen Konflikt in-
strumentalisieren lassen. Als ladakhische Muslime sind sie als segregier-
ter und doch in die Tradition eines harmonischen Miteinanders einge-
schlossener Teil zu betrachten. Dies impliziert — mit Blick auf die eben
betrachtete religiose Unterweisung — auch, dass im Inneren der muslimi-
schen Organisationen fundamentalistische oder extremistische Stromun-
gen zuriickgedrangt werden.

Solchen Erwartungen und Verantwortungszuschreibungen konnen sich
die muslimischen Organisationen kaum entziehen. Selbst die aufgewiese-
nen diskursiven Strategien, die auf die Gleichrangigkeit segregierter Re-
ligionsgemeinschaften und die Unterstellung einer gemeinsamen Kultur
hinauslaufen, verlangen die Abweisung extremistischer Orientierungen.
Und auch noch die Annahme eines konfliktfreien Nebeneinanders von
formaler Bildung und religioser Unterweisung sowie der Verweis auf einen
durch den Nachwuchs hinterfragten und reflektierten Glauben implizieren
die Zurtickweisung extremistischer oder fundamentalistischer Positionen.
Selbst die eigenen diskursiven Strategien und das eigene Selbstverstandnis
machen also den Verdacht extremistischer Tendenzen tiberfliissig. Die he-
gemoniale Situation besteht auch nicht darin, dass den muslimischen Or-
ganisationen solche Tendenzen zugeschrieben wiirden, sondern darin, dass
die ladakhischen Muslime wachsam gegeniiber solchen (von aufsen dro-
henden) Entwicklungen sein miissen. Wenn sie in Konfliktkonstellationen
etwa mit der LBA geraten, besteht immer die Moglichkeit, dass ihren Po-
sitionierungen extremistische Tendenzen unterstellt werden konnen.

106

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE INTEGRATION DES AUSGESCHLOSSENEN

In dieser strategischen Situation ldsst sich einerseits darauf hinwei-
sen, dass man aktiv am Gemeinwohl mitarbeitet, dass man drohende
Konfliktfille (etwa wegen Konversionen oder interreligiosen Heiraten)
zu vermeiden trachtet und dass man - sollten sie doch eintreten — im-
mer zu einem schlichtenden Gesprach auch mit den anderen Religions-
gemeinschaften bereit ist. Man verzichtet zugunsten einer harmonischen
und friedlichen Verstindigung nicht nur auf jeden Missionierungsver-
such der anderen, sondern auch auf religios begriindete Dogmatismen,
die jede Verstindigung und jeden Ausgleich gefihrden. Neben diesen
schon mehrfach angesprochenen Verweisen lasst sich andererseits im
Hinblick auf die Muslime in Ladakh deutlich machen, dass ihre Religi-
on selbst weder fundamentalistisch noch antimodern ist. Schon die Anju-
man als Organisation der Muslime werden nicht von religiosen Fithrern
oder Gelehrten dominiert, sondern ihre Zusammensetzung folgt — wie
jene der LBA — dem Prinzip der lokalen Wahl von Reprasentanten. Die
gewihlten Reprisentanten stehen zugleich fiir die regionalen Probleme,
fur die Hoffnungen und Wiinsche ihrer Wahler, die sich eher auf soziale
Problemlagen beziehen diirften. Vor der Einrichtung der beiden Distrik-
te Leh und Kargil gab es eine Vertretung fiir das ganze Ladakh, nun hat
man sich als religiose Organisation entlang der politischen Verwaltungs-
einheiten reorganisiert. Es gibt also jeweils eine gewahlte Vertretung fiir
Schiiten und Sunniten in beiden Distrikten.

Betont wird eine Flexibilitit in der muslimischen Lebensweise: » Ob,
we promote the Ladakbi culture ... language, dresses and we also eat the
Ladakhi dishes«. Es gibt also keine oder kaum religiose Vorschriften, die
die Muslime daran hindern wiirden, den ladakhischen Lebensstil zu tei-
len. Bezogen auf die gegenwirtige Situation und die in ihr so wichtige
formale Bildung wird betont, dass man den gleichen Zugang von Mad-
chen und Jungen fordert. » We also encourage the education of our girls,
Muslim girls. We also embarace, we always say in our gatherings, in our
religious communications, the Muslims. We always encourage to go for
higher and higher education«. Sicherlich mussten die Madchen die is-
lamischen Prinzipien (Beten, Fasten und Gutes tun) befolgen, aber das
steht nicht im Zentrum, weil dies bedeuten wiirde, dass ihnen vielleicht
wie in anderen muslimischen Landern der Zugang zur Bildung verwehrt
wurde. » You know in some other countries or some part of ... you see
there are extreme types of Islam. We don’t restrict our girls to go for
higher studies«. Auch wenn in Ladakh vielleicht fir muslimische Mad-
chen stirkere Vorschriften als fiir Jungen gelten wiirden, diirfe auch das
wiederum nicht in einem extremen Sinne verstanden werden. Die Ab-
grenzung vom Extremen ero6ffnet damit nicht nur einen Raum von Bil-
dungsmoglichkeiten fiir muslimische Madchen in Ladakh, den es in eher
fundamentalistisch orientierten islamischen Regionen so nicht gibt; sie
deutet zugleich an, dass die religiosen Regeln, die auch in Ladakh gelten,

107

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

nicht strikt durchgesetzt werden, sondern mit einem Interpretationsspiel-
raum versehen sein sollten.

Gerade der Gesichtspunkt der Gleichheit von Mannern und Frauen
bildet einen Markierungspunkt, um sich von radikalen islamistischen
Perspektiven abzugrenzen. » The right of both boys and girls should be
equal in Islam. It’s not mentioned anywbhere, that it is different«. Gegen
Vorstellungen einer Ungleichheit von Madnnern und Frauen wird betont,
dass diese sich nicht einmal aus den religiosen Schriften herleiten lasse.
»Right of women should be equal. But when we talk of the right of a
woman, there are religious codes of conduct, how to live in Muslim ...
how to live as a woman and how to live as a man. 1 think that should
not be a problem and that should not be a quarrel between a man and
a woman«. Obwohl es verschiedene Verhaltensweisen fur Manner und
Frauen in ihrem Verhiltnis zueinander gibt, die religios vorgeschrieben
sind, bestimmte Rollen und Verantwortlichkeiten, die beide zu erfiillen
haben, soll das nicht so verstanden werden, als sei damit eine grund-
satzliche Ungleichheit gegeben. Das gleiche Recht wird jedoch nicht nur
durch geschlechtsspezifische religiose Vorschriften ausbuchstabiert; auch
die kulturellen Lebensweisen und die dort zu findenden Rollenverstiand-
nisse sind bedeutsam dafiir, wie sich das Verhiltnis der Geschlechter ge-
staltet. » You should go and see what type and how the society you are
living is, and what type of community and what is the understanding
of the people. That should be respected«. Die prinzipielle Gleichheit der
Geschlechter wird also nicht nur religios, sondern auch kulturell konkre-
tisiert. Das kulturelle Beziehungsmuster zu respektieren, bedeutet dabei
nicht zuletzt auch, dass religiose Gesichtspunkte nur einen MafSstab fiir
die Ausgestaltung der Geschlechtsrollen bilden.

Genau diese Bedeutung des Kulturellen fiir die Interpretation des Ge-
schlechterverhiltnisses zeigt sich an einem entscheidenden Punkt: der
Offenheit fur geschichtliche Entwicklungen, die dann keinen Platz hitte,
wenn man sich nur auf religiose Prinzipien berufen wiirde. So kann man
— aus schiitisch-ladakhischer Perspektive — darauf hinweisen, dass selbst
im Iran die Gleichstellung von Mann und Frau voranschreitet. »If you
are looking at the Iran, also at some point of time Iran was considered
to be a very radical country. Now you see in Iran women are taking part
in every sphere of life. They are represented even in parliament«. Dass
die Entwicklung der Lebensbedingungen durchaus bedeutsam ist fir die
Durchsetzung einer auch religios fundierten Gleichheit der Geschlech-
ter, dass diese moglicherweise auch eine Aufweichung starrer religioser
Rollenverteilungsmodelle bewirken kann, zeigt sich gerade in aktuellen
Tendenzen. Im gegenwirtigen Ladakh scheint es notwendig zu sein, dass
beide Ehepartner tiber ein Einkommen verfiigen, um ihr Leben bestreiten
zu konnen. » Yeah of course ... In present, both men and women should
earn. Otherwise you cannot make your life ... And they should work. So

108

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

that women and men also should take part in everything: in politics, in
employment, in everywhere. Now I think most of our head of depart-
ments are women in Leb«.

Die Betonung der gleichen Rechte von Mannern und Frauen dient so
einerseits als eine Abgrenzung von einem religiosen Extremismus: Die
Ungleichheit der Frauen wird zum Kennzeichen eines radikalen Islams,
von dem man sich abgrenzt. Andererseits dient der Verweis auf die sozi-
alen Rollenmuster der Geschlechter dazu, eine Entwicklungslinie zu ent-
werfen, die selbst fiir radikale muslimische Lander gilt und die auf eine
unproblematische Weise in Ladakh dazu fithrt, dass die grundsitzliche
Gleichheit der Rechte zur historischen Wirklichkeit wird. Dass es auch
weiterhin religiose Deutungsmuster gibt, die mit Blick auf eine solche
Gleichheit der Geschlechter einschrinkend wirken konnen, mag sein,
aber auch diese werden (wie der Verweis auf den Iran andeutet) nicht
unabhingig von kulturellen Entwicklungen sein.

3.3 Religionsgemeinschaften und
politische Reprasentation

Schon im Abschnitt iiber die LBA (3.1) wurde deutlich, dass diese ihren
allgemeinen Reprasentationsanspruch der Ladakhi nicht zuletzt auch ge-
genuber politischen Institutionen und Entscheidungen vertritt. Das von
ihr vertretene Allgemeine erhebt also den Anspruch, die >wahre Wirk-
lichkeit« der Ladakhi und ihrer Kultur auch noch gegeniiber den von den
Ladakhi gewihlten politischen Reprisentanten zu vertreten, die sich in
der Vertretung des Allgemeinen tiuschen konnen oder nur partikulare
(partei-)politische Interessen vertreten mogen. Deutlich wird mit einer
solchen Positionierung gegeniiber politischen Instanzen und Entschei-
dungen aber auch, dass man sich selbst (ebenso wie wohl auch andere
Religionsgemeinschaften) nicht innerhalb des politischen Systems veror-
tet. Religionsgemeinschaften sollten also mit Blick auf das politische Re-
prasentationssystem als >unpolitische Organisationen« verstanden wer-
den. Sie vertreten — wie nun deutlich werden soll — eher die ladakhische
»Kultur, die als solche einerseits vom >politischen System« unterschie-
den werden soll. Andererseits aber gibt es auch Uberschneidungen mit
dem politischen System: Nicht nur gibt es etwa Uberginge zwischen
Funktionen der religiosen Reprisentation und der Wahrnehmung von
politischen Amtern; auch die Ernennung von Vertretern religioser Min-
derheiten, die neben den gewahlten Councillors in den Hill Council ein-
treten, macht diese Verbindung deutlich. Allerdings mussen beide Be-
reiche getrennt bleiben, wenn der Hill Council nicht selbst zum blofsen
Ort religioser Auseinandersetzungen werden soll. Es deuten sich damit

109

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Spannungsverhaltnisse an, die nicht nur das Verhiltnis von »allgemeiner
Kultur< und deren partikularer religioser Reprasentation betreffen, son-
dern zugleich eben auch das Verhiltnis von politischer und religioser Re-
prasentation. Im Folgenden soll nun eine diskursive Bearbeitung dieser
Spannungsverhiltnisse nachgezeichnet werden.¢

3.3.1 Religiose Minderheiten:
Die Verdopplung der politischen Reprdsentation

Die Einrichtung des Hill Councils erfolgte 1995 in Leh als Effekt einer
doppelten Politisierung. Einerseits ging es nach aufSen um die Durchset-
zung einer grofSeren politischen Eigenstandigkeit Ladakhs. Das war die
Stofrichtung der LBA und ihrer Agitation. Den Muslimen, auch jenen
im unteren Ladakh (dem Kargil-District), die sich nicht fiir eine grofSere
Unabhingigkeit eingesetzt hatten, fiel die grofsere Autonomie »without
any agitation« zu. Dabei hatte sich die LBA zunichst durchaus um ein
Einheitsbiindnis bemiiht. Alle politischen Parteien sollten zugunsten die-
ses Einheitsbiindnisses zurtickgedrangt werden: » All the parties were
dispensed by this LBA to just make it — bring all the activists on one
platform. For just demand, the demand of this Union Territory«. Als sich
der Status eines solchen >Union Territory< und damit eine weitreichende
politische Selbstandigkeit Ladakhs nicht durchsetzen liefs, 16ste sich das
Biindnis langsam auf. Und nun setzt eine zweite Strategie der Politisie-
rung der LBA ein, die sich nach innen wendet. Durch den Konflikt zwi-
schen den Religionsgemeinschaften soll nun verdeutlicht werden, dass
die Probleme Ladakhs einer regionalen Losung bediirfen. » Then the Bu-
dhists of this area, they imposed a social and economic boykott against
the minority, the Muslims. And there was such a strange relation be-
tween the two communities, it was so difficult for both of them becau-
se the Muslims and the Buddbists have a blood-relationship. They are
a very well knitted society. But all these things got cheated«. Die inter-
ne Politisierung, die Muslime und Buddhisten einander gegentiberstell-
te, zielte nach aufsen und hatte Erfolg. Die Regierung von Jammu und
Kashmir entschied sich fiir die Einrichtung einer Regionalregierung, des
Hill Councils, damit die Probleme innerhalb Ladakhs auf einer nun po-
litischen Ebene gelost werden konnten. Die Wahl eines Regionalparla-
ments sollte mit der Etablierung einer politischen Ebene den religiosen
Auseinandersetzungen ihre Scharfe nehmen.

6  Die folgende Analyse von spezifischen diskursiven Strategien stiitzt sich auf ein
Leitfadeninterview mit Shafi Lassu, der sowohl Prasident der Sunni-Anjuman
wie auch (als Vertreter einer politischen Partei) Mitglied des Hill Councils war.
Auch hier gilt das zum Anspruch der Analyse in der FuSnote 62 Gesagte.

IIO

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

Obwohl der Konflikt im oberen Ladakh stattfand, in dem ca. 8o %
Buddhisten leben, bestand der Anspruch der LBA von Beginn an darin,
dass ein solches Parlament fiir das gesamte Ladakh eingerichtet werden
sollte. » And within Ladakh there should be one council, there is suppos-
ed one council for both of them, Leh and Kargil. Within Lebh and Kar-
gil there were huge differences. Kargil people said: >No, we don’t want
anything which is separating Ladakh from Kashmir. We want to remain
with the Kashmir««. Daraufhin wurde entschieden, in Leh und Kargil je-
weils einen Hill Council einzurichten. Im Leh-District nahm dieser seine
Arbeit mit den Wahlen von 1995 auf; erst als die Muslime im unteren
Ladakh die Vorteile sahen, etablierten auch sie fiir die nachste Wahlpe-
riode ihren Hill Council.

Die Etablierung von zwei Hill Councils in Leh und Kargil hatte dabei
bezogen auf das urspriingliche Ziel, eine Regionalregierung fur Ladakh
zu erhalten, nicht nur die Konsequenz einer Aufteilung. In einem >ver-
einten< Ladakh wiren die Bevolkerungsanteile von Muslimen und Bud-
dhisten etwa gleich gewesen. Nun gibt es zwei Regionalparlamente in
Regionen, in denen jeweils eine Religionsgemeinschaft einen Bevolke-
rungsanteil von etwa 8o % stellt. Von hier aus ist es naheliegend, dass
die Stimmabgabe bei politischen Wahlen eben nicht nur entlang der po-
litischen Parteien, sondern unter Beriicksichtigung der zur eigenen Reli-
gionsgemeinschaft gehorenden Kandidaten und Kandidatinnen verlauft.
Zwar durfen die Kandidierenden nicht als Vertreter von Religionsge-
meinschaften auftreten. Eine religiose Organisation wie etwa eine Anju-
man bildet eine »non-political organisation«. Sie ist »not affiliated with
any political body«. Ein Reprisentant einer Religionsgemeinschaft, der
fur den Hill Council gewahlt wird, wird sein Amt in der entsprechen-
den Religionsgemeinschaft ruhen lassen; das gilt auch fiir den Fall, dass
er nicht als Reprasentant der Religionsgemeinschaft, sondern als Mit-
glied einer politischen Partei antritt. Drei Reprisentationsverhiltnisse
lassen sich also unterscheiden, obwohl sie sich immer iiberkreuzen kon-
nen: Vertreter einer politischen Partei, einer Religionsgemeinschaft und
Mitglied eines Hill Councils, der fiir die allgemeinen Belange des jewei-
ligen Distrikts steht.

Diese unterschiedlichen Reprisentationsverhiltnisse berithren aber
noch nicht das Problem, das sich aus den ungleichen Bevolkerungsan-
teilen ergibt, die wiederum durch die Religionszugehorigkeit bestimmt
sind. Diese ungleichen Bevolkerungsanteile der Religionsgemeinschaften
drohen, sich auf der politischen Ebene fortzusetzen, wenn nur ein einfa-
ches politisches Reprisentationsprinzip zahlt, nach dem nur die Anzahl
der Stimmen entscheidet. Die Logik einer einfachen politischen Mehr-
heitswahl birgt also die Gefahr, dass sie nur die religiosen Mehrheitsver-
héltnisse wiedergibt. Deshalb hat man sich dazu entschieden, von den 30
Sitzen eines Hill Councils nur 26 durch eine politische Wahl zu besetzen;

ITIT

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

vier sollen demgegeniiber den Minderheiten (also etwa auch den Bud-
dhisten in Kargil und den Muslimen in Leh) vorbehalten sein und von
diesen delegiert werden. Um also zu verhindern, dass die durch gleiche
Wahlen konstituierte politische Ebene trotz ihrer postulierten Unabhan-
gigkeit von Religionsgemeinschaften doch religios besetzt wird, greift
man auf ein anderes Reprasentationsprinzip (das der Delegation von —
religiosen — Minderheitenvertretern) zuriick. Dabei gilt ein delegierter
Muslim in Leh und ein delegierter Buddhist in Kargil als Vertretung der
»principal minority«. Dieser Vertretung steht auch einer der fiinf Sitze
als »executive councillor« zu: Die Delegation reicht also bis in die Spit-
zenfunktionen des Hill Councils hinein.

Die Doppelung der politischen Reprisentation, die fiir die meisten
Mitglieder des Hill Councils per Wahl und fiir eine Minderheit qua De-
legation erfolgt, wirft nun verschiedene Probleme auf. So kann es pro-
blematisch werden, ob alle Minderheiten hinreichend berticksichtigt
wurden. Dies ist nicht nur eine Frage, die sich darauf richtet, ob denn
die entsprechende Zahl der Minderheiten in den vier fir sie vorgesehe-
nen Sitzen hinreichend Berticksichtigung finden kann, ob man also nicht
einfach mehr Sitze fiir die Delegation von Reprasentanten benotigt. Es
ist dies zugleich auch die Frage, ob die Minderheiten in ihrem Verhalt-
nis zueinander hinreichend beriicksichtigt sind: Miissten nicht die ei-
nen starker beriicksichtigt werden als die anderen? Wem sollte wirklich
der Status einer >principal minority< zugestanden werden? Sollte dieser
nicht eher rotieren? Diese Fragen deuten darauf hin, dass selbst dann,
wenn man die Verschiebung gesellschaftlicher Auseinandersetzungen auf
eine durch allgemeine Wahlen geregelte politische Ebene und die daraus
resultierenden Mehrheitsverhaltnisse akzeptiert, sich immer noch Pro-
bleme unter den minoritaren Gruppen ergeben. Diese Probleme werden
zwar im Rahmen der politischen Logik verhandelt, aber in ihnen zeigen
sich zugleich und erneut die Probleme der religiosen Segregation.

Wenn die Logik der politischen Reprisentation per Wahl von mus-
limischen Organisationen akzeptiert wird, dann bedeutet das zugleich,
dass die Dominanz einer buddhistischen Mehrheit akzeptiert wird. Die-
se buddhistische Mehrheit zu akzeptieren, heifst dabei noch nicht, den
Hegemonieanspruch der LBA zu akzeptieren, weil diese als a-politische
Organisation nicht (oder zumindest nicht direkt) auf diesem politischen
Feld agiert. Es bedeutet zunichst nur, den Willen einer Bevolkerungs-
mehrheit zu akzeptieren, die im oberen Ladakh eben buddhistisch ist.
Zugleich soll man als muslimische und zugleich a-politische Organisati-
on politische Delegierte entsenden, die dann wiederum als politische De-
legierte nicht im Namen jener Organisationen parteiisch agieren sollen,
die sie delegiert haben. Die Minderheitsdelegierten befinden sich daher in
einem Dilemma, das die gewidhlten Reprasentanten so nicht haben. Fiir
sie bleibt die Bindung an die delegierende Gemeinschaft von Bedeutung,

IT2

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

auch wenn sie sich um eine politische Neutralitit als Abgeordnete des
Hill Councils bemiihen: Sie haben eben auch dort ihre Stimme als Re-
prasentanten der Minderheit. Wenn man nun bedenkt, dass fiir den Hill
Council in Leh die Position einer privilegierten Minderheit den Musli-
men zukommt, und wenn man gleichzeitig beriicksichtigt, dass die mus-
limische Minderheit im oberen Ladakh die zwei (etwa gleich groflen)
Glaubensrichtungen der Sunniten und Schiiten aufweist, dann ist es ge-
rade die erwidhnte Bindung an die delegierende Minderheit, die Proble-
me aufwirft. Wenn die Schiiten die Delegation vornehmen, vertritt dann
die delegierte Person auch die Sunniten und umgekehrt? Die Reprasen-
tation als Delegation generiert also eigene Probleme und diese werden
umso gravierender je geringer die Anzahl der Delegierten wird. Anders
formuliert: Die Reprasentation durch Delegation produziert selbst inter-
ne Konflikte zwischen den Gruppen, die den Anspruch erheben, selbst
Delegierte platzieren zu konnen.

Im oberen Ladakh gibt es nun eine Besonderheit. Im Dorf Chuchot
wohnen fast ausschliefSlich Schiiten und dies heifdt, dass hier im norma-
len Wahlverfahren ein Delegierter gewahlt wird. Einer der 26 gewahl-
ten Delegierten in den Hill Council ist also ein Schiit. Dies wiirde bedeu-
ten, dass es sinnvoll wire, als Vertreter der >privilegierten Minderheit«
der Muslime einen Sunniten zu delegieren. Auf diese Weise wire das
Gleichgewicht zwischen den beiden muslimischen Glaubensrichtungen
gewahrt. Das ist aber nun nicht regelmiflig gegeben und wenn Sunniten
doch als Minderheitsdelegierte in den Hill Council kommen, ist damit
noch nicht gesagt, dass sie die ihnen iiber diesen Weg gleichzeitig zuste-
hende Funktion eines >executive councillor< auch erhalten. Diese kann
auch von den Schiiten beansprucht werden. Dies liegt daran, dass auch
der regular gewihlte Vertreter der Schiiten ein Muslim ist und dass die
Funktion der privilegierten Minderheit (unterschiedslos) den Muslimen
zugeschrieben wird. Das heift: Schiitische Abgeordnete bleiben auch
dann, wenn sie regular gewihlte Abgeordnete sind, gleichzeitig Vertre-
ter der privilegierten Minderheit. » Actually there was a misunderstan-
ding about the principal minorities. Since there was no Sunni, was there
for the last 18 years«. Es sind die Schiiten, die wihrend dieser Zeit den
Posten des >executive councillor< beanspruchen. Wahrend einerseits im-
mer wieder darauf hingewiesen wird, dass die Vertretungen der Schiiten
und Sunniten etwa bei der Losung sozialer Probleme zusammenarbei-
ten, taucht nun hier — auf der Ebene der politischen Reprisentation —
ein Interessenkonflikt auf. Es geht jetzt nicht mehr nur um die Frage, ob
Sunniten oder Schiiten neben dem reguldr gewahlten schiitischen Mit-
glied des Hill Councils als Delegierte der muslimischen Minderheit ent-
sandt werden. Neben diesem ersten moglichen Streitpunkt ergibt sich der
néchste, wer dann als >executive councillor« fungiert: der Minderheits-
delegierte oder etwa der gewihlte Vertreter, die beide Muslime sind und

113

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

damit - trotz der unterschiedlichen Reprasentationsfunktion — Mitglie-
der der >privilegierten Minderheit«.

Ein Vorschlag an dieser Stelle konnte lauten, dass man die Zahl der de-
legierten Mandatstrager erhoht. Wenn man die Zahl der im Hill Coun-
cil vertretenen Ratsmitglieder von 30 auf 33 erhoht (und dabei die Zahl
der gewihlten Mitglieder konstant hilt), dann hitte man statt vier nun
sieben Delegierte aus den Minderheiten und man koénnte der privile-
gierten Minderheit zwei Sitze zugestehen: also zwei Sitze fur die privi-
legierte Minderheit der Muslime in Leh und zwei Sitze fir die delegier-
ten Buddhisten in Kargil. In Leh wire es damit moglich, die Delegation
eines Sunni- und eines Shia-Vertreters zu vollziehen; in Kargil konnten
die Buddhisten aus der Kargil-Region selbst und jene aus dem entlege-
nen Zanskar jeweils einen Vertreter entsenden. Eine solche Losungsper-
spektive besteht also darin, den Anteil der durch Minderheiten benann-
ten Vertreter gegeniiber jenen zu erhohen, die sich in direkter Wahl
durchgesetzt haben. Der Grund dafiir ist nicht, damit die Mehrheits-
verhiltnisse umzukehren; dieser Grund liegt vielmehr im Konflikt- und
Konkurrenzverhiltnis der Minderheiten selbst, die im Hill Council als
solche reprisentiert sein wollen.

Doch damit wire der Grund des oben genannten Konflikts noch
nicht gebannt. Dieser bestand darin, dass selbst dann, wenn in Leh ein
Sunni-Vertreter als Minderheitenvertreter delegiert wird, der (regular
gewahlte) Vertreter der Shia darauf bestehen kann, den Posten eines
sexecutive councillors< einzunehmen, weil ja auch er Vertreter der mus-
limischen Minderheit ist. Man kann das kritisieren, weil damit der Sinn
des Minderheitenschutzes pervertiert wird: Dieser sollte ja die zu Wort
kommen lassen, die keine gewdhlten Vertreter haben. Aber durch eine
solche Kritik kénnte der Streit zwischen den Muslim-Fraktionen eska-
lieren. Der Vermittlungsvorschlag lautet daher, dass nicht nur die Zahl
der delegierten Reprasentanten erhoht werden soll, sondern dass fir die
privilegierte Minderheit auch zwei executive councillor< benannt wer-
den sollen. Deren Zahl soll daher von funf auf sieben steigen. In Kargil
soll es daher nicht nur einen Sitz mehr fiir die Buddhisten und in Leh
einen Sitz mehr fiir die Muslime geben. » And so, in the same pattern,
we will just increase the number of executive councillors. Precisely we
have five executive councillors in Leb and five executive councillors in
Kargil. In Kargil you have one executive councillor from the buddbist
community, rest are Muslims. In Leh you have one Muslim executive
councillor, rest are Buddbists. We will make it like seven. Out of seven
five Buddbists, two Muslims in Leb. In Kargil five Muslim, two Buddhist
executive councillors«. Eine solche Initiative bringt die Problematik der
religiosen Segregation (nun aber: innerhalb der Religionsgemeinschaf-
ten) auf die politische Bithne: In ihrem Namen wird nun die Zusammen-
setzung der Exekutive befragt. Dabei scheint es sich bei diesem Problem

114

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

und der entsprechenden Losungsperspektive primar um eines der Mus-
lime im oberen Ladakh zu handeln; denn das untere Ladakh mit sei-
ner muslimischen Mehrheit sperrt sich bisher gegen die damit verbun-
dene politische Aufwertung der religiosen Minderheiten (also hier: der
Buddhisten). Um ihre differente Position in der politischen Reprisen-
tation durchzusetzen, argumentiert zumindest die sunnitische Seite im
oberen Ladakh fiir eine Starkung der buddhistischen Reprisentanz im
unteren Ladakh, deren Notwendigkeit dort von den Muslimen zurtick-
gewiesen wird.

Eine andere Strategie, den hegemonialen Anspruch der Schiiten auf
eine privilegierte Reprasentation der muslimischen Minderheit (execu-
tive councillor) zu problematisieren, besteht darin, die Differenz der
muslimischen Glaubensrichtungen ins Feld zu fihren. Hier wird nun —
noch vor den Fragen einer politischen Prasenz im Hill Council und gegen
die gegenuiber den Buddhisten stark gemachte Einheit der Muslime — die
Segregation der muslimischen Glaubensrichtungen zu einem Argument
im Streit um die Reprasentation. » The Shia people say: >Okay since we
remain. Shias always remain as an executive councillor, it was alright«.
The other argument from our side is ... It means for any Muslim, because
we have Muslims in Leb district. We bhave three sects. One is Sunni, one
is Shia, and one Noorbags. Noorbags is only in Ladakh. They are con-
fined in the Nubra area. You will not find any in Leb«. Die Schiiten defi-
nieren die Muslime als eine Einheit, um ihren Alleinvertretungsanspruch
und die reklamierte Position eines >executive councillor« zu rechtfertigen.
Dagegen wird die Differenz dreier unterschiedlicher muslimischer Sekten
stark gemacht, um Fragen der Reprisentation als Problem deutlich zu
machen. Selbst wenn man zwei Sitze als >executive councillor< erlangen
wirde, wire dieses Reprasentationsproblem noch nicht gelost und man
musste letztlich auf ein Rotationsprinzip zurtickgreifen.

Letztlich aber deutet sich hinter den damit aufgeworfenen Schwie-
rigkeiten ein systematisches Problem an, in dem die beiden Typen der
Reprisentation (per Wahl oder per Delegation) in ein anderes Verhalt-
nis gesetzt werden. Die Delegation von Minderheiten hatte eine Kor-
rekturfunktion gegentiber den tiber eine Wahl hergestellten Mehrheits-
verhiltnissen, die als solche nur die religiosen Mehrheitsverhidltnisse
zu spiegeln drohen. Eine solche Sichtweise verandert sich, wenn man
die Reprisentation qua Delegation starker macht. Dies geschieht dann,
wenn die gewihlten Vertreter im Hill Council etwa nicht mehr gewihlte
Vertreter politischer Parteien sind, sondern wenn sie primir alle Bevol-
kerungsgruppen Ladakhs vertreten sollen. »So, would you say that the
Hill Council is like representing all types of communities? — Yes, this is
correct«. So haben die Christen, eine kleine, aber bedeutende Minder-
heit, bisher keinen Sitz im Hill Council. Das ist nicht vertretbar, weil sie
wichtige Beitrage zum allgemeinen Wohl Ladakhs leisten.

115

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Eine solche Argumentation fur die Reprasentation aller Minderheiten
mag nachvollziehbar sein, wenn man davon ausgeht, dass ein harmoni-
sches Zusammenleben in Ladakh nur moglich ist, wenn alle segregierten
Gruppen beteiligt sind. Aber es entspricht nicht jener politischen Logik,
die der Einrichtung des Hill Councils zugrunde liegt. Hier sollten nicht
Religions- oder andere Gemeinschaften abgebildet werden, sondern ge-
rade dagegen ein Prinzip der Mehrheitswahl etabliert werden, in dem
diese Zugehorigkeiten weitgehend neutralisiert sein sollten. Die Forde-
rung danach, dass die Delegierten des Hill Councils alle Bevolkerungs-
gruppen reprasentieren sollten, entspricht zwar dem fir Minderheiten
reservierten Delegationsprinzip; sie zu universalisieren und das Regi-
onalparlament zur Reprisentationsinstanz der vorpolitischen Bevolke-
rungsgruppen zu machen, bedeutet aber, dass damit jener Gewinn, der
mit der Trennung der politischen Sphire von den religiosen Auseinan-
dersetzungen erzielt wurde, wieder aufs Spiel gesetzt wird.

3.3.2 Politik — Kultur — Religion

Neben der Entwicklung Ladakhs bildete die Bewahrung des kulturellen
Erbes eine der zentralen Aufgabenstellungen des 1995 eingerichteten
Hill Councils. » Impose one of the ingredients at the initial stage why we
wanted a council was to preserve, conserve and to safeguard the cultural
beritage of Ladakh. We have a different culture apart from this Union of
India, Kashmir. So in order to safeguard this culture, this was one of the
main stay of the demand«. Diese Bewahrung des kulturellen Erbes ver-
langt das Einwerben von Geldmitteln auch durch den Hill Council und
die Legitimation ihrer Verwendung. Dabei konnen sich kulturbewah-
rende Perspektiven mit 6konomischen Perspektiven verbinden. Wenn
die indische Regierung ein Finanzierungsprogramm fiir die Slum-Sanie-
rung auflegt, so konnen Mittel fir die Sanierung der Altstadt in Leh be-
antragt werden. Die Durchfithrung der Sanierung selbst kann dabei aber
auch einer Restaurierung des kulturellen Erbes dienen. » We get money
for promotion, for the development of slum, it is almost like a slum but
we want to conserve it in its original position. But we will keep the mo-
ney through the slum development ... At first we will not touch the outer
structures ... Internally we will just facilitate the people, make more com-
fortable«. Eine restaurierte Altstadt wird dabei zugleich zu einer touris-
tischen Attraktion werden und stellt somit eine lohnende Investition dar.

Die Initiativen des Hill Councils zur Kulturbewahrung stofSen aller-
dings auf eine systematische Grenze: Moglich ist die Forderung von Res-
taurationsarbeiten oder auch von Veranstaltungen, auf denen das kultu-
relle Erbe in Form von Tinzen, Liedern o.4. gepflegt wird, aber in Frage
steht, ob damit wirklich die >inner culture«, traditionelle Haltungen und

116

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

der Stolz auf die eigene Kultur, gefordert werden konnen. Es ist aber vor
allem diese innere Kultur, die gefiahrdet ist und die zugleich als entschei-
dend fiir die Bewahrung des kulturellen Erbes anzusehen ist. Die Gefahr-
dung zeigt sich dabei auf zwei Ebenen: Deutlich erkennbar sind westli-
che oder indische Einfliisse etwa in der Kleidung, in der Sprache und der
Abnahme des Wissens iiber die eigene Kultur. Neben diesen Einfliissen
auf die >visible culture«ist aber auch die Kunstlichkeit in der Vergewis-
serung der eigenen Tradition zu bemerken, wie sich etwa in politisch or-
ganisierten Traditionsveranstaltungen zeigt. » Because of the influence of
other cultures, like Indian culture, Western culture and so many things.
Visibly you now see no culture is there. If you go to the market you rarely
see the Ladakbi who are fully dressed in Ladakhi dress. And if you talk
to a Ladakhi you will see 50 percent mixed language. You know? They
don’t talk the pure. And you will rarely see Ladakhi people who know
the culture. Okay? They just claim that we are Ladakhi, but now every-
thing is becoming artificial«. Eben diese Kunstlichkeit zeigt sich gerade
dort, wo man das Weiterleben der Tradition stirken will. Wenn etwa an-
lasslich eines Ministerbesuchs in Ladakh in verschiedenen Dorfern die
Lebendigkeit der ladakhischen Tradition gezeigt werden soll, zeigt sich,
dass man dabei auf >professionelle Tanzgruppen< aus Leh zuriickgreift
und die Dorfbewohner zum blofSen Publikum degradiert. » The cultural
program was supposed to be given by the local people in Likir, eleven
villages. People from the eleven villages were there ... But there was no
need to get this professional dancers to that area. So delusion is going
that way«. Die Dorfbewohner kennen die Tanze, fithren sie auch bei ver-
schiedenen Gelegenheiten auf; aber ihnen wird nun durch die politisch
inszenierte Veranstaltung deutlich gemacht, dass ihre Weise, die eigene
Kultur zu leben, nicht die richtige, jedenfalls keine vorzeigbare ist. Wenn
die politischen Veranstalter auf professionelle Folkloregruppen zuriick-
greifen, mogen sie bei den Zuschauern zwar den Eindruck einer attrak-
tiven Kultur vermitteln, aber sie zerstoren damit zugleich die Authentizi-
tat einer gelebten Kultur. » But actually they are damaging the culture«.
Beschidigt wird die innere Kultur, die selbstverstindliche Bejahung und
der Stolz auf die eigenen kulturellen Praktiken.

Uber die damit deutlich werdende Paradoxie der kulturpolitischen
Forderungsprogramme hinaus lasst sich die systematische Grenze der
Bewahrung des kulturellen Erbes durch den Hill Council aber auch noch
auf einer grundsitzlicheren Ebene verorten. Diese hat mit der Etablie-
rung des Hill Councils selbst zu tun. Diese lisst sich begreifen als eine
Reaktion auf die Zerstorung einer iberkommenen einheitlichen Kultur
Ladakhs. Die Inszenierung eines Streits zwischen den religiosen Grup-
pierungen hat die kulturelle Einheit Ladakhs zugunsten einer politi-
schen Autonomisierung geopfert. » Tolerance, patience. These were the
basic Ladakbi culture. But unfortunately it got deluded ... You never had

117

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

violence on due to our religion«. Fur die traditionelle Kultur Ladakhs
spielte der religiose Gegensatz keine Rolle: Verwandtschaftliche Bezie-
hungen zwischen den Religionen etwa durch Heiraten, der Respekt vor
den Frauen, der sich in dem Verzicht auf das auflerhalb Ladakhs iibliche
System des Brautpreises (» No dowry system«) zeigte, waren selbstver-
standlich. Fir die Einheit der Kultur Ladakhs ist die religiose Differenz
unerheblich. Das impliziert zugleich, dass Religion fiir die Konstitution
der gemeinsamen Kultur keine Rolle spielt. » It is not part of culture.
Culture and religion are two separate things. You may have your faith,
someone has his own faith. Culturally you are one. There cannot be
different cultures for different religions«. Der Versuch, eine kulturelle
Identitdt auf der Grundlage der Religion zu konstruieren, muss schei-
tern. Und man konnte sagen, dass die Einrichtung des Hill Councils vor
dem Hintergrund der von der LBA initiierten religiosen Streitigkeiten
so etwas bildet wie eine Substitution der in Frage gestellten kulturellen
Einheit. Die politische Institution des Hill Councils ist dann das Ergeb-
nis der durch die religiose Segregation bedrohten Ganzheit der Kultur
Ladakhs; als politische Einrichtung (mit Parteien, dem System der dop-
pelten politischen Reprisentation) kann er aber jene kulturelle Einheit
nicht wiederherstellen, deren Verlust er letztlich seine Existenz verdankt.
Wenn sich die kulturelle Spaltung in Religionen einmal vollzogen hat
und sich in politischen Institutionen zeigt, diirften diese Schwierigkeiten
haben, im Namen einer ganzheitlichen Kultur zu sprechen.

Eine Initiative zur Uberwindung der kulturellen Spaltung lisst sich
dann eher von Autorititen erwarten, die die religiose Segregation zu
uberwinden versuchen. So werden die Aktivitidten des Dalai Lama ge-
lobt, der auf seinen jahrlichen Ladakh-Aufenthalten eine Kultur der To-
leranz und der Ricksichtnahme beschwort. Diese religiosen Werte mo-
gen zwar aus der Sicht des tibetischen Buddhismus verkiindet werden,
aber sie treffen doch zugleich das, was die traditionelle (innere) Kultur
Ladakhs uiber Religionsgrenzen hinweg ausmachte. » He says. Inner, in-
ner, through inners, internally we have to improve our culture. Your cul-
ture is coexistence. Your culture is harmony. Your culture is patience,
tolerance. These are the basic — what do you call it — concept of Ladak-
hi culture«.

Zugleich ist aber nicht zu tbersehen, dass diese Arbeit an der Reeta-
blierung einer gemeinsamen Kultur immer noch unter den Bedingungen
der aktuellen religiosen Segregation in Ladakh stattfindet. Auch wenn
die Ermahnungen des Dalai Lama auf fruchtbaren Boden fallen mogen,
auch wenn es vom Hill Council gestiitzte Aufklarungsinstitutionen gibt,
auch wenn in den verschiedenen Religionen durchaus wichtige Perso-
nen in dieselbe Richtung arbeiten und Aufklarungsveranstaltungen oder
Konferenzen veranstalten, so finden doch alle diese Initiativen unter den
Bedingungen der religiosen Spaltung statt. Das heifst: Man kann nicht

118

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN UND POLITISCHE REPRASENTATION

mehr einfach von einer immer noch wirksamen kulturellen Harmonie
ausgehen, in der Toleranz und Nachsicht konstitutive Merkmale bil-
den. Wenn man sie propagiert, dann als etwas, das nicht mehr selbstver-
standlich und auch nicht mehr einfach unproblematisch ist. Toleranz und
Nachsicht sind positive Zielsetzungen, aber unter den Bedingungen der
religiosen Spaltung haben diese Zielsetzungen immer auch einen strate-
gischen Charakter: Man muss damit rechnen, dass die Vertreter anderer
Religionsgemeinschaften die eigene Toleranz und die eigene Riicksicht-
nahme nicht in der gleichen Weise beantworten. Man muss daher vor-
sichtig sein. »So we have to be more cautious about those segments of
society ... Anybody can come, anybody can create problems from out-
side«. Aber es sind nicht nur die christlichen Missionare oder Hindu-Ak-
tivisten, die die fragile Einheit der Religionsgemeinschalft, eine fragile
Kultur Ladakhs bedrohen. Auch gegenuber jenen aus den eigenen Rei-
hen, die religiose Auffassungen ohne Riicksicht auf die anderen Religi-
onsgemeinschaften in Ladakh durchsetzen wollen, muss man vorsichtig
sein. » Because even the highest priest of the Christian community, Mus-
lim community, Buddhist community, they do have already indoctri-
nate with certain ideas which they think >this is correct« ... So far as if a
Buddbist or Muslim priest, Mullah, he always says: >Yes, only Islam is
good, the rest of the religions is useless and so ons, he is indoctrinating
the people about the — towards the radicalization. So we should be cau-
tious. Even the Mullab should talk sense«.

Die Verbindung der positiven Zielsetzung einer harmonischen, auf
Toleranz und Nachsicht gegriindeten Kultur mit einer Vorsicht, die die
eigenen Handlungen gegentiber anderen kontrolliert, fithrt in eine Pa-
radoxie: Wer an der Wiederherstellung der kulturellen Einheit Ladakhs
arbeiten will (seien dies politische Institutionen oder Kultur-Aktivisten),
der muss gleichzeitig jener Trennung der Religionsgemeinschaften Rech-
nung tragen, die nicht zuletzt eine einheitliche Kultur Ladakhs schwie-
rig, wenn nicht unmoglich erscheinen ldsst. Die Trennung und Auto-
nomisierung der Religionsgemeinschaften gegeniiber der gemeinsamen
Kultur muss immer schon bertcksichtigt werden, wenn man an ihrer
Uberwindung orientiert ist. Die Beachtung und die Beriicksichtigung der
Grenzen zwischen den Religionsgemeinschaften sind entscheidend, wenn
eine Verstandigung ohne Konflikte moglich sein soll. Von hierher lasst
sich eine Aufgabe an die jeweiligen Religionsgemeinschaften formulie-
ren: Diese missen in der Erziehung der eigenen Gemeinschaft dieser die
Werte ihrer je eigenen Religion vermitteln — als eigene unter anderen.
Entscheidend ist daher die Bindung an die eigenen religiosen Werte, aber
verhindert werden muss, dass diese als universell, als auch fir alle an-
deren giiltig angesehen werden. Hier ist die Stelle, an der Toleranz und
Nachsicht ihren Platz haben: in einem Verhaltnis zu anderen, das aber
immer schon aus der Perspektive der eigenen Religion heraus erfolgt

119

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

—und damit der religiosen Spaltung Ladakhs Rechnung trigt. » And the
area become tensions, these are the things, we have to understand it.
Muslim as well as the Buddbist, they have to make aware, they have to
propagate, they give lessons to their own people. This is the thing. If you
g0 to this, this will create problems in the region, will create in the two
communities, which will be very bad in the long run. So, don’t do this.
And educate them, teach them the value of their own religion. If you
are not educating boys or girls on that line, so it will always remain a
very sensitive issue, irating issue«. Niemals durfen Grenziiberschreitun-
gen (wie etwa bei interreligiosen Heiraten) ermutigt werden, weil dies
zwangsldufig zu Auseinandersetzungen fiihrt, in denen die religiose Spal-
tung zugleich als eine kulturelle deutlich wird.

Doch auch solche strategischen Grenzziehungen und Vorsichtsmaf3-
nahmen, die Konflikte zwischen den Religionen verhindern sollen, kon-
nen selbst noch einmal fur eine grundsitzliche Abgrenzung der Religio-
nen einander gegenuber instrumentalisiert werden. Das, was eigentlich
nur dazu dient, an der Einheit der Kultur unter den aktuellen Bedingun-
gen einer religiosen Spaltung festzuhalten, kann auch so interpretiert
werden, als sei es ein Gebot der eigenen Religion. » There is no syste-
matic like that. But the Mullahs, the Moulvis, they always talk about this
thing. Never go for an intercommunal marriage then this is bad because
if it — it is an irating issue, it creates problems. It is against the concept
of Islam«. Eine Begriindung dariiber, dass der Islam die interreligiosen
Heiraten verbiete, erscheint inakzeptabel, weil sie jede Perspektive auf
eine harmonische kulturelle Einheit, in der die Religionsgemeinschaften
wieder auf ihren sekundiren Status zuriickgefithrt werden, aussichtslos
erscheinen ldsst. Gegen eine solche religiose Bekraftigung der kulturel-
len Spaltung hilft nur eine Erziehung, die in der Vermittlung religioser
Werte auf die freiwillige Einsicht in den Sinn der religiosen Gebote und
auf eine vernunftige Einschdtzung der sozialen Situation in Ladakh setzt.
Eine solche Erziehung beginnt in der Familie, die eine entsprechende
Haltung befordern kann; aber gerade die Vermittlung schulischen Wis-
sens kann hier dazu fiihren, eine entsprechende Urteilskraft auszubilden.

Blickt man von diesen Perspektiven auf das Verhaltnis von Kultur und
religioser Segregation, auf die (paradoxalen) Versuche, die Gemeinsam-
keit einer Kultur Ladakhs unter diesen Bedingungen wiederzubeleben,
auf die Betonung einer inneren gegeniiber einer sichtbaren Kultur auf
die politischen Bemiithungen um die Wahrung eines kulturellen Erbes zu-
riick, so wird deren eingeschriankter Aktionsradius deutlich. Nicht nur
tberschneiden sich in ihren Initiativen immer schon Perspektiven der
Kulturbewahrung mit den Notwendigkeiten einer 6konomischen Ak-
quise und den Perspektiven einer touristischen Vermarktung. Sie treffen
auch auf ein Feld, in dem die zu bewahrende kulturelle Einheit aufgrund
der religiosen Spaltung nicht mehr vorausgesetzt werden kann, sondern

I20

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

selbst zu einem Problem geworden ist. Wahrend die einen an der Uber-
windung dieses Problems und damit an der Wiederbelebung einer har-
monischen Einheitskultur arbeiten und doch letztlich die durch die re-
ligiose Spaltung definierte Selbstbegrenzung der eigenen Méglichkeiten
akzeptieren miissen, so ist doch niemals die Gefahr gebannt, dass ande-
re gleichzeitig die religiose Spaltung vertiefen. Eben solchen Strategien,
die religiose Spaltung zu bekriftigen oder zu vertiefen, soll nun nachge-
gangen werden.

3.4 Zentrifugale Tendenzen: Religiose und politische
Relativierungen einer einheitlichen Kultur Ladakhs

Die Kritik an der religiosen Aufspaltung einer vormals einheitlichen und
gemeinsamen Kultur Ladakhs, fir die die Religionszugehorigkeit keine
Rolle gespielt habe, kann — wie gezeigt — damit in Verbindung gebracht
werden, dass Religionen selbst aus sich heraus keine Kultur zu begriin-
den vermogen. Die unterstellte Harmonie in der Kultur Ladakhs scheint
gerade darauf zu beruhen, dass keine Religion einen determinierenden
Einfluss beansprucht. Wo dies geschieht, scheint die kulturelle Einheit ge-
fahrdet. Unter den aktuellen Bedingungen der religiosen Spaltung kann
diese harmonische Kultur nur dadurch noch als Perspektive beibehalten
werden, dass man zum einen diese Spaltung selbst nicht in Frage stellt
und zum anderen daran arbeitet, Gemeinsamkeiten herzustellen.

Eine Art und Weise, diese Balance von Trennung und Gemeinsam-
keit zu bearbeiten, liegt auch der Idee des Central Asian Museum in Leh
(CAML) zugrunde. Wie schon erwahnt wurde, sollen in diesem Muse-
um die unterschiedlichen Herkunfte der Kultur Ladakhs betont wer-
den, wobei der Schwerpunkt auf Zentralasien liegt. Aber auch die Be-
deutung Kashmirs als Durchgangsstation des Buddhismus auf dem Weg
nach Tibet oder die indische Region Himal Pradesh sollen Beriicksich-
tigung finden, um deutlich zu machen, dass es sich bei Ladakh um eine
»composite culture« handelt.” Dabei ist die Konzeption des Museums
nicht einfach als eine Opposition oder ein Gegenentwurf gegen eine hiau-
fig unterstellte buddhistische Identitat Ladakhs gedacht. Es wurde schon
darauf hingewiesen, dass dies in aktuellen Auseinandersetzungen, in de-
nen die Sunniten nicht nur das auf ihrem Grund gebaute Museum fiir
sich reklamieren, sondern es als Ausdruck der muslimischen Geschichte

7  Die Diskursanalyse des vorliegenden Abschnitts stiitzt sich auf ein Leitfa-
deninterview mit Abdul Ghani Sheikh, einem einheimischen Historiker, der
nicht nur die Konzeption des Museums entworfen, sondern auch ihre Fi-
nanzierung mitermoglicht und seine bauliche Durchfiithrung als Chairman
eines Komitees der Sunni-Gemeinschaft betreut hat.

I2T

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

Ladakhs verstanden wissen wollen, anders verstanden wird — letztlich
als Bekraftigung der religiosen Spaltung zwischen Muslimen und Bud-
dhisten. Es soll sich bei dem Museum um eine Dokumentation der eige-
nen Geschichte und Identitit im Verhaltnis zur buddhistischen Identitit
handeln. Neben dieser Betonung einer eigenen Geschichte soll nun hier
ein weiterer Gesichtspunkt beriicksichtigt werden. Dabei handelt es sich
nicht nur um eine Betonung der eigenen religiosen Identitit gegentiber
den Buddhisten. Vielmehr kann die religiose Spaltung auch den Effekt
haben, dass sie Krifte freisetzt, die nun gerade in der eigenen Religion
und unabhingig von einer gemeinsamen ladakhischen Kultur oder auch
in der Betonung religioser Unterschiede ein Fundament suchen. In sol-
chen Perspektiven wird dann die Riickbesinnung auf die eigene Religion
zum Ausgangspunkt, auf ihrer Basis eine Kultur zu entwerfen: Nun wer-
den bestimmte Schriften oder deren Auslegung zum Gradmesser fur all-
tagliche Lebensgewohnheiten und Umgangsformen. Religiose Vorschrif-
ten beanspruchen dann eine Regulierung des Lebens und sie zielen damit
letztlich darauf, jene religiose Segregation Ladakhs zu einer kulturellen
Spaltung zu vertiefen. In dieser fithren dann Muslime einfach ein anders
geregeltes Leben als Buddhisten. Solche Tendenzen bleiben von den zur
eigenen Religion gehorenden Befurwortern einer ladakhischen Kultur
nicht unbeantwortet: Sie wehren sich, aber diese Auseinandersetzung
findet dann (obwohl als eine zwischen unterschiedlichen Kulturauffas-
sungen) immer schon auf religiosem Terrain statt.

3.4.1 Eine Auseinandersetzung um die kulturelle Bedeutung der Religion

Dass das Central Asian Museum auf dem Grund der Sunni-Gemeinde
mit offentlichen Geldern und unter der denkmalschiitzerischen Perspek-
tive der Tibet Heritage Foundation (THF) gebaut wurde, bedeutet, dass
die Sunni-Gemeinde zugleich als Eigentiimer des Museums verstanden
werden kann. Genau diese Verantwortung als Eigentimer hat nun dazu
geflihrt, dass in der Sunni-Gemeinde Lehs nicht nur Diskussionen tiber
die Funktion und Zielsetzung des Museums entstanden sind, die hier nur
noch einmal kurz nachgezeichnet werden sollen. Dartiber hinaus ist eine
weiterreichende Diskussion tiber die Frage entstanden, ob ein Museum
uberhaupt eine muslimische Einrichtung sein konne. In dieser Diskus-
sion wird das Museum als Museum im Namen des Islam in Frage gestellt.

Von der Konzeption her fokussiert das Museum Regionen mit dem
Schwerpunkt auf dem zentralasiatischen Raum. Diese Regionen treten
zueinander in ein Verhiltnis iiber Handelsrouten, aber auch tiber die
Ausbreitung von Religionen. Dies bedeutet, dass, wenn man die wech-
selseitige Geschichte dieser Regionen in ihrem Verhaltnis zu Ladakh er-
zahlt, die Religionen nicht das definierende Merkmal dieser Lander oder

I22

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Regionen sein konnen. Man kann also nicht die gegenwirtige Dominanz
bestimmter Religionen in den heutigen Landern zum Kriterium fur ihre
aktuelle Bedeutung machen. Wenn sich der Buddhismus von Kashmir
tiber Ladakh nach Tibet ausbreitete, so kann man feststellen, dass Kash-
mir heute muslimisch ist. Regionen haben keine stabile religiose Identi-
tit, sondern bilden Durchgangspunkte unterschiedlicher Missionierun-
gen. »So if we project these regions, we are not projecting Muslims. We
are projecting bistory, so not Muslims«. Wenn nun Mitglieder der sun-
nitischen Gemeinde darauf bestehen, dass das Museum die Geschichte
der Muslime darstellen solle, so werden Regionen zu blofSen Funktio-
nen einer religiosen Selbstvergewisserung, die zugleich politisch im Streit
der Religionen in Ladakh instrumentalisiert wird. Die hinter dem Mu-
seumsprojekt stehende Vorstellung, Ladakh historisch als bedeutsamen
Kreuzungspunkt unterschiedlicher regionaler Herkiinfte, von Hand-
lungsrouten und religiosen Ausbreitungsbewegungen darzustellen und
damit die Frage einer ladakhischen Identitit zu 6ffnen, stofSt in solchen
Diskussionen auf ihre Gegenposition. Dieser geht es um die Bekriftigung
einer muslimischen Identitdt — notfalls gegen die von Historikern zusam-
mengetragenen Erkenntnisse. Die Stilisierung einer immer schon gegebe-
nen und abgrenzbaren muslimischen Identitit folgt der politischen Lo-
gik einer Oppositionsbildung gegen den hegemonialen Anspruch einer
buddhistischen Identitdt Ladakhs.

Man kann aber auch den Anspruch auf eine eigene muslimische Iden-
titat nicht nur historisch dokumentieren wollen. Man kann sie auch im
Koran, in der traditionellen Lehre des Islam finden wollen. Fur diese Per-
spektive sind dann schlicht alle anderen Identitdtsbeweise tiberfliissig: Sie
stellen vielleicht sogar etwas dar, das selbst — als historische Wissenschaft
oder Veranschaulichung — im Konflikt mit der Lehre des Islam zu sehen
ist. Solche Bedenken werden nun, da der Bau des Museums nahezu fer-
tiggestellt ist und es um die Sammlung der Exponate geht, geaufSert. »So
only one work is left for us. To collect the artefacts and to depict. But I
— this is correct now. I, myself, I feel — some ... | mean some obstacles 1
encountered now. Our scholars ... our religious cleric, initially they told
that it is unislamic, it is against the Sharia«. Wenn das Museum selbst
eine unislamische Angelegenheit darstellt, weil es nicht mit dem muslimi-
schen Recht uibereinstimmt, dann geht es nicht mehr nur um seine Sinn-
bestimmung, sondern darum, ob es tiberhaupt von der sunnitischen Ge-
meinde gedffnet werden kann. Um in dieser Situation fiir eine Offnung
des Museums zu pladieren, muss man den Vorwurf zuriickweisen, dass
Museen eine unislamische Angelegenheiten seien. Man muss sich also
selbst auf religioses Terrain begeben.

Auch wenn man vielleicht annimmt, dass diese Vertreter des religio-
sen Klerus selbst vielleicht den Islam falsch verstanden haben konnten
(»Maybe they not maybe know the Islam fully«) oder dass sie personlich

123

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

etwas gegen das Vorhaben haben, weil sie sich in die Konzeption und
Planung nicht hinreichend einbezogen fihlen (» One factor could be jea-
lousy; one factor could be, we had to do, we should have thought of their
opinion«), so konnen dies keine Argumente sein, die den Konflikt be-
schwichtigen. Die Interpretation des Islam und der Sharia erfolgt immer-
hin iiber autorisierte Vertreter. Was bleibt, das sind empirische Gegenbe-
lege. » But fortunately ... I had visited — there are three museums ... in the
most holy city of Islam: in Mekka. There are three museums. And I had
deliberately visited those museums. So I explained to them: There are
museums in Islam — in the holy cities of Mekka and Medina and Jeddabh.
And they contained different things: pre-islamic scripture, pre-islamic,
even in Jeddah, pre-islamic statues ... So they all, they could not reject it.
They couldn’t hardly reject it«. Auch wenn die religiosen Vertreter diese
empirischen Belege der Existenz von Museen im Herzen der islamischen
Welt nicht zuriickweisen konnen, so bedeutet dies noch nicht, dass sie
sich geschlagen geben. » Now, they start saying that we should contain
this thing, should contain — does and don’ts. That we accepted it. That
even this, sometimes I came to know, only ten days back in the mosque
... inthe mosque, someone raised this issue again. Orthodox Muslim and
old man, elderly man, Moulvi Omar. That this is unislamic. But peop-
le didn’t respond. To great extend I was able to convince the majority«.
Auch wenn Gebildete und wichtige Personen die Moglichkeit eines is-
lamischen Museums eingesehen haben, gibt es immer noch Orthodoxe,
die den Widerstand nicht aufgeben. Thnen gegentiber hilft der Verweis
darauf, dass selbst die orthodoxen Muslims in Saudi-Arabien Museen
betreiben, nicht weiter. Den Riickzugspunkt ihres Widerstands gegen
das Museum bildet die Einflussnahme auf die Exponate. Bei jedem Ge-
genstand erhebt sich dann erneut die Frage, ob dieser denn mit dem Is-
lam in Ubereinstimmung zu bringen sei. Diese Interventionsmoglichkeit
wird auch beibehalten, obwohl der Zeitraum, in dem die von der Regie-
rung bereitgestellten Gelder fur den Ankauf von Exponaten zur Verfi-
gung stehen, zu verstreichen droht und die Beschaffung von Exponaten
aus den als wichtig eingeschitzten Regionen ohnehin schwierig ist. Wenn
die Kritiker des Museums schon nicht verhindern konnen, dass fiir die
angegliederte Forschungsbibliothek, fiir die Material tber die im Mu-
seum dargestellten Regionen gesammelt wird, auch etwa buddhistische
Schriften auftauchen, dann machen sie zur Bedingung, dass die gleiche
Anzahl an muslimischen Schriften angeschafft wird.

Dabei kann das Insistieren der orthodoxen Religionsvertreter, der
Moulvis, ihre Betonung einer starren und nicht zu befragenden Lehre
des Islam, gegen die keine Rationalitit und auch keine empirischen Be-
lege helfen, durchaus als Anzeichen fir einen Bedeutungszuwachs der
religiosen Riickbesinnung verstanden werden. Diese besetzt gleichsam
den Raum der Kultur, innerhalb dessen qua Toleranz und Nachsicht

124

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Religionen auf eine fundamentalistische Auslegung ihrer Schriften und
deren verbindliche Einhaltung keinen Anspruch anmelden konnten. An
anderer Stelle wurde bereits darauf hingewiesen, dass in der ladakhi-
schen Kultur die Muslime nicht nur die gleiche Kleidung wie Buddhis-
ten hatten, sondern auch die gleichen Essgewohnheiten. Ebenso wurde
die Gleichstellung von Mann und Frau, der Respekt vor den Frauen be-
tont als eine Besonderheit Ladakhs. Diese Verhiltnisse sind auch heu-
te noch zu beobachten. » No, no but there have been not much chang-
es. Relations between men and women have been always gone well by
in large in Ladakh. And foreign observers have written that women are
the true masters of the house ... And women are very cheerful, very hap-
py and jolly, they laugh, they mix with foreigners, with the strangers, no
restrictions ... So parents do not bother whether a male baby is born or
a female baby is born. It’s the same for them. The same education is im-
parted«. Dennoch sind nun Verinderungen festzustellen dadurch, dass
Muslimfrauen zunehmend religiosen Vorschriften unterliegen. » Muslim
women could dance in a wedding of it’s own community or as well as
Buddbist community. Now it’s no longer there«. Auch in anderen 6f-
fentlichen Raumen findet man, dass muslimische Frauen nun gedriickt
(>subdued:) erscheinen. Frither gingen auch muslimische Frauen unver-
schleiert. Es gab zwar unterschiedliche Moden fiir Mianner und Frauen,
die sich etwa auch in Kopfbedeckungen oder deren Fehlen ausdriickten.
Nun aber wird zunehmend von Religionsvertretern eine Verschleierung
der Frauen gefordert. » Veiling was not bere. Our Imam of ... Majid or
other ... did not ask for veiling of the women. Now there are some Moul-
vis, they are asking for veiling. And many women did not use the scarf.
And now they are laying emphasis for using scarf«. Die offentliche Er-
wartungshaltung innerhalb der Muslime gegeniiber den Frauen hat sich
verdndert. Man erwartet von den Frauen das Tragen des Schleiers und
rugt sie bei der Nichteinhaltung dieser Vorschrift. » Yeah, Muslim wo-
men are barebheaded sometimes. Some men can point fingers. His bro-
ther, bis father: \Don’t<. There are families now, not all of them«. Frauen
mogen sich dagegen zu wehren versuchen. » But if their husband is very
old-fasioned, uneducated, that will be difficult«. Und auch gegen diese
Vorschriften und die Behauptung, dass die Religion des Islam dies ver-
lange, ldsst sich mit Argumenten nichts ausrichten. »Some people mis-
interpreted religion, some others not. During prophet’s time there was
no veiling. Women could go to the prophet and talk to him. But this is
gone unfortunately now. His descendents are quite against it ... Once |
told to Moulvi Omar: during prophet‘s time freedom. >No. no, no, there
was no different outlook and interpretation««. Das Festlegen der musli-
mischen Frauen Ladakhs auf jene traditionelle Frauenrolle, wie sie in an-
deren muslimischen Liandern schon lange tiblich ist, und die mit ihr ein-
hergehende Aufsichtsfunktion der Manner tiber die Frauen ihrer Familie

125

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

veriandern die Position der Frau in Ladakh. Dass diese Verinderungen
sich letztlich vor allem in Familien mit geringer Bildung finden, dass sie
also nicht auch (wie spater zu sehen sein wird) zur Demonstration eines
eigenen religiosen Bekenntnisses gebildeter Frauen werden konnen, die
sich bewusst fiir den Schleier entscheiden, muss hier nicht weiter verfolgt
werden. Bedeutsam erscheint an dieser Stelle aber, dass die religiose Se-
gregation offenbar auch dazu fiihrt, dass die konservativen Elemente in
der Religion soweit gestirkt sein konnen, dass sie den Anspruch erhe-
ben, eine Lebensweise zu fordern, die die gemeinsame ladakhische Kul-
tur aufhebt. Die Festlegung der gleichberechtigten ladakhischen Frau auf
eine restringierte Position, eine Position, die nicht mehr gleichberechtigt
erscheint, die in der Offentlichkeit Auflagen zu erfiillen hat, die wieder-
um durch Manner zu kontrollieren ist — eine solche diskursive Figurie-
rung der aktuellen Situation verweist auch dann, wenn man sie zu mar-
ginalisieren versucht, auf eine bedenkliche Entwicklung. In ihr drohen
religiose Restriktionen moralische Grundwerte zu ersticken, die nicht
nur fur die ladakhische Kultur bedeutsam waren. » But ethics are eternal
things, good ethics, high moral culture: to show compassion, sympathy,
to exert assistence, to help, to collaborate, to tell truth, to not cheat, to
be honest. These are the, 1 think, the lasting values, human values. This
should be preserved. But otherwise one can differ. Some Muslims put
on the scarf and some do not. This is not very important for me«. Die
religiose Orthodoxie riickt die falschen Dinge in den Vordergrund: Re-
ligiose Dogmen, die keiner Belehrung und keiner Argumentation mehr
zugdnglich sind, erscheinen von hier aus selbst als Ausdruck einer Nega-
tion jener (zugleich die Kultur des traditionellen Ladakh kennzeichnen-
den) universellen Werte. Es ist nicht zuletzt das Central Asian Museum,
das an diese Werte erinnern und von daher als Bildungseinrichtung fun-
gieren soll. Das Museum als unislamisch abzulehnen, ist dann ebenfalls
als Ausdruck dieser Negation zu verstehen.

3.4.2 Jenseits der kulturellen Gemeinsamkeit:
Die Politisierung religiéser Konflikte

Zwar gibt es Konflikte auch zwischen den Religionsgemeinschaften.
Aber man bemiiht sich, diese im interreligiosen Dialog zu regeln. Der
interreligiose Dialog, in dem die alle betreffenden Probleme verhandelt
werden, bildet eine >kulturelle< Ebene insofern, als hier die Vertreter der
Religionsgemeinschaften die eigene Religion gerade nicht zum Maf3stab
machen konnen. Um eine >kulturelle Ebene< handelt es sich auch inso-
fern, als die dort verhandelten Konflikte und Probleme gerade nicht po-
litisiert, zum Gegenstand (partei-)politischer Auseinandersetzungen ge-
macht werden. Und umgekehrt — aus der Perspektive der politischen

126

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Ebene — lasst sich auch sagen, dass diese nur deshalb produktiv agieren
kann, weil kulturelle Konflikte, die aus der religiosen Segregation resul-
tieren, nicht auf die politische Biihne gehoben, sondern auf kultureller
Ebene bearbeitet werden.

Trotz dieser Unterscheidung der politischen Auseinandersetzung von
einer kulturellen Ebene, auf der soziale Konflikte im Sinne einer gemein-
samen Losung verhandelt werden, ist zu konstatieren, dass diese Tren-
nung eher fragil ist. Das liegt zum einen daran, dass die Teilnehmer an
solchen Verhandlungen religiose Organisationen reprasentieren, die tiber
eine unterschiedliche soziale Macht verfiigen. » Of course LBA is stron-
ger than Muslims, being Buddhist majority. But in other country, in Kar-
gil, Muslim organisations are stronger than the Buddist organisations«.
Generell ist aber festzuhalten, dass die LBA besser organisiert ist, dass
sie uber ein effektives Netzwerk verfligt, das ihr auch einen Einfluss auf
politische Entscheidungstrager sichert. » Very good network, in all vil-
lages. Through that network it functions, very efficiently it functions ...
Political level also they can influence ... Social level also«. Die LBA ist
dabei in vielen Bereichen sozial engagiert. Sie ist selbst bereit, sich Initia-
tiven der Muslime anzuschlieflen, wenn diese mit ihrem Selbstverstind-
nis kompatibel sind. So haben Muslime entschieden, nach dem Freitags-
gebet zum Ende des Ramadan eine Demonstration zu veranstalten, die
sich fiir die Freiheit der Palistinenser einsetzt. Vertreter der LBA wer-
den sich dieser Demonstration anschliefSen und bei der abschlieSenden
Kundgebung ebenfalls reden.

Zugleich aber bleiben interreligiose Verbindungen fragil: Es sind die
verantwortlichen Personen in den jeweiligen Organisationen, die hier
entscheidenden Einfluss haben. »So, institutional level is ok. It depends
up on the ... executive members. If they are good, the institution is good.
If they are bad, then -«. Aber es ist nicht nur die personliche Haltung der
jeweils Verantwortlichen, die zu Konflikten zwischen den Religionsge-
meinschaften fithren konnen. Es sind unter den Bedingungen der gegen-
wirtigen Urbanisierung und Marktorientierung auch 6konomische In-
teressen. In solchen Fillen geht es dann darum, die eigene Uberlegenheit
auch durch 6konomische Vorteile zu festigen. So hat die LBA entschie-
den, dass Buddhisten kein Land an Muslime verkaufen diirfen, obwohl
es dafir keine gesetzliche Grundlage gibt. » Economy is a great factor for
dissension between different communities. That could be. That is why
the institution has asked to all Buddbists not to sell land to a Muslim
... Yeah legally there is no restriction. But community can impose a re-
striction and it becomes law. And this is a problem ... Indirectly they can
take action against that member of the community, if they violate ... Any
kind of social boykott and other restrictions, many things. So they do
not dare to«. Die Macht der LBA reicht hin, auch solche Regeln im Sin-
ne einer religiosen Segregation durchzusetzen, die diese Trennung nicht

127

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN KULTURELLER IDENTITAT UND RELIGIOSER SEGREGATION

— wie etwa Konversionen — direkt betreffen, sondern in denen es um die
okonomische Uberlegenheit der Buddhisten geht. Okonomische Vortei-
le fiir die eigene Seite werden mit 6konomischen Nachteilen fiir die an-
dere Seite abgewogen.

Dabei ist die Schwiche der Muslime kein spezifisches Problem des
oberen Ladakh. Die Stimmung in ganz Indien hat sich — unabhingig
vom Verhiltnis von Buddhisten und Muslimen — gegen die Muslime ge-
wendet. » This is through the whole India now. In the constitution this
practice is an offence, a very criminal offence. But it is practiced through-
out all India. Government has not any power now«. Obwohl die indi-
sche Verfassung Religionsfreiheit gewdhrt und damit die Verfolgung re-
ligioser Gruppierungen untersagt, ist genau diese Diskriminierung und
Verfolgung der Muslime zu einer alltaglichen Wirklichkeit geworden, ge-
gen die selbst die indische Regierung machtlos zu sein scheint. Das Ver-
héltnis der Religionen zueinander ist zu einem politischen Verhaltnis der
Ausgrenzung und Verfolgung geworden. Dies wiederum ist genau das,
was in Ladakh vermieden werden sollte: Hier sollte die religiose Segre-
gation gerade dazu fuhren, dass noch eine gemeinsame Ebene der res-
pektvollen Verstindigung moglich bleiben sollte, die (als >kulturelle<) den
politischen Auseinandersetzungen entzogen sein sollte.

Es ist diese in Indien zu beobachtende Politisierung religioser Gruppie-
rungen, die — zunachst noch in beobachtbaren Einzelfillen — auf Ladakh
uberzugreifen scheint. Erneut scheint also die Gefahrdung von auflen zu
kommen. So sind es vor allem Schuler und Studierende, die aufSerhalb
Ladakhs in Indien leben, die anfillig fir eine solche Politisierung des Ver-
héltnisses zwischen den Religionen zu sein scheinen. » The youth has an
impressionable mind. This is my observation ... Because they have been
misled by our politicians mainly and some fanatics too. They go to Del-
bi, they go to Jammu. And when there is a gathering of one community,
they give such a preach which misguides the children«. So hat eine junge
Anthropologin von einer Versammlung junger Buddhisten in Delhi be-
richtet: »She was telling me that the educated Buddbist youth has gre-
at hatred and bitterness against the Muslims. I was a bit surprised and
shocked«. Ein anderer Muslim hat berichtet, dass auf einer gemeinsamen
Versammlung junger Buddhisten und Muslime anldsslich des Neujahrs-
festes in Leh ein buddhistischer Teilnehmer eine Rede gehalten hat, in
der die Notwendigkeit von gegenwartig neun Moscheen in Leh in Fra-
ge gestellt wurde.

Mit der Politisierung des Verhaltnisses zwischen den Religionen, die
parteipolitischen Strategen oder religiosen Scharfmachern nutzen mag,
entstehen Neid, Hass und die Gefahr direkter Auseinandersetzungen. Ir-
ritierend ist dabei, dass es vor allem gebildete Jugendliche zu sein schei-
nen, die — auch wenn sie aufSerhalb Ladakhs studieren — fiir eine solche
Propaganda anfillig sind. Sie scheinen sich weit von jener ladakhischen

128

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZENTRIFUGALE TENDENZEN

Kultur entfernt zu haben, fiir die Toleranz und Nachsicht sowie Harmo-
nie zentrale Werte waren. Diese werden selbst noch unter den Bedingun-
gen der religiosen Segregation am Leben erhalten: Hier gilt die Aufrecht-
erhaltung der religiosen Trennung als Bedingung jenes wechselseitigen
Respekts, der noch gemeinsame und einvernehmliche Verhandlungen
tiber Probleme moglich erscheinen lisst, die alle angehen. Mit der Poli-
tisierung der religiosen Segregation wird die Perspektive auf eine zu be-
wahrende Gemeinsambkeit systematisch zugunsten einer Konfrontation
und eines Machtkampfes aufgegeben.

Dabei ist eine solche Moglichkeit einer gelingenden Gemeinsamkeit
Bestandeteil der ladakhischen Kultur. Auf den Dorfern, bei ungebildeten
Menschen, gilt sie nach wie vor als selbstverstandlich. » An old man, el-
derly person, uneducated, who cannot read newspapers, was telling that:
>I like the statements of these politicians, But when they say the provo-
kers against other communities, we don’t like<. So no education but even
this ... They have a common sense, yeah. They believe in values«. Wer-
te, die den wechselseitigen Respekt als Bedingung eines harmonischen
Zusammenlebens beinhalten, bilden das Identititsmerkmal der ladak-
hischen Kultur, das auch noch nach den politischen Auseinandersetzun-
gen der 1990er Jahre mit Hilfe der religiosen Spaltung bewahrt werden
konnte. Sie trotz der hegemonialen Position der LBA in der Form einer
respektvollen Beziehung zu erhalten, sie aus jedem politischen Streit he-
rauszuhalten, bildet dann eine Bedingung dafiir, dass noch von einer ge-
meinsamen Kultur Ladakhs gesprochen werden kann.

129

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Selektive Bedeutungsverschiebungen im
Zu-Bewahrenden

Die bisherigen Betrachtungen riickten hegemoniale Auseinanderset-
zungen um die Bestimmung und die beanspruchte kulturelle Identitit
Ladakhs bzw. der Ladakhi in den Vordergrund. Sie entwickelten sich
entlang eines generalisierten Kulturverstindnisses, dessen Aufrechterhal-
tung mit einer religiosen Segregation verbunden wurde, die gleichzeitig
als Medium der Vertretung und Zuriickweisung von Vertretungsansprii-
chen fungierte. Zugleich wurde deutlich, dass im Zuge der Aufspaltung
von allgemeiner Kultur und religioser Segregation eine politische Ebe-
ne etabliert wurde, die selbst wiederum das Problem der Reprisentati-
on Ladakhs auf eine neue Weise stellte. Einerseits wurde — jenseits von
Kultur und Religion — tiber die Logik von Wahlen, denen sich politische
Parteien stellen, eine Bithne der Auseinandersetzungen um die Einrich-
tung der gesellschaftlichen Verhiltnisse in Ladakh und damit eine Neu-
tralisierung der religiosen Auseinandersetzungen etabliert. Andererseits
aber kann diese politische Ebene auch nicht unabhingig von den Aus-
einandersetzungen zwischen den religiosen Gruppierungen betrachtet
werden. Dies liegt einfach an der fiir das obere Ladakh zu konstatieren-
den Bevolkerungsmehrheit der Buddhisten, die sich — auch durch die zur
Wabhl stehenden Parteien hindurch — in der Mehrheit der gewahlten Ver-
treter niederschlagt. Eine Quote von Minderheitenvertretern, die nicht
gewihlt, sondern von ihren Organisationen ernannt werden, macht das
deutlich. Damit zeigte sich auch eine Konfliktlinie, an der es um die gro-
Bere Gewichtung der Minderheitenvertreter geht. Dartiber hinaus wur-
de auch deutlich, dass gerade die religiose Segregation, die den sozialen
Frieden und die (kulturelle wie politische) Einheit Ladakhs sichern soll,
auch den Effekt haben kann, dass in den religiosen Organisationen ein
Streit um die Bedeutung der Religion fiir eine eigene Identitit entstehen
kann, in der die Referenz auf eine gemeinsame Kultur zum Diskussions-
gegenstand werden kann.

Die nun in diesem Kapitel untersuchten diskursiven Strategien und die
ihnen entsprechenden Positionierungen bewegen sich auf einer anderen
Ebene. Hier steht nicht die Auseinandersetzung um die Reprasentation
einer wahren kulturellen Identitit Ladakhs im Vordergrund. Eher konn-
te man sagen, dass eine solche kulturelle Identitit hier unterstellt wird.
Dabei geht es zwar auch um die Vorstellung einer Einheit, aber es wird
nicht darum gerungen, wer diese Einheit am besten reprasentiert. Es geht
nicht einmal darum, worin denn diese Einheit besteht, was ihre wesent-
lichen Momente sind, was an ihr eher unerheblich ist. Die Unterstellung
einer einheitlichen Kultur Ladakhs verlangt hier keine identifizierende

130

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Bestimmung. Als unterstellte kulturelle Einheit erlaubt sie vielmehr, dass
man einzelne Momente, Praktiken, Bauwerke, Auffassungen als bedeut-
sam, als forderungs- oder bewahrenswert herausgreift, ohne die eigene
selektive Perspektive begriinden zu miissen. Wer sich den Erhalt religi-
oser Bauwerke vornimmt, wer das traditionelle Liedgut weitervermit-
teln will, wer Verbesserungen in Landwirtschaft oder Energieversorgung
plant und das mit einer traditionellen 6kologischen Lebensweise der
Ladakhi begriindet, wer das aus der Entwicklungshilfe bekannte Mo-
dell der Kleinkredite in eine vorgestellte Dorfgemeinschaft implemen-
tiert — die Initiatoren dieser und anderer Konzepte bringen die Tradition
Ladakhs mit Entwicklungs-, Bewahrungs- oder Restaurierungsperspek-
tiven in Verbindung. Dabei beziehen sie sich auf ein offenes Konzept der
ladakhischen Kultur, aus dem bestimmte Bestandteile ausgewahlt wer-
den konnen, denen allen eine kulturelle Bedeutung zugeschrieben wird.
Die >Kultur Ladakhs«< fungiert hier als eine Klammer fur ganz unter-
schiedliche >Bestandteilec oder Merkmale — ohne dass diese in ihrem sys-
tematischen Zusammenhang ausgewiesen werden miissten.

Dieser eher abstrakte Bezug auf eine vorgestellte ladakhische Kultur
erlaubt nicht nur eine Vielzahl von nebeneinander bestehenden Aktivita-
ten, die sich jeweils auf unterschiedliche Projekte konzentrieren und den-
noch fir sich in Anspruch nehmen konnen, das kulturelle Erbe Ladakhs
zu bewahren oder zu fordern. Eine solche offene Bestimmung der Ar-
beit am kulturellen Erbe, der Forderung einer nachhaltigen Entwicklung,
der Vermittlung von Tradition und Moderne erlaubt nicht nur vielfalti-
ge Ansatzpunkte, die alle iiber ihr konkretes Projektziel hinaus eine all-
gemeine kulturelle Legitimation fiir sich in Anspruch nehmen konnen.
Sie offnet damit auch einen diskursiven Raum, in dem lokale Akteure
sowie internationale NGOs und Geldgeber Sinnbestimmungen vorneh-
men konnen, in denen sich allgemeine, d.h. nicht Ladakh-spezifische Be-
grundungsmuster, entwicklungspolitische Argumentationen und konkre-
te Projektideen kreuzen.

Eine Uberlagerung eines eher allgemeinen Kulturerbe- und Entwick-
lungsdiskurses mit konkreten Projektideen kann auf der einen Seite als
wichtig fir die internationale Forderung konkreter Vorhaben in Ladakh
angesehen werden. Auf der anderen Seite aber impliziert dies auch eine
gewisse Verselbstandigung dieser Diskurse gegeniiber jenen Menschen
vor Ort, die in die Vorhaben als Adressaten oder als Beteiligte integriert
werden sollen. Der Kulturerbe-Diskurs, in den sich die Sorge um eine
bedrohte Kultur Ladakhs einschreibt, ist immer schon ein allgemeiner
Diskurs, der seine eigenen Selektionskriterien hat: Bauwerke oder auch
kulturelle Praktiken. Diese Kriterien sind als solche nicht auf die Be-
wahrung von ganzheitlich verstandenen kulturellen Lebensweisen ge-
richtet, sondern darauf, Merkmale zu finden, die >eine< Kultur von an-
deren unterscheiden und genau deshalb bewahrenswert und »fiir die

I31

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

ganze Menschheit< wertvoll erscheinen. Eine solche Selektivitat im Na-
men der imaginierten Menschheit ist nicht bruchlos mit dem vermittelt,
was eine Bevolkerung vor Ort (seine Kultur<) als wertvoll und bedroht
wahrnimmt. Eine solche Vermittlung muss geleistet werden. Und dies ge-
schieht meist stellvertretend im Namen der jeweiligen Kultur durch offi-
zielle Vertreter oder durch Nichtregierungsorganisationen, die ihr lokal
ausgerichtetes Engagement mit einer tiberregionalen (>menschheitlichenc)
Bedeutung versehen und damit aufwerten. Fur die einheimische Bevol-
kerung selbst, deren Leben einem Veranderungsprozess unterliegt, muss
diese In-Wert-Setzung nicht von der gleichen Bedeutsamkeit sein: Sonst
wiare kaum zu erkldren, warum man nicht selbst an der Restaurierung
alter Bauwerke arbeitet oder auf die Wahrung von kulturellen Prakti-
ken oder sozialen Strukturen achtet. Damit riicken diejenigen, die an der
Wahrung des kulturellen Erbes, in welchem Segment auch immer, inte-
ressiert sind in eine zugleich padagogische Rolle. Sie miissen der (jeweils
betroffenen) Bevolkerung deutlich machen, dass ihre Projekte in deren
eigenem Namen und zu deren eigenem Besten erfolgen. Padagogische
Ambitionen aber konnen die Liicke zwischen der Absicht und der erfol-
genden Wirkung bei den Adressaten ihrer Bemithungen niemals schlie-
Ben. Ob also die Adressaten iiberhaupt und aus welchen Griinden auch
immer sich zu den ihnen offerierten Bedeutungen und Bedeutsamkei-
ten verhalten, liegt kaum in der Hand der padagogisch tatigen Akteure.

Im vorliegenden Kapitel soll nun an verschiedenen Beispielen und
Konstellationen dieser doppelten Problemstellung — der allgemeinen und
zugleich Ladakh-spezifischen In-Wert-Setzung eines ausgewdahlten kul-
turellen Erbes sowie dessen padagogischer Vermittlung an eine betroffe-
ne und beteiligte Bevolkerung — nachgegangen werden. Begonnen wer-
den soll mit der Altstadtsanierung von Leh, die federfithrend vom Tibet
Heritage Fund (THF) bzw. seinem Leh Old Town Conservation Project
(LOTI) seit 2006 durchgefiihrt wird. Hier geht es um eine moglichst ori-
ginalgetreue Restaurierung der weitgehend verfallenen und unbewohn-
ten Altstadt mit dem Ziel, sie wieder bewohnbar zu machen. Diese Ab-
sicht trifft nicht nur auf ein gegenlaufiges Programm zur Slum-Sanierung
der indischen Regierung (RAY), fiir das der Denkmalschutz in den Hin-
tergrund riickt, sondern muss sich auch um die Zustimmung der Haus-
besitzer bemiihen, deren Interesse an einem bewohn- oder vermietba-
ren Eigentum ebenfalls mit Aspekten einer moglichst originalgetreuen
Restaurierung in Konflikt gerit (4.1). Auch das zweite hier ausgewihlte
Beispiel, das Projekt der Solar Houses der Ladakh Ecological Develop-
ment Group (LEDeG) wird von einer NGO initiiert, die auf ausldndi-
sche Initiativen zuriickgeht: auf die Griindung des Ladakh Projects zu
Beginn der r98oer Jahre. Das Projekt richtet sich auf landliche und ab-
gelegene Regionen und bietet eine Renovierung von Hausern an, die auf
eine starkere Warmedimmung (mit natiirlichen Materialien) und eine

132

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

gleichzeitige verstarkte Sonneneinstrahlung durch grofSe Fenster zielt,
mit deren Hilfe gerade im langen Winter eine hohere Binnentempera-
tur in den Hiusern erreicht werden soll. Gefordert ist auch hier (wie im
Sanierungsprogramm des THF) eine Eigenbeteiligung der Bevolkerung,
was wiederum deren Einsicht in den Sinn der 6kologisch begriindeten
Sanierung ihrer Hauser voraussetzt (4.2). Ein drittes Beispiel ruft Initia-
tiven von Frauen auf, die sich mit der gednderten Situation von Frauen
in Ladakh beschiftigen (4.3). Die ebenfalls aus dem Ladakh Project ent-
standene (buddhistische) Women’s Alliance of Ladakh (WAL) versteht
sich nicht nur als 6ffentlich-politische Vertretung der Frauen, sondern
eine wichtige Zielstellung besteht darin, das Kunsthandwerk der Frau-
en in den (entlegenen) Dorfern (vor allem Stoffarbeiten) zu fordern und
den Verkauf der Produkte an touristische Besucher in Leh zu organisie-
ren. Auch Besuche der Frauen in den Hauptklostern im Industal werden
organisiert (4.3.1). Eine sunnitische Frauenorganisation (Ladakh Wo-
men’s Centre) findet ihre Aufgaben vor allem im sozialen Bereich und
profiliert ihre Eigenstandigkeit im Rahmen der Anjuman Moin-ul-Islam
der Sunniten (4.3.2). Eine Selbsthilfe-Gruppe der Frauen in Basgo greift
auf das in der Entwicklungshilfe propagierte Modell der Kleinkredite
zurtick, um den Frauen ihres Ortes, die aufgrund der Arbeitsmigration
ihrer Manner haufig den Haushalt fithren, kleinere Investitionen zu er-
moglichen (4.3.3). Alle Frauenorganisationen greifen die geanderte Si-
tuation von Frauen auf und bemiihen sich darum, Hilfen bei neuen He-
rausforderungen zu bieten.

Eine Bewahrung des kunstlerischen (buddhistischen) Erbes hat sich
die Himalayan Cultural Heritage Foundation (HCHF) vorgenommen.
Die Organisation bietet Kurse fur Monche an, da etwa das Anfertigen
aufwendiger Sandmandala in Vergessenheit zu geraten droht. Man res-
tauriert mit Hilfe auswartiger Experten alte Wandmalereien. Man bietet
in den Dorfern Kurse an, in denen das Spielen alter Musikinstrumen-
te, alte Lieder und Tanze getibt werden. Die Aktivitaiten des HCHF sind
angesichts der aktuellen Veranderungen und ihres Bedrohungspotentials
fiir die traditionellen Kunstformen eindeutig auf deren Bewahrung aus-
gerichtet (4.4). Die Ladakh Arts and Media Organisation (LAMO) ver-
folgt — als funftes Beispiel — einen ganz anderen Ansatz. Hier geht es
nicht darum, einfach die meist religios konnotierte Kunst, wie sie sich
etwa in Thangkas, den Wandmalereien der Kloster oder in figiirlichen
Darstellungen findet, fortzufiihren und die entsprechenden Kenntnisse
und Fertigkeiten zu vermitteln. Das erklarte Ziel besteht in der Ver-
mittlung dieser traditionellen Kunst mit Techniken und Darstellungsfor-
men der modernen Kunst. In Frage steht, ob sich eine spezifische ladak-
hische Herangehensweise auch in mit modernen Mitteln produzierten
Kunstwerken finden ldsst. Es werden Ausstellungen veranstaltet, in de-
nen ladakhische Kunststudierende ihre Werke ausstellen konnen; man

133

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

bemiiht sich um einen Kunstunterricht in den Schulen, um die kiinstleri-
sche Ausdrucksfihigkeit der Heranwachsenden zu fordern. Einen dhnli-
chen, aber zugleich kommerziellen Ansatz verfolgt Jigmat Couture. Hier
werden traditionelle und aufwendige Web- und Stoffverarbeitungstech-
niken genutzt, um zugleich traditionelle und moderne Kleidungsstiicke
herzustellen (4.5).

4.1 >Living Heritage« —
zwischen Imagination und Wirklichkeit

Der Tibet Heritage Fund (THF) wurde 1996 gegriindet. Den Anlass bil-
dete eine touristische Erfahrung des zunehmenden Verfalls der Altstadt
von Lhasa, der Hauptstadt Tibets, zu Beginn der 1990er Jahre, die von
den beiden Griindern (dem deutschen Architekturstudenten André Ale-
xander und dem Portugiesen Pimpim de Azevedo) gemacht wurde. »So,
first they started a kind of documenting the historic city by some photo-
graphy and by some recording, or also by interviewing the people«.” Auf
der Grundlage des gesammelten Materials — die Erhebung selbst wurde
von einer deutschen Universitit unterstiitzt — wandte man sich erfolg-
reich an mogliche internationale Geldgeber. Die NGO des THF wurde
gegriindet und man begann mit der Restaurierungsarbeit in Lhasa. 2003
besuchte einer der Griinder des THF, André Alexander, Leh und stellte
hier dhnliche Bedingungen fest: den Zerfall einer infrastrukturell noch
intakten Stadt: »So he came and basically he found the older city is quite
intact. So he basically did some kind of similar approach, THF-approach
like for Lhasa. So he started to make a social survey, finding the condi-
tions of the houses, conditions of the people, with everything inside«.
Noch etwa 60 % der Hauser waren trotz ihres Zustands von den Eigen-
tiimern bewohnt oder vermietet, wihrend 1o % verlassen waren. Fiir
etwa 50 % der Hauser wurde ein schlechter bzw. sogar verfallender Zu-
stand konstatiert. Die sanitare Infrastruktur (Elektrizitit, Wasserversor-
gung, Abwasser, Zustand der Wege) war entweder nicht vorhanden oder
in einem problematischen Zustand. Dennoch entschied sich der THF mit
Unterstiitzung der Regionalregierung und internationaler Geldgeber fur
ein Sanierungsprogramm.

1 Die folgende Analyse stiitzt sich auf Leitfadeninterviews mit dem japani-
schen Projektmanager Yutaka Hirako, einem nach Ladakh eingeheirate-
ten Inder, der ein renoviertes Altstadthaus bewohnt, einem Onpo (jeman-
dem aus einer alten Familie von Astrologen) und einem ihn begleitenden
Ladakhi, der nun in den Vereinigten Staaten lebt, sowie einer jungen Mus-
limin, die einen Zeitschriftenartikel iiber die Altstadtsanierung in Leh ver-
fasst hat.

134

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

Das Konzept des THF kommt >von aufSen< und es ist von einer spezi-
fischen Sicht auf den Verfall des kulturellen Erbes geprigt. Es geht da-
bei nicht nur um die Zerstorung und den drohenden Verfall alter Bau-
denkmaler: Das Interesse richtet sich spezifischer auf den Untergang alter
tibetischer Stadtkerne, die nach wie vor noch bewohnt sind. » Because
for us is most important actually local people, who use the buildings ...
Because the historic city itself is a living thing, living heritage, but togeth-
er with the people inside, not only the structure of the building itself. So
that together should be sustained, continue«. Eine solche Programma-
tik geht nicht nur davon aus, dass die traditionelle Architektur in einem
moglichst originalen Zustand restauriert werden soll. Schon eine solche
Zielsetzung birgt das Problem, aktuelle Erwartungen an Komfort oder
Raumgestaltung nicht erfiillen zu konnen. Das Programm setzt ebenfalls
voraus, dass die Bewohner eines solchen Viertels nicht mehr nur dort
wohnen, weil sie sich keine modernen Wohnungen oder Hauser in der
Stadt leisten konnen. Und selbst, wenn dies nicht der Grund sein sollte,
so ist damit noch nicht gesagt, dass sie den Wert der Bausubstanz, des
kulturellen Erbes, schitzen. Die Programmatik des THE, eine >living heri-
tage« zu erhalten und moglichst original als Lebensraum zu restaurieren,
richtet sich so zwar gegen den Vorwurf einer blofSen Musealisierung?,
aber es bleibt offen, ob diese von aufSen herangetragene Perspektive sich
mit den Wiinschen und Vorstellungen der Besitzer der Hauser bzw. den
dort noch Wohnenden trifft. Vielleicht sind diese zwar an der Verbes-
serung der Infrastruktur und damit der Wohnqualitit interessiert, aber
wiren eher mit einem Neubauprogramm (mit traditionellen Fassaden)
interessiert, wie es das RAY-Programm der indischen Regierung anbie-
tet — ein Programm zur Slumsanierung, dessen Mittel vom Hill Coun-
cil erfolgreich beantragt wurden.? Vielleicht fragen sich die Besitzer und
Bewohner auch, warum sich Nicht-Ladakhi so fir die Erhaltung einer

2 Als ein Beispiel fiir eine solche Musealisierung kann man die Restaurierung
des Konigspalastes von Leh betrachten, der tiber der Altstadt liegt. Der re-
novierte Bau wird nicht genutzt; es handelt sich um eine Renovierung der
architektonischen Grundstruktur, die nur einen Eindruck iiber die Grofie
und Anordnung der Raume vermitteln kann. Die Renovierung des Palastes
wurde von einer NGO aus der Schweiz, der ACHI Association, federfithrend
betreut. ACHIL, die auch zwei grofSe Altstadthiuser, das Lonpo Haus sowie
das Munchi Haus, renoviert hat, fihlt sich der Drikung Kargyu-Richtung
des tibetischen Buddhismus verbunden.

3 Das Programm Rajiv Awas Yoyana (RAY) wurde 2009 von der indischen
Regierung verkiindet. Es zielt auf eine Sanierung von Slums, die meist tiber
den (standardisierten) Neubau von Hausern erfolgt. Bezogen auf die Alt-
stadt von Leh konnte man sagen, dass dort, wo die Hauser weitgehend oder
ganz verfallen sind, ein solcher Neubau (mit modernen Materialien wie etwa
Zement) moglich wire.

135

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Bausubstanz und ein Leben der Ladakhi in der Altstadt einsetzen. Eine
mogliche Lesart wire hier jene einer unterstellten Selbstverwirklichung.
»1 think it’s about self-achievement ... André was so proud of doing what
he was doing. He found a way to do things in a way that be felt that it
was his direction. So many times 1 feel that it’s a personal, of course it’s
a personal gain but not from a monetary point of view ... Yeah, idealis-
tic view«. Aus dieser Adressatenperspektive geht es um eine idealisti-
sche Selbstverwirklichung, einen Einsatz fiir ein selbstgesetztes Ziel der
Initiatoren des THF — ein Ziel, von dem sie ausgehen, dass es ebenfalls
anderen nutzt: jenen anderen, die von sich aus die entsprechende Initia-
tive nicht ergriffen haben, von denen also gar nicht angenommen wer-
den kann, dass eine moglichst originalgetreue Restaurierung eines alten
Wohnviertels auch das ist, was sie sich schon immer gewiinscht haben.

Um die Liicke zwischen dem eigenen Projektziel und der Situation vor
Ort zu schliefSen, rekrutiert der THF nicht nur regionale Koordinatoren;
er bildet auch die Personen und Handwerker aus, die die praktischen
Renovierungsarbeiten durchfithren. Das aber 16st noch nicht das gerade
aufgerufene Problem des Verhiltnisses zu den Hausbesitzern, die mog-
licherweise gar kein Interesse oder ein anderes Interesse an der Durch-
fithrung einer Renovierung haben. Diese Eigentiimer haben ihre Haus-
er in der Altstadt meist schon vor Generationen verlassen: » Where 1
have the old structure right now in our house my grandmother used to
live, my great grandmother used to live, great-great grandmother used
to live«. In der Altstadt, die direkt unter dem Konigspalast gelegen war,
lebten wohlhabende Familien — zumindest dann, wenn der Konig an-
wesend war.* » They were all big families ... Like ministers, like Onpo,
like astrologists and whatever it is. The important families used to have
their houses, 1 think, as far as I know. And then of course they used to
have the houses in villages too, in open space«. Der Aufenthalt in den
Stadthausern war wohl immer nur voriibergehend und geschiftlich be-
dingt: Die Altstadt selbst erschien als Lebensraum wohl weniger attrak-
tiv. » Yeah, sort of a residence for their — when the king — whenever they
used to visit the town ... For many people it was a temporary residence
... Then I think people started to move out. Of course they have start-
ed to like the space more than staying in a congested place and without
all the issues, all the narrow streets, you cannot construct anything and
stuff«. Genutzt werden die Hauser der Altstadt gegenwirtig kaum noch
von ihren Eigentumern, von denen die meisten schon vor zwei oder drei
Generationen weggezogen sind. Heute leben dort Mieter oder verarmte
Hausbesitzer; Raume — selbst in halb verfallenen Hiusern — werden aber

4  Das unabhingige Konigreich Ladakh existierte bis 1834. Nach der Ent-
machtung zog sich die Konigsfamilie auf das Leh gegentiberliegende Indus-
Ufer in den Ort Stok zuriick.

136

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

auch an indische Saisonarbeiter vermietet.s » Because when you go there,
it’s all labours out there. I think there were a few Muslims. There were
a few Muslim families; I think, who are staying there. And 1 think there
were a few renters, Ladakhi renters too ... At least I would say, influen-
tial families who used to live there — they were not there. None of them,
I think in fact«. Manche Familien moégen auch die Hauser von den frii-
heren Besitzern gekauft haben, aber sie verfiigen nicht tiber die Mittel,
sie zu unterhalten oder in eine Verbesserung der Lebensbedingungen vor
Ort zu investieren. Thre Vorstellungen iiber eine mogliche Sanierung der
Haiuser, in denen sie leben, diirfte sich nicht darauf richten, diese in einen
moglichst originalgetreuen Zustand zu bringen: Thnen diirfte es eher um
eine Verbesserung ihrer konkreten Wohnsituation gehen. Dies betrifft
nicht nur die moglichst zeitgerechte Renovierung ihrer Wohnungen, die
deren Qualitit an die sonst in Leh ublichen Standards angleicht. Es be-
trifft auch — und hier konnen die Sanierungsarbeiten des THF auf eine
allgemeine Zustimmung rechnen — die Verbesserung der Infrastruktur:
die Versorgung mit Elektrizitit, das Installieren von Abwasserkanilen,
die Ausbesserung der Wege. Eine originalgetreue Renovierung allerdings,
wie sie der THF anstrebt, muss ihnen eher als ein Luxus erscheinen. »I
said it’s changing everything ... It’s the same thing with the needs of peo-
ple who are living bere, who have the home ... If they cannot afford to
have another house, of course they want to built in the same place. And
they want to built in their requirement. And people who can afford it.
It’s about having your stomach filled. If your stomach is filled, then only
you can think of the rest of the stuff ... You don’t have that kind of lux-
ury to think in that way-«.

Fiir die aktuellen Einwohner der Altstadt von Leh geht es um die Ver-
besserung ihrer Lebensbedingungen, die als solche schlechter sind als in
der Gbrigen Stadt. Zugleich scheinen die Meisten nicht selbst tiber die
entsprechenden Mittel zu verfugen, um ihre Lebenssituation zu verbes-
sern. Auf der anderen Seite haben die reichen Familien, denen die meis-
ten Hauser noch heute gehoren, die Altstadt vor langer Zeit verlassen
und sich nicht weiter um ihre Hauser gekimmert, da eine Ruckkehr fiir
sie keine attraktive Perspektive darstellte. Das ist etwa die Situation,
auf die das Vorhaben des THF trifft, die Altstadt als >living heritage< in
moglichst originalgetreuem Zustand zu restaurieren. Fiir beide Adressa-
tengruppen scheint das kulturelle Erbe nicht im Vordergrund zu stehen.
Was sich fiir die Bewohner als verbesserungswiirdige Lebenssituation
darstellt, zeigt sich fir die Eigentiimer, die lingst an anderen Orten le-
ben, als »a worthless property«. Aus der Perspektive des THF ergibt sich

5 Der Mietpreis liegt hier bei mindestens 500 Rupien (ca. 7 €) pro Raum ohne
Elektrizitat und sanitire Einrichtungen, in dem dann meist bis zu zehn Men-
schen tibernachten.

137

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

damit die Hurde, die Besitzer tiberhaupt erst fiir eine Renovierung zu ge-
winnen. »Some people are really not interested. Like many of the fami-
lies basically left Old Town. Or they have lots of houses, and fields in the
country side«. Manche der Hauser, fiir deren Renovierung sich der THF
interessiert, gehoren Erbengemeinschaften. Selbst wenn es gelingt, einige
vom Sinn des Vorhabens zu iiberzeugen, verweigern sich andere, so dass
es zu keiner Renovierung kommt. Auch konnen sich Besitzer von Nach-
bargrundstiicken verweigern, die mit dem zu renovierenden Gebadude
eine gemeinsame Begrenzungswand haben. » Quite often I found the fa-
mily or the owner of the house. They have a kind of internal problem,
because their property has been divided between brothers or sisters. So
some like to work with us, but the others don’t want ... Other things are
basically in Old Town, because maybe due to a very limited space, quite
often the house is having a kind of shared wall. And that also sometimes
becomes a kind of conflict«. Dies mogen praktische Probleme sein, aber
hinter ihnen verbirgt sich die systematische Frage der Eigentimer nach
dem Sinn einer originalgetreuen Altstadtsanierung. Diese Sinnfrage stellt
sich nicht zuletzt auch deshalb verstirkt, weil nach der Konzeption des
THEF die Eigentiimer normalerweise 50 % der Renovierungskosten zu
iibernehmen haben. Diese belaufen sich auf Summen zwischen 400.000
und 900.000 Rupien (ca. 5.500 bis 12.500 €). »So basically, collabora-
tion is basicallc 50:50 cost share. But in some cases some family, maybe
they could not afford to pay in cash. So we also accept they provide raw
material like wood, like stones, like bricks, so whatever they can pro-
vide ... In some case, like when the owner want to change into commer-
cial use, then we pay much less and the owner contributes much more
like 70:30 or 80:20, something like that, because they gonna earn some
income out of it«.

Man kann eine solche Kostenbeteiligung sicherlich unter verschie-
denen Hinsichten betrachten. So dokumentiert der vom THF mit Hilfe
unterschiedlicher Sponsoren aufgebrachte Betrag von 50% der Reno-
vierungskosten in den Augen der Einheimischen zunichst eine Wert-
schiatzung und die Bereitschaft zu einer nicht zuletzt auch 6konomischen
In-Wert-Setzung von Gebauden, die fiir einen selbst (als Wohnbedingung
wie als Besitz) kaum einen Wert haben. Der Gedanke der Bewahrung ei-
nes kulturellen Erbes auch durch einen erhohten finanziellen Aufwand
wird von aufsen an etwas herangetragen, das weder als Ausdruck der ei-
genen Kultur noch als zu bewahrendes Erbe wahrgenommen wird. Es ist
eine Vorstellung der anderen, die sich fiir diese — ihre — Idee einsetzen.®

6 Diese Idee eines zu bewahrenden kulturellen Erbes scheint auch von den
Einheimischen die Ubernahme einer Auflenperspektive vorauszusetzen. So
fallt es Ladakhi, die aufSerhalb Ladakhs leben, vielleicht leichter, diese Idee

nachzuvollziehen. Dies artikuliert der in Amerika lebende Ladakhi so: » But

138

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

Zugleich erwarten sie eine nicht unerhebliche eigene Beteiligung an der
Realisierung dieser Idee — und damit, dass man ihre Idee und ihren Ein-
satz ibernimmt, dass man sich als »important partner« konstituiert,
der das lebendige Erbe der Altstadt weiterzutragen bereit ist. In einer
anderen Hinsicht aber erscheint die 6konomische Beteiligung des THF
auch als ein attraktives Angebot. Immerhin kommen selten Fremde da-
her und bieten eine 5o-prozentige Beteiligung an der Renovierung oder
dem Wiederaufbau des eigenen Hauses fiir den Fall, dass man ihren Ide-
en Uber eine addquate Renovierung folgt.” Zugleich aber handelt es sich
um einen ungenutzten Besitz und man weif§ vielleicht nicht, welchen
Zweck er zukunftig erfillen soll — wozu also die eigene Investition sinn-
voll sein soll.

An dieser Stelle setzt nun die Uberzeugungsarbeit des THF ein. Diese
muss die Hausbesitzer nicht nur dazu bewegen, tiberhaupt in ihre Hau-
ser in der Altstadt zu investieren. Zugleich ist bedeutsam, dass sich eine
solche Investition nicht nur auf die Etablierung gegenwirtig akzeptierter

here I like the idea of what they were doing as 1 said. I think the more you
travel in outside the more you get concerned about your place too ... Cul-
turally I feel more aware because I know the Ladakh I grew up. It was real-
ly different than Ladakh right now is. And I see the good values from that
time and that area whatever it is. And 1 think when you travel around the
world and come back, you start to see all those values more. It gets ampli-
fied, right, and just seeing every day, you are sitting in the same place, you
don’t realize it. You don’t even realize the change«. Die AufSenperspektive
schirft (vergleichend) den Blick fiir den Wert des Eigenen — ein Blick, der die
Vergangenheit verklart und die Gegenwart problematisiert.

7 Diese Wahrnehmung mag die eines westlichen Beobachters sein. Im Lau-
fe einer nunmehr 20jidhrigen Forschungstitigkeit in verschiedenen afrika-
nischen Landern und in Ladakh sowie auf verschiedenen Reisen in durch-
aus auch entlegene Gebiete hat sich nicht nur der Eindruck eines verstarkt
zunehmenden Tourismus verfestigt. Deutlich wurde auch die Zunahme der
Interventionen von >westlichen« NGOs sowie einer nicht mehr iiberschauba-
ren Zahl von privat organisierten Hilfsinitiativen in den Landern des Stidens
(wie man heute sagen muss), die zum grofSen Teil auf touristische Begegnun-
gen und Betroffenheiten zuriickzufiihren sind. Insofern sind unvermutete
Hilfsangebote wohl gar nicht so selten. Wie sich diese Form des Nord-Stid-
Dialogs gestaltet, welche Bilder und Projektionen hier auf beiden Seiten eine
Rolle spielen, wer davon warum welche Befriedigung hat, wo systematische
und zugleich die Verstindigung fordernde Missverstiandnisse liegen, inwie-
fern sich hier die paternalistisch-padagogischen Vorstellungen der Entwick-
lungshilfe (besser, weil diese Frage umgehend: der Entwicklungszusammen-
arbeit) zeigen — diese Fragen sind bisher nur wenig untersucht. Ilan Kapoor
(2008) hat im Anschluss an die postkolonialen Theorien von Gayatri Spi-
vak (2008) und Homi Bhabha (2000) einen inspirierenden Versuch unter-
nommen.

139

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

und vermietbarer Neubauten bezieht, sondern dass das Ziel dieser Inves-
tition in der Restaurierung eines Teils der historischen Altstadt besteht.
Hier mogen die 50% Kostenbeteiligung durch den THF ein Argument
sein, aber dieses diirfte kaum hinreichen, die Menschen zu iiberzeugen.
Wichtig erscheinen in diesem Zusammenhang die Vermittlung der Vor-
stellung einer lebendigen Altstadt, Expertisen iiber mogliche Rekon-
struktionen, die Attraktivitat einer lebendigen Altstadt fiir touristische
Besucher und Verweise auf andere gelungene Beispiele einer solchen Alt-
stadtsanierung. Entscheidend aber scheinen nicht zuletzt gelungene Bei-
spiele fur eine Haussanierung zu sein. Nachdem von 2006 bis 2014
etwa 20 Hiuser renoviert wurden, gibt es nun auch Interesse von Haus-
eigentimern, die von sich aus um eine Renovierung ihrer Hauser bitten.
»Some families, they saw our work and then they approach us, and they
propose to repair the house with us«. Dabei kann der 6konomische Ge-
sichtspunkt einer Unterstiitzung durch den THF durchaus eine Rolle
spielen, aber zugleich ist man dsthetisch und praktisch von seinen Kon-
zepten uberzeugt. Die praktische Seite, also die Gestaltung des Wohn-
raums, der Lichteinfall, die Heizungswarme im Winter, die Anbindung
an die Versorgungsstruktur mit Strom und Wasser, werden die astheti-
sche Seite dann iiberwiegen, wenn wirklich beabsichtigt wird, in diesem
Haus zu leben. Wenn man dies nicht vorhat, sondern davon ausgeht,
uber ein attraktives Stadthaus zu verfiigen, in dem man sich in gewis-
sen Abstinden einmal fiir kiirzere Zeit aufhalt, dann diirfte die dstheti-
sche Seite im Vordergrund stehen. So hat etwa der THE, noch wihrend
die Verhandlungen mit den Eigentiimern liefen, das bereits gefahrdete
Hausfundament saniert: Und obwohl die Eigentiimer nicht vorhatten,
das Haus dauerhaft zu bewohnen, haben sie dann der Renovierung zu-
gestimmt. » No one was living there. So we said right and were just sit-
ting. And they are doing something. If they are working on something,
why don’t we do let them do it. And in fact, when we saw the places
what they were doing and all the work they were doing. And it really
looked nice. And definitely we got concerned about the whole thing too.
And I think we were talking about the culture. And they were doing it
in a right way. And 1 thought that would be a cool — a nice cool idea to
have some kind of that stuff«.

Sollte der Uberzeugungsschritt (aus welcher Interessenkonstellation
auch immer) gelingen und sich einheimische Besitzer fiir eine Sanierung
nach den Zielvorstellungen des THF entscheiden, wird ein Kostenvor-
anschlag gemacht, der auf der Basis der anfallenden Arbeiten erfolgt, die
selbst wiederum auf die Vorstellungen der Restaurierung eines Originals
zuriickgehen. Die Bauskizze definiert einerseits die anfallenden Kosten.
Der Eigentiimer muss ihr zustimmen; ebenso kann er Anderungswiin-
sche dufSern. Dabei treffen nun im konkreten Fall die Vorstellungen ei-
ner (auf Expertisen gestiitzten) originalgetreuen Renovierung durch den

140

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

THF und die Vorstellungen iiber ein zeitgemafles Wohnen und einen ent-
sprechenden Komfort der Eigentiimer aufeinander. Die Verhandlungen
tber den endgiiltigen Bauplan finden dabei immer schon auf zwei Ebe-
nen statt. Auf einer ersten Ebene geht es um die Kosten. Dies meint nicht
nur die Hohe der anfallenden Kosten, sondern auch deren Verteilung.
Der THF hat seine eigenen Auswahlkriterien, die mit dem Stil und der
Lage der Hauser zu tun haben, und er ist daran interessiert, gerade die-
se Hauser zu renovieren. Er agiert nicht einfach als eine Dienstleistungs-
organisation, sondern verfolgt seine eigenen Interessen. Diese Interessen
spielen in die Verhandlungen hinein: Wenn die Besitzer merken, dass der
THF selbst daran interessiert ist, gerade auch ihr Haus zu renovieren,
so bedeutet das zumindest die strategische Moglichkeit, den eigenen An-
teil (unter Verweis auf die unterschiedlichsten Schwierigkeiten oder auch
nur eine bleibende Unentschiedenheit) zu reduzieren. » Once the sketch
comes to us, then we are going to finalise how much we have to pay«.®

Die zweite Ebene der Verhandlungen bezieht sich auf die konkre-
te Gestaltung des Hauses. Auf dieser Ebene befinden sich die Eigentii-
mer zundchst in der Defensive. Auch wenn sie vor der Anfertigung der
Bauskizze bereits Wiinsche geduflert haben mogen, die damals schon
auf Bedenken gestofSen sein mogen, die mit der traditionellen Grund-
struktur des Hauses zu tun hatten, werden sie nun mit einem Ergebnis
konfrontiert, das ihre Vorstellungen vielleicht aufgenommen, aber mit
Blick auf die zu bewahrende Originalitit des Hauses passungsfahig ge-
macht hat. Die Verhandlungspositionen in diesem Prozess sind von Be-
ginn an so verteilt, dass auf der einen Seite die durch Expertisen abge-
stiitzte, also >objektive« oder >wahre« Sicht auf die wiederherzustellende
originale Baustruktur steht, wihrend die andere Seite demgegentiber nur
>subjektive« Wiinsche dufSern kann, deren Gewicht zwar nachvollzieh-
bar, aber zugleich nur von relativem Gewicht zu sein scheint. Hier er-
gibt sich — hat man einmal dem Konzept der Sanierung durch den THF
zugestimmt — eine Uiberlegene Position des THE Im Unterschied zur Ver-
handlung tiber den Anteil oder die Art der Finanzierung ist die strate-
gische Lage der Hausbesitzer hier eher schwicher. Man bewegt sich bei
diesen Verhandlungen immer schon auf dem von den Vorstellungen des
THF gerahmten Terrain.

Gingige Wunsche der Eigentuimer, die kaum eine Chance auf die Re-
alisierung durch den THF haben, beziehen sich etwa auf die Hohe der
Decken, auf groflere Fenster oder den Einsatz moderner Baumateria-
lien. Die Decken in den Originalbauten waren relativ niedrig, was bei

8 Im vorliegenden Fall der obigen >Luxus-Sanierungs, die nur auf die >coole«
Vorstellung zielte, ein solches Haus zu besitzen (und nicht dauerhaft zu be-
wohnen), bestand das Ergebnis darin, dass die Eigentiimer nur einen Anteil
von 30% zahlen mussten.

141

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

hochgewachsenen Menschen zu Schwierigkeiten fithren kann. » And
then about the ceiling he is saying, he wants a higher ceiling because he
is tall, and the ceilings are too low for him«. Eine Veranderung der De-
ckenhohe aber wirde die Grundstruktur des Originalgebaudes verin-
dern. Sie wird daher vom THF ebenso zuriickgewiesen wie die haufig
gewinschte Vergroflerung der Fenster. » In fact, we also spoke about ma-
king the windows bigger. That’s why he came up with the whole thing.
We are restoring the place. And we have to keep it in the original — what-
ever this was. Original shape«. Das Ersetzen der kleinen durch grofSere
Fenster, um den Lichteinfall in den Wohnraumen zu vergrofSern, stofdt
auf eine entschiedene Ablehnung. Die tiberlegene und bestimmende Posi-
tion des THF wird hier deutlich. Sie kann allerdings mit Entschiedenheit
durchgesetzt werden oder auch eine Bereitschaft zu Kompromissen sig-
nalisieren. Diese sind aufwendig, weil auch in ihnen der MafSstab einer
moglichst grofSen Treue zum Originalgebaude durchgesetzt wird. Aber es
gibt (mit dem Kushu Haus) ein Beispiel, wo ein Lichteinfall in die Rau-
me (unabhingig von den Fenstern) ermoglicht wurde. Dieser war frither
nur fiir die Ktche vorgesehen, wo er gleichzeitig fur den Rauchabzug be-
notigt wurde. » They really made it nice because they kept open skylight
and from there they try to zip in through the whole thing, floors. They
didn’t use any kind of modern structure or anything as such or big win-
dows as such. And they kept it in the original shape. But they gave it a
bit of a twist and try to manipulate the light to come in, natural light «.

Eine solche Kompromissbereitschaft gibt es an einem anderen Punkt
nicht: Die haufig erhobene Forderung der Verwendung moderner Bau-
materialien wie etwa Zement wird strikt abgelehnt. Begriindet wird die
Forderung mit der Vorstellung einer lingeren Haltbarkeit der Hauser,
wobei auf Aspekte des Klimawandels verwiesen wird, die fur Ladakh
eine erhohte Niederschlagsmenge erwarten lassen. » Yeah, cement. Ce-
ment would mean a stronger house. It’s like a well built house then ...
You can see it’s already coming off, it’s just been for four years he is be-
ing in that building, and it’s just been four years and it’s already coming
off«. Die Beschwerde eines Bewohners, der lieber ein >richtiges< Haus
aus Zement gehabt hitte, sich aber nicht durchsetzen konnte, verweist
auf die Muhe einer notwendigen Instandhaltung einer mit traditionel-
len Baustoffen gefertigten AufSenfassade. Eine entgegengesetzte Position,
die als Eigentiimerposition eher auf der Linie des THF liegt, verweist da-
rauf, dass die modernen Materialien unter den extremen klimatischen
Bedingungen Ladakhs ungeeignet seien. Andererseits sei aufgrund der
fiir Ladakh kiinftig zu erwartende Niederschlagsmenge die traditionel-
le Bauweise vielleicht auch zu verbessern. Die Losung dieses Problems
wird den Experten des THF iiberantwortet, die vielleicht eine gelungene
Mischung aus alten und neuen Materialien herstellen konnten. » Wher-
ever you go, if you see a modern construction there are always cracks,

142

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

like there is always every year you need to do something. If you look
at the old houses, people have been doing that for thousands of years
and they have been successful ... You don’t see any cracks or anything
heavily damaged or anything as such. Every year you don’t have to fix it
with some kind of modern stuff again«. Nun haben sich aber die klima-
tischen Bedingungen gedndert und die Menschen versuchen, ihre Hau-
ser haltbarer zu machen: » Every places you go, it’s the same thing. We
have cracks. All kind of people are mixing with cement and with the lo-
cal material. It doesn’t go together«. Unter diesen Bedingungen hilft die
blofse Restaurierung der Hauser mit alten Materialien nicht weiter. » We
never used to have rain ... But I know we get all kind of cloudburst and
the old structures, they can’t all sustain because they are made of mud
bricks ... But when there is rainfall everything washes off from the out-
side ... And of course for that counter there, you have to use some kind
of cement or something to counter that, because it doesn’t wash away
obviously like mud ... If you have cement and mud together at least it
stays for longer. So you have to mix it together. But I think it must be
a fine balance. And I think that is what becomes ... And, at least, this is
what I believe that people who are like LOTI or THF can do«. Ein dhn-
liches Problem, das mit den erhohten Niederschligen einhergeht, sind die
Daicher. Noch nicht renovierte Hauser der Altstadt nutzen hier Wellble-
che, um sich gegen den Regen zu schiitzen. Auch hier wire eine Verbin-
dung von alten und neuen Materialien hilfreich: » Yeah, they are using
sheets because of course the water problem, water issues. And 1 think if
you can mix it together somebow, and do a proper research on it, and
make it more sustainable, it would be nice. Because every — There is no
deny that everything is changing«. Eine solche Aufforderung, das veran-
derte Klima bei der Restaurierung alter Bauwerke zu berticksichtigen, ist
eher allgemein und sie argumentiert mit dem fiir Ladakh haufig in An-
schlag gebrachten Signifikanten der Nachhaltigkeit (vgl. 4.2). Zugleich
bleibt diese Rhetorik so angelegt, dass sie den THF als ihren moglichen
Adressaten zur Revision seiner Position bewegen mochte — einer Posi-
tion, die nur er dndern kann und deren Souveranitit somit akzeptiert
wird. Und bisher hat der THF diese Position und damit seine Program-
matik noch nicht verandert. Dies bedeutet im hier diskutierten Zusam-
menhang zugleich, dass er seine uberlegene Verhandlungsposition hin-
sichtlich der moglichst originalgetreuen Wiederherstellung der Hauser
bisher durchgesetzt hat.

Insofern ist es nicht erstaunlich, wenn sich die Kritik an LOTI/THF
durch den Bewohner eines renovierten Hauses darauf richtet, dass die-
se Organisation die Kriterien fiir ihre Entscheidung selbst bestimmt,
dass man — etwa im Vergleich zu einer ortlichen Selbsthilfegruppe — kei-
ne Mitsprache iiber die Kriterien der Mittelvergabe habe. Wihrend in
der Selbsthilfegruppe, die Mitgliedsbeitrage einsammelt und dann etwa

143

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Kredite fur einen Landkauf gewihrt, wenn der Betreffende sein Anliegen
begrinden kann, es eine solche Moglichkeit gibt, die eigene Situation als
Kriterium geltend zu machen, so treffe dies gegentiber dem THF nicht zu.
Diese Kritik an der fehlenden Mitbestimmungsmoglichkeit tiber die Kri-
terien der Mittelvergabe durch den THF ruft dabei einen entscheidenden
Punkt im Selbstverstdndnis dieser Organisation auf: Ihre (normalerwei-
se) so-prozentige Unterstiitzung bei den Kosten der Renovierung wird
als Hilfe bestimmt. Das nun macht den THF — obwohl dies gerade nicht
im Zentrum seines Selbstverstindnisses steht — vergleichbar mit anderen
karitativen Organisationen, die in Ladakh tatig sind. Und fur diese kari-
tativen Organisationen bildet gerade die Hilfsbedurftigkeit ihrer Adres-
saten das entscheidende Kriterium. Und so kann es nicht ausbleiben, dass
aus dem LOTI-Programm nicht die hilfsbedirftigen Bewohner der Alt-
stadt unterstiitzt werden, sondern jene, die ihr Haus renovieren lassen,
um es etwa an Touristen zu vermieten. » Okay. So basically in his view is
that: >It’s fine that LOTI is renovating that house<. But it has been used
only by foreigners to stay there. So he is saying: »What’s the point to do
that, to help someone who is not in need of help, because they are not
staying in that house like the locals¢< So, you see, instead LOTI should
be going to a house, to a person who needs help, in a house that they
want to stay in, and not for someone who is gonna rent it out to an out-
sider«. Eine solche Kritik ruft einerseits die Hilfsbediirftigkeit auf — und
damit ein Kriterium, das die Notwendigkeit, selbst 50% der Renovie-
rungskosten aufzubringen, aufSer Acht ldsst: Unter dem Gesichtspunkt
der Hilfsbediirftigkeit wire es begriindbar, dass ein hoherer Anteil durch
den THF tibernommen wird. Andererseits zielt diese Kritik auf die Fra-
ge der spiteren Nutzung. Wenn der THF sich an jene wendet, die Hilfe
bei der Renovierung ihrer Hauser gar nicht notig haben (und die daher
wohl auch problemlos den Eigenanteil aufbringen konnen), so verfehlt
er damit zugleich sein selbstgesetztes Ziel: die Restauration eines >living
beritage«. Die Unterstitzten, die langst auflerhalb der Altstadt, auf dem
Land oder auch aufSerhalb Ladakhs leben mogen, haben gar nicht die
Absicht, in eine lebendige Altstadt zuriickzukehren. Sie betrachten mog-
licherweise ihre restaurierten Hauser als eine Investition in ein Mietob-
jekt oder konnen es sich leisten, sie als Stadtwohnung mit nostalgischem
Flair anzusehen. Aus der Perspektive eines Hauseigentumers, der nicht
die Absicht hat, in sein renoviertes Haus zurtickzukehren: » I really don’t
think that people come back to stay there as a residence. I don’t get a
feel like that from my own understanding because I know people who
own those houses. Many of them we know. I don’t think they go back
to stay there. But it definitely, it would be more of a — it’s a luxury to be
frank with you. People who cannot afford the place if they building, they
gonna rent it out«. Neben diesen, die ihre Investition in die Restaura-
tion ihres Hauses nur aufbringen kénnen, wenn sie es spater vermieten,

144

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>LIVING HERITAGE« - ZWISCHEN IMAGINATION UND WIRKLICHKEIT

gibt es andere, die — wie der Interviewte — sich um die Beschaffung der
notwendigen Mittel keine Sorge machen miussen. »1 think like for him,
as far as for me too, and I think it’s the same thing, we might keep it as
an optional thing to go there once or twice a day — sorry twice a week «.
Man lisst sein verfallenes Stadthaus renovieren, um dort den Luxus zu
erhalten, ein Gefiihl der alten Zeit zu erleben. » To get the feeling of those
times. To remember the old times«.

Es scheint gar nicht so einfach zu sein, das lebendige Erbe, von dem in
der Programmatik des THF gleichzeitig als gegebenem wie erst zu reali-
sierendem gesprochen wird, zu gestalten. Wahrend die Sanierungsarbei-
ten der lokalen Infrastruktur (Wege, Abwasser usw.) vor allem jenen nut-
zen, die (noch) dort leben und iiber kein ausreichendes Einkommen zu
einer (wohl meist modernisierenden) Restaurierung verfiigen, ist zumin-
dest mit Blick auf die grundstindige Restaurierung der alten Hauser nicht
ausgeschlossen, dass diese nicht dazu fiihrt, den alten Lebensraum ihrer
Besitzer neu zu beleben. Es ist das Konzept eines >living heritage«, eines
Lebensraums, in dem das architektonische wie soziale Erbe erhalten bzw.
wiederbelebt werden soll, dessen Ganzheitlichkeit die soziostrukturellen
Gegebenheiten vor Ort in den Hintergrund zu riicken scheint. Und es ist
auch dieses holistische Konzept, das eine notwendige Frontstellung ge-
geniiber Initiativen wie jener des immerhin durch den Hill Council bean-
tragten RAY-Programms impliziert. Wenn auf dem Grundstiick einzelner
verfallener Hauser mit Hilfe des staatlichen Programms moderne Hauser
entstehen wiirden, was wiederum dem Wunsch auch vieler Besitzer dieser
Grundstiicke entsprechen wiirde, dann wiirde das den Vorstellungen einer
intakten Altstadt Lehs zuwiderlaufen. Der mogliche Bedarf einer Renovie-
rung mit Hilfe des RAY-Programms wurde in einer ersten Schitzung er-
hoben. Aber diese rief Klagen der Einwohner hervor, dass auch ihre Hiu-
ser sich in einem vergleichbaren und daher forderungswurdigen Zustand
befinden. »So they used to get lot of complains: that our house is not in-
cluded«. Daraufhin gab der Hill Council eine eigene Schiatzung in Auftrag
und es zeigte sich, dass 73 Hauser sich in einem derartig verfallenen Zu-
stand befinden, dass ein Neubau nach dem RAY-Programm moglich ist.

Damit zeichnet sich zugleich eine offene Konfliktkonstellation ab. Der
THF kann sich zumindest fiir einen bestimmten Bereich der Altstadt auf
die Einschitzung des Archeological Survey of India stiitzen, der fiir die-
sen Bereich Denkmalschutzbestimmungen vorgesehen hat. » And for the
protected zone you actually do not get permission ever to do any kind
of construction ... in the regulated zone, in the 200 meters zone (unter-
halb des Palastes — A.S.), you can actually get permission from the go-,
from Delhi«. Aber obwohl der Schutz dieser Zone seit 2010 gesetzlich
vorgeschrieben ist, hat es doch den Fall gegeben, dass in diesem Bereich
ein Haus aus Zement gebaut wurde. » This house which comes right wi-
thin 200 meters, where they bave like destroyed the house, made it out

145

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

into cement. And there are many houses, like the one that’s bebind it, but
probably that was done before 2010, before that act was implemented
... But then, it has been built. When I went to ask ASI about it, they did
not give me any answer«. Dass selbst in dem denkmalgeschiitzten Be-
reich, der nur einen Bereich des vom THF projektierten >living heritage«
ausmacht, der Bau solcher modernen Hauser (wenn auch wohl nur in
Ausnahmefillen) moglich ist, verweist wiederum auf ein Interesse des
Hill Councils, der nicht nur die Forderung durch das RAY-Programm
beantragt hat, die wiederum die Etikettierung der Altstadt als Slum vo-
raussetzte, sondern der auch beansprucht, im Namen der Bewohner der
Altstadt aufzutreten. » And when I went to speak to the Hill Council,
I went directly to this CEC, Chief Executive Councillor, the head, and
spoke to him directly and he did not like it. He was like: It’s for the peo-
ple that we were doing, and the people are happy about it«. Die Autori-
sierung selbst von Ausnahmegenehmigungen, die einen Konflikt mit dem
Denkmalschutzgesetz fiir die Altstadt Lehs beinhalten konnen, uber die
Interessen der in dieser Altstadt lebenden Menschen steht quer zu jener
Programmatik des THE, der die originalgetreue Restaurierung ins Zen-
trum stellt und ihr die subjektiven Wiinsche der Eigentiimer unterordnet.

Der Konflikt verlduft dabei aber nicht entlang dieser klar erscheinen-
den Frontlinie. Immerhin werden auch die Aktivititen des THF durch
den Hill Council unterstiitzt. So hat sich der THF bisher gegen einen
bedeutsamen Bestandteil eines weiteren Programms des Hill Councils
durchsetzen konnen, das die Restaurierung der zentralen MarktstrafSen
(des Main Market) vorsieht und in diesem Zusammenhang plante, eine
befahrbare Strafle in die Altstadt zu bauen, deren steile und enge Gas-
sen bisher nur zu Fufs erreichbar sind. Und auch hier handelt es sich um
einen Fall, in dem sich die Opposition eines ganzheitlichen Sanierungs-
konzepts mit Interessen der Bewohner konstatieren lasst. Aus der Per-
spektive des THF: » Actually also I was concerned, listen from Rigzin
Spalbar, he wanted to bring the road into the Old Town. I said: >No way!
Please!« ... But since now, they made this pedestrian, so that means that
maybe no traffic will coming. So in that case it will be good: But oth-
erwise I don’t know«. Aus der Sicht eines betroffenen Bewohners eines
vom THF restaurierten Hauses: » He likes the place because there is no
like cars, it’s quiet and there is not much pollution around here. But at
the same time on the flip side, like since cars can’t reach here, he faces
difficulties. Like suppose he has to bring a whole sack of weed or rice,
like 50 kilos or 40 — do you like carry on your back? I mean it’s gonna
be heavy to carry to here. So that’s the point like a huge one«. Daher will
sich die lokale Selbsthilfegruppe, der er angehort, fiir den Bau der Stra-
e einsetzen: »but till now he hasn’t seen it happen«.

Betrachtet man diese (nicht immer eindeutige, sondern sich stellenwei-
se tiberlappende) Interessenkonstellation, in der die Altstadt Lehs einmal

146

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

als denkmalgeschiitzte, dann als >living heritage< und schlieSlich als Slum
auftaucht, dann stellen sich die Position und das Projekt des THF als be-
sonderer Zugang dar. Seine Stirke wie Schwiche liegen dabei in seinem
holistischen, die ganze Altstadt umfassenden Zugriff, der sich gegen an-
dere partikulare, aber eben >nicht passende« Ansitze zur Wehr setzen
muss. Zugleich muss er sein Konzept gegeniiber seinen Adressaten, den
Hausbesitzern, vertreten, die moglicherweise gar kein oder ein anderes
Interesse haben, da sie haufig nicht mehr in der Altstadt selbst wohnen
und auch nicht beabsichtigen, dorthin zurtickzukehren. Diejenigen, die
noch dort wohnen, haben haufig nicht das Geld fiir ihren Anteil an der
Renovierung oder sind — wenn es schon Zuschusse gibt — eher an einem
Haus aus Zement interessiert, das sie fur zeitgemaf$ halten. Vor diesem
Hintergrund bleiben die Aktivititen des THF und sein Insistieren auf der
Konzeption eines >living heritage< umstritten: Und dies betrifft sowohl
sein Verstindnis einer zu bewahrenden architektonischen Originalitit
wie auch seine Auffassung iiber ein lebenswertes Leben in der Altstadt.

4.2 Okologie: Das Ziel einer bewahrenden Entwicklung

Die Vorstellungen eines traditionellen Ladakh sind meist weniger auf
Leh als den Hauptort gerichtet. In ihnen spielt das lindliche Ladakh
eine zentrale Rolle: Kleine Dorfer, die mit dem Wasser des Indus oder
der Gletscherabfliisse eine Oasenwirtschaft betreiben, die die Bedarfe des
eigenen lokalen Lebens deckt. Wie in jeder Subsistenzwirtschaft geht es
auch hier auf Landereien, die von den Klostern gegen Abgaben gepach-
tet sind, um die Gewihrleistung des eigenen Uberlebens. Eine rituelle
Absicherung des Lebens unter diesen Bedingungen durch zahlreiche Ze-
remonien und ein auf wechselseitiger Hilfe beruhendes Sozialleben bie-
ten hier Momente der Absicherung. » Traditionally the entire Ladakh
society was a self-sustaining society. And the entire Ladakh population,
we were self-reliant, economical self-reliant. They grew their own food,
prepare their clothings. Every need was made out of, within the com-
munity, you know«.®

Diese Lebensbedingungen haben sich seit der Offnung Ladakhs 1974
und der sich seit dieser Zeit entwickelnden Infrastruktur grundlegend
gewandelt. » There were no schools, you know. There were no other

9 Die Leitfadeninterviews, auf die sich die folgende Diskursanalyse stiitzt,
wurden gefithrt mit: Lobzang Tsultim, dem Direktor der LEDeG, Rigzin,
dem Projektleiter bei LEDeG fiir die Installation von Solar Houses, Tashi
Wangial, einem Schreiner aus Hanupatta, der fiir LEDeG Solarhiuser in-
stalliert und Abi-le, der Mutter des Sarpanch von Photoksar, einem entlege-
nen Ort, in dem erste Solarhiuser installiert wurden.

147

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

sources of livelibood options ... People are now normally not depending
entirely on agriculture, you know. And people now give a lot of trust to
education ... So, young people they are sent to school. And many, every-
body, young people also, leave their villages to search alternative live-
lihoods, you know. So there are a few people left in the villages«. Die
dorfliche Landwirtschaft bildet nun nicht mehr die einzige Existenz-
grundlage. Die Kinder, die frither das Vieh betreuten, gehen zur Schule
und verlassen fiir die weitere Ausbildung die Dorfer; viele Eltern sind da-
ran interessiert, dass ihnen mit einer guten Ausbildung andere Moglich-
keiten (aufSerhalb des Dorfes) offenstehen. Die Manner sind gerade wih-
rend der landwirtschaftlich bedeutsamen Zeit nicht im Dorf anwesend.
» And, as I said, you know, nowadays the people, the male, they are not in
the village. They are outside the village in search of doing, driving taxis
in the army or doing some work outside, mainly Leb, you know. In the
peak of the summer ... a very few males are left in the villages, especially
in summer. Winter, yeah, there are males also in here«. Die Konsequenz
dieser Situation, in der hauptsichlich die Frauen wihrend der landwirt-
schaftlich nutzbaren Zeit in den Dorfern bleiben, besteht darin, dass be-
zahlte Erntearbeiter aus Nepal oder Bihar beschiftigt werden mussen.
Eine weitere Veranderung in der Landwirtschaft besteht in einer Ori-
entierung am Markt, die die alte Subsistenzwirtschaft abgelost hat. Da
die Prisenz der Dorfbewohner nicht mehr die entscheidende Grofle der
Versorgung ist, da zugleich finanziell zu tragende Kosten fiir die Saison-
arbeiter anfallen, kommt es darauf an, die Ertrage zu verkaufen. Damit
verdandert sich zugleich die Logik des Wirtschaftens: Nicht mehr das ei-
gene Uberleben wie in der Subsistenzwirtschaft steht im Vordergrund,
sondern die Hohe des Ertrags. Dies wiederum hat zum Einsatz von che-
mischen Diingemitteln und Pestiziden gefithrt. » And as the agriculture
became more market-oriented, people started to use chemical of, no 1
would not say lots, of chemicals — a little bit of pesticides and insecti-
cides«. Der Einsatz dieser Mittel wird dabei (zumindest temporir) staat-
lich subventioniert. » Yes, we got subsidise. If this call, one 50 kg fertilis-
er cost Tooo Rupies, is subsidise: only 500 Rupies. People are running«.
LEDeG, die Ladakh Ecological Development Group, hat sich von Be-
ginn an, d.h. seit den 198oer Jahren, gegen den Einsatz solcher chemi-
schen Mittel gewandt und — durchaus in Ankniipfung an die Tradition
Ladakhs - eine organische Landwirtschaft propagiert. SchliefSlich haben
die Bauern selbst eingesehen, dass der Einsatz chemischer Mittel durch-
aus problematisch ist. » And over a period of time they realized and ex-
perienced that: >yes, it is something not good for a longer period«. They
saw a lot of changes in the texture of their soil, you know. The soil was
getting hard — and lots of other problems in farming«. Der Einsatz von
Chemikalien tiber einen lingeren Zeitraum scheint den Boden —und da-
mit auch den erwartbaren Ertragen — Schaden zuzufiigen. Vor diesem

148

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

Hintergrund findet eine Besinnung auf die Qualitit der traditionellen
Landwirtschaft statt. » People now have started realizing that tradition-
al agriculture is the best one, because of lots of issues and because pes-
ticides have it’s own impacts, you know, health hazards, also all this ...
They’re experiencing >yes, there is a lot of differences between, you know,
using chemical fertilizer and not and organic« ... Yes, they now think, they
now started realizing that the traditional method was the best one. It was
sustainable, no doubt what you mean«. Allerdings hat die traditionelle
Methode trotz ihrer Nachhaltigkeit einen Nachteil: Sie bringt nicht die
Ertrage und das finanzielle Einkommen, die man mit chemischen Mit-
teln erreicht hatte. Es sind letztlich 6konomische Griinde, der befiirchte-
te Ruckgang der mit chemischer Dingung erreichten Ertriage aufgrund
der Zerstorung des Bodens, die eine Riickwendung zu traditionellen An-
baumethoden nahelegen. Traditionelle Anbaumethoden aber bedeuten
keine Ruckkehr zur Subsistenzwirtschaft im Rahmen einer dorflichen
Gemeinschaft. Sie stellen nur eine Alternative zu einer problematisch
gewordenen Anbaumethode dar, deren Wert sich letztlich an einer 6ko-
nomischen Effektivitit messen lassen muss. Wenn sich die Bauern daher
an Organisationen wie LEDeG wenden, die organische Anbaumethoden
propagieren, dann tun sie das mit der Erwartung, eine auch 6konomisch
attraktive Alternative zu erhalten. »So they say »yes we will not use pes-
ticides but give us alternatives<, you know. >If you don’t have, we have
been using fertilizers and we are getting good deal. If we are not using
fertilizers our production is strictly reduced on the contrary«. We also
train people learning how to make compost and these kinds of things,
you know. But these are very new concepts. People learn not focusing
or doing it very seriously because composting for instance, it takes a lit-
tle bit of effort. There is a conflict, no doubt. But people still feel that:
>Yeah, we should go organic««.

Eine vorgesehene Moglichkeit, eine organische Landwirtschaft und
eine 6konomische Rentabilitat in Einklang zu bringen, besteht im Ange-
bot von LEDeG, Gewichshiuser zu bauen, die als solche nicht nur die
Anbaufliche vergroffern, sondern in denen auch im Winter etwas Ge-
miise zumindest fir den Eigenbedarf produziert werden kann. Aber die-
se Alternative wird selbst da, wo sie realisiert worden ist, kaum ange-
nommen. » But many families are, no doubt, they are growing vegetables
in off-season for making some money. But the majority are not ... They
may have green houses, many people use to take the bath, you know, to
keep their cattle there, and newly born cows there in winter. But still it
has, I would not say that it’s not beneficial. Yes, it has a lot of benefits,
but they may not be doing to promote to cultivate vegetables. But they
are certainly using it for many other things«. Wie schon das Kompostie-
ren so stofSen auch die Gewichshauser als Bausteine fiir eine organische
Wende der Landwirtschaft auf wenig Verstandnis. Offenbar lassen sich

149

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

die biuerlichen Familien solche Gewichshiuser (mit einem Anteil an ei-
genen Materialien und Eigenarbeit) bauen, ohne sie dann in der vorge-
sehenen Weise zu nutzen.

Dabei wirft die >gefiihlte Hinwendung zu traditionellen Anbaumetho-
den<und das gleichzeitige Festhalten an der 6konomisch rentablen che-
mischen Diingung eine Frage auf, die das Selbstverstindnis von LEDeG
betrifft. Diese Frage verbirgt sich hinter dem Signifikanten des >Traditi-
onellen<. So lasst sich mit wissenschaftlich gestiitzten Argumenten der
weltweite Einsatz von Chemikalien in der Landwirtschaft problema-
tisieren, wie dies nun auch schon seit Jahrzehnten geschieht. Und die
Riickkehr zu organisch gestiitzten Verfahren, die gleichzeitig eine Effek-
tivierung traditioneller Anbaumethoden versprechen, lasst sich ebenfalls
weltweit beobachten. Das hier angesprochene Kompostieren bildet eines
dieser Verfahren, das nicht in allen Gegenden iiblich war. Zugleich aber
hat diese Riickkehr zur (wenn auch mit neuen organischen Methoden
gestiitzten) traditionellen Landwirtschaft mit Blick auf Ladakh auch ei-
nen anderen Klang. Die traditionellen Anbaumethoden in Ladakh waren
immer schon organisch, da sie in ein duflerst sensibles Okosystem, das
einer Oasenwirtschaft im Hochgebirge, eingepasst waren. Diese zwei-
te Bedeutungsebene ruft nun nicht nur eine Spezifitit Ladakhs im Rah-
men eines weltweit gefiihrten Diskurses um die Probleme der chemisch
gestiitzten Landwirtschaft auf; in ihr klingt auch der Verweis auf eine
alte Lebensweise, jene der Subsistenzwirtschaft, an. Und es ist genau
diese Verweisungsstruktur von traditioneller Landwirtschaft und ladak-
hischer Identitit, die in den diskursiven Artikulationen gegenlaufig er-
scheint. Auf der einen Seite scheint es sich um ein Wiederankniipfen an
Praktiken zu handeln, die immer schon zum Kern der Landwirtschaft
in Ladakh gehort haben. Mit dem fehlerhaften Intermezzo der chemi-
schen Landwirtschaft wird dann eine Kontinuitit des »organic farming<
sichtbar, die die Vergangenheit mit der Zukunft verbindet. » Certainly 1
would say: Going organic is going traditional«. Auf der anderen Seite
aber scheint es kein einfaches Zuriick, keine Kontinuitit zu geben, da
die Erwartungen der Landwirte an ihre Ertrage 6konomisch definiert
sind und nur einen gleichwertigen Ersatz erwarten. Die Zukunft ist aus
dieser Perspektive eine, die nicht an traditionellen Vorstellungen und
Praktiken als solchen interessiert ist, sondern sich 6konomisch im Rah-
men einer marktorientierten Produktion versteht. In dieser Sicht bildet
die Tradition eher eine Vorstellung, die als solche nicht mehr die Funk-
tion eines Maf$stabs fiir nun ginzlich verianderte Lebensbedingungen
abgeben kann.

Dabei liegt die Schwiche des Kontinuititsarguments letztlich da-
rin, dass in ihm eine doppelte Assoziation aufgerufen wird, die als sol-
che einen Zusammenhang, gar eine Identitit suggeriert, der man nicht
notwendig folgen muss. Die erste dieser Assoziationen besteht in der

150

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

Verbindung von partikularen Praktiken (traditioneller Ackerbau) mit ei-
ner Lebensweise (>die< Tradition Ladakhs). Die zweite Assoziation ver-
kniipft ein allgemeines Konzept, das 6kologische und politische Pladoyer
fiir eine organische Landwirtschaft, mit einer regional gegebenen Vor-
aussetzung, der landwirtschaftlichen Tradition Ladakhs. Wihrend die
erste Assoziation den Wandel der Lebensweise von der Subsistenz- zur
Marktwirtschaft abblendet, nivelliert die zweite den Unterschied zwi-
schen einem globalen Konzept und den konkreten Problemen vor Ort.
In der oben dargestellten Kontinuitdtsannahme sind beide Assoziatio-
nen immer schon enthalten. Dabei ist die Problematik beider Assoziatio-
nen (nicht nur in den 6konomisch definierten Anforderungen der Bau-
ern) durchaus prasent. So wird die Veranderung der Lebensweise auf
den Dorfern durchaus auch so aufgerufen, dass eine Ruckkehr zur Tra-
dition — auch bei organischer Landwirtschaft — kaum moglich erscheint.
Zugleich liegt es — mit Blick auf die zweite Assoziation — in der Logik
der Projektbeantragung, dass (durchaus analog zur Forderung der Land-
wirtschaft durch die indische Regierung) externe Konzepte implemen-
tiert werden sollen.

Die traditionelle Subsistenzwirtschaft auf den Dorfern kannte ein Sys-
tem wechselseitiger Hilfe, das sich sowohl auf die Feldarbeiten wie auch
familiale Angelegenheiten erstreckte. » Langde it’s like 7 to 8 families,
go to get there for every farming activities. From ploughing to treshing.
Yeah, they belp each other. There is no cost, no money, only food and
chang ... Phasphun is also 7 to 8 families. When some, you know, like
in my family, there is some person die, all the phasphun come to help
me«. Dieses System wechselseitiger Hilfe ist zusammengebrochen, seit
die Mianner auswartig einer Berufstitigkeit nachgehen und die Kinder
ebenfalls meist aufSerhalb des Dorfes eine Schule besuchen. Nun mis-
sen Arbeitstatigkeiten bezahlt werden und die wechselseitige Unterstiit-
zung bei aufSergewohnlichen familialen Anlidssen wie Todesfillen oder
Heiraten ist riickldufig, da die meisten nun beruflich etwa in Leh ge-
bunden sind: » But now, there is no time, stress, from morning to eve-
ning, there is a job, there is business«. Auch traditionelle (ehrenamtliche)
Funktionen wie etwa die des Churpon, der sich um die gerechte Vertei-
lung des Wassers und damit der Bewasserungszeiten kimmerte, konnen
auf den Dorfern haufig nicht mehr besetzt werden. Ohne seine von al-
len akzeptierte Autoritit und unter dem Druck 6konomischer Effekti-
vitait kommt es nun zu Streitigkeiten um das Wasser. » Now there is no
churpon. Every people go to the canal and they are fighting and abus-
ing each other. Already there is a shortage of water. The quality of wa-
ter is not good«. Die Wasserqualitat lasst nach, weil die Menschen — im
Gegensatz zu frither — ihre Kleidung oder ihre Autos in den Bachen wa-
schen. Es gibt kein Verbot: » There is no ban. So these are the changings,
first-world-changings«.

I51

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Gleichzeitig schreitet die Industrialisierung der Landwirtschaft vor-
an. Nach dem subventionierten Einsatz von Dingemitteln fordert die
indische Regierung die Mechanisierung der Landwirtschaft, indem sie
den Dorfern Pflug- und Ernte- bzw. Dreschmaschinen zur Verfiigung
stellt. » Now government provided those treshing-machines, ploughing-
machines. They are doing. In my village, really I'm not lying, there is a
big, big ploughing-machine, treshing-machine. So it’s fast, you know. In
5 to 6 years it changed. We used to plough our field with yaks. We used
to have 6 yaks in our house. And time by time we do our ploughing.
But now in three years my whole field is ploughing by machine. It cost
money. These are the changings«. Kunstdiinger, die Mechanisierung der
Landwirtschaft und die Beschiftigung von bezahlten Saisonarbeitern —
das sind Veranderungen, die nicht nur die wechselseitige Hilfe in der
dorflichen Gemeinschaft ersetzen, sondern die alle auch Kostenfakto-
ren darstellen. Sie stehen fiir den Eintritt der Landwirtschaft Ladakhs in
eine moderne okonomische Logik, in der eine Subsistenzwirtschaft, fiir
die das Yak symbolisch stehen mag, keinen Ort mehr hat. Yaks hatten
dort eine wichtige Funktion. » [t gives milk, meat, manure, dung, plough-
ing, loading, everything«. Das Futter fiir diese Tiere kann selbst ange-
baut werden; die Herden vermehren sich, so dass weder Kosten noch
(wie im Fall der Maschinen) Umweltbelastungen eintreten. Die einzige
Belastung bestand darin, dass man jemanden brauchte, der sie im Som-
mer zum Grasen fithrte. In der Subsistenzwirtschaft hatte das Yak so
eine zentrale Funktion, die es nun unter den Bedingungen einer moder-
nen marktorientierten Landwirtschaft verloren hat. Und dieser Wandel
ist — bei aller Nostalgie — nicht riickgdangig zu machen: Eine Riickkehr
zur Subsistenzwirtschaft ist auch von niemandem gewollt. » Now, you
know, we can’t go back. The old Ladakh back. We can’t do this also. But
to have a smooth changing, [ mean the balances are changing smooth-
by, this is good. Otherwise, if you say: sNo, we should keep Ladakhi cul-
ture alive and go back<, People won’t agree this. No. The young genera-
tion, the young people, I don’t think so ... What happened is gone. But
from today you should have a balance changing«. Wenn eine Riickkehr
in die Vergangenheit, in die landlich gepriagte Kultur Ladakhs nicht mehr
moglich ist, weil diese nicht mehr existiert, dann kann es letztlich nur
noch um Schadensbegrenzung gehen. Die Vorstellung eines ausgewoge-
nen Wandels, in dem das Alte noch eine Rolle spielt, setzt allerdings vo-
raus, dass doch noch etwas existiert. Das mag bei der dlteren Generati-
on, aber auch in entlegenen Gebieten der Fall sein. »In rural areas. Like
when you go to Nubra, when you go to Changtang, there are still, still
these kind of things«. Zugleich wird man aber auch fiir diese Gebiete fra-
gen missen, welchen Stellenwert dieses Alte angesichts der aktuellen und
auch dort zu erwartenden Entwicklungen dann noch haben kann. Auch
wenn die alte Lebensweise vielleicht keine herausgehobene 6konomische

152

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

Funktion mehr haben sollte, erscheint es dann wichtig, sich ihres (kultu-
rellen) Werts zu erinnern und an ihr festzuhalten. » Don’t change whole
things, go whole life as a western style. I say, keep change but balance it.
You should have Ladakhi food, western food; you should have machine,
you should have yak also, you should have phasphun, you should have
churpon ... But if your people have consciousness, then you can keep it
alive. Yeah, you can go balanced for hundreds of years«. Das Bewahren
von Momenten der alten Lebensweise hangt dann an deren Wertschat-
zung, die wiederum ein bestimmtes Bewusstsein, eine bestimmte Einstel-
lung zu iiberkommenen Praktiken und Verhiltnissen voraussetzt.

Fur die gegenwirtige Generation, die schon in der Stadt lebt, mag es
noch sinnvoll erscheinen, in Verbundenheit mit der alten Lebensweise
und aus Verpflichtung gegentiber den Herkunftsfamilien auf dem Dorf,
etwa Urlaub zu nehmen, um dort auszuhelfen oder an zeremoniellen Ver-
pflichtungen teilzuhaben. Aber fir die kommende Generation, diejenige,
die das Schulwesen durchlaufen hat und sich berufliche Karrieren jen-
seits des Herkunftsdorfes ausrechnet, sind sowohl solche Bindungen wie
auch die Wertschatzung der vergangenen Kultur nicht mehr selbstver-
standlich. Der gerade heranwachsenden Generation diese Orientierun-
gen zu vermitteln, wird nun zu einer padagogischen Aufgabenstellung
fur die bereits in der Stadt lebenden Eltern. » Within the family, when
there is a summer vacation or a winter vacation, I took my children to
my village. During this 15 day summer vacation they come in touch with
this yak, goat, sheep, farming. They said: >Ob, grandfather is doing this,
he’s ploughing with yak<. Ob, this also can happen. So they only have
an idea to see, you know, what is happening in the village, my village«.
Nun, da die Mechanisierung auch in dieses Dorf Einzug gehalten hat,
durfte die Vermittlung solcher Erfahrungen schon schwieriger geworden
sein. Zudem stellt sich die Frage, inwiefern eine aus solchen Erfahrungen
resultierende Wertschiatzung traditioneller Praktiken oder Lebensweisen,
die selbst nicht wiederum mit den eigenen kunftigen Lebensweisen und
Lebensentwiirfen verbunden ist, zum gelebten Ausgleich von Tradition
und Moderne im Alltag des dorflichen Lebens fithren kann.

NGOs wie LEDeG leben einerseits von Spenden und andererseits von
der Bewilligung und Finanzierung von Projektantragen durch staatliche
Institutionen, privatwirtschaftliche Organisationen oder internationale
Forderprogramme. Es sind diese Projekte, tiber die nicht nur Materialien
und Aktivititen, sondern vor allem Projektstellen fiir einen bestimmten
Zeitraum finanziert werden. Dies bedeutet, dass Projektmitarbeiter sich
hiufig nach der Beendigung eines Projekts um eine neue Stelle kiimmern
miissen. »So, [ constructed a passive solar school in Durbuk Block with
SECMOL for ... In 1997 we have started the construction in Durbuk
Block, a big, big school. It’s a residential school for nomadic people. So
we finished that in 2000 and it was inaugurated in september, october.

153

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Then, yeah, then [ know that LEDeG need some project-coordinator.
So I came here and joined LEDeG in 2003 «. Lokale NGOs wie LEDeG
konnen auch Antrage stellen, die Teilaspekte von Grofsprojekten anderer
internationaler NGOs ausmachen. So hat LEDeG wirmegedimmte So-
larhaduser (passive solar houses) in der hochgelegenen Region Changtang
gebaut als Teil eines GrofSprojekts. » And it was a big project by ICEF,
India Canada Environment Facility, something like that. So they, it was
a big project, like there was a big component like passive solar houses,
renewing energy like solar power plant, ecotourism unit, formation of a
self-belp-group for Changtang people, especially for nomadic women«.
Ein solches Grofsprojekt eroffnet nicht nur Kooperationsmoglichkeiten
zwischen unterschiedlichen NGOs, es macht auch Einsatzpunkte inter-
national fur sinnvoll gehaltener Entwicklungshilfe deutlich: eine Ener-
gieversorgung, die nicht auf fur die Umwelt problematische Quellen (wie
traditionell das Verfeuern von Kuhdung oder aktuell Dieselaggregate)
angewiesen ist, ein Okotourismus, der die besuchte Region 6kologisch
nicht schadigt und gleichzeitig auch den dort Lebenden ein Zusatzein-
kommen sichert, die Initiierung von Selbsthilfegruppen vor allem fiir
Frauen. Diese und weitere Projekte (wie etwa das Kompostieren, Bau-
steine einer okologischen Landwirtschaft und Tierhaltung) sind nicht
spezifisch fir Ladakh, sondern sie stecken einen Rahmen ab, der sich ei-
nerseits kritisch gegentiber globalen Entwicklungen und daraus resultie-
renden Abhingigkeiten positioniert und der andererseits eine alternative,
auf den jeweiligen lokalen Bedarf bezogene und 6kologisch vertragliche
Wirtschaftsweise anstrebt. Dieser Rahmen gibt gleichzeitig eine Rhetorik
vor, in der sich Projektantriage zu bewegen haben, wenn sie Aussicht auf
Erfolg haben sollen. Dies bedeutet, dass solche Antrige einerseits die lo-
kalen Besonderheiten und Problemlagen darstellen miissen, dass sie die-
se Darstellung und die beantragte Unterstiitzung aber immer schon im
Rahmen dieser Rhetorik aufrufen. Dies muss nun nicht so verstanden
werden, als ginge es nur um ein rein strategisches Einwerben von Unter-
stutzung, indem man sich an eine vorgegebene Rhetorik hilt. Vielmehr
ist es eher so, dass man die als drangend wahrgenommenen Probleme in
Ladakh immer schon gleichzeitig als solche adressiert, die in die entspre-
chende Problematisierungslogik fallen und die zugleich als solche anzu-
sehen sind, die das kulturelle Erbe Ladakhs bedrohen. Die Vorstellun-
gen einer alternativen, die 6kologischen und kulturellen Besonderheiten
lokaler Gegebenheiten gegeniiber einer kapitalistischen Vermarktungs-
logik schiitzenden Wirtschaftsweise und die Berufung auf eine ckolo-
gisch-soziale Tradition Ladakhs riicken so zusammen.

Nun wurde schon mit Blick auf den Ersatz chemischer Diingemit-
tel deutlich, dass die Projektvorstellungen eines organic farming und
die 6konomischen Erwartungen der Adressaten solcher Projekte nicht
notwendig vereinbar sind. Es kommt also in der Umsetzung einmal

154

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

bewilligter Projekte vor allem darauf an, die Akzeptanz einer Bevolke-
rung zu gewinnen, fiir die dies zunachst fremde Ideen sind. So sind etwa
auch die passive solar houses, die mit Hilfe einer Ausrichtung der ver-
grofSerten Fenster auf die Siidseite und mit einer Warmeddmmung aus
lokalen Materialien auch in den sehr kalten Wintermonaten fiir ein ange-
messenes Raumklima sorgen und damit den Verbrauch anderer Heizma-
terialien weitgehend tiberfliissig machen sollen, eine Idee >von aufSens, fiir
die die Einheimischen erst einmal gewonnen werden mussen. » We are
short up timber of space heating and we need a lot of fuel for the space
heating during the winter, the long winter months. We have six, seven
very cold winter months. And this burning of fuel for instance bricks of
cow dung, sheep and goat droppings, you know, it has it’s own negative
impacts on the environment, as well as on human health. So LEDeG in-
troduced passive solar houses«. Auch wenn dieses Konzept von LEDeG
als Hilfe vor allem fur entlegene und arme Regionen (»the areas which
are backwards in terms of economy, in terms of connectivity, in terms
of accessibility«) gedacht ist, so ist doch eine Uberzeugungsarbeit not-
wendig. Planung und Auswahl der Dorfer, in denen das Programm rea-
lisiert werden soll, finden letztlich durch LEDeG statt. » We had a pro-
ject supported by Ecol Cooperation from Netherlands. So under this
project they are constructing these passive solar houses ... Somehow we
managed to save some amount from there. And that amount we are now
using in Photoksar ... initially, originally Photoksar was not under the
project. And I know how backward and very cold this area is compared
to other places of Ladakh. That’s why we selected Photoksar. We also
brought these facts to our donors and they are also very happy. That’s
how it works like, you know«. Ein Umbau des eigenen Hauses ist, auch
wenn keine finanziellen Kosten, sondern nur Arbeitsleistungen anfallen
sollten, immer auch als eine Veranderung der traditionellen und bislang
selbstverstandlichen Lebensgewohnheiten zu verstehen. Wahrscheinlich
ist (neben einer immer beschrankten Projektfinanzierung) dies auch der
Grund, warum das realisierbare Kontingent an umzubauenden Hausern
limitiert ist. Erst wenn die MafSnahmen auf die Akzeptanz der Bevolke-
rung stoflen und eine Nachfrage entsteht, macht ein Folgeantrag auf zu-
sdtzliche Projektforderung Sinn.

Eine Projektplanung — wie etwa die erwihnte fir den Ort Photoksar
— verlangt dabei vorsichtige Erhebungen, um zu wissen, wie die Situa-
tion vor Ort konkret ist: »what are the needs of the people, and then,
based on their needs and based on our understanding, we conceive a
project proposal, and then we go the people«. Die Erhebung von Daten
und Bedarfen erfolgt dabei hiufig mit Hilfe des Goba, des traditionell
bestimmten Dorfvorstehers, und des Sarpanch, des Panchayat-Vorsit-
zenden. Damit diese tiber den Sinn und Zweck des Vorhabens infor-
miert sind, werden sie von LEDeG nach Leh eingeladen und informiert.

155

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

» Normally we invite someone, the goba or the head of the village and
tell them about the project. So that he or she may have a little bit of a
grown idea of the project, and go back into the villages and he further
tell to the people about the project«. Die im Dorf Verantwortlichen wer-
den informiert und vom Sinn des Vorhabens iiberzeugt, das sie nun im
Dorf kommunizieren und fiir das sie zugleich Erhebungen durchfiihren.
Da LEDeG beabsichtigt, besonders arme Familien zu unterstiitzen, zielt
diese Erhebung nicht zuletzt auch darauf, die Empfanger der Hilfe zu
ermitteln. » And whatever they decide, we again crosscheck again for in-
stance passive solar houses, we try to support the poorest of the poor
in the villages. But sometimes the village head or the sarpanch may not
suggest the right person, you know. To ensure they are also very fair
and they are very honest, we conduct a cross-checking, and visiting the
household, every household ... Then finally we make a list, a final list.
And that final list is again approved by the village community ... And we
take the signature of every people presenting, so later on we are object-
ed ... Yeah, we try to make so that everything is perfect«.

Die Erhebung der >Bediirfnisse« eines Dorfes erscheint damit nicht
ganz einfach und sie verlangt Vorsicht (»very cautious steps«). Obwohl
aus einer AufSenperspektive alles fiir die Etablierung von wirmege-
diammten Solarhadusern in entlegenen Dorfern zu sprechen scheint (Ver-
meidung von Umweltbelastungen, eine Warme, fiir die man nicht ein-
mal heizen muss), ist eine Vorsicht nicht nur gegentiber der Idee, sondern
auch gegeniiber der von aufSen kommenden NGO zu iiberwinden. Dafiir
sind im Dorf anerkannte Autoritdtspersonen nicht nur hilfreich: Sie kon-
nen auch nicht iibergangen werden, da sie die Legitimitit des Vorhabens
im Namen des Dorfes in Frage stellen konnen. »Sometimes the village
headman, the village community raises questions, you know: >Who are
you? And how you have selected? Why this area?««. Um solche Recht-
fertigungsprobleme fiir jene, die helfen wollen, zu vermeiden, ist es wich-
tig, die Autoritdten des Dorfes einzubeziehen. Zugleich ergibt sich damit
das Problem, dass diese, wenn sie die Vorteile des Programms eingesehen
haben, nicht die Armsten, sondern ihnen genehme oder verwandte Fa-
milien auswihlen. Eben dies verlangt eine diplomatisch heikle Kontrol-
le und einen Aushandlungsprozess der auszuwihlenden Hiuser, da die
Projektmittel nur fiir wenige Hauser ausreichend sind.

Die Zustimmung des Dorfes zum Projekt und zur Auswahl der fiir den
Umbau vorgesehenen Hiuser, die nach einem solchen Prozess erfolgt, ist
die Voraussetzung fiir die Umsetzung der Projektidee. Diese kann nun
als eine des Dorfes selbst angesehen werden, die man aus der Perspek-
tive der Hilfsorganisation, die diese Idee propagiert hat, nun wiederum
als eine Autorisierung durch das Dorf ansehen kann. » The basic idea we
take from the villages. Otherwise it would be very difficult to impose our
own idea on them, you know. Then it never works, you know, it never

156

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKOLOGIE: DAS ZIEL EINER BEWAHRENDEN ENTWICKLUNG

works«. Damit das Dorf zustimmt und die Projektidee iibernimmt, muss
die Hilfsorganisation tiber eine Autorititsperson eingefiihrt werden und
ein Angebot machen. Der Sarpanch »knew the people from LEDeG, so
they came here in this site and they were talking to him. And they pro-
posed, like they would give windows and doors ... LEDeG has been
saying that obviously we will help you with raw materials and all, but
I'm hoping that even the villagers will kind of contribute ... They came
here and want to build houses which maybe will be warmer especially
in winter«. Dabei bleibt die Zustimmung zur Idee der warmegedimm-
ten Solarhduser eine unter Vorbehalt: Man wird auf die Fertigstellung
der ersten Solarhauser warten, um deren realen Nutzen einschitzen zu
konnen. Mit der Zustimmung zur Projektidee ist also der Erfolg des Pro-
jekts noch nicht gesichert.

Zumindest zwei Vorgehensweisen sollen einen solchen praktischen Er-
folg wahrscheinlich machen. Zum einen werden in die notwendigen Ar-
beiten lokale Krifte eingebunden. LEDeG hat einen Schreiner aus dem
Nachbardorf von Photoksar in Leh fiir den Bau dieser Solarhduser aus-
gebildet und dieser rekrutiert in dem jeweiligen Dorf wiederum zwei
Hilfskrifte, die ihm beim Bau zur Hand gehen. Zum zweiten wurden
in der Region, zu der auch Photoksar gehort und in der andere Dorfer
schon vorher in das Projekt der passiven Solarhduser eingebunden wa-
ren, vier (Muster-)HZ4user (unter anderem auch das des Schreiners) voll-
stindig von LEDeG finanziert. Die Menschen in den Dorfern konnen
sich so vom Nutzen der Hauser tiberzeugen. Fiir die weiteren Solarhau-
ser ist eine Selbstbeteiligung der Bewohner vorgesehen. Diese durfte — da
die Zielgruppe von LEDeG wirklich arme Familien sind — in der Bereit-
stellung lokaler Materialien oder Arbeitsleistungen bestehen.

Das Konzept der passive solar houses impliziert eine Verdnderung der
traditionellen Bauweise, die sich — trotz ganzjahriger Sonneneinstrah-
lung — den Schutz vor der Kilte eher durch dicke Mauern versprach. Das
Konzept selbst verlangt neben grofSen Fenstern auf der Stidseite das Im-
plementieren von Damm-Material in den Wanden. Es handelt sich um
Verdnderungen an der traditionellen Bausubstanz, nicht um deren Er-
satz. Und dennoch verlangt auch ein solches Konzept, das von aufSen an
die Dorfbewohner herangetragen wird — von einer zwar lokalen, aber
dennoch mit Blick auf das Dorf von aufSen kommenden Organisation
wie LEDeG, die selbst wiederum ein international formuliertes Konzept
propagiert — eine erhohte Uberzeugungsarbeit. Gefordert ist nicht nur
die Uberzeugung von Autorititspersonen im Dorf, die als Mittler und
auch als Unterstiitzer bei Dorfversammlungen fungieren, auf denen das
Konzept vorgestellt wird. Verlangt ist auch — trotz des Angebots einer
weitgehenden Hilfe bei der Realisierung durch LEDeG - eine >praktische
Uberzeugungsarbeit« durch den Bau solcher Hiuser und die dokumen-
tierte Zufriedenheit ihrer Bewohner. Alle diese Schritte sind notwendig,

157

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

nicht nur um die Projektidee zu verwirklichen, sondern vor allem auch,
um eine von auflen kommende Organisation und Idee zu autorisieren.
Fiir diese Autorisierung wiirden Verweise auf wissenschaftliche Experti-
sen oder internationale Erfahrungen mit solchen Hausern niemals hin-
reichen.

4.3 Zwischen Tradition und Empowerment:
Frauenorganisationen in Ladakh

In der Literatur, aber auch in Gesprachen wird die Stellung der Frau in
Ladakh meist als respektiert und mitbestimmend dargestellt. Verweise
auf den fehlenden Brautpreis, der Ladakh von den umliegenden Regio-
nen unterscheidet, oder idealisierende Darstellungen der Stellung der
Frau in der dorflichen Gemeinschaft zeigen das Geschlechterverhiltnis
eher als unproblematisches.™ In einem solchen Bild verschwinden ge-
schlechtsspezifische und durchaus hierarchische Funktionsverteilungen;
in ihm spielt die lange Tradition der Vererbung des Landbesitzes aus-
schlieSlich an den altesten Sohn keine Rolle. Und auch Unterschiede zwi-
schen Stadt und Land, reich und arm oder Buddhisten und Muslimen
werden hier nicht beriicksichtigt. Dass es solche Unterschiede etwa in
Form einer Hierarchie zwischen den Geschlechtern gibt, die zudem auch
ihre spezifischen religiosen Auspriagungen haben, wird in der folgen-
den Analyse von Leitfadeninterviews deutlich werden, die mit Ane Ang-
mo-le, der Prisidentin der (buddhistischen) Women’s Alliance of Ladakh
(WAL), mit Fatima, der Prasidentin des Ladakh Women’s Centre (LWC),
einer Sunni-Organisation und Angmo, der Sprecherin einer Selbsthilfe-
gruppe in Basgo gefuhrt wurden. In allen Interviews werden auf unter-
schiedliche Weisen Fragen der Selbstandigkeit, der Ermachtigung von
Frauen (etwa tber ihr traditionelles Wissen, die Bedeutung ihrer sozi-
alen Rolle oder uber die Bildung) aufgerufen und in ein Verhaltnis zur
Position der Minner gesetzt.

Auch die Anregung zur Bildung spezifischer Frauenorganisationen
kam von auflen: So wurde die WAL 1991 auf Anregung von Helena
Norberg-Hodge gegriindet — in einer Zeit, in der nicht nur die infrastruk-
turellen Auswirkungen des Tourismus sichtbar wurden, sondern in der

10 Hier wire erneut auf die Darstellung bei Norberg-Hodge (1991) zu verwei-
sen, die nicht nur grofSe internationale Resonanz gefunden hat, sondern die
auch ihren Beitrag zu einem romantisierenden Selbstbild der Ladakhi ge-
leistet hat. So wurde vor kurzem eine Ubersetzung des Buches ins Hindi in
Auftrag gegeben — nicht zuletzt auch mit dem Ziel, den Indern, die nun die
grofSte touristische Besuchergruppe in Ladakh ausmachen, ein adidquates
Bild von Ladakh zu vermitteln.

158

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

gleichzeitig die von der LBA initiierten Auseinandersetzungen zwischen
Buddhisten und Muslimen stattfanden, die zur Segregation der Religi-
onsgemeinschaften und zur Etablierung des Hill Councils fithrten. Der
Hinweis darauf, dass auch hier die Anregung von aufsen kam, soll an
den Fokus dieses Kapitel erinnern: an die zu bearbeitende doppelte Pro-
blematik des Verhiltnisses von internationaler Programmatik und loka-
ler Interpretation sowie des Verhaltnisses der Organisation zu ihren Ad-
ressatinnen, zu jenen fiir die sie gleichzeitig zu sprechen beansprucht.

4.3.1 >Die Women’s Alliance of Ladakh< (WAL):
Traditionelles Wissen als Ressource

Die Grindung der WAL wurde 1991 moglich, weil Helena Nor-
berg-Hodge das Grundstiick erwarb, auf dem die Organisation ihren
Sitz etablieren sollte, und weil sie zugleich eine (finanzielle) Unterstiit-
zung durch die Regierung erreichte. » All of them gave funds. With those
funds they could make that building, this office. And they had many vol-
unteers, ama-volunteers, women-volunteers, who volunteered for the of-
fice«. Ein bedeutsames Ziel bestand damals darin, den Frauen auf den
(auch entlegenen) Dorfern einerseits ein Gefuhl fiir den Wert der tradi-
tionellen Kultur Ladakhs zu vermitteln und ihnen, deren Manner hiufig
schon im Tourismussektor arbeiteten, andererseits dadurch eine (finan-
zielle) Einnahmequelle zu sichern, dass sie Handarbeiten anfertigen, die
dann in Leh durch die WAL an Touristen verkauft werden.'* Diese Ziel-
stellung bedingt eine Organisationsstruktur, die in den verschiedenen
Dorfern vertreten sein muss. »So, basically she is saying, that this is the
headquarter, and they have branches in all these villages and they have
— once every year they come and report out here. And even they them-
selves as the main branch, they go out there and visit these villages of-
ten. Every year once or twice they go«. Dabei verteilen sich die 5.000
Mitglieder auf die unterschiedlichsten Regionen »like Dabanu, Chang-
tang, Zanskar, Nubra«.

Bei der WAL handelt es sich um eine Organisation der Frauen, die vom
Selbstverstandnis her nicht religios gebunden ist. So legt man etwa Wert
auf eine Distanz zur LBA oder zur Ladakh Gonpa Association (LGA).
»She is saying, there is no collaboration with the LBA or LGA, there is

11 Uber viele Jahre wurde im Gebiude der WAL mehrmals wochentlich der
nach dem Buch von Norberg-Hodge gedrehte Film >Ancient Futures« fiir
Touristen mit anschliefender Diskussionsrunde gezeigt. Vor einigen Jah-
ren gab es dann Konflikte zwischen dem damaligen Vorstand der WAL und
Norberg-Hodge, so dass diese sich aus Verantwortungspositionen zuriickge-
zogen hat und einen >Gaststatus«< (»she can still come and get involved and
all«) geniefst.

159

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

no. Because we are independent WAL and not under the LBA as such
... So she is saying usually when there is a meeting they invite to come
for anything, they usually don’t come. And they do not invite the LBA
also«. Die LBA hat ihren eigenen women’s wing, aber auch und gerade
hier gilt es, Distanz zu wahren: »She says they do not like working un-
der their wing because it becomes — it gets coloured as a Buddbist Wom-
en’s Wing that way ... She does not like working under their authority as
such«. Die Eigenstandigkeit der WAL wird so bestimmt tiber die Abgren-
zung von der LBA, weil man sich nicht uiber die buddhistische Religion
definieren will: Dies wiirde unweigerlich die Zustiandigkeit der LBA auf
den Plan rufen, da ja alle Buddhisten tiber 18 Jahre automatisch deren
Mitglieder sind. Aber als Organisation will die WAL sich auch jenseits
aller politischen Streitigkeiten und Angelegenheiten positionieren: » We
do not get into politics at all«.

Trotz der religiosen Offenheit und politischen Neutralitit aber ist die
WAL weitgehend eine Organisation von buddhistischen Frauen. Ob-
wohl man zunichst auch muslimische Frauen als Mitglieder hatte, zeigte
sich bald, dass sie aufgrund religioser Vorschriften und ihrer Abhangig-
keit von den Eheminnern an entscheidenden Aktivititen der WAL wie
etwa dem Besuch der Dorfer nicht teilnehmen konnten. »She says basi-
cally there is no restriction in religious divisions in the Alliance. Every-
one is invited and, in fact, earlier they did have Muslim members. But
the problems they face were, that these WAL-people they went to the
villages, right ... So it becomes very inconvenient for these Muslim mem-
bers to travel to those villages and have like restrictions on food. They
cannot like really have food on their choice. And secondly she is saying
that Muslim women mainly could not go for long durations, because
their husband would not give them permission to be out of the house
for too long«. Neben Problemen mit religios vorgeschriebenen Speisen
oder der Einhaltung des Fastenmonats ist es also vor allem, die starke-
re Abhingigkeit muslimischer Frauen von ihren Minnern, die eine akti-
ve Mitgliedschaft in der WAL fast unmoglich macht. Das andert nichts
an der grundsitzlichen Offenheit der WAL fiir Frauen anderer Religio-
nen und als Organisation ist sie darum bemuht, auch mit den Organisa-
tionen der Muslime in einem guten Verhiltnis zu stehen. » And she said:
>We do not differentiate between Muslims and Buddhists as such<. And
she is saying: >We try to avoid getting into politics all together««. Man
bemiiht sich auch darum, mit den muslimischen Frauenorganisationen
in Kontakt zu kommen oder geht zu Veranstaltungen der muslimischen
Organisationen.

Obwohl sie mit vielen Organisationen kooperiert und finanzielle Un-
terstiutzung erfihrt, legt die WAL Wert darauf, dass ihre Zielvorstellun-
gen und Initiativen auf eigenen Erfahrungen beruhen. Man rekurriert auf
ein traditionelles Wissen von Frauen in den Dorfern, das nicht auf der

160

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

Schulbildung beruht, und man betont hier eine Verbindung der Aktivis-
tinnen der WAL mit den Frauen, die heute noch auf entlegenen Dorfern
leben, weil man iiber eine gemeinsame kulturelle Erfahrung verfiigt. »If
we talk about the purpose of this alliance it is basically, that the women
from Leb-Gangla, Leb Town till Skara were mainly farmers. So they
don’t have much education. And very few are educated even till today.
Then she said, they have the knowledge of culture, cultural knowledge,
traditional knowledge related to agriculture, cattle, farming and all. So
their purpose is to use that knowledge for the benefit of the women«.
Das Insistieren auf einer gemeinsamen Erfahrungsgrundlage beinhaltet
auch, dass die Projektideen, die im Rahmen der WAL verfolgt werden,
als eigene proklamiert werden: Weil man mit den Adressatinnen dieser
Projekte uiber den gleichen Erfahrungshintergrund verfugt, kann man
auch sagen, was fur diese wichtig ist. »So I said, how did you get the
idea? Did someone give you the idea? She said: >No, it was my own idea
because 1 have been a farmer who — I kept to sell vegetables. I've been
since childhood doing all this work only. So this is like something I could
relate to«. And at the same time she was worried about how — They won’t
get good seeds for vegetation ... So she thought it is a good idea to col-
lect good quality seeds from different people ... So they would collect
seeds and they keep it out here ... They even go outside Ladakh«. Um
die Finanzierung dieser anzulegenden Samenbank zu gewihrleisten, sind
Vertreterinnen der WAL nach Delhi gefahren, um sich mit Vandana Shi-
va (»She is an eco-feminist«) von der Organisation Navdanya zu tref-
fen. Mit dem bewilligten monatlichen Zuschuss fiir mehrere Jahre wur-
den Pflanzensamen gekauft, die dann mit einem Nachlass von 60 % an
Frauen weiterverkauft werden.

Auch eine weitere Initiative, den Kampf gegen die Verschmutzung der
Biche und Bewisserungskanile sowie fur ein Verbot von Plastiktiiten
und -verpackungen, die sich dann in den Bachen wiederfinden, wird als
eigene reklamiert und mit den dorflichen Lebensbedingungen begriin-
det. » Then she said: 1 want to talk about the ban on polythenes that we
have got in 1996. So basically polythenes clogged rivers and streams.
And since most of the members of WAL were mothers who were into
farming, so it is very bad for them as the plastic was clogging the riv-
ers and streams. And it was humpering the irrigation process ... So they
got together and requested shopkeepers and authorities, everyone to
stop the usage of polythenes«. Auch wenn man die Plastikverpackungen
vieler, von aufSen eingefithrter Produkte nicht verhindern kann, so war
die Aktion doch erfolgreich: Plastiktiiten sind aus den Geschiften ver-
schwunden und es finden Reinigungsaktionen der Biche statt. Auch auf
den Dorfern, auf denen man eigentlich eine Sensibilitit gegentiber dieser
Problematik erwarten konnte, da sie direkt betroffen sind, werden von
der WAL Aufklarungskampagnen gestartet: » And in the villages, mainly

161

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

they focus on the steady awareness on cleaness, like they try to keep the
rivers and streams clean because villagers still drink waters straight from
the streams or from rivers«.

Als die Gefahr von HIV-Infektionen in Ladakh bekannt wurde, war
dies ebenfalls ein Anlass fiir eine Aufklirungskampagne der WAL. » Then
they started talking about HIV like for example. She is saing, it’s a new
theme that came to Ladakh and they got really worried and they even
cried when they got to know that such an illness has come to Ladakh.
So they got worried and they decided to spread awareness about it. So
she said. We do not have funds«. Man wendet sich an lokale Organisa-
tionen wie die Truck Union und die Taxi Union, um eine finanzielle Un-
terstiitzung zu erhalten, die eine Aufklirung auf den Dorfern, aber auch
unter indischen Saisonarbeitern moglich machen sollte.

Alle drei genannten Initiativen gehen auf lokale Probleme zurtick, die
mit der Veranderung der Landwirtschaft oder mit Auswirkungen zu tun
haben, die durch steigende Besucherzahlen nach Ladakh verursacht wer-
den. Die WAL wird dabei so dargestellt, dass sie diese Probleme wahr-
nimmt und auf sie reagiert. Erst dann — gleichsam in einem zweiten
Schritt — werden Finanzierungsmoglichkeiten gesucht. Es sind also nicht
die von aufSen vorgegebenen Programme und die mit ihnen versproche-
nen Finanzierungsmoglichkeiten, die die Aktivitdten der WAL veranlas-
sen. Umgekehrt ist es das Erfahrungswissen der Vertreterinnen der WAL,
von dem her Verbesserungen anvisiert und Gefahren erkannt werden.
Von daher beschrankt sich der Kreis der Initiativen auch auf die Schwie-
rigkeiten von Frauen und Miittern aus dem landlichen Raum. Das ldsst
zugleich vermuten, dass die Adressatinnen der WAL die von dieser er-
kannten Probleme und Losungsperspektiven aufgrund des gemeinsamen
Erfahrungswissens gleichfalls erkennen und bearbeiten werden.

Zugleich ist aber auch nicht zu tbersehen, dass sich das praktische
Wissen in der Landwirtschaft verandert hat. Man benutzt chemische
Dunger und verldsst die traditionellen Formen der Landwirtschaft. Das
praktische Wissen entwickelt sich damit in eine Richtung, in der alte
Wissensinhalte verloren zu gehen drohen und gleichzeitig nicht zuletzt
auch gesundheitliche Folgen zu befurchten sind. An dieser Stelle gliedert
sich die Aufklarungsarbeit der WAL in die Initiativen von LEDeG und
anderer NGOs ein. »LEHO also comes, Amchi Sabbha and the Ladakh
Ecological Development thing. They come and they come also and ex-
plain to them how chemicals should not be used. And eating food that
comes out of the use of chemical fertilizers is like eating poison«. Ver-
treterinnen der WAL gingen zu Schulungen dieser Organisationen, die
sie auf ihre dorfliche Aufklarungsarbeit vorbereiten sollten. » What they
do in the villages is like they spread awareness about culture, about or-
ganic farming, the misuse — They talk about how chemicals should not
be used as manure. Chemical fertilizers should not be used. She said, in

162

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

the villages it is better. There they have cattle. So they have good ma-
nure. They do not need to use chemical fertilizer as such. So they use
natural manure«. Auf den Dorfern, auf denen ja nach wie vor Vieh ge-
halten wird, scheint daher der Einsatz chemischer Diingung schlicht
uberfliissig zu sein. Die Riickkehr zu einer organischen Landwirtschaft
liegt nahe. Dabei ist auffallend, dass das Problem, mit dem LEDeG zu
kampfen hatte, an dieser Stelle keine Erwahnung findet: die iberlegene
okonomische Effizienz chemischer gegentiber traditionellen Diingemit-
teln, die in einer nun marktorientierten Landwirtschaft zum entschei-
denden Kriterium wird. Auch wenn man die Vorteile der organischen
Landwirtschaft einsehen mag, so besteht doch deren entscheidender
Nachteil in einer zu geringen Produktivitit. Genau diese Veranderung
von der Subsistenzwirtschaft zur Marktorientierung — und damit auch
eine Veranderung im praktischen Wissen und in der Orientierung der
Bauerinnen wird hier ausgespart. Es scheint eher eine ununterbroche-
ne Tradition des praktischen Wissens zu geben, die auch in diesem Fall
durch duflere Einflusse bedroht zu sein scheint, wogegen man aber (an-
kniipfend an das traditionelle Wissen) durchaus mit Aussicht auf Er-
folg vorgehen kann.

Das Setzen auf das traditionelle Wissen als kulturelle Ressource im-
pliziert immer schon, dass dieses Wissen noch vorhanden ist: Es mag
zwar bedroht sein durch neue Entwicklungen oder durch den Schulbe-
such der Kinder. Deshalb kommt es darauf an, diesem traditionellen Wis-
sen als Ausdruck der Kultur seinen Wert zu geben, es als ein wertvolles
Erbe aufzurufen und die Miitter als wichtige Vermittlungsinstanz zu be-
greifen. Die In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes durch die WAL steht
aber zugleich auch dafiir, dass ohne ihre Aktivitaten der Wert der tradi-
tionellen Lebensweise nicht mehr begriffen werden und daher verloren
gehen konnte. »I asked her what she thinks is Ladakhi culture. She said:
>At first food-. So she is saying, we should say >no< to packaged food and
have like natural food. Like the normal food. And she is saying: >Second-
ly is dress<. So she is saying, obviously it’s not dessing the Ladakhi way,
wearing the perak and the bok and all that, on a daily basis. But at least
during fesivals they should wear it. And at least she is saying: >We go to
the villages to teach the children, you know, doing household chos, and
doing the traditional sort of labour is also education. It’s no just about
learning the ABC or 123, but it’s also to learn how traditional house-
hold chos were, like maybe dealing with the cattle or working on a farm.
And she is saying: >It’s the mother who will actually basically, who has
the power to transmit culture. ... So she is saying: >We teach the moth-
ers to teach children not just modern education but also the cultural ed-
ucation and like spread culture among the children as well««. Wo das
Normale, das Alltagliche zum Gegenstand einer Aufklirung wird, die
seinen Wert und seine Bedeutung hervorhebt, und die gleichzeitig dafiir

163

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

wirbt, es neben der Schulbildung als zweite Form der Erziehung zu ver-
stehen, an der letztlich der Fortbestand der Kultur hidngt, da ist das kul-
turell Selbstverstiandliche ldngst nicht mehr selbstverstandlich. Das den
Miittern vermittelte Erziehungsziel besteht daher nicht mehr nur darin,
die Kinder in iberkommene Arbeitsweisen einzubinden, sondern ihnen
gleichzeitig den Wert dieser Arbeitsweisen fiir die Tradierung der Ladak-
hi-Identitit deutlich zu machen.

In den von der WAL angebotenen Nih- und Handarbeitskursen wird
allerdings auch deutlich, dass es neben der Traditionswahrung ebenfalls
um die Generierung eines Einkommens fiir die beteiligten Frauen geht.
» They mainly stich Ladakhi clothes and all that which outsiders buy ...
I asked her whether it’s for a cultural preservation and she’s saying it’s
more about income generation«. Das Angebot der WAL besteht in einem
dreimonatigen Kurs, in dem traditionelle Techniken des Webens und
Strickens von einer einheimischen Lehrerin vermittelt werden — Techni-
ken, die man zur Fertigung von Kleidungsstiicken braucht. » Many vil-
lagers are coming. They announce it through the radio. Mainly villagers
who participate in that. She is saying, those who do participate in these
trainings, what they have been given is about rooo Rupees, but since last
year they started complaining that it is too less, so they started giving
1500« Fiir 1.000 bzw 1.500 Rupien (14 bis 20 €) erhalten 20-2 5 Frau-
en einen solchen Kurs mit einem Abschlusszertifikat. Auch fiir diese Ini-
tiative hat die WAL einheimische und touristische Sponsoren gewonnen.
Die Frauen kehren dann mit den neu gewonnenen bzw. verbesserten tra-
ditionellen Techniken in ihre Dorfer zuriick und fertigen beispielsweise
Stofftaschen, die dann mit dem Siegel der WAL versehen und in deren
Geschift verkauft werden. » Then they also bring women from the villa-
ges to stick bags, cloth bags ... And then they put the stamp of WAL on
it. And then they sell it ... She said, they keep 10 Rupees out of 100. The
rest goes to the village«.

Die Kurse, an denen auch arme oder verwitwete Frauen aus dem Grofs-
raum Leh teilnehmen, die tiberhaupt auf ein Einkommen und eine mog-
liche Anstellung angewiesen sind, verweisen auf den Eintritt der Dorfer
in die marktorientierte Wirtschaft. Dieser aber wird so aufgerufen, als
ob es sich dabei nur um eine zusitzliche Einnahmequelle zur ansonsten
nach wie vor funktionierenden traditionellen Landwirtschaft handeln
wirde. Vermittelt werden traditionelle Techniken, mit denen marktgan-
gige Produkte hergestellt werden. Inwieweit ein tiber den Verkauf dieser
Produkte generiertes Zusatzeinkommen bei der Bewiltigung der finan-
ziellen Probleme in der dorflichen Landwirtschaft (Beschiftigung von
Saisonarbeitern, Bezahlung von Hilfeleistungen durch andere Dorfbe-
wohner) iiberhaupt eine nennenswerte Rolle spielen kann, muss offen
bleiben, wenn man die Marktorientierung der Landwirtschaft Ladakhs
selbst nicht in den Blick nimmt.

164

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

Eine andere Initiative, in der es nicht nur um die Bewahrung der kul-
turellen Traditionen, sondern durchaus auch um eine Starkung der Frau-
enrolle im Dorf selbst geht, besteht darin, Frauen zu ermutigen, selbst
verantwortliche Positionen in den Dérfern zu tibernehmen. »So she says:
>We focus on women’s education and how they should be included in
Panchayats and like as Sarpanchs, you know-. So she says: >Earlier wom-
en were not allowed in certain fields. So with their efforts they try to
bring women to this forefront and they say, even women should be elect-
ed to the panchayat for example. She says >Every village has a WAL now.
Earlier women weren’t part of the goba-system. There were no wom-
en gobas.« Now like they belp in getting gobas also elected by the wom-
en folk«. Dass Frauen nun sprechberechtigte Mitglieder im Panchayat
(dem gewahlten Dorfrat) oder gar dessen Vorsitzende (Sarpanch) sein
konnen, dass sie die Funktion eines Goba, des traditionellen Dorfober-
haupts einnehmen konnen, sind wichtige Veranderungen. Aber auch sie
werden nicht mit der gednderten Situation in den Dorfern in Verbindung
gebracht: Dorfer, in denen die Manner meist zumindest wahrend der
touristischen Saison abwesend sind, in denen die Ubernahme von Ge-
meinschaftsaufgaben angesichts einer nicht mehr auf traditionelle Weise
funktionierenden Gemeinschaft weniger attraktiv erscheinen. Das muss
den Finsatz der WAL fiir eine Ubernahme von politischer Verantwor-
tung durch Frauen auf der dorflichen Ebene nicht schmilern. Aber zu-
gleich fehlt auch an dieser Stelle die Berticksichtigung konkreter Ver-
dnderungen der Lebenssituation auf den Dorfern — Verdnderungen, die
nicht zuletzt das Entstehen einer Organisation wie der Women’s Allian-
ce of Ladakh erforderlich gemacht haben. Ausgeblendet wird auf diese
Weise die Frage nach dem zu bewahrenden kulturellen Erbe: danach, in-
wieweit dieses tiberhaupt noch in der adressierten Form vorhanden ist
— und damit letztlich auch die Frage danach, ob die Gefdhrdungen der
traditionellen Lebensweise nur in bedrohlichen, aber noch aufzuhalten-
den Aufleneinfliissen gesehen werden konnen oder ob man nicht eher
davon ausgehen muss, dass sich das Leben auf dem Dorf lingst schon
verdandert hat.

4.3.2 >Ladakh Women’s Centre« (LWC):
Die Nutzung gewdbrter Freirdume

Das LWC ist eine sunnitische Frauenorganisation, die ihre Aufgaben-
stellung in sozialen Bereichen und in Aufklarungskampagnen sieht. Sie
entstand 2001 auf Initiative sunnitischer Frauen, die feststellten, dass es
zwar im buddhistischen Bereich mit der WAL eine eigenstandige Orga-
nisation und verschiedene Selbsthilfegruppen von Frauen gab, dass dhn-
liche Initiativen aber im muslimischen Bereich fehlten. Fir muslimische

165

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

in diesem Fall sunnitische Frauen ist nun die Griindung einer solchen
Organisation nur moglich unter dem Dach und mit der Zustimmung der
(mannlichen) Anjuman. »Basically now what happened is: there were
different self-help-groups and women associations, but we Muslim wo-
men don’t have any. So some women, some Muslim women came up
with the idea, and they went to the Anjuman, and they said we think we
should also ... and the Anjuman gave the permission. And she is adding
that as a Muslim woman, that we cannot start organisations without the
approval of the men, Anjuman«. Auch Kooperationen mit anderen Or-
ganisationen wie etwa der Armee im Rahmen eines Schulprojekts beduir-
fen der Genehmigung der Anjuman. »She is saying: »As Muslim wom-
en we need to work within the boundaries of religious principles<. So
even when they were integrated within the army for the Saad Parbabna
Project, they had to seek the permission of the Anjuman and ask them
if it is okay for them ... So they were giving permission, but she is say-
ing, that she was insisting on the fact, Muslim women need to ask that«.
Dass das LWC nur unter dem Dach und mit Erlaubnis der sunnitischen
Anjuman entstehen kann, dass die Organisation in Kooperationen au-
Berhalb der sunnitischen Gemeinschaft nur mit Erlaubnis der Anjuman
eintreten kann, dies wird nicht als problematisch wahrgenommen, son-
dern als mit den religiésen Prinzipien in Ubereinstimmung stehend be-
kriftigt. Als Organisation innerhalb der Anjuman verfiigt das LWC auch
nicht tiber eigene Mittel. Fiir ihre Programme, die sich auf Benachteilig-
te richten, ist sie darauf angewiesen, bei den reichen Familien um Geld
zu bitten. » First they basically, they don’t have funds of their own. So
how they belp in education, health and for widows? They help widows
as well and the poorest of the poor, like those who cannot afford educa-
tion or any health check-ups. So they assist those people in getting mon-
ey from people who have the money. So they go to the richer people,
they go to the rich people and then they ask for money, for assistance
for those poor people«.

Im Unterschied zur WAL, die sich als sowohl von politischen wie auch
religiosen Fraktionen unabhingige Organisation verstand, scheint sich
das LWC selbst als eine durch die Religion bestimmte Gruppierung sun-
nitischer Frauen zu verstehen, die damit zugleich die eigene Abhangigkeit
von der mannlich besetzten Anjuman akzeptieren. Die Vertreterinnen
des LWC scheinen sich also in den Grenzen eines traditionellen musli-
mischen Frauenbildes zu bewegen. Eine solche Einschatzung tibersieht
allerdings den Charakter einer keineswegs selbstverstindlichen Initia-
tive zur Grindung dieses LWC — einer Initiative, die so bis dahin von
(auf den hauslichen Bereich fokussierten) Frauen nicht erwartet werden
konnte. Insofern ist die Genehmigung dieser Organisation durch die An-
juman auch nicht einfach als eine blofle Selbstverstindlichkeit zu be-
trachten. So ist es etwa eine gangige Auffassung, dass die Erziehung und

166

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

Schulbildung von muslimischen Madchen nicht bedeutsam sei, weil dies
— und damit eine Gleichberechtigung der Madchen in diesem Bereich —
vom Koran nicht vorgesehen sei. Eine Initiative, die sich die Forderung
der Schulbildung von Madchen zum Ziel gesetzt hat, ist also eine, die re-
ligios durch eine Zuriickweisung einer solchen Koraninterpretation er-
folgen muss. »She said, the centre started as an initiative for the Mus-
lim women because what happened was that Muslim women are lacking
behind. And she says, that they are lacking behind because the parents
of the women, they did not understand the Koran really. So what 1 be-
lieve is, she is thinking, that the newer generation understand the Koran
in a purer sense. They know that education is not deniable to women.
It is equally a right of the women as well. So this is to bring the women
shoulder to shoulder with the men in terms of education and otherwise
also. So their main focus was to bring that change«. Die Entscheidung
der Anjuman, das LWC als Frauenorganisation mit dieser Programmatik
zuzulassen, muss daher als eine Positionsnahme verstanden werden, die
nicht einfach von allen Mitgliedern der Sunni-Gemeinschaft geteilt wer-
den durfte. Dies miissen die Vertreterinnen des LWC vor allem dort er-
fahren, wo sie in einem 6ffentlichen Raum titig werden und wo sie dort
mit anderen Organisationen kooperieren, zu denen Minner gehoren. So
besteht das schon erwihnte Saad Parhabna Projekt darin, mit Unterstiit-
zung der Armee fir den Besuch der von dieser betriebenen Schulen zu
werben, die 6ffentlich und religionsunabhingig sind. Aber gerade in Ge-
bieten, die von Muslimen bewohnt werden, gibt es das Problem, dass die
Eltern ihre Kinder, besonders aber die Madchen, nicht zur Schule schi-
cken. Das Programm zielt darauf, die Eltern fir einen solchen Schulbe-
such ihrer Tochter zu sensibilisieren. Genau an dieser Stelle geht es um
die Korrektur eines traditionellen Frauenbildes, das aus Sicht der El-
tern letztlich durch ihre Auffassung des Koran gestiitzt wird. »She says,
when she was working on the Saad Parbabna, the programm with the
army and the Anjuman, they went with the permission of the Anjuman,
like you could say they have a religious sanction to it, what still hap-
pened is, on many places people talk bad about them. Like saying: >Ob,
they are working with army men. This is not right, this is wrong« And
at certain places they were even stoned. People threw stones on them«.
Auch die generelle Genehmigung des IWC und die spezielle Erlaubnis
fiir konkrete Projekte verhindern also nicht, dass die konkreten Akti-
vititen der Frauen vor Ort auf eine starke Ablehnung stofsen kénnen
— eine Ablehnung, die diese Aktivititen als nicht mit dem Koran ver-
einbar wahrnimmt und bereit ist, auch aggressiv dagegen vorzugehen.
Die Ablehnung richtet sich dabei nicht nur gegen die Aktivistinnen des
LWC, die ihre Position als muslimische Frau zu uberschreiten scheinen;
sie richtet sich auch dagegen, dass die Mddchen aufSerhalb des hausli-
chen Bereichs ausgebildet werden sollen. Dabei scheint es sich um eine

167

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

grundsitzliche Frage zu handeln, denn die Bedenken richten sich nicht
nur gegen eine Schulausbildung, sondern selbst gegen Zentren, in denen
muslimische Frauen und Madchen praktisches Wissen — etwa zur Haus-
haltsfithrung — erwerben sollen. »So they had vocational training cen-
tres as well where Muslim women came. So people started saying: »Ohb
they take Muslim women out of the house and to open spaces, and they
gonna spoil the girls<. I mean, this is not right, they say, this is not what
Muslim girls should be doing«.

Solche Konflikte verweisen darauf, dass die Funktion, die das LWC im
Rahmen der Anjuman wahrnimmt, selbst sensibel bleibt, weil mit ihr zu-
gleich die Rolle der Frau im sunnitischen Islam bestimmt wird. Einerseits
bedeutet schon die Erlaubnis zur Griindung des LWC fiir viele Muslime
eine problematische Veranderung der Stellung von Frauen auch dann,
wenn dessen Aktivititen durch die Anjuman kontrolliert werden. Ande-
rerseits beinhalten die Erlaubnis und Kontrolle des LW C immer auch die
Moglichkeit fiir die Frauen, einen eigenstindigen Bereich zu entwickeln,
die Grenzen des in diesem Rahmen Moglichen auszuloten. Wenn einmal
ihre Aktivitdten als sinnvoll akzeptiert sind, dann ist damit zugleich auch
die Moglichkeit verbunden, Initiativen und Kooperationsperspektiven
zu entfalten, die (bei Genehmigung durch die Anjuman) genau diese Ei-
genstandigkeit dokumentieren.

Einmal etabliert und durch die Anjuman akzeptiert, erhilt das LWC
auch eine eigene organisatorische Struktur mit einer gewahlten Fiih-
rungsebene, dem executive body. Die damit einhergehende organisato-
rische Unabhingigkeit des LWC zeigt sich dann nicht zuletzt darin, dass
ihre Leitung entscheidet, ob und wann eine Initiative der Genehmigung
durch die Anjuman bedarf. Bei einer solchen Entscheidung spielen so-
wohl die das Geschlechterverhiltnis betreffenden Prinzipien des Islam
eine Rolle wie auch die diplomatische Einschitzung der wahrscheinli-
chen oder unwahrscheinlichen Akzeptanz des Vorhabens durch die Sun-
ni-Gemeinde. »She is saying, not all projects need the permission, so the
executive body decides which projects need a permission of the Anju-
man ... when it requires interaction with, say the army, which is an out-
side body, not a local body. Then they go to seek the permission of the
Anjuman, because they need better judgement on that from the Anju-
man. Otherwise it’s usually the executive body who decides which proj-
ects need to be taken«. Mit der Griindung des LWC geht einher, dass ein
bestimmter Tatigkeitsbereich (karitative Hilfen, die Unterstiitzung der
Ausbildung von Midchen, die Beschaftigung mit den spezifischen Pro-
blemen von Frauen und deren Interessenvertretung) als herausgehobenes
Gegenstandsfeld ausgewiesen wurde. Probleme, die in diesem Bereich
auftreten, haben einerseits eine Spezifik, die mit der muslimischen Tra-
dition und ihrer Auffassung des Geschlechterverhiltnisses zu tun haben;
andererseits aber handelt es sich nicht zuletzt auch um Fragestellungen,

168

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

die die Rolle und die soziale Stellung von Frauen im Allgemeinen be-
treffen. Von daher liegen Kooperationen und der Erfahrungsaustausch
mit anderen Frauenorganisationen nahe, die haufig zumindest geogra-
phisch den Zustindigkeitsbereich der eigenen Anjuman tiberschreiten
und schon von daher eine Betonung der eigenen Selbstandigkeit impli-
zieren. »She is saying, they totally cooperate with local organisations
and institutions, but they also cooperate with different NGOs in Del-
bi, Jammu and Srinagar ... She is saying, these organisations were, they
take up issues on women, for example in Kashmir it has to do with vi-
olence against women«. Vertreterinnen des LWC werden zu Konferen-
zen aufSerhalb Ladakhs eingeladen, auf denen spezifische Probleme von
Frauen verhandelt werden. Frauenorganisationen werden zudem haufig
von politischen Entscheidungstriagern eingeladen und um ihre Sichtweise
gebeten. »She is saying, basically people come from the national politi-
cal leaders or anything, like anyone from outside also, they usually invite
the women, women wings, Ama-tsokpas for giving their views on the
issue«. Politiker, auch Lokalpolitiker wenden sich auch an die Frauen-
organisationen, wenn es darum geht, Aufklarungskampagnen bis in die
Familien hineinzutragen. » And now she is saying, regarding health the
DC (District Commissioner) or the council and different organisations,
like whenever they are taking up any initiative, like drug-abuse, Polio,
Aids or anything, then they call upon the women to spray the awareness
amongst the local bodies. So they usually go from door to door cam-
paigning about these — spreading the awareness about these issues. An
important point is, that these organisations like the DC or the Council-
lor Office, they feel that women can do much better in spreading this
awareness«. Ein eigenes Terrain als Arbeitsfeld, fiir das die Frauenorga-
nisation zustandig ist, Kooperationen mit anderen NGOs auch aufSer-
halb Ladakhs, Ansprechpartner fiir die politische Entscheidungsebene
zu sein, die nicht nur auf die Perspektive der Frauen Wert legt, sondern
diese auch mit einer Aufklarungsarbeit betraut, die man vor allem ihnen
und nicht den Ménnern zutraut — das sind Gesichtspunkte und prakti-
sche Erfahrungen, aus denen sich eine Perspektive entwickeln lasst, die
die Eigenstandigkeit des LWC betont.

Die Betonung dieser Eigenstandigkeit beruht dabei auf der einen Seite
auf der eigenen Kompetenz, dem eigenen Engagement und der Zustin-
digkeit fiir Bereiche, in denen Manner eher versagen oder ein zu gerin-
ges Engagement zeigen. »She is saying men, when they take that issue,
when they take up a responsability, they do not fullfil it with full de-
dication, but if a woman takes up an issue she puts in her whole into
it, like she dedicates herself and does better — much more responsible
than the man. The man may not be able to complete the responsabili-
ty or the duty, but women when they take up a responsability they do
it till the end«. Wenn es um die Bewiltigung sozialer Probleme (wie den

169

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Schulbesuch der Kinder, die Aufklirung tiber Gesundheitsgefahren o0.4.)
und die Ubernahme einer entsprechenden Verantwortung geht, dann ist
es besser, das dazu notwendige Engagement in die Hande von Frauen zu
legen. Neben dieser selbstbewussten Betonung der Bedeutung von Frau-
en fur die Bewiltigung auch offentlicher Aufgaben — also innerhalb je-
nes Bereiches, der von muslimischer Seite traditionell eher den Mannern
zugeschrieben wird — zeigt sich die reklamierte Eigenstandigkeit auf der
anderen Seite auch im Verhaltnis zur Anjuman. »So she is saying: >We
do not come under the Anjuman, so Anjuman does not dictate us what
we should do and what we should not. But what bappens is, that we as
an independent organisation, we take up issues which had become very
common, like drug-abuse.< She spokes of rape cases and also she is say-
ing, that they also work to get the right of the women. So women have
certain rights and try to get those to be established in the society«. So
wendet man sich etwa gegen das Recht eines muslimischen Mannes, sich
einfach durch die blofle Kundgabe seines Willens von seiner Frau schei-
den zu lassen. Bei aller Betonung der Eigenstandigkeit des LWC geht es
allerdings nicht um eine Lossagung von der Autoritit der Anjuman. » But
as Muslim women, a Muslim viewpoint, they feel the need to not let the
main Anjuman-body feel side-lined, or their authority being side-lined.
So whenever they feel an issue that they take up may anger, or may ham-
per in the power of the Anjuman, then they ask the Anjuman«.
Wahrend die Initiativen der WAL von kulturellen Ressourcen aus-
gingen, tiber die Frauen im Gefiige der traditionellen Landwirtschaft
bis heute verfiigen, und versuchen, diese als kulturelles Erbe zu stiarken
und mit zusitzlichen Einkommensmoglichkeiten zu versehen, lasst sich
fur die Aktivititen des LWC eine andere Ausgangsposition konstatie-
ren. Hier geht es nicht um die Bewahrung und Starkung der traditionel-
len Rolle der Frau im sunnitischen Islam, sondern um deren Verinde-
rung. Frauen sollen sich um ihre Angelegenheiten auch im o6ffentlichen
Bereich kiimmern konnen; sie sollen — im Rahmen der religios vorgege-
benen Prinzipien — eine Gleichberechtigung mit den Mannern erfahren,
fur die ein gleicher Zugang zur Schulbildung die entscheidende Voraus-
setzung darstellt. Im Rahmen eines religios definierten Selbstverstindnis-
ses, in dem das Verhiltnis von Frauen und Ménnern nicht als symmetri-
sches bestimmt ist, gilt es, die Grenzen dieses Rahmens zu verschieben,
ohne sich dabei den Vorwurf zuzuziehen, diesen vom Koran vorgeschrie-
benen Rahmen zu verlassen. Dass dies nicht immer einfach ist, wurde
schon gezeigt. Aber auch aus der Perspektive muslimischer Frauen ist das
offentliche Engagement nicht gefordert, sondern zugleich ambivalent.
Denn gegeniiber den Miannern, die 6ffentliche Funktionen wahrnehmen,
Partei ergreifen miissen, sich diplomatisch verhalten missen und so ei-
nem System aus Zwingen unterliegen, war die traditionelle Sphire der
Frau ein Raum der Freiheit. » All the members are housewives, first of

170

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

all. Then she is saying another point, like the difference between men’s
and women’s sense of responsability is, that men are usually either of-
ficers or politicians or they are aligned to some fraction. So they obvi-
ously have to work within that boundary ... And at the same time men
usually have more responsability, so they usually have to pay attention
to a lot of things. But they as women who are housewives and who stay
within their household usually, normally or generally, they don’t have to
be diplomatic. They do not have to be scared of facing action or reac-
tion from a political fraction. They have the space to work independent-
ly. Without others pressure«. Wenn sich die so geschiitzten Hausfrauen
allerdings als LWC in der Offentlichkeit artikulieren und Initiativen er-
greifen, dann verlassen sie den hduslichen Bereich und unterliegen den
gleichen diplomatischen Kodes wie die Manner. Und dies gilt auch dann,
wenn sie sich nicht auf dem gleichen Terrain bewegen, sondern in einem
Bereich, in dem sie nur im Namen der sunnitischen Frauen zu sprechen
beanspruchen.

Und es ist ja gerade dieser offentliche Raum, den sie fur die Frauen er-
streiten wollen — ein Raum, der sich durch die Bildung der Mddchen 6ff-
nen soll, die nicht nur durch den kulturellen Wandel gefordert, sondern
auch von einer adidquaten Lesart des Koran erlaubt ist. »So she means,
Muslim women need exposure. She is saying, Muslim women are lack-
ing behind the Buddhist counterparts because of the misunderstanding
of the religious text, the Sharia. That is the religious law, the Muslim
law. They do not understand the real meaning of it and they lack be-
hind in the society because of the misunderstanding that they have, the
wrong judgements that they have. So basically what they wanted to do
is, they wanted to bring forward, to uplift these Muslim women and ex-
pose them to the new realities of life, and bring them out of the shad-
ows of a wrong understanding of the Koran or the Sharia«. Dabei liegt
die Benachteiligung der muslimischen Frauen und Madchen vor allem
darin, dass sie iiber keine Bildung verfugen. Gegeniiber den Frauen und
Maidchen der Buddhisten sind sie an das Haus als ihren Freiraum gebun-
den und man betrachtet Versuche, sie in Schulen zu schicken oder gar ih-
nen eine berufliche Karriere zu eroffnen, als nicht mit dem Islam verein-
bar. Aber in der gegenwirtigen Generation gibt es hier Veranderungen:
Der Schulbesuch von muslimischen Madchen scheint sich durchzuset-
zen, was zugleich einem zentralen Programmpunkt des LWC entspricht.
» Because they want the women to walk shoulder to shoulder with the
men. So they need education for that«.

Nun besteht die Zielgruppe des LWC in armen Familien. Zu ihrer
Unterstiitzung und damit auch fiir die Forderung des Schulbesuchs ih-
rer Miadchen, gerade auch fir einen weiterfithrenden Schulbesuch au-
Berhalb Ladakhs, versucht das LWC, Spenden aus reichen Familien zu
erhalten. Eine solche Spendenakquise erfolgt nun nicht aus der Position

171

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

einer armen Familie heraus, sondern fiir diese Familien im Namen einer
Frauenorganisation, deren Mitglieder selbst auf diese Spenden nicht an-
gewiesen sind. Zwar sind auch sie Hausfrauen, aber aufgrund ihres Pro-
gramms treten sie fiir eine weitgehende Gleichberechtigung von Frauen
und Midchen ein, die selbst wiederum moglicherweise von ihren Adres-
saten, den armen Familien, nicht geteilt wird. Diese miissen schliefSlich
davon uberzeugt werden, dass sie ihre Madchen zur Schule schicken —
oder gar auf weiterfihrende Schulen aufSerhalb Ladakhs. Das Motiv der
Hilfe verdeckt eher diese Schwierigkeit, die darin besteht, die Familien
als Adressaten der Hilfe erst davon zu tiberzeugen, dass sie tiberhaupt
Hilfe brauchen. Mit ihm wird ebenso die Frage des Verhaltnisses von
Reichen und Armen, von gebildeten Frauen und ungebildeten Adressa-
ten bzw. Adressatinnen mit Blick auf eine fur die sunnitischen Muslime
im Verhiltnis zu den Buddhisten gegebene Einheit zumindest in den Hin-
tergrund gedringt.

Auf eine unproblematische oder entproblematisierende Weise behan-
delt wird auch das Verhiltnis der modernen Forderung nach der Gleich-
berechtigung von Frauen mit den Lehren des Islam: Wenn man diese
richtig verstehe, dann sei diese Einheit der Gleichheitsforderung mit den
>wahren« Glaubensgrundsitzen gegeben. Man konnte sich aber auch
vorstellen, dass die Moglichkeit einer solchen Einheit selbst graduell zu
verstehen wire. So konnte man etwa annehmen, dass — wie auch immer
— diese Gleichberechtigung die verschiedenen Territorien von mannli-
chen und weiblichen Angelegenheiten zwar von der Differenz von Haus
und Offentlichkeit auf verschiedene Bereiche des 6ffentlichen Raums
verlagern, aber intakt lassen wiirde. Man konnte die Gleichheitsforde-
rung aber auch radikaler verstehen derart, dass der Unterschied zwi-
schen Minnern und Frauen in der Offentlichkeit aufgehoben wird. Beide
Hinsichten betreffen das Verhiltnis einer allgemein erhobenen Forde-
rung und ihrer Passung mit einer partikularen Religion, deren Grund-
satze akzeptiert werden. So wird beispielsweise als Problem wahrgenom-
men, dass muslimische Frauen nicht politische Amter iibernehmen, was
bisher eine Domiane der Médnner (mit den erwdhnten Einschrankungen
ihrer Artikulationsfreiheit) ist. Der Grund daftr wird in einem fehlen-
den Selbstvertrauen von Frauen gesehen: Selbst wenn es Frauen geben
sollte, die solche Amter anstreben, so wiirden sie von anderen Frauen
nicht in ausreichendem Mafs unterstutzt. » The girls have not a confiden-
ce to come out. So she is saying, if someone like me, who gets educated,
would also want to be a political leader, she needs like ten more people,
girls to backing her up. So that backing is lacking, is not there. So again,
they are again not come out to back up«. Da die politische Karriere einer
muslimischen Frau von muslimischen Mannern nicht unterstiitzt wird,
braucht sie die Unterstiitzung von Frauen, die sie aber ebenfalls nicht
erhilt, da diese sich entweder nicht hervorwagen oder eine politische

172

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

Karriere fiir Frauen als unislamisch wahrnehmen. Zugleich aber wird
auf nationalen und internationalen Konferenzen muslimischer Frauen,
an denen Vertreterinnen des LWC teilnehmen, eine politische Vertretung
gefordert. Und es scheint in Ladakh einen Weg zu geben, die fehlende
Unterstiitzung durch die muslimischen Frauen zu umgehen und den-
noch eine politische Vertretung zu erreichen. Dieser Weg besteht darin,
dass einer der vier Sitze fiir die zu ernennenden (und nicht in politischen
Wahlen zu bestimmenden) Vertreter von Minderheiten im Hill Council
fur Frauen reserviert ist. Dieser Sitz aber wird bisher von einer buddhis-
tischen Vertreterin besetzt und es sollte die Moglichkeit geschaffen wer-
den, dass dieser Sitz auch einmal von einer Muslima beansprucht wer-
den kann. »She is telling us again, that what’s need to be done is that
there should be a seat for a Muslim woman. Actually there is a nominat-
ed seat for a woman in the Council. But it always is a Buddbist woman
who gets nominated for that seat. She believes it should alternately be
given to a Muslim woman as well and she feels, what the women should
be doing now is coming out and asking for that seat«. Doch selbst fir
die Unterstiitzung des Anspruchs des LWC, abwechselnd mit buddhis-
tischen Frauen den Minderheitensitz im Hill Council zu besetzen, fehlt
die Unterstiitzung durch die muslimischen Frauen.

An dieser Stelle wird erneut ein Unterschied zwischen buddhistischen
und muslimischen Frauen aufgerufen: Was fiir erstere als Gleichheits-
anspruch selbstverstandlich erscheint, wird von letzteren nicht einmal
erhoben. Dieser Unterschied und dessen Auflosung bildeten eine ent-
scheidende Begriindung fiir die Etablierung einer muslimischen Frau-
enorganisation. Trotz dieser religios bestimmten Unterschiede in den
Lebensweisen und Geschlechterverhiltnissen wird gleichzeitig die Ein-
heit einer ladakhischen Kultur als zu bewahrendes Erbe beschworen.
» Ladakh is nothing if there is no cultural heritage. So it is very impor-
tant to keep our gonpas and the masks, and the food and the dresses in-
tact. Because that is our heritage. And if there is no beritage, what means
Ladakh then?«. Entscheidend dabei sind aber ebenso die gemeinsamen
Umgangsweisen, die Freundlichkeit und Offenheit der Ladakhi einander
gegentiber. Man hat in einer gemeinsamen Kultur gelebt — mit dem einzi-
gen Unterschied, dass Buddhisten Chang (Bier) trinken und die Muslime
nicht. » Buddbist and Muslim culture is the same. The only difference is
chang. So the Buddbhists give chang, and the Muslims do not. Otherwise
the culture is the same«. Zwar werden auch Unterschiede aufgerufen, die
bestimmte Zeremonien wie etwa Heiraten betreffen, aber grundsatzlich
wird an der kulturellen Einheit Ladakhs festgehalten. Auch hinsichtlich
der gegenwirtigen Entwicklungen scheinen beide Religionen vor dem
gleichen Problem zu stehen: Die Geldwirtschaft hat einerseits die Man-
gelwirtschaft abgelost, aber mit ihr entstehen andere Probleme wie das
der Verschwendung, des Abfalls und des demonstrativen Reichtums, an

173

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

dem eine Differenz von Reichen und Armen sichtbar wird. Hier versucht
man auf beiden Seiten anzuraten, etwa die Ausgaben fiir Familienfeiern
wie Hochzeiten zu begrenzen, um einerseits der Verschwendung entge-
genzutreten und andererseits die soziale Kluft zwischen Reichen und Ar-
men nicht so deutlich werden zu lassen.

Eine Auffassung wie jene, dass es (zumindest traditionell) keinen Un-
terschied zwischen Buddhisten und Muslimen in der Kultur Ladakhs
gegeben habe, weist der Religionszugehorigkeit einen nachgeordneten
Rang zu. Dies erscheint nicht nur eigentiimlich vor dem Hintergrund
der fiir das LWC zentralen Thematik des Geschlechterverhiltnisses, das
einen gerade traditionell definierten Unterschied zu den buddhistischen
Gegebenheiten aufweist, sondern auch dann, wenn man beriicksichtigt,
dass die muslimische Frauenorganisation auf der Grundlage islamischer
Prinzipien und nur mit Zustimmung der Anjuman agiert. Zu berticksich-
tigen wire zudem die religiose Segregation als Konsequenz der Ausein-
andersetzungen zwischen Buddhisten und Muslimen nach 1989.

Eine Strategie, mit der religiosen Segregation und ihren Folgen (wie
etwa dem interreligiosen Heiratsverbot) umzugehen und sie in ihrer Be-
deutung zu relativieren, besteht darin, sie als Effekt einer durch Politiker
verursachten Spaltung anzusehen, die den Umgang der Menschen mit-
einander nicht entscheidend verindert habe. » Basically these rivalries
come about politicisation and usually the leaders bring the differences
between the people. It is not the common man who feels these differenc-
es. Earlier interreligious marriages were held very openly and willingly
among the Buddhists and the Muslims. So there is that blood running,
the Buddhist and Muslim blood running in each of us. That has always
been a very good interaction between Buddhists and Muslims and it still
continues«. Die politisch instrumentalisierte Spaltung erreicht die All-
tagsebene einer nach wie vor intakten Kommunikation zwischen den
Religionen nicht. Wenn man an dieser Stelle nicht einen vollkomme-
nen Bruch zwischen politischem Streit und harmonischer Alltagsebene
postulieren will, dann wird man dennoch davon ausgehen mussen, dass
es auch Spannungen auf der Alltagsebene etwa entlang religioser Gren-
zen geben wird. Es wird dann darauf ankommen, diesen ihre Schirfe zu
nehmen, wenn man noch an der Vorstellung einer Gemeinsamkeit fest-
halten will. Dies geschieht nun dariiber, dass die Konflikte zwischen Bud-
dhisten und Muslimen als Rivalitdten bezeichnet werden — als Rivalita-
ten, die aus zwei Grunden nicht problematisch sind: weil es sie tiberall
gibt (und sie daher eine Normalitit darstellen) und weil sie durchaus als
produktiv fir eine gemeinsame Entwicklung angesehen werden konnen.
» There will be always rivalries because there will be different people at
all times. So a person who is educated will always, obviously understand
that there is no difference between Buddhists and Muslims. But a per-
son who is not educated, but because of other interests let’s say political

174

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

leaders, they will think in terms of Buddbists or Muslims as being sep-
arated. She says, like people like me who are educated, will know not
to separate on the basis of religion«. Einzusehen, dass es sich bei Kon-
flikten zwischen Buddhisten und Muslimen nicht um religios motivier-
te Auseinandersetzungen, um die Unvereinbarkeit von Religionen han-
delt, sondern um Rivalititen, scheint Bildung vorauszusetzen: Einfache,
ungebildete Menschen, die doch im Alltag kein Problem mit der religio-
sen Differenz haben, scheinen sich dennoch von Politikern aufhetzen zu
lassen. Sie konnen nicht sehen, dass Rivalititen zwischen verschiedenen
Gruppen oder Religionen keine Spaltung oder gar einen Kampf gegenei-
nander verursachen mussen, sondern dass sie durchaus wichtig sind, um
voneinander zu lernen und sich zu entwickeln. » These rivalries are not
only in Ladakh. They are everywhere, they are all over the world. And
she is saying, that rivalries are important. She thinks, it’s very important
for development, because this kind of competition belps us to develop «.

Es ist die Verhinderung interreligioser Heiraten (zunichst auf Betrei-
ben der LBA) durch die Religionsgemeinschaften, die sich nicht in die-
ses Raster der produktiven Rivalitat fiigt. Die Absicht junger Menschen,
eine solche Heirat abzuschliefSen, ruft, wenn sich schon die Eltern nicht
durchsetzen konnen, interreligiose Verhandlungen hervor, die nur das
Ziel der Verhinderung der entsprechenden Heirat haben. Eine interreli-
giose Heirat ist heute nur moglich, wenn sich das Paar der Einflusszone
von Familie und religioser Gemeinschaft entzieht, wenn es Ladakh ver-
lasst, aufSerhalb heiratet und dort eine Zeit bleibt. » Inz recent times what
happend is that if the people are getting married between the religions,
they usually do not get married like in Leb itself. What they do is go to
Srinagar, Delbi or elsewhere, get married out there, stay there for a few
years, and so the Anjuman or the LBA had not that much role to play«.
Das Beispiel der mit aller Macht der religiosen Organisationen verhin-
derten Heiraten deutet darauf hin, dass es sich bei der Segregation der
Religionen weniger um einen produktiven Wettstreit als um den wech-
selseitigen Ausschluss handelt.

Selbst die Beziehungen der Sunni- und Shia-Muslime und ebenso ihrer
beider Frauenorganisationen sind nicht unproblematisch. Zwar gibt es
Kooperationen zwischen den beiden Organisationen. So hat die frither
gegriundete Frauenorganisation der Schiiten, Al Zhora, dem LWC in der
Grundungsphase sowohl in Organisationsfragen wie auch in der Her-
stellung von AufSenkontakten geholfen. » They took a lot of help from
them in the initial stages. Because they were not very good at adapting
to the situation of having an organisation and going to conferences«.
Was beide Organisationen zudem verbindet, ist die Problematik der Ab-
hiangigkeit muslimischer Frauen von den Mannern, die in beiden Glau-
bensrichtungen zu finden ist. Dennoch gestaltet sich eine Zusammen-
arbeit beider Frauenorganisationen nicht einfach und das liegt daran,

175

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

dass die Mitglieder der LIWC, der Sunni-Organisation, aus reichen Fa-
milien kommen und auf eine Schulausbildung zuriickblicken konnen,
wihrend die Frauen der Shia-Organisation darauf nicht verweisen kon-
nen. Dies bedeutet zugleich, dass sie nicht das selbstbewusste Auftreten
der Frauen des LWC haben. So haben sich schliefSlich die Verhaltnisse
umgekehrt und nun achten die Frauen des LWC bei externen Konferen-
zeinladungen darauf, dass auch Vertreterinnen von Al Zora eingeladen
werden. » And she is saying, in though they both are Muslims and they
both come from the same culture, women are not given the same atten-
tion as men. But the Sunni Muslim women they come from better fam-
ilies, prosperous families. Because the husbands were more prosperous,
say the kids are studying, they are well educated. So these women tend
to be more, they have more confidence in them to put things forward. So
they helped the Al Zora people. So whenever there is a conference and
they get an invitation, they ask them also to invite the Al Zora«. So wird
uber das Geschlechterverhiltnis einerseits eine Gemeinsamkeit muslimi-
scher Frauen aufgerufen, das unabhiangig von der Glaubensrichtung auf
der Benachteiligung der Frauen gegentiber den Mannern beruht. Ande-
rerseits aber stellen Reichtums- und Bildungsunterschiede zwar keine
religiosen Kriterien und offensichtlich auch keine Kriterien dar, die et-
was an der systematischen Benachteiligung der Muslim-Frauen dandern;
aber sie rufen trotzdem einen entscheidenden Unterschied zwischen den
beiden Frauenorganisationen auf. Dieser ist in der Artikulations- und
Durchsetzungsfahigkeit zu sehen, die nicht unabhingig von Reichtum
und Bildung zu sein scheinen.

Wenn so das LWC gegeniiber der Shia-Frauenorganisation sich ent-
scheidende Vorteile zuschreibt, so lisst sich ihr Verhiltnis zu buddhis-
tischen Frauen und zur WAL im besonderen anders situieren. Auf der
einen Seite bildet die selbstverstindliche offentliche Prasenz buddhisti-
scher Frauen, ihre fehlende oder zumindest weitaus geringere Bevormun-
dung durch die Ménner einen Maf$stab, an dem die Zuriickgeblieben-
heit muslimischer Frauen gemessen wird. Wenn dabei die WAL (gegen
deren Selbstverstindnis) als eine buddhistische Frauenorganisation ad-
ressiert wird, dann wird aufSer Acht gelassen, dass es gerade die Abhin-
gigkeit muslimischer Frauen von ihren Mannern ist, die eine Mitarbeit
bei den Aktivitaten der WAL verhindert hat. Auf der anderen Seite bil-
det die WAL aber auch eine Konkurrenz, wenn es um die Akquirierung
von Hilfsmitteln geht. Und diese Konkurrenz wird nun gerade entlang
der religiosen Grenzen gefiihrt als eine Konkurrenz zwischen buddhis-
tischen und muslimischen Frauen. Und in dieser Konkurrenz haben die
muslimischen Frauen das Nachsehen, weil sie von internationalen Geld-
gebern gerade wegen ihrer Zugehorigkeit zum Islam nicht berticksichtigt
werden. » Her personal experience has been that a lot of foreigners, a lot
of NGOs come forward saying like Okay we have funds<. And then they

176

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

tell them, we work in education, we work in bealth, we work in these
and these fields and need the funding. So those people think, okay fine,
we finance your constitution and your registration. So when they give
their constitution and their registration and everything, what she feels
is that: They see the Muslim names on it and they completely back out
of it ... but then people are not really funding us because of our Muslim
identity ... So she feels biased in this case«. Wenn sich im Beantragungs-
und Registrierungsverfahren herausstellt, dass das entsprechende Projekt
von einer muslimischen Organisation durchgefiihrt wird, wird haufig die
Unterstiitzung zurtickgezogen. Zwar haben Muslime schlimme Dinge
getan — auflerhalb Ladakhs, aber: »there are miscreants amongst all the
religious groups«. Wenn daher nur Muslime mit einem schlechten und
auch falschen Image bedacht werden, so fuhrt dies zur Benachteiligung
und Diskriminierung. So gibt es viele Sponsoren, die die Ausbildung bud-
dhistischer Kinder fordern. Auch wenn der Bedarf an solcher Forderung
bei muslimischen Kindern grofs ist, erfahren sie diese nicht annihernd
im gleichen Umfang. »She feels it is because of the wrong image of the
Muslims, that most Westerners, people from outside, but within India
also, would have«. Die Benachteiligung von muslimischen Initiativen im
Rahmen der nationalen und internationalen Forderung durch die unter-
schiedlichsten Geldgeber wird auf ein falsches oder einseitiges Bild der
Muslime zuriickgefiihrt, das weder etwas mit der muslimischen Reali-
tat in Ladakh zu tun habe, dessen Erzeugung man aber auch nicht ande-
ren Organisationen in Ladakh zurechnet. Gerade vor dem Hintergrund
einer als gemeinsam unterstellten Kultur Ladakhs muss die Benachtei-
ligung bei den Hilfen fur Ladakh, die aufgrund der bloffen Religions-
zugehorigkeit erfolgt, als besonders ungerecht wahrgenommen werden.

4.3.3 Eine Selbsthilfegruppe in Basgo: Die verdnderte Stellung der Frau

Zu Zeiten der Subsistenzwirtschaft, in denen alle Familienmitglieder
noch im Dorf lebten, war die Vorrangstellung der Manner unangefoch-
ten. Aus einer heutigen Sicht, in der Frauen aufgrund des Schulbesuchs
der Kinder und der Arbeitsmigration der Ménner eine andere Rolle zu-
gewachsen ist, stellt sich die frithere Situation der Frauen als eine der Be-
nachteiligung und Machtlosigkeit dar, die nun zunehmend aufgehoben
wird. Die Stimme der Frauen findet zunehmend Gehor, sie haben Sitze
im Panchayat. Die Mddchen werden ebenso zur Schule geschickt wie
die Jungen. »She made a point saying that earlier women were’nt put to
the school because it was always like they go to somewhere elses house.
They’re gonna get married and go to someone else’s house«. Heute ist
es moglich, dass Frauen die Produkte aus ihren Garten auf dem Markt
in Leh verkaufen, das nun mit dem Bus gut erreichbar ist. Der Markt ist

177

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

ein wichtiger Faktor in diesem Zusammenhang, weil der Erlos der Pro-
dukte ein Einkommen der Frauen generiert. » The market is the major
change she talks about. And she says this in turn has brought some in-
come generation for the women«. Das Geldeinkommen der Familie wird
entweder vom Mann in der Arbeitsmigration verdient oder aus Ernteer-
16sen erwirtschaftet, iiber die ebenfalls letztlich der Mann verfigt. Auch
wenn die Stellung der Frau also durch ihre erh6hte Verantwortung fiir
die Landwirtschaft verbessert worden ist, so bleibt es letztlich der Mann,
der tiber wichtige Familienangelegenheiten entscheidet, weil er iiber das
Geld verfugt. Wenn es etwa eine Meinungsverschiedenheit dartiber gibt,
ob man die Tochter zur weiteren Schulausbildung nach Delhi schicken
soll, so wird dies heute zwischen den Eheleuten diskutiert und man ver-
sucht, zu einem Konsens zu kommen. Wird eine solche Ubereinstimmung
nicht gefunden, entscheidet letztlich der Mann, weil er das finanzieren
muss. » And then she says it has to be a consensual thing, like both have
to decide. But obviously then she mentioned, but obviously the father
is the one who is going to pay for the fees, like obviously the father will
have the say in that«.

Die Bedeutung eines eigenen Einkommens aus Verkaufserlosen am
Markt erhalt damit eine direkte Verbindung zu einer angestrebten Selb-
stindigkeit der Frauen. Diese zentrale Bedeutung des Einkommens wird
auch betont, wenn ein Unterschied zwischen der bauerlichen und einer
(bezahlten) Beschaftigung gemacht wird. »So she is saying, basically all
these members are unemployed, right. So they are basically farmers and
they need some money, like obviously money is important. So they need
money and this was the basic idea to get some income«. Mit dem extern
erwirtschafteten Einkommen des Mannes und den Ernteerlosen mogen
die Saisonarbeiter bezahlt werden, kann ein neues Haus gebaut oder die
Kinder auf eine weiterfiihrende Schule geschickt werden. Und dennoch
kann es viele Fille geben, in denen es wichtig ist, dass auch Frauen tiber
ein Einkommen verfuigen, da der Alltag auch auf den Dorfern nicht mehr
ohne Geld zu bewaltigen ist. » Someone may have a husband in the army
and he is not been sending the money. So that person needs money, right,
that woman. So they’ll give the money to that woman. And someone
who’s maybe building a house but may have not enough funds, enough
money to build the house. So they give the money to the person ... Main-
ly she is talking about medical emergencies, health ... And she also adds
sometimes like someone may need fees for the child also, so school fees«.
Frauen brauchen Geld in konkreten Notsituationen, als Aushilfe, wenn
das Geld auch des Mannes nicht fiir ein gemeinsames Vorhaben wie den
Bau eines Hauses reicht, wenn kleinere oder tiberraschende Ausgaben
anfallen. Da die Frauen selbst tiber kein reguldres Einkommen verfiigen,
ist es wichtig, in solchen Situationen eine finanzielle Hilfe, einen Kredit
erhalten zu konnen.

178

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

Solche Hilfen erfolgen individuell: Sie ermoglichen es, dass jemand in
die Lage versetzt wird, ein konkretes Problem zu l6sen. Das unterschei-
det nun das Konzept der Selbsthilfegruppe von jenem der Women’s Al-
liance of Ladakh (WAL). » There was a Women’s Alliance Group earli-
er but what happened was, that they were not distributing the money to
everyone and they will just keep it within the group itself ... They were
not distributing it in the village«. Die Selbsthilfegruppen, von denen es
mittlerweile allein in der (grofleren) Ortschaft Basgo neun gibt, entste-
hen als Reaktion auf diese, als Ausgrenzung der tibrigen Frauen durch
die WAL wahrgenommene Situation. Obwohl auch Selbsthilfegruppen
Mitglieder haben, die einen Beitrag zahlen, besteht ihr Anspruch darin,
auch Frauen zu helfen, die keine Mitglieder der Gruppe sind. Gegeniiber
der WAL-Ortsgruppe, die an die WAL-Zentrale in Leh gebunden ist, ver-
steht man sich dezidiert als lokale Organisation.

Es war ein Mitarbeiter des staatlich geforderten Watershed Programms,
eines Programms, das durch gezielte Anpflanzungen von Baumen die Bo-
denerosion zu verhindern versucht, der den AnstofS zur Griindung der
Selbsthilfegruppen gab. » He worked in the Watershed-Department. So
he helped to form these selfbelp groups ... So the Watershed people, they
helped them to conceptualize the idea and they gave them training. So
there are around 9o women, they were taken to Nubra as well as for the
exposure ... Yeah, it’s they who conceptualized the idea and, she is say-
ing, the purpose was to bring in some income to these women«.

Die Finanzierung der Selbsthilfegruppe und damit die Erméglichung
eines Einkommens fiir die Mitglieder erfolgt zundchst dadurch, dass mit
Hilfe von Mitgliedsbeitragen, die dann auf ein verzinstes Konto einge-
zahlt werden, ein gemeinsames Guthaben erreicht wird. » They are ten
members and they collect 100 Rupees each, from each member on a
monthly basis. Then they have a dinner«. Bei einem reihum veranstalte-
ten monatlichen Essen wird der Mitgliedsbeitrag eingesammelt und wer-
den konkrete Vorhaben besprochen. Ein zweites Einkommen, das eben-
falls auf das Bankkonto der Selbsthilfegruppe eingezahlt wird, resultiert
aus dem Verkauf verschiedener Produkte, die von den Mitgliedern her-
gestellt werden. Um die Qualitit dieser Produkte zu verbessern, macht
man Kurse und hat Zuschiisse beim Hill Council beantragt. » We help
with weaving, spinning, knitting and agricultural work ... So she says that
the Council gave them, like they went to the Council asking for belp, and
the Council gave them one machine, sewing machine, and a knitting ma-
chine«.Da es allerdings bisher keinen Kurs gegeben hat, der die Nutzung
der Nihmaschine vermittelt, bleibt diese bisher ungenutzt. Die Frauen
der Selbsthilfegruppe stricken und verweben gesponnene Wolle. Auch
von der Landwirtschaftsabteilung des Council erhielten sie eine Unter-
stiitzung von 5.000 Rupien (ca. 65 €) und eine Ausbildung fiir die Her-
stellung getrockneter Aprikosen. Die unterschiedlichen Produkte, die auf

179

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

diese Weise zustandekommen, werden vor allem auflerhalb des Dorfes
verkauft. »So whatever products come out of it, they take to Leb or wher-
ever. Wherever there is an exhibition or a function or so, and so they sell
it out there«. Die Frauen versuchen, ihre Produkte bei offiziellen Anlis-
sen, bei Festen in Leh oder anderen regionalen Ereignissen zu verkaufen.

Eine dritte Moglichkeit, aus der das Einkommen der Selbsthilfegrup-
pe gewonnen wird, besteht in der bereits erwahnten Vergabe von Kre-
diten, die auch Nicht-Mitgliedern gewdhrt werden. Diese Kredite miis-
sen mit Zinsen zuriickgezahlt werden, die hoher sind als jene auf der
Bank - die armen Menschen wahrscheinlich keine Kredite geben wiir-
de. » Their interest is more than at the bank. So they get more inter-
est when they give out the money, to lend out the money to people«.
Die Unterstuitzung von Frauen in finanziellen Notlagen, die nicht zur
Selbsthilfegruppe gehoren, dient der Einkommenssteigerung der Grup-
pe und folgt der Logik von Bankkrediten. Die Hilfe zur finanziellen
Selbstandigkeit ihrer Adressatinnen folgt also einem Gewinnstreben,
das wenig mit Formen der Nachbarschaftshilfe oder der Forderung ei-
ner weiblichen Selbstindigkeit zu tun hat. Der Logik der Generierung
eines gemeinsamen Gewinns der Selbsthilfegruppe unterwerfen sich
auch deren Mitglieder fiir den Fall, dass eine von ihnen selbst einen
Kredit braucht. Hier gelten die gleichen Bedingungen einer gegeniiber
der Bank erhohten Zinsrate.

Das Ziel der Selbsthilfegruppe besteht im Ansparen einer Summe Gel-
des, die — wenn es gut geht — unter den Mitgliedern zur Ausschiittung
gebracht wird. Das Ansparen des Geldes, das aus den erwihnten Ein-
nahmequellen kommt, erfolgt auf einem verzinsten Bankkonto auch des-
halb, weil es so einem alltdglichen Zugriff entzogen ist. » If you keep it in
our hands it gets spend. So if we keep it depositing in the bank and use it
like whenever necessary, also we distribute it among the members some-
times, like if there is enough money to distribute amongst the members«.

Das (allgemeine entwicklungspolitische) Konzept der Selbsthilfegrup-
pe dient so dazu, dass Frauen, die tiber keine (von ihrem Mann unab-
hingige) finanzielle Einnahmequelle verfigen, die Moglichkeit erhalten,
eigenes Geld zu erwirtschaften. Dabei erfolgt die Zusammensetzung ei-
ner solchen Selbsthilfegruppe keinen traditionellen Kriterien (wie etwa
der Verwandtschaftszugehorigkeit), sondern sie ergibt sich aufgrund ei-
ner individuellen Anmeldung zu einem sozialen Gefuge, das nur durch
einen bestimmten Zweck definiert ist. Eine solche (moderne) Logik setzt
die Unabhingigkeit der Mitglieder voneinander voraus, die sich diesem
gemeinsamen Ziel unterordnen. Eben dies zeigt sich nicht zuletzt dar-
in, dass sie im Fall ihres Kreditantrags die gleichen Riickzahlungsbedin-
gungen, wie sie fiir Nichtmitglieder gelten, akzeptieren. Die Erwirtschaf-
tung eines gemeinsamen Guthabens verlangt dabei eine aufgeschobene
Gewinnerwartung, den Verzicht auf eine unmittelbare Verteilung des

180

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN TRADITION UND EMPOWERMENT

durch den Verkauf von Produkten erworbenen Geldes. Das Gleiche gilt
fir Einnahmen aus Kreditvergaben: Verlangt ist nicht nur, dass man das
eingenommene Geld auf der Bank mit der Aussicht auf Zinsen deponiert,
sondern dass man selbst die Logik von Bankgeschiften beherrscht. Un-
abhingig davon, dass die Landwirtschaft auf den Dorfern selbst sich an
der Logik des Marktes orientiert (Verkauf der Produkte, Anstellung von
Saisonarbeitern, wechselseitige Hilfe gegen die Erwartung von Bezahlun-
gen), hilt mit den Selbsthilfegruppen eine weitere Form der Okonomi-
sierung individualisierter Beziehungen Einzug in die Dorfer. Die nach-
vollziehbare Notwendigkeit der Einkommensgenerierung fiir Frauen auf
den Dérfern geht so einher mit einer zunehmenden Okonomisierung der
weitgehend individualisierten Beziehungen.

Selbsthilfegruppen reagieren aktiv auf die verdnderte Lebenssituation
von Frauen in den Dorfern: Sie definieren diese Situation nicht mit dem
nostalgischen Blick auf eine vergangene Gemeinschaft, in der wechselsei-
tige Hilfe und Harmonie herrschten. Sie gehen von einer gestiegenen Ver-
antwortung der Frauen aus, die diese einerseits in Notsituationen brin-
gen kann, in denen sie eine finanzielle Hilfe (aber zu Marktbedingungen)
brauchen, die ihnen aber andererseits auch Moglichkeiten eroffnet, etwa
durch den Verkauf eigener Produkte (ebenfalls zu Marktbedingungen) zu
Geld zu kommen. Aus dieser Perspektive werden die Verinderungen in
Ladakh kaum mit dem Verlust eines kulturellen Erbes assoziiert, sondern
eher pragmatisch eingeschitzt. So werden ein besseres Hygienebewusst-
sein ebenso begrifst wie die Einfithrung von Ofenrohren, die den Qualm
aus der Kiiche abziehen lassen, in der sich die Koch- und Feuerstelle befin-
det. Auch wenn auf den Dérfern meist noch traditionelles Essen gekocht
wird, so hat man sich auch schon an neue Gerichte gewohnt. Frither hat-
ten die Menschen als Kleidungsstiick nur die Goncha, die sie wuschen und
dann wieder anzogen: » The earlier people wore like one set of clothes,
and they washed it and they wore it again. But now people have like, 1
don’t know, they change like every day. They change their clothes every
other day ... So they see the changes in these details«. Trotz der Veriande-
rung der Kleidungsgewohnheiten und den Veranderungen der Kleidung
selbst, ist die traditionelle Bekleidung noch bei bestimmten Anlidssen zu
sehen. » It’s not completely lost«. Wenn an dieser Stelle die Notwendigkeit
des Erhalts der eigenen Kultur, des Tragens der traditionellen Kleidung
betont wird, so ist das Argument allerdings ein eher funktionales: » They
say: >No, no, it’s like important to keep our culture which is like very nice
and beautiful: So they need to keep it«. So she is saying, like in winters
you obviously wear like suits like made of cotton. It’s not good, no. Be-
cause you feel cold and it’s better to have like nambu«. Die Bewahrung
der traditionellen Wollkleidung ist besser, weil sie im Winter warmer ist.

Auch der Blick auf Verdnderung in den Baumaterialien bleibt prag-
matisch. So erscheint es fiir die Restaurierung von religiosen Bauwerken

181

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

angemessener zu sein, traditionelle Materialien zu verwenden. Dies ist
eine Maxime auch der im Dorf selbst durch den Goba und die Dorfil-
testen organisierten Sanierungsarbeiten. Neue Baustoffe wurden bei die-
sen Bauten nur verwendet, wenn die Sanierung von aufSen etwa durch
die Armee erfolgte. Die Alten des Dorfes verweisen auch darauf, dass fiir
die privaten Hauser die traditionellen Baumaterialien besser und haltba-
rer seien als etwa Zement. Aber auch das wird eher zu einer Frage der
pragmatischen Abwigung zwischen bestimmten Kriterien: So kann der
Gesichtspunkt der Sauberkeit in Neubauten dazu fithren, auf die traditi-
onelle Bauweise zu verzichten. » The traditional houses, which are made
of sand or whatever, so she is saying, they were good. They were better
obviously in terms of giving warmth and heat during winters and it stays
cool during summer ... Obviously that kind of houses is good, but at the
same time they shift into new houses made of cement, because they feel
it’s like cleaner in the way of living. And she also feels with change com-
ing in everywhere. This is an inevitable sort of change«. Neben pragma-
tischen Gesichtspunkten wird hier die Unausweichlichkeit von Verande-
rungen zu einem akzeptierten Argument, vor dem jede Rechtfertigung
des Festhaltens an Traditionen sich bewdhren muss.

4.4 Himalayan Culture and Heritage Foundation«
(HCHE): Initiativen gegen den dramatischen Verfall
des kulturellen Erbes

Die Metapher des kulturellen Erbes hat — wie eingangs betont wurde
(1.) — sowohl juristische wie 6konomische Komponenten, in denen es
um eine Verpflichtung zur generationellen Ubernahme eines gewinnbrin-
genden Nachlasses geht. Zugleich handelt es sich dabei immer auch um
etwas Besonderes, um etwas fiir die eigene Identitat (im Vergleich zu an-
deren Identititen) Bedeutsames. So betont die HCHF die Bedeutung der
Ubernahme des kulturellen Erbes durch nachwachsende Generationen.
» Heritage means something that comes from our forefathers to us and
we hand it to our sons and daughters. So that is very important, because
especially like we are loosing everything in my generation, so the com-
ing generation will be blaming me. Because we are known as the land of
rich cultural beritage and during my fathers time everything has disap-
peared or been destroyed or things. So even for the future generation of
Ladakb it is important to preserve our culture and heritage ... Yeah, ge-
neration responsability«.** Es liegt in der Verantwortung der jeweiligen

12 Die Analysen in diesem Abschnitt stiitzen sich auf ein Leitfadeninterview,
das mit Dr. Sonam Wangchuk, dem Griinder und Vorsitzenden der HCHE.
Die HCHEF zielt auf die Bewahrung des landschaftlichen, baulichen und

182

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>HIMALAYAN CULTURE AND HERITAGE FOUNDATION«

Generation, die ererbte Kultur, deren Praktiken, in denen sich eine von
anderen unterschiedene Identitit zeigt, zu bewahren und an die kiinf-
tigen Generationen weiterzugeben. Darin liegt eine Verantwortung, die
gerade unter den gegenwartigen Veranderungen in Ladakh besonders
schwer wiegt. Die infrastrukturellen Veranderungen, die Ladakh auf eine
bisher nicht gekannte Weise von aufSen zuginglich machen, der Touris-
mus und eine mit ihm dominant werdende Orientierung an einem ka-
pitalistischen Gewinnstreben, die drohende und bereits fortgeschrittene
Zerstorung der traditionellen Subsistenzwirtschaft und des ihr korres-
pondierenden Systems wechselseitiger Angewiesenheit, die zunehmen-
de Sinnentleerung religioser Rituale, der sinkende Einfluss der Kloster,
der Schulbesuch der Kinder und die mit ihm verbundene Karriereorien-
tierung — all diese Entwicklungen fithren dazu, dass nicht nur kulturel-
le Praktiken zunehmend vergessen werden, sondern dass die Menschen
nicht einmal begreifen, was da verloren zu gehen droht.

Das Angebot von Kursen, in denen alte Tanze, Lieder, das Musizie-
ren auf traditionellen Instrumenten o.4. eingetibt werden sollen, um das
Erbe zu bewahren oder auch wiederzubeleben (»reviving«), kann nur
dort auf Interesse stofSen, wo der Wert dieses kulturellen Erbes wieder
wahrgenommen wird. Gleichzeitig aber sind solche Kursangebote wie-
derum der Weg, auf dem diese Bedeutsamkeit tiberhaupt erst praktisch
erfahren werden kann. Kurse oder Workshops scheinen fiir ihren Besuch
also bereits jenes Interesse vorauszusetzen, das durch sie gleichzeitig her-
vorgebracht werden soll. Um diesen Zirkel zu durchbrechen, scheinen
attraktive Veranstaltungen aussichtsreich. So war die HCHF entschei-
dend an der Etablierung des nun jihrlich geplanten Silk Road Festivals
beteiligt, das im Ort Sumoor im Nubratal stattfindet. Die Dorfbewoh-
ner aus Sumoor hatten die HCHF um eine Unterstutzung bei der Ge-
staltung des bis dahin schon stattfindenden Dorffestes gebeten und die
HCHEF entwickelte daraufhin das Konzept eines Silk Road Festivals. Das
nordlich des Industals gelegene Nubra, das an Pakistan grenzt, war bis
Ende der 1990er Jahre nur mit einer Sondergenehmigung zugdnglich
und ist mit dem Fahrzeug von Leh aus nur tiber einen 5.300 Meter ho-
hen Pass zu erreichen. In friheren Zeiten fithrte die Verbindung Ladakhs
zur sudlichen Seidenstrafse durch das Nubratal. »So we thought that’s
why we name the festival as like Silk Road Festival«. Das zweitigige
Festival, das im Juni stattfindet, verbindet die Auffithrung von Tanzen
und Liedern aus den umliegenden Dorfern mit einer Reihe unterschied-
licher Workshops, die sich auf traditionelle Kulturtechniken richten, und

gelebten kulturellen Erbes. Die Foundation wirbt Gelder ein fiir bauliche
und kiinstlerische Restaurationsarbeiten, die zum Teil von auswirtigen Ex-
perten geleitet werden. Sie gibt Kurse, die die Bewahrung oder auch Wie-
derbelebung kultureller Praktiken fordern sollen.

183

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

einem Wettbewerb im traditionellen Bogenschiefsen zwischen den Dor-
fern. » Then our main idea was not to — not only to have like a two days
festival, just dances, songs and all. But at the same time we can do some
other programs, like conducting kind, like training, workshops or reviv-
ing things which are dying out, you know. For example the handicrafts
or even traditional foods, traditional dresses which are — many of them
are dying out. People are forgetting them. So maybe just for this festi-
val we can revive them. So that was the main idea actually. We can do
a lot of activities in the name of that festival«. Das Interesse der HCHE,
das Festival als Rahmen fiir ein kulturelles Kursangebot zu nutzen, trifft
hier auf ein anderes Interesse der lokalen Veranstalter: Hier geht es ne-
ben den aufgefiihrten kulturellen Darbietungen und der unvermuteten
Attraktivitit des Wettbewerbs im BogenschiefSen, zu dem im zweiten
Jahr eine wesentlich grofsere Anzahl von Mannschaften anreiste, vor al-
lem um eine Vermarktung der Attraktivitit des Ortes Sumoor und der
Attraktionen des Nubratals. Aber auch im Rahmen des Festivals selbst
spielen 6konomische Interessen eine Rolle. So nimmt man von touristi-
schen Besuchern, wobei es sich um diese Jahreszeit vor allem um indi-
sche Touristengruppen handelt, ein geringes Eintrittsgeld, fur das zum
Beispiel Sitzmoglichkeiten bereitgestellt werden. Aber auf dem Gelande
werden auch andere Angebote gemacht, mit denen Geld verdient werden
kann. » And secondly they wanted to make some income ... Sometimes
they do a kind of like lottery draw and they sell some — maybe they put
up like food stalls and all. And sometimes in some of the festivals I have
witnessed that they organise some kind of like gambling«.

Die Wiederbelebungsbemithungen eines verschwindenden kulturellen
Erbes durch die HCHF und die Einkommenshoffnungen lokaler Ak-
teure verbinden sich in dem Ziel der Dokumentation einer kulturellen
Attraktivitit, einer Attraktivitdt der Kultur Ladakhs, die als solche zu-
gleich ein Einkommen aus dem Tourismus garantiert. In genau dieser
Hinsicht impliziert die Idee des Festivals eine doppelte, eine identitats-
politische und eine 6konomische In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes
Ladakhs. » Because the culture and heritage is the identity of Ladakh.
Because there is nothing more. What we have is the landscape and cul-
ture. So now, you know, tourism is the main sort of income in Ladakh.
So tourist come to Ladakh just because of these two things. One is the
different landscape, they want to do trekking and all. And second thing
is the cultural heritage, the monasteries, the forts and so many other
things. So if we don’t have all these things, then it becomes similar to
some other parts of India. So nobody would come, and even the Euro-
pean tourists become very less right now ... That’s why I feel the impor-
tance to preserve and promote our own culture and heritage«. In einer
solchen Perspektive wird die Bewahrung des kulturellen Erbes Ladakhs,
die als solche ja eine von jeder 6konomischen Verwertung unabhingige

184

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>HIMALAYAN CULTURE AND HERITAGE FOUNDATION«

intergenerationelle Verpflichtung sein soll, direkt mit einer 6konomi-
schen In-Wert-Setzung verbunden. Ohne Bewahrung des kulturellen Er-
bes und dessen Attraktivitit droht der Tourismus als Haupteinnahme-
quelle Ladakhs wegzubrechen.

In ihrer Darstellung eines allgemeinen 6konomischen Krisenszenarios
bleibt eine solche Argumentation mit Blick auf das Silk Road Festival
strategisch. Dessen Veranstaltern mag es neben der Forderung lokaler
kultureller Aktivititen um die Attraktivitdt ihrer Region fir Touristen
und eine zusitzliche Einnahmequelle fir lokale Anbieter gehen: Die Be-
wahrung der Kultur Ladakhs aber als Einheit, als ein fiir alle Ladakhi
gemeinsames Erbe, diirfte dabei weniger im Vordergrund stehen. Dies
liegt nicht zuletzt daran, dass >die< Kultur Ladakhs sich nur aus einer
systematisierenden Beobachterperspektive als Einheit darstellt, die im
Unterschied zu regionalen Teilnehmerperspektiven diese Einheit in ih-
rer regionalen Unterschiedlichkeit sieht. So ist etwa die Kultur des Nu-
bratals durch den Austausch mit Zentralasien gepragt. Relikte dieser
Verbindung sind bis heute im Nubratal zu sehen. »So that’s why I even
mentioned the two-humped camels that we have in Nubra valley ... Then
there are many like built heritages ... and he may find many more evi-
dence about the connection between Ladakh and Central Asia«. Andere
Regionen Ladakhs mogen diese Verbindung zu Zentralasien nicht oder
nicht im gleichen MafSe haben. Die Regionen Ladakhs unterscheiden
sich in ihren Tdnzen, Liedern, in ihren Handarbeitstechniken und ande-
ren kulturellen Praktiken. Wiirde es in allen Regionen die gleichen kultu-
rellen Praktiken geben, wie es vielleicht dem oberflichlichen Betrachter
erscheinen mag, konnte man nicht von einem reichen kulturellen Erbe
Ladakhs sprechen. Die reiche Kultur Ladakhs besteht in ihrer regiona-
len Verschiedenheit, die sich dennoch zu einer Einheit verbindet. » Yeah,
that’s why it becomes a rich cultural beritage of Ladakh. Otherwise ev-
erywhere it would be the same like Nubra, Changtang, Leh, Zanskar and
everywhere. So we cannot put a word in like >rich<. But now we have dif-
ferences, like in Zanskar they have so differences, Changtang they have
differences, Nubra differences, central Leh, you know Ladakh, they have
differences. So it’s all because of these things that it becomes a kind of —
like the land of a rich cultural heritage«.

Dass sich die kulturelle Einheit und Identitit Ladakhs aus regiona-
len, aber zusammengehorenden Verschiedenheiten zusammensetzt, ist
eine Perspektive auf den Wert des kulturellen Erbes, die 6konomisch
vielleicht fiir die Tourismusbehorde oder Veranstalter interessant ist, die
die Region Ladakh vermarkten. Aber aus der Perspektive der lokalen
Veranstalter des Silk Road Festivals liegt sie nicht nahe. Das zeigt sich
in den Diskussionen mit der HCHF tiber die Konzeption des Festivals
dann, wenn die HCHF darauf dringt, das Festival auszuweiten und zu
einem Ort der Dokumentation und Begegnung der regionalen Kulturen

185

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Ladakhs zu machen. » My own opinion is that we want to involve more
and more people ... We already have for archery competition, I said, we
have 15 teams from 15 different villages. And even in other programs
and everything we have to involve more people ... We have involved ar-
chery team from Kargil, from Leh, and next year we want to involve
some cultural program from Kargil, for example. They have very differ-
ent like dances and songs and Balti folks«. Aber aus der Perspektive der
Verantwortlichen in Sumoor selbst hat das Festival bei aller moglichen
Auflenwirkung nach wie vor zunichst einmal den Charakter eines Dorf-
festes. Es muss sich in die Abldufe im Dorf einpassen, zu denen immer
noch die Landwirtschaft gehort. Wiirde das touristische Marketing allein
im Vordergrund stehen, so wiren die Monate Juli oder August die bes-
sere Wahl, weil dann die touristische Hochsaison gegeben ist. Aber aus
der dorflichen Perspektive ist ein solcher Termin ungeeignet, weil dann
zugleich wichtige Aufgaben in der Landwirtschaft anliegen, die die lo-
kalen Menschen vom Besuch eines solchen Festes abhalten wiirden. »So
that’s why we even fix the date in June. Because June is — they have less
work in the village. Otherwise we should do it in July or August, because
this is the big tourist season«.

Die HCHEF als NGO mit Sitz in Leh ist auf die lokale Unterstiitzung
bei der Vorbereitung und Durchfiihrung des Festivals angewiesen; sie
kann offizielle Ginge, Registrierungen und Beantragungen von Zuschiis-
sen sowie auch die Werbung in anderen Orten iibernehmen und so die
lokalen Akteure entlasten. Die wechselseitige Angewiesenheit der HCHE,
die aus einem Dorffest ein kulturelles GrofSereignis machen mochte, und
der Verantwortlichen im Dorf, die letztlich ein gut organisiertes zweita-
giges Dorffest feiern wollen, aufeinander fiihrt fast zwangslaufig zu Mei-
nungsverschiedenheiten und Problemen. Die Vision der HCHF bestand
darin, das Dorffest im Laufe von sechs Jahren zu einem Festival zu ma-
chen, das auf einem internationalen Niveau anzusiedeln wire (»So it will
become in the next six to seven years, it will become like an internati-
onal level festival«). Die Realisierung dieser Vision ist zunichst einmal
deshalb schwierig, weil sie von den Dorfbewohnern nicht geteilt wird:
» But it’s not happening actually right now because there are so many
other difficulties. Because when we are doing something with the village
community, their thinking is a little bit different from our -«. Doch es ist
nicht nur die Idee eines grofsen tiberregionalen, vielleicht sogar die Gren-
zen Ladakhs uberschreitenden Kulturfestivals, die Idee der Reprasentati-
on der kulturellen Vielfalt Ladakhs, die auf wenig Verstindnis und Un-
terstutzung durch das Dorf stof8t. Schwierigkeiten ergeben sich auch an
einer anderen Stelle, an der es um die In-Wert-Setzung des kulturellen Er-
bes geht. Man konnte zunichst davon ausgehen, dass diese In-Wert-Set-
zung schon dadurch geschieht, dass die traditionellen Tdnze und Lieder
sowie andere Kulturtechniken bewahrt und im Vergleich und gemeinsam

186

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>HIMALAYAN CULTURE AND HERITAGE FOUNDATION«

mit umliegenden Dorfern gepflegt werden. Zugleich aber scheint dies al-
lein noch nicht zu geniigen: Alles muss vielmehr auch mit dem Bild tiber-
einstimmen, das man sich aus einer AufSenperspektive vom kulturellen
Erbe Ladakhs macht. Es muss das Erbe wiirdig und zugleich im Rahmen
eines solchen Festivals moglichst professionell vertreten. » Yeah, even the
training and even the — like everything. Like cultural programs. I was tell-
ing all these participants, they have to improve their dresses, they have
to improve their dances, songs, everything you know. It’s not just com-
ing there and dance and finish, something like that. So they have to prac-
tise before the festivals and they have to do certain other things too«.

Die Zielsetzungen und die Vorstellungen einer (auch 6konomisch-tou-
ristischen) In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes stofSen so bei den Ad-
ressaten nicht einfach auf Zustimmung. Sowohl das Konzept der ladak-
hischen Kultur, die es in ihrer Vielfalt zu bewahren gilt, wie auch die
padagogische Anleitung zu einer (auch fiir ein touristisches Publikum)
attraktiven Reprisentation dieser Kultur verweisen auf eine Differenz
zum lokalen Verstandnis. Diese Differenz wird dabei aus der Perspekti-
ve der HCHF nicht nur als eine von lokaler Binnenperspektive und kul-
tureller Gesamtperspektive verstanden, sondern gleichzeitig organisa-
torisch bestimmt. Die lokale Binnenperspektive versteht dann nicht die
Funktionsweise einer NGO: Diese ist nicht nur an ihre Programmatik
gebunden, sondern sie bildet gleichzeitig eine Instanz, die regional und
international Unterstiitzungsgelder einwirbt, was wiederum nur geht,
wenn ihre Projekte sich auch als (von aufSen) forderungswiirdig darstel-
len. »So what I'm saying is, that this should not be like that, you know.
So even if NGOs are involved or some outsiders are involved ... so it
has to be done in a little different way«. Ein Ausweg konnte dann darin
bestehen, sich von einer Bindung an die lokalen Bedingungen zu losen.
» And then some day it becomes something like the festival of Nubra Val-
ley. Not only like Sumoor village. But it has to become like Festival of
Nubra Valley, and then one of the most sort out festival in India or so«.
Solche Pline entkoppeln die Vorstellung einer zu bewahrenden Kultur
von den alltaglich in den Dorfern gepflegten Praktiken, die es doch ei-
gentlich zu bewahren gilt, obwohl sich gerade dies als eine schwierige
Aufgabe darstellt.

Fin anderer Bereich, in dem den Ladakhi der Sinn fiir den Wert der
eigenen Kultur zu entgleiten droht, in dem es also notwendig erscheint,
dieser traditionellen Kultur wieder einen Wert zu verleihen, ist derjeni-
ge einer buddhistischen Religiositat. Und das betrifft sowohl den Verlust
von tiberlieferten Praktiken in den Klostern wie auch die Haltung zu reli-
giosen Praktiken im Alltag der Menschen. Die Kloster selbst haben nicht
nur gravierende Nachwuchsprobleme, da die neuen Einkommensmog-
lichkeiten und der Schulbesuch der Kinder immer weniger Eltern veran-
lassen, eines ihrer Kinder ins Kloster zu schicken. Heute rekrutieren die

187

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Kloster fiir ihren Nachwuchs teilweise Kinder aus Nepal. Die erwach-
senen Monche verlassen nicht selten die Kloster, um ebenfalls am Er-
werbsleben teilzunehmen und iiber ein Einkommen zu verfigen. Ho-
hergestellte Lamas oder auch die Rinpoche, die hiufig fiir ein Kloster
verantwortlich sind, befinden sich in religiosen oder auch geschiftlichen
Angelegenheiten vermehrt auf Reisen. All dies macht nicht nur die Er-
fullung der rituellen Verpflichtungen der Monche gegentiber der Bevol-
kerung, die deren gesamten Lebensbereich umfassen, zum Problem. Es
fithrt auch dazu, dass die Weitergabe bestimmter und vor allem aufwan-
diger Praktiken wie etwa das Anfertigen von dufSerst kunstvollen Sand-
mandalas nicht mehr regelmifig stattfindet. »So even in the monasteries,
there are so many things like decreasing, or like for example we did one
workshop in Chemday monastery on sandmandala drawing, because
there was no one in the monastery who knew how to draw sandmanda-
la. So that’s why even the monks have forgotten all these things like mo-
nastic art and crafts«.*> Dabei konnte man gerade das Anfertigen von
Sandmandalas, bei dem tiber Tage von mehreren Monchen mit Hilfe ei-
nes dosierten Streuens von Sand ein vorgegebenes Mandala gefertigt
wird, das nach der Fertigstellung zerstort und dessen Sand dann hiaufig
naheliegenden Bachen iibergeben wird, als eine Praktik verstehen, die als
solche das religiose Gegenteil eines 6konomischen Erwerbsstrebens an-
gibt: ein Aufwand ohne Ertrag, eine Schonheit und Bedeutung, die kei-
ne Bindung hervorruft.

Wahrend das Streuen von Sandmandalas noch eine Praktik im aktu-
ellen rituellen Kalender der Kloster darstellt und man darauf hinweisen
kann, dass hier wichtige Funktionen nicht mehr erfillt werden kénnen,
weil die Monche nicht mehr tiber die notigen Fertigkeiten verfiigen, liegt
das nichste Beispiel anders. Es geht um die Praktik des Papierschopfens,
der Herstellung eines handgemachten Papiers, die frither (also vor der
Moglichkeit eines in den Geschiften angebotenen Papiers) in den Klos-
tern iiblich war. Diese verlorene Kulturtechnik wieder zu vermitteln,
verlangt eine besondere In-Wert-Setzung. Solche kann dariiber erfolgen,
dass man die Qualitat dieses Papiers hervorhebt (»when you read many
scripts it will never harm your eyes«) oder einfach darauf verweist, dass
diese klosterliche Praktik zum kulturellen Erbe Ladakhs gehort und ge-
nau deshalb wertvoll ist. Immerhin hat die UNESCO ein grofSeres Pro-
jekt finanziert, in dessen Rahmen Monchen diese vergessene Technik
wieder beigebracht werden sollte. Das Ergebnis war allerdings erniich-
ternd, da vor allem die jungen Monche den Sinn dieser aufwindigen

13 Man wird an dieser Stelle wahrscheinlich zwischen den Hauptklostern, in
denen diese Praktiken nach wie vor gepflegt werden, und deren Nebenklos-
tern (Chemday ist ein Nebenkloster des grofSen Klosters Hemis) unterschei-
den missen.

188

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>HIMALAYAN CULTURE AND HERITAGE FOUNDATION«

Prozedur nicht eingesehen haben, da man Papier doch auch einfach auf
dem Markt billig kaufen kann. » That was an UNESCO-project actual-
Iy, a big project. Even we are paying the trainees, you know. Even then
they were not ready to do it. They did not for like one week or ten days
and then ... Especially for the young monks actually ... And then their
answer was, the paper is ready at the market, we can buy. For one rupee
we can buy one piece of paper ... So they think: >Why we are wasting
time?««. Die Antwort der jungen Monche ist eine arbeitsokonomische:
Warum soll man kostbare Zeit verschwenden, nur um eine nutzlos ge-
wordene kulturelle Praktik aufrechtzuerhalten oder sie, die wohl aus ein-
sehbaren 6konomischen Griinden verschwunden ist, wiederzubeleben?

Wihrend das Klosterleben und die dort getibten Praktiken normaler-
weise nicht von den Veranderungen im Alltagsleben der Ladakhi betrof-
fen sein sollten, wird man genau diese Verinderungen, die zunehmende
Erwerbsorientierung, die damit einhergehende effektive und mit Stress
versehene Zeitplanung und das Leben jenseits dorflicher Eingebunden-
heiten berticksichtigen miissen, wenn man tber das Verhiltnis zur bud-
dhistischen Religion und die verdnderte Befolgung ritueller Praktiken
nachdenkt. Dies bedeutet, dass man einerseits zwar bedauern und kriti-
sieren kann, dass die Bedeutung religioser Praktiken, die einen bedeut-
samen Teil der traditionellen Lebensweise Ladakhs ausmachten, zuneh-
mend verschwindet. Andererseits aber scheint hier ein sinnvoller Weg
nicht einfach darin bestehen zu kénnen, angesichts der modernen Le-
bensumstinde einfach nur die erneute Einhaltung der traditionellen
Frommigkeit in ihrer den Alltag strukturierenden Bedeutung zu fordern.

Der Buddhismus, der frither das Leben in Ladakh bestimmte, beruh-
te auf einer einfachen gelebten Frommigkeit. Wie aber die traditionel-
le Kleidung, so sind auch die allgegenwartigen Gebetsmiihlen, die von
Mainnern wie Frauen getragen wurden, aus dem Alltag verschwunden.
Das Umrunden sakraler Bauwerke wie Mani-Mauern oder Stupas, die
mit der Rezitation von Mantras einherging, ist kaum noch zu sehen.
Doch es sind nicht allein diese Praktiken aus dem Alltag verschwunden.
Auch ist der Sinn der Befolgung dieser Praktiken zunehmend verloren
gegangen. Die Maskenfeste der Kloster (Cham), in denen mythische Ge-
schichten aus der Genealogie des tibetischen Buddhismus dramatisch in-
szeniert werden, haben selbst fiir die Menschen auf den Dorfern ihren
Sinn verloren. » For example like these are all connected even with your
behaviour, with your like inner stand and inner thinking, and every-
thing like when we say sBuddhist heritage« ... Earlier they said, because
of this mani-wall, because of this stupa, because of people do prayer,
because people do circumambulation of all these sacred monuments,
they recite mantras. Because of that their mind was more like clear and
their behaviour was much nicer than that of the people we have right
now in Leh. And also they had a lot of time to think and meditate, and

189

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

so many other things. But now, you know, Leb is becoming faster, and
people don’t have much time to do all this kind of prayer, thinking and
that’s like -«. Fur den traditionellen und praktischen Glauben waren Ma-
ni-Mauern und Stupas einfach religiose Gegebenheiten, die mit bestimm-
ten Praktiken verbunden waren. Nun, da diese Praktiken aufgrund des
Zeitdrucks weitgehend entfallen sind, riickt die Frage nach dem Sinn die-
ser religiosen Monumente in den Vordergrund. » Why stupas Why we are
doing circumambulation? That’s why the education is the most impor-
tant thing. Like either it is Buddhist education or heritage education or
whatever: to educate the people is more important«. Die Riickkehr zu
einfacher Frommigkeit, zur Selbstverstandlichkeit alltaglich gelebter re-
ligioser Praktiken ist als eine Form der Wiederbelebung des kulturellen
Erbes in diesem Fall kaum sinnvoll, wo nach der Bedeutung (und damit
auch der Verbindlichkeit) dieser Praktiken gefragt wird. Von zentraler
Bedeutung ist nur die Beantwortung der Frage nach dem Sinn und der
moglichen gegenwirtigen Bedeutsamkeit dieses kulturellen Erbes. Und
diese Antwort liegt in der Wissensvermittlung, in einer Erziehung, die da-
rauf ausgerichtet ist, den identitatsstiftenden Wert dieses Erbes deutlich
zu machen und auf diese Weise (iiber das Wissen) vielleicht eine Moti-
vation zur Wiederbelebung auch der religiosen Praktiken unter veran-
derten Bedingungen zu erreichen.

Der Erfolg einer solchen padagogischen Wissensvermittlung ist dabei
aber gerade im Hinblick auf das Hervorrufen einer praktischen und da-
mit fur die Individuen verbindlichen Religiositit eher skeptisch einzu-
schitzen. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass auch das Befolgen religio-
ser Praktiken zunehmend unter Zeit- und Konkurrenzgesichtspunkten
gesehen wird. Selbst also in die Wiederbelebung religioser Traditionen
scheinen sich nun noch jene Logiken der Konkurrenz- und Erwerbsge-
sellschaft einzuschreiben, gegen deren Vorherrschen man gerade die re-
ligiose und kulturelle Erziehung einsetzen wollte. Die Sinnvermittlung
religioser Inhalte und Praktiken fuhrt dann zwar moglicherweise dazu,
dass man an bestimmten Veranstaltungen teilnimmt — aber nicht aus in-
nerer Beteiligung, sondern um dabei gesehen zu werden, wie man eifrig
seine Pflicht als Ladakhi erfiillt. In einem solchen Fall geht es weder um
den Erwerb religiosen Wissens etwa bei 6ffentlichen Unterweisungen
durch einen Rinpoche oder auch den Dalai Lama. Noch handelt es sich
um ernsthafte religiose Praktiken. » Like in ancient times people might
not have that knowledge, that much of knowledge. But they have faith
and belief. A very strong faith ... And just because of that faith they wor-
shipped, they do circumambulation, they do everything. But nowadays
there is no faith, also there is no education. Now we do mostly: >He is
doing because that’s why [ am also doing<. So even when these preach-
ings are going on, when Rinpoches are here. So I don’t think people are
seriously go there and try to understand what he is saying. And after they

190

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWAHRUNG ALS KREATIVE VERANDERUNG

come back and practise? Also it is becoming like again a competition.
Because be is doing, 1 will also do it, something like that. If somebody
has built a stupa, so I should also build a stupa«. Wahrend Stupas frii-
her von den Menschen selbst in harter Arbeit erbaut wurden, die selbst
einen praktischen religiosen Dienst darstellte, gibt man sie heute in Auf-
trag, lasst sie bauen und demonstriert damit zugleich eine Bindung an
die Tradition und den eigenen Reichtum.

Dennoch und trotz dieser Entwicklungen lasst sich ein gestiegenes
Interesse an Kursen und Gesprichen iiber den tibetischen Buddhismus
und den Sinn seiner vielfaltigen Rituale feststellen. Ohne diese (vielleicht
nicht zuletzt auch touristische) Interessentengruppe von jener abzugren-
zen, die sich nur oberflachlich fiir buddhistische Lehren und Praktiken
interessiert, um dartiber die eigene soziale Position im Vergleich zu an-
deren zu halten oder zu stirken, gibt es auch die Gegentiberstellung von
starkem, aber nicht aufgekliartem Glauben und einem tiefen Verstandnis
der buddhistischen Religion: Dieses Mal erhilt das Interesse am Wissen
uiber den Buddhismus allerdings eine positivere Konotation. » But earlier
these things were not there. Because people did just all the ritual things
out of faith only. They had a strong faith and they performed everything.
But nowadays people try to understand it. So that is sometimes good ...
And even in Leb like many organisations, they are like conducting cours-
es on Buddbism. And like every Sunday we have like a Sunday talk bere.
So during that people go there and they try to understand Buddhism,
the Buddbist philosophy and all the things behind the Buddhist rituals
and things«. Die Gegenuberstellung des einfachen und starken Glaubens
in fritheren Zeiten und des gestiegenen Interesses am Verstindnis religi-
oser Praktiken und der Philosophie des Buddhismus in der Gegenwart
suggeriert in ihrer zeitlichen Abfolge, dass es sich um etwa die gleiche
Personengruppe handeln konnte. Allerdings wird man davon ausgehen
konnen, dass es nicht die einfachen Leute mit dem starken (oder auch
mittlerweile geschwichten) Glauben sein diirften, die in Leh die theore-
tischen Kurse uber den Buddhismus besuchen.

4.5 Bewahrung als kreative Veranderung;:
Die >Ladakh Arts and Media Organisation« (LAMO)
und Jigmat Couture

Die Metapher des kulturellen Erbes, wie sie aus der Perspektive der
HCHEF dargestellt wurde, richtet sich auf die verpflichtende intergenera-
tionelle Weitergabe eines Bestands an (zu restaurierenden) Monumenten
und kulturellen Praktiken, der moglichst wenig verandert werden sollte.
An ihm héngt eine vielgestaltige, aber dennoch einheitliche Identitit der

191

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Ladakhi. Aus einer solchen Perspektive erscheinen Veranderungen im-
mer unter einem bedrohlichen Aspekt. Eine solche Bedrohung wird dann
zu einem systematischen Problem, wenn man die Veranderung von einer
traditionellen Subsistenzwirtschaft zu einer um den Tourismus kreisen-
den kapitalistischen Okonomie in den Blick nimmt. Deren Gewinnstre-
ben und Konkurrenzprinzip scheinen ebenso wie eine auf die individuel-
le Karriere ausgerichtete Schulausbildung als Gegenbild einer bauerlich
gepragten Kultur, die ihren Bestand in Organisationsformen wechselsei-
tiger Hilfe und in religios-rituellem Beistand suchte. Nicht nur scheint
deren Lebensform in den Hintergrund gedriangt und selbst der Geld-
wirtschaft unterworfen zu werden; auch deren kulturelle Praktiken (wie
Tanz, Musik, Handarbeiten usw.) scheinen verloren zu gehen. Ein Fest-
halten am kulturellen Erbe ist aus dieser Perspektive dann nur noch mog-
lich, indem man gegen die Veranderungen der ladakhischen Lebensweise
das bedrohte oder schon verlorene Erbe stirkt oder wiederbelebt.

Einen anderen Blickwinkel auf das kulturelle Erbe Ladakhs gewinnt
man, wenn man davon ausgeht, dass dieses Erbe selbst nur tiberleben
kann, wenn man sich ihm auf eine neue, eine es zugleich aufnehmende
und verandernde Weise nahert. Wie auch in der vorangegangenen Per-
spektive der HCHF wird hier das kulturelle Erbe Ladakhs vor allem
als eine kiinstlerisch-musische und religiose Ausdrucksform behandelt.
Das kulturelle Erbe besteht also in beiden Herangehensweisen weniger
in einer traditionellen Lebensform, in der Form sozialer Beziehungen
und Institutionen, in der Form von Arbeitsteilungen, Anbaumethoden
oder sozialen Hierarchien, sondern in deren symbolischen Ausdrucks-
formen, die als solche relativ unabhingig von ihrer Bindung an das von
ihnen Symbolisierte adressiert werden. Genau hierin kann man auch
den Grund vermuten, warum der Reprisentationsanspruch jener, die
ein solches kulturelles Erbe bewahren oder auch verindernd bewahren
wollen, von ihren Adressaten kaum mit den Problemen ihrer verander-
ten Lebenswelt in Verbindung gebracht werden kann. Ob diese Adres-
saten — wie in einem strikt auf die intergenerationelle Weitergabe eines
iiberkommenen Bestandes kulturell-symbolischer Praktiken verpflichte-
ten Verstandnis — zu blofSen Trigern dieses Erbes werden und damit nur
als Funktion der Tradierung zu sehen sind; oder ob sie als kreative, das
Erbe sich anverwandelnde und neu interpretierende Instanzen angesehen
werden, die sich in ihren kulturell-symbolischen Praktiken selbst ausdrii-
cken — beide Perspektiven wollen die Menschen Ladakhs dazu bewegen,
sich zu einer wie auch immer verstandenen Tradition, die heute kaum
noch das Alltagsleben zu regieren vermag, in ein Verhiltnis zu setzen.
Das, was dieses Verhiltnis wertvoll macht, obwohl es augenscheinlich
den Adressaten nicht nahezuliegen scheint, wird dabei von den sie an-
rufenden Reprisentanten dieses wertvollen Verhiltnisses bestimmt und
als padagogische Aufgabe verstanden.

192

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWAHRUNG ALS KREATIVE VERANDERUNG

Die Konzeption der >Ladakh Arts and Media Organisation< (LAMO)
zielt einerseits auf eine Vergewisserung und Dokumentation der tiber-
lieferten Kunstformen in Ladakh. » Of course, one, because it is locat-
ed in this area and in fact it is a very central part of LAMO’s intentions
and goals to keep Ladakhi arts, Ladakh voices central, you know, to
give room for Ladakhi. Like we call it interviews or make films about
Ladakbi tradition or art practices ... And even do research and have an
archive, we have a library. So one thing we are doing is try to encourage
local youth to come and use the library«.* Diese Archivierung des kul-
turellen Erbes ist zwar bedeutsam, um daran anzukniipfen. Aber man
wird heute davon ausgehen mussen, dass gerade jene, die aufSerhalb
Ladakhs arbeiten oder eine Ausbildung genossen haben, nicht nur mit
Blick auf die allgemeinen Lebensbedingungen, sondern auch hinsichtlich
traditioneller kuinstlerischer Ausdrucksformen an einer Modernisierung
interessiert sind. Daher muss es moglich sein, Ausdrucksformen zu mo-
dernisieren und dabei zugleich wichtige Aspekte der Tradition und des
kulturellen Erbes zu bewahren — wenn dies auch immer eine Verande-
rung der traditionellen Formen beinhalten mag. Die Frage lautet daher:
»How can 1 take things from tradition and represent it, translate it into
a more contemporary formé«. Die Schwierigkeit einer solchen Aufga-
benstellung besteht nun weniger darin, dass in den Kursen, die LAMO
nicht zuletzt auch fir Kinder und Schulen anbietet, iberhaupt erst die
traditionellen kiinstlerischen Ausdrucksformen vermittelt werden miiss-
ten. Auch wenn die Kinder nicht stindig mit solchen Formen konfron-
tiert sein mogen, so wissen sie doch darum. »It’s not necessarily diffi-
cult to bring that knowledge to the kids. Although they might not be
exposed to that same knowledge every day, but they know about it«. Sie
kennen die Wandmalereien in den Klostern oder Thangkas, sie haben die
Cham-Tianze der Kloster gesehen und kennen auch andere Tanzauffiih-
rungen oder traditionelle Lieder. Das Problem fir LAMO besteht eher
darin, moderne Techniken und Ausdrucksformen zu vermitteln, tiber
die die nachwachsende Generation sich traditionelle Kunstformen an-
eignen und sie damit als fur sie selbst bedeutsame begreifen kann. Da
moderne kunstlerische Ausdrucksformen bisher im 6ffentlichen Raum
Ladakhs keine Rolle gespielt haben, veranstaltet LAMO Workcamps
mit Kiinstlern, die nicht nur aus Ladakh stammen, und organisiert Aus-
stellungen fiir die lokale Offentlichkeit. Da die Schulen selbst keinen
Kunstunterricht bieten, organisiert LAMO Kurse in den Schulen, die

14 Die Analysen zu LAMO stiitzen sich auf zwei Leitfadeninterviews, die mit
Chemat Dorjay und Isaac Gergan, dem ehemaligen und dem aktuellen Art
Officer von LAMO gefiihrt wurden. Chemat Dorjay hat ein Kunststudium
in Nordindien absolviert (BA) und ist Maler; Isaac Gergan ist ebenfalls Ma-
ler. Er stammt aus Leh und hat in Kanada studiert.

193

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

Grundkenntnisse in kinstlerischen Techniken vermitteln. Dass mittler-
weile in drei Schulen ein Kunstunterricht eingefithrt wurde, kann dann
als Erfolg gelten.

Die postulierte Notwendigkeit der Vermittlung moderner kunstleri-
scher Ausdruckstechniken setzt dabei letztlich ein zugleich affirmatives
und problematisierendes Verhiltnis zu den traditionellen kiinstlerischen
Ausdrucksformen voraus. Wer sie, die unter modernen Bedingungen ihre
Bedeutung zu verlieren drohen, iiberhaupt bewahren will, muss ihnen
eine moderne Form geben - sie in eine neue Form uibersetzen und da-
mit zugleich neu erfinden. »So that’s, I think in terms of cultural traditi-
on, it’s more in reinventing it without loosing aspects, according aspects
about the tradition or beritage«. Eine neue kuinstlerische Ausdrucksform
setzt voraus, dass alte Formen zur Disposition gestellt werden, dass sie
nicht einfach — wie etwa in der klosterlichen Weitergabe der alten Tech-
niken zur Thangka-Malerei — zur Norm und zum Maf$stab neuer An-
eignungsformen werden. Moderne Ausdrucksformen verlangen von den
Kunstschaffenden, dass sie ihre Sprache im Umgang mit traditionellen
Sujets finden. Es ist ihre Interpretation, ihre eigene Sichtweise auf tra-
ditionelle Formen, Techniken oder Materialien, die eine Bedeutung der
Tradition schafft, die zugleich als individueller Ausdruck ihrer Aneig-
nung gelten kann.

Dass die moderne kiinstlerische Anverwandlung traditioneller Inhal-
te, Gegenstiande, Formen und Materialien eine zugleich individuelle (und
damit gerade nicht mehr kollektiv-bewahrende) ist, hat dabei bedeutsa-
me Implikationen. Angezeigt ist damit, dass man kaum davon ausgehen
kann, dass es kunftig noch eine fiir alle verbindliche Lesart der Traditi-
on oder des kulturellen Erbes geben wird: Dieses zeigt sich dann allen-
falls durch die Vielfalt seiner Interpretationen hindurch — nicht mehr als
Einheit der Vielfalt gelebter Praktiken. Die notwendige Voraussetzung
fuir eine individuelle kiinstlerische Interpretation bildet dabei nicht nur
die Aneignung kinstlerischer Techniken, die selbst nicht in Ladakh ent-
wickelt wurden; entscheidend ist ebenso, dass man sich als individuelle
kiinstlerische Person und damit als unabhangig von verbindlichen Les-
arten versteht, als jemand, der das Recht und die Fahigkeit zu einer dezi-
diert individuellen Perspektive auf das kulturelle Erbe hat. Mit den mo-
dernen kunstlerischen Techniken ist also auch ein modernes Verstindnis
von Individualitdt verbunden. Eine solche Individualitit kann sich da-
bei starker traditionellen Inhalten und Gegenstianden verpflichtet fithlen;
sie kann aber auch die eigene Kreativitit als dezidiert individuelle Aus-
drucksform hervorheben.

Man kann sich als Kunstler stiarker als Teil der Kultur Ladakhs fiith-
len und diese etwa von anderen Regionen Indiens abgrenzen. » First of
all, 'm Ladakbi, you know. Because our culture is quite rich. I'm very in
relationship with this culture. Because we participate in a lot of rituals,

194

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWAHRUNG ALS KREATIVE VERANDERUNG

and we attend a lot of festivals and all these things ... It’s very different
from the rest of India«. Trotz eines Kunststudiums aufserhalb Ladakhs
verliert man diese Bindung nicht, weil man in den Ferien am Leben auf
dem Dorf teilnimmt. » I also became very important for me to attend,
how to cultivate land«. Die Bindung an die agrarische Tradition, an ri-
tuelle Dinge und festliche Ereignisse fiihrt nun allerdings nicht zur In-
tegration in diese Lebensweise, sondern zu einem individuellen Gefiihl,
das nach einem kiinstlerischen Ausdruck verlangt. »So what I think is,
I have to explore and I have to express my feelings, you know, towards
my culture, towards my family, towards my Ladakbi architecture«. Es
ist das individuelle Gefiihl der Zugehorigkeit zu einer (eher traditionell
verstandenen) Kultur Ladakhs, das hier einen kiinstlerischen Ausdruck
verlangt. So werden Gegenstiande dieser Kultur zu bevorzugten Objek-
ten kuinstlerischer Darstellung. » But in my work 1 only choose Ladak-
hi elements, you know, like a shoe, like cattle ... But in a modern style 1
have to stretch it ... But there is an essence, an essence of Ladakhi cul-
ture«. Die emotionale Bindung an Ladakh zeigt sich in den gewihlten
Gegenstanden, die Fom aber (»an abstract kind of work«) ist modern.
Die Lebensweise des traditionellen Ladakh und fiir sie typische Gegen-
stainde oder Symbole, die als solche fir den Maler eine emotionale Be-
deutung haben, werden so in eine moderne Form gebracht und geben
damit gerade die Subjektivitit der gefiihlten Bindung wieder. Es ist der
subjektive Ausdruck, der Freiheit und Kreativitdt voraussetzt, die man
etwa im Erlernen traditioneller Techniken, wie sie beispielsweise die Kur-
se im Buddhist Institut in Choglamsar anbieten, nicht erwerben kann.
» Yeah, in my work there is freedom ... Freedom means only imagination
... more creativity. But there (in Choglamsar — A.S.) is a restriction, you
know. They have rules and regulations, you know, the terms and con-
ditions. But in my work, there are no terms and conditions. But I have
to — with my own imagination, what 1 feel, just only, only what I say —
it’s freedom«.

Freiheit, Kreativitit und der Ausdruck individueller Gefuhle im Ver-
hiltnis zu bestimmten Aspekten der kulturellen Tradition — diese Mo-
mente verweisen auf den Wert einer subjektiven Aneignung und sie
werfen zugleich die Frage auf, inwiefern unter diesen Bedingungen die
Tradierung eines gemeinsamen kulturellen Selbstverstindnisses moglich
sein soll. Seine Ubersetzung in moderne Kunstformen, seine Neu-Erfin-
dung im Medium moderner Ausdrucksformen setzt einerseits voraus,
dass das Alte in diesen Formen von einem ladakhischen Publikum noch
als das seine erkannt werden kann; zugleich aber ist das, was dort er-
kannt wird, nicht mehr einfach das Alte. Die Frage, die sich damit sowohl
fiir ein noch zu bildendes kunstverstindiges Publikum (»now in terms
of the reception of art in Ladakb, it is like an infant«) wie auch fur den
schaffenden Kiinstler stellt, ist damit letztlich die nach der Besonderheit

195

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

einer ladakhischen Kunst, nach einer stilistisch spezifischen Aneignung
einer spezifischen Tradition. Solange es kaum Kunstler in Ladakh gibt,
die dort aufgewachsen und aufSerhalb ausgebildet wurden, wird man die
Frage danach, was sie aus uberlieferten Kunstformen, aus den traditio-
nell bearbeiteten Materialien machen werden und inwieweit sich dies als
kreative Ubersetzung und Fortschreibung der Tradition Ladakhs verste-
hen ldsst, kaum beantworten konnen. »As a collective, there is not one
mission to go towards, you know. I think that has to develop ... Ladakhi
art is so much. It’s textile, jewellery, metal works, sculpture, wood work-
ing, rock carving. You know people can take, of course, its bistorical way
but can take that forward as well. And they make new forms of wood,
clay works, you know. So with what 1 would like to see art that speaks
about Ladakh today. What is right now. In this tension of modernisa-
tion, tradition, heritage, preservation — all of this: »What is Ladakh?<«.
Neue kunstlerische Formen werden so im Spannungsfeld von Traditi-
on und Modernisierung derart platziert, dass die Frage nach der Identi-
tit Ladakhs selbst zu einer offenen, erst noch zu beantwortenden wird.
LAMO soll mit der Forderung eines erst noch zu schaffenden offentli-
chen Kunstverstindnisses in Ladakh, durch die Unterstutzung lokaler
Kinstler und — gleichsam beide Seiten vermittelnd — durch eine moder-
ne kiinstlerische Erziehung in den Schulen, die Offnung fiir diese Frage
nach der kulturellen Identitit Ladakhs erreichen: eine Offnung, die von
der Notwendigkeit einer kreativen Ubersetzung der Tradition Ladakhs
iiberzeugt ist, die nicht von vorneherein an das Kriterium einer Uberein-
stimmung mit dem Original gebunden ist. Eine solche Perspektive ver-
zichtet auf die Romantisierung einer vergangenen dorflichen Harmonie
und die Stilisierung einer trotz aller religiosen Konflikte noch gemeinsa-
men kulturellen Identitit zugunsten einer vielgestaltigen Aneignung von
etwas, das sich wohl nur in seiner Unterschiedlichkeit und vielleicht auch
Konflikthaftigkeit als Einheit zeigen duirfte.

Dass man auf der Grundlage traditioneller Materialien und traditio-
neller Techniken neue Entwicklungen vorantreiben kann, die zu einem
verdanderten Design traditioneller Kleidungsstiicke fihren, das dann wie-
derum zu hohen Preisen an eine einheimische, aber auch internationale
Kundschaft verkauft werden kann, zeigt die neugegrundete Firma Jig-
mat Couture.”s Auch bei Jigmat Couture geht es um eine kreative An-
eignung traditioneller Verfahren, um die Fertigung von Unikaten. Aber
im Unterschied zu der Programmatik von LAMO geht es hier nicht um

15 Diese Firma wurde 2010 von Jigmat Norbu und Jigmat Wangmo in Leh ge-
griindet. Beide sind ausgebildete Designer und die Mutter von Jigmat Wang-
mo hatte an gleicher Stelle in Leh bereits ein Textilgeschift. Beide haben als
Designer lange aufSerhalb Ladakhs gearbeitet. Die folgenden Ausfithrungen
stiitzen sich auf ein Leitfadeninterview mit Jigmat Norbu.

196

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWAHRUNG ALS KREATIVE VERANDERUNG

die Einfuhrung zeitgenossischer Kunst- und Aneignungsformen, die letzt-
lich auf eine individuelle Kreativitit verweisen, fir die die Bedeutung der
Tradition nicht im Vorfeld bestimmend ist. An die Stelle eines eher radi-
kalen Wechsels der Ausdrucksformen tritt die Vorstellung einer allmah-
lichen Entwicklung. » Any kind of a form of an art it’s slowly growing ...
[ don’t find anything, which is a dying kind of thing. If there is a catego-
ry of art which is dying, then there is just a few of monastic kind of art
which is dying. I do think it’s growing, it’s not actually dying«. Und die
langsamen Verdnderungen und Entwicklungen sind durchaus auch auf
dufsere Einflusse zuruickzufithren. Die Entwicklung des Tourismus und
der entsprechenden Infrastruktur in Ladakh haben in dieser Sicht weni-
ger zur Zerstorung des Alten als zu seiner Wertschatzung beigetragen.
Als Indikator fiir eine solche Wertschatzung kann man auch die Entste-
hung von Markten und Geschiaften ansehen, auf denen verschiedene For-
men des traditionellen Kunsthandwerks angeboten werden. Eine ideelle
und 6konomische In-Wert-Setzung bilden so keinen Gegensatz, sondern
stutzen sich wechselseitig. » Art, craft and everything is actually growing
day by day. [ mean if you see a decade before, there wasn’t a market for
any kind of craft and art. Like with woodwork now ... with now textile,
everything is growing«. So erscheint es selbst nicht ausgeschlossen, dass
kiinftig auch junge Leute wieder zu traditioneller Kleidung zurtickkeh-
ren — wenn sie zugleich auch Ziige eines zeitgemifsen Designs triagt und
qualitativ hochwertig ist. Auch hier ist die Wertschitzung von aufSen, wie
sie etwa von Touristen erfolgt, bedeutsam.

Die Vorstellung einer die alten Formen und Materialien weiterentwi-
ckelnden Kunst und Kunstfertigkeit weist nicht nur die Auffassung zu-
ruck, dass die traditionelle Kunst verloren oder im Begriff sei zu ver-
schwinden. Thre In-Wert-Setzung der traditionellen Kunst hat auch kein
Verstandnis fiir eine buddhistische Auffassung, die den Wert ihrer eige-
nen Werke nicht zu schatzen weifs und die Bindung an diesen Wert de-
monstrativ zuriickweist — wie dies etwa in der Herstellung und Zersto-
rung der bereits erwdhnten Sandmandalas demonstriert wird. » Okay,
you can see, you know like Kalachakra Initiation, you are making a be-
autiful mandala all together for a few days — and then finally wipe out.
So that’s there in Buddbism ... But then, I am an artist. Like I cannot
see things which are so beautiful made and just getting it wiped out«.

Jigmat Couture hat den Anspruch, hochwertige (und damit auch teu-
re) Produkte zu fertigen. »So not everybody can really afford my pro-
duct«. Die Firma unterhilt eine eigene Weberei, in der die Wolle, die von
unterschiedlichen Tieren und aus unterschiedlichen Regionen Ladakhs
kommt, untersucht, aufbereitet und schliefflich verarbeitet wird. Da-
bei wird ebenfalls mit traditionellen Webtechniken experimentiert. In
der Abteilung fiir Design wird tiber die Farbgestaltung des zu weben-
den Stoffes entschieden, wird der Schnitt entworfen und wird letztlich

197

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SELEKTIVE BEDEUTUNGSVERSCHIEBUNGEN IM ZU-BEWAHRENDEN

ber das Verhiltnis von altem und verdndertem Stil entschieden. So wer-
den Brautkleider, die eine der Haupteinnahmequellen bilden, aus teurer,
selbst hergestellter Wolle in einem traditionellen Design gefertigt und mit
Applikationen versehen, die den Kleidern eine zugleich aktuelle Eleganz
verleihen sollen. »So after then that we come up with like not only tra-
ditional. Traditional we do all the weddings and everything. Again it’s
little bit more glamourize. Earlier there was really rich like fabric, valu-
ation also, there is embellishment too. But then, you know, now there is
little fusion of embellishment also, like putting Parsi work, like Lucknow
work, putting like the rest of India work into a traditional costume. That
is giving all the more enrichment«.

Neben dieser Produktion, die sich an ein Publikum in Ladakh richtet
und traditionelle und teure Materialien sowie weiterentwickelte Techni-
ken verwendet, um ein auf die Tradition konzentriertes, aber in Schnitt
und Applikationen verindertes Design zu entwickeln, gibt es noch ei-
nen zweiten Schwerpunkt der Produktion. Dieser richtet sich an auswir-
tige Kunden wie etwa Touristen. Hier werden, da diese Kunden meist
aus warmeren Gegenden kommen, andere Stoffe verwendet und ein ge-
geniiber der traditionellen Bekleidung starker verdnderter Schnitt ent-
worfen. Fur diese Kunden unterhilt man eine spezielle Abteilung, in der
auch Nicht-Ladakhi arbeiten. »So we keep another department which
we call fusion. Which has got either the aesthetic of a design, a selvedge
design or the basic itself is from Ladakh. So there is something which
has to do with Ladakh only. So again this is giving us a second catego-
ry for market also«. Wihrend fiir die einheimischen Kunden bzw. Kun-
dinnen stirker die Betonung der traditionellen Kleidungsweise (bei fest-
lichen Anldssen) im Zentrum steht, die durch Veranderungen im Schnitt
und >exotische« Applikationen verfeinert wird, gerat fiir den touristi-
schen und internationalen Markt die traditionelle Form der Bekleidung
eher zu einem Referenzpunkt, der in durchaus veranderter Stoffauswahl,
im Schnitt oder auch in der Funktionalitit eher als ein Marker, als exo-
tisches Zitat auftaucht.

Das Interesse an der kreativen Fortschreibung der Textilkunst in
Ladakh, deren In-Wert-Setzung, hat so einen auch dezidiert 6konomi-
schen und professionellen Ansatzpunkt. Zugleich aber geht es um eine
anverwandelnde und kreative Auseinandersetzung mit einer fur wert-
voll gehaltenen speziellen Tradition. Die Erinnerung an diese Tradition,
die Vergegenwirtigung ihrer Geschichte hat somit einen eigenstindigen
Sinn. Geplant ist daher auf einem Geliande in der Altstadt die Errich-
tung eines Textilmuseums. Dabei werden historische Formen der Textil-
bearbeitung oder auch die historische Entwicklung der Bekleidung als
Zuginge betrachtet, tiber die sich weitere Aufschliisse tiber vergange-
ne Lebensweisen in Ladakh erschliefSen lassen. »So that can actually be
one way: you will study a lot, you know like you need to read books,

198

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWAHRUNG ALS KREATIVE VERANDERUNG

history like anything. Second you can showcase through costumes, with
lifestyle, with what product we used to use. For example it’s the cloth-
ing you wearing, it’s all of the best of clothing you are wearing, | mean
throughout the world. It was brocades, brocades from silk, then wool,
wool textiles, then there was embellishment like gold, silver, and every-
thing. Then there were jewelleries, best of jewelleries. Then in fact you
own your lifestyle product like use to carry your own cup, which was
made out of wood, to your — you know like silver, jade, your best things.
So then you should see the knives they were using. Because that was all
part of the costume«. Der Weiterentwicklung der Textilkultur Ladakhs
wird so ein musealer Riickblick gegentuibergestellt. Beide haben mit der
Fokussierung auf die Qualitit der ausgestellten wie der hergestellten Pro-
dukte ein verbindendes Kriterium. Es geht um eine gemeinsame Strategie
der In-Wert-Setzung des kulturellen Erbes: durch museale Dokumentati-
on und durch kreative Weiterentwicklung.

Und beide Gesichtspunkte, Bewahrung und kreative Ubersetzung in
die Gegenwart, finden sich auch im projektierten Museumsbau. Es soll
sich dabei um einen Neubau handeln, der einerseits vom architektoni-
schen Erbe Ladakhs beeinflusst ist. Andererseits aber sollen die traditi-
onellen Elemente, wie etwa Holzschnitzereien nun durch textile Muster
inspiriert werden, welche man auch in modernen Gemailden wiederfin-
den kann. » The building, it’s only influenced by Ladakhi, our own he-
ritage ... That’s gonna be a new building, a totally new building ... But
it’s totally best of Ladakhi style of architecture. And then there is an in-
teresting thing, you know. You will find many woodcarvings in Lada-
khi bouses. Okay, and then this ressource centre, the museum has got
wood carving but it’s totally inspired from textiles ... Which you can see
in paintings now, you will see it in woodcarvings«. Traditionelle For-
men, wie man sie in Holzschnitzereien und Holzarbeiten in den Hiu-
sern Ladakhs findet, sollen so in die abstrakte Formensprache textiler
Muster ubersetzt werden, die selbst wiederum eher eine Verbindung zur
Abstraktion in der modernen Malerei haben.

199

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Versuche einer schulischen Vermittlung
der kulturellen Identitat

Der Schulbesuch von Kindern wird — trotz der auch mit ihm verbun-
denen Veranderungen der dorflichen Lebensweise — nahezu durchgin-
gig als positiv wahrgenommen. Selbst Eltern auf den Dorfern bemii-
hen sich um eine gute Schule fiir ihre Kinder und schicken diese hiufig
zu einer Offentlichen oder auch privaten Schule nach Leh. Da es weder
eine High School noch eine Universitit in Ladakh gibt, werden Jugend-
liche mit guten Schulabschlissen dann haufig auf Privatschulen in In-
dien (Jammu, Chandigarh oder Delhi) geschickt, was mit einem hohen
finanziellen Aufwand verbunden ist. Diese Privatschulen teilen sich in
Indien einen durchaus umkidmpften Markt: Nicht nur Rankings, son-
dern auch ein entsprechendes Marketing zielen auf die Rekrutierung
der Jugendlichen.

Bisher wurde schon vielfach darauf hingewiesen, dass nicht der Schul-
besuch selbst, sondern die Abwesenheit der Jugendlichen und Studie-
renden, die ihre Ausbildung aufserhalb Ladakhs fortsetzen missen, als
Problem angesehen wird. Deshalb wird von vielen die Einrichtung eines
College und auch einer Universitdt in Ladakh gefordert. In dieser Per-
spektive ist es die aufgenotigte Abwesenheit der jungen Ladakhi, die die
Gefahr in sich birgt, dass sich diese von ihrer Heimat, von ihrer Identi-
tat als Ladakhi losen. Dies bedeutet zugleich, dass der Besuch von Schu-
len selbst, die mit ihr einhergehende Hoffnung auf eine moglichst hoch-
dotierte berufliche Karriere und vielleicht auch die damit einhergehende
Titigkeit auflerhalb Ladakhs nicht selbst als zentrale Probleme angese-
hen werden. Eine individuelle Karriereorientierung und die Bindung an
die Familie und damit an die mit dieser verbundenen Beziehungen und
Regeln scheinen sich nicht auszuschliefsen.

Nun hat man allerdings an dieser Stelle hiufig darauf hingewiesen,
dass die moderne Schule als Sozialisationsinstanz mit zumindest zwei
Prinzipien einhergeht, die quer zu eher traditionellen Familienverhalt-
nissen liegen. Es ist dies zunéchst eine Individualisierung sozialer Posi-
tionierungen in einem Raum, der nicht durch andere (familiale, gene-
rationelle, geschlechtliche oder sonstige) Kriterien definiert ist. Fur die
Position des Individuums in der Schule soll gerade die familiale Her-
kunft oder die Stellung in der Geschwisterreihe, die Verpflichtung gegen-
uber den Eltern oder gegeniiber der eigenen Religionsgemeinschaft nicht
zihlen. Was die Position des einzelnen Schulers bestimmt, das sind die
im schulischen Rahmen erbrachten Leistungen, individuell zurechenba-
re Aufgabenerfillungen und deren Bewertung. Diese Bewertung erfolgt
wiederum im Vergleich mit den Leistungen anderer Schiiler. Damit ist

200

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

das zweite zentrale Prinzip fur die Positionierung des individualisierten
Schiilers im schulischen Raum benannt: die Konkurrenz um die besse-
ren Noten.

Beide sich wechselseitig stiitzenden und voraussetzenden Mechanis-
men von Konkurrenzorientierung und Individualisierung sind nicht nur
etwas, das mit der als traditionell beschriebenen Lebensweise in Ladakh
kaum kompatibel ist. Hinzu kommt auch noch ein staatlich festgelegtes
Curriculum, ein Korpus an zu lernenden Inhalten, die ebenfalls nicht auf
die traditionelle Lebensweise vorbereiten, sondern die Voraussetzungen
fur eine mogliche Berufskarriere darstellen.

Man muss diese Analyse nicht weiter vertiefen, um deutlich zu ma-
chen, dass die Logik schulischer Bildung als solche unabhingig von der
je konkreten lokalen Situation, von je konkreten Lebensweisen, Selbst-
verstandnissen und Traditionen zu sein scheint.! Eine solche Unabhin-
gigkeit wird dort vielleicht nicht deutlich, wo die Lebensweise — wie in
modernen kapitalistischen Gesellschaften — selbst einer individualisier-
ten Konkurrenzlogik gehorcht. Dort mag die Schule durchaus als eine
funktionale Sozialisationsagentur angesehen werden. Wenn es aber um
Gesellschaften geht, in denen die Selbstiandigkeit des Individuums immer
nur im Rahmen von Verwandtschaftsstrukturen gesehen wird, in denen
es gar um die Wahrung einer bedrohten kulturellen Identitdt geht, miiss-
te eigentlich die Logik der schulischen Sozialisation selbst — und nicht
nur die Tatsache, dass diese an entfernten Orten stattfindet — zum Pro-
blem werden.

Wenn dies der Fall ist, wenn man etwa beklagt, dass die Kinder und
Jugendlichen in der Schule nichts mehr tiber die Werte und den Wert des
traditionellen Lebens in Ladakh lernen, wenn man kritisiert, dass die mit
dem Schulbesuch verbundene Karriereorientierung die Heranwachsen-
den auf eine 6konomisch-materialistische Perspektive festlegt, dann ge-
rat man allerdings in ein Dilemma. SchliefSlich soll diese Kritik ja nicht
dazu fiihren, die Schule und ihren Besuch durch die Kinder und Jugend-
lichen Ladakhs selbst in Frage zu stellen. Eine Schulkritik, die nicht auf
die Logik der schulischen Ausbildung verzichten will, kann dann ent-
weder nur hoffen, dass die Primérerziehung die grundlegende Bindung

1 Man hat in diesem Zusammenhang von einer >Universalisierung der mo-
dernen Schule« gesprochen und dies an Beispielen aus Westafrika zu zeigen
versucht (vgl. Adick, 1992). Am Beispiel der Batemi in Tansania habe ich
an anderer Stelle untersucht, wie die schulische Logik gerade in der Einfiih-
rungssituation von Schule sich noch mit anderen traditionellen Logiken (wie
jenen der Initiation) verbinden kann (vgl. Schifer, 1999). In Ladakh hinge-
gen wird — wie wohl in Indien generell und in anderen asiatischen Landern,
die im Gegensatz zu vielen afrikanischen Landern tber eine funktionieren-
de Beschiftigungsstruktur verfiigen — die Logik schulischer Auslese nahezu
ungebrochen affirmiert.

201

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

an die Kultur Ladakhs ermoglicht und soweit stirkt, dass diese auch
im Laufe der Schulkarriere nicht verlorengeht. Oder man erwartet von
den Schulen selbst, dass diese neben der Erfiillung ihres Curriculums
und der Durchsetzung einer leistungsorientierten Konkurrenz zusatz-
lich auch noch die Vermittlung des festzuhaltenden Wertes der traditio-
nellen Kultur Ladakhs iibernehmen. Und in der Tat gibt es Privatschul-
grundungen in Ladakh, die genau diese Absicht verfolgen, neben dem
ublichen schulischen Programm auch die Vermittlung einer Wertschat-
zung der eigenen Kultur und Identitdt anzustreben. Allerdings zeigt sich
zugleich gerade an dieser Stelle die Bedeutsamkeit jener Segregation der
Religionsgemeinschaften, die als solche eine vorausgesetzte kulturelle
Einheit aufrechterhalten sollte. Die Schulgriindungen, die im Folgenden
in ihrer jeweiligen Doppelprogrammatik analysiert werden sollen, sind
solche, die von den jeweiligen Religionsgemeinschaften oder von Initi-
ativen, die sich in ihrem Rahmen und auf der Basis ihres Verstandnis-
ses gebildet haben, verfolgt wurden. Und obwohl diese Schulgriindun-
gen — schon allein, um eine staatliche Anerkennung zu erreichen — allen
Schiilern und Schulerinnen unabhingig von der religiosen Zugehorigkeit
offen stehen, ist der Anteil von Kindern, die einer anderen Religion zu-
gehoren, an diesen Schulen verschwindend gering. Damit ergibt sich zu-
gleich eine Tendenz, in der kulturellen Tradition und Identitit den je ei-
genen religionsspezifischen Akzent zu betonen — und damit die Gefahr,
die religiose Segregation als eine Bedingung der Erhaltung der Idee ei-
ner kulturellen Einheit zu vertiefen. Es besteht — zumindest fur die an
der Bewahrung des kulturellen Erbes Ladakhs orientierten Schulen - die
Gefahr, dass sich die religiose in eine kulturelle Segregation verwandelt.

Die Perspektiven auf zwei solcher Schulen mit einer religiésen Bin-
dung sollen im Folgenden untersucht werden.> 2001 wurde von der
Drukpa-Richtung des tibetischen Buddhismus, die ihr spirituelles Zen-
trum in Ladakh im groflen Hemis-Kloster hat, die Druk Padma Karpo
School gegriindet. Neben dem vorgeschriebenen Curriculum zielt diese
Schule auf die Vermittlung der kulturellen Uberlieferung Ladakhs: der
buddhistischen Tradition und einer im Buddhismus griindenden Haltung
sowie Identitat der Ladakhi, auf die Weitergabe traditioneller Lieder,
Tanze und Lebensweisen (5.2). In Chuchot, jenem Dorf im Industal, in
dem etwa 80 % der Bewohner der islamischen Shia-Richtung angehoren,
wurde mit Unterstiitzung der >Imamiya Mission< die Imamiya School

2 Wie praktisch alle lokalen Initiativen steht auch hinter solchen Schulgriin-
dungen nicht nur eine lokale religiose Organisation, sondern ein nationales
und internationales Geflecht von Unterstiitzern, die die jeweilige Program-
matik fiir wichtig halten. Das, was firr Ladakh wichtig ist, wird immer schon
im Spannungsfeld lokaler Initiativen, nationaler und internationaler NGOs,
staatlicher Unterstiitzung und einer nicht zuletzt tiber den professionellen
Internet-Auftritt ermoglichten Spendenakquise verhandelt.

202

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

gegrindet, deren Ziel (neben der Forderung des Schulbesuchs muslimi-
scher Madchen) in der Vermittlung einer dem Koran verpflichteten Mo-
ralerziehung liegt. Diese Vermittlung der Grundlagen des schiitischen
Islam soll dabei die als ungentigend wahrgenommene religiose Bildung
in herkommlichen Koranschulen ablosen, aber sie kann und soll (schon
wegen des Alters der Kinder) kein Studium der Religion selbst ersetzen
(5.3). Zunichst aber soll eine 1988 (also vor den politisch motivierten
religiosen Auseinandersetzungen) gegriindete Initiative untersucht wer-
den. Diese zielte angesichts der tiberwiegenden Zahl von Schiilern, die
keinen erfolgreichen Abschluss der Primarschule erreichten, einerseits
auf Inhalte, die mit der Lebenswelt Ladakhs in Verbindung standen, und
auf Lehrer, die dies vermitteln konnten. Andererseits ging es um die Ak-
zeptanz der Bedeutung der Schulbildung in den Dérfern, die durch Auf-
klarungsveranstaltungen und die Zusammenarbeit mit Verantwortlichen
in den Dorfern erreicht werden sollte. Zugleich sollte mit einer alternati-
ven Schule ein Gegenmodell zur westlich orientierten Schule entwickelt
werden. SECMOL (Students’ Educational and Cultural Movement of
Ladakh) entwickelte das Konzept einer >Schules, in der es fur jene, die
nach der 1o. Klasse ihre regulare Schullaufbahn beenden, die Moglich-
keit einer Eintibung in eine okologische Landwirtschaft und damit eine
verdnderte Bindung an das Leben auf den Dérfern Ladakhs gibt. Es ist
das Leben auf dem gemeinsamen Schulcampus, das praktische Arbeiten
und unterstitzende Kurse, die diese Perspektive vermitteln sollen (5.1).

5.1 SECMOL: Die Probleme der Vermittlung
einer alternativen Lebensform

Die Logik der schulischen Sozialisation zielt auf ein Weiterkommen.
Uben, Stiitzkurse oder Klassenwiederholungen suggerieren, dass es doch
jeder schaffen kann. Angesichts dieser Logik wird es fiir jene schwierig,
die das Ziel des Weiterkommens nicht erreichen. Das wird dort relati-
viert, wo fiir jeden Schulabschluss entsprechende Anschlussmoglichkei-
ten im Beschaftigungssystem gegeben sind. Schwieriger erscheint eine
solche Situation sowohl fiir das individuelle Selbstbewusstsein wie auch
fur die Lebensperspektive, wenn — wie im Fall Ladakhs — in solchen
Fillen die Ruckkehr auf das Dorf naheliegt, um dort sein Auskommen
zu finden. Damit ist der Ansatzpunkt fir die von SECMOL betriebene
Schule genannt. In ihr geht es nicht um die Weiterqualifikation im Sinne
der weiteren Schulkarriere. Im Zentrum steht die Aufwertung der tradi-
tionellen Landwirtschaft durch ein modernes 6kologisches Wissen und
entsprechende Methoden und Verfahren. Kurse und Ubungen, die die-
sem Ziel dienen, sollen zugleich das Selbstwertgefiihl der Schulabgianger

203

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

starken. » What SECMOL is trying to do is, it wants, it keeps the tra-
dition of keeping dropout-students, so that they, like students who are
studying in government schools, they still — yeah, keeping their confi-
dence and making them think, they can do better. [ mean better in terms
like not just according to the government job, their race but maybe
they begin to think differently ... And then also on — they conduct small
courses, they studied since last year, I think, on earth building and solar
housing, these are mainly the techniques to reduce energy«.> Die Kur-
se folgen dabei keinem festen Lehrplan. Obwohl Nachhaltigkeit, das
Einsparen von Energie oder auch die Miillvermeidung fir SECMOL
wichtige Ziele sind, so konnen die dort Studierenden auch selbst Ziele
wahlen. »1 think, that the campus, we have the choice of let them teach
whatever they want«. Neben der Vermittlung des okologischen Wissens
gibt es einen Bereich, indem eine Vorbereitung auf das Leben im mo-
dernen Ladakh und damit eine Selbstsicherheit angestrebt wird. » Our
aim is trying to do good for the earth, maybe, or saving ecology or like,
or maybe keeping the healthy ecology — that is what our aim is. One
half. The other half is like improving their own. Serve students like in
speaking or confidence in everything about. So there we focus on En-
glish conversation, public speaking, dances or other cultural stuff. And
the other half is just part of their living here. Because the way we live,
they will understand«.

Das Konzept sieht vor, durch die Teilnahme an 6kologisch motivier-
ten Aktivititen auf dem Gelinde des Campus und die ergianzende Ver-
mittlung eines entsprechenden Wissens eine verbindliche Haltung bei
den Heranwachsenden zu erzeugen, die dann auch in der Lage sein soll-
ten, ihre Ansichten im 6ffentlichen Raum zu vertreten. Es zeigt sich nun
aber, dass die Studierenden — sowohl jene, die nur ein Jahr als externe
die Veranstaltungen auf dem Campus besuchen wie auch jene, die fiir
drei Jahre dort wohnen — kaum Interesse an der Theorie, aber auch an
der Praxis einer nachhaltigen okologischen Lebensweise haben. Sie in-
teressieren sich vor allem fur die Englischkurse — und damit letztlich
fiir den Wert eines konventionellen schulischen Wissens, das ihnen bei
der Bewiltigung eines (wie es scheint) unproblematischen modernen Le-
bens weiterhelfen kann. » These roth class dropout students only for one
year. But then now we have college students, who will stay here for three
years. And I will say, even among these people only few actually under-
stand SECMOLs ideology or the campus ideology, which is really, may-
be zero waste creation. Most would just focus on the English part, on
the confidence building part, but not all«.

3 Die folgende Analyse referiert auf ein Leitfadeninterview, das mit Rinchen
Dolkar gefiihrt wurde, die frither selbst Schiilerin am SECMOL-Campus
und zum Zeitpunkt des Interviews nun dort als Lehrerin titig war.

204

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Das padagogische Konzept SECMOLs beruht auf der Vorstellung,
dass eine gemeinsame Lebensweise, in der es immer auch um bestimm-
te Ziele geht, eine Selbstverstandlichkeit erzeugt, die dann nur noch mit
dem entsprechenden Wissen unterlegt werden muss — ein Wissen, dessen
Wert sich fur die Adressaten gleichsam aus der gelebten Praxis ergibt.
Ein solches Konzept versucht — wie hiufig in der Tradition reformpada-
gogischer Projekte — eine Verbindlichkeit zu erzeugen, die vor der Ein-
fiihrung der modernen Schule durch das mitgangige und daher selbst-
verstandliche Lernen im jeweiligen Lebenskontext erfolgte. Die Schule
als Institution steht nun aber nicht nur fiir einen Bruch mit der Selbst-
verstiandlichkeit solchen Lernens; sie steht auch fir die Vermittlung eines
kognitiven Wissens, dessen Bedeutsamkeit fiir ein spateres Leben weder
unmittelbar einsichtig noch vielleicht jemals gegeben sein wird. Was man
mit dem in der Schule Gelernten einmal wird anfangen konnen, ist nicht
sicher; aber ohne die mit ihm verbundene und sich in formalen Quali-
fikationsschritten zeigende Gegebenheit verschliefSen sich nicht zuletzt
die eigenen Zukunftsperspektiven. Eine Schule nun, die aufSerhalb des
normalerweise gelebten sozialen Zusammenhangs situiert wird und den-
noch — als Schule — den Anspruch erhebt, die Verbindlichkeit eines sol-
chen selbstverstandlichen sozialen Zusammenhangs erreichen zu kon-
nen, scheitert moglicherweise an jenem schulischen Sozialisationseffekt,
den man eine Vergleichgiiltigung der Inhalte nennen konnte. Es sind die
Englischkenntnisse, die Befihigung zur englischen Konversation, die in
dieser Konstellation einen besonderen Stellenwert beanspruchen kon-
nen: Ihr Erwerb auf dem SECMOL-Campus unterliegt nicht der schuli-
schen Konkurrenzlogik und verspricht zugleich — gerade auch unabhin-
gig von schulischen Zertifikaten — eine Beschaftigungsmoglichkeit im
modernen Tourismussektor.

Doch selbst diese Orientierung ist nicht bei allen Studierenden voraus-
zusetzen. Das padagogische Konzept von SECMOL macht die Voraus-
setzung, dass jenseits des normalen Schulbetriebs und vor dem Hinter-
grund einer gemeinsamen Praxis sich das Problem der Lernmotivation
auflosen wiirde. Doch auch das ist nicht notwendig der Fall. » Maybe
he was dropped out, but someone who has the drive to learn ... But the
thing is, they should be willing to learn things, willing to learn. Because
if you are not willing to learn, then I don’t know-«.

Doch selbst wenn die Bereitschaft gegeben ist, sich 6kologisches Wis-
sen anzuhoren, so ist damit noch nicht die Einsicht verbunden, dass dem
dann eine entsprechende Verhaltensinderung folgen miisste. Dies mag
bei jenen, die nach der 1o. Klasse zu Hause wohnen und den Campus
fiir ein Jahr aufsuchen, auch eine Frage des Alters und anderer Orien-
tierungen sein, mit denen sie auflerhalb des Campus konfrontiert wer-
den. Dennoch scheinen die Mittel, mit deren Hilfe man ihnen gegeniiber
eine praktisch folgenreiche Einsicht zu erreichen vermag, sehr begrenzt

205

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu sein. » And also the students are mostly roth dropouts. So they were
very young ... and many things happen outside the campus ... something
is very weired here, because we talk about creating less waste and gar-
bage and doing these things. But then they go to the market, they just
get all the packed food, everything. So it’s like you don’t understand
why we are, like you know, and where we stay. They miss the point. And
it’s, just preaching does not work«. Weder die Vermittlung eines kogni-
tiven Wissens noch Predigten, die sich auf eine entsprechende Einsicht
und verbindliche Handlungskonsequenzen richten, scheinen etwas be-
wirken zu konnen.

Bei den College-Studierenden, also jenen, die fiir bis zu drei Jahren
auf dem Campus leben, ist allerdings eine dhnliche Frustration der pada-
gogischen Ambitionen festzustellen. Hier fillt eine Erklarung schwerer,
weil sie in die Lebensweise des Campus und die in ihr gegebenen Ver-
bindlichkeiten eingespannt sind, weil also die 6kologische Praxis Teil ih-
res Lebens ist. Eine sinnvolle Erklarung fur das Scheitern der padagogi-
schen Hoffnungen kann dann nur sein, dass diese Studierenden sich auf
die ihnen nahegebrachte Lebensweise nicht einlassen, dass sie den Cam-
pus nicht als ihr Zuhause ansehen. Vielleicht war das friher anders, als
die Aufenthaltsdauer auf dem Campus langer wahrte. » Earlier students
who were here, actually they were here so long. They had become part
of it, because it was their life«. Frither, als der Fokus von SECMOL noch
nicht so stark auf der 6kologischen Lebensweise, sondern gleichzeitig auf
der Forderung eines gelingenden Schulbesuchs fiir die noch nicht an das
Schulsystem gewohnten Kinder Ladakhs lag, gab es auch Heranwach-
sende, die auf dem Campus lebten und dort Stiitzkurse in Englisch er-
hielten, die aber gleichzeitig eine reguldre Schule auflerhalb des Campus
besuchten. Fiir diese Schiller fielen aufSerhalb ihrer Schulzeit auf dem
Campus Aufgaben und Verantwortlichkeiten an. Hier lernten sie auch
etwas iiber Okologie — etwas, das sie dann nach dem Ende ihres Schulbe-
suchs und dem Verlassen des Campus in anderen NGOs einsetzen konn-
ten. Im Gegensatz zu jener Zeit und dem veranderten Konzept leben die
Jugendlichen nun auf dem Campus und finden trotzdem nicht zu jenem
Zugehorigkeits- und Verantwortungsgefiihl. » Even now the college stu-
dents who are here for two, three years, they don’t show much commit-
ment. If some food goes for waste, they don’t care, for example, they
don’t care much. That’s not good. I think because they should think it is
their house«. Die Hilflosigkeit der padagogischen Ambition gegentiber
der Gleichgiiltigkeit der Schiiler, die mit einer 6kologischen Lebensweise,
der Trennung des Miills oder der Vermeidung von Abfillen keinen Sinn
verbinden konnen, zeigt sich etwa darin, dass man zur Stiitzung der eige-
nen >Predigten« glaubt, auf das Argument der Bewahrung der alten Kul-
tur Ladakhs zuriickgreifen zu mussen. » But maybe, 1 don’t know, may-
be we should focus more on preservation, or maybe saying how the old

206

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Ladakh was«. Die Berufung auf die nachhaltige Lebensweise im alten
Ladakh soll hier als moglicherweise hilfreiche und unterstiitzende Stra-
tegie fiir jene okologische Lebensweise dienen, die auf moderne Bedin-
gungen reagiert, die so im alten Ladakh nicht gegeben waren.

Doch nicht nur bei den eigenen Studierenden stofSt das okologische
Programm von SECMOL auf Vorbehalte. Angeboten werden auch 6ko-
logische Kurse, die sich an eine interessierte Offentlichkeit in Ladakh
richten sollen. Allerdings wird dieses Kursangebot weniger von den Ein-
heimischen als von Auslindern, von Touristen wahrgenommen. » Now-
adays we are getting only outsiders. We wanted for Ladakhis but I think,
Ladakbis find it too expensive ... [ don’t know. But maybe next year they
will not think it’s expensive, if it catches their interest«. Die mangeln-
de Resonanz der Kurse bei einem einheimischen Publikum wird mit den
Kursgebithren begriindet, die wohl zu hoch erscheinen — zumindest so-
lange, bis man sich uberhaupt erst fur den Inhalt der Kurse interessiert.
Auch die ladakhische Offentlichkeit scheint (bisher) so wenig an den von
SECMOL angebotenen Kursen interessiert zu sein, dass sie nicht bereit
ist, dafiir Geld auszugeben.

Hinzu kame, dass ein 6kologisches Leben, wenn man sich denn auf die
vorgeschlagenen Konzepte einlassen wiirde, nicht billig ware. Der Bau
energiesparender Hauser oder gar der Kauf und die Installierung von
Solaranlagen verlangt Fachkrifte, die bisher in Ladakh nicht einfach zu
finden sind, und vor allem Geld. » Like some of the Ex-students who are
building it ... they charge a lot and it’s actually expensive. It costs a lot of
money to make a house like that ... We have to be rich in terms of mon-
ey to be able to invest in a house like that. I don’t know if, if like more
students who would start building houses like that, whatever. Because
it’s not actually easy«.

Innerhalb des nun gegebenen Lebens in Ladakh scheint die SEC-
MOL-Initiative keinen rechten Ort zu finden. Ihr Fokus, eine praktizier-
te okologische Lebensweise, scheint weder mit dem traditionellen Le-
ben im dorflichen Ladakh noch mit der modernen Lebensweise, fiir die
das Erreichen von Reichtum oder eine Karriereorientierung kennzeich-
nend sind, kompatibel zu sein. Aus der ladakhischen AufSenperspektive
scheint es sich bei SECMOL um eine Blase (»a bubble«), ein fiir sich be-
stehendes soziales Gebilde von Idealisten zu handeln, denen die Realisie-
rung ihrer Idee wichtiger ist als etwa ein gutes finanzielles Auskommen.
»1 think SECMOL is a really good idea. I actually think. Personally. But
it is difficult. We really have to take a big decision to adapt to this. Be-
cause my parents had been really disappointed that I'm working here ...
Big tale. Because they don’t agree with that, because it is like you get-
ting paid so less and you you just going to SECMOL. What is that? That
is nothing. Why don’t you work in another organisation. But I like the
idea of living here, because I'm not creating any waste«. Im Unterschied

207

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu anderen NGOs, die sich um neue Projekte auch im 6kologischen Be-
reich bemiithen und dafir eine Unterstiitzung durch nationale oder inter-
nationale Geldgeber erfahren, die es ihnen erlaubt, ihre Mitarbeiter ad-
dquat zu entlohnen, scheint es SECMOL nur um die Realisierung einer
alternativen Lebensform zu gehen — um den Nachweis, dass eine solche
Lebensform moglich und attraktiv sein kénnte. Dabei scheint die Bin-
nenperspektive von SECMOL kaum an jene vermittelbar zu sein, die als
Ladakhi von aufen auf das Projekt blicken.

Aber es erscheint immerhin moglich, dass von jenen, die das Cam-
pus-Leben kennengelernt und es als einen schwierigen, aber sinnvol-
len Lebensentwurf erfahren haben, manche versuchen, diese Idee auch
auflerhalb, etwa in einem Dorf, zumindest fiir sich selbst zu realisie-
ren. »But I first stay here in between ... [ might have an idea, I have an
idea. But I need to think it through, properly. So right now I am learn-
ing here. Living the way I want to live ... I want to — we have a house
in a village ... I could always live there«. Nun ist allerdings die Reali-
sierung einer okologischen Lebensweise nicht nur etwas, das Investiti-
onen an einem Haus erfordert; zugleich bildet sie eine Perspektive, die
als solche noch kein hinreichendes Einkommen sichert. Die Moglichkeit
eines solchen Einkommens wird nun auf eine Weise anvisiert, die einer-
seits an bereits giangige Projekte wie jene der WAL anschliefSt, die sich
von der Fertigung von Handarbeiten auf den Dérfern ein Einkommen
fuir die Frauen versprechen. Vergleichbar den Projekten der WAL geht es
dabei auch hier um eine Entwicklungsmission: » Than I can work with
the women over there and maybe I would go into textiles ... Clothing.
Wool«. Andererseits aber schreibt sich hier auch die spezifische (idea-
listische) Orientierung SECMOLs ein: Diese Handarbeiten sollen eine
reinere Wolle verwenden und gleichzeitig >natiirlich< sein. Zudem sollen
die »organischen« Produkte nicht fiir einen touristischen Markt, sondern
zu erschwinglichen Preisen fiir die lokale Bevolkerung angeboten wer-
den. »I want the woolen products in a really, really different touch. Not
what we find right now. But 1 want to be much more cleaner, more well
finished. You know like — and then colours ... maybe I could make dif-
ferent colours. I would actually like all of it — very idealistic. I will do all
of it really natural ... But I want all the things to be really cheap. So that
everyone can afford it ... Organic, I want to make local organic prod-
ucts, but for local people«.

Die okologische Lebensweise, die von SECMOL angestrebt wird und
auf dem Campus auch in ihrer Realisierbarkeit demonstriert werden soll,
legitimiert sich nicht primar tiber das Bild eines 6kologisch und nachhal-
tig wirtschaftenden alten Ladakh. Zwar mag es sein, dass auch im alten
dorflichen Ladakh auf Nachhaltigkeit geachtet wurde, dass man kaum
etwas weggeworfen hat. Der Grund dafiir aber lag nicht in einer Vor-
stellung von Nachhaltigkeit, sondern schlicht in der Notwendigkeit des

208

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Uberlebens in einer mit der Knappheit ringenden Subsistenzwirtschaft.
»The thing is, I think, in old, in olden times they actually just wanted to
survive. They did not think much about destroying, they did not think
in these ways ... They would reuse and recycle most of the things. That’s
what 1 would say«. Wenn man daher die 6kologische Lebensweise und
die Perspektive der Nachhaltigkeit als eine in der Tradition Ladakhs lie-
gende verstehen will, dann ergibt sich eine solche Sichtweise nur un-
ter zwei Voraussetzungen. Zum einen muss man iiber das Konzept der
Nachhaltigkeit und Okologie verfiigen, um iiberhaupt eine solche Kon-
tinuitit konstruieren zu konnen. Da die um ihr Uberleben ringenden
Ladakhi in fritherer Zeiten nicht tiber eine solche normative Sinnbestim-
mung ihres Lebens verfugten, kann das Kriterium einer 6kologischen
Nachhaltigkeit nur nachtriglich fir sie postuliert werden. Damit geht
— zum zweiten — einher, dass man die Verschiedenheit der Lebenswei-
sen nivelliert, dass man dazu neigt, eine Mangelwirtschaft zu idealisie-
ren, um von ihr her normative Kriterien zur kritischen Bewertung einer
Uberflussgesellschaft zu gewinnen. Vor einem solchen Hintergrund kann
man dann dazu neigen, die in der so konstruierten Traditionslinie iden-
tifizierbaren (6kologisch orientierten) Ladakhi als >wahre< Ladakhi zu
etikettieren und jene, die sich nicht daran halten, als -moderne« Ladakhi
zu bezeichnen. Ein »wahrer Ladakhi« zu sein, wird dann zu einem Maf3-
stab, der auf der fragwiirdigen Konstruktion einer historischen Konti-
nuitit beruht: »a modern — not a real Ladakhbi. I am a real Ladakhi, but
still I am not. I am a bad Ladakhi, I think, I would say 1 am a bad La-
dakbi. Because I create lots of waste. So if I see the environment of Leb,
then it won’t be able to sustain us«.

Die Konstruktion einer Kontinuitdt zwischen dem alten und dem ge-
genwirtigen Ladakh unter dem idealisierten Gesichtspunkt einer 6ko-
logischen Nachhaltigkeit mag so eine Legitimationsperspektive fiir eine
alternative Lebensform unter gegenwirtigen Bedingungen sein. Zugleich
aber bildet die Berufung auf das alte Ladakh kein generelles Kriterium
zur Beurteilung der gegenwartigen Entwicklungen. Es kann nicht darum
gehen, das Neue deshalb zu problematisieren, weil es den Bestand des
Alten, der traditionellen Lebensweise Ladakhs, bedroht. Die Bewahrung
der alten Lebensweise, ihrer kulturellen Praktiken, kann nicht zum zen-
tralen Kriterium stilisiert werden. » Preservation is like saying something
is wrong and something is right. Like saying the new thing is bad and
we should — or old ones are really good and the best ones. I think you
can’t say something is better than something else. I think, if the soci-
ety is changing they have to adapt to new things. So if you like the new
things, so good. But you can’t forget — you should not«. Wenn die Ju-
gendlichen auf dem SECMOL-Campus so etwa indische oder westliche
Musik horen und moderne Tédnze bevorzugen, so ist die Vermittlung tra-
ditionellen Musizierens, traditioneller Lieder und Tanze bedeutsam, um

209

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

eine Tradition zu bewahren. So findet etwa einmal in der Woche eine
traditionelle Tanzparty statt oder man singt traditionelle Lieder in den
Abendstunden. Dabei legt man durchaus Wert auf eine akkurate Auf-
fiihrung der traditionellen Tanzschritte; man greift auf Referenten zu-
rick, die etwa das Spielen traditioneller Instrumente wie Trommeln ver-
mitteln. Diese Bewahrung traditionellen Musizierens und Tanzens hat
einen bedeutsamen Stellenwert. Aber das Ziel besteht dabei nicht darin,
die Heranwachsenden auf diese Tradition zu verpflichten und moderne
Formen abzulehnen. » Every two months we have a presentation, so we
make sure that they do Ladakhi songs and dances ... It’s not like activi-
ly preserving these dances. But it’s like, we do not give preference to the
non-Ladakhi-songs or western music. We don’t prefer that. Like if you
have a choice, why not do the Ladakbi«. Die Vermittlung und Eintibung
traditioneller Lieder und Tdnze dient so keiner Sakralisierung der Tra-
dition und der damit einhergehenden Abwertung des Neuen. Eroffnet
werden soll eine Wahlmoglichkeit fiir die Studierenden — und damit eine
weder durch die Tradition noch durch die Moderne determinierte sou-
verine Entscheidungsposition.

Dass, was an der Tradition bewahrenswert ist und was an Neuerun-
gen zu begriiffen ist, wird damit zu einer offenen Frage. Man mag die
Restaurierung der alten Lehmhauser (dsthetisch) fur eine sinnvolle An-
gelegenheit halten, muss das aber nicht im gleichen Sinne fiir die Bei-
behaltung der traditionellen Kleidung annehmen. Auch was die Wei-
terentwicklung von Kunsthandarbeitstechniken angeht, kann es hier
Entwicklungen geben, die man nach dem Kriterium einer zu bewahren-
den Tradition oder jenem der >organischen Produktion« unterschiedlich
gewichten kann. Uberhaupt setzt die Anwendung eines Kriteriums wie
desjenigen einer Bewahrung der Tradition voraus, dass es einen Ver-
gleich gibt — und dass damit gerade die Bewahrung der Tradition nicht
mehr selbstverstandlich ist, sondern sich Entscheidungsmoglichkeiten
andeuten. »I think it’s better to compare and then to choose which one
you want to preserve«.

Eine solche Vergleichs- und Wahlmoglichkeit ergibt sich dabei nicht
nur im Hinblick auf einzelne Praktiken, sondern sie bertihrt letztlich
auch noch das Selbstverstiandnis als Ladakhi, die Frage der eigenen Iden-
titat. Deren Uberlieferte Selbstverstandlichkeit wird nun selbst zu einer
Frage individueller Positionierungen, die bestimmte Aspekte aufnehmen
mégen, gleichzeitig aber Uberschneidungen mit anderen Lebensentwiir-
fen akzeptieren konnen, die man mit Menschen aufSerhalb Ladakhs ge-
meinsam hat. In einer solchen Konstellation mag die Berufung auf eine
Identitdt als Ladakhi zwar wichtig sein, um sich von anderen zu unter-
scheiden. Aber die Kriterien fiir eine solche Unterscheidung bleiben dann
doch eher ambivalent und unzuverlissig. »I am very confused because
a — it’s like I want to say: I am a Ladakhi. But there sometimes I think,

210

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

I don’t — we should not separate us from others. But somehow we still
need this identity, somehow I need my identity of being Ladakhi — so
I take it, I keep it with me ... So I put a tag on every idea: Look this is
Ladakbi«.

5.2 Die Druk Padma Karpo School: Die Orientierung
an einer buddhistischen Identitit Ladakhs

Mit Unterstutzung des Klosters Hemis, des wohl reichsten Klosters in
Ladakh, das der Drukpa Richtung des tibetischen Buddhismus und hier
der Kargyu-Linie zuzurechnen ist, wurde die Druk Padma Karpo School
in Shey als Primar- und Sekundarschule gegriindet. Zum Zeitpunkt ihrer
Grundung im Jahr 20071 belief sich die Schiilerzahl auf 88; 2016 hat sich
diese Zahl auf etwa 8oo erhoht und die Schule verfiigt uber einen Lehr-
korper von etwa 70 Personen. Den Hintergrund und die Motivation der
Schulgriindung, die durch den obersten Wiirdentrager der Drukpa-Rich-
tung erfolgte, bildete eine Krisendiagnose. Diese stellte eine zunehmende
Orientierung der heranwachsenden Ladakhi an der westlichen Lebens-
weise und eine damit in Verbindung gebrachte Vernachlissigung der ei-
genen Tradition und der sie tragenden buddhistischen Werte fest. Diese
Situation wird zusitzlich noch dadurch dramatisch, dass die westliche
Kultur, an der die Kinder und Jugendlichen sich orientieren, selbst in sich
als duflerst problematisch angesehen wird.

Die Problematik der westlichen Kultur wird dabei nicht nur darin ge-
sehen, dass sie nahezu weltweit dominiert und sich die unterschiedlichs-
ten Kulturen angleicht. »So because you can see nowadays in Ladakbh,
also in the world abroad, also the people, their own culture is diminis-
hing«.* Der Einfluss der westlichen Kultur erscheint geradezu unwider-
stehlich. Fur Ladakh mag man sicherlich sagen, dass hier der Einfluss
westlicher Touristen wesentlich ist. Aber dass die heranwachsende Ge-
neration die westliche Kultur unkritisch kopiert (»they copy the Wes-
tern culture«), liegt wohl vor allem am gestiegenen Einfluss westlicher
Medien. » Another point is the media, this television. Because in the last
twenty years the television industry is grown a lot. So we have a lot of
these things, what we say television channel. Around three to fourbun-
dred you can see. So for many it means eyecatching, this thing. The cloth
and all these things. And our children find out, they measure very good
these things ... And they don’t see our own culture as a good one. They
find it very old«. Ein Vorschlag, traditionelle Kleidung wie die Goncha

4 Analysiert wird hier ein Leitfadeninterview, das mit dem Office Coordina-

tor, einem Kunstlehrer der Druk Padma Karpo School und einem der Schu-
le verbundenen Reiseveranstalter gefithrt wurde.

21T

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu tragen, muss unter diesen Umstianden eher wie eine Zumutung wahr-
genommen werden.

Das Problem besteht dabei nicht nur darin, dass die Heranwachsen-
den den Sinn fiir die Bedeutung der eigenen Kultur, ihrer Einzigartigkeit
und der Notwendigkeit ihrer Bewahrung verlieren. » That means our cul-
ture is very — what? Unique. And we have to preserve it. Otherwise in — if
we don'’t, in the next twenty, thirty years, it means, we don’t know what
is our culture and tradition«. Der durch den Einfluss der westlichen Kul-
tur auf die heranwachsenden Ladakhi drohende Identitatsverlust ist da-
bei jedoch zusitzlich gefahrlich, weil er nicht nur junge Ladakhi in eine
Identitatskrise fiihrt, sondern weil die gesuchte westliche Identitit selbst
bereits in der Krise ist, weil sie also als solche kein Modell einer gelunge-
nen Identitdt darstellen kann. » Now in a lot of cities, in the big cities in
Europe, people have an identity crisis. You must have heard about it ...
People are, they — but they don’t have an origin where they come from.
They live in the big societies, but there is a big crisis of identification«.
Vor diesem Hintergrund muss es als durchaus problematisch angesehen
werden, wenn zunehmend Schiiler aus Ladakh auf weiterfithrende Schu-
len oder Universitaten aufSerhalb Ladakhs geschickt werden. Dies mag
zwar zum Teil dadurch zu entschuldigen sein, dass es in Ladakh weder
ein College noch eine Universitat gibt. Zugleich wire das aber vielleicht
auch nicht notwendig, wenn fiir lokale Anstellungen bei der Regierung
oder jede Bewerbung nicht immer schon ein (auswirtiges) Studium vo-
rausgesetzt wiirde. » At least everybody knows who will apply for a go-
vernment job or at any competetive — at least you have the gradual and
the post-gradual. We don’t have it bere. So that’s why people go out«.
Und es kommt dann nicht selten zu Spannungen in den Familien, weil die
extern Ausgebildeten auf ihre Geschwister herabblicken. All dies fiihrt
zu einem schleichenden Niedergang in der Akzeptanz der traditionellen
Kultur. » There is a slightly decline in the culture acceptance, right. Why?
Because they have in favour of four to five to six years of living in the
big cities«. Zwar werden an den Studienorten studentische Assoziatio-
nen gegrundet, die Lamas oder auch Vertreter der LBA einladen, um den
Kontakt zur heimischen Kultur zu halten und damit ein Gegengewicht
zum Einfluss der grofSen Stadte zu bilden.

Neben dem Leben in den grofsen Stidten auflerhalb Ladakhs und
der mit diesem verbundenen Gefahr, die eigene Herkunft und deren Le-
bensweise zu vergessen, erscheint eine weitere Gefihrdung durch die
westliche Lebensweise als noch bedrohlicher. Es handelt sich um das in
westlichen Kulturen zentrale Verstiandnis einer individuellen Freiheit. In
dieser Sichtweise soll das Individuum jede soziale Gegebenheit, jede An-
forderung durch andere hinterfragen und sich dazu verhalten konnen,
ohne auf die Eltern oder andere Autoritaten Riicksicht nehmen zu miis-
sen. Eine solche individualistische Form der Freiheit bildet geradezu das

212

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

Gegenteil eines ladakhischen Selbstverstandnisses, in dem die individu-
elle Orientierung und Entscheidung immer nur im Rahmen einer sozia-
len Gemeinschaft erfolgt. Beide Sichtweisen stehen so kontrir zueinan-
der, dass sie fiireinander jeweils nicht nachvollziehbar erscheinen. Fiir
die ladakhische Perspektive bedeutet das westliche Freiheitsverstandnis
das Ende jeder sozialen Gemeinschaft und Verbindlichkeit; das westli-
che Freiheitsverstindnis kann eine Gesellschaft wie die Ladakhs nur un-
ter dem Gesichtspunkt der Unterdriickung individueller Freiheiten wahr-
nehmen. » We live in a very small society. We don’t have that much of
an open house to take our own decision. Here we have — we have listen
to our old people, forefathers, elders, which is very important for us ...
It looks very crazy sometimes to see some of the decisions, right? The
same thing for us also is, we see a lot of European people, they have a
different culture. We also think it’s a very crazy thing they do ... Our
children meet the American children or the European children. They are
so amazed to see like how much freedom they have. How much choices
they have because we don’t have that. Because we live — we were born
and brought up in a society where everything is so secured from every-
body. Even if I'm freely doing, parents will come and stop«. Wenn die
Kinder Ladakhs sich an der Freiheit der westlichen Kinder, mit denen
sie vielleicht in Kontakt kommen oder die sie im Fernsehen sehen, er-
freuen, dann wird damit ein anderes Verhiltnis der Generationen vor-
stellbar. Unter diesen Bedingungen scheinen auch die Eltern in Ladakh
einen grofSeren Wert auf die Freiwilligkeit und die Einsicht ihrer Kinder
legen zu miissen. Nur auf diese Weise scheint man noch damit rechnen
zu konnen, dass iiberkommene Verhaltensweisen und Sinnbestimmun-
gen weiterhin akzeptiert werden.

Damit ein solches Bedrohungsszenario durch eine attraktive und iiber-
michtige westliche Lebensweise nicht einfach nur zu einem unabwend-
baren Schicksal wird, bedarf es der Gegengewichte. Diese konnen nun
nicht nur im blofSen Insistieren auf dem Wert der traditionellen Kultur
Ladakhs bestehen. Diesen Wert muss man wahrscheinlich nicht nur der
nachwachsenden Generation nahebringen, sondern auch einer Eltern-
generation, die moglicherweise diese Gefahren gar nicht wahrnimmt,
weil sie vorwiegend die schulische und berufliche Karriere ihrer Kinder
im Blick hat. Ein solches Unternehmen ist nun deshalb nicht aussichts-
los, weil trotz der als fehlend beklagten Sensibilitat fir die Gefihrdung
der eigenen Kultur dennoch diese noch nicht verschwunden ist. Hinzu
kommt eine Hoffnung, die sich an der Ambivalenz jener Erfahrungen
festmacht, die ladakhische Studierende bei ihren Aufenthalten aufler-
halb Ladakhs machen. Auf der einen Seite sind diese Studierenden auf
sich selbst gestellt und daher auch anfillig fiir Neues: Sie kleiden sich
westlich, folgen vielleicht der westlichen Jugendkultur, sie haben tiberle-
gene Kenntnisse in der Verwendung von Computern, was wiederum fiir

213

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

die Jingeren, die noch in Ladakh leben und zur Schule gehen, attraktiv
ist. Zugleich sind sie aber auch einem enormen Leistungs- und Konkur-
renzdruck ausgesetzt: » Now the competition level is very high. In our
time we did our like junior school or high school, we are not so interest-
ed in marks«. Ein solcher Leistungs- und Konkurrenzdruck fiihrt nicht
nur dazu, dass alles andere gegeniiber den schulischen Verpflichtungen
in den Hintergrund riickt. Er fithrt auch zu einer grofSeren Selbstandig-
keit: » Now the students are very smart and very active«. Sie folgen nicht
mehr einfach nur dem, was andere ihnen sagen oder dem, was ihre dl-
teren Geschwister getan haben. Sie handeln auf der Grundlage der eige-
nen Einsicht: » The people who are following, they understand and then
they follow«.

Damit gerat man in die Nihe einer freien Entscheidung, die an das
westliche Modell erinnrt. Die jungen Ladakhi, die in den Stadten stu-
diert haben, orientieren sich an dem, was sie als Individuen einsehen. Auf
der anderen Seite aber — und das macht die Ambivalenz der auswirts ge-
machten Erfahrungen aus — werden nicht nur Erfahrungen mit einer Welt
aufserhalb Ladakhs gemacht, sondern diese werden zugleich in ein Ver-
hiltnis zur eigenen Kultur gesetzt, wie man sie in der Kindheit erfahren
hat. Hervorgebracht wird so ein Verhiltnis der anderen und der einhei-
mischen Lebensweise und damit eine Alternative, in der sich die jungen
und nun selbstindigen Ladakhi entscheiden konnen. Dieser erlangten
Selbstindigkeit ist es geschuldet, dass man den Ausgang dieser Entschei-
dung nicht vorhersehen kann. Aber eine frithkindliche Sozialisation, die
die traditionellen Werte vermittelt und eine Einrichtung wie Druk Pad-
ma Karpo School, die diese auch im Rahmen des Schulbesuchs zu einem
Programmpunkt macht, konnen hier zugunsten einer Entscheidung fiir
die Wertschitzung der ladakhischen Identitdt wirksam sein. » And I'm
sure like if an institute like this, right all the other institutes, if they can
have a proper session for the — to have the traditional classes also. Yes,
that all would be wonderful, right?«. Wenn andere Schulen das an der
Druk Padma Karpo Schule eingefiihrte Konzept iibernehmen und der
Tradition einen Bestandteil im Schulleben einrdumen wiirden, dann wiir-
de das helfen, auch die Entscheidung der gut und auswirts ausgebildeten
Ladakhi fur den zu erhaltenden Wert der eigenen traditionellen Kultur
und Identitit zumindest wahrscheinlicher zu machen.

Die traditionelle Kultur Ladakhs, die durch die westlichen Einfliis-
se bedroht ist, wird dabei nicht als eine spezifische soziale Organisati-
onsform oder tiber eine bestimmte Wirtschaftsweise und auch nicht als
durch die Hegemonie einer bestimmten Religion definierte angegeben.
Thr Charakteristikum besteht in bestimmten moralischen Werten, die das
Gemeinschaftsleben regeln: » Love and harmony and peace«. Wechselsei-
tige Zuneigung, die Orientierung hin auf ein harmonisches Zusammen-
leben, in dem man einander hilft und in dem Konflikte friedlich und in

214

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

wechselseitigem Respekt gelost werden — damit wird eine in sich ruhen-
de Lebensform beschrieben, die als solche ein idealisiertes Gegenbild zu
den geschilderten Charakteristika der westlichen Zivilisation bildet. Hier
drohen weder die Anonymitit der Masse noch die Verabsolutierung der
individuellen Freiheit und damit der Verfall gemeinsamer Werte; weder
das Streben nach materiellen Vorteilen noch die Konkurrenz im Rahmen
einer kapitalistischen Industrialisierung sind hier anzutreffen. Nun er-
innert ein solches Ladakh-Bild mit der Betonung der Abwesenheit von
Konflikten, Neid oder auch einer individuellen Zerrissenheit — der weit-
gehenden Abwesenheit von Leid — an eine buddhistische Idealvorstellung
dessen, was in der menschlichen Welt anzustreben ist. Die traditionel-
le Kultur Ladakhs erscheint damit — jenseits der Wechselfille ihrer Ge-
schichte bis in die Gegenwart hinein — als eine wesentlich buddhistische.

Es liegt daher nahe, dass, wenn sich eine buddhistische Schulgriindung
die Bewahrung der Kultur und Tradition Ladakhs zur Aufgabe macht,
sie dabei keine Differenz von Kultur und Buddhismus einzieht. »So the
school was started by, you can see, His Holiness the Gyalwang Druk-
pa, who is one of the Tibetan Buddhism sect, the Drukpa sect. He is the
head of that sect. So he started — his vision was for the school to pre-
serve our culture and tradition of Ladakh. And along with that we can
get the modern education. So that was his main aim«. Wenn aber Kultur
und Tradition Ladakhs durch eine Ubereinstimmung mit buddhistischen
Werten gekennzeichnet sind, deren Weitergabe als eine auch schulische
Aufgabe betrachtet wird, dann stellen sich damit zumindest zwei Fra-
gen. Die erste dieser Fragen richtet sich darauf, wie man mit der religi-
osen Differenz zwischen Buddhisten und Muslimen umgeht, die als sol-
che nicht fir die Gegenwart, sondern auch firr die Geschichte Ladakhs
kennzeichnend ist: Wie also integriert man die Muslime in eine buddhis-
tische Kulturvorstellung? Die Antwort wird sein, dass die Muslime fri-
her ein kaum zu unterscheidender Teil der harmonischen Kultur waren
und dass nach 1989, nach der religiosen Segregation, die Zugehorigkeit
zu einer Religion nur als sekundar gegentiber jener Zugehorigkeit zu ei-
ner gemeinsamen (durch die Tradition verbiirgten) Kultur zu betrachten
ist. Die zweite Fragestellung, die sich an die Vision einer schulisch ver-
mittelten Bindung an die traditionelle und buddhistisch gepragte Kultur
richtet, betrifft die Art der angestrebten Vermittlung selbst. Wenn man
die Schule als Ort einer zunehmend verstarkten Auslese und einer damit
einhergehenden Konkurrenz, als Ort wahrnimmt, an dem jedes Indivi-
duum nur fiir sich selbst verantwortlich ist, dann kénnte man fragen, ob
sich eine solche Institution eignet, die traditionellen Werte weiterzuge-
ben. Die Antwort hier wird sein, dass man die moderne Logik der Schu-
le und die Vermittlung jener Werte, die auf eine Wahrung der Identitét
als Ladakhi zielen, nicht nur zeitlich, sondern auch in der Form vonei-
nander trennen muss.

215

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Fur die Vergangenheit Ladakhs wird nicht nur eine kulturelle, son-
dern auch eine religiose Harmonie postuliert. » The religious harmony
is there in Ladakh«. Im alten Ladakh scheinen religiose Unterscheidun-
gen keine Bedeutung fiir ein harmonisches Zusammenleben gehabt zu
haben. Seit den Auseinandersetzungen, die 1989 begannen, hat sich dies
allerdings verandert. »It’s not like the past ... This is what I said like we
learn a lesson in 1989. The consequencies we faced later on, we face a
lot of distraction within the society«. Die Lektion, die nach den Kon-
flikten zwischen Buddhisten und Muslimen gelernt wurde, besteht darin,
dass man von nun an nicht mehr von einem problemlosen und harmoni-
schen Verhiltnis zwischen den Religionen ausgehen kann. Es gibt weiter-
hin Boykotte: » Even like if I'm a Buddhist, I'm not supposed to buy any
goods from the Muslim shop. If a Muslim is not supposed to buy — from
the Buddbists«. Konflikte drohen auch bei interreligiosen Heiraten, die
frither tiblich waren. Und dies liegt nicht nur daran, dass die jeweils be-
teiligten Familien sich hier gegen den Willen ihrer Kinder stellen wiirden.
Vielmehr sehen sie sich — selbst wenn sie im konkreten Fall kaum etwas
gegen die Wahl ihrer Kinder einzuwenden hatten — dazu veranlasst, weil
sie sonst Konsequenzen, vielleicht eine soziale Achtung durch die eigene
Religionsgemeinschaft, fiirchten mussen. »I don’t want to be mess with
any unwanted issue which gonna take away my family happiness. Which
gonna take away my image in the society«. Die Vermeidung interreligi-
oser Heiraten, mit deren Erlaubnis man sich gleichsam aus der eigenen
religiosen Gemeinschaft ausschliefSt, wird dabei selbst noch traditionell
begriindet: » We are humans. We’re built up in a society. We live in a so-
cial world ... These ... things we learned from our forefathers«. Die regu-
lierende und verbindliche Kraft der Gemeinschaft wird damit allerdings
zu einer, die eine religiose Gemeinschaft gegen eine andere profiliert. Die
Einheit der Kultur Ladakhs ist dann nur noch aufrechtzuerhalten, wenn
die Religionen und damit auch die religiosen Gemeinschaften voneinan-
der getrennt bleiben. Und als Einzelner muss man froh sein, dass die je-
weiligen religiosen Organisationen verhindern, dass es zu gefahrlichen
Problemen kommt. » Now we have Ladakh Buddhist Association, Mus-
lim association. They are very active now. So that means if anything hap-
pens they just cover it up. So that can’t go — yeah «. Die religiosen Orga-
nisationen, die selbst in ihrem gegenwirtigen Verstandnis Resultate der
religiosen Spaltung Ladakhs sind, werden damit zugleich zu Instanzen,
die einen auf der Trennung beruhenden Frieden garantieren. Sie geben
mit ihren Schlichtungen aber zugleich zunichst klein erscheinenden Kon-
flikten (wie etwa jenen um die interreligiose Heirat) eine gesamtgesell-
schaftliche Bedeutung. »It not only affects my family ... It will impact
the whole society«. Dennoch konnen religiose Konflikte eskalieren. In
solchen Fillen kommt, wenn eine Schlichtung méglich sein soll, es nicht
primér auf eine gute Schulbildung an, sondern auf das, was man eine

216

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

zivilisierte Person nennen konnte: » Education is very important, but to
become a civilized person in a society is more important«.

Wenn man unter der Voraussetzung, dass die Aufrechterhaltung der
religiosen Segregation die Voraussetzung fiir die Einheit Ladakhs ist,
doch noch an der Vorstellung einer kulturellen Einheit Ladakhs festhal-
ten will, dann setzt dies voraus, dass fiir diese die Religionszugehorig-
keit nicht entscheidend sein darf. » Religion also comes under culture and
tradition«. Die Betonung der Nachrangigkeit von Religion gegentiber ei-
ner gemeinsamen kulturellen Tradition erscheint notwendig, wenn man
angesichts der religiosen Spannungen an der Vorstellung einer kulturel-
len Einheit festhalten will. Berticksichtigt man allerdings, dass jene fiir
die ladakhische Kultur als zentral aufgerufenen Werte (Liebe, Harmo-
nie, Frieden) zugleich Leitformeln eines buddhistischen Selbstverstand-
nisses sind, dann wird die Betonung der Nachrangigkeit der Religion
zumindest zweideutig. Es ist dann eine Sache, aus einer buddhistischen
Perspektive auf die Nachrangigkeit der Religion zu verweisen, wenn die
postulierten kulturellen Werte mit jenen der eigenen Religion tiberein-
stimmen. Eine andere Sache ist es, aus einer segregierten muslimischen
Perspektive diesen Werten zuzustimmen, weil man damit zumindest in-
direkt der Dominanz der buddhistischen Religion zustimmt.

Diese Differenz, die damit immer auch eine ist, die mit Fragen der
Uber- bzw. Unterlegenheit zu tun hat, zeigt sich auch im artikulierten
Selbstverstandnis der Druk Padma Karpo School. Dieses rickt die Reli-
gion (und damit auch die buddhistische) zugunsten einer gemeinsamen
Tradition an eine zweite Stelle. Man will nicht als buddhistische Schule
wahrgenommen werden, weil man (im Namen der gemeinsamen Kultur)
offen fiir Kinder aller Religionen ist. »So it’s very important ... everybody
means, they see our school as a religious school, but it’s not. It is pu-
rely —what we say — for all religions«. Und zu Beginn gab es auch weni-
ge muslimische Lehrer im IT-Bereich und etwa 1o-15 Schiiler. Aber ob-
wohl man offen fir alle Kinder ist (und aufgrund staatlicher Vorschriften
auch sein muss), besuchen nahezu ausschlieflich buddhistische Kinder
die Schule. Der Grund dafiir wird nun nicht in der Ausrichtung der ver-
mittelten Tradition gesehen, sondern einer Entscheidung der Muslime
zugeschrieben, die ihre Kinder auf eine — im Gegensatz zur eigenen nun
religios ausgerichteten und damit partikularen — Schule schicken wollen.
» But unfortunately the admission, which comes to our school is mostly
Buddbist students. Because for — there are Muslims in Ladakh also but
they have their own institute. They prefer to go to their own institute,
like Islamia School, like all this Imamiya School«. Selbst wenn muslimi-
sche Kinder die Druk Padma Karpo School besuchen wollen, wird sie
der Druck der Eltern daran hindern. » Maybe I think they have their own
pressure. The family, that they must go to their own school«. Die Of-
fenheit gegentiber anderen Religionen, die im Namen einer von diesen

217

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Religionen unabhingigen ladakhischen Kultur gesehen wird, wird also
— zumindest zur Zeit — von Seiten der Muslime nicht angenommen, weil
fir sie die eigene Religionszugehorigkeit wichtiger zu sein scheint und
weil sie aus dieser Perspektive heraus die Druk Padma Karpo School als
buddhistisch orientierte Schule misszuverstehen scheinen.

Dabei liegt — wie schon angedeutet — jede Vermittlung einer kulturel-
len Tradition, die ein gemeinsames und harmonisches Zusammenleben
in den Vordergrund riickt, in einem Spannungsverhaltnis zu einer Schu-
le, die eine individualisierte Leistungszurechnung, die Konkurrenz um
gute Noten und den Gesichtspunkt der Selektion betont. Wenn man die
Notwendigkeit der modernen Schule fir ein erfolgreiches Leben unter
modernen Bedingungen akzeptiert und gleichzeitig an der Vermittlung
eben jener traditionellen Werte festhalten will, dann scheint eine Per-
spektive wenig erfolgversprechend zu sein, die diese Vermittlung selbst
als Teil des Schulunterrichts sieht: als etwas, das unter Konkurrenzbe-
dingungen als ein kognitives Wissen unter anderen Wissensinhalten an-
geeignet wird und fur das es dann eine entsprechende Benotung gibt. Als
einziger traditioneller Inhalt, der sich fiir die Ubersetzung in ein Unter-
richtsfach eignet, scheint sich nur die traditionelle Sprache Bothi anzu-
bieten. Eine solche Vermittlung erscheint notwendig, da aufgrund auch
medialer Einflisse die jungen Ladakhi kaum noch iiber ein entsprechen-
des sprachliches Ausdrucksvermogen verfiigen. » They don’t know the
pure language, Ladakbi language. They always use to mix: Hindi, En-
glish and everything, you know, influenced by the TV and all«. Die Ver-
mittlung der eigenen Sprache erfordert eine systematische Eintibung, wie
sie der normale Schulunterricht bietet: » We have a subject called Bothi,
which is our own language, and so that means there are a lot of subjects
which are related to our own culture and tradition«. Die Vermittlung des
Bothi im Rahmen eines Unterrichtsfachs eroffnet nicht nur Zugange zu
den mit dieser Sprache gleichzeitig vermittelten Inhalten, sondern auch
zu bestimmten Praktiken und Kunstformen, die in anderen Unterrichts-
fachern aufgegriffen werden konnen: etwa im Umgang mit traditionellen
Musikinstrumenten und dem Erlernen traditioneller Lieder und Tanze,
im Aufgreifen von Geschichten und Legenden in anderen Fachern oder
im Anfertigen von (buddhistischen) Masken im Kunstunterricht. Dabei
legt man Wert auf regionale Verschiedenheiten, auf die regionale Vielfalt
einer einheitlichen Kultur Ladakhs.

Um symbolisch die Selbstverpflichtung auf die Bewahrung des kultu-
rellen Erbes zu betonen und gleichzeitig einen Akzent gegen das Bevor-
zugen einer westlichen Kleidung unter den Heranwachsenden zu setzen,
hatte man zunichst das verbindliche Tragen der Goncha als Schulklei-
dung vorgesehen. Aber praktische Probleme (wie Teilnahme am Sport-
unterricht oder auch die allmihliche Verschmutzung der Kleidung) fithr-
ten dazu, dass man die Verpflichtung, die Goncha zu tragen, auf den

218

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

Mittwoch als >culture day« beschriankte. » Earlier we started with wear-
ing our dress. We had every day that students had to wear. And then
there were a lot of problems ... And they are going to sports. They had
to wear all the thing then. And it is dirty and so after two years we have
set up one day for this ... So now the children are happy«. Das bis zu den
Fuflen reichende Gewand der Goncha ist am >culture day« verpflichtend
fur beide Geschlechter, fiir Lehrer wie Schiiler. Die Lehrenden miissen
hier mit einem guten Beispiel vorangehen: » They have to set an exam-
ple to their students that they are comfortable with their own«. Vor dem
Hintergrund der Betonung der regionalen Verschiedenheit einer einheit-
lichen Kultur ist es den Lehrpersonen auch freigestellt, ein in ihrer Regi-
on ubliches traditionelles Gewand zu tragen.

Die Goncha schrankt den kindlichen Bewegungsdrang ein und wird
deshalb von den Kindern nicht gerne getragen. Aber bei den haufigen re-
ligiosen (buddhistischen) Zeremonien (pujas) ist das Tragen der Goncha
Pflicht: » And we have a lot of pujas also where they love to wear the tra-
ditional dress«. Das Tragen der Goncha, die weitgehend aus dem Alltag
der Kinder verschwunden ist, regt auch zu Fragen an, die mit Verweisen
auf die Tradition beantwortet werden konnen. » He has a lot of ques-
tions. Like why am I wearing this? ... Why the buttons are so round ...
Then question goes to another question, then to another question, then
definitely finally end up to like what our forefathers are ... And which is
mixed with the tradition, culture and religion also«. Den Fluchtpunkt
der Fragen nach der eigenen Identitit bildet damit die Einheit von Tra-
dition, Kultur und (buddhistischer) Religion.

Wenn neben dem Bothi-Unterricht, bestimmten Unterrichtseinheiten
in den Fachern Kunst und Musik so auch das Tragen der Goncha eine
herausgehobene symbolische Bedeutung fur die Vermittlung der traditi-
onellen Kultur erhilt, so liegt doch deren Fokus auf den drei Kulturta-
gen, die jahrlich veranstaltet werden. An diesen Tagen bieten die Schu-
ler und Schulerinnen Auffithrungen und Prisentationen zu einem vorher
gestellten Thema vor einem Publikum dar, das nicht zuletzt aus ihren El-
tern besteht. Dabei sind diese Auffithrungen und Prisentationen, bei de-
nen es sich um Lieder, kurze Theaterstiicke, Sketche, Rezitationen, das
Vorfithren von Kleidung oder auch Demonstrationen von Kulturtechni-
ken handeln mag, als ein Wettbewerb zwischen den vier Internatsgebau-
den organisiert, die sich auf dem Schulgelande befinden. Eine Jury, zu
der normalerweise auch der Abt des Hemis-Klosters gehort, pramieren
dann die beste Prasentation. » Last year we celebrated on culture day —
we have four houses in our school like sharmony«, >courage«, swisdoms«
and »unitys, four houses and each house — last year we had food competi-
tion. Whole Ladakh area, we distributed the area like Changtang to one
house, Nubra area to one house, Sham area to one house and Zanskar
area to one house. And they have means, we had given the topic to them

219

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

one month before. So the children prepare themselves with the help of
the house teacher«. In einer Art Projekt bereiten die Schiiler des jeweili-
gen Hauses — jenseits des regularen Unterrichts — Speisen der ihnen zuge-
teilten Region zu. Dabei soll das Essen in einem fiir die jeweilige Region
typischen Raum serviert werden. » On the food day they have to create a
room like it must be — If Changtang food, they have created Changtang
people how the live«. Um beides — die Kiiche und einen typischen Raum
— prisentieren zu konnen, mussen die Heranwachsenden Informationen
uber die Region, die dortigen klimatischen und landschaftlichen Lebens-
bedingungen, Wirtschaftsformen, Traditionen oder auch Legenden und
religiose Herkunftsgeschichten, die sich auf diese Region beziehen, sam-
meln. Entsprechende Materialien und Informationen werden teilweise
von der Schule bereitgestellt; da auch Kinder aus diesen Regionen im In-
ternatsbetrieb der Druk Padma Karpo School prisent sind, konnen die-
se oder auch Verwandte aus der Region befragt werden. Obwohl es sich
bei den vier Regionen um buddhistisch dominierte Teile Ladakhs han-
delt, sind die entsprechenden Informationen doch nicht einfach vorhan-
den. Selbst fur die Lehrer ergeben sich in solchen Nachforschungen neue
Einsichten. Die Projekte bringen dabei nicht nur ein Wissen uiber die je-
weilige Region und die dortige Lebensweise hervor; in der Zusammen-
schau dokumentieren sie ebenso die Vielgestaltigkeit einer dennoch kul-
turellen Einheit des (buddhistischen) Ladakh. »So by doing all this we
are giving students education on their own culture and tradition, what
it is and why we need to mean it’s very wealthy«.

Die Auffiihrungen und Reprisentationen, in denen die Gruppen ihre
jeweilige Region vorstellen, bestehen dabei aus unterschiedlichen Be-
standteilen und Formen. In ihnen wird nicht nur ein selbst erworbenes
Wissen dargestellt, sondern lebenspraktische Bedeutsamkeit inszeniert.
Der Wettbewerb mit den konkurrierenden Gruppen und die 6ffentliche
Auffihrung sollen dabei eine Auseinandersetzung mit dem Gegenstand
verstarken und ein auch emotionales Engagement sichern. Zugleich ha-
ben diese Auffithrungen aber auch noch fiir die Eltern der Kinder, die
weitgehend das Publikum bilden, haufig einen aufklarenden Effekt. » Yes,
the guests also. So the parents also. They can see their child perform and
they can say: >Ob. This is our means wealthy culture and tradition<. So
by doing that, we are educating the parents also, yeah. So their involve-
ment is very good in this event and culture day-«.

Der im Rahmen dieser Projekte eingesetzte Wettbewerbsgedanke folgt
nicht der schulischen Logik. Weder geht es um eine individualisierte Leis-
tungszurechnung noch gibt es Noten. Der Wettbewerb wird als Mittel
eingesetzt, um die emotionale Bindung an den zu erarbeitenden Inhalt zu
stiarken. Die Prasentation im Wettbewerb ist dabei vor allem eine Doku-
mentation, dass eine bedrohte vielfaltige Kultur auch in der heranwach-
senden Generation noch eine Verkorperung finden kann. Und auch die

220

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Preisvergabe folgt keinen strengen MafSstaben, sondern bildet eher eine
asthetische Einschitzung, bei der ganz verschiedene Faktoren eine Rol-
le spielen konnen. So hat bei dem Wettbewerb um die Prasentation re-
gionaler Speisen eine Gruppe fur ihre Idee die Auszeichnung erhalten,
neben der regionalen auch eine moderne, bei den Schiilern beliebte Kii-
che anzubieten.

Das Konzept des >culture day« als einer projektbezogenen padagogi-
schen Vermittlungsform, die weder der tiblichen Logik schulischer Wis-
sensvermittlung folgt noch an ein staatlich vorgegebenes Curriculum
gebunden ist, die zugleich das schulische Leistungs- und Selektionsprin-
zip aufSer Acht ldsst, gilt als eine erfolgreiche Moglichkeit, den Kindern
die traditionelle Kultur Ladakhs niherzubringen. Der Erfolg zeigt sich
auch in einer offentlichen Resonanz. Diese reicht von der Etablierung
einer Abteilung fur die Bewahrung der Kultur (»cultural academy«) bei
der Regionalregierung des Hill Councils bis zur Ausrichtung eines ge-
meinsamen >culture day< mit der in Leh ansidssigen Lamdon School. Die
Lamdon School ist eine Sekundarschule, die ebenso wie die Druk Pad-
ma Karpo School prinzipiell offen, de facto aber eine buddhistisch ori-
entierte Schule ist.

5.3 Die Imamiya School: Die Bewahrung einer schiiti-
schen Tradition Ladakhs

Mit der Griindung der (prinzipiell auch fur alle Kinder offenen) Imamiya
School in Chuchot, einem hauptsichlich von Schiiten bewohnten Ort im
Industal, wurden gleichzeitig zwei unterschiedliche Ziele verfolgt. Zum
einen sollte die Perspektive auf einen erfolgreichen Schulbesuch mus-
limischer Kinder und hier vor allem der Madchen verbessert werden.
Den Hintergrund bildete eine Defizitanalyse, die hier einen Nachholbe-
darf der muslimischen gegentiber buddhistischen Kindern konstatierte.
Zum anderen aber sollte diese Schule auch die religiose Unterweisung
der Kinder verbessern, die bisher hauptsachlich in den Familien oder Ko-
ranschulen erfolgt war.s

Der jetzige Direktor startete die Schulinitiative nach seinem Ingeni-
eursstudium in Kashmir im Jahr 1982 mit damals 20 Schiilern. Chuchot
erschien ihm zu jener Zeit als eine gegentiber der tibrigen Entwicklung in
Ladakh zuriickgebliebene Gegend, was sich auch im geringen Schulbe-
such (und hier besonders der Madchen) zeigte. »1 started the institution
1982 by twenty students. At that time this village was very backward and

5 Die folgende Diskursanalyse stiitzt sich auf Leitfadeninterviews mit Sayeed

Naqueesha Razvi, dem Direktor der Imamiya School, und Kaneez Fatima,
einer Lehrerin, die frither selbst die Imamiya School besucht hat.

221

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

remote, especially in education. And my focus here was on female edu-
cation. Due to some problems, almost the girls are not going to school
that time«. Muslimische Miadchen gingen zu jener Zeit nur fiir eine kur-
ze Zeit oder gar nicht zur Schule. » They were not going. Maybe they
will left school within two years, three years, five years. After that there
was even not a single girl who had completed 10th standards«. Mit Un-
terstitzung der Imamiya Mission, die sich als NGO um Erziehung und
soziale Angelegenheiten kiimmerte, konnte dann die Schule eingerich-
tet werden. Die Imamiya Mission, die nach ihrer nationalen Registrie-
rung im Jahr 2000 auch international Spenden akquirieren kann, hat
Kooperationen mit einer indischen und einer franzosischen NGO er-
reicht, mit deren Hilfe auf dem Schulgeldnde jeweils eine Internatsun-
terkunft fiir Jungen und Madchen errichtet werden konnten. In ihnen,
die nach okologischen Gesichtspunkten gebaut wurden, werden Schu-
ler und Schiilerinnen aus entlegenen Gebieten wie Nubra untergebracht.
Der Aufenthalt wie auch die Finanzierung von Lernmaterialien fur diese
gegenwartig 60 Kinder wird durch die tiber die Imamiya Mission einge-
worbenen Spenden finanziert.®

Wenn das Schulprojekt schlieSlich erfolgreich war (die Schule hat heu-
te etwa 450 Schiiler bzw. Schiilerinnen), dann mag dies zwar einerseits an
der zunehmenden Einsicht auch muslimischer Eltern in die Notwendig-
keit des Schulbesuchs ihrer Kinder gelegen haben. Andererseits aber wa-
ren — gerade mit Blick auf die Madchen - religios motivierte Hiirden zu
uberwinden. So hatten die Eltern ihre Tochter hdufig nicht auf die staat-
lichen Schulen geschickt, weil die dortige Schulkleidung nicht vorsah,
dass die Midchen in diesem offentlichen Raum ihren Kopf bedecken.
»S8o, we have given some kind of modification to this system. That kind
of modification, that most of the students think, that in Muslim faith,
they should not go outside bareheaded, like that. They should use a veil
or wear hijab like that. We gave them some kind of modernization rules
— you can learn with your own faith, with religious values and religious
whatever you have. You can keep it also, but you can get education both
sides. So we have given concentration on that in that time. This was not
only for the girls term. We started coeducation«.

Es war die Schulkleidung der Madchen, die das Tragen des Hijab
vorsah, und eine dezidiert religiose Ausrichtung der Schule, die neben
dem allgemein verpflichtenden Lehrplan auch eine moralische Erziehung
im muslimischen Sinne vorsah, die der Schule die Akzeptanz durch die

6  Eine Verbindung der Schule zum oder eine Unterstiitzung durch den schii-
tisch regierten Iran wird im Interview nicht erwahnt. Auf der Homepage der
Schule ist allerdings im Rahmen einer Bilderfolge der Besuch schiitischer
Wirdentrager mit einem Umzug der Kinder durch den Ort dokumentiert,
bei dem die Bilder der iranischen Revolutionsfiihrer getragen werden.

222

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Eltern sicherte. In der >traditionellen< Ausrichtung dieser Schule geht es
nicht um die Vermittlung einer wie auch immer vorgestellten kulturellen
Einheit und Identitit Ladakhs, sondern um die Sicherung und Weiter-
gabe der Werte der schiitischen Religionsgemeinschaft unter modernen
Bedingungen. Unter der Bedingung der Verpflichtung des Nachwuchses
auf die religiosen Werte konnen nun auch Madchen eine Bildungskarrie-
re verfolgen. »So many girls have completed their Graduation, Post-Gra-
duated even. Professionals, engineers and even medicine ... And we have
a number of teachers of our students here«.

Die Schul- und Berufsausbildung von Madchen, die sich damit nicht
von ihrer Religion abwenden, ist jedoch nur eine Perspektive, mit der
der Schulbesuch ihrer Tochter fiir die muslimischen Eltern attraktiv ge-
macht wurde. Die andere Uberzeugungsstrategie argumentierte mit der
traditionellen Frauenrolle im Islam. Wenn die Madchen spater nach ih-
rem Schulbesuch heiraten und Kinder bekommen wiirden, dann miisse
man berticksichtigen, dass es unter den aktuellen modernen Bedingun-
gen auch zur Pflicht solcher Frauen und Miitter, die ihren traditionell de-
finierten Wirkungsbereich im Haus sehen, gehort, ihre Kinder wahrend
ihres Schulbesuchs zu fordern. » And mostly we — awareness was given to
the parents and the villagers that important female education is most im-
portant. That is what we think. If you have a well educated girl, it means
you have educated the whole family ... Actually the female have to look
after the family. A mother has to look after the child. So if a mother is ed-
ucated, then your child will be mostly educated. If a mother is illiterate,
then it will create problems for the development of the child. If you well
educate a girl, then you will educate the whole family. When you educate
a boy, then you will educate a person only«. Eine solche Argumentation
lasst die traditionelle Frauenrolle unangetastet und setzt sich dabei nicht
dem erwartbaren Einwand aus, man wolle die traditionelle Familie zer-
storen. Zugleich weist sie dieser Rolle eine Modernisierungsfunktion zu,
von der nicht die Frau selbst, wohl aber ihre Kinder profitieren werden.

Die zweite erwihnte Verinderung gegentuber dem offentlichen Schul-
wesen besteht darin, dass der vorgeschriebene Lehrplan durch eine mus-
limisch basierte Moralerziehung erginzt wird. Doch auch ein solcher
Unterricht kann nicht einfach nur als eine Fortsetzung einer traditionel-
len religiosen Erziehung gesehen werden, wie sie etwa im Alltag von Fa-
milien stattfindet. Und sie ist auch nicht das, was man unter einer davon
unterschiedenen >klassischen religiosen Unterweisung« versteht, wie sie
in Koranschulen (Maktab) iiblich war. Aus einer schulischen Vermitt-
lungsperspektive ist diese Unterweisung in Koranschulen nicht nur sehr
einfach, sondern auch sehr beschriankt, weil sie nicht im Kontext mit
anderen Wissensinhalten gesehen wird. » Especially in Muslim society
they are teaching only Koranic, Arabic, Koran basic, Koran — very small.
Little like the bible for education and some ritual things, basic things.

223

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

And most of them do not learn more than that. They do not learn En-
glish language or other languages, foreign languages not, exept Arabic
and his own language «. Die Kritik einer solchen rudimentiren und nur
auf religiose Texte und Rituale konzentrierten Erziehung in den Koran-
schulen durch den Verweis auf die Notwendigkeit eines breiteren Spek-
trums schulischer Bildung wirft aber zugleich die Frage nach dem Ort
und der Art der religiésen Bildung im Rahmen der Schule auf. Es ist
dies nicht nur die Frage, wie bedeutsam die religiose Bildung im Rah-
men eines breiten Facherspektrums in der Schule noch sein kann. Es ist
zugleich die Frage, ob eine solche religiose Unterweisung in der Schule
noch die Verbindlichkeit des Glaubens erreichen kann, die man den Ko-
ranschulen zuschreibt. Eine solche Schulerziehung, die in einem breiten
Kontext der Wissensvermittlung stattfindet, kann kaum die Fraglosig-
keit eines einfachen Glaubens vermitteln. Als Moralerziehung verstan-
den, bleiben zugleich die Bezuge zur Religion nicht ganz eindeutig. Wenn
also auch immer wieder eine Referenz der Moralerziehung in der fami-
lialen und klassischen religiosen Erziehung aufgerufen wird, so ist die-
se doch eben nicht in einer einfachen Verlangerung dieser Vermittlungs-
praktiken zu sehen.

Zudem - und dies mag die Bedeutsamkeit der Fragen nach dem Stel-
lenwert der Moralerziehung und ihrer religiosen Einbindung verstarken
— haben sich die Lebensbedingungen auch in muslimischen Familien ver-
andert. So kann etwa nicht mehr davon ausgegangen werden, dass die
Midchen, die die Imamiya School besuchen, auch in ihrer Freizeit den
Hijab tragen. Sie werden westliche oder vor allem indische Bekleidung
bevorzugen. » In my class most of the girls are wearing jeans, pants and
a lot of —if I go to the market, I don’t think this is an Ladakhi Bazar«.
Das Tragen des Hijab reduziert sich damit fiir die wohl meisten Schii-
lerinnen auf eine blofSe Pflicht, die offensichtlich von den Eltern ihnen
gegenuiber in dieser Form nicht mehr durchgesetzt wird. Und auch die
traditionelle Unterweisung in den Familien ist aufgrund der Berufs- und
Erwerbstatigkeit der Eltern nicht mehr in der gleichen Form gegeben.
Sie erwarten diese religiose Erziehung ihrer Kinder nun stirker von der
Schule. Damit hat sich die urspriingliche Befiirchtung, dass die Schule
die religiose Erziehung der Familien nicht adiaquat fortsetzen konnte,
in eine Erwartung und Hoffnung verwandelt. »So I think a majority of
the parents also think, that we are sending our child to school so that it
would learn something about our religion also. Because the parents, they
don’t have the time, they don’t find time to spend with the children to
tell them about religion much more«. Damit wachsen der Schule jedoch
nicht nur Aufgaben der Vermittlung religiosen Wissens zu, die von vie-
len Eltern nicht mehr wahrgenommen wird. Die moralische Erziehung,
die von der Schule gefordert wird, kann dabei nun nicht mehr einfach
davon ausgehen, dass die Kinder gewisse Leitorientierungen mitbringen.

224

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Das Resultat sind Disziplinprobleme. » That is why when a child goes
away from religion, they become — ehm — more indiscipline. Because it
is only the religion, where moral discipline, moral education and dis-
cipline is taught. And they also teach about the good, bad sins, okay«.
Spatestens im Umgang mit Disziplinproblemen stellen sich wiederum
die Fragen nach dem Charakter der Moralerziehung und ihrer Bindung
an die Religion.

Zur Beantwortung dieser Fragen kann man zunichst darauf verwei-
sen, dass religiose Inhalte und Belehrungen in der Imamiya School eine
herausgehobene Bedeutung besitzen. » Yeah, religious influences are
much more in our school«. Dies betrifft nicht nur theoretische Hinfiih-
rungen, sondern auch Koranlektiiren, fir die Arabisch unterrichtet wird,
oder Unterweisungen in den Praktiken des Islam. »Religion is also im-
portant, because since it is in the name of Muslims, so. Islamic teach-
ings are also taught here as a subject, like Arabic. But the rest subjects
also teach equally important. So students are also taught about their re-
ligion also, like compulsatory things that are necessary for Muslims. Like
prayer, like reading Koran, like rules in the religion of Islam«. Eine sol-
che starke Ausrichtung der Schule auf den Islam, der altersgemafS ver-
mittelt und in seinen verbindlichen Praktiken gelehrt wird, will zugleich
auch eine moralische Orientierung schaffen. Und doch wird auch die-
se Orientierung die modernen Bedingungen berticksichtigen miissen. Sie
findet im Rahmen eines fiir alle verbindlichen Schulsystems mit wissen-
schaftlich gestiitzten Inhalten statt; die Welt, auf die die Kinder nicht nur
mit Hilfe der angestrebten Qualifikationen vorbereitet werden sollen, ist
nicht mehr einfach nur mit einer muslimischen Binnenperspektive zu be-
waltigen; in ihr trifft man auf andere Religionen und Moralauffassun-
gen — auch wenn man diese (wie etwa die westliche) ablehnen mag. Zu
einer modernen Moralerziehung, auch wenn diese auf schiitischer Basis
stattfinden mag, scheint daher immer schon die Frage zu gehoren, wie
man diese Moral im Kontext anderer Moralauffassungen verortet. Dies
ist nicht nur eine Frage, die den padagogischen Begriindungszusammen-
hang betrifft. Es ist zugleich eine praktische Frage danach, wie man in
der moralischen Erziehung der schiitischen Kinder den Wert der eigenen
Moral betont. Dies kann (idealtypisch betrachtet) auf eine Einbettung
der eigenen (religios fundierten) Moralauffassung in ein umfassenderes
Moralverstandnis hinauslaufen oder auf eine Bekraftigung der Heraus-
gehobenheit der eigenen religiosen Moralauffassung. Beide Positionie-
rungen finden sich im vorliegenden Material. Mit ihnen verbunden ist
jeweils auch eine unterschiedliche Positionierung zum Verstandnis und
zum eigenen Ort in einer ladakhischen Kultur.

Die erste der hier unterschiedenen Herangehensweisen bewegt sich in
einem Spannungsfeld. Auf der einen Seite wird man die moralische Be-
deutung der islamischen Religion betonen; auf der anderen Seite aber

225

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

wird man darauf hinweisen, dass die Regeln selbst sich inhaltlich kaum
von anderen moralischen Auffassungen unterscheiden. Die Vermittlung
einer religionsbasierten Moral erscheint von hierher dann eher als Bei-
trag zu einer allgemeinen, menschlichen Moral, die sich als solche aus
verschiedenen Quellen speisen mag. Die moralische Erziehung, die heute
angesichts der modernen Welt und der zunehmenden Selbstbezogenheit
und einer Tendenz zum Egoismus geboten erscheint, ist die zu einer Ver-
antwortung fur die anderen Menschen. » But we have, our goal is not like
that. Okay, you need, you must get money, you must earn good money,
good — as per your need is. But meanwhile you have some responsabili-
ties ... It means you have to work for your brothers, your sister. You have
parents, your village, you have nation. This is main important. This is the
main important«. Mit der notwendigen Erwerbsorientierung und dem
gleichzeitig zu erwerbenden Verantwortungsbewusstsein sind zugleich
die beiden Hauptziele der schulischen Erziehung benannt. » Firstly you
must — You have to get good education, then you will get a good posi-
tion. Bothly, then you have some responsability. You have the respons-
ability to work for your village, for your community, for your area, for
the people, not for your own people only, but for the whole community.
This is the responsability, such kind, for that purpose, we are giving spe-
cial classes here«. Die hier genannte Art der moralischen Verpflichtung
— etwa gegentiber den Eltern — ist eine, die von einer allgemeinen Bedeu-
tung ist. Sie ist demnach nicht spezifisch fiir den schiitischen Islam. »So
we want to teach that moral education is: You have to work for human-
ity«. Die Verbindung zu einer spezifischen Religion ist dabei in der Ima-
miya School gegeben: »A Muslim here gets it from bhis own religion —
but this is for — we are linking with that religion ... We are linking moral
education with the religious, but based on different religions. Not only
one religion«. Die moralische Verantwortung, die Bezugspunkt der mo-
ralischen Erziehung ist, kann demnach mit verschiedenen Religionen
verbunden werden: In ihnen allen scheint es die gleiche — universelle —
Orientierung zu geben, womit die Religion selbst unter dem Blickwin-
kel aufgerufen wird, Teil eines umfassenden Humanismus zu sein. Die
Spezifika und Unterschiede zwischen den Religionen, die nicht selten der
Grund von auch kriegerischen Auseinandersetzungen sein konnen, wer-
den auf diese Weise weitgehend abgeblendet. Die Religion, in der man
jeweils aufgewachsen ist, bietet dann einen lebensgeschichtlich notwen-
digen Zugang zu einer sie iibergreifenden Moralitat.

Es ist daher auch moglich, die universale Bedeutung der moralischen
Verantwortung ebenso mit Hilfe von Materialien zu demonstrieren, die
nicht der eigenen religiosen Richtung zuzuordnen sind. So werden etwa
indische Filme im Unterricht eingesetzt, in denen die Bedeutung der Ver-
antwortungsiibernahme — etwa gegeniiber den Eltern — gezeigt wird.
» We have a school cinema especially on classical films of India, this

226

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

culture. And this think on how you will deal with the parents, how —
this is very important ... In the school cinema we have different films of
such kind, on moral basis. All the films are on moral basis«. In den Win-
terferien erhalten die Kinder zur Aufgabe, fiinf Biicher mit moralischem
Inhalt zu lesen, deren Kenntnis und Interpretation nach den Ferien zum
Gegenstand der Prifung werden.

Auch wenn das, was sich gegenwirtig als z.B. moralische Verpflich-
tung gegeniiber den Eltern darstellt, sich geindert haben mag, wenn
etwa angesichts der Bedeutung der beruflichen Karriere auch die meis-
ten Eltern nicht mehr davon ausgehen, dass die Kinder nach dem Studi-
um nach Ladakh zuriickkehren, so bleibt die moralische Unterweisung
letztlich daran gebunden, dass man die Ge- und Verbote nicht nur ein-
sieht, sondern befolgt. Eine Einsicht in den Sinn solcher Orientierungen
bedeutet noch nicht deren praktische Verbindlichkeit. Und hier liegt eine
andere — funktionale — Bedeutung der Religion fiir die Moral. Es ist die
Drohung mit einem Gott, der nach dem Tod die Befolgung moralischer
Gebote belohnt oder deren Missachtung furchterlich bestraft. » Our be-
lief is that, that you must work for afterwards also. Afterwards means,
that especially Muslims believe that, when you will be dead you have to
account for your dues ... You have to unset your deeds. What you have
done, whether you have done good for the common people or wheth-
er you have done bad for the common — whatever«. Es sind gottliche
Belohnungen und Strafen, die die Befolgung moralischer Normen auch
dann sicherstellen sollen, wenn sie sozial nicht wahrgenommen werden
und keine Konsequenzen zu haben scheinen.

Nun konnte man annehmen, dass die Orientierung an einer universel-
len Moral, an einer Humanitit, die als solche keine geographischen, reli-
giosen oder politischen Einschrankungen kennt, eine Berufung auf eine
ladakhische Identitat oder ein gemeinsames kulturelles Erbe erschwert.
Wer die Bedeutung der kulturellen Herkunft und Identitat betont, der
scheint eine partikulare Zugehorigkeit hervorzuheben, die die angestreb-
te Universalitit des Moralischen spalten konnte. Und doch wird genau
diese Bedeutung der jeweils eigenen Kultur fiir die Identitat der Men-
schen postuliert; ihr Verlust wird mit einer Zerstorung der eigenen Iden-
titdt gleichgesetzt. »I think you must be linked with your own culture ...
You must have some kind of link with any culture, otherwise you — this
is identity for you. You are Indian, you are from Ladakh, then you must
know something about Ladakh. You must know Ladakhi language, you
must have some cultural base, some link. If you will disconnect every-
thing, then it means that you will destroy your identity«. Es ist die sozi-
ale Herkunft, die Zugehorigkeit zu einer kulturellen Gemeinschaft, die
erst den Einzelnen ihren Ort gibt.

Eine solche Perspektive wirft nun verschiedene Probleme auf, die dis-
kursiv bearbeitet werden missen. Das schon erwihnte Problem einer

227

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

universellen Moral und einer partikularen, auf eine kulturelle Gemein-
schaft verpflichteten Identitit scheint sich dann aufzulosen, wenn man
die moralischen Verpflichtungen auf den Aspekt der Verantwortung fiir
eine wie auch immer definierte Gemeinschaft reduziert. In einer solchen
Moralauffassung kommen Konflikte zwischen den Anspriichen der Ge-
meinschaft und denen des Einzelnen nicht vor: Fragen der Gerechtigkeit
oder auch Auseinandersetzungen um das moralisch Gebotene oder noch
Vertretbare — und damit das, was die Frage der moralischen Verpflich-
tungen schwierig machen konnte — werden weitgehend ausgespart. Indi-
viduen werden dann nicht als jene Instanzen adressiert, die selbstandig
moralische Entscheidungen treffen und sich dabei zum Verpflichtungs-
gehalt sozialer Normen in ein Verhaltnis setzen miissen.

Ein zweites Problem, das mit der gleichzeitigen Betonung einer univer-
sellen Moral und einer lokalen Identititsbindung verbunden ist, besteht
darin, wie man das Verhiltnis der unterschiedlichen sozialen Herkiinf-
te zueinander angibt. Denn es wire vorstellbar, dass man diese Unter-
schiedlichkeit zugleich als eine ansieht, die die jeweiligen Kulturen be-
zogen auf das Kriterium der Humanitit unterschiedlich gewichtet. Die
eigene konnte dann mit Blick auf dieses Kriterium als anderen Kulturen
gegeniiber Uiberlegen erscheinen. Vielleicht verfiigt man tiber eine Reli-
gion, die besser als andere die humanen Werte verkorpert. » We think,
that every human means equal and there is, they should not differenti-
ate on the basis of religion and race and cast. But you must keep your
identity there. If you will differ any, it will — like any flower, you would
have different coloured flowers, you will show very beautiful. If only
one type of flower you will see that is not so much of — like that in the
whole world you have different types of people«. Es ist die Gleichheit al-
ler Menschen, die trotz aller kultureller Verschiedenheit und Zugehérig-
keit eine (moralische) Einheit in der Verschiedenheit bewirken soll. Da-
mit dies moglich erscheinen soll, muss die Verschiedenheit der Kulturen
von dem befreit werden, was gegen eine solche Einheit sprechen konnte:
vom determinierenden Einfluss der Religionen, der Rasse oder der sozia-
len Klassen. Anders formuliert wird die »Kultur< damit zu jenem Signifi-
kanten, der als solcher immer schon die Reinigung von allem hinter sich
hat, was eine Spaltung in der Vorstellung einer harmonisch-moralischen
Einheit des Verschiedenen bewirken konnte.

Damit gelangt man zum dritten zu bearbeitenden Problem, das mit der
Unterscheidung von universeller Moral und kultureller Identitat verbun-
den ist. Wenn auf gleichsam menschheitlicher Ebene die Gleichheit des
Verschiedenen angenommen wird, und wenn dafiir schon eine kulturelle
Einheit unterstellt wird, die von internen religiosen, rassischen oder sozi-
alen Spaltungen frei ist, dann wird man notwendig die kulturelle Identi-
tat der Ladakhi als eine solche Einheit stilisieren miissen. Das setzt vor-
aus, dass die religiosen Differenzen in Ladakh, von denen ja nicht zuletzt

228

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

auch die Einrichtung der Imamiya School zeugt, gegentiber einer gemein-
samen kulturellen Identitit als nachrangig dargestellt werden. Fiir die
Annahme einer gemeinsamen kulturellen Identitdt der Ladakhi diirfen
die unterschiedlichen Religionen keine wesentliche Bedeutung haben.
»No. No. No. We have not a different culture. But we have, there is dif-
ferent faith, different religions. So there is a little difference in the culture
also. For example I will show you. Suppose most of the Buddhist peo-
ple during their function they are using wine. Very openly for example ...
Like chang, a local way. But Muslim people do not allow like that, isn’t
it. So suppose most of the Buddbist people dance and a special classical
dance ... But Muslim people do not have like that. But our food is the
same, our language is the same, our clothes are the same ... You say even
in our religions we have same effects on our culture also«. Unterschiede
zwischen den Religionen mogen von Politikern oder von aufSen geschiirt
werden, aber — bis auf die Unterschiede in einigen Brauchen — scheinen
die religiosen Unterschiede in Ladakh keine Rolle zu spielen. Die kleinen
Unterschiede mogen manchmal fir Differenzen oder Konflikte sorgen,
aber grundsatzlich gilt: » Ladakhi culture is the same«.

Die kleinen Unterschiede und die manchmal auftretenden partiellen
Konflikte sind dabei nicht einmal etwas, das fiir Ladakh spezifisch wire.
Denn wie man auch auf der Ebene einer trotz der Unterschiede gemein-
samen Humanitit sehen kann, sind solche Unterschiede keine Gefihr-
dung der Gemeinsamkeit, sondern konnen durchaus fruchtbar sein. » A
little difference. So if you have a little difference. It shows difference is
a good thing. But what [ mean, that there are different cultures. Whole
the world is like a village, a global village ... I have to deal with other
people ... You cannot keep you separate from other culture. It’s not pos-
sible this time«. Die Einheit Ladakhs trotz kleiner religioser Differenzen
und die Einheit einer humanen Menschheit trotz kleiner kultureller Dif-
ferenzen bilden so die Perspektive auf eine gelingende moralische Welt,
an deren Realisierung jeder auf seine Weise und im Rahmen seiner kul-
turellen Identitit beteiligt ist.

Die moralische Erziehung in dem religiosen Kontext einer schiitischen
Schule kann darauf hinauslaufen, das Moralische hoher zu gewichten als
das Religiose, das als Teil einer hoheren Moral zu dieser hinfithrt und
sie unterstiitzen mag. Es kann aber auch - dies wurde oben als eine im
Material zu findende Alternative angedeutet — dazu fithren, dass man
die moralische Unterweisung geradezu umgekehrt stiarker in eine religi-
ose Grundlage einordnen will. In diesem Fall wird die moralische Un-
terweisung weitgehend mit der Vermittlung der Religion zusammenfal-
len. Unter diesen Voraussetzungen wird die Furcht vor einem strafenden
Gott nicht — wie in der vorangegangenen Sichtweise — nur ein Mittel zur
Durchsetzung allgemeiner moralischer Verpflichtungen sein. Das Nicht-
einhalten dieser moralischen Verpflichtungen wird nun direkt mit einer

229

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Siinde identifiziert und deshalb, wegen der Ubertretung géttlicher Gebo-
te, wird die Strafe nach dem Tod erfolgen. Die Angst vor der Strafe Got-
tes ist dann der einzige Garant eines moralischen Lebens, denn wer Gott
nicht fiirchtet, der wird sich tiber alle sozialen Regeln hinwegsetzen. »So,
ehm, when a person don’t have a sense of such a kind of feeling, when
he don’t fear God, he will not fear anybody. But the feeling, the fear of
God, protects you from many things. So I think the fear of God should
be in the head, otherwise he will become an arrogant child. So religion
is an important part along with the academic studies, so it will teach you
how to live in future«. Man wird aber berticksichtigen miissen, dass die
religiose Erziehung in der Schule auch ihre Grenzen hat. Das liegt nicht
nur daran, dass das Alter der Kinder noch kein tiefes Verstindnis der Re-
ligion erlaubt. Kinder haben dariiber hinaus noch andere Interessen, die
sie eher von einer ernsthaften Beschiftigung mit der Religion ablenken.
Wenn sie also die Imamiya School beendet haben und eine Schule au-
Berhalb Ladakhs besuchen, dann haben sie allenfalls Grundlagen, aber
noch keine tiefe religiose Bindung. » Yeah, I was not much attached with
my religion. It was simple normal because early childhood we don’t have
that much sense how — how much it is important ... But as we grow old-
er, then that kind of feelings, that kind of responsabilities comes, arises
with responsability, say, that we should protect religion as also our cul-
ture«. Erst im Laufe des Studiums aufSerhalb Ladakhs kann dann neben
dem Heimweh auch der Sinn fiir eine tiefere Beschiftigung mit der Re-
ligion geweckt werden. In diesem Fall entsteht der Wunsch nach einem
vertieften Studium der islamischen Schriften, die wiederum zu einer Be-
schaftigung mit der eigenen Identitat fithrt: » Our religion also tells, you
should know yourself and until, unless you will not know yourself, you
will not know anything ... So knowing the first is important, and you
will also know the God and also other things«. Auf der Grundlage einer
vertieften religiosen Bildung wird dann die Entscheidung fiir das Tragen
des Hijab nicht mehr sozialen Verpflichtung wie im Fall der Schuluni-
form fur die Madchen der Imamiya School, sondern zu einer Entschei-
dung fiir die vom Islam vorgeschriebene Position der Frau im Verhalt-
nis zum Mann. » This is called a completely Hijab ... Because I feel this
is a more save, a more generous dress, a good dress for me. More mod-
est for myself because it covers my whole body parts ... that which Islam
says, that Muslim girls, every girl, not only for Muslims, is a precious
thing. You should protect yourself«. Die Annahme der religios vorge-
schriebenen Bekleidung fithrt dann auch zu einem grofSeren Respek-
terweis der Manner: » But after wearing this dress, they don’t talk non-
sense, they don’t joke much more with me and they start to also give me
respect because they feel: >she has changed now ...<«. Die Einnahme der
traditionell akzeptierten und religios definierten Frauenrolle stiftet damit
zugleich eine moralisch mit der Religion in Ubereinstimmung stehende

230

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

soziale Respektbeziehung zwischen den Geschlechtern. Zugleich bietet
diese von der Religion vorgeschriebene moralische Beziehung zwischen
den Geschlechtern auch eine innere Befriedigung. Diese verweist auf die
Ubereinstimmung eines moralischen Lebens mit dem Willen Gottes. »So
wearing Hijab is good ... Because a kind of — a feeling will come, that
I'm oweing my religion, I'm oweing my Allah. I'm not doing any kind
of sin«. Es ist die Ubereinstimmung mit der Religion, mit Gott, die hier
die Grundlage fiir einen moralischen Lebenswandel bildet.

Eine solche Perspektive steht nicht nur im Gegensatz zu jener Beto-
nung einer universalen Moral und Humanitit, die in allen Religionen
gleichermaflen gelehrt wird, sondern sie wirft auch die Frage auf, wie
man unter dieser Voraussetzung von einer einheitlichen Kultur Ladakhs
sprechen kann. Aus einer AufSenperspektive erscheint Ladakh als eine
andere Kultur, wobei dies meist an Charaktermerkmalen festgemacht
wird. » OQur culture is something different and special, and most of the
people from outside come here to see our culture. And Ladakhis are also
known for their culture as for their innocent tempered, like earlier — I
think not for today ... Yeah innocence. People were very simple. They
were very kind hearted persons«. Die Kleidung und Gerichte der Ladak-
hi erscheinen AufSenstehenden als fremd. Inder, die in der AufSenbetrach-
tung die Kultur Ladakhs schatzen, fragen sich, wie man etwa solche fet-
ten Speisen zu sich nehmen kann. Die Erklarung — und damit auch eine
Erlauterung der kulturellen Spezifitit Ladakhs — ist eine wissenschaftli-
che, die auf die extremen Lebensbedingungen in Ladakh verweist und
die spezifische Kleidung und das spezifische Essen als Anpassung an die-
se Bedingungen verstindlich macht. » But I say, this is because of our
environment is different. And that is why this food suits us«. In dieser
Sichtweise erscheint die Kultur Ladakhs als ein Passungsverhaltnis von
Umweltbedingungen und Lebensgewohnheiten — und genau darin von
anderen Kulturen verschieden zu sein. So kommt es auch im Unterricht
darauf an, den Kindern die Lebensbedingungen in Ladakh als Grundla-
gen ihrer Kultur naher zu bringen. »I’m a science teacher, so I tell them
about flora and fauna of Ladakh, which is totally different from the rest
of the country ... They should know each and everything about Ladakh,
about national ressources, our culture as well and also about our geog-
raphy ... So that, they come to know about their culture«.

Neben diesem Kulturkonzept, dass eher auf die geographischen und
klimatischen Bedingungen des Lebens in Ladakh, auf Flora, Fauna und
Wirtschaftsformen abhebt, gibt es noch ein anderes Kulturverstandnis,
das sich an traditionellen Liedern, Tanzen oder anderen Darbietungen
orientiert. Hier wird allerdings ein Unterschied zwischen diesen traditio-
nellen Ausdrucksformen, die die anderen praktizieren, und deren Verbot
fur die Muslime gemacht. » Ebb, culture is important, but — ebh — impor-
tant is, that like, that 1 have to sing in Ladakhi culture. Like folkdance,

231

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

like folkmusic. That is not done here, this is, because this is, you know,
a Muslim school«. Die muslimische Religion verbietet die Teilnahme an
solchen kulturellen Ereignissen. Auch bei offentlichen Anldssen, an de-
nen die Schulen mit kulturellen Beitragen vertreten sind, nehmen die
Muslime nur mit religiosen Liedern und Rezitationen teil.

Unter Berticksichtigung der sich an dieser Stelle zeigenden Unter-
schiedlichkeit muss es verdrgern, dass von auslandischen Besuchern
Ladakh fast ausschlieSlich als ein buddhistisches Land wahrgenommen
wird. Sie besuchen keine Orte, die fiir Muslime relevant sind. »So never
some foreigners have visit in Ladakh — they have come to Leh and they
have gone to Hemis Gonpa, Tesmpo Gonpa, Shey Gonpa, Stok. There is
mostly, it is ruled by Buddbists. So they feel, this is a land of Buddbists,
not of Muslims«. Doch selbst eine addquate Beriicksichtigung der Tatsa-
che, dass Ladakh nicht nur ein buddhistisches, sondern auch ein musli-
misches Land ist, wiirde das grundsatzliche Problem, das damit zugleich
aufgerufen ist, nicht l6sen konnen. Dieses besteht in der Beantwortung
der Frage, ob, wenn doch auf den Unterschied der Religionen und deren
Anteil an der Identitit Ladakhs hingewiesen wird, man dann noch von
einer einheitlichen Kultur Ladakhs sprechen kann. Eine positive Beant-
wortung dieser Frage hangt davon ab, ob man — wie in der vorangegan-
genen Perspektive — die Kultur als eine tibergeordnete Kategorie begreift,
die durch unterschiedliche Religionszugehorigkeiten nicht in Frage ge-
stellt werden darf. Hier erfolgt nun eine umgekehrte Argumentation und
auch diese greift auf ein — nun aber verdndertes — Universalitidtskonzept
zurlick. Danach steht die Religion tiber der Kultur, weil es in unterschied-
lichen Kulturen und Nationen die gleiche Religion geben kann: Es ist die
Religion, die dann kulturiibergreifend ist, womit die kulturelle Identitat
zu einer sekunddren GrofSe wird. » Religion is indifferent, because dif-
ferent countries have different cultures. But religion is the same for ev-
erybody. Maybe you are living in Germany, somebody, I say a Muslim
may be living in Germany, a Muslim is living maybe in Canada, Amer-
ica. Somewbhere else maybe in Iran, Afghanistan, but the religion nev-
er changes. The religion is the same for everybody. But culture is differ-
ent. So culture and religion are totally different. Religion never change
but culture maybe change«. Es ist die je eigene Religion, die damit zum
zentralen Bezugspunkt sowohl fiir die eigene Identitat wie auch fur die
damit zusammenhingenden moralischen Regeln wird. Eine kulturelle
Identitit, die mehr sein will als ein Ensemble regionaler Lebensbedin-
gungen und Lebensweisen, wird damit zur Illusion — zumindest aber zu
einer GrofSe, die keine religionsiibergreifenden moralischen Verbindlich-
keiten vertreten kann.

232

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Teilungen des geteilten Erbes

Die Rede von einem gemeinsamen kulturellen Erbe verspricht — wie jede
Vorstellung einer sozialen Ganzheit — immer schon mehr als sie halten
kann. Dies liegt daran, dass es jede soziale Einheit immer nur in der
Vielfalt individueller Wahrnehmungen, Empfindungen, Erfahrungen und
Thematisierungen gibt.” Sicherlich wird man darauf hinweisen konnen,
dass sich diese Vielfalt, diese Unterschiedlichkeit der individuellen Wahr-
nehmungen des Gemeinsamen selbst noch in seiner Artikulationsmog-
lichkeit den (symbolischen) Ordnungen dieses Gemeinsamen verdankt.
Aber dieser gemeinsame Grund zeigt sich eben nur in seiner unterschied-
lichen Thematisierung: Er ist also als solcher nicht einfach gegeben, son-
dern entzieht sich letztlich einer definitiven, d.h. fiir alle gleichen und
verbindlichen Thematisierung.> Auch wenn also die individuellen Per-
spektivierungen auf einer gemeinsamen Grundlage beruhen mogen, die
sie in ihrer Verschiedenheit kommunikabel und nachvollziehbar macht,
so kann doch niemand beanspruchen, diese Gemeinsambkeit so erfassen
zu konnen, wie alle anderen sie auch erfassen. Dies muss kein Problem
darstellen, da Kommunikation und Verstandigung normalerweise hinrei-
chen, um den Eindruck der Gemeinsamkeit hervorzubringen und damit
die Unterschiedlichkeit der Perspektiven zu relativieren.

Probleme aber entstehen dort, wo die Gemeinsambkeit, die gemeinsa-
me Grundlage der Verstindigung und sozialen Zugehorigkeit, in Fra-
ge gestellt wird. Hier wird es schwierig, die Unterschiedlichkeit der
Perspektiven einfach hinzunehmen oder immer mogliche Konflikte ein-
vernehmlich zu lésen. Und nun, da die Einheit des Sozialen und die
Gemeinsamkeit der Perspektiven selbst als problematisch, vielleicht
sogar als nicht mehr gegeben erscheinen, stellt sich die Frage, worin
denn das bisher als unproblematisch angesehene Allgemeine und Ge-
meinsame >wirklich«< besteht. In diesem Fall ist es nicht mehr die blofSe

1 Jean-Luc Nancy (2016) hat dies in der Figur des Mit-Seins zu fassen ver-
sucht. Fiir ihn besteht eine ontologisch unumgingliche Logik darin, dass
das, was wir teilen, zugleich das ist, was uns voneinander trennt.

2 Eine solche Perspektive tiberschreitet den in den letzten Jahrzehnten gefiihr-
ten Streit zwischen dem Liberalismus und dem Kommunitarismus. Wahrend
Vertreter der ersten Position die Freiheit des Einzelnen gegeniiber sozialen
Verbindlichkeitsanspriichen betonen und damit diesem Einzelnen die Mog-
lichkeit einrdumten, sich als transzendentales Subjekt von jeder sozialen
Einbindung l6sen zu konnen, betonen Kommunitaristen die Unmoglichkeit
einer solchen Loslosung: Selbst ein liberales Freiheitsverstandnis lasst sich
daher auf der Basis einer Sozialisation in die sozialen Selbstverstandlichkei-
ten der modernen Gesellschaft verstehen (vgl. Forst, 1996).

233

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

Zugehorigkeit, die den unterschiedlichen Erfahrungen und Perspekti-
ven ihren Ort gibt. Vielmehr entsteht nun die Frage, was iiberhaupt eine
Zugehorigkeit ausmacht. Es ist dies zugleich die fur ein soziales Geflige
gefahrliche Frage, wer tiberhaupt (noch) dazugehort. Und es sind die-
se Fragen, die es wichtig erscheinen lassen, den Anspruch zu erheben,
das Gemeinsame in einer auch fiir die anderen verbindlichen Form zu
reprisentieren.

Es entsteht damit eine andere Art der Teilung. Hier geht es nicht mehr
nur darum, dass man etwas — eine Lebensweise, eine Sozialform, eine
symbolische Ordnung - teilt in dem Sinne, dass man etwas mit ande-
ren auf eine unterschiedliche Weise gemeinsam hat. Die andere Art der
Teilung besteht nun nicht nur darin, dass man diese geteilte Gemein-
samkeit problematisiert. Vielmehr deutet sich gleichzeitig eine doppel-
te Spaltung an. Diese besteht einerseits darin, dass nun ein Unterschied
gemacht wird zwischen jenen, die trotz der problematisch gewordenen
Gemeinsamkeit mit dieser (naiverweise) kein Problem haben, und jenen,
die diese Problematik wahrnehmen und hier einen Handlungsbedarf se-
hen. Es gibt nun Menschen, die die Probleme, die Krise der geteilten
Gemeinsambkeit nicht sehen, und solche, die dies wahrnehmen und als
zu bewaltigende Herausforderung betrachten. Und wenn sie diese He-
rausforderung annehmen, dann beanspruchen sie, dies im Namen der
bedrohten Gemeinsamkeit und damit auch fir jene zu tun, die diese Be-
drohung gar nicht wahrnehmen. Auf diese Weise ist diese Spaltung mit
einem Anspruch auf Reprisentation verbunden — ein Anspruch, der sich
im Namen der geteilten Gemeinsamkeit autorisiert, die mit ihm zugleich
in Frage gestellt wird. Aus diesem Anspruch und der mit ihm verbun-
denen Lucke zwischen Autorisierung und Reprisentation ergeben sich
dann padagogische Initiativen. Mit ihnen sollen die, in deren Namen
man zu sprechen und das Gemeinsame zu vertreten beansprucht, iiber
jene Probleme des geteilten Gemeinsamen aufgeklirt und dazu bewegt
werden, diese Probleme in Richtung auf eine neue geteilte Gemeinsam-
keit zu bearbeiten.

Die zweite angesprochene Spaltung der geteilten Gemeinsamkeit
kommt in den Blick, wenn man beriicksichtigt, dass es nicht nur eine
Perspektive gibt, die das >wirklich« Gemeinsame zu bestimmen und des-
sen Probleme und Gefihrdungen anzugeben beansprucht. Hier wieder-
holt sich gleichsam das Problem, dass die geteilte Gemeinsambkeit sich
nicht bzw. nur in unterschiedlichen Perspektiven bestimmen lasst. Wah-
rend dies aber auf der »alltiaglich-selbstverstandlichen< Ebene einer ge-
teilten Gemeinsamkeit kein — zumindest kein systematisch gravieren-
des — Problem darstellt, wird es dies dann, wenn man beansprucht, den
swirklichen< Charakter und die Bestimmungsmerkmale der geteilten Ge-
meinsamkeit anzugeben, um von hier aus Krisendiagnosen und Repara-
turperspektiven zu entwickeln. Die Konsequenz besteht dabei allerdings

234

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

darin, dass es nun viele Perspektiven auf das Wesentliche der nun be-
drohten oder auch zu verbessernden Gemeinsamkeit gibt: Es kann — wie
im vorliegenden Fall der Ladakhi — die unterschiedlichsten Fassungen
von >Kultur« geben, die von der Religion tiber die Subsistenzwirtschaft,
von Bauwerken tiber folkloristische Veranstaltungen, von harmonischen
Sozialformen uber einen unschuldigen Charakter bis hin zu einer ur-
spriinglichen 6kologischen Lebensweise reichen. All diese Faktoren kon-
nen in den jeweils zu unterscheidenden reprisentativen Perspektiven mit-
einander verkoppelt oder auch von einander abgegrenzt, unterschiedlich
gewichtet und mit modernen Notwendigkeiten in Verbindung gebracht
werden. Geschaffen wird auf diese Weise ein politischer Raum, in dem
um die Zustimmung zu den eigenen Perspektiven und Gewichtungen,
um nicht zuletzt auch finanzielle Ressourcen und um den Einfluss auf
die Gestaltung der (moglichst auch zukiinftig) geteilten Gemeinschaft
der Ladakhi gestritten oder konkurriert werden kann. Und dieser Streit
kann nicht mehr beendet werden, weil es keine Kriterien fiir eine >wahre«
Reprasentation der Kultur und Identitat Ladakhs geben kann, die nicht
selbst umstritten sind.>

Die vorangegangenen Analysen gingen davon aus, dass die Frage nach
dem kulturellen Erbe und einer durch Modernisierungsprozesse bedroh-
ten ladakhischen Identitdt immer schon eine problematisierende Per-
spektive auf eine vormals geteilte Gemeinsamkeit der Ladakhi darstellt.
Dabei ist nicht entscheidend, dass eine solche Perspektive nicht selten mit
einer uibertriebenen Harmonisierungsprojektion arbeitet, die als solche
die Teilung, die in jeder geteilten Gemeinschaft statthat, selbst noch zu
negieren scheint. Entscheidend ist vielmehr, dass diese Perspektive auf
eine vormals geteilte Gemeinsamkeit zwangslaufig der Logik der skiz-
zierten doppelten Spaltung, einer Teilung des Geteilten folgt. Sie geht
immer schon davon aus, dass eine von ihr bestimmte Kultur und Iden-
titait Ladakhs bedroht ist und dass man die Menschen, die diese Gefahr
nicht wahrnehmen oder neuere Entwicklungen als Schicksal verstehen,
aufkliren, sie auf die Bedrohung ihrer Identitit aufmerksam machen
muss. Und gleichzeitig vervielfaltigen sich konkurrierende Bestimmun-
gen dessen, was mit welchem Gewicht jeweils das an der Kultur und
Identitdt Ladakhs Zubewahrende darstellt. Dies ergibt ein relativ un-
ubersichtliches Feld konkurrierender oder auch koalierender Bestim-
mungen — einen Raum politischer und padagogischer Bemihungen, in
dem Fragen der legitimen Reprasentation theoretisch verhandelt und

3 Claude Lefort (19905 1999) hat genau in dieser Doppelfigur den Raum des
Politischen vermessen: in der Notwendigkeit, die Einheit des Sozialen sym-
bolisch zu repridsentieren, und in der Unmoglichkeit, dies anders als mit
»>Quasi-Reprisentationen« tun zu konnen, die als solche die politische Frage
in die Logik demokratischer Auseinandersetzungen drangen.

235

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

durch Initiativen einer praktischen Einbindung der Reprisentierten au-
torisiert werden sollen.

Dabei riickte zugleich eine weitere, die vorangegangene Analyse lei-
tende Frage in den Blickpunkt, die die Problematik der Reprasentation
noch von einer anderen Seite anzugehen erlaubt. Uber die Frage nach der
Moglichkeit einer >wahren« Reprasentation der ladakhischen Kultur und
Identitdt, des kulturellen Erbe Ladakhs, und der Frage nach der Legitimi-
tat dieser Reprasentation gegeniiber jenen, die man (in ihrem >wahren«
und nicht aktual wirklichen Sein) zu reprasentieren beansprucht, ergibt
sich die zusitzliche Frage nach dem Ort, von dem her die Reprisentan-
ten sprechen. Damit ist nicht nur das Problem gemeint, dass beansprucht
wird, im Namen eines kulturellen Erbes zu sprechen, das vielleicht so
gar nicht mehr existiert und nur unter Veranderungen eine Zukunftsper-
spektive haben kann. Vielmehr geht es auch darum, in welcher Sprache
man sich zum (vormals) geteilten Gemeinsamen in ein Verhaltnis setzen
kann: Die In-Wert-Setzung des geteilten Erbes verlangt dessen Qualifi-
zierung und es stellt sich dann die Frage, anhand welcher Kriterien eine
solche Qualifizierung einsichtig gemacht werden kann. Diese Kriterien
wird man nicht einfach aus dem Erbe, der vormals geteilten Lebensweise
nehmen konnen. Sie implizieren immer einen Vergleich. Selbst die Kultur
Ladakhs als einzigartig zu bezeichnen, verlangt einen solchen Vergleich.
Sie als urspriinglich 6kologisch und nachhaltig zu bezeichnen, verlangt
ebenfalls einen solchen Vergleich. Und gerade an diesem Vergleich kann
man sehen, dass die Kriterien fiir die Qualifizierung, der In-Wert-Setzung
der Kultur Ladakhs einer Rhetorik entstammen, die beansprucht, politi-
sche Initiativen weltweit beurteilen zu konnen. Die Frage nach dem Ort,
von dem her die politisch-padagogischen Niherungen an das kulturelle
Erbe und die darauf bezogenen praktischen Initiativen erfolgen, ist also
nicht zuletzt auch diejenige danach, inwieweit diese Initiativen selbst
noch auf dem von ihnen beanspruchten Boden der ladakhischen Kultur
stehen oder ob und wie weit sie sich in ihrem Engagement von anderen
Einsidtzen und Rhetoriken leiten lassen.

So interferieren im Bemithen um die Erlangung eines Status als >Uni-
on Territory« fiir Ladakh diskursive Strategien, die sich in der Logik der
Politik Indiens bewegen, mit solchen, die eine religiose Hegemonie an-
streben. Beides zielt sowohl auf eine Verdnderung des Status der Region
Ladakh wie auch auf die Verdnderung der Identitit der Ladakhi. Die-
se angestrebte Identitatsveranderung verlduft entlang von Religionszu-
gehorigkeiten, die die nun vormals einheitliche ladakhische Identitit
zu einem schwierigen Unterfangen machen. Wenn die Buddhisten der
LBA einerseits ihre partikulare Religion gleichzeitig mit der allgemei-
nen Identitdt der Ladakhi identifizieren, sind sie andererseits gezwun-
gen, wenn sie den Muslimen nicht ihre Zugehorigkeit zu dieser Iden-
titat absprechen wollen, die Einheit Ladakhs nur tiber die Segregation

236

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

der Religionen als moglich zu behaupten. Nur als partikulare Religion
konnen die Buddhisten damit einen zugleich allgemeinen Vertretungs-
anspruch behaupten, den sie allerdings zugleich wieder zuriicknehmen
miissen, wenn er denn gelten soll. Fiir die (sunnitischen und schiitischen)
Muslime wiederum bedeutet das damit eroffnete Feld des Streits um die
politische Reprasentation, dass man sich in der Rolle der religiosen Se-
gregation einrichtet. Dies kann bedeuten, dass man im Pochen auf diese
Segregation eine gleichrangige Verhandlungsposition bei interreligiosen
Konflikten einfordert, wissend, dass man damit zugleich die auf der re-
ligiosen Segregation beruhende Hegemonie der Buddhisten starkt. Oder
man zieht sich auf eine interne Stirkung der eigenen Religion zurtick.
Zugleich werden die Diskurse um die Zugehorigkeit, die sich entlang
der Unterscheidung von Kultur und Religion bewegen, auf einer ande-
ren Ebene bedeutsam: derjenigen der Reprasentation im regionalen Par-
lament, dem Hill Council. Diese Reprasentation selbst wiederum folgt,
obwohl Fragen der Religionszugehorigkeit so bedeutsam sind, dass sie
ein doppeltes Reprisentationsprinzip notig gemacht haben, einer par-
teipolitischen Logik. Die Parteien selbst bilden dabei keine Organisa-
tionen, die nur in Ladakh zu finden wiren, sondern sie gehoren zum
nationalen indischen Parteiensystem. Die Frage der kulturellen Zuge-
horigkeit wird damit nicht nur in den Konfigurationen des Verhiltnis-
ses von Kultur und Religion, von Einheit und Segregation verhandelt,
sondern sie schreibt sich zudem in die fremde Logik eines politischen
Parteiensystems ein.

Zugleich fihrt das diskursiv immer wieder neu zu bearbeitende Ver-
haltnis von (kultureller) Einheit und religioser Segregation auch auf der
alltaglichen Ebene zu Komplikationen. Das Problem der interreligiosen
Heiraten steht geradezu als Symbol fiir die auftretenden Schwierigkei-
ten, wenn religiose Grenzen tUberschritten werden. Die Wahrung einer
Einheit, die auf einer klaren Abgrenzung der Religionen beruht, weist
wiederum den religiosen Vertretungsorganisationen eine erhohte Verant-
wortung zu. Sie muissen vermitteln, bevor es zur Eskalation kommt. Und
auch in diesen Vermittlungsprozessen geht es um die Aufrechterhaltung
einer Teilung gegenuber jenen, die glauben, sie konnten (gemeinsam als
Ladakhi) die Grenzen dieser Teilung tiberwinden. Das Beispiel des Ver-
bots interreligioser Heiraten zeigt, dass die religiose Teilung Ladakhs
und der hinter dieser stehende hegemoniale Anspruch der Ladakh Bud-
dhist Association die Frage einer gemeinsamen kulturellen Identitit
bis auf die Alltagsebene zu einem Problem gemacht haben, dem man
durch keine Berufung auf eine gemeinsame Kultur entkommen kann.
Die kulturelle Einheit oder Identitit der Ladakhi ist zu einem Signifi-
kanten geworden, der einen politischen Raum ero6ffnet, in dem zwar he-
gemoniale Strategien und Gegenstrategien verfolgt werden, dessen Ver-
tretung aber gleichzeitig von niemandem mehr mit dem Anspruch auf

237

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

die Autorisierung durch die Gemeinschaft Ladakhs ungebrochen bean-
sprucht werden kann. Zugleich wird die Aufrechterhaltung dieses Rau-
mes durch padagogische Vermittlungen in den voneinander getrennten
Religionen und notfalls durch Disziplinarmafnahmen gesichert.

Wenn die Auseinandersetzungen um eine addquate und wahre Re-
prasentation der kulturellen Identitiat Ladakhs sich an den geschilderten
Frontlinien von Einheit und Teilung, von Reprasentation und unmaog-
licher Reprisentation zwischen unterschiedlichen Organisationsformen
auf einer politischen, kulturellen und religiosen Ebene bewegen, so set-
zen die unterschiedlichen Initiativen, die sich um die Frage der Bewah-
rung oder Verdnderung des kulturellen Erbes Ladakhs bemiihen, anders
an. Obwohl es auch in ihnen letztlich um eine >wahre<, zumindest aber
nachvollziehbare Bestimmung dieses Erbes geht, wird hier nicht der An-
spruch erhoben, das Ganze dieses Erbes, die Einheit der Kultur im Blick
zu haben und zu reprisentieren. Diese Initiativen greifen gleichsam be-
stimmte Aspekte oder Merkmale heraus, denen sie eine Bedeutung als
kulturelles Erbe zuschreiben und die daher in einer — unterschiedlich
bestimmten — Form angesichts moderner Bedingungen bewahrt werden
sollten. Das kulturelle Erbe Ladakhs, das in einer vielleicht verinder-
ten Form bewahrenswert erscheint, zeigt sich nun in voneinander unter-
schiedenen, nebeneinander bestehenden und daher nicht konflikttrich-
tigen Segmenten. Es kann sich um die Erhaltung und Restaurierung von
Gebauden, die auch kiinftige Pflege von Tdnzen, Liedern und anderen
Kulturtechniken, die Fortentwicklung der alten 6kologischen Lebens-
weise oder die Starkung der Frauenposition angesichts der 6konomisch
bedingten Anderungen in der Lebensweise Ladakhs handeln.

Auch bei diesen Initiativen ist die Problematisierung des kulturellen
Erbes und einer geteilten Identitat Ladakhs vorausgesetzt. Diese verlduft
hier entlang eines Vergleichs der als traditionell vorgestellten Lebenswei-
se mit den modernen 6konomischen Entwicklungen. Da niemand diese
modernen Entwicklungen als solche (Losung von der Mangelwirtschaft,
Entwicklung einer Infrastruktur, die vielen Menschen ein Einkommen
sichert, verkehrstechnische Anbindung an Indien, Schulbesuch und be-
rufliche Karriereaussichten der Kinder usw.) systematisch in Frage stellt,
bewegen sich die Problematisierungen des Verhaltnisses von kulturel-
lem Erbe, kultureller Identitat und modernen Entwicklungen eher in
einem Spannungsfeld, in dem sich identitatspolitische und 6konomi-
sche Perspektiven tiberlagern. So kann die Pflege traditioneller Kultur-
techniken Produkte hervorbringen, die sich an Touristen verkaufen las-
sen; diese konnen Feste besuchen, auf denen das Brauchtum gepflegt
wird; die Renovierung alter Hauser bedeutet auch deren 6konomische
Wertsteigerung. Eine andere Variante dieses Spannungsfeldes besteht da-
rin, dass man Entwicklungsperspektiven fiir das Alte entwickelt, die ei-
ner (der Tradition vielleicht nur unterstellten) Logik der Nachhaltigkeit

238

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

gehorchen und so den Anspruch einer durch die Tradition legitimierten
Entwicklung erheben. Vielleicht sollte man die Tradition auch als Her-
ausforderung betrachten, um auf ihrer Grundlage neue Ausdrucksfor-
men zu entwickeln.

Es liegt vielleicht an der grundsatzlichen Akzeptanz moderner Ent-
wicklungen, dass jenes kulturelle Erbe, das in den Sozialformen Ladakhs
bestand (wie etwa Systeme der Nachbarschaftshilfe, des rituellen Bei-
stands, die rituelle Begleitung der landwirtschaftlichen Produktion, die
interreligiose Heirat, dorfliche Verantwortungs- und Schlichtungsinstan-
zen, das alte Erbschaftssystem, die mit ihm verbundene Polygamie und
Polyandrie, die Entsendung von Madchen und Jungen in die Kloster
usw.), nicht zum Bezugspunkt eines zu bewahrenden kulturellen Erbes
gemacht wird. Entsprechende Initiativen wiirden nicht nur bedeuten,
dass man sich gegen die Modernisierung als solche wenden wiirde, was
von den Adressaten der eigenen Bemiihungen wohl kaum verstanden
wirde. Selbst wenn man hier Zielsetzungen kulturbewahrender Initiati-
ven sehen wiirde, hitten diese kaum Aussicht auf Erfolg, weil sie weder
die Vorteile der modernen Entwicklungen noch die daher rithrende affir-
mative Haltung der Ladakhi dazu beriicksichtigen wiirden. Verbunden
wire mit solchen Initiativen auch ein Anspruch auf die sozio-6konomi-
sche Gestaltung des Lebens in Ladakh, den so nicht einmal eine politi-
sche Gruppierung erheben wiirde.

Den Gegenstand der kulturbewahrenden Initiativen bilden daher vor-
wiegend symbolische Ausdrucksformen: Baustile und (religiose) Bauwer-
ke, eine zeitgemifSe Weiterentwicklung der Wohnsituation, Tanz, Musik,
klassische Malerei, Rituale, Handarbeitstechniken, die Forderung einer
(6konomischen) Selbstandigkeit von Frauen, die Verbesserung von Tech-
niken in einer organischen und nachhaltigen Landwirtschaft usw. Es sind
diese Bereiche, in denen Krisen, Bestandsgefahrdungen, Rettungs- oder
Weiterentwicklungsnotwendigkeiten des kulturellen Erbes ausgemacht
werden. Die so vorgenommenen Problematisierungen sind dabei meist
nicht solche, die allgemein von den Ladakhi als zu bearbeitendes Pro-
blem wahrgenommen werden: Menschen lassen ihre Hauser in der Alt-
stadt Lehs verfallen, alte Stupas werden nicht restauriert und dem Ver-
fall preisgegeben, Volkstinze und Lieder werden vergessen, Chamfeste
werden nur noch als Spektakel wahrgenommen, die Verbesserung der
Wairmesituation in den Hausern wird nicht angegangen usw. In einer
solchen Situation mussen die Adressaten der jeweiligen Initiativen zu-
ndchst einmal von der Problematik, in der sie sich nach Wahrnehmung
der Initiativen befinden, tiberzeugt werden. Sie sollen die an sie heran-
getragene Problematisierung eigener Praktiken tibernehmen. Sie sollen
diese Probleme als eine zu bearbeitende Herausforderung ansehen. Und
es ist die jeweilige Initiative, die ihnen neben der Problematisierung auch
einen Losungsvorschlag anbietet. Die Adressierung der Ladakhi durch

239

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

die jeweiligen Initiativen ist daher immer eine doppelte: Neben die Pro-
blematisierung des Umgangs mit bestimmten Traditionen und Prakti-
ken tritt immer auch ein Vorschlag zur produktiven Bearbeitung des je-
weiligen Problems.

Nun erfolgt die Problematisierung angesichts der sich verandernden
Situation in Ladakh nicht notwendig unter dem Kriterium der bloffen
Aufrechterhaltung des Alten: etwa der Weitergabe traditioneller Lieder,
Tanze, Techniken oder Bauweisen. Es kann auch darum gehen, diagnos-
tizierte Fehlentwicklungen wie die chemische Diingung in der Landwirt-
schaft oder die fehlende Selbstfinanzierung von Frauen auf den Dorfern
zu korrigieren. Aber in beiden Fillen — also auch in jenem der blofsen Be-
wahrung und Weitergabe — erfolgt die In-Wert-Setzung von aufSen: Dass
»Tradition< etwas ist, das wertvoll sein soll, versteht sich nicht von selbst.
Und es ist ein international gefuhrter Diskurs um den Wert des kulturel-
len Erbes, der sich auch in die Problematisierungen der Kulturentwick-
lung in Ladakh einschreibt. Dieser Diskurs dreht sich nicht nur um den
Erhalt von Bauwerken, die einen spezifischen kulturellen Stil ausdricken
sollen — einen Unterschied zu anderen Kulturen, sondern auch um den
Schutz von >folkloristischen« Formen eines besonderen kulturellen Aus-
drucks. Diese Diskurse um den Erhalt des kulturellen Erbes kreuzen sich
in Ladakh mit Problematisierungsformen der kapitalistisch-industriel-
len Entwicklung, die aus den Sozialen Bewegungen seit Ende der 1970er
Jahre stammen und die Gesichtspunkte des Umweltschutzes, der Oko-
logie und Nachhaltigkeit, einer organischen Landwirtschaft und Ernih-
rung und die Gleichstellung von Frauen in den Vordergrund stellen. Die
traditionelle Landwirtschaft Ladakhs wird im Lichte dieser Diskurse als
okologische und nachhaltige Form des Wirtschaftens begriffen und ak-
tuelle Entwicklungen (wie chemische Diingung und Marktorientierung)
werden als zu problematisierende Fehlentwicklungen gedeutet. Auch
Diskurse um die Verbesserung der Situation von Frauen (ihre Gleichbe-
rechtigung in Ausbildung, Beruf und Familie) stellen eine nun seit Jahr-
zehnten gefiihrte internationale Problematisierungsperspektive dar.

Der Verweis auf diese international gefihrten Diskurse und die sie
strukturierenden Problematisierungen dient hier weder dazu, diese Dis-
kurse selbst zu problematisieren noch die Initiativen in Ladakh selbst als
blofSe Fortsetzung internationaler — und damit: nicht-spezifisch ladakhi-
scher — Problematisierungen zu kennzeichnen. Ein solcher Verweis auf
die Interferenz lokaler Initiativen und international gefuhrter Diskur-
se kann vielmehr fiir ein Verstindnis von Problemen und Lésungen in
der gezeigten doppelten Adressierung der Ladakhi hilfreich sein. Die
Ladakhi sollten dabei einerseits die Problematisierung einer bestimm-
ten Entwicklung ihres Verhaltens durch die jeweilige Initiative iiberneh-
men und andererseits sich fiir die Aufhebung des eingesehenen Problems
engagieren. Sie sollen den Verfall der alten Hauser, das Vergessen der

240

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

Volkstdnze als fiir ihre Identitit als Ladakhi wichtiges Problem einsehen
und sich fur deren Erhalt einsetzen. Sie sollen das Problem einer indus-
trialisierten Landwirtschaft oder eines umweltschadlichen Energiever-
brauchs einsehen und sich — unter Bezug auf ihre 6kologisch-nachhalti-
ge Tradition — fiir eine organische Landwirtschaft und Warmediammung
engagieren. Der Verweis auf die internationale Einbettung von lokalen
Problematisierungen eines gefihrdeten kulturellen Erbes kann nun ei-
nerseits dazu beitragen, die Probleme einsichtig zu machen, auf die eine
solche problematisierende Anrufung trifft. Die international gepflegte
Rhetorik der Kulturbewahrung, des Wertes der Tradition, einer 6kolo-
gisch nachhaltigen Lebensweise muss mit den lokal vorhandenen prak-
tischen Problemen und Aspirationen nicht tibereinstimmen. Die Adres-
saten der problematisierenden Anrufung sehen vielleicht auch weiterhin
nicht, worin diese Probleme eigentlich bestehen sollen. Und wenn sie dies
sehen, muss das noch nicht bedeuten, dass sie diese Probleme irgendwie
mit dem Wert ihres kulturellen Erbes oder einem drohenden Identitats-
verlust in Verbindung bringen.

Wenn aber die Problematisierung als solche vielleicht nicht nachvoll-
zogen oder in ihrer Tragweite eingesehen wird, dann ist ein Engage-
ment — erst recht eines, das mit Kosten welcher Art auch immer verbun-
den ist — eher unwahrscheinlich. Und hier greift nun ein zweiter Aspekt
der Einbindung lokaler Initiativen, die sich meist als Nichtregierungs-
organisationen (NGOs) etablieren, in die internationalen Diskurse um
die Bewahrung eines kulturellen Erbes, den Wert lokaler Identititen,
eine okologische Alternative zur kapitalistischen, die Umwelt ruinieren-
den Verwertungslogik, um die Gleichstellung der Frauen usw. Dieser As-
pekt besteht darin, sich in einem dichten internationalen Netzwerk von
NGOs zu platzieren und Projektantrige zu stellen, deren Erfolgsaus-
sichten mit der rhetorischen Passung in internationale Diskurse steigen.
Auf diese Weise konnen Fordergelder akquiriert werden, mit denen lo-
kale Mitarbeiter bezahlt und die Adressaten des Projekts in ihrem mog-
lichen Engagement finanziell entscheidend unterstiitzt werden. Hier gilt
meist das aus der Entwicklungshilfe bekannte padagogisch-paternalis-
tische Prinzip der Hilfe zur Selbsthilfe. Auch wenn also die Adressaten
vielleicht die Problematisierungen der NGO in ihrer praktischen Be-
deutung und ihrer postulierten Tragweite fiir die eigene Identitat nicht
nachvollziehen konnen, so erlaubt doch das Angebot einer finanziellen
Unterstutzung in vielen Fillen die Realisierung der von der NGO vor-
gesehenen Losungsperspektiven.

Dass das kulturelle Erbe gerade mit Hilfe schulischer Vermittlungs-
prozesse vor seinem Verfall bewahrt werden soll, mag dann sinnvoll er-
scheinen, wenn man die Schule als eine Instutition begreift, der neben
der Wissensvermittlung auch die Aufgabe einer padagogischen Verpflich-
tung auf allgemein gultige Werte zugewiesen wird. Am Beispiel Ladakhs

241

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

konnte aber darauf verwiesen werden, dass mit der Durchsetzung ei-
nes fir alle Kinder verbindlichen Schulunterrichts nicht nur eine Pro-
blematisierung der bis dahin scheinbar selbstverstandlichen dorflichen
Lebensweise erfolgte. Der (erfolgreiche) Schulbesuch versprach andere
berufliche und lukrative Beschiftigungsmoglichkeiten. Hinzu kommt,
dass die Organisationsprinzipien der Schule (individualisierte Lernpro-
zesse und Leistungszurechnung, die durch Selektionsprozesse bedingte
Konkurrenz zwischen den Kindern, das Erlernen eines allgemeinen wis-
senschaftsbasierten Curriculums) einer Logik folgen, die mit der ladak-
hischen Orientierung am Primat der sozialen Zugehorigkeit brechen:
Hervorgebracht wird die Figur eines selbstverantwortlichen Individu-
ums, dessen Zuordnung zu den hergebrachten Sozialformen und Ver-
pflichtungen nicht vorherzusehen ist.

Unter diesen Voraussetzungen erscheint es zumindest schwierig, Schu-
len zu Vermittlungsinstanzen des kulturellen Erbes Ladakhs machen zu
wollen. Der Versuch SECMOLs, fiir jene, die nach der 1o. Klasse den
Schulbesuch beenden oder solche, die die Hoffnung, auf einen spateren
weiterfuhrenden Schulbesuch noch nicht aufgegeben haben, eine >Schule
nach der Schule« zu etablieren, in der eine (auch der Tradition verpflich-
tete) okologische Lebensweise in Kursen vermittelt und im Internatsbe-
trieb praktiziert werden soll, zeigt die Schwierigkeiten. Fur die Zukunfts-
perspektive der Schiiler scheinen jedenfalls angebotene Englischkurse
wichtiger zu sein, weil diese eine Anstellung etwa im Tourismusbereich
versprechen. Als vermittelter Unterrichtsstoff wie auch als eine in ihrem
Sinn eingesehene Lebensform sto6t die propagierte 6kologisch bestimm-
te Lebensform auf Desinteresse. Die Forderung traditioneller Lieder und
Ténze wird zwar mit dem Gedanken einer ladakhischen Identitdt in Ver-
bindung gebracht, zugleich werden diese Lieder und Tanze aber nur als
weiteres Identifikationsangebot — neben moderner Musik und modernen
Tanzen — angesehen: Die Jugendlichen sollen schlieSlich selbst entschei-
den, welchem Angebot sie die Priferenz geben.

Die anderen beiden hier vorgestellten Schulen stehen fiir eine Tendenz
in Ladakh, Privatschulen in religioser Tragerschaft zu griinden. Wenn
solche Schulen neben dem vorgeschriebenen Curriculum die Pflege des
kulturellen Erbes Ladakhs in ihre Programmatik aufnehmen, dann stellt
sich die Frage, was unter den Bedingungen einer religiosen Segregati-
on, die als solche die Rede von einer kulturellen Identitit und Einheit
Ladakhs sichern soll, hier jeweils unter einem kulturellen Erbe verstan-
den wird, in welchem Verhiltnis Kultur und Religion hier aufeinander
bezogen werden. Auch wenn diese religios motivierten Schulgriindun-
gen, um staatlich anerkannt zu werden, fiir die Kinder und Jugendli-
chen aller Religionen offen sein missen, zeigt sich faktisch, dass — bis
auf eine verschwindende Minderheit — nur Kinder der jeweiligen Religi-
on die Schule besuchen.

242

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

In den diskursiven Strategien, in denen das Verstandnis dessen expli-
ziert wird, was in diesen Schulen als kulturelles Erbe verstanden wird,
lassen sich dann auch Figuren wiederfinden, die man in den strategi-
schen Positionierungen der Religionsgemeinschaften antrifft. So versteht
sich die buddhistisch orientierte Schule als Institution, die vor allem au-
Berhalb des reguldren Unterrichts sich in der Form von Projekten und
Wettbewerben um die Vermittlung des kulturellen Erbes bemiiht. Die-
ses Erbe wird als eine Einheit angesehen, deren Reichtum in regionalen
Verschiedenheiten besteht. Dabei wird das Thema der religionsbeding-
ten Unterschiede nicht beriihrt, so dass die kulturelle Einheit (wie in der
hegemonialen Strategie der LBA) immer schon als eine buddhistische er-
scheint. Fur die schiitische Schulgriindung steht hingegen die religiose
Segregation im Vordergrund. Das bedeutet, dass man sich zuniachst um
eigene Probleme (wie etwa die Forderung des Schulbesuchs von Mad-
chen) bemiiht, was nur moglich erscheint, wenn auf religios bestimmte
Auffassungen des Geschlechterverhiltnisses unter Muslimen Riicksicht
genommen wird. Die Wahrung des kulturellen Erbes wird dabei eben-
falls, ausgehend von einem religiosen Verstandnis, als islamisch basierte
Moralerziehung verstanden. Dabei kann man die von den unterschied-
lichen Religionen vermittelte Moral zu einer allgemein menschlichen —
also nicht nur ladakhischen - stilisieren, der es um Humanitit und die
Verantwortung gegeniiber der eigenen Gemeinschaft geht. Oder man
kann darauf insistieren, dass der Islam und dessen Moral etwas Spezifi-
sches sind, das aber zugleich, da es mehrere Lander und Kulturen tiber-
greift, hoher zu gewichten ist als jede — auch die ladakhische — Kultur.
Man kann beide Strategien, die islamische Moralerziehung zu situieren,
als Relativierung oder Zuriickweisung einer ladakhischen Einheitskul-
tur und Identitit lesen, die auf der Grundlage einer religiosen Segregati-
on dennoch eine buddhistische Hegemonie bekraftigt.

Die Frage nach der kulturellen Identitit der Ladakhi, nach einem
angesichts der erfolgenden Modernisierung weiter Lebensbereiche zu
bewahrendem Erbe beinhaltet immer eine Problematisierung des ge-
genwirtigen Zustands. Diese Problematisierung kann sich an vielen
Sachverhalten und ihrer jeweiligen Bewertung festmachen. Sie kann ein
grofSes und grobes Konfliktszenario entwerfen, in dem die traditionel-
le Kultur von der Moderne bedroht ist. Sie kann sich an vielen Details,
an Baustilen, Institutionen oder Praktiken, festmachen und hier unter-
schiedliche Gewichtungen zwischen einer strikten Bewahrung, zu tref-
fenden Kompromissen oder einer kreativen Aneignung vornehmen. Sie
kann die Frage der Bewahrung dieser spezifischen Kultur in jene inter-
nationalen Diskurse einbetten, die das Lokale, das Okologische und Hu-
mane gegen die industrielle Zerstorung starken wollen. Sie kann ebenso
einen Streit um das Wesentliche dieses Erbes inszenieren, den man reli-
gios oder politisch inszenieren kann.

243

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILUNGEN DES GETEILTEN ERBES

Wie zu zeigen versucht, schaffen solche Problematisierungen Spaltun-
gen eines geteilten Gemeinsamen: Sie werfen die Frage auf, wer mit wel-
chem Recht eine Bestimmung dessen vornimmt, was als kulturelles Erbe
zu bewahren oder zu verandern ist, da es immerhin hier verschiedene
Meinungen gibt. Und sie spalten die Problematisierenden von jenen, de-
ren Probleme sie zu benennen und in deren Namen sie zu sprechen be-
anspruchen. Die Autorisierung der Problematisierenden impliziert daher
immer eine doppelte Schwierigkeit. Politisch geht es um die Durchset-
zung und Behauptung einer bestimmten Problemdefinition unter mogli-
chen anderen und gegen konkurrierende andere Sichtweisen, wobei gera-
de die Problematisierung der ladakhischen Kultur und Identitit zugleich
eine zweifelsfreie Autorisierung unmoglich macht. Weder der Ort, von
dem her die Probleme der ladakhischen Kultur bestimmt werden, kann
fiir sich die trotz allem gegebene Ubereinstimmung mit dieser Kultur
postulieren, noch ist fiir die Position jener, an die man sich in deren »ei-
gentlichen< Namen wendet, anzunehmen, dass diese wissen, worin denn
dieses Eigentliche besteht. Impliziert ist in dieser politischen Konstellati-
on, in der niemand mehr den Ort der Macht (der fiir alle verbindlichen
Definition der Kultur Ladakhs und der Identitit der Ladakhi) fiir sich re-
klamieren kann, zugleich ein padagogisches Problem der Autorisierung.
Die Reprisentanten einer je spezifischen Problematisierung der Kultur
und Identitdt Ladakhs miissen durch jene autorisiert werden, die genau
dies solange noch nicht konnen, bis sie mit Hilfe einer entsprechenden
padagogischen Aufklirung dahin gebracht wurden, die Aufklarer als die
wahren Reprisentanten ihrer eigenen Interessen zu begreifen.

244

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adick, Christel (1992): Die Universalisierung der modernen Schule. Eine
theoretische Problemskizze zur Erkldrung der weltweiten Verbreitung der
modernen Schule in den letzten 200 Jabren mit Fallstudien aus Westafri-
ka, Paderborn: Schéningh.

Althusser, Louis (2010): Ideologie und ideologische Staatsapparate, Ham-
burg: VSA.

Anderson, Benedict (2005): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines
folgenreichen Konzepts, Frankfurt/M.: Campus.

Baecker, Dirk (2003): Wozu Kultur?, Berlin: Kadmos.

Beek, Martin van/Bertelsen, Kristoffer Brix (1997): »No Present without
Past. The 1989 Agitation in Ladakh«, in: Dodin, Thierry/Rather, Heinz
(Hg.): Recent Research in Ladakh 7, Ulm: Universititsverlag, S. 43-65.

Beek, Martin van (2000): »Beyond Identity Fetishism. >Communal< Con-
flict in Ladakh and the Limits of Autonomy«, in: Cultural Anthropolo-
gy 15, 5. 525-569.

Beek, Martin van/Pirie, Fernanda (Hg.) (2008): Modern Ladakh. Anthro-
pological Perspectives on Continuity and Change, Leiden/Boston: Brill.
Bendix, Regine (2013): »Dynamiken der In-Wertsetzung von Kultur(erbe).

Akteure und Kontexte im Laufe eines Jahrhunderts«, in: Schnepel, Burk-
hard/Girke, Felix/Knoll, Eva-Maria (Hg.): Kultur all inclusive. Identitdit,
Tradition und Kulturerbe im Zeitalter des Massentourismus, Bielefeld:

Transcript, S. 45-73.

Bernfeld, Siegfried (1973): Sisyphos oder die Grenzen der Erziehung, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Bertelsen, Kristoffer Brix (1997): »Protestant Buddhism and Social Identi-
fication in Ladakh«, in: Archives des Sciences Sociales des Religions 99,
S.129-151.

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, Tubingen: Stauffenburg.

Brauen, Martin (2000): Traumwelt Tibet — westliche Trugbilder, Bern:
Haupt.

Bray, John (Hg.) (2007): Ladakhi Histories. Local and Regional Perspec-
tives, Koninklijke: Brill.

Brockling, Ulrich (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Sub-
jektivierungsform, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bronfen, Elisabeth/Marius, Benjamin/Steffen, Therese (Hg.) (1997): Hybride
Kulturen. Beitrige zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte,
Tubingen: Stauffenburg.

Comareff, John/Comareff, Jean (2009): Ethnicity Inc., Chicago: Universi-
ty Press.

Crook, John H./Low, James (Hg.) (1997): The Yogins of Ladakh. A Pilgri-
mage among the Hermits of the Buddhist Himalayas, Delhi: Motilal Ba-
narsidass.

245

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Danto, Arthur C. (1974): Analytische Philosophie der Geschichte, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Diehm, Isabell/Radtke, Frank-Olaf (1998): Erziechung und Migration. Eine
Einfihrung, Stuttgart: Kohlhammer.

Dollfus, Pascale (1989): Lieu de Neige et des Genévriers. Organisation So-
ciale et Réligieuse des Communités Bouddbistes du Ladakh, Paris: Edi-
tions de CNRS.

Euler, Claus (1989): Eingeborene ausgebucht?. Okologische Zerstérung
durch Tourismus, GiefSen: Focus.

Forst, Rainer (1996): Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jen-
seits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1973): Archdologie des Wissens, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1986): Die Sorge um sich, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2004): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gou-
vernementalitit 11, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans-Georg (1965): Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik, Tiibingen: Mohr.

Gillespie, Alex (2006): Becoming Other. From Social Interaction to Self-re-
flection, Greenwich: Information Age Pub.

Ha, Kien Nghi (1999): Ethnizitdt und Migration, Minster: Westfilisches
Dampfboot.

Hadot, Pierre (2005): Philosophie als Lebensform. Antike und moderne
Exerzitien der Weisheit, Frankfurt/M.: Fischer.

Harrison, David/Hitchcock, Michael (Hg.) (2005): The Politics of World He-
ritage. Negotiating Tourism and Conservation, Clevedon: Channel View
Publications.

Hemme, Dorothee/Tauschek, Markus/Bendix, Regine (Hg.) (2007): Pridi-
kat >Heritage«. Wertschopfung aus kulturellen Ressourcen, Munster: Lit.

Hilton, James (1933): Lost Horizons, New York: Simon & Schuster.

Illmann, Kati/Schifer, Alfred (Hg.) (2019): Emerging Ladakh: Identity and
Belonging in the Context of Increasing Changes, Halle: Universititsver-
lag Halle-Wittenberg.

Illmann, Kati (2019): »Contested Heritage. Negotiating Ladakhi Culture
and Identity in Old Town Leh. An Analysis about Hegemony and Dis-
course«, in: lllmann, Kati/Schifer, Alfred (Hg.): Emerging Ladakh: Iden-
tity and Belonging in the Context of Increasing Changes, Halle: Univer-
sititsverlag Halle-Wittenberg (im Druck).

Kade, Jochen/Liiders, Christian/Hornstein, Walter (1991): »Die Gegenwart
des Pidagogischen — Fallstudien zur Allgemeinheit der Wissensgesell-
schaft«, in: Oelkers, Jurgen/Tenorth, Heinz-Elmar (Hg.): Pidagogisches
Wissen, Weinheim: Beltz, S. 39-65.

Kant, Immanuel (1974): Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kaplanian, Patrick (2008): »Groupes d’Unification. Parenté et Societé au
Ladakh (le Phasphun)«, in: Beek, Martin van/Pirie, Fernanda (Hg.): Mo-
dern Ladakh. Anthropological Perspectives on Continuity and Change,
Leiden/Boston: Brill, S. 197-227.

246

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Kapoor, Ilan (2008): The postcolonial Politics of Development, London/
New York: Routledge.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara (1995): » Theorizing Heritage«, in: Ethno-
musicology 39, S. 367—380.

Konersmann, Ralf (2006): Kulturelle Tatsachen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart (1979): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kramer, Fritz (1987): Der rote Fes. Uber Besessenheit und Kunst in Afrika,
Frankfurt/M.: Athendum.

Kruger, Jens Oliver/Schafer, Alfred/Schenk, Sabrina (2014): »Zur Analyse
von Erfahrungsdiskursen. Eine empirische Anniherung an Bildung als
Problem«, in: Breidenstein, Georg/Jergus, Kerstin/Thompson, Christiane
(Hg.): Interferenzen. Perspektiven kulturwissenschaftlicher Bildungsfor-
schung, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, S. 153-174.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien: Turia + Kant.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale Demo-
kratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Lefort, Claude (1990): »Die Frage der Demokratie«, in: Rodl, Ulrich (Hg.):
Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, S. 281-297.

Lefort, Claude (1999): Fortdauer des Theologisch-Politischen, Wien: Pas-
sagen.

Lemke, Thomas (1997): Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse
der modernen Gouvernementalitit, Hamburg: Argument Verlag.

Link, Jiirgen (2006): Versuch iiber den Normalismus. Wie Normalitit pro-
duziert wird, Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Lips, Julius (1937): The Savage hits back, New Haven: Yale University Press.

Liders, Christian/Kade, Jochen/Hornstein, Walter (1998): » Entgrenzung des
Piadagogischen, in: Kriiger, Heinz-Hermann/Helsper, Werner (Hg.): Ein-
fithrung in Grundbegriffe und Grundfragen der Erziehungswissenschaft,
Opladen: Leske + Budrich, S. 207-215.

MacCannell, Dean (1973): »Staged Authenticity. Arrangements of Social Space
in Tourist Settings«, in: American Sociological Review 79, S. §89—603.

Maier, Tobias (2014): Gefdhrdete Freibeit. Abgriinde der politischen Mo-
derne bei Jean-Jacques Rousseau und Claude Lefort, Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann.

Mann, Rann Singh (1986): The Ladakhi. A Study of Ethnography and
Change, Kalkutta: Anthropological Survey of India.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz. Zum Denken des Poli-
tischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Mayer, Ralf/Thompson, Christiane/Wimmer, Michael (Hg.) (2013): Insze-
nierung und Optimierung des Selbst. Zur Analyse gegenwiirtiger Selbst-
technologien, Wiesbaden: Springer VS.

Mecheril, Paul (2004): Einfiihrung in die Migrationspdadagogik, Weinheim/
Basel: Beltz.

247

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Meyer-Drawe, Kite (1999): »Zum metaphorischen Gehalt von >Bildung:
und >Erziehung««, in: Zeitschrift fiir Pidagogik 45,S. 161-175.

Montesquieu, Charles de Secondat (1991): Die persischen Briefe, Stuttgart:
Reclam.

Nancy, Jean-Luc (2016): singular plural sein, Berlin: Diaphanes.

Nawang, Tsering Shakspo (1979): Buddbism in Ladakh: a study of the life
and work of the eighteenth century Ladakbi saint scholar, New Delhi:
Sterling.

Neudorfer, Corinne (2007): Meet the Akha — Help the Akha?. Minderbeiten,
Tourismus und Entwicklung in Laos, Bielefeld: Transcript.

Norberg-Hodge, Helena (1991): Ancient Futures. Learning from Ladakh,
Delhi: Sierra Club Books.

Oelkers, Jiirgen/Tenorth, Heinz-Elmar (Hg.) (1991): Piddagogisches Wissen,
Weinheim: Beltz.

Pirie, Fernanda (2007): Peace and Conflict in Ladakh. The Constraction of
a Fragile Web of Order, Leiden/Boston: Brill.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitrdge zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Ricken, Norbert (Hg.) (2007): Uber die Verachtung der Pidagogik. Analy-
sen — Materialien — Perspektiven, Wiesbaden: VS.

Rizvi, Janet (1983): Ladakh. Crossroads of High Asia, Delhi: Oxford Uni-
versity Press.

Rizvi, Janet (1999): Transhimalayan Caravans. Merchant Princes and Pea-
sant Traders, Delhi: Oxford University Press.

Rosing, Ina (2003): Trance, Besessenheit und Amnesie. Bei den Schamanen
der Changpa-Nomaden im ladakbischen Changtang, Gnas: Weishaupt.
Rousseau, Jean-Jacques (1963): Emile oder iiber die Erziehung, Stuttgart:

Reclam.

Said, Edward (1978): Orientalism, New York: Pantheon Books.

Schifer, Alfred (1999): Unsagbare Identitit. Das Andere als Grenze in der
Selbstthematisierung der Batemi (Sonjo), Berlin: Reimer.

Schifer, Alfred (2009): Die Erfindung des Pidagogischen, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred (2011): Irritierende Fremdheit. Bildungsforschung als Dis-
kursanalyse, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred (2012a): Das Pidagogische und die Pidagogik. Anniberun-
gen an eine Differenz, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred (2012b): Zur Genealogie der Piddagogik. Die Neu-Erfindung
der Padagogik als spraktische Wissenschaft<, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred (2014): Selbst-Spiegelungen am Anderen. Zur Ambivalenz
kultureller Begegnungen in Ladakh, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred (2017): Jean-Jacques Rousseaun. Ein pddagogisches Portrit,
Weinheim: Beltz Juventa.

Schifer, Alfred (Hg.) (2z007): Kindliche Fremdbeit und piadagogische Verant-
wortung, Paderborn: Schoningh.

Schifer, Alfred/Thompson, Christiane (Hg.) (2013): Pidagogisierung, Halle:
Martin-Luther-Universitat.

248

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Schifer, Alfred/Thompson, Christiane (Hg.) (2018): Gemeinschaft, Pader-
born: Schoningh.

Schenk, Amelie (1994): Schamanen auf dem Dach der Welt. Trance, Heilung
und Initiation in Klein-Tibet, Graz: Weishaupt.

Schmitt, Thomas (2013): »Die Governanz des Outstanding Universal Value.
Zur globalen Verhandlung der UNESCO-Welterbeliste«, in: Schnepel,
Burkhard/Girke, Felix/Knoll, Eva-Maria (Hg.): Kultur all inclusive. Iden-
titit, Tradition und Kulturerbe im Zeitalter des Massentourismus, Biele-
feld: Transcript, S. 117-149.

Schnepel, Burkhard/Girke, Felix/Knoll, Eva-Maria (Hg.) (2013): Kultur all
inclusive. Identitat, Tradition und Kulturerbe im Zeitalter des Massentou-
rismus, Bielefeld: Transcript.

Sheikh, Abdul Ghani (2010): Reflections on Ladakh, Tibet and Central Asia,
New Delhi: Skyline Publication Pvt.

Smith, Valentine L. (Hg.) (1989): Hosts and Guests. Anthropology of Tou-
rism, Philadelphia: University of Pennsilvania Press.

Spalbar, Rigzin (2010): »Why Union Territory for Ladakh?«, in: Epilogue 4,
S.13-15.

Spitta, Juliane (2013): Gemeinschaft jenseits von Identitit?. Uber die para-
doxe Renaissance einer politischen Idee, Bielefeld: Transcript.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Can the Subaltern Speak?. Postkoloni-
alitit und subalterne Artikulation, Wien: Turia + Kant.

Thompson, Christiane (2009): Bildung und die Grenzen der Erfabrung.
Randginge der Bildungsphilosophie, Paderborn: Schoningh.

Urry, John (1990): The Tourist Gaze. Leisure and Travel in Contemporary
Societies, London: Sage.

Welsch, Wolfgang (1994): Asthetisches Denken, Stuttgart: Reclam.

Weymans, Wim (2006): »Freedom through Political Representation. Lefort,
Gauchet and Rosanvallon on the Relationship between State and Socie-
ty«, in: European Journal of Political Theory 4, S. 262—282.

White, Hayden (2008): Metahistory. Die bistorische Einbildungskraft im 19.
Jabrbundert in Europa, Frankfurt/M.: Fischer.

Wimmer, Michael (1988): Der Andere und die Sprache. Vernunftkritik und
Verantwortung, Berlin: Reimer.

Wimmer, Michael (2014): Pidagogik als Wissenschaft vom Unmdoglichen.
Bildungspolitische Interventionen, Paderborn: Schoningh.

Wimmer, Michael (2016): Dekonstruktion und Erziehung. Studien zum Pa-
radoxieproblem in der Pidagogik, Paderborn: Schoningh.

Winkler, Michael (1992): »Universalisierung und Delegitimation: Notizen
zum padagogischen Diskurs der Gegenwart«, in: Hoffmann, Dietrich/
Langewand, Alfred/Niemeyer, Christian (Hg.): Begriindungsformen der
Pidagogik in der -Moderne<, Weinheim: Deutscher Studien Verlag, S. 13 5—
153.

Wirth, Uwe (Hg.) (2002): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und
Kulturwissenschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wirth, Uwe (Hg.) (2008): Kulturwissenschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

249

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus unserem Programm:

Malte Ebner von Eschenbach

Relational
Reframe

Einsatz einer relationalen Perspektive auf Migration
in der Erwachsenenbildungsforschung

2019 - 356 Seiten - br. - € 44,90
ISBN 978-3-95832-175-5

»Alles was ist, ist Beziehung, und alles was nicht ist, ist ebenfalls Bezie-
hung.« Mit dieser apodiktischen Zuspitzung hat der Philosoph Julius Ja-
kob Schaaf schon vor fiinfzig Jahren umrissen, was sich heute als relati-
onal turn in der Erkenntnistheorie immer deutlicher abzeichnet.

Die vorliegende Studie wiirdigt Schaafs anspruchsvollen philosophi-
schen Entwurf und entfaltet dessen Programm: weg vom klassisch-abend-
landischen Substanz- und Identititsdenken hin zu einer Epistemologie
der Relationalitdt. Darauf aufbauend entwickelt der Autor das Verfah-
ren des Relational Reframe. Dieses behauptet nicht linger, dass ein Ge-
genstand festgelegt und damit von seinem Kontext entbunden werden
kann. Stattdessen macht es seine Beziehungen sichtbar und betont Plu-
ralitat, Kontingenz und Differenz.

Von einer solchen wissenschaftstheoretischen Reflexion kann gera-
de die empirische Forschung profitieren. Das Beispiel der Migrations-
forschung in der Erwachsenenbildung veranschaulicht, wie eine relati-
onslogische Perspektive in den Erkenntnisprozess interveniert — gegen
beschrankende Zuschreibungen, zugunsten verdeckter Entwicklungs-
moglichkeiten.

www.velbrueck-wissenschaft.de

19.01.2028, 17:47:10. [—



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus unserem Programm:

Markus Rieger-Ladich, Anne Rohstock und Karin Amos (Hg.)

Erinnern, Umschreiben,
Vergessen

Die Stiftung des disziplinaren Gedachtnisses
als soziale Praxis

2019 * 324 Seiten - br. - € 39,90
ISBN 978-3-95832-068-0

Der Blick auf wissenschaftliche Disziplinen und ihre Geschichte dndert
sich, sobald Akte der Uberlieferung als machtférmige soziale Praktiken
betrachtet werden. Als solche ziehen sie Grenzen und verweigern be-
stimmten Wissensbestinden die Aufnahme in das disziplinare Gedacht-
nis.

Auch fur die Erziehungswissenschaft ist diese Annahme folgenreich:
Sie erscheint unter dieser Perspektive nicht nur als ein kollektives Un-
ternehmen, das Wissen erzeugt und die Ergebnisse seiner Forschungen
abspeichert, sondern auch als ein umkampftes politisches Projekt. Rich-
tungsentscheidungen werden also nicht erst dann virulent, wenn es um
die Zukunft der Disziplin geht, sondern auch beim Einvernehmen dar-
iber, welche (Theorie-)Traditionen erinnert werden (und welche nicht),
welche Wissensbestande als bewahrenswert gelten (und welche nicht),
welche Fachvertreter/innen als »legitime « Ahn/innen aufgerufen werden
(und welche nicht).

Der Band versammelt erziehungswissenschaftliche wie auch soziolo-
gische, philosophische und geschichtswissenschaftliche Beitrige, die sich
von schlichten Modellen der Akkumulation des Wissens verabschieden
— und damit rechnen, dass wichtige Hinweise auf die Zukunft der Dis-
ziplin auch in der Vergangenheit liegen konnen.

www.velbrueck-wissenschaft.de

19.01.2028, 17:47:10. [—


https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2028, 17:47:10.



https://doi.org/10.5771/9783748906520
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

