
4. Max Weber als Therapeut 

moderner Verhältnisse 

In den vorangegangenen Abschnitten stand eine Dimension von Webers 
politischem Denken im Vordergrund, die mit Reckwitz als eine Form 
kritischer Analytik bezeichnet werden kann. Die kritische Analytik stellt 
selbst noch keine normative politische Theorie im engeren Sinne dar, es 
geht zunächst vielmehr darum, »eine Sensibilität für die Konfiguratio
nen des Sozialen und ihre Geschichtlichkeit zu entwickeln, […] die den 
Teilnehmern möglicherweise nur schemenhaft bewusst«1 ist. Kritische 
Analytik ist eine Perspektive der Ambivalenz: Im Bemühen um eine 
realistische Perspektive geht es weder um »das unkritische Einstimmen 
in den Chor der Fortschrittsoptimisten […] noch umgekehrt darum, 
einen Logenplatz im ›Grand Hotel Abgrund‹ zu beziehen, also um eine 
pauschale kulturkritische Verdammung«2 gesellschaftlicher Entwick
lungen. Jedoch darf kritische Analytik nicht, so Reckwitz weiter, mit 
dem »Hochsitz des distanzierten Beobachters«3 verwechselt werden. 
Die Perspektive geht über die reine Deskription hinaus, weil der Flucht
punkt der Analyse letztlich in der Frage liegt, »welche persönlichen und 
politischen Konsequenzen aus [der] gesellschaftlichen Konstellation […] 
zu ziehen sind«.4 

1 Reckwitz 2018, S. 23. 
2 Reckwitz 2018, S. 22–23. 
3 Reckwitz 2018, S. 23. 
4 Reckwitz 2018, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Bislang war davon die Rede, dass Webers politisches Denken vor 
dem Hintergrund seiner kritischen Zeitdiagnosen interpretiert werden 
muss. Ein adäquater Zugang zur politischen Dimension des Werkes 
ist demnach erst möglich, wenn Webers Analyse der Probleme des 
Liberalismus hinzugeschaltet wird. Hier wurde deutlich gemacht, 
dass Weber diese Probleme auf umfassende Rationalisierungsprozesse 
zurückführt, die in ihrem kontingenten Zusammenwirken einerseits 
zwar für die spezifisch moderne Dynamik (vor allem des technischen 
Fortschritts5) verantwortlich gemacht werden können, andererseits 
aber auch Paradoxien hervorbringen, die Weber auf der Ebene der 
Lebensführung als drohenden Sinn- und Freiheitsverlust charakteri
siert. Dabei war die Annahme zentral, dass sein politisches Denken 
einerseits auf diese Zeitdiagnose bezogen ist, sich aber daraus anderer
seits nicht direkt ableiten lässt. Der Blick auf die Mesoebene in Form 
der Diskussion der Weber’schen Assoziationslehre untermauerte diese 
methodologische Prämisse in einer weiteren Dimension. Auch hier 
handelt es sich um eine Form kritischer Analytik, die jedoch nicht selbst 
normative Theorie darstellt. 

Es steht die Frage im Raum, ob der weberianische Ansatz auch die 
Etablierung einer genuin normativen Position in Aussicht stellt. Damit 
rückt das Bild von Weber als Therapeuten moderner Entwicklung in den 
Fokus. Diese Überlegungen interessieren vor allem in Hinblick auf die 
weitergehende Frage, ob der Ansatz auf konzeptioneller Ebene in Bezug 
auf die normative Dimension des Zivilgesellschaftskonzepts fruchtbar 
gemacht werden kann. 

Wenn man sich für das normative Potential von Webers politischer 
Soziologie interessiert und hierüber zugleich einen Anschluss an die Zi
vilgesellschaftsdebatte herstellen will, dann kommt es nicht auf den Toc
queville’schen Begriff der Assoziation an, sondern auf den Begriff der Ver
antwortung. In einem ersten Schritt kann zwar noch kein theoretischer, 
aber immerhin ein empirischer Verweisungszusammenhang zwischen 

5 Auf den Begriff des technischen Fortschritts komme ich unten zurück (vgl. Ka
pitel 4.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 97 

Webers Begriff der Verantwortungsethik und dem Zivilgesellschaftsdis
kurs identifiziert werden. 

Webers berühmte Unterscheidung von Gesinnungs- und Verant
wortungsethik erfuhr Anfang der 1980er Jahre im Kontext der neuen 
Friedensbewegung, insbesondere bei der Debatte um den sogenann
ten NATO-Doppelbeschluss, von Gegnern wie von Befürwortern der 
Nachrüstung eine beachtliche Resonanz. Davon zeugt beispielsweise 
eine Einlassung von Cohen und Arato aus dem Jahr 1982.6 Die Autoren, 
die einige Zeit später eine einflussreiche, an Habermas angelehnte 
diskursethische Fundierung der Theorie der Zivilgesellschaft vorschla
gen sollten, bringen in einem Aufsatz nicht nur ihre grundlegende 
Sympathie für die europäische Friedensbewegung zum Ausdruck. Der 
Beitrag ist darüber hinaus vor allem als kritischer Appell an die (intel
lektuellen) Führer der europäischen Friedensbewegung zu verstehen. 
In expliziter Referenz auf Webers Begriffsunterscheidung wird für 
eine verantwortungsethische Haltung in der Auseinandersetzung um 
die Aufrüstung plädiert. Nur so könne der unverantwortlichen Ein
mischung staatlicher Administrationen in soziale und ökonomische 
Zusammenhänge effektiv entgegengetreten werden. Zur selben Zeit 
erlangte die Weber’sche Unterscheidung auch in der westdeutschen 
öffentlichen Debatte tagespolitische Bedeutung.7 Hier waren es insbe
sondere die Nachrüstungsbefürworter, die die anhaltende Aktualität 
von Webers Begriffspaar betonten.8 Das rhetorische Gewicht der Un
terscheidung lässt sich unter anderem daran ablesen, dass Helmut 
Schmidt, damaliger Bundeskanzler, um seinen eigenen Standpunkt 
gegenüber der Öffentlichkeit zu legitimieren, mehrfach auf Webers 

6 Vgl. Arato und Cohen 1982. 
7 Zum rhetorischen Gewicht vgl. darüber hinaus beispielsweise die Tatsache, 

dass Die Zeit im Januar 1982 auf einer ganzen Seite einen Auszug aus Webers 
Rede Politik als Beruf abdruckte, um, wie es Schluchter ausdrückt, der interes
sierten Öffentlichkeit »das begriffliche Rüstzeug für die Auseinandersetzung 
zu liefern« (Schluchter 1988a, S. 166). 

8 Vgl. Schluchter 1988a, S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Unterscheidung von Verantwortungs- und Gesinnungsethik zurück
griff. Schmidt positionierte sich als Verantwortungsethiker und brachte 
prinzipielle Vorbehalte gegenüber den naiven Gesinnungsethikern der 
Friedensbewegung zum Ausdruck. 

Die genannten Beispiele verweisen auf einen der wenigen zentralen 
Berührungspunkte zwischen Webers Werk und der Zivilgesellschafts
debatte. Freilich beschränken sich diese auf den empirischen Einzelfall. 
Dennoch ist der angesprochene Verweisungszusammenhang inter
essant, insbesondere weil er auf Legitimationsprozesse politischer 
(Wert-)Haltungen – und damit auf die normative Dimension – bezogen 
zu sein scheint. Zugleich offenbart sich unter normativen Gesichts
punkten ein problematischer Sachverhalt. Er hängt damit zusammen, 
dass die normative Integrität unabhängig vom politischen Standpunkt 
nicht mit der Gesinnungsethik, sondern mit der Verantwortungsethik 
verknüpft zu werden scheint. Günther Roth spricht aufgrund dieser 
scheinbaren Flexibilität von einer »reversible[n] Rhetorik«,9 innerhalb 
derer die Begriffe scheinbar nach Belieben als politische Kampfbegriffe 
aufgerufen werden können. In ihrer simplifizierenden Verwendung sei 
nicht viel mehr zu erkennen als eine diskursive Strategie politischer 
Auseinandersetzungen, bei der es darum gehe, dem politischen Ge
genüber die Prinzipienfestigkeit und das Verantwortungsbewusstsein 
abzusprechen.10 Im selben Duktus kommt auch Wolfgang Schluchter 
zunächst zu dem Schluss, dass sich die »Unterscheidung […] offenbar 

9 Roth 1987, S. 203–204. 
10 Fasst man die zuvor beschriebene öffentliche Resonanz der Weber’schen Un

terscheidung im Kontext der Friedensbewegung als empirisches Phänomen, so 
ließe sich diese theoretisch relativ problemlos mit dem Zivilgesellschaftskon
zept Jeffrey Alexanders einfangen. Was bei Roth als reversible Rhetorik, bei 
Schluchter als simplifizierende Polemik abgetan wird, würde Alexander wohl 
als empirische Manifestation der scheinbar überhistorischen, binär codierten 
normativen Grundstruktur der Zivilgesellschaft rekonstruieren und damit in 
einen erweiterten theoretischen Kontext stellen. Die Frage ist allerdings, was 
durch diesen Schritt gewonnen wäre. Das Verhältnis von Verantwortungsethik 
und normativer Grundstruktur der Zivilgesellschaft bei Alexander wird weiter 
unten untersucht (vgl. Kapitel 5.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 99 

beliebig anwenden [läßt]. Welches Handeln man als gesinnungsethisch, 
welches als verantwortungsethisch qualifiziert, scheint subjektiv zu 
sein«.11 

Die angestrebte Verankerung der Verantwortungsethik im Zivilge
sellschaftsdiskurs muss, über den angesprochen empirischen Zusam
menhang hinausgehen. Wenn geklärt werden soll, ob Webers Begriff 
der Verantwortungsethik als Beitrag zur Diskussion um die normative 
Dimension des Zivilgesellschaftskonzepts in Stellung gebracht werden 
kann, dann darf diese nicht nur als ein empirischer Ausdruck eines bi
när strukturierten kulturellen Kampfes um Deutungshoheit aufgefasst 
werden. Es kommt vielmehr auf die Rekonstruktion eines theoretischen 
Verweisungszusammenhangs an. Die »polemischen Verkürzungen«,12 
denen das Begriffspaar im Zuge der öffentlichen Rezeption zwangsläu
fig erliegt, stellen hierfür offenbar keinen geeigneten Ausgangspunkt 
dar. 

4.1 Webers Freiheitsbegriff zwischen Vereinzelung 
und Vereinigung 

Wendet man den Blick auf die begriffliche Ebene, so lassen die bisheri
gen Andeutungen eher Skepsis aufkommen. Dies gilt insbesondere für 
die von Offe vorgebrachten Vorbehalte gegenüber dem weberianischen 
Freiheitsbegriff. Im Gegensatz zum Tocqueville’schen Begriff der verei
nigenden Freiheit finde sich bei Weber ein Begriff der vereinzelnden Frei
heit, in dem nicht nur ein strikter Individualismus zum Ausdruck kom
me, sondern der sich darüber hinaus noch zugunsten eines reinen Vol
untarismus ein für alle Mal von »republikanische[n] Ideale[n] der mo
ralisch und kognitiv kompetenten Selbstbestimmung einer politischen 
Gemeinschaft«13 verabschiede. Wie bereits ausführlich dargelegt wurde, 
behauptet Offe, dass Webers Ablehnung republikanischer Ideale zu einer 

11 Schluchter 1988a, S. 168. 
12 Schluchter 1988a, S. 169. 
13 Offe 2004, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

normativen Leerstelle im Weber’schen Freiheitsbegriff führt. Demnach 
bleibe bei Weber offen, an welchen normativen Maßstäben sich der indi
viduelle Freiheitsgebrauch orientieren soll. Freiheit erscheine vor allem 
als Ausdruck persönlicher Authentizität und Hingabe – unabhängig da
von, worauf sich diese richte. 

Folgt man dieser Deutung, so kann zunächst festgehalten werden, 
dass der Weber’sche Freiheitsbegriff offenbar mit der Orientierung an 
Normen und Prinzipien, also mit Wertbindung, einhergeht. Allerdings ist 
diese Wertbindung nach Offe deshalb problematisch, weil ihr der ob
jektive Maßstab fehlt. Insbesondere verabschiede sich Weber von zwei 
Leitmotiven des bürgerlichen Freiheitsgebrauchs: Der Freiheitsbegriff 
sei weder im Vernunftbegriff noch im Nutzenbegriff verankert und wer
de so zur rein subjektiven Glaubenssache degradiert. Daraus aber folge, 
dass dieser einerseits im Sinne eines strikten Individualismus als ver
einzelnd und andererseits im Sinne eines kruden Voluntarismus als nor
mativ gehaltlos zurückgewiesen werden müsse.14 Wenn im vorliegenden 
Abschnitt eine weberianische Fassung des normativen Leitbildes der Zi
vilgesellschaft etabliert werden soll, dann muss die Interpretation Offes 
korrigiert werden. Dies setzt eine vertiefende Auseinandersetzung mit 
Offes Einschätzung voraus. Zunächst wird deshalb zu klären sein, was 
hinter seiner Doppelthese steckt, wonach der Weber’sche Freiheitsbe
griff weder im Nutzen- noch im Vernunftbegriff verankert wäre. Beiden 
Thesen kann in einem ersten Zugriff eine gewisse Plausibilität kaum ab
gesprochen werden. 

Die erste These muss nicht lange diskutiert werden. Schon Offes Be
merkung, wonach der Weber’sche Freiheitsbegriff mit der Orientierung 
an Normen und Prinzipien einhergeht, verweist implizit darauf, dass 
der (ethische) Freiheitsbegriff nicht im Nutzenbegriff aufgehen kann. 
Webers Freiheitsbegriff hat eine wertrationale und keine zweckrationa
le Fundierung, die aufs Engste mit seinem Persönlichkeitsbegriff in Ver
bindung steht: 

14 Vgl. Offe 2004, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 101 

»[J]e ›freier‹ in dem hier in Rede stehenden Sinn das ›Handeln‹ ist, 
d.h. je weniger es den Charakter des ›naturhaften Geschehens‹ an 
sich trägt, desto mehr tritt damit endlich auch derjenige Begriff der 
›Persönlichkeit‹ in Kraft, welcher ihr ›Wesen‹ in der Konstanz ihres 
inneren Verhältnisses zu bestimmten letzten ›Werten‹ und Lebens- 
›Bedeutungen‹ findet, die sich in ihrem Tun zu Zwecken ausmünzen 
und so in teleologisch-rationales Handeln umsetzen.«15 

Schon diese Ausführungen lassen sich zu einem Bild der »Freiheit als 
Selbstgesetzgebung und Selbstbestimmung«16 verdichten, in dessen 
Zentrum der Begriff der bewussten und innerlich konsequenten Le
bensführung steht. Um dem »Fluch kreatürlicher Nichtigkeit«17 zu 
entgehen, ist der Mensch nach Weber gezwungen, seinem Leben qua 
Wertbindung Sinn zu verleihen. Zunächst kann also festgehalten wer
den: Im Wertbezug der Freiheit, der auf der menschlichen Fähigkeit 
zu »innere[r] negative[r] Willensfreiheit« beruht, liegt für Weber der 
»moralische Grund der Persönlichkeit und ihrer Würde.«18 Das Bild 
der Freiheit als Selbstgesetzgebung ist als kantisches Motiv zu inter
pretieren.19 Der Weber’sche Freiheitsbegriff setzt wie schon für Kant 
den Gedanken einer axiologischen Kehre voraus: »Der Mensch, der ein 
natürliches Wesen ist und den Gesetzen der Natur unterliegt, kann 
sich gleichsam aus seiner Naturalität herausdrehen, indem er sich an 
überempirische Werte, an prinzipielle Anforderungen bindet.«20 

Vor diesem Hintergrund ist nun Offes zweite Bemerkung vom feh
lenden Vernunftbezug des Weber’schen Freiheitsbegriffes zu erläutern. 
Webers vernunftkritische Haltung hängt mit seinen zeitdiagnostischen 
Überlegungen zum Polytheismus der Werte zusammen. Sie kann mit 
Schwaabe als 

15 Weber 1985e [1922], S. 132. 
16 Bienfait 1999, S. 138. 
17 Weber 1988c [1921], S. 548. 
18 Bienfait 1999, S. 138. Zum Zusammenhang von Persönlichkeit, Wertbindung 

und Würde vgl. im Original Weber 1985b [1922], S. 152. 
19 Vgl. Bienfait 1999, S. 138. 
20 Schluchter 1988a, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Ergebnis einer Desillusionierung beschrieben [werden]. Mit Blick auf 
die alten Ansprüche von Wissenschaft und Philosophie kommt es im 
Zuge der okzidentalen Entwicklung zu einer schrittweisen Abwertung 
alter Verbindlichkeiten und fester Orientierungen, an deren Ende We

ber den Menschen auf sich allein gestellt sieht. Die Vernunft ist nicht 
mehr in der Lage, objektive Gültigkeiten für richtiges Handeln aufzu
decken; der Mensch ist gezwungen, sich seine eigenen Gesetze zu ge
ben […]. Wenn es in dieser Ontologie der Freiheit dennoch so etwas 
wie eine erkennbare Würde des Menschen gibt, dann besteht sie für 
Weber gerade darin, diese Situation zu ertragen und sich ihr zu stel
len.«21 

Der Polytheismus der Werte stellt eine Herausforderung für den moder
nen Menschen dar. Diese Grundüberzeugung bringt Weber im ›Wert
freiheitsaufsatz‹ deutlich zum Ausdruck: 

»Das Verflachende des ›Alltags‹ in diesem eigentlichsten Sinn des 
Wortes besteht ja gerade darin: daß der in ihm dahinlebende Mensch 
sich dieser teils psychologisch, teils pragmatisch bedingten Vermen

gung todfeindlicher Werte nicht bewußt wird und vor allem: auch gar 
nicht bewußt werden will, daß er sich vielmehr der Wahl zwischen 
›Gott‹ und ›Teufel‹ und der eigenen letzten Entscheidung darüber: 
welcher der kollidierenden Werte von dem Einen und welcher von 
dem Andern regiert werde, entzieht. Die aller menschlichen Bequem

lichkeit unwillkommene, aber unvermeidliche Frucht vom Baum der 
Erkenntnis ist gar keine andere als eben die: um jene Gegensätze 
wissen und also sehen zu müssen, daß jede einzelne wichtige Hand
lung und daß vollends das Leben als Ganzes, wenn es nicht wie ein 
Naturereignis dahingleiten, sondern bewußt geführt werden soll, 
eine Kette letzter Entscheidungen bedeutet, durch welche die Seele, 
wie bei Platon, ihr eigenes Schicksal: – den Sinn ihres Tuns und Seins 
heißt das – wählt.«22 

21 Schwaabe 2002, S. 176. 
22 Weber 1985a [1922], S. 507–508. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 103 

Für Weber setzt Vernünftigkeit »vor allem das Bewusstsein der Span
nungen und Kollisionen zwischen Werten, Zwecken und Mitteln vor
aus«.23 Diese minimalistische Bestimmung von Vernünftigkeit lässt 
sich mit Bienfait auf den Begriff der »reflektierten Differenz« brin
gen. Minimalistisch ist diese Bestimmung deshalb, weil im Kampf der 
Götter der Vernunft keine konstitutive24 Rolle bei der Wahl zwischen 
konkurrierenden Werten zuerkannt wird. »Die Unversöhnbarkeit der 
Moderne verdankt sich der Aufspaltung der Vernunft in Wertsphären 
und der daraus resultierenden Vernichtung ihrer Universalität«.25 Da
mit fehlt Webers Freiheitsbegriff die allgemeinverbindliche Grundlage 
des Kant’schen Autonomiebegriffs. In Hinblick auf den Gedanken der 
axiologischen Kehre wird bei Weber folglich der Status der überempiri
schen Geltung der Werte (insbesondere ethischer Werte) problematisch: 
Diese kann nicht mehr aus der Vernunft abgeleitet werden. Anders als 
bei Kant ist der subjektive Wille bei Weber nicht mehr qua Vernunft an 
das allgemeine Sittengesetz gebunden. Die aus dem allgemeinen Sitten
gesetz abgeleitete »überempirische Positivierung der Moralität«26 lehnt 
Weber ab. Freiheit als Selbstgesetzgebung äußert sich daher zunächst 
in der innerlich konsequenten, aber rein persönlichen Entscheidung 
für bestimmte Werte und entsprechend an ihnen orientierten Hand
lungen. Insofern scheint die Behauptung gerechtfertigt, dass bei Weber 
nicht Autonomie, sondern Authentizität im Mittelpunkt einer freiheit
lichen Lebensführung steht: Die individuelle Wertschöpfung hat keine 
objektiv-vernünftige, sondern eine subjektiv-charismatische Basis. 

Dann muss im Einklang mit Offe tatsächlich konstatiert werden, 
dass der Weber’sche Freiheitsbegriff im Vernunftbezug keine objektive 
Grundlage findet. Es stellt sich im nächsten Schritt die Frage, ob auch 
Offes Schlussfolgerungen gerechtfertigt sind: Führt Webers Haltung in 

23 Bienfait 1999, S. 134. 
24 Aber das bedeutet nicht, dass die Vernunft überhaupt keine Rolle bei der Wahl 

übernähme. Diese Rolle ist regulativ und nicht konstitutiv, vgl. hierzu weiter un
ten (Kapitel 4.2). 

25 Schwaabe 2002, S. 177. 
26 Bienfait 1999, S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Wertfragen tatsächlich zu einer normativen Leerstelle im Freiheitsbe
griff? Erschöpft sich der Freiheitsgebrauch tatsächlich in »einer zum 
Eigenwert werdenden Engagiertheit und Hingabe – an was auch im
mer«? Im Folgenden wird es darum gehen, diese Schlussfolgerung als 
voreilig zurückzuweisen. Hierfür muss zunächst deutlich gemacht wer
den, dass der Vernunftbegriff – aller kritischen Vorbehalte Webers zum 
Trotz – eine wichtige Bezugsgröße des Weber’schen Freiheitsbegriffs 
darstellt. 

4.2 Zum Vernunftbezug von Webers Freiheitsbegriff 

Zunächst ist vor Augen zu führen, dass die mit dem Gedanken der Wert
kollision verbundene Annahme, die Allgemeinverbindlichkeit von Wer
ten ginge verloren, nach Ansicht Webers weder mit Relativismus noch 
mit Fatalismus gleichzusetzen ist. »Auch selbst gewählte Werte können 
dem einzelnen wertvoll sein – ja gerade die eigene Entscheidung und 
Entschiedenheit verleihen ihnen wie auch dem Handeln des Einzelnen 
eine besondere Dignität«.27 Der mit dem Freiheitsbegriff verbundene 
Gedanke der überempirischen Geltung von Werten ist bei Weber zwar 
konsequent subjektiviert, er wird aber nicht aus einer diffusen »Einheit 
des Erlebens«28 abgeleitet, sondern »aus dem ›sinnvollen menschlichen 
Handeln‹, d.h. letzten Endes aus der Selbst- und Freiheitserfahrung 
des Menschen […]. Unsere Sinnstiftung, so wird deutlich, ist nicht 
Ausfluss unserer Willkür, sondern unseres Willens zur Freiheit«.29 Die 
geforderte Wertbindung findet ihre konstitutive Basis nicht in der Ver
nunft, sondern in der Entschiedenheit. Diese Entschiedenheit selbst 
setzt aber, weil sie bewusst sein soll, ihrerseits Vernünftigkeit voraus. 
Um den Verflachungen des Alltags und der Ungeschiedenheit des Erle
bens zu entkommen, setzt Weber auf bewusste Wertbindung im Lichte 
konkurrierender letzter möglicher Stellungnahmen zur Welt: 

27 Schwaabe 2002, S. 177, vgl. dazu im Original Weber 1985b [1922], S. 152. 
28 Schluchter 1998, S. 324. 
29 Nusser 1986, S. 103–104. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 105 

»[W]er aus der Ungeschiedenheit des Erlebens heraustritt und sich 
bewusst entscheidet, wer sich dabei dem Wissen der Zeit aussetzt 
und die Paradoxien aushält, in die die Entschiedenheit führt, bringt 
sich in die Konstanz eines inneren Verhältnisses zu bestimmten letz
ten Werten und Lebensbedeutungen. Er wird zur Persönlichkeit. Dies 
bedeutet Selbstbefreiung, Emanzipation, begleitet vom Bewußtsein 
der Freiheit«.30 

Hier wird deutlich, dass Webers Persönlichkeitsbegriff nicht auf seine 
Nähe zum Dezisionismus reduziert werden darf. Auf der Ebene des Per
sönlichkeitsbegriffs »wird die Vernünftigkeit des Menschen als zentrale 
Forderung von Weber systematisch entwickelt und der Möglichkeit irra
tionaler Ausflüchte und ›Erlösungen‹ entgegengestellt.«31 

Webers Persönlichkeit fußt zwar durchaus »auf der existenzielle[n] 
Grundbedingung menschlichen Seins als Abwesenheit von rational 
erfaßbarem Sinn und als Zwang, die eigene Existenz in letztlich ›ir
rationalen‹ Glaubensakten zu ergreifen«.32 Vor diesem Hintergrund 
jedoch plädiert Weber für eine »Form einer Lebensführung, die sich […] 
in einer Haltung des ›Dennoch‹ an den Imperativ der Vernünftigkeit 
bindet.«33 Jede Werthaltung, auch die der Vernünftigkeit, ist für Weber 
in der Moderne nicht mehr ein Akt des Wissens, sondern ein Akt des 
Glaubens. »Weil aber diese Moderne […] irreversibel ist, und weil sich 
Webers nüchterner Realismus eine halbwegs gelingende Existenz ohne 
die Klarheit einer wenn auch beschränkten Vernunft nicht vorstellen 
kann, bleibt der Mensch auf diese gerade in der Moderne angewie
sen.«34 Die Würde menschlicher Existenz hängt für Weber letztlich an 
einer bewussten und vernünftigen Entschiedenheit. »Wenn sich Weber 
bei seinem Persönlichkeitsideal also an einer Anthropologie des ver

30 Schluchter 1988a, S. 310. 
31 Schwaabe 2002, S. 179. 
32 Schwaabe 2002, S. 179. 
33 Schwaabe 2002, S. 179. 
34 Schwaabe 2002, S. 179–180. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nünftigen Wesens orientiert, so ist damit letztlich auch eine normative 
Position formuliert.«35 

4.3 Vernünftige Entschiedenheit: Freiheit zwischen Sein 
und Sollen 

Mit dem Nachweis des Vernunftbezugs des Freiheitsbegriffs tritt die 
normative Dimension in Webers Denken hervor. Dennoch bleibt die 
Frage prekär, ob Webers vernünftige Entschiedenheit tatsächlich ei
nen spezifisch ethischen Wertbezug aufweist. Unklar bleibt, inwiefern 
der Imperativ der Vernunft auch ein Imperativ der Moral ist: Die 
axiologische Dimension begründet zwar ein Moment der Selbsttran
szendenz (im Sinne einer wertgebundenen und vernunftgeleiteten 
Selbstbeherrschung), aber nicht notwendigerweise ein Moment der 
Selbstbeschränkung. Diese Problematik ergibt sich unmittelbar aus 
Webers Absage an den Gedanken der »überempirischen Positivierung 
der Moralität«.36 Der Vernunftbezug des Freiheitsbegriffs mag zwar 
erklären, warum Weber »ein erklärter Gegner aller irrationalistischen 
und ideologischen Strömungen seiner Zeit«37 war. Im Polytheismus der 
Werte bleibt der Status der Moral allerdings unsicher. Nach Schwaabe 
wird dies vor allem daran deutlich, dass Max Weber 

»nicht nur Sein und Sollen trennt, sondern auch das Sollen entschei
dend relativiert. Dass man aus dem Sein kein Sollen ableiten kann, 
hatte auch Kant vertreten – was aber das Sollen des kategorischen Im

perativs bei Kant gerade nicht beeinträchtigt. Weber hingegen zieht 
dieses moralische Gesetz in den Polytheismus der Werte gleichsam 
hinein – und damit erst ist die Frage ›Was sollen wir tun?‹ nicht mehr 
klar und verbindlich beantwortbar.«38 

35 Schwaabe 2002, S. 180. 
36 Bienfait 1999, S. 145. 
37 Schwaabe 2018, S. 226. 
38 Schwaabe 2018, S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 107 

Wie aus dieser Einschätzung deutlich wird, sind in Bezug auf die norma
tive Problematik des Weber’schen Freiheitsbegriffs zwei Ebenen zu un
terscheiden: Die erste betrifft das Verhältnis von Sein und Sollen, die zweite 
bezieht sich auf die Frage der (potentiellen) ethischen Ambiguität des Sol
lens. 

Bei genauerem Hinsehen stehen die beiden angesprochenen Ebenen 
in einem engen Zusammenhang. Die erste wurde bereits in den vorigen 
Kapiteln gestreift. So kann zunächst wieder an das »Unableitbarkeitsprin
zip«39 erinnert werden. Mit diesem verwehrt sich Weber kategorisch der 
Ansicht, 

»daß eine ›realistische‹ Wissenschaft vom Ethischen, d.h. die Aufzei
gung der faktischen Einflüsse, welche die jeweilig in einer Gruppe 
von Menschen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch de
ren sonstige Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder 
auf diese geübt haben, ihrerseits eine ›Ethik‹ ergebe, welche jemals 
über das Geltensollende etwas aussagen könne.«40 

Diesen Grundgedanken von absolut heterogenen Ebenen spezifiziert 
Weber im ›Wertfreiheitsaufsatz‹ vermittels der Unterscheidung von 
Erkenntnis- und Wertungssphäre41: Die Wahrheitsgeltung einer em
pirischen Tatsachenfeststellung und die Geltung eines praktischen 
Imperativs als Norm seien grundsätzlich auseinanderzuhalten, weil 
anderenfalls der spezifischen Dignität von beiden Abbruch getan wer
de.42 Worin dieser Abbruch liegt, wurde weiter oben im Kontext der 
Auseinandersetzung mit der Reifikationsproblematik bereits spezifi
ziert. Mit Honneth kann man hier insbesondere die beiden »schlechten 
Alternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien 

39 Steinvorth 1994, S. 446. 
40 Weber 1985a [1922], S. 502. 
41 Vgl. hierzu auch Schluchter 1988a, S. 209–212. 
42 Vgl. Weber 1985a [1922], S. 501. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Soziologismus«43 unterscheiden. Wichtig ist aber auch, dass Weber 
trotz des Gebots der Differenzierung die Möglichkeit einer (heuris
tischen) Korrespondenz zwischen den Ebenen betont. Die kausal- 
historische Erkenntnis stellt für Weber eine Bedingung der Wertanalyse 
dar.44 Es wird sich noch zeigen, dass dieser Korrespondenzgedanke ei
nen der wichtigsten Schlüssel zum Verständnis von Webers normativer 
Position darstellt. Zuvor sollte aber noch die zweite Ebene untersucht 
werden. 

Richtig verstanden, hat der Vorwurf der Ambiguität des Sollens bei 
Weber zwei Wurzeln. Beide hängen mit der spezifischen, von Weber 
selbst nur spärlich entwickelten Ontologie von Wertungs- und Erkennt
nissphäre zusammen. Ganz allgemein gesprochen fallen nach Weber in 
die Wertungssphäre »›praktische‹ Bewertungen einer durch unser Han
deln beeinflußbaren Erscheinung als verwerflich oder billigenswert«.45 
Von diesen wertenden Stellungnahmen sind kausal-empirische Tatsa
chenfeststellungen abgegrenzt, die in die Erkenntnissphäre fallen.46 
Diese grundsätzliche Bestimmung lässt sich mit Rekurs auf eine län
gere Passage im ›Objektivitätsaufsatz‹ weiter spezifizieren. Dort steht 
geschrieben: 

»Es ist und bleibt – darauf kommt es für uns an – für alle Zeit ein 
unüberbrückbarer Unterschied, ob eine Argumentation sich an unser 
Gefühl und unsere Fähigkeit, für konkrete praktische Ziele oder für 
Kulturformen und Kulturinhalte uns zu begeistern, wendet, oder, wo 
einmal die Geltung ethischer Normen in Frage steht, an unser Gewis
sen, oder endlich an unser Vermögen und Bedürfnis, die empirische 
Wirklichkeit in einer Weise denkend zu ordnen, welche den Anspruch 
auf Geltung als Erfahrungswahrheit erhebt. Und dieser Satz bleibt 

43 Honneth 2013, S. 306. Vgl. hierzu auch Rainer Forsts (2014, S. 137) Unterschei
dung zwischen den beiden »Extreme[n] des Utopismus und der kritiklosen Af
firmation«. 

44 Vgl. Weber 1985d [1922], S. 249–251. 
45 Weber 1985a [1922], S. 490. 
46 Vgl. Weber 1985a [1922], S. 501. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 109 

richtig, trotzdem, wie sich noch zeigen wird, jene höchsten ›Wer

te‹ des praktischen Interesses für die Richtung, welche die ordnende 
Tätigkeit des Denkens auf dem Gebiete der Kulturwissenschaften 
jeweils einschlägt, von entscheidender Bedeutung sind und immer 
bleiben werden. Denn es ist und bleibt wahr, daß eine methodisch 
korrekte wissenschaftliche Beweisführung auf dem Gebiete der Sozi
alwissenschaften, wenn sie ihren Zweck erreicht haben will, auch von 
einem Chinesen als richtig anerkannt werden muß oder – richtiger 
gesagt – daß sie dieses, vielleicht wegen Materialmangels nicht voll 
erreichbare, Ziel jedenfalls erstreben muß, daß ferner auch die logische 
Analyse eines Ideals auf seinen Gehalt und auf seine letzten Axiome 
hin und die Aufzeigung der aus seiner Verfolgung sich logischer und 
praktischer Weise ergebenden Konsequenzen, wenn sie als gelun
gen gelten soll, auch für ihn gültig sein muß, – während ihm für 
unsere ethischen Imperative das ›Gehör‹ fehlen kann, und während 
er das Ideal selbst und die daraus fließenden konkreten Wertungen 
ablehnen kann und sicherlich oft ablehnen wird, ohne dadurch dem 
wissenschaftlichen Wert jener denkenden Analyse irgend zu nahe zu 
treten.«47 

Die zitierte Passage verdient in zweierlei Hinsicht eine nähere Ausein
andersetzung: Zum einen lassen sich die beiden oben angesprochenen 
Wurzeln des Vorwurfs der Ambiguität des Sollens herausarbeiten (1). 
Zum anderen finden sich dort aber auch wichtige, wenngleich spärliche, 
Anstöße in Richtung einer Entkräftung des Vorwurfs (2). 

Ad 1: Ein Hinweis auf die erste Wurzel findet sich gleich zu Beginn der 
zitierten Stelle. Er betrifft die gleichsam implizit zum Ausdruck kom
mende Annahme einer Ausdifferenzierung der Wertungssphäre. Dem
nach können praktische Bewertungen unter unterschiedlichen Gesichts
punkten vorgenommen werden. Weber unterscheidet hier insbesonde
re Kulturformen bzw. Kulturinhalte von ethischen Normen. Diese Ausdiffe
renzierung der Wertungssphäre in ethische Eigenwerte und außerethi
sche Kulturwerte eröffnet die Möglichkeit von verschiedenen letzten Stel
lungnahmen, wobei unklar ist, ob den ethischen Werten in dieser »Po

47 Weber 1985b [1922], S. 155–156. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

lyphonie der Werte«48 eine Sonderrolle zukommt. Auf der einen Seite 
spricht Weber zwar von der »spezifische[n] Dignität der ethischer Impe
rative«49 und warnt ausdrücklich davor, ethische Ideale mit Kulturwer
ten zu identifizieren.50 Dennoch scheinen ethische Imperative, gerade 
im Vergleich zu Kant, ihren Sonderstatus einzubüßen. Nicht nur ethi
sche Ideale, die sich (der Kant’schen Moralphilosophie entsprechend) an 
das Gewissen richten, sondern auch Kulturideale, die sich an das Gefühl 
richten, scheinen demnach ein Sollen auszudrücken. Weber bemerkt in 
diesem Kontext explizit, dass es »einen Standpunkt geben [kann], für 
den Kulturwerte ›aufgegeben‹ sind, auch soweit sie mit jeglicher Ethik in 
unvermeidlichem, unaustragbarem Konflikt liegen«, wobei auf der an
deren Seite auch »eine Ethik, die alle Kulturwerte ablehnt, ohne inneren 
Widerspruch möglich« sei.51 

Scheinbar verliert also bei Weber die Ethik im Polytheismus ih
ren Sonderstatus. Diese Tatsache verleitet Schwaabe wiederum zu 
der Schlussfolgerung, dass sich Weber letztlich ganz von der Idee 
einer philosophisch gehaltvollen Ethik verabschieden müsse: »Die 
Unterscheidung von (Kultur-)Werten und Normen verliert […] ihre phi
losophische Bedeutung. […] Webers Trennung von ›Kulturidealen‹ oder 
›Kulturwerten‹ und ›ethischen Pflichten‹ bzw. ›ethischen Imperativen‹ 
[…] vermögen nur mehr, den Polytheismus zu spezifizieren«.52 Gegen 
ein solches Missverständnis verwehrt sich allerdings Weber selbst ganz 
explizit: 

»Die Möglichkeit einer normativen Ethik wird allerdings dadurch 
nicht in Frage gestellt, daß es Probleme praktischer Art gibt, für wel
che sie aus sich selbst heraus keine eindeutigen Weisungen geben 
kann, […] und daß ferner die Ethik nicht das einzige ist, was auf der 
Welt ›gilt‹, sondern daß neben ihr andere Wertsphären bestehen, 

48 Arnauld 2003, S. 143. 
49 Weber 1985b [1922], S. 148. 
50 Vgl. Weber 1985a [1922], S. 504. 
51 Weber 1985a [1922], S. 504. 
52 Schwaabe 2002, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 111 

deren Werte unter Umständen nur der realisieren kann, welcher 
ethische ›Schuld‹ auf sich nehmen kann.«53 

Mit diesen Überlegungen sollte die erste Wurzel des Vorwurfs der Am
biguität des Sollens ausreichend verdeutlicht sein. Es kann damit zur 
Diskussion der zweiten übergegangen werden. Auch diese geht aus der 
oben zitierten Passage des Objektivitätsaufsatzes hervor. Sie erschließt 
sich mit Blick auf die dort entwickelte geltungstheoretische Differenz 
zwischen Erkenntnis- und Wertungssphäre. 

Inwiefern lässt sich die Vorstellung einer Ambiguität des Sollens vor 
dem Hintergrund dieser geltungstheoretischen Differenz verständlich 
machen? In die Erkenntnissphäre fallen nach Weber empirische Tatsa
chenfeststellungen, welche solchermaßen rationalisierungsfähig sind, 
dass ihnen unter Umständen eine Wahrheitsgeltung zukommen kann. 
In der Erkenntnissphäre erwächst »auf dem Boden wissenschaftlicher 
Erörterung«,54 gleichsam »über die denkende Ordnung des empirisch 
Gegebenen« ein objektiver »Anspruch auf Geltung als Erfahrungs
wahrheit«.55 Diese Art von Wahrheit wird nun der Wertungssphäre 
nicht zugestanden: Eine Mensch aus China mag zur Anerkennung 
kausal-empirischer Tatsachenfeststellungen gezwungen sein, allein die 
bewertenden Stellungnahmen, also das Ideal selbst und die daraus flie
ßenden konkreten Wertungen muss er nach Weber nicht teilen.56 Mit 
Schluchter kann dieser Umstand auf Webers Annahme unterschiedli
cher Rationalisierungspotentiale von Erkenntnis- und Wertungssphäre, 
von Zweck- und Wertrationalisierung zurückgeführt werden, wobei die 
Möglichkeiten der Überführung von subjektiver in objektive Rationa
lität entscheidend sind. Mit der Möglichkeit technischer Kritik ist in 
der Erkenntnissphäre demnach bei Weber der Gedanke des technischen 
Fortschritts verbunden: 

53 Weber 1985a [1922], S. 505. 
54 Weber 1985b [1922], S. 147. 
55 Weber 1985b [1922], S. 155–156. 
56 Vgl. Weber 1985b [1922], S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Die durch die moderne Wissenschaft methodisch kontrolliert vor
genommene Verbesserung unseres Erfahrungswissens […] macht 
zwar die Unterscheidung von subjektiver und objektiver Zweck
rationalisierung (letztere auch: Richtigkeitsrationalisierung) nicht 
überflüssig. […] Aber im Bereich erfolgsorientierten Handelns gibt es 
objektiven Fortschritt, also die allmähliche Ersetzung der subjektiven 
Zweckrationalität durch Richtigkeitsrationalität«.57 

In der Wertungssphäre, so Schluchter weiter, sei dies nicht der Fall: 

»Wenn man so will, gilt hier geradezu der gegenläufige Prozeß. Denn 
die Verwandlung der Welt in einen kausalen Mechanismus durch er
fahrungswissenschaftliche Erkenntnis ist mit der Subjektivierung der 
Glaubensmächte verbunden. Und in dem Maße, wie dies geschieht, 
zerfallen die objektiven Grundlagen jener Wertrationalität, die in ei
nen historischen Glauben oder in einen Vernunftglauben eingebettet 
ist.«58 

Diese Zusammenhänge verdeutlichen zunächst, dass Webers normati
ve Position, so es eine gibt, keine kognitivistische sein kann.59 Sie zei
gen darüber hinaus die zweite Wurzel des Vorwurfs einer Ambiguität 
des Sollens. 

Ad 2: Wie sieht es mit den Möglichkeiten einer Entkräftung des Vor
wurfs aus? Auf Basis der bisherigen Überlegungen kommt offenbar al
les darauf an, Webers spezifische Auffassung ethischer Geltungsansprü
che herauszuarbeiten. Dabei wird nicht zuletzt zu klären sein, inwie
fern »die subjektivistische Relativierung der Vernunft auf den ›Glauben‹ 
mit dem gleichzeitigen Festhalten an einem unbedingten Geltungsan
spruch«60 ethischer Imperative vermittelt werden kann. 

Wie erwähnt, eignet sich die zitierte Passage aus dem ›Objektivitäts
aufsatz‹ nicht nur zur Veranschaulichung der Ambiguität des Sollens. 

57 Schluchter 1988a, S. 209–210. 
58 Schluchter 1988a, S. 212. 
59 Vgl. auch Schluchter 1988a, S. 260–261. 
60 Bienfait 1999, S. 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 113 

Ihr Wert liegt auch darin, Anstöße in Richtung einer Entkräftung des 
Vorwurfs zu liefern. In dieser Stoßrichtung muss auf einen weiteren in
teressanten Punkt hingewiesen werden. Er fällt in den genannten Zu
sammenhang und bezieht sich auf den oben schon kurz angesproche
nen Korrespondenzgedanken, der mit der Behauptung verbunden war, 
in ihm liege einer der wichtigsten Schlüssel zum Verständnis von Webers 
normativer Position. Er ist, wenn auch nur als Nebenaspekt, aus der zi
tierten Passage herauszulesen: Obgleich Weber mit Vehemenz die strik
te Trennung von Sein und Sollen, von Erkenntnis- und Wertungssphä
re fordert, geht er doch offenbar davon aus, dass die Erkenntnissphäre 
von der Wertungssphäre insofern eingeholt wird, als dass die erkennt
nisleitenden Interessen der Kulturwissenschaften immer schon norma
tiv orientiert seien. Demnach prägen grundlegende Wertvorstellungen 
maßgeblich die Richtung, in die sich das wissenschaftliche Denken in 
diesem Bereich entwickelt.61 

Es kommt vor allem auf die Feststellung an, dass zwischen Erkennt
nis- und Wertungssphäre trotz Unableitbarkeitsprinzip ein heuristi
scher Bezug hergestellt wird. Friedrich Tenbruck geht sogar so weit, 
dass er behauptet, bei Weber würden die »Verfahren, die der Forscher 
benutzen soll, […] gegenüber den letzten Zielen, die die Wissenschaft 
dabei verfolgt, ins zweite Glied [rücken]«.62 Nun stellt sich die Frage, ob 
dies auch umgekehrt gilt. Lässt sich auch die Wertungssphäre von der 
Erkenntnissphäre (und damit von der Vernunft) einholen? Auch diese 
Frage muss bejaht werden, und zwar insofern, als, wie es in der Passage 
heißt, »auch die logische Analyse eines Ideals auf seinen Gehalt und auf 
seine letzten Axiome hin und die Aufzeigung der aus seiner Verfolgung 
sich logischer und praktischer Weise ergebenden Konsequenzen, wenn 
sie als gelungen gelten soll«,63 gleichsam universelle Geltung beanspru

61 Weber 1985b [1922], S. 155. Die epistemologischen Grundlagen dieser Aussage 
müssen hier nicht herausgearbeitet werden. Zu Webers Wirklichkeitsbegriff 
vgl. Weber 1985b [1922], S. 171. 

62 Tenbruck 1994, S. 385. 
63 Weber 1985b [1922], S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

chen kann. Schluchter stellt in diesem Zusammenhang zurecht fest, 
dass 

»ein Wissenstransfer in beiden Richtungen möglich, ja geradezu gefor
dert ist. […] Es gibt für Weber eine Wahrheitsbezogenheit praktischer 
Fragen und eine Praxisbezogenheit theoretisch-historischer Fragen. 
Freilich muß man diese Beziehungen richtig verstehen. Theoretisch- 
historische Fragen, solche die in die Erkenntnissphäre fallen, müssen 
relevant sein, müssen uns interessieren. Das verlangt einen theo
retischen Wertbezug, besser: einen Wertbezug in theoretischem 
Gebrauch. Praktische Fragen, solche, die in die Wertungssphäre fal
len, sind diskussionsfähig und diskussionsbedürftig. Und aus solcher 
Diskussion mit Theoriebezug wächst den Teilnehmern eine Wahr

heitserkenntnis für ihre Wertentscheidungen, für ihren Wertbezug in 
praktischem Gebrauch, zu.«64 

Allerdings sind diese Zusammenhänge bei Weber nur rudimentär 
entwickelt. Was Tenbruck für die Wissenschaftslehre zum Ausdruck 
bringt, gilt in vielleicht noch gesteigertem Maße für die ethisch-nor
mative Dimension von Webers Denken: Sie leidet mitunter »an einem 
Mißverhältnis zwischen dem Gewicht der Argumente und der Kürze 
ihrer Darstellung«.65 So hat Weber seine Auffassung ethischer Gel
tungsansprüche genauso wenig zusammenhängend und systematisch 
entwickelt wie die Frage nach dem Verhältnis von ethischen Imperati
ven, Kulturwerten und den theoretischen Werten der Erkenntnissphäre. 
Dieser Umstand ist sicherlich nicht nur auf den ohnehin fragmentari
schen Charakter des Gesamtwerks zurückzuführen, sondern auch auf 
die Tatsache, dass Webers Selbstverständnis zeitlebens nicht das eines 
Philosophen, sondern das eines Erfahrungswissenschaftlers war. 

64 Schluchter 1988a, S. 211–212. 
65 Tenbruck 1994, S. 382–383. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 115 

4.4 Freiheit und soziale Bindung: 
Webers verantwortungsbewusster Individualismus 

Für die Systematisierung der Zusammenhänge kann im Folgenden auf 
die Arbeiten von Schluchter und Bienfait zurückgegriffen werden. Bei
den gebührt der Verdienst, Weber als Vertreter eines »verantwortungs
bewussten Individualismus«66 identifiziert zu haben, ein Individualis
mus, der im Rahmen seiner Verantwortungsethik als normativer Per
sönlichkeitstheorie so aufgearbeitet und präzisiert werden kann, dass 
darin ein ethischer Wertbezug des Freiheitsbegriffs in seinen Konturen 
sichtbar zutage tritt. Dieser ethische Wertbezug des Freiheitsbegriffs si
chert nicht nur persönliche (negative) Freiheitsrechte, sondern auch ei
nen Begriff »normativer Solidarität«67 und eröffnet eine Anschlussmög
lichkeit zur normativen Grundproblematik der Zivilgesellschaft. Im An
schluss kann geklärt werden, in welcher Hinsicht die Weber’sche Lösung 
des Problems von Freiheit und sozialer Bindung im aktuellen Zivilgesell
schaftsdiskurs fruchtbar sein kann. 

Orientiert man sich an Bienfait, so lässt sich Webers Verantwor
tungsethik als normative Persönlichkeitstheorie in zwei Schritten 
rekonstruieren. Zunächst ist zu zeigen, dass Webers Rede von der »spe
zifischen Dignität der ethischen Imperative«68 als »überpersöhnliche 
Intersubjektivität der ethischen Verantwortung« aufgefasst werden 
muss und daher zugleich als »moralische Selbstbegrenzung« der sub
jektivistischen oder voluntaristischen Tendenzen des Weber’schen 
Freiheitsbegriffs aufgefasst werden kann: 

»Individuelle Selbstbestimmung und moralische Selbstbegrenzung 
werden wie im kantischen Freiheitsbegriff wechselseitig aufeinander 
bezogen. Die ›ethischen Imperative‹ stehen insofern für Kants men

66 Bienfait 1999, S. 144. 
67 Bienfait 1999, S. 175. 
68 Weber 1985b [1922], S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

schenrechtliches Fundament, das die Freiheit jedes Einzelnen mit der 
Freiheit aller anderen zusammenschließt.«69 

Um Webers Polytheismusthese gerecht zu werden, muss vor dem Hin
tergrund dieser kantischen Anlagen im zweiten Schritt einer doppelten 
Transformation des Kant’schen Freiheitsbegriffs nachgegangen wer
den. Webers Forderung, sowohl die »Grenzen der Ethik«70 als auch die 
eigenständige Dignität »außerethischer Werte«71 anzuerkennen, äußert 
sich 

»in einer verfahrenstheoretischen Grundlegung der Selbstgesetzge
bung innerhalb konkreter Dialoge oder Wertdiskussionen […]. Mit 
dieser Prozeduralisierung der werttheoretischen Grundbegriffe wird 
zugleich eine Soziologisierung des Freiheitsbegriffs vollzogen: Auto
nomie ist das Resultat eines freiheitssichernden, demokratischen 
Dialogs, der in seinen Voraussetzungen die kulturelle Pluralität und 
Individualität widerspiegelt«.72 

Folglich muss (1) Webers spezifische Auffassung ethischer Geltungs
ansprüche herausgearbeitet werden. Dies setzt wiederum eine weitere 
Spezifikation des Wertbegriffs voraus. Sie hat insbesondere die aus 
Webers Annahmen über die Heterogenität des Sollens hervorgehende 
Herausforderung zu meistern, vor deren Hintergrund die Rede von 
der »spezifischen Dignität ethischer Imperative«73 erklärungsbedürftig 
scheint. Schwaabe sprach in diesem Kontext von einer Art Relativie
rung des Sollens und davon, dass Weber »das moralische Gesetz in 
den Polytheismus der Werte gleichsam«74 hineinziehe. Diesbezüglich 
ist die entscheidende Differenz innerhalb der Sollenssphäre diejenige 
zwischen ethischen Werten und außerethischen Kulturwerten, wobei 

69 Bienfait 1999, S. 145. 
70 Weber 1985a [1922], S. 504. 
71 Weber 1985a [1922], S. 506. 
72 Bienfait 1999, S. 145. 
73 Weber 1985b [1922], S. 148. 
74 Schwaabe 2018, S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 117 

zu klären sein wird, ob Weber den ethischen Werten im Verhältnis zu 
Kulturwerten einen Sonderstatus zuerkennt, und wenn ja, welchen. 

Im zweiten Schritt (2) rückt die verfahrenstheoretische Präzisierung 
des Korrespondenzgedankens in den Fokus. Dabei wird zu fragen sein, 
inwiefern Weber vor dem Hintergrund des absoluten Polytheismus in 
der Lage ist, den Verbindlichkeitsstatus ethischer Werte zu sichern. Hier 
liegt die zentrale Herausforderung einerseits in der oben bereits eta
blierten geltungstheoretischen Differenz zwischen Erkenntnissphäre 
und Wertungssphäre. Nach den bisherigen Überlegungen scheint näm
lich der Verbindlichkeitsstatus ethischer Werturteile gegenüber dem 
Rationalisierungspotential der Erkenntnissphäre prekär: Wie erläutert, 
reserviert Weber die Möglichkeit objektiven Fortschritts, welche in der 
sukzessiven »Ersetzung der subjektiven Zweckrationalität durch Rich
tigkeitsrationalität«75 besteht, für die Erkenntnissphäre. Andererseits 
muss untersucht werden, inwiefern das im Zuge der Polytheismusthese 
proklamierte Eigenrecht außerethischer Werte systematisch in die 
ethische Konzeption eingebunden werden kann. 

Ad 1: zur Frage nach der Heterogenität des Sollens. Schwaabes Interpre
tation, wonach die Unterscheidung von ethischen Werten und Kultur
werten bei Weber ihre philosophische Bedeutung zugunsten einer rein 
deskriptiven verliere, wurde oben schon mit dem Hinweis in Zweifel ge
zogen, dass Weber ganz explizit davon ausgeht, die Heterogenität des 
Sollens beeinträchtige in keiner Weise die »Möglichkeit einer norma
tiven Ethik«.76 Dennoch steht die Frage nach der substantiellen, auch 
geltungstheoretischen Differenz zwischen ethischen Imperativen und 
außerethischen Kulturwerten im Raum. Dies liegt vor allem an Webers 
eigentümlicher Begründung seiner Auffassung vom Gebot der strikten 
Trennung von ethischen Imperativen und Kulturwerten. Demnach dür
fen diese deshalb nicht vermischt werden, weil »es einen Standpunkt 
geben [kann], für den Kulturwerte ›aufgegeben‹ sind, auch soweit sie 
mit jeglicher Ethik in unvermeidlichem, unaustragbarem Konflikt lie
gen. Und umgekehrt ist eine Ethik, die alle Kulturwerte ablehnt, ohne 

75 Schluchter 1988a, S. 210. 
76 Weber 1985a [1922], S. 505. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

inneren Widerspruch möglich.«77 Die entscheidende Frage ist, ob diese 
Auffassung einer Gleichrangigkeit rein deskriptiv oder darüber hinaus 
normativ zu interpretieren ist. Fest steht, dass Schwaabe diese Aussage 
im Sinne einer normativen Gleichrangigkeit interpretiert, nur auf dieser 
Grundlage kann er zu dem Schluss kommen, dass für Weber »die Frage 
›Was sollen wir tun?‹ nicht mehr klar und verbindlich beantwortbar«78 
ist. 

Es gibt jedoch gute Gründe, die normative Interpretation der zitier
ten Passage in Zweifel zu ziehen. Die Annahme einer geltungstheore
tischen Gleichrangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten 
ist demnach rein deskriptiv zu interpretieren und gerade nicht dazu 
geeignet, Webers normative Position näher zu bestimmen. Weitere 
Aussagen Webers, noch dazu im selben Kontext, verweisen eindeu
tig darauf, dass in normativer Hinsicht nachgerade vom Gegenteil 
ausgegangen werden muss: Weber sucht keine geltungstheoretische 
Gleichrangigkeit, sondern eine geltungstheoretische Differenz zu eta
blieren. So hält er mit Kant daran fest, dass sich ethische Imperative 
an das Gewissen, Kulturwerte aber an das Gefühl richten,79 ferner, 
dass »dem Handeln im Dienst außerethischer Werte […] Unterschiede 
der ethischen Dignität anzuhaften vermögen. Tatsächlich sind jene 
Sphären von Werten, welche die Behandlung des anderen ›nur als Mit
tel‹ gestatten oder vorschreiben, der Ethik gegenüber heterogen.«80 
Ethische Imperative, auch darin folgt Weber Kant, richten prinzipielle, 
unbedingte und allgemeine Geltungsansprüche an das Gewissen des 
einzelnen Subjekts.81 Auf dieser Grundlage lässt sich mit Schluchter 
die Sonderstellung der Ethik gegenüber anderen Wertarten in zwei 
Etappen entwickeln: In einem ersten Schritt können ethische Impera
tive aufgrund ihres immanenten Wertbezugs von »erfolgsorientiertem, 
im Rationalitätsfall: zweckrationalem Handeln […] typologisch streng 

77 Weber 1985a [1922], S. 504. 
78 Schwaabe 2018, S. 226. 
79 Vgl. Weber 1985b [1922], S. 155. 
80 Weber 1985a [1922], S. 506. 
81 Vgl. dazu ausführlicher Schluchter 1988a, S. 227–229. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 119 

geschieden«82 werden. Dieser äußeren Abgrenzung gegenüber der 
zweckrationalen Orientierung folgt im zweiten Schritt eine interne 
Differenzierung wertrationaler Orientierungen. Die Spezifik ethischer 
Wertbindung kann dann in Abgrenzung zur außerethischen, politi
schen Wertbindung, die gleichsam als exemplarisches Beispiel einer 
Orientierung an Kulturidealen herangezogen wird, deutlich gemacht 
werden. Schluchter hält fest, dass 

»nicht alle Wertbindungen […] zu Pflichtvorstellungen [führen], und 
nicht jede Wertbindung, die eine Pflichtvorstellung begründet, rich
tet unbedingte Imperative an das Gewissen des einzelnen. Folgt man 
den Stichworten zum Verhältnis von Ethik und Politik, so gibt es zwar 
ethische und politische Pflichtvorstellungen, doch sie entstammen 
verschiedenen Wertbindungen. Die ethische Wertbindung ist mit 
absoluten, die politische aber mit historischen Pflichtvorstellungen 
verknüpft. Bei ethischer Wertbindung ist das Referenzsubjekt das 
Individuum, bei politischer aber das ›Kollektiv‹. Ein ethischer Wert 
ist demnach die Vorstellung einer absoluten und auf das Individuum 
bezogenen, ein politischer Wert aber die Vorstellung einer historischen 
und auf ein Kollektiv bezogenen Verpflichtung (Pflicht), die Ursache 
einer Handlung wird.«83 

Schluchter kann sich hiermit auf Weber stützen, der schon im ›Objek
tivitätsaufsatz‹ bemerkt, dass Kulturinhalte in der Regel nicht »die Di
gnität unbedingt gültiger ethischer Gebote«84 beanspruchen können, fer
ner dass »Kulturideale, die der einzelne verwirklichen will, und ethische 
Pflichten, die er erfüllen soll, von prinzipiell verschiedener Dignität«85 
seien. Im strengen Sinne begründen nach Weber nur die ethischen Im
perative ein unbedingtes Sollen. 

Ethische Imperative konstituieren Solidaritätsverhältnisse zwi
schen moralischen Personen. Mit dieser Auffassung schließt Weber 

82 Schluchter 1988a, S. 203. 
83 Schluchter 1988a, S. 203–204. 
84 Weber 1985b [1922], S. 154. 
85 Weber 1985b [1922], S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

an das Kant’sche Prinzip der intersubjektiven Verständigung über 
normative Geltungsansprüche an.86 

»Indem der rationale Geltungsgrund der Normativität an die freiwilli
ge Zustimmung der Subjekte gebunden wird, erwächst zugleich eine 
aus der Selbstbestimmung hergestellte Selbstbegrenzung: Als Anfor
derungen an andere verlangen sie zugleich eine Selbstverpflichtung der 
Persönlichkeit auf moralische Anforderungen aller anderen.«87 

Mit diesem Gedanken der moralischen Intersubjektivität wird deutlich, 
dass sich der Freiheitsgebrauch bei Weber nicht, wie Offe behauptet, 
in der authentischen, aber rein subjektiven und nicht hinterfragbaren 
Selbstentfaltung erschöpft, sondern im Gegenteil in den moralisch 
verbindlichen Rahmen des menschenrechtlichen Prinzips der gleichen 
Freiheit eingebunden ist.88 Als Nächstes stellt sich die Frage, ob die
ser Gedanke normativer Solidarität den restlichen werttheoretischen 
Grundannahmen der Weber’schen Konzeption der Freiheit standhalten 
kann. 

Ad 2: zur Frage nach dem Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative vor 
dem Hintergrund des Eigenrechts außerethischer Werte. Zurückzukommen 
ist insbesondere noch einmal auf die geltungstheoretische Gleich
rangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten, die Weber 
in deskriptiver Hinsicht etabliert. Diese stellt eine Herausforderung 
dar: Es gilt, den Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative zu si
chern und zugleich dem Eigenrecht außerethischer Werte gerecht zu 
werden. Diese Bemerkung ist deshalb wichtig, weil sie verdeutlicht, 
dass die deskriptive Aussage durchaus kritische Implikationen für die 
normative Ebene nach sich zieht. Irreführend dagegen ist es, ausge
hend von einer normativen Interpretation der geltungstheoretischen 
Gleichrangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten auf 

86 Vgl. Bienfait 1999, S. 147–148. 
87 Bienfait 1999, S. 148. 
88 Vgl. Bienfait 1999, S. 146–149. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 121 

einen prekären Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative zu schlie
ßen. Schwaabe etwa bemerkt in dieser Manier: »Steht die Ethik aber 
neben anderen Wertsphären, ist sie nicht mehr im kantischen Sinn 
unbedingt verpflichtend«.89 Diese Interpretation greift zu kurz, weil 
sie verkennt, dass die Wurzel des Problems eines vermeintlich prekären 
Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative an anderer Stelle liegt. 

Entscheidend ist nicht die (rein deskriptive) Gleichrangigkeit inner
halb der Wertungssphäre, sondern die geltungstheoretische Differenz 
zwischen Sein und Sollen. Diese resultiert aus einer minimalistischen 
Bestimmung von Vernünftigkeit, infolge derer einzig der Erkenntnis
sphäre, nicht aber der Wertungssphäre das Potential einer Richtigkeits
rationalität zugesprochen wird. Im Gegensatz zur Erkenntnissphäre 
spielt die Vernunft in der Wertungssphäre keine konstitutive Rolle. Im 
Vergleich zur kantischen Moraltheorie verlieren somit die ethischen 
Imperative ihren quasiobjektiven Status. Webers Freiheitsbegriff fehlt 
damit die allgemeinverbindliche Grundlage: Aus der Vernunft mag sich 
erfahrungswissenschaftliche Wahrheit, ein »Anspruch auf Geltung als 
Erfahrungswahrheit«,90 wie Weber sagt, ableiten lassen, nicht jedoch 
ein allgemeiner ethischer Standpunkt. 

Der vermeintliche Widerspruch besteht folglich darin, dass »die 
subjektivistische Relativierung der Vernunft auf den ›Glauben‹ mit dem 
gleichzeitigen Festhalten an einem ›unbedingten‹ Geltungsanspruch der 
kantischen Eigenwerte«91 unvereinbar scheint. Um diesen Widerspruch 
aufzulösen, rekonstruiert Agathe Bienfait den Verbindlichkeitsbegriff 
Webers. Sie zeigt dabei, dass sich dieser 

»unter Bezugnahme auf die ›Zwischenbetrachtung‹ und entsprechen
de Passagen in der Wissenschaftslehre als ›Diskussionsfähigkeit‹ und 
›Appellabilität‹ präzisieren lässt. […] Danach resultiert die Unbedingt

89 Schwaabe 2018, S. 226. 
90 Weber 1985b [1922], S. 155. 
91 Bienfait 1999, S. 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

heit der moralischen Eigenwerte aus ihrer intersubjektiven oder öf
fentlichen Rechtfertigungsfähigkeit«.92 

Mit dieser zentralen Überlegung kündigt sich an, dass die Vernunft bei 
Weber in Bezug auf die Wertungssphäre zwar keine konstitutive, wohl 
aber eine regulative Rolle zugesprochen bekommt. 

Die Differenz zwischen regulativem und konstitutivem Vernunftbe
griff lässt sich, wie Bienfait mit Rekurs auf Schluchter festhält, anhand 
der Differenz von (intersubjektiver) Wahrheitsbezogenheit und (objekti
ver) Wahrheitsfähigkeit präzisieren: 

»Die Wahrheitsbezogenheit, der Webers ›Appellabilität‹ entspricht, 
ist […] in der Lage, an der überindividuellen, überpersönlichen Gel
tung moralischer Ansprüche festzuhalten. Deshalb wird auch Webers 
›sozialphilosophische Kritik‹ auf ein verfahrenstheoretisches Ratio
nalitätskriterium festgelegt: Interne Konsistenz und Konsequenz soll die 
Unterscheidung zwischen wahrheitsbezogenen und willkürlichen 
Stellungnahmen ermöglichen«.93 

Eine Wertbeurteilung nimmt bei Weber immer die Form einer Wertkri
tik an, bei der es um die »Prüfung der Ideale an dem Postulat der inneren 
Widerspruchslosigkeit des Gewollten«94 geht. Diese Form der »formalen 
Gesinnungskritik«,95 bei der die »Herausarbeitung der letzten, innerlich 
konsequenten Wertaxiome« im Zentrum steht, »von denen die einander 
entgegengesetzten Meinungen ausgehen«,96 führt zu einer wechselsei
tigen Aufklärung und ermöglicht dadurch den »Übergang vom bloßen 
Meinen zum bewussten Glauben, der eine notwendige Bedingung der 
rationalen Wahl zwischen möglichen Stellungnahmen darstellt«.97 

92 Bienfait 1999, S. 146–147. 
93 Bienfait 1999, S. 151–152. 
94 Weber 1985b [1922], S. 151. 
95 Schluchter 1988a, S. 211. 
96 Weber 1985a [1922], S. 510. 
97 Bienfait 1999, S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 123 

Damit ist Webers regulativer Vernunftbegriff in seinen wesentlichen 
Zügen entwickelt. Er beansprucht Gültigkeit im Kontext der Wertungs
sphäre und muss zugleich vor dem Hintergrund der geltungstheoreti
schen Differenz zwischen Sein und Sollen betrachtet werden: (Morali
sche) Wertentscheidungen lassen sich nicht, wie die objektiven Gegen
stände der Erkenntnissphäre, mit Vernunft beweisen, sondern nur mit 
Vernunft verteidigen.98 Dies bedeutet, dass Weber bemüht ist, nicht die 
Objektivität des Werts, sondern die Objektivität des Wertens zu sichern: 

»Wie die subjektive Zweckrationalisierung, so können wir auch die 
subjektive Wertrationalisierung wissenschaftlich kritisieren. Wir kön
nen eine eingegangene Verpflichtung, eine Wertbindung, einer for
malen Gesinnungskritik unterziehen […]. Aber solche Kritik ist nicht 
in der Lage, subjektive Rationalisierung, wie im Falle der Zweckratio
nalität, in objektive zu überführen. Eine Wertentscheidung lässt sich 
dadurch zwar objektivieren, aber sie wird deshalb nicht objektiv. […] 
Erkennen und Anerkennen, stehen in der Wertungssphäre, anders als 
in der Erkenntnissphäre, in keinem notwendigen Zusammenhang«.99 

Von diesen Überlegungen ausgehend, kann dann die verfahrenstheo
retische Präzisierung des Korrespondenzgedankens als zweifache 
Transformation des Kant’schen Freiheitsbegriffs (Bienfait) rekonstru
iert werden: Webers Bekenntnis zur regulativen Vernünftigkeit, die aller 
Skepsis gegenüber der »Einheit der Vernunft«100 zum Trotz die For
derung nach einer aufgeklärten Haltung des moralischen Subjekts 
einschließt, führt zu einer Erdung seiner normativen Position. Webers 
normative Ethik stellt sich bewusst und offensiv der Tatsache, »daß es 
Probleme praktischer Art gibt, für welche sie aus sich selbst heraus keine 
eindeutigen Weisungen geben kann, […] und daß ferner die Ethik nicht 
das einzige ist, was auf der Welt ›gilt‹, sondern daß neben ihr andere 
Wertsphären bestehen«.101 Diese beiden realistischen Zugeständnisse: 

98 Vgl. Schluchter 1988a, S. 211. 
99 Schluchter 1988a, S. 211–212. 
100 Schwaabe 2002, S. 37. 
101 Weber 1985a [1922], S. 505. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Anerkennung der Grenzen der Ethik und Anerkennung der eigenstän
digen Dignität der außerethischen Werte, tragen der Verflochtenheit 
des Handelns »in die ethisch irrationale Welt«102 Rechnung und finden 
ihren systematischen Niederschlag in Webers Konzeption der Verant
wortungsethik. Dabei geht es Weber nicht um eine Relativierung des 
ethischen Standpunktes als solchen. Nicht die realistische »Anpassung 
an das Mögliche«,103 sondern die »kontextorientierte Transformation 
der idealen moralischen Prinzipien«104 steht im Mittelpunkt der Ver
antwortungsethik. Mit den Zugeständnissen an die ethisch irrationale 
Welt, die auf der Berücksichtigung der 

»Eigengesetzlichkeit der außerethischen normativen Anerkennungs
kontexte beruht, will Weber nicht die Dignität der allgemeinen Men

schen- und Bürgerrechte relativieren, sondern ihren politischen Stel
lenwert in konkreten Handlungszusammenhängen sichern. […] Gera
de aufgrund der Unverzichtbarkeit der Menschen- und Bürgerrechte 
muß eine mögliche Entzweiung zwischen Wert und Wirklichkeit ver
hindert werden.«105 

Die Wirklichkeit wird dabei in Form einer Handlungsfolgenabschätzung 
systematisch in die ethische Konzeption integriert, im Gegensatz zur 
(kantischen) Gesinnungsethik strebt Weber mit seiner Verantwortungs
ethik »eine Integration von Gesinnung und Handlungsfolgen«106 an. 
Tatsächlich sind Wert und Wirklichkeit in Webers Verantwortungsethik 
auf systematische Art aufeinander bezogen: 

»Der Gesinnungswert wird […] mit Kant […] am reinen oder guten 
Willen illustriert, […] der Erfolgswert aber an seiner voraussichtlichen 
Wirkung, wobei Weber offensichtlich an die Paradoxie der Wirkung 
gegenüber dem Wollen denkt. Es geht deshalb bei der Alternative 

102 Weber 1985a [1922], S. 504. 
103 Schluchter 1988a, S. 199. 
104 Bienfait 1999, S. 154. 
105 Bienfait 1999, S. 154. 
106 Bienfait 1999, S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Max Weber als Therapeut moderner Verhältnisse 125 

um kein striktes Entweder-Oder. Die verantwortungsethische Maxime 
fordert nicht, daß anstelle, sondern daß neben der, besser: zusätzlich 
zur Verantwortung für die Reinheit des Willens auch noch die Verant
wortung für die als möglich oder wahrscheinlich vorauszusehenden 
Folgen des verwirklichten reinen Willens in Betracht zu ziehen ist.«107 

Mit dem Hinweis, dass es Weber um eine »kontextorientiert[e] Transfor
mation der idealen moralischen Prinzipien«108 geht, deutet sich schon 
an, dass die in der Verantwortungsethik zum Ausdruck kommenden In
tegrationsbemühungen Webers über die Konzeption eines bloßen Kom
plementärverhältnisses zwischen Wert und Wirklichkeit hinausgehen, 
wie sie weiter oben am Ansatz Tocquevilles kritisiert wurde. Inwiefern 
Webers normative und sozialtheoretische Konzeptionen eine tragfähi
ge Alternative sowohl zum »bodenlosen Normativismus« als auch zum 
»normfreien Soziologismus«109 darstellen, muss in der Korrespondenz 
mit dem aktuellen Zivilgesellschaftsdiskurs geklärt werden. Damit ist 
zugleich der Gegenstand des zweiten Hauptteils umrissen. Es geht dar
um, die Möglichkeiten zu prüfen, mit denen die zivilgesellschaftliche 
Normativitätsproblematik verantwortungsethisch reformuliert werden 
könnte, sowie um die Frage nach deren handlungs- und ordnungstheo
retischer Präzisierung. 

107 Schluchter 1988a, S. 198. 
108 Bienfait 1999, S. 154. 
109 Honneth 2013, S. 306. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

