4. Max Weber als Therapeut
moderner Verhaltnisse

In den vorangegangenen Abschnitten stand eine Dimension von Webers
politischem Denken im Vordergrund, die mit Reckwitz als eine Form
kritischer Analytik bezeichnet werden kann. Die kritische Analytik stellt
selbst noch keine normative politische Theorie im engeren Sinne dar, es
geht zunichst vielmehr darum, »eine Sensibilitit fir die Konfiguratio-
nen des Sozialen und ihre Geschichtlichkeit zu entwickeln, [...] die den
Teilnehmern moglicherweise nur schemenhaft bewusst«' ist. Kritische
Analytik ist eine Perspektive der Ambivalenz: Im Bemithen um eine
realistische Perspektive geht es weder um »das unkritische Einstimmen
in den Chor der Fortschrittsoptimisten [..] noch umgekehrt darum,
einen Logenplatz im >Grand Hotel Abgrund« zu beziehen, also um eine
pauschale kulturkritische Verdammung«* gesellschaftlicher Entwick-
lungen. Jedoch darf kritische Analytik nicht, so Reckwitz weiter, mit
dem »Hochsitz des distanzierten Beobachters<® verwechselt werden.
Die Perspektive geht iiber die reine Deskription hinaus, weil der Flucht-
punkt der Analyse letztlich in der Frage liegt, »welche personlichen und
politischen Konsequenzen aus [der] gesellschaftlichen Konstellation [...]
zu ziehen sind«.*

Reckwitz 2018, S. 23.
Reckwitz 2018, S. 22—23.
Reckwitz 2018, S. 23.
Reckwitz 2018, S. 23.

AW N =

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Bislang war davon die Rede, dass Webers politisches Denken vor
dem Hintergrund seiner kritischen Zeitdiagnosen interpretiert werden
muss. Ein adiquater Zugang zur politischen Dimension des Werkes
ist demnach erst moglich, wenn Webers Analyse der Probleme des
Liberalismus hinzugeschaltet wird. Hier wurde deutlich gemacht,
dass Weber diese Probleme auf umfassende Rationalisierungsprozesse
zuriickfithrt, die in ihrem kontingenten Zusammenwirken einerseits
zwar fir die spezifisch moderne Dynamik (vor allem des technischen
Fortschritts®) verantwortlich gemacht werden kénnen, andererseits
aber auch Paradoxien hervorbringen, die Weber auf der Ebene der
Lebensfithrung als drohenden Sinn- und Freiheitsverlust charakteri-
siert. Dabei war die Annahme zentral, dass sein politisches Denken
einerseits auf diese Zeitdiagnose bezogen ist, sich aber daraus anderer-
seits nicht direkt ableiten ldsst. Der Blick auf die Mesoebene in Form
der Diskussion der Weber’schen Assoziationslehre untermauerte diese
methodologische Primisse in einer weiteren Dimension. Auch hier
handelt es sich um eine Form kritischer Analytik, die jedoch nicht selbst
normative Theorie darstellt.

Es steht die Frage im Raum, ob der weberianische Ansatz auch die
Etablierung einer genuin normativen Position in Aussicht stellt. Damit
riickt das Bild von Weber als Therapeuten moderner Entwicklung in den
Fokus. Diese Uberlegungen interessieren vor allem in Hinblick auf die
weitergehende Frage, ob der Ansatz auf konzeptioneller Ebene in Bezug
auf die normative Dimension des Zivilgesellschaftskonzepts fruchtbar
gemacht werden kann.

Wenn man sich fiir das normative Potential von Webers politischer
Soziologie interessiert und hieriiber zugleich einen Anschluss an die Zi-
vilgesellschaftsdebatte herstellen will, dann kommt es nicht auf den Toc-
quevilleschen Begriff der Assoziation an, sondern auf den Begriff der Ver-
antwortung. In einem ersten Schritt kann zwar noch kein theoretischer,
aber immerhin ein empirischer Verweisungszusammenhang zwischen

5 Auf den Begriff des technischen Fortschritts komme ich unten zuriick (vgl. Ka-
pitel 4.3).

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

Webers Begriff der Verantwortungsethik und dem Zivilgesellschaftsdis-
kurs identifiziert werden.

Webers berithmte Unterscheidung von Gesinnungs- und Verant-
wortungsethik erfuhr Anfang der 1980er Jahre im Kontext der neuen
Friedensbewegung, insbesondere bei der Debatte um den sogenann-
ten NATO-Doppelbeschluss, von Gegnern wie von Befiirwortern der
Nachriistung eine beachtliche Resonanz. Davon zeugt beispielsweise
eine Einlassung von Cohen und Arato aus dem Jahr 1982.° Die Autoren,
die einige Zeit spiter eine einflussreiche, an Habermas angelehnte
diskursethische Fundierung der Theorie der Zivilgesellschaft vorschla-
gen sollten, bringen in einem Aufsatz nicht nur ihre grundlegende
Sympathie fir die europdische Friedensbewegung zum Ausdruck. Der
Beitrag ist dariiber hinaus vor allem als kritischer Appell an die (intel-
lektuellen) Fithrer der europiischen Friedensbewegung zu verstehen.
In expliziter Referenz auf Webers Begriffsunterscheidung wird fiir
eine verantwortungsethische Haltung in der Auseinandersetzung um
die Aufristung plidiert. Nur so koénne der unverantwortlichen Ein-
mischung staatlicher Administrationen in soziale und Skonomische
Zusammenhinge effektiv entgegengetreten werden. Zur selben Zeit
erlangte die Weber’'sche Unterscheidung auch in der westdeutschen
ffentlichen Debatte tagespolitische Bedeutung.” Hier waren es insbe-
sondere die Nachriistungsbeftrworter, die die anhaltende Aktualitit
von Webers Begriffspaar betonten.® Das rhetorische Gewicht der Un-
terscheidung ldsst sich unter anderem daran ablesen, dass Helmut
Schmidt, damaliger Bundeskanzler, um seinen eigenen Standpunkt
gegeniiber der Offentlichkeit zu legitimieren, mehrfach auf Webers

6 Vgl. Arato und Cohen 1982.

7 Zum rhetorischen Gewicht vgl. dariiber hinaus beispielsweise die Tatsache,
dass Die Zeit im Januar 1982 auf einer ganzen Seite einen Auszug aus Webers
Rede Politik als Beruf abdruckte, um, wie es Schluchter ausdriickt, der interes-
sierten Offentlichkeit »das begriffliche Riistzeug fiir die Auseinandersetzung
zu liefern« (Schluchter 1988a, S.166).

8 Vgl. Schluchter1988a, S.166.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

97


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Unterscheidung von Verantwortungs- und Gesinnungsethik zuriick-
griff. Schmidt positionierte sich als Verantwortungsethiker und brachte
prinzipielle Vorbehalte gegeniiber den naiven Gesinnungsethikern der
Friedensbewegung zum Ausdruck.

Die genannten Beispiele verweisen auf einen der wenigen zentralen
Berithrungspunkte zwischen Webers Werk und der Zivilgesellschafts-
debatte. Freilich beschrinken sich diese auf den empirischen Einzelfall.
Dennoch ist der angesprochene Verweisungszusammenhang inter-
essant, insbesondere weil er auf Legitimationsprozesse politischer
(Wert-)Haltungen — und damit auf die normative Dimension — bezogen
zu sein scheint. Zugleich offenbart sich unter normativen Gesichts-
punkten ein problematischer Sachverhalt. Er hingt damit zusammen,
dass die normative Integritit unabhingig vom politischen Standpunkt
nicht mit der Gesinnungsethik, sondern mit der Verantwortungsethik
verkniipft zu werden scheint. Giinther Roth spricht aufgrund dieser
scheinbaren Flexibilitit von einer »reversible[n] Rhetorike,’ innerhalb
derer die Begriffe scheinbar nach Belieben als politische Kampfbegriffe
aufgerufen werden konnen. In ihrer simplifizierenden Verwendung sei
nicht viel mehr zu erkennen als eine diskursive Strategie politischer
Auseinandersetzungen, bei der es darum gehe, dem politischen Ge-
geniiber die Prinzipienfestigkeit und das Verantwortungsbewusstsein
abzusprechen.” Im selben Duktus kommt auch Wolfgang Schluchter
zunichst zu dem Schluss, dass sich die »Unterscheidung [...] offenbar

9 Roth 1987, S. 203—204.

10  Fasst man die zuvor beschriebene 6ffentliche Resonanz der Weber’schen Un-
terscheidung im Kontext der Friedensbewegung als empirisches Phanomen, so
lieRe sich diese theoretisch relativ problemlos mit dem Zivilgesellschaftskon-
zept Jeffrey Alexanders einfangen. Was bei Roth als reversible Rhetorik, bei
Schluchter als simplifizierende Polemik abgetan wird, wiirde Alexander wohl
als empirische Manifestation der scheinbar tberhistorischen, binir codierten
normativen Grundstruktur der Zivilgesellschaft rekonstruieren und damit in
einen erweiterten theoretischen Kontext stellen. Die Frage ist allerdings, was
durch diesen Schritt gewonnen ware. Das Verhiltnis von Verantwortungsethik
und normativer Grundstruktur der Zivilgesellschaft bei Alexander wird weiter
unten untersucht (vgl. Kapitel 5.1.3).

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

beliebig anwenden [l43t]. Welches Handeln man als gesinnungsethisch,
welches als verantwortungsethisch qualifiziert, scheint subjektiv zu
sein«.™

Die angestrebte Verankerung der Verantwortungsethik im Zivilge-
sellschaftsdiskurs muss, iiber den angesprochen empirischen Zusam-
menhang hinausgehen. Wenn geklirt werden soll, ob Webers Begriff
der Verantwortungsethik als Beitrag zur Diskussion um die normative
Dimension des Zivilgesellschaftskonzepts in Stellung gebracht werden
kann, dann darf diese nicht nur als ein empirischer Ausdruck eines bi-
nir strukturierten kulturellen Kampfes um Deutungshoheit aufgefasst
werden. Es kommt vielmehr auf die Rekonstruktion eines theoretischen
Verweisungszusammenhangs an. Die »polemischen Verkiirzungen«,"
denen das Begriffspaar im Zuge der 6ffentlichen Rezeption zwangsliu-
fig erliegt, stellen hierfiir offenbar keinen geeigneten Ausgangspunkt
dar.

4.1 Webers Freiheitsbegriff zwischen Vereinzelung
und Vereinigung

Wendet man den Blick auf die begriffliche Ebene, so lassen die bisheri-
gen Andeutungen eher Skepsis aufkommen. Dies gilt insbesondere fiir
die von Offe vorgebrachten Vorbehalte gegeniiber dem weberianischen
Freiheitsbegriff. Im Gegensatz zum Tocqueville'schen Begrift der verei-
nigenden Freiheit finde sich bei Weber ein Begrift der vereinzelnden Frei-
heit, in dem nicht nur ein strikter Individualismus zum Ausdruck kom-
me, sondern der sich dariiber hinaus noch zugunsten eines reinen Vol-
untarismus ein fiir alle Mal von »republikanische[n] Ideale[n] der mo-
ralisch und kognitiv kompetenten Selbstbestimmung einer politischen
Gemeinschaft«” verabschiede. Wie bereits ausfiihrlich dargelegt wurde,
behauptet Offe, dass Webers Ablehnung republikanischer Ideale zu einer

i8 Schluchter1988a, S.168.
12 Schluchter1988a, S.169.
13 Offe 2004, S. 71.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

99


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

normativen Leerstelle im Weber’schen Freiheitsbegriff fithrt. Demnach
bleibe bei Weber offen, an welchen normativen Maf3stiben sich der indi-
viduelle Freiheitsgebrauch orientieren soll. Freiheit erscheine vor allem
als Ausdruck personlicher Authentizitit und Hingabe — unabhingig da-
von, worauf sich diese richte.

Folgt man dieser Deutung, so kann zunichst festgehalten werden,
dass der Weber’sche Freiheitsbegriff offenbar mit der Orientierung an
Normen und Prinzipien, also mit Wertbindung, einhergeht. Allerdings ist
diese Wertbindung nach Offe deshalb problematisch, weil ihr der ob-
jektive Maf3stab fehlt. Insbesondere verabschiede sich Weber von zwei
Leitmotiven des biirgerlichen Freiheitsgebrauchs: Der Freiheitsbegriff
sei weder im Vernunftbegriff noch im Nutzenbegriff verankert und wer-
de so zur rein subjektiven Glaubenssache degradiert. Daraus aber folge,
dass dieser einerseits im Sinne eines strikten Individualismus als ver-
einzelnd und andererseits im Sinne eines kruden Voluntarismus als nor-
mativ gehaltlos zuriickgewiesen werden miisse.* Wenn im vorliegenden
Abschnitt eine weberianische Fassung des normativen Leitbildes der Zi-
vilgesellschaft etabliert werden soll, dann muss die Interpretation Offes
korrigiert werden. Dies setzt eine vertiefende Auseinandersetzung mit
Offes Einschitzung voraus. Zunichst wird deshalb zu kliren sein, was
hinter seiner Doppelthese steckt, wonach der Weber’sche Freiheitsbe-
griff weder im Nutzen- noch im Vernunftbegriff verankert wire. Beiden
Thesen kann in einem ersten Zugriff eine gewisse Plausibilitit kaum ab-
gesprochen werden.

Die erste These muss nicht lange diskutiert werden. Schon Offes Be-
merkung, wonach der Weber’sche Freiheitsbegriff mit der Orientierung
an Normen und Prinzipien einhergeht, verweist implizit darauf, dass
der (ethische) Freiheitsbegrift nicht im Nutzenbegriff aufgehen kann.
Webers Freiheitsbegriff hat eine wertrationale und keine zweckrationa-
le Fundierung, die aufs Engste mit seinem Personlichkeitsbegriffin Ver-
bindung steht:

14 Vgl. Offe 2004, S. 71.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

»[J]e >freier< in dem hier in Rede stehenden Sinn das >Handeln< ist,
d.h. je weniger es den Charakter des >naturhaften Geschehens< an
sich triagt, desto mehr tritt damit endlich auch derjenige Begriff der
>Personlichkeit< in Kraft, welcher ihr >Wesen< in der Konstanz ihres
inneren Verhiltnisses zu bestimmten letzten >Werten< und Lebens-
>Bedeutungenc findet, die sich in ihrem Tun zu Zwecken ausminzen
und so in teleologisch-rationales Handeln umsetzen.«*

Schon diese Ausfithrungen lassen sich zu einem Bild der »Freiheit als
¢ verdichten, in dessen
Zentrum der Begriff der bewussten und innerlich konsequenten Le-
bensfithrung steht. Um dem »Fluch kreatiirlicher Nichtigkeit«? zu

entgehen, ist der Mensch nach Weber gezwungen, seinem Leben qua

Selbstgesetzgebung und Selbstbestimmung«*

Wertbindung Sinn zu verleihen. Zunichst kann also festgehalten wer-
den: Im Wertbezug der Freiheit, der auf der menschlichen Fihigkeit
zu »innere[r] negative[r] Willensfreiheit« beruht, liegt fiir Weber der
»moralische Grund der Persénlichkeit und ihrer Wiirde.«'® Das Bild
der Freiheit als Selbstgesetzgebung ist als kantisches Motiv zu inter-
pretieren.” Der Weber’sche Freiheitsbegriff setzt wie schon fiir Kant
den Gedanken einer axiologischen Kehre voraus: »Der Mensch, der ein
natiirliches Wesen ist und den Gesetzen der Natur unterliegt, kann
sich gleichsam aus seiner Naturalitit herausdrehen, indem er sich an
iiberempirische Werte, an prinzipielle Anforderungen bindet.«*°

Vor diesem Hintergrund ist nun Offes zweite Bemerkung vom feh-
lenden Vernunftbezug des Weber’schen Freiheitsbegriffes zu erliutern.
Webers vernunftkritische Haltung hingt mit seinen zeitdiagnostischen
Uberlegungen zum Polytheismus der Werte zusammen. Sie kann mit
Schwaabe als

15 Weber1985e [1922], S.132.

16  Bienfait1999, S.138.

17 Weber1988c [1921], S. 548.

18  Bienfait 1999, S.138. Zum Zusammenhang von Personlichkeit, Wertbindung
und Wiirde vgl. im Original Weber1985b [1922], S.152.

19 Vgl Bienfait1999, S.138.

20 Schluchter1988a, S.192.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

101


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Ergebnis einer Desillusionierung beschrieben [werden]. Mit Blick auf
die alten Anspriiche von Wissenschaft und Philosophie kommt es im
Zuge der okzidentalen Entwicklung zu einer schrittweisen Abwertung
alter Verbindlichkeiten und fester Orientierungen, an deren Ende We-
ber den Menschen auf sich allein gestellt sieht. Die Vernunft ist nicht
mehr in der Lage, objektive Giiltigkeiten fiir richtiges Handeln aufzu-
decken; der Mensch ist gezwungen, sich seine eigenen Gesetze zu ge-
ben [...]. Wenn es in dieser Ontologie der Freiheit dennoch so etwas
wie eine erkennbare Wiirde des Menschen gibt, dann besteht sie fiir
Weber gerade darin, diese Situation zu ertragen und sich ihr zu stel-
len.«*

Der Polytheismus der Werte stellt eine Herausforderung fiir den moder-

nen Menschen dar. Diese Grundiiberzeugung bringt Weber im >Wert-

freiheitsaufsatz« deutlich zum Ausdruck:

»Das Verflachende des »Alltags< in diesem eigentlichsten Sinn des
Wortes besteht ja gerade darin: dafd der in ihm dahinlebende Mensch
sich dieser teils psychologisch, teils pragmatisch bedingten Vermen-
gung todfeindlicher Werte nicht bewufst wird und vor allem: auch gar
nicht bewuft werden will, da er sich vielmehr der Wahl zwischen
>Gott« und >Teufel< und der eigenen letzten Entscheidung dariiber:
welcher der kollidierenden Werte von dem Einen und welcher von
dem Andern regiert werde, entzieht. Die aller menschlichen Bequem-
lichkeit unwillkommene, aber unvermeidliche Frucht vom Baum der
Erkenntnis ist gar keine andere als eben die: um jene Gegensitze
wissen und also sehen zu miissen, dafi jede einzelne wichtige Hand-
lung und daf$ vollends das Leben als Ganzes, wenn es nicht wie ein
Naturereignis dahingleiten, sondern bewufst gefiihrt werden soll,
eine Kette letzter Entscheidungen bedeutet, durch welche die Seele,
wie bei Platon, ihr eigenes Schicksal: — den Sinn ihres Tuns und Seins
heifdt das — wihlt.«*

21
22

Schwaabe 2002, S.176.
Weber 1985a [1922], S. 507-508.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

Fiir Weber setzt Verniinftigkeit »vor allem das Bewusstsein der Span-
nungen und Kollisionen zwischen Werten, Zwecken und Mitteln vor-
aus«.”® Diese minimalistische Bestimmung von Verniinftigkeit lisst
sich mit Bienfait auf den Begriff der »reflektierten Differenz« brin-
gen. Minimalistisch ist diese Bestimmung deshalb, weil im Kampf der
Gétter der Vernunft keine konstitutive** Rolle bei der Wahl zwischen
konkurrierenden Werten zuerkannt wird. »Die Unversohnbarkeit der
Moderne verdankt sich der Aufspaltung der Vernunft in Wertsphiren
und der daraus resultierenden Vernichtung ihrer Universalitit«.”® Da-
mit fehlt Webers Freiheitsbegriff die allgemeinverbindliche Grundlage
des Kant'schen Autonomiebegriffs. In Hinblick auf den Gedanken der
axiologischen Kehre wird bei Weber folglich der Status der iberempiri-
schen Geltung der Werte (insbesondere ethischer Werte) problematisch:
Diese kann nicht mehr aus der Vernunft abgeleitet werden. Anders als
bei Kant ist der subjektive Wille bei Weber nicht mehr qua Vernunft an
dasallgemeine Sittengesetz gebunden. Die aus dem allgemeinen Sitten-
gesetz abgeleitete »iiberempirische Positivierung der Moralitit«*® lehnt
Weber ab. Freiheit als Selbstgesetzgebung duflert sich daher zunichst
in der innerlich konsequenten, aber rein personlichen Entscheidung
fir bestimmte Werte und entsprechend an ihnen orientierten Hand-
lungen. Insofern scheint die Behauptung gerechtfertigt, dass bei Weber
nicht Autonomie, sondern Authentizitit im Mittelpunkt einer freiheit-
lichen Lebensfithrung steht: Die individuelle Wertschopfung hat keine
objektiv-verniinftige, sondern eine subjektiv-charismatische Basis.
Dann muss im Einklang mit Offe tatsichlich konstatiert werden,
dass der Weber’sche Freiheitsbegriff im Vernunftbezug keine objektive
Grundlage findet. Es stellt sich im nichsten Schritt die Frage, ob auch
Offes Schlussfolgerungen gerechtfertigt sind: Fithrt Webers Haltung in

23 Bienfait1999, S.134.

24  Aberdas bedeutet nicht, dass die Vernunft iiberhaupt keine Rolle bei der Wahl
iberndhme. Diese Rolle ist regulativ und nicht konstitutiv, vgl. hierzu weiter un-
ten (Kapitel 4.2).

25  Schwaabe 2002, S.177.

26  Bienfait1999, S.145.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

103


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Wertfragen tatsichlich zu einer normativen Leerstelle im Freiheitsbe-
griff? Erschopft sich der Freiheitsgebrauch tatsichlich in »einer zum
Eigenwert werdenden Engagiertheit und Hingabe — an was auch im-
mer«? Im Folgenden wird es darum gehen, diese Schlussfolgerung als
voreilig zuriickzuweisen. Hierfiir muss zundchst deutlich gemacht wer-
den, dass der Vernunftbegriff — aller kritischen Vorbehalte Webers zum
Trotz — eine wichtige Bezugsgroéfle des Weber’'schen Freiheitsbegriffs
darstellt.

4.2 Zum Vernunftbezug von Webers Freiheitsbegriff

Zunichstist vor Augen zu fithren, dass die mit dem Gedanken der Wert-
kollision verbundene Annahme, die Allgemeinverbindlichkeit von Wer-
ten ginge verloren, nach Ansicht Webers weder mit Relativismus noch
mit Fatalismus gleichzusetzen ist. »Auch selbst gewdhlte Werte konnen
dem einzelnen wertvoll sein - ja gerade die eigene Entscheidung und
Entschiedenheit verleihen ihnen wie auch dem Handeln des Einzelnen
eine besondere Dignitit«.”” Der mit dem Freiheitsbegriff verbundene
Gedanke der tiberempirischen Geltung von Werten ist bei Weber zwar
konsequent subjektiviert, er wird aber nicht aus einer diffusen »Einheit
des Erlebens«*® abgeleitet, sondern »aus dem >sinnvollen menschlichen
Handelns, d.h. letzten Endes aus der Selbst- und Freiheitserfahrung
des Menschen [..]. Unsere Sinnstiftung, so wird deutlich, ist nicht
Ausfluss unserer Willkiir, sondern unseres Willens zur Freiheit«.”® Die
geforderte Wertbindung findet ihre konstitutive Basis nicht in der Ver-
nunft, sondern in der Entschiedenheit. Diese Entschiedenheit selbst
setzt aber, weil sie bewusst sein soll, ihrerseits Verniinftigkeit voraus.
Um den Verflachungen des Alltags und der Ungeschiedenheit des Erle-
bens zu entkommen, setzt Weber auf bewusste Wertbindung im Lichte
konkurrierender letzter méglicher Stellungnahmen zur Welt:

27  Schwaabe 2002, S.177, vgl. dazu im Original Weber 1985b [1922], S. 152.
28  Schluchter1998, S. 324.
29  Nusser1986, S.103—104.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

»[W]er aus der Ungeschiedenheit des Erlebens heraustritt und sich
bewusst entscheidet, wer sich dabei dem Wissen der Zeit aussetzt
und die Paradoxien aushilt, in die die Entschiedenheit fiihrt, bringt
sich in die Konstanz eines inneren Verhaltnisses zu bestimmten letz-
ten Werten und Lebensbedeutungen. Er wird zur Persénlichkeit. Dies
bedeutet Selbstbefreiung, Emanzipation, begleitet vom Bewufitsein
der Freiheit«3°

Hier wird deutlich, dass Webers Personlichkeitsbegriff nicht auf seine
Nihe zum Dezisionismus reduziert werden darf. Auf der Ebene des Per-
sonlichkeitsbegriffs »wird die Verniinftigkeit des Menschen als zentrale
Forderung von Weber systematisch entwickelt und der Moglichkeit irra-
tionaler Ausfliichte und >Erldsungen< entgegengestellt.«*

Webers Personlichkeit fufdt zwar durchaus »auf der existenzielle[n]
Grundbedingung menschlichen Seins als Abwesenheit von rational
erfafbarem Sinn und als Zwang, die eigene Existenz in letztlich »ir-
rationalen< Glaubensakten zu ergreifen«.’” Vor diesem Hintergrund
jedoch plddiert Weber fiir eine »Form einer Lebensfithrung, die sich [...]
in einer Haltung des >Dennoch« an den Imperativ der Verniinftigkeit
bindet.«** Jede Werthaltung, auch die der Verniinftigkeit, ist fiir Weber
in der Moderne nicht mehr ein Akt des Wissens, sondern ein Akt des
Glaubens. »Weil aber diese Moderne [...] irreversibel ist, und weil sich
Webers niichterner Realismus eine halbwegs gelingende Existenz ohne
die Klarheit einer wenn auch beschrankten Vernunft nicht vorstellen
kann, bleibt der Mensch auf diese gerade in der Moderne angewie-
sen.«** Die Wiirde menschlicher Existenz hingt fiir Weber letztlich an
einer bewussten und verniinftigen Entschiedenheit. »Wenn sich Weber
bei seinem Persénlichkeitsideal also an einer Anthropologie des ver-

30  Schluchter1988a, S. 310.

31 Schwaabe 2002, S.179.

32 Schwaabe 2002, S.179.

33  Schwaabe 2002, S.179.

34 Schwaabe 2002, S.179-180.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

105


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

niinftigen Wesens orientiert, so ist damit letztlich auch eine normative
Position formuliert.«*

4.3 Verniinftige Entschiedenheit: Freiheit zwischen Sein
und Sollen

Mit dem Nachweis des Vernunftbezugs des Freiheitsbegriffs tritt die
normative Dimension in Webers Denken hervor. Dennoch bleibt die
Frage prekir, ob Webers verniinftige Entschiedenheit tatsichlich ei-
nen spezifisch ethischen Wertbezug aufweist. Unklar bleibt, inwiefern
der Imperativ der Vernunft auch ein Imperativ der Moral ist: Die
axiologische Dimension begriindet zwar ein Moment der Selbsttran-
szendenz (im Sinne einer wertgebundenen und vernunftgeleiteten
Selbstbeherrschung), aber nicht notwendigerweise ein Moment der
Selbstbeschrankung. Diese Problematik ergibt sich unmittelbar aus
Webers Absage an den Gedanken der »iiberempirischen Positivierung
der Moralitit«.*® Der Vernunftbezug des Freiheitsbegriffs mag zwar
erkliren, warum Weber »ein erklirter Gegner aller irrationalistischen
und ideologischen Strémungen seiner Zeit«*” war. Im Polytheismus der
Werte bleibt der Status der Moral allerdings unsicher. Nach Schwaabe
wird dies vor allem daran deutlich, dass Max Weber

»nicht nur Sein und Sollen trennt, sondern auch das Sollen entschei-
dend relativiert. Dass man aus dem Sein kein Sollen ableiten kann,
hatte auch Kant vertreten —was aber das Sollen des kategorischen Im-
perativs bei Kant gerade nicht beeintriachtigt. Weber hingegen zieht
dieses moralische Gesetz in den Polytheismus der Werte gleichsam
hinein —und damit erst ist die Frage >Was sollen wir tun?< nicht mehr
klar und verbindlich beantwortbar.<3®

35  Schwaabe 2002, S.180.
36  Bienfait1999, S.145.

37  Schwaabe 2018, S. 226.
38  Schwaabe 2018, S. 226.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

Wie aus dieser Einschitzung deutlich wird, sind in Bezug auf die norma-
tive Problematik des Weber’schen Freiheitsbegrifts zwei Ebenen zu un-
terscheiden: Die erste betrifft das Verhdltnis von Sein und Sollen, die zweite
bezieht sich auf die Frage der (potentiellen) ethischen Ambiguitit des Sol-
lens.

Bei genauerem Hinsehen stehen die beiden angesprochenen Ebenen
in einem engen Zusammenhang. Die erste wurde bereits in den vorigen
Kapiteln gestreift. So kann zunichst wieder an das »Unableitbarkeitsprin-
zip«*® erinnert werden. Mit diesem verwehrt sich Weber kategorisch der
Ansicht,

»daf eine srealistische« Wissenschaft vom Ethischen, d.h. die Aufzei-
gung der faktischen Einfliisse, welche die jeweilig in einer Gruppe
von Menschen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch de-
ren sonstige Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder
auf diese gelibt haben, ihrerseits eine >Ethik< ergebe, welche jemals
iiber das Geltensollende etwas aussagen konne.«*°

Diesen Grundgedanken von absolut heterogenen Ebenen spezifiziert
Weber im >Wertfreiheitsaufsatz« vermittels der Unterscheidung von
Erkenntnis- und Wertungssphire*: Die Wahrheitsgeltung einer em-
pirischen Tatsachenfeststellung und die Geltung eines praktischen
Imperativs als Norm seien grundsitzlich auseinanderzuhalten, weil
anderenfalls der spezifischen Dignitit von beiden Abbruch getan wer-
de.* Worin dieser Abbruch liegt, wurde weiter oben im Kontext der
Auseinandersetzung mit der Reifikationsproblematik bereits spezifi-
ziert. Mit Honneth kann man hier insbesondere die beiden »schlechten
Alternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien

39  Steinvorth1994, S. 446.

40 Weber1985a [1922], S. 502.

41 Vgl. hierzu auch Schluchter1988a, S. 209—212.
42 Vgl. Weber1985a [1922], S. 501.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

107


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

# unterscheiden. Wichtig ist aber auch, dass Weber

Soziologismus«
trotz des Gebots der Differenzierung die Moglichkeit einer (heuris-
tischen) Korrespondenz zwischen den Ebenen betont. Die kausal-
historische Erkenntnis stellt fitr Weber eine Bedingung der Wertanalyse
dar.** Es wird sich noch zeigen, dass dieser Korrespondenzgedanke ei-
nen der wichtigsten Schliissel zum Verstindnis von Webers normativer
Position darstellt. Zuvor sollte aber noch die zweite Ebene untersucht
werden.

Richtig verstanden, hat der Vorwurf der Ambiguitit des Sollens bei
Weber zwei Wurzeln. Beide hingen mit der spezifischen, von Weber
selbst nur sparlich entwickelten Ontologie von Wertungs- und Erkennt-
nissphire zusammen. Ganz allgemein gesprochen fallen nach Weber in
die Wertungssphire »praktischec Bewertungen einer durch unser Han-
deln beeinfluflbaren Erscheinung als verwerflich oder billigenswert«.*
Von diesen wertenden Stellungnahmen sind kausal-empirische Tatsa-
chenfeststellungen abgegrenzt, die in die Erkenntnissphire fallen.*
Diese grundsitzliche Bestimmung ldsst sich mit Rekurs auf eine lin-
gere Passage im >Objektivititsaufsatz« weiter spezifizieren. Dort steht
geschrieben:

»Es ist und bleibt — darauf kommt es fiir uns an — fiir alle Zeit ein
uniiberbriickbarer Unterschied, ob eine Argumentation sich an unser
Cefithl und unsere Fihigkeit, fiir konkrete praktische Ziele oder fiir
Kulturformen und Kulturinhalte uns zu begeistern, wendet, oder, wo
einmal die Geltung ethischer Normen in Frage steht, an unser Gewis-
sen, oder endlich an unser Vermoégen und Bediirfnis, die empirische
Wirklichkeit in einer Weise denkend zu ordnen, welche den Anspruch
auf Geltung als Erfahrungswahrheit erhebt. Und dieser Satz bleibt

43 Honneth 2013, S.306. Vgl. hierzu auch Rainer Forsts (2014, S.137) Unterschei-
dung zwischen den beiden »Extreme[n] des Utopismus und der kritiklosen Af-
firmation«.

44 Vgl. Weber1985d [1922], S. 249—251.

45  Weber1985a [1922], S. 490.

46  Vgl. Weber1985a [1922], S. 501.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

richtig, trotzdem, wie sich noch zeigen wird, jene hochsten >Wer-
te< des praktischen Interesses fiir die Richtung, welche die ordnende
Tatigkeit des Denkens auf dem Gebiete der Kulturwissenschaften
jeweils einschlagt, von entscheidender Bedeutung sind und immer
bleiben werden. Denn es ist und bleibt wahr, daf eine methodisch
korrekte wissenschaftliche Beweisfithrung auf dem Gebiete der Sozi-
alwissenschaften, wenn sie ihren Zweck erreicht haben will, auch von
einem Chinesen als richtig anerkannt werden muf oder — richtiger
gesagt — dafd sie dieses, vielleicht wegen Materialmangels nicht voll
erreichbare, Ziel jedenfalls erstreben muf, daf ferner auch die logische
Analyse eines Ideals auf seinen Gehalt und auf seine letzten Axiome
hin und die Aufzeigung der aus seiner Verfolgung sich logischer und
praktischer Weise ergebenden Konsequenzen, wenn sie als gelun-
gen gelten soll, auch fiir ihn giiltig sein muf, — wahrend ihm fiir
unsere ethischen Imperative das >Gehdr< fehlen kann, und wihrend
er das Ideal selbst und die daraus flieflenden konkreten Wertungen
ablehnen kann und sicherlich oft ablehnen wird, ohne dadurch dem
wissenschaftlichen Wert jener denkenden Analyse irgend zu nahe zu
treten.«*

Die zitierte Passage verdient in zweierlei Hinsicht eine nihere Ausein-
andersetzung: Zum einen lassen sich die beiden oben angesprochenen
Waurzeln des Vorwurfs der Ambiguitit des Sollens herausarbeiten (1).
Zum anderen finden sich dort aber auch wichtige, wenngleich sparliche,
Anstofe in Richtung einer Entkriftung des Vorwurfs (2).

Ad1: Ein Hinweis auf die erste Wurzel findet sich gleich zu Beginn der
zitierten Stelle. Er betrifft die gleichsam implizit zum Ausdruck kom-
mende Annahme einer Ausdifferenzierung der Wertungssphire. Dem-
nach konnen praktische Bewertungen unter unterschiedlichen Gesichts-
punkten vorgenommen werden. Weber unterscheidet hier insbesonde-
re Kulturformen bzw. Kulturinhalte von ethischen Normen. Diese Ausdiffe-
renzierung der Wertungssphire in ethische Eigenwerte und auf3erethi-
sche Kulturwerte er6ffnet die Moglichkeit von verschiedenen letzten Stel-
lungnahmen, wobei unklar ist, ob den ethischen Werten in dieser »Po-

47  Weber1985b [1922], S. 155—156.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

109


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Iyphonie der Werte«*® eine Sonderrolle zukommt. Auf der einen Seite
spricht Weber zwar von der »spezifische[n] Dignitit der ethischer Impe-
rative«*’ und warnt ausdriicklich davor, ethische Ideale mit Kulturwer-
ten zu identifizieren.>® Dennoch scheinen ethische Imperative, gerade
im Vergleich zu Kant, ihren Sonderstatus einzubiflen. Nicht nur ethi-
sche Ideale, die sich (der Kant’schen Moralphilosophie entsprechend) an
das Gewissen richten, sondern auch Kulturideale, die sich an das Gefiihl
richten, scheinen demnach ein Sollen auszudriicken. Weber bemerkt in
diesem Kontext explizit, dass es »einen Standpunkt geben [kann], fiir
den Kulturwerte >aufgegebenc«sind, auch soweit sie mit jeglicher Ethik in
unvermeidlichem, unaustragbarem Konflikt liegen«, wobei auf der an-
deren Seite auch »eine Ethik, die alle Kulturwerte ablehnt, ohne inneren
Widerspruch moglich« sei.”

Scheinbar verliert also bei Weber die Ethik im Polytheismus ih-
ren Sonderstatus. Diese Tatsache verleitet Schwaabe wiederum zu
der Schlussfolgerung, dass sich Weber letztlich ganz von der Idee
einer philosophisch gehaltvollen Ethik verabschieden miisse: »Die
Unterscheidung von (Kultur-)Werten und Normen verliert [...] ihre phi-
losophische Bedeutung. [...] Webers Trennung von >Kulturidealen< oder
>Kulturwerten«< und sethischen Pflichten< bzw. sethischen Imperativen«
[..] vermdgen nur mehr, den Polytheismus zu spezifizieren«.”> Gegen
ein solches Missverstindnis verwehrt sich allerdings Weber selbst ganz
explizit:

»Die Moglichkeit einer normativen Ethik wird allerdings dadurch
nicht in Frage gestellt, daf es Probleme praktischer Art gibt, fiir wel-
che sie aus sich selbst heraus keine eindeutigen Weisungen geben
kann, [..] und daf} ferner die Ethik nicht das einzige ist, was auf der
Welt »gilt, sondern dafd neben ihr andere Wertsphéren bestehen,

48  Arnauld 2003, S.143.

49  Weber1985b [1922], S.148.

50  Vgl. Weber1985a [1922], S. 504.
51 Weber1985a [1922], S. 504.

52 Schwaabe 2002, S. 56.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

deren Werte unter Umstidnden nur der realisieren kann, welcher
ethische >Schuld<auf sich nehmen kann.«*?

Mit diesen Uberlegungen sollte die erste Wurzel des Vorwurfs der Am-
biguitit des Sollens ausreichend verdeutlicht sein. Es kann damit zur
Diskussion der zweiten iibergegangen werden. Auch diese geht aus der
oben zitierten Passage des Objektivititsaufsatzes hervor. Sie erschlief3t
sich mit Blick auf die dort entwickelte geltungstheoretische Differenz
zwischen Erkenntnis- und Wertungssphire.

Inwiefern lisst sich die Vorstellung einer Ambiguitit des Sollens vor
dem Hintergrund dieser geltungstheoretischen Differenz verstindlich
machen? In die Erkenntnissphire fallen nach Weber empirische Tatsa-
chenfeststellungen, welche solchermafen rationalisierungsfihig sind,
dass ithnen unter Umstinden eine Wahrheitsgeltung zukommen kann.
In der Erkenntnissphire erwichst »auf dem Boden wissenschaftlicher
Erérterung«,” gleichsam »iiber die denkende Ordnung des empirisch
Gegebenen« ein objektiver »Anspruch auf Geltung als Erfahrungs-
wahrheit«.” Diese Art von Wahrheit wird nun der Wertungssphire
nicht zugestanden: Eine Mensch aus China mag zur Anerkennung
kausal-empirischer Tatsachenfeststellungen gezwungen sein, allein die
bewertenden Stellungnahmen, also das Ideal selbst und die daraus flie-
Renden konkreten Wertungen muss er nach Weber nicht teilen.®® Mit
Schluchter kann dieser Umstand auf Webers Annahme unterschiedli-
cher Rationalisierungspotentiale von Erkenntnis- und Wertungssphire,
von Zweck- und Wertrationalisierung zuriickgefithrt werden, wobei die
Méglichkeiten der Uberfithrung von subjektiver in objektive Rationa-
litdt entscheidend sind. Mit der Moglichkeit technischer Kritik ist in
der Erkenntnissphire demnach bei Weber der Gedanke des technischen
Fortschritts verbunden:

53  Weber1985a [1922], S. 505.
54  Weber1985b [1922], S.147.
55  Weber1985b [1922], S. 155—156.
56  Vgl. Weber1985b [1922], S.155.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

m


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Die durch die moderne Wissenschaft methodisch kontrolliert vor-
genommene Verbesserung unseres Erfahrungswissens [..] macht
zwar die Unterscheidung von subjektiver und objektiver Zweck-
rationalisierung (letztere auch: Richtigkeitsrationalisierung) nicht
Uberflissig. [..] Aber im Bereich erfolgsorientierten Handelns gibt es
objektiven Fortschritt, also die allmahliche Ersetzung der subjektiven
Zweckrationalitit durch Richtigkeitsrationalitit«.’

In der Wertungssphire, so Schluchter weiter, sei dies nicht der Fall:

»Wenn man so will, gilt hier geradezu der gegenlaufige Prozefi. Denn
die Verwandlung der Welt in einen kausalen Mechanismus durch er-
fahrungswissenschaftliche Erkenntnis ist mit der Subjektivierung der
Claubensmachte verbunden. Und in dem MafRe, wie dies geschieht,
zerfallen die objektiven Grundlagen jener Wertrationalitit, die in ei-
nen historischen Glauben oder in einen Vernunftglauben eingebettet
ist.«’

Diese Zusammenhinge verdeutlichen zunichst, dass Webers normati-
ve Position, so es eine gibt, keine kognitivistische sein kann.* Sie zei-
gen dariiber hinaus die zweite Wurzel des Vorwurfs einer Ambiguitit
des Sollens.

Ad 2: Wie sieht es mit den Moglichkeiten einer Entkriftung des Vor-
wurfs aus? Auf Basis der bisherigen Uberlegungen kommt offenbar al-
les daraufan, Webers spezifische Auffassung ethischer Geltungsansprii-
che herauszuarbeiten. Dabei wird nicht zuletzt zu kliren sein, inwie-
fern »die subjektivistische Relativierung der Vernunft auf den >Glaubenc
mit dem gleichzeitigen Festhalten an einem unbedingten Geltungsan-
spruch«® ethischer Imperative vermittelt werden kann.

Wie erwihnt, eignet sich die zitierte Passage aus dem >Objektivitits-
aufsatz« nicht nur zur Veranschaulichung der Ambiguitat des Sollens.

57  Schluchter1988a, S. 209-210.

58  Schluchter1988a, S. 212.

59  Vgl. auch Schluchter1988a, S. 260—261.
60 Bienfait1999, S.146.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

Thr Wert liegt auch darin, Anst6Re in Richtung einer Entkriftung des
Vorwurfs zu liefern. In dieser Stof8richtung muss auf einen weiteren in-
teressanten Punkt hingewiesen werden. Er fillt in den genannten Zu-
sammenhang und bezieht sich auf den oben schon kurz angesproche-
nen Korrespondenzgedanken, der mit der Behauptung verbunden war,
inihmliege einer der wichtigsten Schliissel zum Verstandnis von Webers
normativer Position. Er ist, wenn auch nur als Nebenaspekt, aus der zi-
tierten Passage herauszulesen: Obgleich Weber mit Vehemenz die strik-
te Trennung von Sein und Sollen, von Erkenntnis- und Wertungssphi-
re fordert, geht er doch offenbar davon aus, dass die Erkenntnissphire
von der Wertungssphire insofern eingeholt wird, als dass die erkennt-
nisleitenden Interessen der Kulturwissenschaften immer schon norma-
tiv orientiert seien. Demnach prigen grundlegende Wertvorstellungen
mafdgeblich die Richtung, in die sich das wissenschaftliche Denken in
diesem Bereich entwickelt.*

Es kommt vor allem auf die Feststellung an, dass zwischen Erkennt-
nis- und Wertungssphire trotz Unableitbarkeitsprinzip ein heuristi-
scher Bezug hergestellt wird. Friedrich Tenbruck geht sogar so weit,
dass er behauptet, bei Weber wiirden die »Verfahren, die der Forscher
benutzen soll, [..] gegeniiber den letzten Zielen, die die Wissenschaft
dabei verfolgt, ins zweite Glied [riicken]«.®* Nun stellt sich die Frage, ob
dies auch umgekehrt gilt. Lisst sich auch die Wertungssphire von der
Erkenntnissphire (und damit von der Vernunft) einholen? Auch diese
Frage muss bejaht werden, und zwar insofern, als, wie es in der Passage
heifdt, »auch die logische Analyse eines Ideals auf seinen Gehalt und auf
seine letzten Axiome hin und die Aufzeigung der aus seiner Verfolgung
sich logischer und praktischer Weise ergebenden Konsequenzen, wenn
sie als gelungen gelten soll«,* gleichsam universelle Geltung beanspru-

61 Weber1985b [1922], S. 155. Die epistemologischen Grundlagen dieser Aussage
missen hier nicht herausgearbeitet werden. Zu Webers Wirklichkeitsbegriff
vgl. Weber 1985b [1922], S.171.

62  Tenbruck 1994, S. 385.

63 Weber1985b [1922], S.155.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

13


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

chen kann. Schluchter stellt in diesem Zusammenhang zurecht fest,
dass

»ein Wissenstransfer in beiden Richtungen méglich, ja geradezu gefor-
dertist. [..] Es gibt fiir Weber eine Wahrheitsbezogenheit praktischer
Fragen und eine Praxisbezogenheit theoretisch-historischer Fragen.
Freilich mufR man diese Beziehungen richtig verstehen. Theoretisch-
historische Fragen, solche die in die Erkenntnissphare fallen, muissen
relevant sein, missen uns interessieren. Das verlangt einen theo-
retischen Wertbezug, besser: einen Wertbezug in theoretischem
Cebrauch. Praktische Fragen, solche, die in die Wertungssphare fal-
len, sind diskussionsfahig und diskussionsbediirftig. Und aus solcher
Diskussion mit Theoriebezug wichst den Teilnehmern eine Wahr-
heitserkenntnis fir ihre Wertentscheidungen, fir ihren Wertbezug in
praktischem Gebrauch, zu.«%

Allerdings sind diese Zusammenhinge bei Weber nur rudimentir
entwickelt. Was Tenbruck fiir die Wissenschaftslehre zum Ausdruck
bringt, gilt in vielleicht noch gesteigertem Mafe fiir die ethisch-nor-
mative Dimension von Webers Denken: Sie leidet mitunter »an einem
Mifdverhiltnis zwischen dem Gewicht der Argumente und der Kiirze
ihrer Darstellung«.® So hat Weber seine Auffassung ethischer Gel-
tungsanspriiche genauso wenig zusammenhingend und systematisch
entwickelt wie die Frage nach dem Verhiltnis von ethischen Imperati-
ven, Kulturwerten und den theoretischen Werten der Erkenntnissphire.
Dieser Umstand ist sicherlich nicht nur auf den ohnehin fragmentari-
schen Charakter des Gesamtwerks zuriickzufithren, sondern auch auf
die Tatsache, dass Webers Selbstverstindnis zeitlebens nicht das eines
Philosophen, sondern das eines Erfahrungswissenschaftlers war.

64  Schluchter1988a, S. 211—212.
65 Tenbruck1994, S. 382—383.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

4.4 Freiheit und soziale Bindung:
Webers verantwortungsbewusster Individualismus

Fiir die Systematisierung der Zusammenhinge kann im Folgenden auf
die Arbeiten von Schluchter und Bienfait zuriickgegriffen werden. Bei-
den gebiihrt der Verdienst, Weber als Vertreter eines »verantwortungs-
bewussten Individualismus«® identifiziert zu haben, ein Individualis-
mus, der im Rahmen seiner Verantwortungsethik als normativer Per-
sonlichkeitstheorie so aufgearbeitet und prizisiert werden kann, dass
darin ein ethischer Wertbezug des Freiheitsbegriffs in seinen Konturen
sichtbar zutage tritt. Dieser ethische Wertbezug des Freiheitsbegriffs si-
chert nicht nur persénliche (negative) Freiheitsrechte, sondern auch ei-
nen Begriff »normativer Solidaritit«*” und eréffnet eine Anschlussméog-
lichkeit zur normativen Grundproblematik der Zivilgesellschaft. Im An-
schluss kann geklirt werden, in welcher Hinsicht die Weber’sche Losung
des Problems von Freiheit und sozialer Bindung im aktuellen Zivilgesell-
schaftsdiskurs fruchtbar sein kann.

Orientiert man sich an Bienfait, so lisst sich Webers Verantwor-
tungsethik als normative Personlichkeitstheorie in zwei Schritten
rekonstruieren. Zunichst ist zu zeigen, dass Webers Rede von der »spe-

zifischen Dignitit der ethischen Imperative«®®

als »tiberpersohnliche
Intersubjektivitit der ethischen Verantwortung« aufgefasst werden
muss und daher zugleich als »moralische Selbstbegrenzung« der sub-
jektivistischen oder voluntaristischen Tendenzen des Weber’schen

Freiheitsbegriffs aufgefasst werden kann:

»Individuelle Selbstbestimmung und moralische Selbstbegrenzung
werden wie im kantischen Freiheitsbegriff wechselseitig aufeinander
bezogen. Die >ethischen Imperative« stehen insofern fiir Kants men-

66  Bienfait1999, S.144.
67 Bienfait1999, S.175.
68 Weber1985b [1922], S. 148.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

15


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

schenrechtliches Fundament, das die Freiheit jedes Einzelnen mit der
Freiheit aller anderen zusammenschlieft.«*°

Um Webers Polytheismusthese gerecht zu werden, muss vor dem Hin-
tergrund dieser kantischen Anlagen im zweiten Schritt einer doppelten
Transformation des Kant'schen Freiheitsbegriffs nachgegangen wer-
den. Webers Forderung, sowohl die »Grenzen der Ethik«” als auch die
eigenstindige Dignitit »auflerethischer Werte«” anzuerkennen, duflert
sich

»in einer verfahrenstheoretischen Grundlegung der Selbstgesetzge-
bung innerhalb konkreter Dialoge oder Wertdiskussionen [..]. Mit
dieser Prozeduralisierung der werttheoretischen Grundbegriffe wird
zugleich eine Soziologisierung des Freiheitsbegriffs vollzogen: Auto-
nomie ist das Resultat eines freiheitssichernden, demokratischen
Dialogs, der in seinen Voraussetzungen die kulturelle Pluralitit und
Individualitit widerspiegelt«.”

Folglich muss (1) Webers spezifische Auffassung ethischer Geltungs-
anspriiche herausgearbeitet werden. Dies setzt wiederum eine weitere
Spezifikation des Wertbegriffs voraus. Sie hat insbesondere die aus
Webers Annahmen iiber die Heterogenitit des Sollens hervorgehende
Herausforderung zu meistern, vor deren Hintergrund die Rede von
der »spezifischen Dignitit ethischer Imperative«” erklirungsbediirftig
scheint. Schwaabe sprach in diesem Kontext von einer Art Relativie-
rung des Sollens und davon, dass Weber »das moralische Gesetz in
den Polytheismus der Werte gleichsam«™ hineinziehe. Diesbeziiglich
ist die entscheidende Differenz innerhalb der Sollenssphire diejenige
zwischen ethischen Werten und aufRerethischen Kulturwerten, wobei

69 Bienfait1999, S.145.

70  Weber1985a [1922], S. 504.
71 Weber1985a [1922], S. 506.
72 Bienfait1999, S.145.

73 Weber1985b [1922], S.148.
74  Schwaabe 2018, S. 226.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

zu kliren sein wird, ob Weber den ethischen Werten im Verhiltnis zu
Kulturwerten einen Sonderstatus zuerkennt, und wenn ja, welchen.

Im zweiten Schritt (2) riickt die verfahrenstheoretische Prizisierung
des Korrespondenzgedankens in den Fokus. Dabei wird zu fragen sein,
inwiefern Weber vor dem Hintergrund des absoluten Polytheismus in
der Lage ist, den Verbindlichkeitsstatus ethischer Werte zu sichern. Hier
liegt die zentrale Herausforderung einerseits in der oben bereits eta-
blierten geltungstheoretischen Differenz zwischen Erkenntnissphire
und Wertungssphire. Nach den bisherigen Uberlegungen scheint nim-
lich der Verbindlichkeitsstatus ethischer Werturteile gegeniiber dem
Rationalisierungspotential der Erkenntnissphire prekir: Wie erliutert,
reserviert Weber die Moglichkeit objektiven Fortschritts, welche in der
sukzessiven »Ersetzung der subjektiven Zweckrationalitit durch Rich-
tigkeitsrationalitit«™ besteht, fiir die Erkenntnissphire. Andererseits
muss untersucht werden, inwiefern das im Zuge der Polytheismusthese
proklamierte Eigenrecht auflerethischer Werte systematisch in die
ethische Konzeption eingebunden werden kann.

Ad 1: zur Frage nach der Heterogenitit des Sollens. Schwaabes Interpre-
tation, wonach die Unterscheidung von ethischen Werten und Kultur-
werten bei Weber ihre philosophische Bedeutung zugunsten einer rein
deskriptiven verliere, wurde oben schon mit dem Hinweis in Zweifel ge-
zogen, dass Weber ganz explizit davon ausgeht, die Heterogenitit des
Sollens beeintrichtige in keiner Weise die »Moglichkeit einer norma-
tiven Ethik«.”® Dennoch steht die Frage nach der substantiellen, auch
geltungstheoretischen Differenz zwischen ethischen Imperativen und
auflerethischen Kulturwerten im Raum. Dies liegt vor allem an Webers
eigentiimlicher Begriindung seiner Auffassung vom Gebot der strikten
Trennung von ethischen Imperativen und Kulturwerten. Demnach diir-
fen diese deshalb nicht vermischt werden, weil »es einen Standpunkt
geben [kann], fiir den Kulturwerte >aufgegebenc sind, auch soweit sie
mit jeglicher Ethik in unvermeidlichem, unaustragbarem Konflikt lie-
gen. Und umgekehrt ist eine Ethik, die alle Kulturwerte ablehnt, ohne

75  Schluchter1988a, S. 210.
76  Weber1985a [1922], S. 505.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

inneren Widerspruch moglich.«”” Die entscheidende Frage ist, ob diese
Auffassung einer Gleichrangigkeit rein deskriptiv oder dariiber hinaus
normativ zu interpretieren ist. Fest steht, dass Schwaabe diese Aussage
im Sinne einer normativen Gleichrangigkeit interpretiert, nur auf dieser
Grundlage kann er zu dem Schluss kommen, dass fiir Weber »die Frage
>Was sollen wir tun?< nicht mehr klar und verbindlich beantwortbar«’
ist.

Es gibtjedoch gute Griinde, die normative Interpretation der zitier-
ten Passage in Zweifel zu ziehen. Die Annahme einer geltungstheore-
tischen Gleichrangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten
ist demnach rein deskriptiv zu interpretieren und gerade nicht dazu
geeignet, Webers normative Position niher zu bestimmen. Weitere
Aussagen Webers, noch dazu im selben Kontext, verweisen eindeu-
tig darauf, dass in normativer Hinsicht nachgerade vom Gegenteil
ausgegangen werden muss: Weber sucht keine geltungstheoretische
Gleichrangigkeit, sondern eine geltungstheoretische Differenz zu eta-
blieren. So hilt er mit Kant daran fest, dass sich ethische Imperative
an das Gewissen, Kulturwerte aber an das Gefiihl richten,” ferner,
dass »dem Handeln im Dienst auflerethischer Werte [...] Unterschiede
der ethischen Dignitit anzuhaften vermdgen. Tatsichlich sind jene
Sphiren von Werten, welche die Behandlung des anderen >nur als Mit-
telc gestatten oder vorschreiben, der Ethik gegeniiber heterogen.«*°
Ethische Imperative, auch darin folgt Weber Kant, richten prinzipielle,
unbedingte und allgemeine Geltungsanspriiche an das Gewissen des
einzelnen Subjekts.® Auf dieser Grundlage lisst sich mit Schluchter
die Sonderstellung der Ethik gegeniiber anderen Wertarten in zwei
Etappen entwickeln: In einem ersten Schritt kénnen ethische Impera-
tive aufgrund ihres immanenten Wertbezugs von »erfolgsorientiertem,
im Rationalititsfall: zweckrationalem Handeln [..] typologisch streng

77  Weber1985a [1922], S. 504.

78  Schwaabe 2018, S. 226.

79  Vgl. Weber1985b [1922], S. 155.

80 Weber1985a [1922], S. 506.

81  Vgl. dazu ausfihrlicher Schluchter1988a, S. 227—229.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

> werden. Dieser iufleren Abgrenzung gegeniiber der

geschieden<®
zweckrationalen Orientierung folgt im zweiten Schritt eine interne
Differenzierung wertrationaler Orientierungen. Die Spezifik ethischer
Wertbindung kann dann in Abgrenzung zur auflerethischen, politi-
schen Wertbindung, die gleichsam als exemplarisches Beispiel einer
Orientierung an Kulturidealen herangezogen wird, deutlich gemacht

werden. Schluchter hilt fest, dass

»nicht alle Wertbindungen [..] zu Pflichtvorstellungen [fithren], und
nicht jede Wertbindung, die eine Pflichtvorstellung begriindet, rich-
tet unbedingte Imperative an das Gewissen des einzelnen. Folgt man
den Stichworten zum Verhaltnis von Ethik und Politik, so gibt es zwar
ethische und politische Pflichtvorstellungen, doch sie entstammen
verschiedenen Wertbindungen. Die ethische Wertbindung ist mit
absoluten, die politische aber mit historischen Pflichtvorstellungen
verknipft. Bei ethischer Wertbindung ist das Referenzsubjekt das
Individuum, bei politischer aber das >Kollektiv<. Ein ethischer Wert
ist demnach die Vorstellung einer absoluten und auf das Individuum
bezogenen, ein politischer Wert aber die Vorstellung einer historischen
und auf ein Kollektiv bezogenen Verpflichtung (Pflicht), die Ursache
einer Handlung wird.«®

Schluchter kann sich hiermit auf Weber stittzen, der schon im >Objek-
tivititsaufsatz« bemerkt, dass Kulturinhalte in der Regel nicht »die Di-
gnitit unbedingt giltiger ethischer Gebote«* beanspruchen kénnen, fer-
ner dass »Kulturideale, die der einzelne verwirklichen will, und ethische
Pflichten, die er erfiillen soll, von prinzipiell verschiedener Dignitit«®*
seien. Im strengen Sinne begriinden nach Weber nur die ethischen Im-
perative ein unbedingtes Sollen.

Ethische Imperative konstituieren Solidarititsverhiltnisse zwi-
schen moralischen Personen. Mit dieser Auffassung schliefit Weber

82  Schluchter1988a, S. 203.

83  Schluchter1988a, S. 203—204.
84  Weber1985b [1922], S.154.
85  Weber1985b [1922], S. 154.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

19


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

an das Kant'sche Prinzip der intersubjektiven Verstindigung tiber
normative Geltungsanspriiche an.%

»Indem der rationale Geltungsgrund der Normativitat an die freiwilli-
ge Zustimmung der Subjekte gebunden wird, erwéchst zugleich eine
aus der Selbstbestimmung hergestellte Selbstbegrenzung: Als Anfor-
derungen an andere verlangen sie zugleich eine Selbstverpflichtung der
Personlichkeit auf moralische Anforderungen aller anderen.«&

Mit diesem Gedanken der moralischen Intersubjektivitit wird deutlich,
dass sich der Freiheitsgebrauch bei Weber nicht, wie Offe behauptet,
in der authentischen, aber rein subjektiven und nicht hinterfragbaren
Selbstentfaltung erschopft, sondern im Gegenteil in den moralisch
verbindlichen Rahmen des menschenrechtlichen Prinzips der gleichen
Freiheit eingebunden ist.*® Als Nichstes stellt sich die Frage, ob die-
ser Gedanke normativer Solidaritit den restlichen werttheoretischen
Grundannahmen der Weber’schen Konzeption der Freiheit standhalten
kann.

Ad 2: zur Frage nach dem Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative vor
dem Hintergrund des Eigenrechts aufSerethischer Werte. Zuriickzukommen
ist insbesondere noch einmal auf die geltungstheoretische Gleich-
rangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten, die Weber
in deskriptiver Hinsicht etabliert. Diese stellt eine Herausforderung
dar: Es gilt, den Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative zu si-
chern und zugleich dem Eigenrecht aufderethischer Werte gerecht zu
werden. Diese Bemerkung ist deshalb wichtig, weil sie verdeutlicht,
dass die deskriptive Aussage durchaus kritische Implikationen fir die
normative Ebene nach sich zieht. Irrefithrend dagegen ist es, ausge-
hend von einer normativen Interpretation der geltungstheoretischen
Gleichrangigkeit von ethischen Imperativen und Kulturwerten auf

86  Vgl. Bienfait1999, S.147-148.
87  Bienfait1999, S.148.
88  Vgl. Bienfait 1999, S.146-149.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

einen prekiren Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative zu schlie-
3en. Schwaabe etwa bemerkt in dieser Manier: »Steht die Ethik aber
neben anderen Wertsphiren, ist sie nicht mehr im kantischen Sinn
unbedingt verpflichtend«.®® Diese Interpretation greift zu kurz, weil
sie verkennt, dass die Wurzel des Problems eines vermeintlich prekiren
Verbindlichkeitsstatus ethischer Imperative an anderer Stelle liegt.

Entscheidend ist nicht die (rein deskriptive) Gleichrangigkeit inner-
halb der Wertungssphire, sondern die geltungstheoretische Differenz
zwischen Sein und Sollen. Diese resultiert aus einer minimalistischen
Bestimmung von Verniinftigkeit, infolge derer einzig der Erkenntnis-
sphire, nicht aber der Wertungssphire das Potential einer Richtigkeits-
rationalitit zugesprochen wird. Im Gegensatz zur Erkenntnissphire
spielt die Vernunft in der Wertungssphire keine konstitutive Rolle. Im
Vergleich zur kantischen Moraltheorie verlieren somit die ethischen
Imperative ihren quasiobjektiven Status. Webers Freiheitsbegrift fehlt
damit die allgemeinverbindliche Grundlage: Aus der Vernunft mag sich
erfahrungswissenschaftliche Wahrheit, ein »Anspruch auf Geltung als
Erfahrungswahrheit«,’® wie Weber sagt, ableiten lassen, nicht jedoch
ein allgemeiner ethischer Standpunkt.

Der vermeintliche Widerspruch besteht folglich darin, dass »die
subjektivistische Relativierung der Vernunft auf den >Glauben« mit dem
gleichzeitigen Festhalten an einem >unbedingten« Geltungsanspruch der
kantischen Eigenwerte«®* unvereinbar scheint. Um diesen Widerspruch
aufzulosen, rekonstruiert Agathe Bienfait den Verbindlichkeitsbegriff
Webers. Sie zeigt dabei, dass sich dieser

»unter Bezugnahme auf die>Zwischenbetrachtung«und entsprechen-
de Passagen in der Wissenschaftslehre als>Diskussionsfahigkeit<und
>Appellabilitatcprazisieren ldsst. [...] Danach resultiert die Unbedingt-

89  Schwaabe 2018, S. 226.
90 Weber1985b [1922], S.155.
91 Bienfait 1999, S.146.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.

121


https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

heit der moralischen Eigenwerte aus ihrer intersubjektiven oder 6f-
fentlichen Rechtfertigungsfihigkeit«.”

Mit dieser zentralen Uberlegung kiindigt sich an, dass die Vernunft bei
Weber in Bezug auf die Wertungssphire zwar keine konstitutive, wohl
aber eine regulative Rolle zugesprochen bekommt.

Die Differenz zwischen regulativem und konstitutivem Vernunftbe-
griff lasst sich, wie Bienfait mit Rekurs auf Schluchter festhilt, anhand
der Differenz von (intersubjektiver) Wahrheitsbezogenheit und (objekti-
ver) Wahrheitsfihigkeit prazisieren:

»Die Wahrheitsbezogenheit, der Webers >Appellabilititc entspricht,
ist [...] in der Lage, an der tberindividuellen, iberpersonlichen Gel-
tung moralischer Anspriiche festzuhalten. Deshalb wird auch Webers
»sozialphilosophische Kritik< auf ein verfahrenstheoretisches Ratio-
nalitatskriterium festgelegt: Interne Konsistenz und Konsequenz soll die
Unterscheidung zwischen wahrheitsbezogenen und willkiirlichen
Stellungnahmen erméglichen«.®

Eine Wertbeurteilung nimmt bei Weber immer die Form einer Wertkri-
tik an, bei der es um die »Priifung der Ideale an dem Postulat der inneren
Widerspruchslosigkeit des Gewollten«** geht. Diese Form der »formalen
Gesinnungskritik«,” bei der die »Herausarbeitung der letzten, innerlich
konsequenten Wertaxiome« im Zentrum steht, »von denen die einander
entgegengesetzten Meinungen ausgehen«,” fithrt zu einer wechselsei-
tigen Aufklirung und erméglicht dadurch den »Ubergang vom bloflen
Meinen zum bewussten Glauben, der eine notwendige Bedingung der
rationalen Wahl zwischen méglichen Stellungnahmen darstellt«.””

92  Bienfait1999, S.146—-147.
93  Bienfait1999, S.151-152.
94  Weber1985b [1922], S.151.
95  Schluchter1988a, S. 211.
96  Weber1985a [1922], S. 510.
97 Bienfait1999, S.152.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

Damit ist Webers regulativer Vernunftbegriffin seinen wesentlichen
Zugen entwickelt. Er beansprucht Giiltigkeit im Kontext der Wertungs-
sphire und muss zugleich vor dem Hintergrund der geltungstheoreti-
schen Differenz zwischen Sein und Sollen betrachtet werden: (Morali-
sche) Wertentscheidungen lassen sich nicht, wie die objektiven Gegen-
stinde der Erkenntnissphire, mit Vernunft beweisen, sondern nur mit
Vernunft verteidigen.’® Dies bedeutet, dass Weber bemiiht ist, nicht die
Objektivitit des Werts, sondern die Objektivitit des Wertens zu sichern:

»Wie die subjektive Zweckrationalisierung, so kénnen wir auch die
subjektive Wertrationalisierung wissenschaftlich kritisieren. Wir kon-
nen eine eingegangene Verpflichtung, eine Wertbindung, einer for-
malen Gesinnungskritik unterziehen [..]. Aber solche Kritik ist nicht
in der Lage, subjektive Rationalisierung, wie im Falle der Zweckratio-
nalitét, in objektive zu iiberfithren. Eine Wertentscheidung ldsst sich
dadurch zwar objektivieren, aber sie wird deshalb nicht objektiv. [...]
Erkennen und Anerkennen, stehen in der Wertungssphare, anders als
in der Erkenntnissphire, in keinem notwendigen Zusammenhang«.?

Von diesen Uberlegungen ausgehend, kann dann die verfahrenstheo-
retische Prizisierung des Korrespondenzgedankens als zweifache
Transformation des Kant'schen Freiheitsbegriffs (Bienfait) rekonstru-
iert werden: Webers Bekenntnis zur regulativen Verniinftigkeit, die aller

9% zum Trotz die For-

Skepsis gegeniiber der »Einheit der Vernunft«
derung nach einer aufgeklirten Haltung des moralischen Subjekts
einschlieft, fihrt zu einer Erdung seiner normativen Position. Webers
normative Ethik stellt sich bewusst und offensiv der Tatsache, »daf$ es
Probleme praktischer Art gibt, fiir welche sie aus sich selbst heraus keine
eindeutigen Weisungen geben kann, [...] und dafd ferner die Ethik nicht
das einzige ist, was auf der Welt »gilt, sondern dafs neben ihr andere

Wertsphiren bestehen«.’ Diese beiden realistischen Zugestindnisse:

98  Vgl. Schluchter1988a, S. 211.
99  Schluchter1988a, S. 211-212.
100 Schwaabe 2002, S.37.

101  Weber1985a [1922], S. 505.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Anerkennung der Grenzen der Ethik und Anerkennung der eigenstin-
digen Dignitit der auflerethischen Werte, tragen der Verflochtenheit
des Handelns »in die ethisch irrationale Welt«'®* Rechnung und finden
ihren systematischen Niederschlag in Webers Konzeption der Verant-
wortungsethik. Dabei geht es Weber nicht um eine Relativierung des
ethischen Standpunktes als solchen. Nicht die realistische »Anpassung
193 sondern die »kontextorientierte Transformation
1°4 steht im Mittelpunkt der Ver-
antwortungsethik. Mit den Zugestindnissen an die ethisch irrationale

Welt, die auf der Beriicksichtigung der

an das Moglicheg,
der idealen moralischen Prinzipien«

»Eigengesetzlichkeit der aufierethischen normativen Anerkennungs-
kontexte beruht, will Weber nicht die Dignitdt der allgemeinen Men-
schen- und Biirgerrechte relativieren, sondern ihren politischen Stel-
lenwert in konkreten Handlungszusammenhingen sichern. [...] CGera-
de aufgrund der Unverzichtbarkeit der Menschen- und Biirgerrechte
muR eine mogliche Entzweiung zwischen Wert und Wirklichkeit ver-
hindert werden.«'®

Die Wirklichkeit wird dabei in Form einer Handlungsfolgenabschitzung
systematisch in die ethische Konzeption integriert, im Gegensatz zur
(kantischen) Gesinnungsethik strebt Weber mit seiner Verantwortungs-
ethik »eine Integration von Gesinnung und Handlungsfolgen<®® an.
Tatsichlich sind Wert und Wirklichkeit in Webers Verantwortungsethik
auf systematische Art aufeinander bezogen:

»Der Gesinnungswert wird [...] mit Kant [..] am reinen oder guten
Willen illustriert, [...] der Erfolgswert aber an seiner voraussichtlichen
Wirkung, wobei Weber offensichtlich an die Paradoxie der Wirkung
gegeniliber dem Wollen denkt. Es geht deshalb bei der Alternative

102 Weber1985a [1922], S. 504.
103 Schluchter1988a, S.199.
104 Bienfait1999, S.154.

105 Bienfait1999, S.154.

106 Bienfait1999, S.155.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Max Weber als Therapeut moderner Verhaltnisse

um kein striktes Entweder-Oder. Die verantwortungsethische Maxime
fordert nicht, dafd anstelle, sondern daf neben der, besser: zusatzlich
zur Verantwortung fiir die Reinheit des Willens auch noch die Verant-
wortung fiir die als moglich oder wahrscheinlich vorauszusehenden

Folgen des verwirklichten reinen Willens in Betracht zu ziehen ist.«’®’

Mit dem Hinweis, dass es Weber um eine »kontextorientiert[e] Transfor-
mation der idealen moralischen Prinzipien<'®® geht, deutet sich schon
an, dass die in der Verantwortungsethik zum Ausdruck kommenden In-
tegrationsbemithungen Webers iiber die Konzeption eines blofen Kom-
plementirverhiltnisses zwischen Wert und Wirklichkeit hinausgehen,
wie sie weiter oben am Ansatz Tocquevilles kritisiert wurde. Inwiefern
Webers normative und sozialtheoretische Konzeptionen eine tragfihi-
ge Alternative sowohl zum »bodenlosen Normativismus« als auch zum
»normfreien Soziologismus«'® darstellen, muss in der Korrespondenz
mit dem aktuellen Zivilgesellschaftsdiskurs geklart werden. Damit ist
zugleich der Gegenstand des zweiten Hauptteils umrissen. Es geht dar-
um, die Moglichkeiten zu priifen, mit denen die zivilgesellschaftliche
Normativititsproblematik verantwortungsethisch reformuliert werden
konnte, sowie um die Frage nach deren handlungs- und ordnungstheo-
retischer Prizisierung.

107 Schluchter1988a, S.198.
108 Bienfait1999, S.154.
109 Honneth 2013, S. 306.

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839401774-004 - am 12.02.2026, 10:30:59.



https://doi.org/10.14361/9783839401774-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

