
Larsen Kempf

Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

Zur Wirkmächtigkeit von Geschichtsmetaphysik

Problemaufriss und Begründbarkeit

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit Geschichtskategorien wie Schicksal, Vorse-
hung und Kontingenz bildet in der heutigen Geisteswissenschaft eine Seltenheit. Viel zu
unwissenschaftlich, unhaltbar und vage – mithin also kausal wie prognostisch wertlos –
gelten Versuche, geschichtliche Wirklichkeit im Sinne einer die Welt durchdringenden
Tiefenströmung deutend zu verstehen.1 Da es sich jedoch um geistesgeschichtlich enorm
wirkungsvolle Topoi handelt, kann ihre begriffliche Vernachlässigung in den Kultur-
wissenschaften der Gegenwart zweifellos bedauert werden. Vor diesem Problemhori-
zont sind zwar pseudowissenschaftliche Versuche, sie in altes Recht zu setzen, zu hin-
terfragen. Eine Auseinandersetzung aus ideengeschichtlicher Perspektive, die solches
Geschichtsdenken als nüchternen Forschungsgegenstand untersucht sowie seine politi-
schen Wirkungen reflektiert, scheint hingegen durchaus wünschenswert und berechtigt.
Immerhin: Ihre ideengeschichtliche Relevanz ist evident, so es stets zum Erkenntnisziel
des Menschen zählte, seine Stellung im Kosmos zu begreifen und geistig wie politisch zu
verarbeiten. Seit dem Altertum geschah dies durch die Hypostasierung empfundener
Notwendigkeiten in Begriffen wie Zufall, Verhängnis, Bestimmung, Fügung und vielen
anderen, denen bis heute ein nicht zu verachtendes politisches Potential innewohnt. Aus
diesen Motiven muss besonders der Schicksalsglaube als eminent politisches Sinnkonzept
herausgegriffen werden, das sich, wie zu zeigen sein wird, am ehesten zur Instrumenta-
lisierung und Mobilisierung eignet. Jenseits bewusster Funktionalisierung besaßen seine
Welt- und Selbstdeutungen (anders: sein Welt- und Menschenbild) wiederholt politische
Implikationen. Ihnen wird in diesem Beitrag systematisch und exemplarisch ohne An-
spruch auf Neuerungen nachgegangen werden. Die Untersuchung müht sich dabei um
thematische Begrenzung auf die politische Theorie hinter den bezeichneten Geschichts-
motiven, kann folglich eine erschöpfende philosophiegeschichtliche Darstellung nicht
ersetzen. Am Schluss soll auch ein Analysekriterium zur Erhellung der gegenwärtigen

1 Allenfalls in der ausufernden pseudowissenschaftlichen und esoterischen Literatur wuchern
Schriften, in denen die Beseelung der Welt sowie die Interdependenz von persönlichem und
Weltenschicksal zu den gängigen Motiven zählt. Siehe zum Beispiel abschreckend Thorwald
Dethlefsen, Schicksal als Chance. Das Urwissen zur Vollkommenheit des Menschen, München
1980.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Ökologie»bewegung« zur Diskussion gestellt werden, das in politik- wie sozialwissen-
schaftlichen Studien bislang unberücksichtigt blieb.

Zur unmittelbaren Begründbarkeit der hier untersuchten Motive lassen sich trotz be-
rechtigter Nachfragen einige holzschnittartige Thesen zeichnen und innerhalb der uni-
versitären Wissenschaften verantworten. So drängt etwa schon die moderne Soziologie
zu der Erkenntnis, dass der Mensch immer in und aus einer Zeit heraus handelt, als so-
ziales und kommunikatives Wesen an kollektiven Wertvorstellungen und kulturellen
Strömungen partizipiert, die bereits auf Abhängigkeit, Geschichtsunterworfenheit und
eine gewisse Determination seines Denkens und Handelns schließen lassen.2 Soziolo-
gisch verschwimmt mit dieser Erkenntnis kollektiver Identität die objektive (den Ein-
zelnen als Geschehen nicht betreffende) Ebene der Zeit mit dem subjektiven Engage-
ment der Menschen, die innerhalb der Geschichte handeln, diese aber gleichsam hervor-
bringen.3 Diese existentielle Sicht ermöglicht ferner, den tieferen Sinn der Geschichts-
unterworfenheit, die unter anderem die Daseinsdispositionen Geburt und Tod, aber auch
Gesundheit, Krankheit oder ebenso Glück und Unheil als Geschehenskategorien ein-
schließen, zu entschlüsseln. Ungeachtet aller (medizinisch-wissenschaftlichen) Fort-
schritte bleiben der technisch-rationalen Welt nach wie vor eine ganze Reihe von
»Schicksals«-ereignissen entzogen. Ähnlich in der Politik: Staatszusammenbrüche, Re-
volutionen oder gar der Ausnahmezustand des Kriegs bezeugten, obwohl von Menschen
verursacht, in der Wahrnehmung vieler Generationen die existentielle Dramatik des Po-
litischen, die über die individuelle Ebene hinaus auf den größeren geschichtlichen Kon-
text verwiesen. So bleibt die Macht der Geschichte dem konkreten Handeln häufig ent-
zogen: »Die Revolution frisst ihre Kinder« pointierten mit Blick auf die mythische Ge-
stalt des Saturn nicht wenige politische Denker nach dem Studium der französischen
Revolution ihre Geschichtsanalyse.4 Mehr noch artikulierte sich für sie in solchen Mo-
menten auch die Sinnhaftigkeit kollektiver (politischer) Existenzerfahrungen, die den
Einzelnen überstiegen und dessen Bedeutsamkeit einordneten in das Vergehen der Ge-

2 So in etwa könnten die Zusammenhänge der soziologischen Hauptbegriffe (Handeln, Soziali-
sation, Kommunikation, Normen), wie sie als Gegenstand der universitären Disziplin gelehrt
werden, zusammengefasst werden. Dass sie damit den Blick auf eine geschichtsphilosophische
Perspektive eröffnen, wird oft übersehen. Siehe dazu beispielhaft: Bernhard Schäfers, Soziales
Handeln und seine Grundlagen: »Normen, Werte, Sinn« in: Herrmann Korte/ Bernhard Schäfers
(Hg.), Einführung in die Hauptbegriffe der Soziologie, Opladen 62002, S. 25-43.

3 Auf die kritische Erörterung geschichtskonstruktivistischer Ansätze muss hier verzichtet wer-
den; es genüge daher der Hinweis, dass Geschichte nie bloß ein (sozial) konstruiertes Konzept
darstellen kann, da sie als Zeit den Existenzvollzug des Menschen real erst ermöglicht. Vgl. dazu
die große Studie von August Brunner, Geschichtlichkeit, Bern 1961. Zu den Begriffen von Sub-
jektivität (Engagement) und Objektivität (Widerfahrnis) als Kategorien des Existenzialismus
siehe die umfassende Monographie von Michael Großmann, Politischer Existenzialismus. Sub-
jektivität zwischen Entfremdung und Engagement, Tübingen 2002, bes. S. 11-28.

4 Carl Schmitt etwa denkt als Vertreter des politischen Existentialismus das Politische vom Aus-
nahmezustand her: Schmitt, Carl, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souve-
ränität, Berlin 82004. Dazu auch Heiner Bielefeldt, Kampf und Entscheidung. Politischer Exis-
tentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth Plessner und Karl Jaspers, Würzburg 1994.

25 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 25

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


schichte im Ganzen.5 Es liegt daher nahe, die Verwobenheit von Politik und Geschichte
innerhalb ihres metaphysischen Sinnhorizontes zu reflektieren, an deren geistesge-
schichtlichen Anfängen sich Schicksal und Vorsehung begegnen.

Frühe Begriffs- und Ideengeschichte

Bis zum Durchbruch der Kontingenz als Paradigma im 20. Jahrhundert dachte die
abendländische Geistesgeschichte nahezu ausschließlich in den Motiven von Schicksal
und Vorsehung – auf ganz unterschiedlichen Reflexionsstufen. Kontingenz spielte in
Geschichtsvorstellungen dagegen eine weitgehend untergeordnete Rolle. Ganz trivial
bietet der Schicksalsglaube dem Menschen rein psychologisch Selbstvergewisserung, in-
dem er ihm eine Sinnverankerung in der Gegenwart vermittelt6: des Menschen Dasein
wird gedanklich eingebunden in den großen Zusammenhang von Werden und Vergehen,
scheint mithin also nicht vollends nichtig.7 Dieses basale Erklärungsmuster wurde im
mythischen, vorrationalen Denken des Heidentums kulturell vertieft, wo es in der ger-
manischen (»urlag«) oder griechischen (»moira«) Mythologie in die kulturellen Über-
lieferungen einging.8 Dort stand diese Denkweise noch in der urmenschlichen Spannung
von Ohmacht, Schuld und der Unverfügbarkeit des Kosmos für das Handeln der Men-
schen, dessen Verständnis sich infolge der »rationalen Entzauberung der Welt« (Max
Weber) erst im späten Verlauf der Moderne verlor. Die griechische Antike reflektierte
Schicksal und Vorsehung jedoch zunehmend philosophisch. Besonders in der Stoa wurde
die mythische Schicksalsidee zum philosophischen Prinzip (der Weltseele) und fiel mit
dem Vorsehungsbegriff in eins.9 Aufgrund seiner fatalistischen Tendenzen und ge-
schichtsphilosophischen Implikationen verhielt sich das christliche Denken zum Schick-
salsglauben seit den frühchristlichen Apologeten in Opposition und konnte dieses trotz
vielfacher Versuche nicht ohne weiteres, wie andere Begriffe (etwa den Logos-Begriff,
der eine ungeahnte Wirkungsgeschichte in der christlichen Theologie entfaltete), in ihren
eigenen Begriffskanon übernehmen. Die christliche Theologie entwickelte ihre von der
jüdischen Tradition übernommene (grundsätzlich optimistische) Heilsgeschichte gar in

5 Einen – mit Abstrichen – beachtlichen Versuch der politisch-ethischen Deutung des Schicksals
unternahm die in mehreren Auflagen erschienene, nach wie vor als Referenzwerk genannte Ab-
handlung von Emanuel Hirsch, Deutschlands Schicksal. Staat, Volk und Menschheit im Lichte
der ethischen Geschichtsansicht, Göttingen 1925.

6 Ein Beispiel einer aktuellen, philosophisch reflektierten Einbettung des Daseins in das Schick-
salsdenken bietet Herrad Schenk, Glück und Schicksal. Wie planbar ist unser Leben?, München
2000.

7 Die Bedeutung von Schicksal im Horizont der »Heiligen Zeit« erhellt systematisch die religi-
onswissenschaftliche Darstellung von Kurt Goldammer, Die Formenwelt des Religiösen. Grund-
riss der systematischen Religionswissenschaft, Stuttgart 1960, S. 205-220.

8 Vgl. dazu die immer noch aufschlussreiche Untersuchung von Wilhelm Engel, Die Schicksalsidee
im Altertum. Religionswissenschaftliche Untersuchung, Erlangen 1926.

9 Zum stoischen Geschichtsbild vgl. die Ausführungen in Johann Hirschberger, Geschichte der
Philosophie. 1. Teil: Altertum und Mittelalter, Freiburg i.Br. 1980, S. 270-275.

26 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 26

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Abgrenzung zum pessimistischen Schicksalsglauben des Heidentums.10 Das Ergebnis
ihrer philosophischen Reflexion kulminierte dann in der aus dem Alten und Neuen Tes-
tament hervorgehenden Idee der Vorsehung Gottes, die begrifflich von der Heiligen
Schrift schlichtweg nicht tradiert wird.11 Als grundlegenden Antipoden des Schicksals
kontrastierte Augustinus im Anschluss an diese ersten Schritte christlicher Selbstverge-
wisserung die Vorsehung Gottes, indem er im 5. Buch seines monumentalen geschichts-
theologischen Opus De Civitate Dei an die profane Herkunft des Schicksalsdenkens
erinnerte. Der Vorwurf des Kirchenvaters gegen die Stoiker, namentlich Cicero vor dem
Hintergrund der nicht seltenen Rezeption der Schicksalsidee und ihrer Identifikation mit
dem vorhersehenden Willen Gottes: Wenn Gott über Gut und Böse in seinem erleuch-
teten Senat verfügte, »welches Gericht bliebe [ihm] noch über die Taten der Menschen
[...]?«12 Augustinus Ablehnung des Schicksalsdenkens wurzelt in seiner Geschichtstheo-
logie, die als dualistische, spiritualistische und eschatologische Protologie beginnt. Die
ganze Schöpfung zeichnet bei ihm eine innere Bewegung zu Gott hin aus. Dieser Teleo-
logie der Schöpfung korrespondiert die (politische) Friedenssehnsucht des Menschen,
die aus der anthropologischen Entfremdung zu Gott resultiert – als politische Wirkung
augustinischen Vorsehungsgedankens lässt sich daher eine geradezu kompromisslose
Friedenslehre destillieren, die sich in der civitas Dei erfüllt.13 Augustins Vorsehungsge-
danke bleibt jedoch problematisch. Da Gott von Ewigkeit her nicht nur mit der Idee des
Guten zusammenfällt, sondern auch in seiner Allwissenheit um die Taten der Menschen
weiß, mehr noch: aus der Masse der Verdammten einige wenige der Erlösung zuführt,
zeichnet sich zur menschlichen Freiheit ein unaufhebbarer Gegensatz ab, der wiederum
an eine von ihm zunächst als heidnisch abgelehnte Prädestination als Schicksal der Men-
schen erinnert.14 Die sich darin entwickelnde Problematik um die (vermeintliche) Ne-
gation der Willensfreiheit, dem Vorherwissen als Vorherbestimmung Gottes, dem
menschlichen Schicksal und dem Ziel von Geschichte kann hier nur angedeutet, nicht
aber gelöst werden. Sie gründet in der widersprüchlichen Person Augustins, der mit die-
ser Heilslehre nicht zuletzt »der Kirche ein schweres Erbe hinterlassen«15 hat. Einige
Jahrhunderte später unterscheidet Thomas von Aquin zwischen Schicksal (als Natur-

10 Hermann Muckermann, Schicksal und Vorsehung, Freiburg i.Br. 1946.
11 Zum biblischen Vorsehungsverständnis und seiner Begriffsvielfalt vgl. Roman Kühschelm,

»Artikel Vorsehung (I. Biblisch-theologisch)« in: LThK, Freiburg i.Br. 32001, Bd. 10, Sp.
895-897.

12 »Quale deinde iudicum de hominum factis Deo relinquitur, quibus caelestis necessitas adhi-
betur, cum dominus ille sit et siderum et hominum?«, in: Deutsche Augustinusausgabe: Der
Gottesstaat. Erster Band (Buch I – XIV), Paderborn 1979, (V,1) S. 286.

13 Stanislaw Budzik, Doctor pacis. Theologie des Friedens bei Augustinus, Innsbruck 1988.
14 Kurt Flasch etwa deutet Augustins Gnadenverständnis als strenge Prädestinationslehre. Siehe

dazu: Kurt Flasch: Augustin. Einführung in sein Denken, Stuttgart 32003, S. 172-212. Theolo-
gisch nur wenig rezipiert, verneinen viele Theologen unter Berufung auf das kirchliche Lehramt
(das die Prädestination als Negation des freien Willens sehr früh schon verwarf – Synode v.
Valencia im 7. Jahrhundert) ein derartiges Verständnis augustinischen Denkens und bestehen
darauf, dass es sich dabei um eine »häretische« Verkürzung des Kirchenvaters handelt.

15 So das Urteil des Patrologen Wilhelm Geerlings; in: Ders., Augustinus, Freiburg i.Br. [ohne
Jahr], S. 86.

27 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 27

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


notwendigkeit der Irrtum der Philosophen) und der Vorsehung Gottes klarer, nämlich
dichotomisch16; mit ihm ist in der christlichen Orthodoxie die Entscheidung über den
Schicksalsglauben bis in die Moderne gefallen. Während die christliche Theologie einen
transzendenten, personalen Gott denkt, der alles lenkt, fügt und darin der menschlichen
Freiheit ihren Platz einräumt, erhebt der Schicksalsglaube die unpersönliche Geschichte
zum Absolutum. Eine weitere Unterscheidung wird erkennbar: Aus der Fügung des
Kosmos resultiert für das orthodoxe Christentum im Gegensatz zum blinden Schick-
salsdenken eine gute, auf Gott den Schöpfer bezogene Hinordnung der Geschichte.17

Gemeinsam bleibt dem christlichen Denken und der heidnischen Mythologie trotz all
dieser Differenzen der über dem Einzelnen stehende Charakter von Zeit, den erst die
Kontingenzvorstellungen der späten Moderne konsequent verneinen, die den Menschen
zum vollwertigen Subjekt seines Schicksals erklären.

Zur Denkstruktur von Schicksals-, Vorsehungs- und Kontingenzvorstellungen

In der Summe besehen stellt die frühe Ideengeschichte die grundlegende Frage, ob der
Mensch Akteur der Geschichte oder nur Handelnder in der Geschichte ist, ob er han-
delnd die ganze Geschichte bewirkt oder selbst im (freien?) Handeln an geschichtliche
Kräfte gebunden bleibt. Die Antworten erwachsen aus den Menschenbildern. Die An-
nahme freier Subjekte, wie ihn das »Weltbild der Kontingenz« als Gegensatz zum »Welt-
bild des Determinismus« fordert, steht daher zum Schicksalsglauben absolut, zum Vor-
sehungsdenken nur relativ disparat. In einem ersten, freilich unzureichenden Zugriff
bezeichnet Kontingenz all jene Vorgänge und Ereignisse, die weder notwendigerweise
geschehen noch notwendigerweise nicht geschehen, die folglich auch anders verlaufen
könnten18; kontingente Sachverhalte sind insoweit zufällig. Sowohl christliche als auch
heidnische Geschichtsmetaphysik versuchten seit dem Altertum, die tiefe menschliche
Erfahrung der Kontingenz19 durch Sinnbegriffe zu überwinden, welche die existenzielle
Dramatik zufälliger Ereignishaftigkeit zugunsten strenger oder relativer Determination

16 Thomas von Aquin lässt nur noch die Vorsehung Gottes gelten, mittels derer Gott die Dinge
lenkt und im Dasein erhält. Vgl.: Thomas v. Aquin, Summa contra gentiles. Liber Tertius. Ca-
pitulum LXIV (Quod Deus sua providentia gaubernat res), Darmstadt 32009 (Band 3), S. 262-
269.

17 Zur Teleologie der Welt resp. der Dinge schreibt Thomas v. Aquin beispielsweise, dass »Deus
est rerum omnium finis. [...] Quandocumque enim aliqua ordinantur ad aliquem finem, omnia
dispositioni illius subiacent ad quem principaliter pertinet ille finis.« Und: »Unumquodque
intendens aliquem finem, magis curat de eo quod est propinquis fini ultimo.« Nach: Thomas
v. Aquin, Summa contra gentiles, a.a.O., S. 262, 266.

18 So die gängigen Definitionen philosophischer Lexika; siehe beispielhaft: Arnim Regenbogen/
Uwe Meyer, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg 2005, S. 358/359.

19 Die Kulturwissenschaft spricht heute von »kontingenten Zeiterfahrungen«, mit denen umzu-
gehen den Menschen in seiner Freiheit auszeichnet. Kontingenz und Freiheit bedingen einan-
der, entheben den Menschen der Natur-Zeit und binden ihn ein in die Kultur(-Zeit). Siehe
dazu: Jörn Rüsen, »Typen des Zeitbewusstseins – Sinnkonzepte des geschichtlichen Wandels«
in: Friedrich Jaeger/ Burkhard Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften. Grundla-
gen und Schlüsselbegriffe, Stuttgart 2004, S. 366-384.

28 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 28

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


reduzierten. Obwohl die Zeiten der Bedeutung von Schicksal und Vorsehung scheinbar
vorbei sind und ihnen kaum jemand eine ernst zu nehmende (insbesondere keine politi-
sche!) Wirkmächtigkeit zugestehen würde, bleibt bis heute mit dem Kontingenzkonzept
eine ganz ähnliche Geschichtsvorstellung erhalten und präsent. Diese feiert keinesfalls
bloß in der Systemtheorie Niklas Luhmanns Parade20, sondern dient als großes Paradig-
ma21 auch der allgemeinen Weltdeutung. In Luhmanns Gesellschaftstheorie nimmt Kon-
tingenz eine doppelte Schlüsselrolle ein: Der Erfolg des (sozialen) Handelns hängt nicht
nur von kontingenten äußeren Bedingungen ab, sondern auch von den kontingenten
Entscheidungen anderer Akteure. Deren Berechenbarkeit ergibt sich für Luhmann aus
der Ordnung, die zufällig entsteht – in erster Linie aus der gemeinsamen Erfahrung dop-
pelter Kontingenz zweier Akteure, die sogleich die Basis sozialer Systeme bildet.22 Luh-
manns Inthronisation der Kontingenz in der Systemtheorie besiegelte das sozialwissen-
schaftliche Ende aller teleologischen Geschichtsdeutungen. Im Ganzen besehen formte
das europäische Denken somit eine Struktur heraus, die vom Paradigma des Schicksals
über das der Vorsehung zur Kontingenz führt. Erstaunlicherweise bildet das politische
Denken diese europäisch-abendländischen Paradigmenwechsel nicht ab, sondern bewegt
sich in eigenen Bahnen, in denen der Schicksalsgedanke bis heute dominiert.

Diese Dominanz des Schicksalsmotivs hängt mit seiner eminent politischen Wirkweise
zusammen, die im Vorfeld weiterer ideengeschichtlicher Darstellungen einer systemati-
schen Zusammenfassung bedarf und sich auf zwei Ebenen entfaltet: auf der individuell-
subjektiven Ebene der Person und der geschichtlich-objektiven Ebene der Zeit. Da der
Glaube an das Schicksal auf unterschiedliche Weise tief in die menschliche Existenz hin-
ein wirkt und das Humanum insbesondere als politisches Wesen beeinflusst, verwundert
es im Allgemeinen nicht, wenn eine charismatisch-dämonische Führerfigur wie Adolf
Hitler, von der »Hand der Vorsehung« überzeugt, seinem Handeln geschichtsmetaphy-
sische Legitimität zugebilligt sah.23 Das war nicht bloß ein Propagandamittel! Noch
strenger ließe sich daher fragen, ob sich eine innere Überzeugung von der Richtigkeit
politischer Befehle24 überhaupt ohne eine solche Absicherung gewinnen ließe. Dieser

20 Niklas Luhmann, Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt/Main
132008, S. 148ff.

21 Manfred Stöckler, »Zufall (3. Grenzbereich von Philosophie und Naturwissenschaft)«; in:
Hans-Jörg Sandkühler (Hg.), Enzyklopädie Philosophie, Bd. 2, Hamburg 1999, S. 1822/1823.

22 Richard Münch, Soziologische Theorie. Band 3: Gesellschaftstheorie, Frankfurt/Main 2004,
S. 179-190.

23 Hilfreich die Untersuchung von Christian Dube, Religiöse Sprache in Reden Adolf Hitlers.
Analysiert an Hand ausgewählter Reden aus den Jahren 1933-1945, Norderstedt 2005, bes.
S. 164-177.

24 Solche politischen Befehle atmen als notwendige Entscheidungen in der Krise die ganze Dra-
matik der Bedrohung. Sie resultieren – anders als routinierte Verwaltungsverfügungen oder
demokratische Abstimmungen – aus einem existentiellem Verständnis der Politik, das den von
Max Weber konstatierten Zusammenhang von physischer Gewalt und Politik/Staatlichkeit
noch einmal übersteigt, und kategorial an der Unterscheidung von Freund und Feind (Carl
Schmitt) nicht umhin kommt. Siehe dazu: Max Weber, Politik als Beruf, Stuttgart 1992. Siehe
ferner: Carl Schitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, Berlin 72002.

29 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 29

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


subjektive Zusammenfall von empfundenem Verhängnis der Geschichte und politischem
Handeln verkörpert sich – freilich bloß idealtypisch! – in den gegensätzlichen Figuren
des Fatalisten oder Voluntaristen, im politischen Charisma einer ergebenen Geschichts-
und Schicksalsgläubigkeit, oder dem mitunter größenwahnsinnigen Vertrauen in den ei-
genen Willen, der sogar gegen geschichtliche Kräfte gerichtet werden kann.25 Beide Ty-
pen korrelieren systematisch mit dem Gedanken der Auserwählung und treiben dabei
ein elitäres Selbstverständnis auf die Spitze. Spätestens an Tagen des (staatlichen) Zu-
sammenbruchs oder in Zeiten von Bürgerkriegen tritt daneben auch der objektive Cha-
rakter verhängnishafter Zeiterfahrung auf, wie nicht zuletzt ein Blick auf den Buchmarkt
in echten Krisenzeiten zeigt. In ihnen präsentiert sich das Bewusstsein, dass geschichtli-
che Gewalten nicht selten dem menschlichen Handeln entzogen sind. Als besten Beleg
lässt sich nach wie vor die Entfesselung des Krieges anfügen, der in seinem Vollzug eine
eigene, unkontrollierbare Dynamik entfaltet. Hinzu tritt, dass überrationale Erklärungen
an Bedeutung gewinnen, wenn die gewohnte Umwelt aus den Angeln zu brechen droht.
Sie erlangen für den Menschen eine verstärkte und offensichtliche Relevanz und werden
instrumentalisierbar – eine oft tragische Konvergenz von gesteigertem Bedürfnis nach
politischer Führung und andauernder Krise. Dagegen eignet sich eine grundlegend op-
timistische Hoffnung in die Vorsehung Gottes und Heilsgeschichte kaum, politisches
Charisma zu festigen, wie auch die Vorstellungen von Kontingenz (und Freiheit als
Selbstbestimmung) stets einer Monopolisierung von Macht entgegenwirkt.

Schicksal als politisch wirkendes Motiv

In besonderer Weise konkretisieren sich die systematisierten Zusammenhänge bei vielen
politischen Denkern seit dem Altertum. Antike und Mittelalter kennzeichnet noch als
Charakteristikum, im Unterschied zur späteren Neuzeit, eine universale Denktradition,
in der die modernen akademischen Disziplinen in einem philosophischen oder theolo-
gischen Weltbild miteinander verwoben waren. Je nach geltendem Weltverständnis do-
minieren Schicksal oder Vorsehung – als politische Motive wirken sie hingegen sekundär!
Erst mit Ende des Mittelalters trat das politische Denken allmählich aus dem Horizont
der philosophischen Welt als eigenständiger Denkbereich heraus, sodass auch von poli-
tischem Denken im engeren Sinne gesprochen werden kann. Diese Differenzierung26

innerhalb der Geisteswelt als einer Emanzipationsbewegung bringt sich für das politische
Denken als erstes bei Niccolo Machiavelli auf den Begriff, dessen Schriften auf die Selbst-

25 Obligatorisch der Hinweis an dieser Stelle auf die Herrschaftssoziologie Max Webers und
dessen Charakterisierung des Charismas als »außeralltägliche Qualität einer Persönlichkeit«.
In: Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer verstehenden Soziologie, Frank-
furt/Main 2005, (Kapitel 3, § 11) S. 179-182.

26 Seit Georg Simmel hat sich in der Soziologie die Erkenntnis durchsetzen können, dass Diffe-
renzierung ein Hauptmerkmal von Modernisierung darstellt. Vgl. dazu im Original Georg
Simmel, Über sociale Differenzierung, Frankfurt a.M. 21999. Zur Differenzierung als Merkmal
der Moderne siehe ferner Hans van der Loo/ Willem van Reijen, Modernisierung: Paradox und
Projekt, München 1992, bes. S. 81-117.

30 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 30

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


bestimmung politischer Motive drängen.27 Zu diesen zählt ein (abgeschwächter) Schick-
salsglaube, der, unter einer Reihe anderer Termini verdeckt, in der Regel von den Inter-
pretationen seines Hauptwerkes (des Principe) nicht expressis verbis berücksichtigt wird.
So ist in Machiavellis realistischem Denken die Geschichte zwar keinem abstraktem
fatum unmittelbar unterworfen, wie bei ihm auch jedes positive Vertrauen in eine teleo-
logische providentia Dei fehlt. Dennoch handelt der Politiker aus seiner Sicht nie losge-
löst von Dasein bindenden Kräften, die in der Geschichte wirken und bei ihm im Anta-
gonismus von fortuna und virtu das freie, bloß dem Willen gehorchende politische Han-
deln begrenzen. Die metaphysische Figur der Fortuna, in der die heidnisch-antike
Glücksgöttin Tyche ihre neuzeitliche Wiedererstehung erlebt, figuriert für Machiavelli
eine »weibliche«, d.h. für ihn vor allem unberechenbare28 Geschichtskraft; sie zu bändi-
gen gelingt durch die Tatkraft und Entschlossenheit der »männlichen« virtu. Glückt es
dem Staatsmann nicht, durch seine Klugheit die occassione (Gelegenheit) und qualia dei
tempi (Lage der Zeit) zu erkennen, um so die fortuna zu zähmen, verfällt die Aussicht
auf dauernde Machtkonsolidierung – insbesondere, wenn die eigene Herrschaft durch
Glück erlangt wurde.29 In diesem spannungsreichem Spektrum von Machbarkeit und die
Geschichte bestimmenden Kräften verlieren in der politischen Theorie Machiavellis die
Idealtypen des Fatalismus oder Voluntarismus ihre monolithische Trennschärfe. Der
Gewinn dieser realistischen Perspektive auf Mensch und Zeit bemisst sich in der nach-
wirkenden Relevanz, die sich nicht in Ideengeschichte oder Zeitdiagnostik erschöpft.
Und dennoch griffe zu kurz, wer Machiavelli einzig als einen Denker in der Reihe des
Realismus als politischer Theorie zu klassifizieren suchte30; vielmehr gehört es essentiell
zu seinem Verständnis der Staatskunst, die unbeeinflussbaren Gegebenheiten der Zeit zu
qualifizieren und zu konturieren, um sie politischer Kalkulierbarkeit zu unterwerfen.

Die Widerbelebung antiker Götterfiguren als philosophische Prinzipien durchzieht
die gesamte Neuzeit31, für die an dieser Stelle fortana (Tyche) und occassione (Kairos) bei
Machiavelli als Beispiele dienen sollten.32 Es handelt sich um Geschichtskategorien im

27 Zu Niccolo Machiavelli und seiner ideengeschichtlichen Einordnung siehe Stefano Saracino,
»Machiavelli, Niccolo« in: Rüdiger Voigt/ Ulrich Weiß, Handbuch Staatsdenker, Stuttgart
2010, S. 261-266.

28 In der Unberechenbarkeit der fortuna schwingen in unterschiedlicher Stärke die »kontingenten
Zeiterfahrungen« mit. Auch Machiavelli akzentuiert fortuna als ereignishafte und launische
Kraft, die als solche jedoch in ihrer Wirkung Schicksal der Menschen, näherhin der Staats-
männer ist.

29 Niccolo Machiavelli, Der Fürst, Frankfurt/Main 181990.
30 Insbesondere in den Internationalen Beziehungen. Dazu exemplarisch Jacobs, Andreas, »Rea-

lismus« in: Siegfried Schieder/ Manuela Spindler (Hg.), Theorien der Internationalen Bezie-
hungen, Opladen 22006, S. 39-64.

31 Nach wie vor in ihrer literarischen Sachlichkeit unübertroffen die Darstellung zur Wiederent-
deckung der Antike in Egon Friedell, Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der Europäischen
Seele von der Schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg, München 2007, bes. S. 173-230,
786-840.

32 Zur allgemeinen Theorie der Rezeption der heidnischen Gottheiten siehe Luc Brisson, Ein-
führung in die Philosophie des Mythos. Band 1: Antike, Mittelalter und Renaissance, Darmstadt
1996, S. 183-221. Im Einzelnen informiert über die antike Götterwelt Robert Muth, Einführung
in die griechische und römische Religion, Darmstadt 1988.

31 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 31

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Spannungsverhältnis von Schicksal und Kontingenz, bei denen besonders vom Kairos
Jahrhunderte später in der religiös aufgeladenen politischen Diskussion der Weimarer
Republik Faszination und Strahlkraft ausging.33 Bedeutende Geister des 19. Jahrhunderts
rezipierten Schicksal und Vorsehung in ihren philosophischen Überlegungen dagegen
zumeist bloß im Horizont ihrer Betrachtungen der Ästhetik34. Als autonomes Ge-
schichtskonzept kehren sie verwandelt und ihrer (irrationalen) Mystik entkleidet wieder
im philosophisch-theologischen System Georg Wilhelm Friedrich Hegels. Dessen Ge-
schichtsverständnis birgt eine der Vorsehungsteleologie entlehnte Vorstellung: Der
Weltgeist wird sich im Verlauf der Geschichte immer weiter seiner selbst bewusst und
gipfelt im erlösenden Endpunkt des absoluten Wissens.35 Hegel wendet diesen Finalis-
mus ins Politische, indem der geschichtliche Prozess des Weltgeistes für ihn zu immer
größerer Freiheit der Menschen führt und sich am Endpunkt im bürgerlichen, d.h. im
sittlichen Staat36 verwirklicht.

Hegel bildet eine Ausnahme, tritt er selbst doch weniger als politischer Denker, son-
dern vielmehr als Universalgenie in Erscheinung.37 Den politischen Ernst der Schicksal-
sidee fokussierte mit enormer Massivität (im Gefolge von Hegels Zeitgenossen Arthur
Schopenhauer38) das Denken bei Friedrich Nietzsche. Der für die Neuzeit typische Im-
puls der »Rückkehr zur Antike« äußerte sich bei ihm in der Inspiration durch die Vor-
sokratiker, speziell in der Rezeption von Heraklits Lehre der ewigen Wiederkehr. Es
waren geschichtliche, ewige Notwendigkeiten, die ihn faszinierten und den Willen (als
Wollen und Sollen) im naturalistischen Determinismus39 verabschiedeten. Das hatte

33 Zum Kairos in der Weimarer Republik siehe maßgeblich die Studie von Alf Christophersen,
Kairos. Protestantische Zeitdeutungskämpfe in der Weimarer Republik, Tübingen 2008.

34 Völlig unzureichend seien zumindest als wichtige Namen genannt: Schelling, Schlegel und
Hölderlin.

35 Das Geschichtsdenken Hegels erörtert eingehend Thomas Sören Hoffmann, Georg Friedrich
Wilhelm Hegel. Eine Propädeutik, Wiesbaden 2004, S. 413-438.

36 Da hier das Freiheits- und Staatsverständnis Hegels nicht vertieft werden kann, sei verwiesen
auf Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Bemerkungen zum Verhältnis von Staat und Religion bei
Hegel« in: ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Ver-
fassungsgeschichte, Frankfurt/Main 2006, S. 115-142.

37 Es war Hegels originärer Anspruch, die ganze Welt in einem integrativen System zu interpre-
tieren, wie Günther Rohrmoser dies als Konsequenz der Moderne darlegt. Das Politische
schwindet bei Hegel – trotz aller Relevanz – somit zu einer sekundären Disziplin. Vgl. dazu
Günther Rohrmoser, Glaube und Vernunft am Ausgang der Moderne. Hegel und die Inter-
pretation des Christentums, St. Ottilien 2009, S. 31-44.

38 Ausgehend von der Frage nach Freiheit und Notwendigkeit destilliert Schopenhauer einen
Schicksalsbegriff aus seiner Vorstellung des Willens. Menschliches Wollen und Handeln geht
für ihn in der Notwendigkeit des individuellen Geschehens auf; Schicksal wird auf individueller
Ebene somit deterministisch und streng notwendig. Vgl. dazu Arthur Schopenhauer, »Trans-
cendente Speculation über die anscheinende Absichtlichkeit im Schicksale des Einzelnen« in:
ders, Parerga und Paralipomena, Stuttgart 1850, S. 205-228.

39 Ob sich der Determinismusbegriff auf Nietzsches Verständnis der Notwendigkeit problemlos
anwenden lässt, ist in der Philosophiegeschichte umstritten. Mit Recht wird man eine ambi-
valente Haltung beschreiben, in der er den Determinismus ablehnte, »ohne jedoch den
Standpunkt des Indeterminismus einzunehmen«. Wolfgang Röd, »Friedrich Nietzsche« in:

32 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 32

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


enorme Konsequenzen, da sich damit die Abkehr vom christlichen Geschichtsbild in
beeindruckender Konsequenz vollzog: die Leugnung göttlicher Vorsehung und ihre Be-
gründung im zyklischen Geschichtsbild, dem Schicksal der Welt. Aller sittlicher Impe-
rativ schwindet notwendigerweise zur amor fati und redefiniert den politischen Willen
zum Willen der fortlaufenden Wiederkehr des Gleichen, in dem sich überdies das richtige
und gelingende Menschsein erfüllen müsste.40 Weit entfernt von innerer Systematik ver-
deutlicht sich im Sumpf dieses kolossalen Fatalismus zumindest ein zugrundeliegendes
Weltverständnis, aus dem heraus als sekundäre Motive die »Ethik des Lebens«, der »Wille
zur Macht« und sogar die äußerst interpretationsoffene Figur des »Übermenschen« er-
wachsen.41 Da hier nicht der Ort sein kann, dem Orchester der Nietzscheforschung eine
weitere Deutung (etwa in der Determinismusfrage) hinzuzufügen, muss es bei diesen
allgemeinen Bemerkungen bleiben, die der Deutungsoffenheit und häufig fehlenden
Konkretheit vieler seiner Motive gegenüber nur gerecht erscheinen.

Nietzsche zählt keinesfalls zu den einzigen von den Vorsokratikern beeinflussten
Schicksalsdenkern des 19. und 20. Jahrhunderts. Zu nennen wäre in prominenter Reihe
mit ihm gewiss Oswald Spengler. Stehen bei Nietzsche politische Kategorien im Vor-
dergrund, spielen diese beim Geschichtsdenker Spengler eine eher hintergründige Rolle.
Im ersten Teil vom Untergang des Abendlandes (1918) reflektiert er die Schicksalsidee
in einer anspruchsvollen, an Polemik nicht sparenden Abhandlung42 und erörtert darin
den Kerngedanken seiner Geschichtsphilosophie. Er opponiert dabei im Anschluss an
den Irrationalismus Nietzsches gegen die christliche Heilsgeschichte als auch gegen das
immer weiter durchschlagende Kausalitätsdenken (das Gesetzhafte) der Naturwissen-
schaften. Grundsätzlich besiegelt bei ihm der vorherbestimmte, unausweichliche Unter-
gang das Schicksal sämtlicher Kulturen. In den als Fragment post mortem herausgege-
benen Urfragen (1965) pointiert er seine Vorstellungen zu einem fundamentalen Be-
kenntnis: Schicksal sei der Wille von außen, der Weltwille wiederum die Ordnung der
Natur.43 Dieser »Schicksalssyllogismus« erweist das Weltenschicksal als die externe De-
terminante allen natürlichen Geschehens, deren Unberechenbarkeit naturwissenschaft-
lich schlichtweg nicht eingefangen werden kann. Nur ein »Nachspüren« der Idee des
Schicksals als äußerem Willen würde dieser Ordnung gerecht, welche die Geschichte als

ders. (Hg.), Geschichte der Philosophie Band XIII. Die Philosophie des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrhunderts (3) – Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, München 2002, S. 91.

40 So schreibt Nietzsche beispielsweise: »Meine Formel für die Größe am Menschen ist amor fati:
dass man nichts anderes haben will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das
Notwendige nicht bloß ertragen, [...] sondern es lieben [...]«; in: Friedrich Nietzsche, Ecce
Homo, Warum ich so klug bin, 10.

41 Im Einzelnen seziert die Rezeption vorsokratischer Geschichtsmetaphysik sowie die hier be-
nannten politischen Konzepte Nietzsches Henning Ottmann, Philosophie und Politik bei
Nietzsche, Berlin 21999, bes. S. 43-75, 346-394.

42 Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte, München 1998, S. 152-209.

43 Oswald Spengler, Urfragen, München 1965, S. 346.

33 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 33

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


»Schauplatz des Schicksals« offenbare.44 Wenn Spengler das Schicksal als Willen deutet,
steht er im weitesten Sinne in der lebensphilosophischen Denkschule, in der Rezepti-
onsgeschichte auch Friedrich Nietzsches.45 Der von ihm konstatierte Zusammenhang
von Schicksal und Willen, die für ihn einander untrennbar zugeordnet sind, bildet als
amor fati das politische Herzstück seines pessimistischen46 Schicksalsdenkens. Die Un-
ausweichlichkeit des kulturellen Nieder- und Untergangs zur Zeit des Cäsarismus47 be-
ansprucht er bewusst anzuerkennen. Aus dieser geschichtsphilosophischen Diagnostik
gewinnt Spengler klare politische Aussagen und Imperative, die er in seiner kleinen
Schrift über Preußentum und Sozialismus (1919) näher thematisiert, die zugleich auf je-
den fatalistischen (und damit deterministischen!) Nimbus verzichten.48 Der Ton seiner
politischen Kampfschrift erinnert gewissermaßen an den Voluntarismus, der als Gegen-
typus des Fatalismus vorgestellt wurde und nach dem Studium des Untergangs des
Abendlandes eher irritiert. Doch Spenglers Feinsinnigkeit in der Sprache überwindet
(ähnlich dem Realismus Machiavellis) die idealtypischen Zuordnungen, indem er das
politische Handeln in den Horizont der unbeeinflussbaren Schicksalshaftigkeit einord-
net. Denn: Obwohl sich das Schicksal als transzendenter Kraft dem menschlichen Wirken
entzieht, stellt sich für Spengler die sittliche Forderung, dieses mit ganzer Seele zu er-
füllen, das heraufziehende Ende der abendländischen Kultur zu durchleben.

44 Die Unberechenbarkeit des Schicksals, seine Mystifizierung sowie seine notwendig »irratio-
nale« Schau als Gegensatz zur Berechenbarkeit naturwissenschaftlicher Kausalitäten sind wie-
derkehrende Motive bei Spengler – im Untergang des Abendlandes, wie den unvollendeten
Werken (insb. Urfragen und Frühzeit der Weltgeschichte).

45 Spengler als Vertreter der Lebensphilosophie charakterisiert Wolfgang Röd, »Lebensphiloso-
phie« in: ders. (Hg.), Geschichte der Philosophie Band XIII. Die Philosophie des ausgehenden
19. und des 20. Jahrhunderts (3) – Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, München 2002,
S. 149-152.

46 Spengler selbst, der sich immer gegen die Unterstellung des Pessimismus (und Fatalismus!)
gewehrt hat, gebraucht des Öfteren das Wort der Tragödie.

47 Der Cäsarismus indiziert für Spengler den bevorstehenden Untergang der Kultur. Der Cäsar
als politischer Typus erhebt sich über die Massen um das Chaos, ein Produkt des Verfalls, neu
zu ordnen. In seinem Hauptwerk charakterisiert er diese »Endzeit« durch eine »Regierungsart,
welche trotz aller staatsrechtlichen Formulierung in ihrem inneren Wesen völlig formlos ist».
Der Cäsar selbst wird demnach als Anarchist gedacht, das Zeitalter durch Imperialismus und
Kriege gezeichnet. Siehe dazu die Zusammenfassung bei Detlef Felken, Oswald Spengler. Kon-
servativer Denker zwischen Kaiserreich und Diktatur, München 1988, S. 127-134.

48 »Ich zähle damit auf [...] die Jugend, in welcher der Geist der Väter sich zu lebendigen Formen
gesammelt hat, die sie fähig machen, auch in Armut und Entsagung, römisch im Stolz des
Dienens, in der Demut des Befehlens, nicht Rechte von andern, sondern Pflichten von sich
selbst fordernd, alle ohne Ausnahme, ohne Unterschied, ein Schicksal zu erfüllen, das sie in
sich fühlen, das sie sind.« Diese Pflicht – die Arbeit am preußischen Staatsgedanken – fasst er
im Schluss des Buches erneut auf und weist auf die Rolle hin, die zu spielen der Jugend aufge-
tragen ist: Die Verwirklichung »[...] eines streng sozialistischen Staates, zu einer Demokrati-
sierung im preußischen Sinne, [...] durch eine Einheit des Pflichtgefühls, durch das Bewußtsein,
einer großen Aufgabe, durch den Willen, zu gehorchen, um zu herrschen, zu sterben, um zu
siegen, durch die Kraft, ungeheure Opfer zu bringen [...]«. zitiert nach: Oswald Spengler,
»Preußentum und Sozialismus (1919)« in: ders., Politische Schriften. 1919-1926, Waltrop 2009,
S. 15-112 – hier S. 16-17, 111.

34 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 34

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Aktualität von Schicksalsszenarien in der Ökologie-»bewegung«

Das Schicksalsdenken endet in der politischen Ideenwelt nicht bei Spengler und den
Diskursen der Weimarer Republik, wird von Martin Heidegger zunächst in einem exis-
tentiellen Verständnis erneuert49, bevor es als Schickung beim späten Heidegger wieder-
kehrt.50 Mit dem prominentesten Vertreter der deutschen Existenzphilosophie schlägt
sich personell eine gewichtige Brücke in die Gegenwart des politischen Denkens, in der
das Schicksalsmotiv nach wie vor eine elementare Rolle spielt. In den letzten Jahren er-
reichen politische Haltungen, die sich vereinfacht unter dem Begriff der Ökologie»bewe-
gung« zusammenfassen lassen, zunehmend an Einfluss in der prozessualen Dimension
der politics, wie sie auch politische Institutionen und Normen beeinflussen.51 In ihnen
wirkt ein rudimentäres Schicksalsbewusstsein, das die Ökologiebewegung, ohne ihre
politischen Dimensionen näher zu erörtern, als potentiellen Gegenstand der politischen
Theorie interessant erscheinen lässt.52 Trotz ihrer Bedeutung wurde sie bisher nur un-
zureichend aus dieser Perspektive hinterfragt, was erstaunt, stellen sich doch eine Reihe
von Fragen sowohl inhaltlich an ihre Vorstellungen als auch formal an ihren Idealismus.

»Aus gegebenem Anlaß« stellte Ulrich Beck im Mai 1986 seiner Zeitdiagnose der Ri-
sikogesellschaft ein weiteres Vorwort voran, das die Gefahren der Zweiten Moderne auf
die »atomare Gefahr« konzentriert: »Das Eingeständnis einer gefährlichen atomaren
Verseuchung kommt dem Eingeständnis der Ausweglosigkeit für ganze Regionen, Län-
der, Erdteile gleich. Weiterleben und (An-)Erkennung der Gefahr widersprechen sich.
Es ist dieses Fatum, das dem Streit um Meßwerte und Grenzwerte, um Kurz- und Lang-
zeitfolgen erst seine existentielle Brisanz verleiht«.53 Aus diesem Gefährdungsschicksal
entsteht für Beck eine transnationale Schicksalsgemeinschaft54, in der die Kategorie des
Anderen ihre Bedeutung verliert. Der Tenor seiner zeitdiagnostischen Analyse ist kei-
neswegs in einer soziologisch erwartbaren Nüchternheit gehalten, atmet ganz im Ge-
genteil bereits in seinen zentralen Termini die Irrationalität, die in der vorausgehenden
ideengeschichtlichen Darstellung für eine Reihe anderer Autoren herausgehoben wur-

49 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 192006, §§ 72-77.
50 Michael Inwood, Heidegger, Freiburg i.Br. o.J., S. 111-132.
51 Eine (wenig kritische) erste Darstellung der Umweltbewegung aus dem Horizont des Histo-

rikers bietet Radkau, Joachim, Die Ära der Ökologie. Eine Weltgeschichte, München 2011. Auf
die Partei die Grünen zugeschnitten ist die sozialwissenschaftliche Untersuchung von Andreas
Pettenkofer, Die Entstehung der grünen Politik: Kultursoziologie der westdeutschen Umwelt-
bewegung, Frankfurt 2011.

52 Die umfassende Anerkennung der von der Umweltbewegung artikulierten Problemfelder
spricht sich deutlich aus in Caritas in veritate (2009) Papst Benedikt XVI., der sich als kirch-
liches Oberhaupt in seiner Sozialenzyklika um eine ausführliche ethische Bewertung der Um-
weltfragen aus dem sozialethischen Kontext der Nachhaltigkeit müht. Dies kann hier nicht
näher problematisiert werden, soll aber als Indiz herhalten, die Bedeutung der Ökologiebe-
wegung angemessen zu beurteilen.

53 Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt/Main 1986,
S: 7-11 – kursive Worte im Original.

54 Globalität impliziert bei Beck die zunehmende Relativierung und Nivellierung typisch mo-
derner Demarkationen, wie beispielsweise nationalstaatliche Grenzziehungen.

35 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 35

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


den: Allbetroffenheit, existentielle Brisanz, Ausweglosigkeit, Ausgeliefertsein, »fatalis-
tische« Variablen und sogar das Fatum. Man darf bei einem Intellektuellen von Weltruf
vermuten, dass er sich der Wahl solcher Worte wohl bewusst war; ungeachtet auch der
Tatsache, dass die Veröffentlichung der »Risikogesellschaft« in zeitlicher Parallelität zum
Schlüsselereignis von Tschernobyl, ähnlich der Nähe von Weltkriegsende und dem »Un-
tergang des Abendlandes«, günstiger kaum hätte liegen können. Die Erfahrung der ato-
maren Katastrophe verlieh den von Beck bedienten apokalyptischen Szenarien55 eine bis
dahin nicht für möglich gehaltene Legitimität. Gerade im Rückblick wird die funda-
mentale Erschütterung in die Fortschrittsgläubigkeit und das Vertrauen in technische
Beherrschung der Natur erkennbar, für die Tschernobyl zur tragischen – und neben
Hiroschima und dem Reaktorunglück von Fukushima – zum bedeutendsten Symbol
unserer Tage wurde. Die entscheidende Frage wurde in derlei Interpretationen jedoch
noch nicht gestellt: welche politische Figur hinter den Analysen Becks, der hier nur re-
präsentativ aufgrund seiner Reputation besondere Erwähnung findet, steht, oder anders:
welches argumentative Muster seinen Aussagen zugrunde liegt. Die so gestellte Frage
umgeht die gewöhnliche Auseinandersetzung und schwenkt den Fokus vom Inhalt auf
die Form der Argumentation. Dieser methodologische Schritt macht die Geschichtsme-
taphysik des »ökologischen« Denkens erkennbar, die zumeist aus den Blick fällt. Die
Zeitdiagnostik Becks entspringt theoretisch der soziologischen Theorie der reflexiven
Modernisierung, in deren Zentrum die Erkenntnis steht, dass sich die Moderne in Form
von durch sie selbst bewirkten Risiken zum Problem wird.56 Ohne einen geschichtsphi-
losophischen Hintergrund wäre diese Hypothese nicht tragfähig, bildet sie doch den
Horizont vor dem sich die Hypothese aufspannt. Noch weniger verständlich wären je-
doch die normativen Konsequenzen, die von der Analyse zur politischen Aktion führen.
Wenn die Umweltbewegungen allgemein dazu auffordern, als Schicksal des Einzelnen
wie der ganzen Menschheitsfamilie die vorwiegend ökologischen Gefährdungen der
Moderne anzuerkennen, dann stehen sie in inhaltlicher Kontinuität zu der von Beck
diagnostizierten Risikogesellschaft, in weiterer, nämlich formeller Kontinuität jedoch
zum tradierten Schicksalsdenken. Das führt auch eine exemplarische Sichtung der in den
letzten Jahren vom Bundesumweltministerium herausgegebenen Presseerklärungen zur
Klimapolitik vor Augen.57 Die Schicksalsgläubigkeit der politischen Umweltbewegun-
gen verkörpert sich dabei vorwiegend im Typus des Voluntaristen (besser: politischen

55 Beck illustriert seine Analyse nicht bloß in der vor dem Hintergrund des GAUs Tschernobyl
verfassten Vorrede mit endzeitlicher Stimmung. Die Tendenz durchzieht in sprachlichen Ab-
stufungen die ganze Studie, besonders im ersten Teil.

56 Ulrich Beck/ Wolfgang Bonß/ Christoph Lau, »Theorie reflexiver Modernisierung – Frage-
stellungen, Hypothesen, Forschungsprogramme« in: Ulrich Beck/ Wolfgang Bonß (Hg.), Mo-
dernisierung der Moderne, Frankfurt 2001, S. 11-59.

57 Am 11.11. 2009 verkündet Umweltminister Norbert Röttgen beispielsweise, der Klimawandel
und die Krise der Ökosysteme besäßen existenzielle Dimensionen: »Sie sind eine Überlebens-
frage für hunderte Millionen Menschen. Und sie lassen sich nicht dann erst bekämpfen, wenn
wir unmittelbar am Abgrund stehen. [...] Wenn wir das Ruder erst herum[...]reißen, wenn die
Katastrophe schon um sich greift, ist es zu spät«. Zitiert nach: http://www.bmu.de/pressemit-
teilungen/aktuelle_pressemitteilungen/pm/45203.php [10.06.2011].

36 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 36

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Aktivisten), der durch eigenes Handeln den drohenden Untergang aufhalten will und
sich selbst zur Elite der Auserwählten zählt. Als Schicksalsfigur wirken dabei verschie-
dene Motive, die vom Klimakollaps zur globalen atomaren Katastrophe reichen. Die
(natur-)wissenschaftliche Fundierung von Einzelfakten liefert (inhaltlich) die in der Wis-
senschaftsgesellschaft nötige Plausibilität dieses Schicksalsverständnisses. Neben die
Auserwähltheit tritt demnach funktional die Überzeugung des Aufgeklärtseins, das durch
die Wissenschaften an die Gesellschaft kommuniziert werden kann und somit Rekru-
tierung von Anhängern wie die Mobilisierung der Überzeugten (Demonstrationen,
Wahlverhalten) ermöglicht. Beck selbst verteidigt in der FAZ vom 14. Juni 2011 seine
Einschätzung aus den 1980er Jahren und verneint gleich zu Beginn seiner Ausführungen,
»dass Deutschland mit seiner politischen Entscheidung für die Energiewende sich vom
europäischen Modernitätsbegriff verabschiedet und sich den dunklen, waldigen Wurzeln
der deutschen Geistesgeschichte zuwendet.«58 Diese Wurzeln sind German Angst und
eine Irrationalität, die das Schicksalskonzept naturgemäß auszeichnen. Er weist damit
inhaltlich ein formales Konzept zurück, das sich nicht verleugnen lässt, wenn man die
Argumentationsstruktur jenseits ihres Inhaltes analysiert. Die geschichtsmetaphysische
Funktionsweise solcher Letztbegründungsstrategien gipfelt in einem an totalitäre Vor-
stellungen erinnerndes, letztlich deterministisches Geschichtsbild, für das sich der
Schicksalsglaube als tragendes Sinnkonzept hervorragend eignet – und dies unabhängig
von konkreten inhaltliche Positionierungen.

Die heutige Ökologiebewegung zeigt somit deutlich, dass die Kontingenz auch im
politischen Denken der Gegenwart keine bevorzugte Rolle spielt, dass zur politischen
Begeisterung des politischen Wesens Mensch Überzeugungsarbeit ohne geschichtsme-
taphysischen Appell nicht genügt. Zu tief reicht offenbar das anthropologische Bedürfnis
nach Sinn und Bedeutung seiner Existenz. Auf die Ebene des Handelns heruntergebro-
chen mündet diese Erkenntnis in die Überzeugung, dass der Mensch erst dort politisch
aktiv wird, wo ihm die geschichtliche Sinnhaftigkeit seines Handelns plausibel (vermit-
telt) wird. Der Moment politischer »Erweckung« fällt somit nicht selten mit der Einsicht
in die geschichtliche Notwendigkeit individuellen Handelns zusammen, ohne deren Ko-
inzidenz politisches Handeln jenseits von systemischen Verwaltungs- und Abstim-
mungsabläufen letztlich nicht denkbar wäre. Die Ökologiebewegung enthüllt darüber
hinaus die enorme Funktionalität, normativ bewertet: Instrumentalisierbarkeit, die auf-
grund dieser existentiellen Dimension den Schicksalskonzepten inhärent ist. Damit be-
stätigen die Umweltaktivisten noch einmal jene, im Kontext dieser kurzen Ausführungen
zur Wirksamkeit von Geschichtsmetaphysik herausgearbeitete Grundhypothese der
Dominanz des Schicksalsmotivs im Politischen, die nun weiter erhärtet und anhand an-
derer politischer Konzepte (z.B. der Rede vom Euro-Raum als »Schicksalsgemein-
schaft«) diskutiert werden müsste. Diese hier zunächst nur in Ansätzen erörterte These
eröffnet somit ein breites Forschungsfeld, an dessen Anfang die Würdigung eines nur
scheinbar historisch überwundenen Motivs, des Schicksals steht.

58 Ulrich Beck, »Der Irrtum der Raupe« in: FAZ vom 14. Juni 2011 (URL: http://www.faz.net/
artikel/C30351/atomausstieg-der-irrtum-der-raupe-30438636.html – 04.08.1011.).

37 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 37

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24


Zusammenfassung

Schicksal, Vorsehung und Kontingenz sind geistesgeschichtlich enorm wirkungsvolle
Topoi, die sich auch im politischen Raum entfalteten. Seit dem Altertum beschäftigen
sich Philosophen mit den damit verbundenen Gesichtsbildern. In der abendländischen
Geschichte wechselten sich bis in die Neuzeit Schicksal und Vorsehung als Denkfiguren
ab. Erst in den letzten Jahrhunderten gewann die Kontingenz ihre Schlüsselrolle, vor
allem in den Sozial- und Kulturwissenschaften. Ungeachtet dieser Paradigmenwechsel
zeichnet insbesondere den Schicksalsglauben geschichtspolitische Wirksamkeit aus, der
sich auch zur Instrumentalisierung eignet. Er dominiert im politischen Denken von Ma-
chiavelli über Schopenhauer und Nietzsche bis hin zu Oswald Spengler und steht daher
im ideengeschichtlichen Fokus der vorliegenden Darstellung. Die Vermutung, dass sich
dieses Geschichtsmotiv seit dem 20. Jahrhundert erledigt hätte, lässt sich nicht bestätigen.
Ganz im Gegenteil kann gerade die hochaktuelle Ökologie»bewegung« ohne das Schick-
salsmotiv nicht hinreichend begriffen werden. Im Kern erweist die politische Dominanz
des Schicksalskonzepts einen originären Zusammenhang von politischem Denken/Han-
deln und der Einsicht geschichtlicher Sinnhaftigkeit, der in der gegenwärtigen Politik-
wissenschaft nicht hinreichend berücksichtigt wird und im Beitrag in Erinnerung gerufen
wird.

Summary

Fate, providence and contingency are crucial topoi which have increasingly been devel-
oped in the political sphere. Since ancient times many philosophers have dealt with these
concepts. In Western philosophy either fate or providence was the predominant
paradigm. It was not until the 20th century when contingency became the predominant
paradigm, particularly in social and cultural sciences. However, besides these paradigm
changes, the belief in fate was always of historical-political importance and it often be-
came used as an instrument for demagogues. So, the idea of fate dominated the Western
political thought from Machiavelli to Schopenhauer and Nietzsche up to Oswald Spen-
gler and therefore stands in the focus of current political research. The assumption that
this historical motive has lost its importance since the 20th century has not be confirmed.
Quite the opposite seems to be the case: the existing debate on »Ökologiebewegung« in
current political research cannot be understood sufficiently without taking the fate mo-
tive into consideration. Hence, the political importance of the belief in fate should not
be underestimated as it shows the connection of political thought / action and historical
beliefs. Aim of this essay is to take account of this knowledge by recognising its signifi-
cance for current political research.
 
Larsen Kempf, Fate, providence and contingency as political motives

38 Larsen Kempf · Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 38

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 19:18:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

