Larsen Kempf
Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

Zur Wirkmachtigkeit von Geschichtsmetaphysik

Problemaufriss und Begriindbarkeit

Die wissenschaftliche Beschiftigung mit Geschichtskategorien wie Schicksal, Vorse-
hung und Kontingenz bildet in der heutigen Geisteswissenschaft eine Seltenheit. Viel zu
unwissenschaftlich, unhaltbar und vage — mithin also kausal wie prognostisch wertlos —
gelten Versuche, geschichtliche Wirklichkeit im Sinne einer die Welt durchdringenden
Tiefenstromung deutend zu verstehen.! Da es sich jedoch um geistesgeschichtlich enorm
wirkungsvolle Topoi handelt, kann ihre begriffliche Vernachlissigung in den Kultur-
wissenschaften der Gegenwart zweifellos bedauert werden. Vor diesem Problemhori-
zont sind zwar pseudowissenschaftliche Versuche, sie in altes Recht zu setzen, zu hin-
terfragen. Eine Auseinandersetzung aus ideengeschichtlicher Perspektive, die solches
Geschichtsdenken als niichternen Forschungsgegenstand untersucht sowie seine politi-
schen Wirkungen reflektiert, scheint hingegen durchaus wiinschenswert und berechtigt.
Immerhin: Thre ideengeschichtliche Relevanz ist evident, so es stets zum Erkenntnisziel
des Menschen zihlte, seine Stellung im Kosmos zu begreifen und geistig wie politisch zu
verarbeiten. Seit dem Altertum geschah dies durch die Hypostasierung empfundener
Notwendigkeiten in Begriffen wie Zufall, Verhingnis, Bestimmung, Fiigung und vielen
anderen, denen bis heute ein nicht zu verachtendes politisches Potential innewohnt. Aus
diesen Motiven muss besonders der Schicksalsglaube als eminent politisches Sinnkonzept
herausgegriffen werden, das sich, wie zu zeigen sein wird, am ehesten zur Instrumenta-
lisierung und Mobilisierung eignet. Jenseits bewusster Funktionalisierung besaflen seine
Welt- und Selbstdeutungen (anders: sein Welt- und Menschenbild) wiederholt politische
Implikationen. Thnen wird in diesem Beitrag systematisch und exemplarisch ohne An-
spruch auf Neuerungen nachgegangen werden. Die Untersuchung mitht sich dabei um
thematische Begrenzung auf die politische Theorie hinter den bezeichneten Geschichts-
motiven, kann folglich eine erschopfende philosophiegeschichtliche Darstellung nicht
ersetzen. Am Schluss soll auch ein Analysekriterium zur Erhellung der gegenwirtigen

1 Allenfalls in der ausufernden pseudowissenschaftlichen und esoterischen Literatur wuchern
Schriften, in denen die Beseelung der Welt sowie die Interdependenz von personlichem und
Weltenschicksal zu den gingigen Motiven zihlt. Siehe zum Beispiel abschreckend Thorwald
Dethlefsen, Schicksal als Chance. Das Urwissen zur Vollkommenbhbeit des Menschen, Miinchen
1980.

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 25

Okologie»bewegung« zur Diskussion gestellt werden, das in politik- wie sozialwissen-
schaftlichen Studien bislang unbertcksichtigt blieb.

Zur unmittelbaren Begriindbarkeit der hier untersuchten Motive lassen sich trotz be-
rechtigter Nachfragen einige holzschnittartige Thesen zeichnen und innerhalb der uni-
versitiren Wissenschaften verantworten. So dringt etwa schon die moderne Soziologie
zu der Erkenntnis, dass der Mensch immer in und aus einer Zeit heraus handelt, als so-
ziales und kommunikatives Wesen an kollektiven Wertvorstellungen und kulturellen
Stromungen partizipiert, die bereits auf Abhingigkeit, Geschichtsunterworfenheit und
eine gewisse Determination seines Denkens und Handelns schlieffen lassen.? Soziolo-
gisch verschwimmt mit dieser Erkenntnis kollektiver Identitit die objektive (den Ein-
zelnen als Gescheben nicht betreffende) Ebene der Zeit mit dem subjektiven Engage-
ment der Menschen, die innerhalb der Geschichte handeln, diese aber gleichsam hervor-
bringen.? Diese existentielle Sicht ermoglicht ferner, den tieferen Sinn der Geschichts-
unterworfenheit, die unter anderem die Daseinsdispositionen Geburt und Tod, aber auch
Gesundheit, Krankheit oder ebenso Gliick und Unbheil als Geschehenskategorien ein-
schlieffen, zu entschliisseln. Ungeachtet aller (medizinisch-wissenschaftlichen) Fort-
schritte bleiben der technisch-rationalen Welt nach wie vor eine ganze Reihe von
»Schicksals«-ereignissen entzogen. Ahnlich in der Politik: Staatszusammenbriiche, Re-
volutionen oder gar der Ausnahmezustand des Kriegs bezeugten, obwohl von Menschen
verursacht, in der Wahrnehmung vieler Generationen die existentielle Dramatik des Po-
litischen, die tiber die individuelle Ebene hinaus auf den grofleren geschichtlichen Kon-
text verwiesen. So bleibt die Macht der Geschichte dem konkreten Handeln haufig ent-
zogen: »Die Revolution frisst ihre Kinder« pointierten mit Blick auf die mythische Ge-
stalt des Saturn nicht wenige politische Denker nach dem Studium der franzosischen
Revolution ihre Geschichtsanalyse.* Mehr noch artikulierte sich fiir sie in solchen Mo-
menten auch die Sinnhaftigkeit kollektiver (politischer) Existenzerfahrungen, die den
Einzelnen tiberstiegen und dessen Bedeutsamkeit einordneten in das Vergehen der Ge-

2 So in etwa konnten die Zusammenhinge der soziologischen Hauptbegriffe (Handeln, Soziali-
sation, Kommunikation, Normen), wie sie als Gegenstand der universitiren Disziplin gelehrt
werden, zusammengefasst werden. Dass sie damit den Blick auf eine geschichtsphilosophische
Perspektive eroffnen, wird oft tibersehen. Siehe dazu beispielhaft: Bernhard Schifers, Soziales
Handeln und seine Grundlagen: »Normen, Werte, Sinn« in: Herrmann Korte/ Bernhard Schifers
(Hg.), Einfiibrung in die Hauptbegriffe der Soziologie, Opladen 62002, S. 25-43.

3 Auf die kritische Erorterung geschichtskonstruktivistischer Ansitze muss hier verzichtet wer-
den; es gentige daher der Hinweis, dass Geschichte nie blof ein (sozial) konstruiertes Konzept
darstellen kann, da sie als Zeit den Existenzvollzug des Menschen real erst ermdglicht. Vgl. dazu
die grofle Studie von August Brunner, Geschichtlichkeir, Bern 1961. Zu den Begriffen von Sub-
jektivitit (Engagement) und Objektivitat (Widerfahrnis) als Kategorien des Existenzialismus
siehe die umfassende Monographie von Michael Grofimann, Politischer Existenzialismus. Sub-
jektivitit zwischen Entfremdung und Engagement, Tibingen 2002, bes. S. 11-28.

4 Carl Schmitt etwa denkt als Vertreter des politischen Existentialismus das Politische vom Aus-
nahmezustand her: Schmitt, Carl, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lebre von der Souve-
rénitit, Berlin 82004. Dazu auch Heiner Bielefeldt, Kampf und Entscheidung. Politischer Exis-
tentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth Plessner und Karl Jaspers, Wiirzburg 1994.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

26 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

schichte im Ganzen.? Es liegt daher nahe, die Verwobenheit von Politik und Geschichte
innerhalb ihres metaphysischen Sinnhorizontes zu reflektieren, an deren geistesge-
schichtlichen Anfingen sich Schicksal und Vorsehung begegnen.

Friihe Begriffs- und Ideengeschichte

Bis zum Durchbruch der Kontingenz als Paradigma im 20. Jahrhundert dachte die
abendlindische Geistesgeschichte nahezu ausschliefflich in den Motiven von Schicksal
und Vorsehung — auf ganz unterschiedlichen Reflexionsstufen. Kontingenz spielte in
Geschichtsvorstellungen dagegen eine weitgehend untergeordnete Rolle. Ganz trivial
bietet der Schicksalsglaube dem Menschen rein psychologisch Selbstvergewisserung, in-
dem er thm eine Sinnverankerung in der Gegenwart vermittelt®: des Menschen Dasein
wird gedanklich eingebunden in den groflen Zusammenhang von Werden und Vergehen,
scheint mithin also nicht vollends nichtig.” Dieses basale Erklirungsmuster wurde im
mythischen, vorrationalen Denken des Heidentums kulturell vertieft, wo es in der ger-
manischen (»urlag<) oder griechischen (»moira«<) Mythologie in die kulturellen Uber-
lieferungen einging.® Dort stand diese Denkweise noch in der urmenschlichen Spannung
von Ohmacht, Schuld und der Unverfiigbarkeit des Kosmos fiir das Handeln der Men-
schen, dessen Verstindnis sich infolge der »rationalen Entzauberung der Welt« (Max
Weber) erst im spaten Verlauf der Moderne verlor. Die griechische Antike reflektierte
Schicksal und Vorsehungjedoch zunehmend philosophisch. Besonders in der Stoa wurde
die mythische Schicksalsidee zum philosophischen Prinzip (der Weltseele) und fiel mit
dem Vorsehungsbegriff in eins.” Aufgrund seiner fatalistischen Tendenzen und ge-
schichtsphilosophischen Implikationen verhielt sich das christliche Denken zum Schick-
salsglauben seit den frihchristlichen Apologeten in Opposition und konnte dieses trotz
vielfacher Versuche nicht ohne weiteres, wie andere Begriffe (etwa den Logos-Begriff,
der eine ungeahnte Wirkungsgeschichte in der christlichen Theologie entfaltete), in ihren
eigenen Begriffskanon {ibernehmen. Die christliche Theologie entwickelte ihre von der
judischen Tradition ibernommene (grundsitzlich optimistische) Heilsgeschichte gar in

5 FEinen — mit Abstrichen — beachtlichen Versuch der politisch-ethischen Deutung des Schicksals
unternahm die in mehreren Auflagen erschienene, nach wie vor als Referenzwerk genannte Ab-
handlung von Emanuel Hirsch, Deutschlands Schicksal. Staat, Volk und Menschheit im Lichte
der ethischen Geschichtsansicht, Gottingen 1925.

6 FEin Beispiel einer aktuellen, philosophisch reflektierten Einbettung des Daseins in das Schick-
salsdenken bietet Herrad Schenk, Gliick und Schicksal. Wie planbar ist unser Leben?, Minchen
2000.

7 Die Bedeutung von Schicksal im Horizont der »Heiligen Zeit« erhellt systematisch die religi-
onswissenschaftliche Darstellung von Kurt Goldammer, Die Formenwelt des Religivsen. Grund-
riss der systematischen Religionswissenschaft, Stuttgart 1960, S. 205-220.

8 Vgl. dazu die immer noch aufschlussreiche Untersuchung von Wilhelm Engel, Die Schicksalsidee
im Altertum. Religionswissenschaftliche Untersuchung, Erlangen 1926.

9 Zum stoischen Geschichtsbild vgl. die Ausfihrungen in Johann Hirschberger, Geschichte der
Philosophie. 1. Teil: Altertum und Mittelalter, Freiburg 1.Br. 1980, S. 270-275.

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 27

Abgrenzung zum pessimistischen Schicksalsglauben des Heidentums.!® Das Ergebnis
ihrer philosophischen Reflexion kulminierte dann in der aus dem Alten und Neuen Tes-
tament hervorgehenden Idee der Vorsehung Gottes, die begrifflich von der Heiligen
Schrift schlichtweg nicht tradiert wird.!! Als grundlegenden Antipoden des Schicksals
kontrastierte Augustinus im Anschluss an diese ersten Schritte christlicher Selbstverge-
wisserung die Vorsehung Gottes, indem er im 5. Buch seines monumentalen geschichts-
theologischen Opus De Civitate Dei an die profane Herkunft des Schicksalsdenkens
erinnerte. Der Vorwurf des Kirchenvaters gegen die Stoiker, namentlich Cicero vor dem
Hintergrund der nicht seltenen Rezeption der Schicksalsidee und ihrer Identifikation mit
dem vorhersehenden Willen Gottes: Wenn Gott iiber Gut und Bose in seinem erleuch-
teten Senat verfiigte, »welches Gericht bliebe [ihm] noch Uber die Taten der Menschen
[...]?«!2 Augustinus Ablehnung des Schicksalsdenkens wurzelt in seiner Geschichtstheo-
logie, die als dualistische, spiritualistische und eschatologische Protologie beginnt. Die
ganze Schopfung zeichnet bei ihm eine innere Bewegung zu Gott hin aus. Dieser Teleo-
logie der Schopfung korrespondiert die (politische) Friedenssehnsucht des Menschen,
die aus der anthropologischen Entfremdung zu Gott resultiert — als politische Wirkung
augustinischen Vorsehungsgedankens lasst sich daher eine geradezu kompromisslose
Friedenslehre destillieren, die sich in der civitas Dei erfiillt.!? Augustins Vorsehungsge-
danke bleibt jedoch problematisch. Da Gott von Ewigkeit her nicht nur mit der Idee des
Guten zusammenfillt, sondern auch in seiner Allwissenheit um die Taten der Menschen
weil}, mehr noch: aus der Masse der Verdammten einige wenige der Erlosung zufiihre,
zeichnet sich zur menschlichen Freiheit ein unaufhebbarer Gegensatz ab, der wiederum
an eine von ihm zunichst als heidnisch abgelehnte Pridestination als Schicksal der Men-
schen erinnert.'* Die sich darin entwickelnde Problematik um die (vermeintliche) Ne-
gation der Willensfreiheit, dem Vorherwissen als Vorherbestimmung Gottes, dem
menschlichen Schicksal und dem Ziel von Geschichte kann hier nur angedeutet, nicht
aber gelost werden. Sie griindet in der widersprichlichen Person Augustins, der mit die-
ser Heilslehre nicht zuletzt »der Kirche ein schweres Erbe hinterlassen«!® hat. Einige
Jahrhunderte spiter unterscheidet Thomas von Aquin zwischen Schicksal (als Natur-

10 Hermann Muckermann, Schicksal und Vorsehung, Freiburg 1.Br. 1946.

11 Zum biblischen Vorsehungsverstindnis und seiner Begriffsvielfalt vgl. Roman Kiihschelm,
»Artikel Vorsehung (I. Biblisch-theologisch)« in: LThK, Freiburg i.Br. 22001, Bd. 10, Sp.
895-897.

12 »Quale deinde iudicum de hominum factis Deo relinquitur, quibus caelestis necessitas adhi-
betur, cum dominus ille sit et siderum et hominum?«, in: Dentsche Augustinusansgabe: Der
Gottesstaat. Erster Band (Buch I — XIV), Paderborn 1979, (V,1) S. 286.

13 Stanislaw Budzik, Doctor pacis. Theologie des Friedens bei Augustinus, Innsbruck 1988.

14 Kurt Flasch etwa deutet Augustins Gnadenverstindnis als strenge Pridestinationslehre. Siehe
dazu: Kurt Flasch: Augustin. Einfiibrung in sein Denken, Stuttgart >2003, S. 172-212. Theolo-
gisch nur wenig rezipiert, verneinen viele Theologen unter Berufung auf das kirchliche Lehramt
(das die Pradestination als Negation des freien Willens sehr frih schon verwarf — Synode v.
Valencia im 7. Jahrhundert) ein derartiges Verstandnis augustinischen Denkens und bestehen
darauf, dass es sich dabei um eine »hiretische« Verkiirzung des Kirchenvaters handelt.

15 So das Urteil des Patrologen Wilhelm Geerlings; in: Ders., Augustinus, Freiburg 1.Br. [ohne
Jahr], S. 86.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

28 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

notwendigkeit der Irrtum der Philosophen) und der Vorsehung Gottes klarer, nimlich
dichotomisch!®; mit ithm ist in der christlichen Orthodoxie die Entscheidung tiber den
Schicksalsglauben bis in die Moderne gefallen. Wahrend die christliche Theologie einen
transzendenten, personalen Gott denkt, der alles lenkt, fiigt und darin der menschlichen
Freiheit ihren Platz einrdumt, erhebt der Schicksalsglaube die unpersonliche Geschichte
zum Absolutum. Eine weitere Unterscheidung wird erkennbar: Aus der Figung des
Kosmos resultiert fiir das orthodoxe Christentum im Gegensatz zum blinden Schick-
salsdenken eine gute, auf Gott den Schopfer bezogene Hinordnung der Geschichte.!”
Gemeinsam bleibt dem christlichen Denken und der heidnischen Mythologie trotz all
dieser Differenzen der iiber dem Einzelnen stehende Charakter von Zeit, den erst die
Kontingenzvorstellungen der spiaten Moderne konsequent verneinen, die den Menschen
zum vollwertigen Subjekt seines Schicksals erklaren.

Zur Denkstruktur von Schicksals-, Vorsehungs- und Kontingenzvorstellungen

In der Summe besehen stellt die frithe Ideengeschichte die grundlegende Frage, ob der
Mensch Akteur der Geschichte oder nur Handelnder in der Geschichte ist, ob er han-
delnd die ganze Geschichte bewirkt oder selbst im (freien?) Handeln an geschichtliche
Krifte gebunden bleibt. Die Antworten erwachsen aus den Menschenbildern. Die An-
nahme freier Subjekte, wie ihn das »Weltbild der Kontingenz« als Gegensatz zum »Welt-
bild des Determinismus« fordert, steht daher zum Schicksalsglauben absolut, zum Vor-
sehungsdenken nur relativ disparat. In einem ersten, freilich unzureichenden Zugriff
bezeichnet Kontingenz all jene Vorginge und Ereignisse, die weder notwendigerweise
geschehen noch notwendigerweise nicht geschehen, die folglich auch anders verlaufen
konnten'$; kontingente Sachverhalte sind insoweit zufillig. Sowohl christliche als auch
heidnische Geschichtsmetaphysik versuchten seit dem Altertum, die tiefe menschliche
Erfahrung der Kontingenz!® durch Sinnbegriffe zu iberwinden, welche die existenzielle
Dramatik zufilliger Ereignishaftigkeit zugunsten strenger oder relativer Determination

16 Thomas von Aquin lisst nur noch die Vorsehung Gottes gelten, mittels derer Gott die Dinge
lenkt und im Dasein erhalt. Vgl.: Thomas v. Aquin, Summa contra gentiles. Liber Tertius. Ca-
pitulum LXIV (Quod Deus sua providentia ganbernat res), Darmstadt 2009 (Band 3), S. 262-
269.

17 Zur Teleologie der Welt resp. der Dinge schreibt Thomas v. Aquin beispielsweise, dass »Deus
est rerum omnium finis. [...] Quandocumgque enim aliqua ordinantur ad aliquem finem, omnia
dispositioni illius subiacent ad quem principaliter pertinet ille finis.« Und: »Unumquodque
intendens aliquem finem, magis curat de eo quod est propinquis fini ultimo.« Nach: Thomas
v. Aquin, Summa contra gentiles, 2.2.0,, S. 262, 266.

18 So die gangigen Definitionen philosophischer Lexika; siehe beispielhaft: Arnim Regenbogen/
Uwe Meyer, Waorterbuch der philosophischen Begriffe, Hamburg 2005, S. 358/359.

19 Die Kulturwissenschaft spricht heute von »kontingenten Zeiterfahrungen«, mit denen umzu-
gehen den Menschen in seiner Freiheit auszeichnet. Kontingenz und Freiheit bedingen einan-
der, entheben den Menschen der Natur-Zeit und binden ihn ein in die Kultur(-Zeit). Siehe
dazu: Jorn Risen, » Typen des Zeitbewusstseins — Sinnkonzepte des geschichtlichen Wandels«
in: Friedrich Jaeger/ Burkhard Liebsch (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften. Grundla-
gen und Schliisselbegriffe, Stuttgart 2004, S. 366-384.

hitps//dol 216.72.216.36, am 16.01.2026, 16:16:48.
Erfaubnis ist j i i i Inhalts ir it fiir oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 29

reduzierten. Obwohl die Zeiten der Bedeutung von Schicksal und Vorsehung scheinbar
vorbei sind und ihnen kaum jemand eine ernst zu nehmende (insbesondere keine politi-
sche!) Wirkmichtigkeit zugestehen wiirde, bleibt bis heute mit dem Kontingenzkonzept
eine ganz ihnliche Geschichtsvorstellung erhalten und prisent. Diese feiert keinesfalls
blof in der Systemtheorie Niklas Luhmanns Parade?®, sondern dient als grofies Paradig-
ma?! auch der allgemeinen Weltdeutung. In Luhmanns Gesellschaftstheorie nimmt Kon-
tingenz eine doppelte Schliisselrolle ein: Der Erfolg des (sozialen) Handelns hingt nicht
nur von kontingenten dufleren Bedingungen ab, sondern auch von den kontingenten
Entscheidungen anderer Akteure. Deren Berechenbarkeit ergibt sich fiir Luhmann aus
der Ordnung, die zufillig entsteht — in erster Linie aus der gemeinsamen Erfahrung dop-
pelter Kontingenz zweier Akteure, die sogleich die Basis sozialer Systeme bildet.?? Luh-
manns Inthronisation der Kontingenz in der Systemtheorie besiegelte das sozialwissen-
schaftliche Ende aller teleologischen Geschichtsdeutungen. Im Ganzen besehen formte
das europidische Denken somit eine Struktur heraus, die vom Paradigma des Schicksals
Uber das der Vorsehung zur Kontingenz fihrt. Erstaunlicherweise bildet das politische
Denken diese europiisch-abendlindischen Paradigmenwechsel nicht ab, sondern bewegt
sich in eigenen Bahnen, in denen der Schicksalsgedanke bis heute dominiert.

Diese Dominanz des Schicksalsmotivs hingt mit seiner eminent politischen Wirkweise
zusammen, die im Vorfeld weiterer ideengeschichtlicher Darstellungen einer systemati-
schen Zusammenfassung bedarf und sich auf zwei Ebenen entfaltet: auf der individuell-
subjektiven Ebene der Person und der geschichtlich-objektiven Ebene der Zeit. Da der
Glaube an das Schicksal auf unterschiedliche Weise tief in die menschliche Existenz hin-
ein wirkt und das Humanum insbesondere als politisches Wesen beeinflusst, verwundert
es im Allgemeinen nicht, wenn eine charismatisch-dimonische Fihrerfigur wie Adolf
Hitler, von der »Hand der Vorsehung« tiberzeugt, seinem Handeln geschichtsmetaphy-
sische Legitimitit zugebilligt sah.> Das war nicht blof§ ein Propagandamittel! Noch
strenger liefe sich daher fragen, ob sich eine innere Uberzeugung von der Richtigkeit
politischer Befehle?* iiberhaupt ohne eine solche Absicherung gewinnen liefle. Dieser

20 Niklas Luhmann, Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt/Main
132008, S. 148ff.

21 Manfred Stockler, »Zufall (3. Grenzbereich von Philosophie und Naturwissenschaft)«; in:
Hans-Jorg Sandkuhler (Hg.), Enzyklopidie Philosophie, Bd. 2, Hamburg 1999, S. 1822/1823.

22 Richard Miinch, Soziologische Theorie. Band 3: Gesellschaftstheorie, Frankfurt/Main 2004,
S.179-190.

23 Hilfreich die Untersuchung von Christian Dube, Religidse Sprache in Reden Adolf Hitlers.
Analysiert an Hand ausgewdiblter Reden aus den Jahren 1933-1945, Norderstedt 2005, bes.
S.164-177.

24 Solche politischen Befehle atmen als notwendige Entscheidungen in der Krise die ganze Dra-
matik der Bedrohung. Sie resultieren — anders als routinierte Verwaltungsverfiigungen oder
demokratische Abstimmungen — aus einem existentiellem Verstindnis der Politik, das den von
Max Weber konstatierten Zusammenhang von physischer Gewalt und Politik/Staatlichkeit
noch einmal tbersteigt, und kategorial an der Unterscheidung von Freund und Feind (Carl
Schmitt) nicht umhin kommt. Siehe dazu: Max Weber, Politik als Beruf, Stuttgart 1992. Siehe
ferner: Carl Schitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, Berlin 72002.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

30 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

subjektive Zusammenfall von empfundenem Verhingnis der Geschichte und politischem
Handeln verkorpert sich — freilich bloff idealtypisch! — in den gegensitzlichen Figuren
des Fatalisten oder Voluntaristen, im politischen Charisma einer ergebenen Geschichts-
und Schicksalsglaubigkeit, oder dem mitunter groflenwahnsinnigen Vertrauen in den ei-
genen Willen, der sogar gegen geschichtliche Krifte gerichtet werden kann.? Beide Ty-
pen korrelieren systematisch mit dem Gedanken der Auserwihlung und treiben dabei
ein elitires Selbstverstindnis auf die Spitze. Spitestens an Tagen des (staatlichen) Zu-
sammenbruchs oder in Zeiten von Blirgerkriegen tritt daneben auch der objektive Cha-
rakter verhingnishafter Zeiterfahrung auf, wie nicht zuletzt ein Blick auf den Buchmarkt
in echten Krisenzeiten zeigt. In ihnen prisentiert sich das Bewusstsein, dass geschichtli-
che Gewalten nicht selten dem menschlichen Handeln entzogen sind. Als besten Beleg
lasst sich nach wie vor die Entfesselung des Krieges anfiigen, der in seinem Vollzug eine
eigene, unkontrollierbare Dynamik entfaltet. Hinzu tritt, dass iiberrationale Erklirungen
an Bedeutung gewinnen, wenn die gewohnte Umwelt aus den Angeln zu brechen droht.
Sie erlangen fiir den Menschen eine verstirkte und offensichtliche Relevanz und werden
instrumentalisierbar — eine oft tragische Konvergenz von gesteigertem Bedurfnis nach
politischer Fiihrung und andauernder Krise. Dagegen eignet sich eine grundlegend op-
timistische Hoffnung in die Vorsehung Gottes und Heilsgeschichte kaum, politisches
Charisma zu festigen, wie auch die Vorstellungen von Kontingenz (und Freiheit als
Selbstbestimmung) stets einer Monopolisierung von Macht entgegenwirkt.

Schicksal als politisch wirkendes Motiv

In besonderer Weise konkretisieren sich die systematisierten Zusammenhinge bei vielen
politischen Denkern seit dem Altertum. Antike und Mittelalter kennzeichnet noch als
Charakteristikum, im Unterschied zur spiteren Neuzeit, eine universale Denktradition,
in der die modernen akademischen Disziplinen in einem philosophischen oder theolo-
gischen Weltbild miteinander verwoben waren. Je nach geltendem Weltverstindnis do-
minieren Schicksal oder Vorsehung —als politische Motive wirken sie hingegen sekundar!
Erst mit Ende des Mittelalters trat das politische Denken allmahlich aus dem Horizont
der philosophischen Welt als eigenstandiger Denkbereich heraus, sodass auch von poli-
tischem Denken im engeren Sinne gesprochen werden kann. Diese Differenzierung?®
innerhalb der Geisteswelt als einer Emanzipationsbewegung bringt sich fiir das politische
Denken als erstes bei Niccolo Machiavelli auf den Begriff, dessen Schriften auf die Selbst-

25 Obligatorisch der Hinweis an dieser Stelle auf die Herrschaftssoziologie Max Webers und
dessen Charakterisierung des Charismas als »aufieralltigliche Qualitit einer Personlichkeit«.
In: Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundyriss einer verstehenden Soziologie, Frank-
furt/Main 2005, (Kapitel 3, § 11) S. 179-182.

26 Seit Georg Simmel hat sich in der Soziologie die Erkenntnis durchsetzen konnen, dass Diffe-
renzierung ein Hauptmerkmal von Modernisierung darstellt. Vgl. dazu im Original Georg
Simmel, Uber sociale Differenzierung, Frankfurt .M. 21999. Zur Differenzierung als Merkmal
der Moderne siehe ferner Hans van der Loo/ Willem van Reijen, Modernisierung: Paradox und
Projekt, Miinchen 1992, bes. S. 81-117.

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 31

bestimmung politischer Motive dringen.?”” Zu diesen zihlt ein (abgeschwichter) Schick-
salsglaube, der, unter einer Reihe anderer Termini verdeckt, in der Regel von den Inter-
pretationen seines Hauptwerkes (des Principe) nicht expressis verbis berticksichtigt wird.
So ist in Machiavellis realistischem Denken die Geschichte zwar keinem abstraktem
fatum unmittelbar unterworfen, wie bei ihm auch jedes positive Vertrauen in eine teleo-
logische providentia Dei fehlt. Dennoch handelt der Politiker aus seiner Sicht nie losge-
16st von Dasein bindenden Kriften, die in der Geschichte wirken und bei ihm im Anta-
gonismus von fortuna und virtu das freie, bloff dem Willen gehorchende politische Han-
deln begrenzen. Die metaphysische Figur der Fortuna, in der die heidnisch-antike
Glicksgottin Tyche ihre neuzeitliche Wiedererstehung erlebt, figuriert fiir Machiavelli
eine »weibliche«, d.h. fiir ithn vor allem unberechenbare?® Geschichtskraft; sie zu bindi-
gen gelingt durch die Tatkraft und Entschlossenheit der »minnlichen« virtu. Glickt es
dem Staatsmann nicht, durch seine Klugheit die occassione (Gelegenheit) und gualia dei
tempi (Lage der Zeit) zu erkennen, um so die fortuna zu zihmen, verfillt die Aussicht
auf dauernde Machtkonsolidierung — insbesondere, wenn die eigene Herrschaft durch
Gliick erlangt wurde.?’ In diesem spannungsreichem Spektrum von Machbarkeit und die
Geschichte bestimmenden Kriften verlieren in der politischen Theorie Machiavellis die
Idealtypen des Fatalismus oder Voluntarismus ihre monolithische Trennschirfe. Der
Gewinn dieser realistischen Perspektive auf Mensch und Zeit bemisst sich in der nach-
wirkenden Relevanz, die sich nicht in Ideengeschichte oder Zeitdiagnostik erschopft.
Und dennoch griffe zu kurz, wer Machiavelli einzig als einen Denker in der Reihe des
Realismus als politischer Theorie zu klassifizieren suchte®®; vielmehr gehort es essentiell
zu seinem Verstiandnis der Staatskunst, die unbeeinflussbaren Gegebenheiten der Zeit zu
qualifizieren und zu konturieren, um sie politischer Kalkulierbarkeit zu unterwerfen.
Die Widerbelebung antiker Gotterfiguren als philosophische Prinzipien durchzieht
die gesamte Neuzeit’!, fiir die an dieser Stelle fortana (Tyche) und occassione (Kairos) bei
Machiavelli als Beispiele dienen sollten.? Es handelt sich um Geschichtskategorien im

27 Zu Niccolo Machiavelli und seiner ideengeschichtlichen Einordnung siehe Stefano Saracino,
»Machiavelli, Niccolo« in: Ridiger Voigt/ Ulrich Weil, Handbuch Staatsdenker, Stuttgart
2010, S. 261-266.

28 Inder Unberechenbarkeit der fortuna schwingen in unterschiedlicher Stirke die »kontingenten
Zeiterfahrungen« mit. Auch Machiavelli akzentuiert fortuna als ereignishafte und launische
Kraft, die als solche jedoch in ihrer Wirkung Schicksal der Menschen, naherhin der Staats-
manner ist.

29 Niccolo Machiavelli, Der Fiirst, Frankfurt/Main #1990.

30 Insbesondere in den Internationalen Beziehungen. Dazu exemplarisch Jacobs, Andreas, »Rea-
lismus« in: Siegfried Schieder/ Manuela Spindler (Hg.), Theorien der Internationalen Bezie-
hungen, Opladen 22006, S. 39-64.

31 Nach wie vor in ihrer literarischen Sachlichkeit uniibertroffen die Darstellung zur Wiederent-
deckung der Antike in Egon Friedell, Kulturgeschichte der Neuzeit. Die Krisis der Européischen
Seele von der Schwarzen Pest bis zum Ersten Weltkrieg, Miinchen 2007, bes. S.173-230,
786-840.

32 Zur allgemeinen Theorie der Rezeption der heidnischen Gottheiten siehe Luc Brisson, Ein-
fiibrung in die Philosophie des Mythos. Band 1: Antike, Mittelalter und Renaissance, Darmstadt
1996,S. 183-221. Im Einzelnen informiert tiber die antike Gotterwelt Robert Muth, Einfiihrung
in die griechische und rémische Religion, Darmstadt 1988.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

32 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

Spannungsverhiltnis von Schicksal und Kontingenz, bei denen besonders vom Kairos
Jahrhunderte spiter in der religios aufgeladenen politischen Diskussion der Weimarer
Republik Faszination und Strahlkraft ausging.?®> Bedeutende Geister des 19. Jahrhunderts
rezipierten Schicksal und Vorsehung in ihren philosophischen Uberlegungen dagegen
zumeist blofl im Horizont ihrer Betrachtungen der Asthetik®. Als autonomes Ge-
schichtskonzept kehren sie verwandelt und ihrer (irrationalen) Mystik entkleidet wieder
im philosophisch-theologischen System Georg Wilhelm Friedrich Hegels. Dessen Ge-
schichtsverstindnis birgt eine der Vorsehungsteleologie entlehnte Vorstellung: Der
Weltgeist wird sich im Verlauf der Geschichte immer weiter seiner selbst bewusst und
gipfelt im erldsenden Endpunkt des absoluten Wissens.?®> Hegel wendet diesen Finalis-
mus ins Politische, indem der geschichtliche Prozess des Weltgeistes fir ihn zu immer
groflerer Freiheit der Menschen fithrt und sich am Endpunkt im biirgerlichen, d.h. im
sittlichen Staat’® verwirklicht.

Hegel bildet eine Ausnahme, tritt er selbst doch weniger als politischer Denker, son-
dern vielmehr als Universalgenie in Erscheinung.?” Den politischen Erznst der Schicksal-
sidee fokussierte mit enormer Massivitit (im Gefolge von Hegels Zeitgenossen Arthur
Schopenhauer®) das Denken bei Friedrich Nietzsche. Der fiir die Neuzeit typische Im-
puls der »Ruckkehr zur Antike« duflerte sich bei ihm in der Inspiration durch die Vor-
sokratiker, speziell in der Rezeption von Heraklits Lehre der ewigen Wiederkehr. Es
waren geschichtliche, ewige Notwendigkeiten, die ihn faszinierten und den Willen (als
Wollen und Sollen) im naturalistischen Determinismus®® verabschiedeten. Das hatte

33 Zum Kairos in der Weimarer Republik siche mafigeblich die Studie von Alf Christophersen,
Kairos. Protestantische Zeitdentungskimpfe in der Weimarer Republik, Tibingen 2008.

34 Vollig unzureichend seien zumindest als wichtige Namen genannt: Schelling, Schlegel und
Holderlin.

35 Das Geschichtsdenken Hegels erortert eingehend Thomas Soren Hoffmann, Georg Friedrich
Wilhelm Hegel. Eine Propddentik, Wiesbaden 2004, S. 413-438.

36 Da hier das Freiheits- und Staatsverstandnis Hegels nicht vertieft werden kann, sei verwiesen
auf Ernst-Wolfgang Bockenforde, » Bemerkungen zum Verhiltnis von Staat und Religion bei
Hegel« in: ders., Recht, Staat, Freibeit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Ver-
fassungsgeschichte, Frankfurt/Main 2006, S. 115-142.

37 Es war Hegels originirer Anspruch, die ganze Welt in einem integrativen System zu interpre-
tieren, wie Ginther Rohrmoser dies als Konsequenz der Moderne darlegt. Das Politische
schwindet bei Hegel — trotz aller Relevanz — somit zu einer sekundiren Disziplin. Vgl. dazu
Gunther Rohrmoser, Glaube und Vernunft am Ausgang der Moderne. Hegel und die Inter-
pretation des Christentums, St. Ottilien 2009, S. 31-44.

38 Ausgehend von der Frage nach Freiheit und Notwendigkeit destilliert Schopenhauer einen
Schicksalsbegriff aus seiner Vorstellung des Willens. Menschliches Wollen und Handeln geht
fiir ihn in der Notwendigkeit des individuellen Geschehens auf; Schicksal wird auf individueller
Ebene somit deterministisch und streng notwendig. Vgl. dazu Arthur Schopenhauer, »Trans-
cendente Speculation iiber die anscheinende Absichtlichkeit im Schicksale des Einzelnen« in:
ders, Parerga und Paralipomena, Stuttgart 1850, S. 205-228.

39 Ob sich der Determinismusbegriff auf Nietzsches Verstindnis der Notwendigkeit problemlos
anwenden lisst, ist in der Philosophiegeschichte umstritten. Mit Recht wird man eine ambi-
valente Haltung beschreiben, in der er den Determinismus ablehnte, »ohne jedoch den
Standpunkt des Indeterminismus einzunehmen«. Wolfgang Réd, »Friedrich Nietzsche« in:

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 33

enorme Konsequenzen, da sich damit die Abkehr vom christlichen Geschichtsbild in
beeindruckender Konsequenz vollzog: die Leugnung gottlicher Vorsehung und ihre Be-
grindung im zyklischen Geschichtsbild, dem Schicksal der Welt. Aller sittlicher Impe-
rativ schwindet notwendigerweise zur amor fati und redefiniert den politischen Willen
zum Willen der fortlaufenden Wiederkehr des Gleichen, in dem sich tiberdies das richtige
und gelingende Menschsein erfiillen miisste.** Weit entfernt von innerer Systematik ver-
deutlicht sich im Sumpf dieses kolossalen Fatalismus zumindest ein zugrundeliegendes
Weltverstindnis, aus dem heraus als sekundire Motive die »Ethik des Lebens«, der »Wille
zur Macht« und sogar die duflerst interpretationsoffene Figur des »Ubermenschen« er-
wachsen.*! Da hier nicht der Ort sein kann, dem Orchester der Nietzscheforschung eine
weitere Deutung (etwa in der Determinismusfrage) hinzuzuftigen, muss es bei diesen
allgemeinen Bemerkungen bleiben, die der Deutungsoffenheit und hiufig fehlenden
Konkretheit vieler seiner Motive gegeniiber nur gerecht erscheinen.

Nietzsche zahlt keinesfalls zu den einzigen von den Vorsokratikern beeinflussten
Schicksalsdenkern des 19. und 20. Jahrhunderts. Zu nennen wire in prominenter Reihe
mit ihm gewiss Oswald Spengler. Stehen bei Nietzsche politische Kategorien im Vor-
dergrund, spielen diese beim Geschichtsdenker Spengler eine eher hintergriindige Rolle.
Im ersten Teil vom Untergang des Abendlandes (1918) reflektiert er die Schicksalsidee
in einer anspruchsvollen, an Polemik nicht sparenden Abhandlung*? und erértert darin
den Kerngedanken seiner Geschichtsphilosophie. Er opponiert dabei im Anschluss an
den Irrationalismus Nietzsches gegen die christliche Heilsgeschichte als auch gegen das
immer weiter durchschlagende Kausalititsdenken (das Gesetzhafte) der Naturwissen-
schaften. Grundsitzlich besiegelt bei ihm der vorherbestimmte, unausweichliche Unter-
gang das Schicksal simtlicher Kulturen. In den als Fragment post mortem herausgege-
benen Urfragen (1965) pointiert er seine Vorstellungen zu einem fundamentalen Be-
kenntnis: Schicksal sei der Wille von auflen, der Weltwille wiederum die Ordnung der
Natur.*” Dieser »Schicksalssyllogismus« erweist das Weltenschicksal als die externe De-
terminante allen natiirlichen Geschehens, deren Unberechenbarkeit naturwissenschaft-
lich schlichtweg nicht eingefangen werden kann. Nur ein »Nachspiiren« der Idee des
Schicksals als duflerem Willen wiirde dieser Ordnung gerecht, welche die Geschichte als

ders. (Hg.), Geschichte der Philosophie Band XI1I. Die Philosophie des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrbunderts (3) — Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, Miinchen 2002, S. 91.

40 So schreibt Nietzsche beispielsweise: »Meine Formel fiir die Grofle am Menschen ist amor fati:
dass man nichts anderes haben will, vorwarts nichg, riickwirts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das
Notwendige nicht bloff ertragen, [...] sondern es lieben [...]«; in: Friedrich Nietzsche, Ecce
Homo, Warum ich so klug bin, 10.

41 Im Einzelnen seziert die Rezeption vorsokratischer Geschichtsmetaphysik sowie die hier be-
nannten politischen Konzepte Nietzsches Henning Ottmann, Philosophie und Politik bei
Nietzsche, Berlin 21999, bes. S. 43-75, 346-394.

42 Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte, Miinchen 1998, S. 152-209.

43 Oswald Spengler, Urfragen, Miinchen 1965, S. 346.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

34 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

»Schauplatz des Schicksals« offenbare.** Wenn Spengler das Schicksal als Willen deutet,
steht er im weitesten Sinne in der lebensphilosophischen Denkschule, in der Rezepti-
onsgeschichte auch Friedrich Nietzsches.*> Der von ithm konstatierte Zusammenhang
von Schicksal und Willen, die fiir ihn einander untrennbar zugeordnet sind, bildet als
amor fati das politische Herzstiick seines pessimistischen*® Schicksalsdenkens. Die Un-
ausweichlichkeit des kulturellen Nieder- und Untergangs zur Zeit des Casarismus*’ be-
ansprucht er bewusst anzuerkennen. Aus dieser geschichtsphilosophischen Diagnostik
gewinnt Spengler klare politische Aussagen und Imperative, die er in seiner kleinen
Schrift Gber Preuflentum und Sozialismus (1919) niher thematisiert, die zugleich auf je-
den fatalistischen (und damit deterministischen!) Nimbus verzichten.*® Der Ton seiner
politischen Kampfschrift erinnert gewissermaflen an den Voluntarismus, der als Gegen-
typus des Fatalismus vorgestellt wurde und nach dem Studium des Untergangs des
Abendlandes eher irritiert. Doch Spenglers Feinsinnigkeit in der Sprache tiberwindet
(dhnlich dem Realismus Machiavellis) die idealtypischen Zuordnungen, indem er das
politische Handeln in den Horizont der unbeeinflussbaren Schicksalshaftigkeit einord-
net. Denn: Obwohl sich das Schicksal als transzendenter Kraft dem menschlichen Wirken
entzieht, stellt sich fiir Spengler die sittliche Forderung, dieses mit ganzer Seele zu er-
fillen, das heraufziehende Ende der abendlindischen Kultur zu durchleben.

44 Die Unberechenbarkeit des Schicksals, seine Mystifizierung sowie seine notwendig »irratio-
nale« Schau als Gegensatz zur Berechenbarkeit naturwissenschaftlicher Kausalititen sind wie-
derkehrende Motive bei Spengler — im Untergang des Abendlandes, wie den unvollendeten
Werken (insb. Urfragen und Friihzeir der Weltgeschichte).

45 Spengler als Vertreter der Lebensphilosophie charakterisiert Wolfgang Rod, »Lebensphiloso-
phie«in: ders. (Hg.), Geschichte der Philosophie Band XIII. Die Philosophie des ausgehenden
19. und des 20. Jabrbunderts (3) — Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, Miinchen 2002,
S. 149-152.

46 Spengler selbst, der sich immer gegen die Unterstellung des Pessimismus (und Fatalismus!)
gewehrt hat, gebraucht des Ofteren das Wort der Tragodie.

47 Der Cisarismus indiziert fir Spengler den bevorstehenden Untergang der Kultur. Der Cisar
als politischer Typus erhebt sich tiber die Massen um das Chaos, ein Produkt des Verfalls, neu
zu ordnen. In seinem Hauptwerk charakterisiert er diese »Endzeit« durch eine »Regierungsart,
welche trotz aller staatsrechtlichen Formulierung in ihrem inneren Wesen vollig formlos ist».
Der Cisar selbst wird demnach als Anarchist gedacht, das Zeitalter durch Imperialismus und
Kriege gezeichnet. Siehe dazu die Zusammenfassung bei Detlef Felken, Oswald Spengler. Kon-
servativer Denker zwischen Kaiserreich und Diktatur, Miinchen 1988, S. 127-134.

48 »Ich zihle damit auf [...] die Jugend, in welcher der Geist der Vater sich zu lebendigen Formen
gesammelt hat, die sie fihig machen, auch in Armut und Entsagung, romisch im Stolz des
Dienens, in der Demut des Befehlens, nicht Rechte von andern, sondern Pflichten von sich
selbst fordernd, alle ohne Ausnahme, ohne Unterschied, ein Schicksal zu erfiillen, das sie in
sich fithlen, das sie sind.« Diese Pflicht — die Arbeit am preufiischen Staatsgedanken — fasst er
im Schluss des Buches erneut auf und weist auf die Rolle hin, die zu spielen der Jugend aufge-
tragen ist: Die Verwirklichung »[...] eines streng sozialistischen Staates, zu einer Demokrati-
sierung im preuffischen Sinne, [...] durch eine Einheit des Pflichtgefthls, durch das Bewuf3tsein,
einer groflen Aufgabe, durch den Willen, zu gehorchen, um zu herrschen, zu sterben, um zu
siegen, durch die Kraft, ungeheure Opfer zu bringen [...]«. zitiert nach: Oswald Spengler,
»Preuflentum und Sozialismus (1919)« in: ders., Politische Schriften. 1919-1926, Waltrop 2009,
S.15-112 - hier S. 16-17, 111.

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 35

Aktualitit von Schicksalsszenarien in der Okologie-»bewegung«

Das Schicksalsdenken endet in der politischen Ideenwelt nicht bei Spengler und den
Diskursen der Weimarer Republik, wird von Martin Heidegger zunichst in einem exis-
tentiellen Verstindnis erneuert*’, bevor es als Schickung beim spiten Heidegger wieder-
kehrt.’® Mit dem prominentesten Vertreter der deutschen Existenzphilosophie schligt
sich personell eine gewichtige Briicke in die Gegenwart des politischen Denkens, in der
das Schicksalsmotiv nach wie vor eine elementare Rolle spielt. In den letzten Jahren er-
reichen politische Haltungen, die sich vereinfacht unter dem Begriff der Okologie»bewe-
gung« zusammenfassen lassen, zunehmend an Einfluss in der prozessualen Dimension
der politics, wie sie auch politische Institutionen und Normen beeinflussen.>! In ihnen
wirkt ein rudimentires Schicksalsbewusstsein, das die Okologiebewegung, ohne ihre
politischen Dimensionen niher zu erortern, als potentiellen Gegenstand der politischen
Theorie interessant erscheinen lisst.>? Trotz ihrer Bedeutung wurde sie bisher nur un-
zureichend aus dieser Perspektive hinterfragt, was erstaunt, stellen sich doch eine Reihe
von Fragen sowohl inhaltlich an ihre Vorstellungen als auch formal an ihren Idealismus.

»Aus gegebenem Anlaf3« stellte Ulrich Beck im Mai 1986 seiner Zeitdiagnose der Ri-
sikogesellschaft ein weiteres Vorwort voran, das die Gefahren der Zweiten Moderne auf
die »atomare Gefahr« konzentriert: »Das Eingestindnis einer gefiahrlichen atomaren
Verseuchung kommt dem Eingestiandnis der Ausweglosigkeit fiir ganze Regionen, Lin-
der, Erdteile gleich. Weiterleben und (An-)Erkennung der Gefahr widersprechen sich.
Es ist dieses Fatum, das dem Streit um MefSwerte und Grenzwerte, um Kurz- und Lang-
zeitfolgen erst seine existentielle Brisanz verleiht«.>> Aus diesem Gefihrdungsschicksal
entsteht fir Beck eine transnationale Schicksalsgemeinschaft®, in der die Kategorie des
Anderen ihre Bedeutung verliert. Der Tenor seiner zeitdiagnostischen Analyse ist kei-
neswegs in einer soziologisch erwartbaren Nuchternheit gehalten, atmet ganz im Ge-
genteil bereits in seinen zentralen Termini die Irrationalitit, die in der vorausgehenden
ideengeschichtlichen Darstellung fiir eine Reihe anderer Autoren herausgehoben wur-

49 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 2006, §§ 72-77.

50 Michael Inwood, Heidegger, Freiburg 1.Br. 0.]., S. 111-132.

51 Eine (wenig kritische) erste Darstellung der Umweltbewegung aus dem Horizont des Histo-
rikers bietet Radkau, Joachim, Die Ara der Okologie. Eine Weltgeschichte, Miinchen 2011. Auf
die Partei die Griinen zugeschnitten ist die sozialwissenschaftliche Untersuchung von Andreas
Pettenkofer, Die Entstehung der griinen Politik: Kultursoziologie der westdeuntschen Umwelt-
bewegung, Frankfurt 2011.

52 Die umfassende Anerkennung der von der Umweltbewegung artikulierten Problemfelder
spricht sich deutlich aus in Caritas in veritate (2009) Papst Benedikt X VL., der sich als kirch-
liches Oberhaupt in seiner Sozialenzyklika um eine ausfiihrliche ethische Bewertung der Um-
weltfragen aus dem sozialethischen Kontext der Nachhaltigkeit miiht. Dies kann hier nicht
niher problematisiert werden, soll aber als Indiz herhalten, die Bedeutung der Okologiebe-
wegung angemessen zu beurteilen.

53 Ulrich Beck, Ristkogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt/Main 1986,
S: 7-11 — kursive Worte im Original.

54 Globalitit impliziert bei Beck die zunehmende Relativierung und Nivellierung typisch mo-
derner Demarkationen, wie beispielsweise nationalstaatliche Grenzzichungen.

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

36 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

den: Allbetroffenheit, existentielle Brisanz, Ausweglosigkeit, Ausgeliefertsein, »fatalis-
tische« Variablen und sogar das Fatum. Man darf bei einem Intellektuellen von Weltruf
vermuten, dass er sich der Wahl solcher Worte wohl bewusst war; ungeachtet auch der
Tatsache, dass die Veroffentlichung der »Risikogesellschaft«in zeitlicher Parallelitdt zum
Schliisselereignis von Tschernobyl, dhnlich der Ndhe von Weltkriegsende und dem »Un-
tergang des Abendlandes«, giinstiger kaum hitte liegen konnen. Die Erfahrung der ato-
maren Katastrophe verlieh den von Beck bedienten apokalyptischen Szenarien® eine bis
dahin nicht fiir moglich gehaltene Legitimitit. Gerade im Riickblick wird die funda-
mentale Erschiitterung in die Fortschrittsgliubigkeit und das Vertrauen in technische
Beherrschung der Natur erkennbar, fiir die Tschernobyl zur tragischen — und neben
Hiroschima und dem Reaktorungliick von Fukushima — zum bedeutendsten Symbol
unserer Tage wurde. Die entscheidende Frage wurde in derlei Interpretationen jedoch
noch nicht gestellt: welche politische Figur hinter den Analysen Becks, der hier nur re-
prasentativ aufgrund seiner Reputation besondere Erwihnung findet, steht, oder anders:
welches argumentative Muster seinen Aussagen zugrunde liegt. Die so gestellte Frage
umgeht die gewohnliche Auseinandersetzung und schwenkt den Fokus vom Inhalt auf
die Form der Argumentation. Dieser methodologische Schritt macht die Geschichtsme-
taphysik des »okologischen« Denkens erkennbar, die zumeist aus den Blick fallt. Die
Zeitdiagnostik Becks entspringt theoretisch der soziologischen Theorie der reflexiven
Modernisierung, in deren Zentrum die Erkenntnis steht, dass sich die Moderne in Form
von durch sie selbst bewirkten Risiken zum Problem wird.’® Ohne einen geschichtsphi-
losophischen Hintergrund wire diese Hypothese nicht tragfihig, bildet sie doch den
Horizont vor dem sich die Hypothese aufspannt. Noch weniger verstandlich wiren je-
doch die normativen Konsequenzen, die von der Analyse zur politischen Aktion fiihren.
Wenn die Umweltbewegungen allgemein dazu auffordern, als Schicksal des Einzelnen
wie der ganzen Menschheitsfamilie die vorwiegend 6kologischen Gefihrdungen der
Moderne anzuerkennen, dann stehen sie in inhaltlicher Kontinuitit zu der von Beck
diagnostizierten Risikogesellschaft, in weiterer, nimlich formeller Kontinuitit jedoch
zum tradierten Schicksalsdenken. Das fiihrt auch eine exemplarische Sichtung der in den
letzten Jahren vom Bundesumweltministerium herausgegebenen Presseerklarungen zur
Klimapolitik vor Augen.”” Die Schicksalsglaubigkeit der politischen Umweltbewegun-
gen verkorpert sich dabei vorwiegend im Typus des Voluntaristen (besser: politischen

55 Beck illustriert seine Analyse nicht bloff in der vor dem Hintergrund des GAUs Tschernobyl
verfassten Vorrede mit endzeitlicher Stimmung. Die Tendenz durchzicht in sprachlichen Ab-
stufungen die ganze Studie, besonders im ersten Teil.

56 Ulrich Beck/ Wolfgang Bonf}/ Christoph Lau, »Theorie reflexiver Modernisierung — Frage-
stellungen, Hypothesen, Forschungsprogramme« in: Ulrich Beck/ Wolfgang Bonf} (Hg.), Mo-
dernisierung der Moderne, Frankfurt 2001, S. 11-59.

57 Am11.11. 2009 verkiindet Umweltminister Norbert Réttgen beispielsweise, der Klimawandel
und die Krise der Okosysteme besifien existenzielle Dimensionen: »Sie sind eine Uberlebens-
frage fur hunderte Millionen Menschen. Und sie lassen sich nicht dann erst bekimpfen, wenn
wir unmittelbar am Abgrund stehen. [...] Wenn wir das Ruder erst herum[...]reiflen, wenn die
Katastrophe schon um sich greift, ist es zu spat«. Zitiert nach: http://www.bmu.de/pressemit-
teilungen/aktuelle_pressemitteilungen/pm/45203.php [10.06.2011].

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive 37

Aktivisten), der durch eigenes Handeln den drohenden Untergang authalten will und
sich selbst zur Elite der Auserwahlten zihlt. Als Schicksalsfigur wirken dabei verschie-
dene Motive, die vom Klimakollaps zur globalen atomaren Katastrophe reichen. Die
(natur-)wissenschaftliche Fundierung von Einzelfakten liefert (inhaltlich) die in der Wis-
senschaftsgesellschaft nétige Plausibilitdt dieses Schicksalsverstindnisses. Neben die
Auserwihltheit tritt demnach funktional die Uberzeugung des Aufgeklirtseins, das durch
die Wissenschaften an die Gesellschaft kommuniziert werden kann und somit Rekru-
tierung von Anhingern wie die Mobilisierung der Uberzeugten (Demonstrationen,
Wahlverhalten) ermoglicht. Beck selbst verteidigt in der FAZ vom 14. Juni 2011 seine
Einschitzung aus den 1980er Jahren und verneint gleich zu Beginn seiner Ausfithrungen,
»dass Deutschland mit seiner politischen Entscheidung fiir die Energiewende sich vom
europdischen Modernititsbegriff verabschiedet und sich den dunklen, waldigen Wurzeln
der deutschen Geistesgeschichte zuwendet.«*® Diese Wurzeln sind German Angst und
eine Irrationalitit, die das Schicksalskonzept naturgemafl auszeichnen. Er weist damit
inhaltlich ein formales Konzept zuriick, das sich nicht verleugnen lisst, wenn man die
Argumentationsstruktur jenseits ihres Inhaltes analysiert. Die geschichtsmetaphysische
Funktionsweise solcher Letztbegrindungsstrategien gipfelt in einem an totalitire Vor-
stellungen erinnerndes, letztlich deterministisches Geschichtsbild, fiir das sich der
Schicksalsglaube als tragendes Sinnkonzept hervorragend eignet — und dies unabhingig
von konkreten inhaltliche Positionierungen.

Die heutige Okologiebewegung zeigt somit deutlich, dass die Kontingenz auch im
politischen Denken der Gegenwart keine bevorzugte Rolle spielt, dass zur politischen
Begeisterung des politischen Wesens Mensch Uberzeugungsarbeit ohne geschichtsme-
taphysischen Appell nicht gentigt. Zu tief reicht offenbar das anthropologische Bediirfnis
nach Sinn und Bedeutung seiner Existenz. Auf die Ebene des Handelns heruntergebro-
chen miindet diese Erkenntnis in die Uberzeugung, dass der Mensch erst dort politisch
aktiv wird, wo ihm die geschichtliche Sinnhaftigkeit seines Handelns plausibel (vermit-
telt) wird. Der Moment politischer » Erweckung« fillt somit nicht selten mit der Einsicht
in die geschichtliche Notwendigkeit individuellen Handelns zusammen, ohne deren Ko-
inzidenz politisches Handeln jenseits von systemischen Verwaltungs- und Abstim-
mungsabliufen letztlich nicht denkbar wire. Die Okologiebewegung enthiillt dariiber
hinaus die enorme Funktionalitit, normativ bewertet: Instrumentalisierbarkeit, die auf-
grund dieser existentiellen Dimension den Schicksalskonzepten inhirent ist. Damit be-
stitigen die Umweltaktivisten noch einmal jene, im Kontext dieser kurzen Ausfiihrungen
zur Wirksamkeit von Geschichtsmetaphysik herausgearbeitete Grundhypothese der
Dominanz des Schicksalsmotivs im Politischen, die nun weiter erhirtet und anhand an-
derer politischer Konzepte (z.B. der Rede vom Euro-Raum als »Schicksalsgemein-
schaft«) diskutiert werden miisste. Diese hier zunachst nur in Ansitzen erorterte These
eroffnet somit ein breites Forschungsfeld, an dessen Anfang die Wiirdigung eines nur
scheinbar historisch iiberwundenen Motivs, des Schicksals steht.

58 Ulrich Beck, »Der Irrtum der Raupe« in: FAZ vom 14. Juni 2011 (URL: http://www.faz.net/
artikel/C30351/atomausstieg-der-irrtum-der-raupe-30438636.html — 04.08.1011.).

ZfP 59. Jg. 1/2012

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

38 Larsen Kempf - Schicksal, Vorsehung und Kontingenz als politische Motive

Zusammenfassung

Schicksal, Vorsehung und Kontingenz sind geistesgeschichtlich enorm wirkungsvolle
Topoi, die sich auch im politischen Raum entfalteten. Seit dem Altertum beschiftigen
sich Philosophen mit den damit verbundenen Gesichtsbildern. In der abendlindischen
Geschichte wechselten sich bis in die Neuzeit Schicksal und Vorsehung als Denkfiguren
ab. Erst in den letzten Jahrhunderten gewann die Kontingenz ihre Schliisselrolle, vor
allem in den Sozial- und Kulturwissenschaften. Ungeachtet dieser Paradigmenwechsel
zeichnet insbesondere den Schicksalsglauben geschichtspolitische Wirksamkeit aus, der
sich auch zur Instrumentalisierung eignet. Er dominiert im politischen Denken von Ma-
chiavelli iber Schopenhauer und Nietzsche bis hin zu Oswald Spengler und steht daher
im ideengeschichtlichen Fokus der vorliegenden Darstellung. Die Vermutung, dass sich
dieses Geschichtsmotiv seit dem 20. Jahrhundert erledigt hitte, lasst sich nicht bestatigen.
Ganz im Gegenteil kann gerade die hochaktuelle Okologie»bewegung« ohne das Schick-
salsmotiv nicht hinreichend begriffen werden. Im Kern erweist die politische Dominanz
des Schicksalskonzepts einen originiren Zusammenhang von politischem Denken/Han-
deln und der Einsicht geschichtlicher Sinnhaftigkeit, der in der gegenwirtigen Politik-
wissenschaft nicht hinreichend berticksichtigt wird und im Beitrag in Erinnerung gerufen
wird.

Summary

Fate, providence and contingency are crucial topoi which have increasingly been devel-
oped in the political sphere. Since ancient times many philosophers have dealt with these
concepts. In Western philosophy either fate or providence was the predominant
paradigm. It was not until the 20t century when contingency became the predominant
paradigm, particularly in social and cultural sciences. However, besides these paradigm
changes, the belief in fate was always of historical-political importance and it often be-
came used as an instrument for demagogues. So, the idea of fate dominated the Western
political thought from Machiavelli to Schopenhauer and Nietzsche up to Oswald Spen-
gler and therefore stands in the focus of current political research. The assumption that
this historical motive has lost its importance since the 20th century has not be confirmed.
Quite the opposite seems to be the case: the existing debate on »Okologiebewegung« in
current political research cannot be understood sufficiently without taking the fate mo-
tive into consideration. Hence, the political importance of the belief in fate should not
be underestimated as it shows the connection of political thought / action and historical
beliefs. Aim of this essay is to take account of this knowledge by recognising its signifi-
cance for current political research.

Larsen Kempf, Fate, providence and contingency as political motives

https://dol. 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:18:48.
Erlaubnis ist i i i Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2012-1-24

