178 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
Aurel Sieber

14.02.2028, 10:18:19. el


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 179

Die seit 2007 an der Ziircher Tramhaltestelle Limmatplatz aus-
gestellte Installation Ubertragung besteht aus 23 Szenen, in denen je-
weils eine ritualisierte Form des Umgangs mit einem «aufgeladenen Ort»
gezeigt wird.! Die ldee zum gemeinsam mit Antje Ehmann realisierten
Projekt entstand bei einem Besuch des Vietnam Veterans Memorials in
Washington D.C. und der Beobachtung des «wilden Ritualismus»,* der
von den durchschnittlich zehntausend Besuchern pro Tag gepflegt wird.
Farocki zufolge seien drei Verhaltensweisen besonders auffallig:

Viele beriihren den Schriftzug eines Namens.
Viele pausen den Schriftzug eines Namens durch.
Viele legen kleine Geschenke am Fuf3e der Mauer ab.?

Die Gestaltung des Denkmals zielt auf keines dieser Rituale
ab. Es gibt weder eine offizielle Auslegung, wie dieses Denkmal ge-
nutzt werden sollte, noch erklarende Tafeln, die gewisse Verhaltens-
regeln nahelegten. Die Rituale ergaben sich einzig aus dem taglichen
Gebrauch des Denkmals. Mittlerweile hat sich ein festes Inventar an
Verhaltensweisen etabliert, das in Reiseflihrern beschrieben wird und
auf Briefmarken Darstellung findet. Ubertragung handelt also nicht
direkt von Denkmalern, Erinnerungsorten oder Skulpturen, sondern
lenkt die Aufmerksamkeit «auf ihren Gebrauch und damit auf Traditio-
nen und Techniken der Sinngebung.»*

Rituelle Handlungen bieten sich freilich fiir jenen ethnografi-
schen Blick an, der bei unterschiedlichen Arbeiten Farockis immer
wieder festgestellt wird.? In seinem Abschiedsgru3 an Farocki be-
merkt Helmut Farber, wie dieser in «seiner eigenen Zivilisation als
Ethnograph» forschte.® Und auch Farocki selbst war sich der Nahe
seiner Perspektive zu ethnografischen Verfahren bewusst. Nicht nur
fuhlte er sich mit Filmemachern wie Robert Gardner und der Tradition
des Direct Cinema verbunden,” sondern mit dem Titel seiner vielleicht
beriihmtesten Installation fiir die Documenta 08 Deep Play erinnert er
auch auf ironische Weise an Clifford Geertz' Beschreibung der bali-
nesischen Hahnenkdmpfe. Dokumentiert wird jenes beriichtigte End-
spiel der FuBballweltmeisterschaft 2006, zu dessen Ende hin sich
Zinédine Zidane ein Denkmal der etwas anderen Art schuf.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Von auf3en betrachtet evozieren rituelle Handlungen Ver-
wunderung, Befremden oder gar Komik. Wem das entsprechende
Wissen fehlt, wird unmittelbar mit seinem Nichtwissen konfrontiert.
So entsteht rasch ein Interesse daran, der eigentimlichen Handlung
auf den Grund zu gehen, um sie nachvollziehen zu kénnen. Fiir Un-
eingeweihte stellen Rituale aber nicht einfach Ratsel dar, die nach
Erklarung verlangen. Man mag auf ein magisch-metonymisches
Denken hinweisen, um das Ritual des Berilihrens eines sakralen Ge-
genstandes zu plausibilisieren, die Handlung selbst erklart sich da-
durch jedoch kaum.?

Beim Versuch, Rituale zu erklaren, lauft man mit den Worten
Ludwig Wittgensteins stets Gefahr, Gebraduche plausibel zu machen
flir Menschen, «die so dhnlich denken» wie man selbst.? In seinen Be-
merkungen iiber Frazers «The Golden Bough» versucht er aufzuzeigen,
weshalb Frazers Versuch, fremde Gebrauche zu erkléaren, griindlich
misslingt. Frazer nimmt sich vor, eine darwinistische Entwicklung in
der Genese der Menschheit aufzuzeigen, deren Glauben an Magie
zunéchst von Religion und schlieBlich von den Wissenschaften abge-
|6st wird. Dabei stellt er die fremden Rituale als «Irrtiimer» und «Dumm-
heiten» dar. Erist, Wittgenstein zufolge, nichtim Stande, «ein anderes
Leben zu begreifen, als das englische seiner Zeit!»"* «Seine Erklarun-
gen der primitiven Gebrauche», so schliet Wittgenstein seine Kritik,
«sind viel roher, als der Sinn dieser Gebrauche selbst.»"

Magische und religidse Handlungen lassen sich nichtim posi-
tivistischen Sinne erklaren, da sie nicht auf einer Logik des Wahren oder
Falschen griinden. Da ihnen «keine Meinung zu Grunde» liegt, gibt es
keinen Irrtum, mit dem aufgerdumt werden kénnte.”> Anders als in
einem wissenschaftlich-theoretischen Diskurs kommt es auf den Wahr-
heitswert nicht an, «sondern nur auf die Funktion im Zusammenhang
religiosen Handelns.»*® Wie Clifford Geertz bemerkt, sind Rituale fir
Teilnehmende «not only models of what they believe, but also models
for the believing of it.»"* Diese genuin in der Performanz enthaltene Be-
deutung des Rituals lasst sich ganz unabhédngig von der Art der Ver-
mittlung unmaoglich lGbertragen.”

Trotz dieser Unmdglichkeit behauptet Geertz, dass das
Ritual resp. die kulturelle Performance einen privilegierten Blick auf

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 181

eine Kultur erlaube.” Rituale sind offenkundig nicht nur fir Ritualteil-
nehmende bedeutungsvoll, sondern interessieren auch aus der Warte

des unbeteiligten Beobachters. Wie Catherine Bell zeigt, darf diese

beobachtende Position, die sich im Unterschied zum handelnden Ri-
tualteilnehmer gerne als rein denkend begreift, aber nicht einfach als

neutral verstanden werden. Vielmehr vollziehen Ethnologen wie

Geertz mit ihren Arbeiten selbst eine Form der kulturellen Perfor-
mance, «um beides zu erreichen, unsere Verschiedenheit vom und

unseren Zugang zum <Anderen»».”” Damit [&st sich die Unterscheidung

zwischen Denken und Handeln auf, auf der der Ritualbegriff letztlich

fuBt. «Die wissenschaftliche Ritualforschung», fassen Andréa Balliger
und David Krieger zusammen, wird «zur performativen Darstellung der
westlichen Form des Wissens.»' Dieser Auffassung zufolge lage die

Funktion solcher Wissenschaft also auch darin, implizit eine bestimm-
te Auffassung der Welt zu konstruieren und zu perpetuieren.

Wenn nun die Funktion der Wissenschaft wesentlich als kul-
turelle Performance verstanden wird, die mittels eingefiihrter Unter-
scheidungen Ordnungen schafft und diese liber Generationen stabili-
siert, so lauft sie stets Gefahr, sich mit Blick auf mdgliche Erkenntnisse
als Institution in die Quere zu kommen. Denn im gesellschaftlichen
Geflige libernimmt sie nicht nur eine epistemische, sondern auch eine
performative Funktion: Indem sie die Koordinaten fiir das Verstandnis
komplexer Zusammenhénge schafft, gebardet sie sich auch - zumin-
dest mittelfristig — als Huterin einer bestimmten Episteme.

Eine handwerkliche Epistemologie

Wie aber lassen sich Rituale darstellen, ohne in die nun be-
schriebene Falle zu tappen? Ziel einer vergleichenden Untersuchung
sollte es nach Wittgenstein sein, «durch die Gruppierung des Tatsa-
chenmaterials allein» eine «iibersichtliche Darstellung» zu erreichen.®
Wittgenstein weist mit Emphase immer wieder darauf hin, dass die
Gebrauche nurbeschrieben werden kdnnen und dass sie so beschrie-
ben werden missen, dass die Zusammenhénge ersichtlich werden.
Die «hypothetischen Zwischenglieder» sollen aber nichts anderes
leisten, «als die Aufmerksamkeit auf die Ahnlichkeit, den Zusammen-
hang, der Tatsachen lenken.»*® So lasse sich das Auge fir formale

14.02.2026, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Zusammenhadnge scharfen, ohne Hypothesen etwa zur Entstehung
und Entwicklung des Rituals zu bilden.*

Mit keiner Erkldrung lasst sich freilegen, so fahrt Wittgen-
stein fort, was an den Ritualen Eindruck mache: «Die Befriedigung,
die durch die Erklarung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.»*? Als
Beispiel nennt Wittgenstein die Geschichte vom Waldkdnig Nemi, die
von Frazerin einem Ton erzdhlt wird, «der zeigt, dass hier etwas Merk-
wiirdiges und Furchtbares geschieht».?® Wittgenstein zufolge sei in
diesem Ton bereits die Antwort auf die Frage enthalten, warum es
den finsteren Brauch um die Thronnachfolge gibt. Frazers Bestreben,
Brauche zu erklédren, wird durch die Form des Erzdhlens hinfallig.>

Farocki kommt mit seiner vergleichenden Installation der
bei Wittgenstein vorgezeichneten <lbersichtlichen Darstellung> er-
staunlich nahe.In den 23 Szenen ergeben sich zahlreiche <Zwischen-
glieden, etwa betreffend die Gestik der Hdnde, des Innehaltens oder
des Beriihrens. Durch Wiederholungen und die daraus resultieren-
den Vergleiche scharft sich der Blick fiir formale Aspekte ritueller
Praktiken. Weder in einer Szene noch in einem Zwischentitel wird je
eine Erklarung angestrebt, die tiber die mit dem Ort verbundene
Sage hinausginge.

Der Titel Ubertragung ist wie viele Titel Farockis mehrdeu-
tig. Zum einen klingt damit die mediale Ubermittlung an, die einer-
seits Uber die Berlihrung der Hand, andererseits durch die Aufnah-
me der Kamera erfolgt. Zum anderen weist sie aber auch auf den
Aspekt der metaphorischen Ubertragung hin. Diese Mehrdeutigkeit
Ubertrégt sich unweigerlich wieder auf das zentrale Motiv der Ins-
tallation. Die Beruhrung wird zum praktischen Modell einer genui-
nen Form von Ubertragung, die unter dem Gesichtspunkt eben sol-
cher Mehrdeutigkeit aufgeféachert wird. Sie wird gleichzeitig zu
einem poetologischen Modell einer Praxis, deren Erkenntnisweise
dem theoretisierenden, d.h. visuellen (theorein: beobachten, be-
trachten, (an)schauen) Zugriff der Ethnologen eine taktile Alterna-
tive entgegenhalt:

Man sagt zu Kindern, sie sollen nicht alles anfassen. Sie sollen
lernen, die Aneignung mit Blicken zu vollziehen. Ich suchte

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 183

nach Orten, an denen Menschen eine kérperliche Verbindung
suchen, etwas anfassen,um zu begreifen, wie man auf Deutsch
sagen kann.?

Mit Blick auf die Tatsache, «dass das Kino kein Medium der
Berilihrung ist», wie Farocki in Der Ausdruck der Hénde selbst feststellt,
wird sein anhaltendes Interesse an ihr umso auffalliger. Vielleicht sind
sich sein Projekt des Essayfilms und die Beriihrung gar nicht so fremd,
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Wenngleich die visuelle
Wahrnehmung ungemein produktiverim Ausbilden epistemologischer
Metaphern ist - man denke etwa ans Licht als Leitmetapher der Auf-
klarung -, so artikuliert sich im Begreifen und Begriff noch immer die
Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von Ra-
tionalitat. Paradoxerweise lasst sich gerade in einem visuellen Medium
besonders gut tber diese taktile Form der Annédherung nachdenken,
da sie leichter als die Anschauung in Szene gesetzt werden kann.

Dies mag zumindest vorlaufig erklaren, weshalb die Beriih-
rung und andere praktische Formen der Erkenntnis in Farockis Arbeit
immer wieder auftauchen. In Produktionen wie Leben BRD (1990), Die
Bewerbung (1997), Die Schulung (1987) und Die Umschulung (1994)
dokumentiert Farocki didaktische Situationen, in denen der Lehrstoff
weniger theoretisch als praktisch eingetibt wird. In der Darstellung
von Proben, Ubungen, Rollenspielen, Reenactments oder Simulatio-
nen zeigt sich die Notwendigkeit des praktischen Erlernens gewisser
Fertigkeiten. Die Abldufe, Bewegungen und Reaktionen des Kérpers
kdnnen nurim wiederholten Vollzug der zu erlernenden Fertigkeit an-
geeignetwerden. Diese sich stdndig wiederholenden Lernsituationen
erinnern in Farockis Darstellung unweigerlich an verblasste, nicht
mehr als solche erkenntliche Rituale.

Analog dazu muss Farockis Interesse am handwerklichen
Teil einer kiinstlerischen Praxis verstanden werden, wie sie sich im
Portrat Georg K. Glaser, Schriftsteller und Schmied (1988) kristallisiert.
Darin ist die Rede von «denkenden Handen», deren epistemische Be-
wegung mit Peter Sloterdijk gesprochen «auf der Grenze zwischen
Fabrikation und Meditation angesiedelt ist».?* Die geduldigen Wieder-
holungen des Korpers setzen ein Erkenntnispotential frei, dem sich

14.02.2026, 10:18:18.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Farocki durch Wiederholung und Variation auch in seinen beobach-
tenden Filmen treu bleibt.

Dialektik der Beriihrung

Als haptische Aktion hat die Beriihrung teil an der epistemi-
schen Dimension des Greifens, als Geste unterscheidet sie sich aller-
dings entscheidend davon. Wer begreift, der umschlie3t den Gegen-
stand,umihn handhabbarzu machen. Erklarungen sind aufs Begreifen
aus. Dabei gibt es keinen Zweifel Giber die Richtung des Austauschs,
Uber das epistemische Gefélle zwischen Gegenstand und Akteur: Be-
greifenist eine unilaterale Aktion. Beriihren hingegen istin mehrfacher
Hinsicht dual: Nicht nur vereint die Berlihrung Aktivitat (etwas beriih-
ren) mit Passivitat (berlihrt werden), es verbindet Oberflachlichkeit
und Beildufigkeit mit Intimitat. Eine Berihrung zielt nach Jean-Luc
Nancy weder auf Aneignung noch auf Hingabe, kennt weder Besitz
noch Opfergabe, fordert keine Unterwerfung und keine ldentifizie-
rung.”” Jemanden oder etwas zu beruhren, impliziert das Vermdgen
einer Beziehung, die bei aller Anteilnahme nicht festhalt und bindet,
sondern im Gegenteil «die Freiheit des Anderen nicht nur nicht ein-
schrankt, sondern Giberhaupt erst initiiert.»*

Der Beriihrung liegt ein «<Humainismus»*® zugrunde, wie es
Jacques Derrida in einem seiner typischen Wortspiele zum Ausdruck
bringt, dessen Rationalitatsbegriff kein Riickzug des Geistes in eine
Festung des Denkens bedeutet, sondern sich eine Verwundbarkeit des
Korpers offenhélt.?’® Es setzt dies eine Sensibilitat frei, die im Zusam-
menhang mit Ritualen und dem Problem von deren Unlibersetzbarkeit
adaquater als das Begreifen scheint, da sie sich im Bewusstsein um die
reziproke Wirkung eine Unvoreingenommenheit und Empfanglichkeit
gegeniiber dem Anderen, dem Gegenstand erhalt.* Trotz aller Nahe
artikuliert sich in der Berlihrung also stets eine Distanz. Mit Frangois
Jullien gesprochen lieBe sich diese vielleicht als Abstand (écart) be-
zeichnen.*” Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Aus-
einandersetzung mit dem Fremden, die unter dem Stern der Explora-
tion und nicht der Identifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums
Ausmachen von Differenzen und Unterschieden zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden. Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 185

verfolgte, das Wesen des einen vom anderen trennscharf abzugrenzen,
so bliebe schlieBlich nichts anderes librig, als «sich auf dieses in seiner
Reinheit Erfasste zurlickzuziehen».?® Diesen Riickzug gilt es zu vermei-
den, denn will Farocki eine nachhaltige Reflexion anstoBen. Stattdes-
sen geht es mit der Wahrung eines Abstands ums Erzeugen einer
«Spannung» zwischen dem Vergleichenden und dem Verglichenen:

Der eine hort nicht auf, sich im anderen zu entdecken, sich in
der Gegeniiberstellung sowohl zu erforschen als auch zu re-
flektieren. Will er sich selbst erkennen, bleibt er vom anderen
abhidngig und kann sich nicht auf das, was seine Identitét
wire, zuriickziehen. Durch die zwischen den beiden Termen
hergestellte Entfernung hat die Distanz ein «Zwischen» zum
Vorschein gebracht, und dieses Zwischen ist aktiv.**

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein
Bild davon zu machen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zustanden,
sondern aus einem Spannungsfeld sich beobachtender Krafte. Diese
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf die Mdglichkeit der Er-
kenntnis. Wenn es nicht mehr darum geht, Zusténde, Individualitaten
oder Begriffe zu definieren, verliert ein hierarchisch-klassifizierendes
Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen fordert die Wahrung
von Abstéanden das Einiiben eines vorsatzlosen Blicks. Diesem ist es
nicht darum zu tun, sein Gegeniiber durch Erklarungen be- und anzu-
greifen, sondern es beriihrend zu erfahren.

Profanierung

Teilen sich Farocki und die klassische Ethnologie eines Clif-
ford Geertz ein Interesse an Ritualen als privilegierten Blick auf eine
Kultur, so kdnnte die Position, aus der sich ihre Beobachtungen an-
stellen, kaum unterschiedlicher ausfallen. Als Teil einer gesellschaft-
lichen Institution agieren Akademikerimmer auch als Hiiter jener Epis-
teme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin wird aufgrund ihrer
institutionellen Einbindung notwendig blind gegeniiber den Struktu-
ren, in die sie eingelassen ist - zugleich lasst sich ein moglicher Inte-
ressenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

14.02.2026, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so
schwierig, sich ein Bild davon zu machen.
Es konstituiert sich nicht aus festen
Zustanden, sondern aus einem Spannungs-
feld sich beobachtender Kréafte. Diese
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf
die Moglichkeit der Erkenntnis. Wenn

es nicht mehr darum geht, Zusténde, Indivi-

dualitédten oder Begriffe zu definieren,
verliert ein hierarchisch-klassifizierendes
Denken notwendig an Stellenwert.
Stattdessen fordert die Wahrung von Ab-
standen das Einiben eines vorsatzlosen
Blicks. Diesem ist es nicht darum zu

tun, sein Gegeniber durch Erklarungen be-
und anzugreifen, sondern es berihrend

zu erfahren.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 187

Es geniigt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie
mochte beglaubigt und geliebt werden. Sie méchte erklart
werden. Jede Institution ist eine Erkldrung der Gesellschaft,
eine Inszenierung der Ungleichheit.*

Selbstwenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen
schriebe, politisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu
kratzen, gédbe es damit nur umso mehr zu erklaren. Farocki aber
spricht weder im Namen einer Institution, noch gleicht er seine &s-
thetischen Kriterien auf eine Markttauglichkeit ab. Diese Unabhén-
gigkeit erlaubt ihm die unerhdérte Freiheit, seinen Arbeiten weder
eine dsthetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben
zu mussen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt [...] an,ich mache
einen Film, der eine Kritik am Gegenstand iibe, und der Inha-
ber oder Verwalter des gefilmten Gegenstandes nimmt an,
mein Film sei fiir seine Sache eine Reklame. Ich versuche,
weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas zwi-
schen beidem, sondern jenseits von beidem.*

Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgeho-
ben. Der Abstand zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er
rdaumt der Sache zunéchst einmal lediglich den nétigen Platz ein. In
der Reziprozitat der Berlihrung scheint jener entscheidende Aspekt
von Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Hal-
tung in eine Néhe zugleich zu verwandeln und den Logos des Verglei-
chens um das Pathos des Subjekts zu erweitern sucht.?” Wenn sich
«die Fahigkeit, sich theoretisch verhalten zu kdnnen, dadurch definiert,
dal3 man liber einer Sache seine eigenen Zwecke vergessen kann», so
geht Farocki weiter:* Die eigenen Zwecke sollen von dieser Sache in
Mitleidenschaft gezogen werden kénnen. Dies ist der ethische Kern
einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstverges-
senheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in
den Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine auf-
klérerische Introspektion der Erkenntnis.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Der theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der The-
orie vorausgeht, bezeichnete im Griechischen einen Zuschauer von
heiligen Festen der Goétter, der anschlieBend davon Bericht erstattete.
Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im ansonsten unzugéngli-
chen, abgeschlossenen Raum seine «sakralrechtliche Auszeichnung,
z.B. seine Unverletzlichkeit».?* In anderen Worten bezieht er seine Le-
gitimation weniger aus der Art und Weise seiner Vermittlung als dessen
Gegenstand. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenie-
rung derrituellen Handlungen weisen jedoch in die genau gegenteilige
Richtung. Mit Giorgio Agamben gesprochen, lasst sich hier «eine pro-
fane Ansteckung (contagio)» erkennen, «eine Berlihrung, die den
Zauber entkraftet und dem Gebrauch zuriickgibt, was das Heilige ab-
gesondert und zu Stein gemacht hatte.»*® Farocki bezieht seine Legi-
timation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten oder Allge-
meinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So
vermag an dieser Sache schlieBlich aufzuscheinen, «was unsichtbar
zu halten insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht.»*

Denkt man sich Farockis Erkenntnisweise als Beriihrung, ist
deren profanierende Funktion entscheidend: Indem eine Reflexion
uber ein vormals abgesondertes, d.h. durch ein beispielsweise ma-
gisch-religioses Denken legitimiertes Verhalten provoziert wird, er-
offnen sich neue Denkrdume. Profanieren aber heiBt «nicht einfach,
die Absonderungen abschaffen und ausléschen, sondern lernen,
einen neuen Gebrauch von ihnen zu machen, mit ihnen zu spielen.»*
Sofern dieser neue Gebrauch aus einer Beriihrung statt einem Be-
greifen hervorgeht, entspringt er aus einem Bewusstsein der Rezip-
rozitadt und st6Bt bei aller Reflexion Gber das Andere immer auch eine
Selbstreflexion an. Solche Reflexion beriihrt das Abgesonderte in sich,
tastet die Selbstverstandlichkeit ab, mit der wir unsere Realitat navi-
gieren, rihrt an die rituellen Praktiken in unserem Denken und Han-
deln, die uns taglich Sinn stiften.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 189

[1]
[2]

[3]
[4]
[5]

[6]
[71

[8]

[91

[10]
[11]
[12]
[13]

[14]

[15]

[16]
[17]

[18]
[19]
[20]
[21]
[22]
[23]
[24]

[25]

Harun Farocki: Diskussionsprotokoll No. 26 zu Ubertragung (32. Duisburger Filmwoche, 7.
November 2008), S.2.

Ders.: Denkmal - Exposé fiir eine Installation von Harun Farocki, in: Kunst und Offentlich-
keit. Kritische Praxis der Kunst im Stadtraum Ziirich, hg. von Christoph Schenker und
Michael Hiltbrunner, Ziirich (Hochschule fiir Gestaltung und Kunst) 2007, Bd. 2, S.90.
Ebenda.

Tim Zulauf: Zum Projekt von Harun Farocki, in: Kunst und Offentlichkeit, a.a.0., S.97.
Stefan Reinecke: Das Leben, ein Test. Postindustrielle Arbeit in Filmen von Harun Farocki,
in: Der Arger mit den Bildern. Die Filme von Harun Farocki, hg. von Rolf Aurich, Konstanz
(UVK Medien), S.263; Nicole Brenez: Harun Farocki and the Romantic Genesis of the
Principle of Visual Critique, in: Harun Farocki: Against What? Against Whom? Hg. von
Antje Ehmann und Kodwo Eshun, London (Koenig Books) 2009. S.135.

Helmut Farber: Etwas wird sichtbar, Cargo, Film, Medien, Kultur, No. 27 (2015), S.49.

Vgl. Volker Pantenburg: <Now that’s Brecht at last!> Harun Farocki’s Observational Films,
in: Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg, Cambridge
Mass (MIT Press) 2016. S.158.

Farocki reflektiert diese Funktion der Berlihrung in seiner 1997 fiir den WDR produzierten
Sendung Der Ausdruck der Hande, in der er die auffallige Inszenierung von Handen, die in
Propagandafilmen des zweiten Weltkrieges Kriegsmaterial beriihren, folgendes Zitat aus
einem archéologischen Text gegeniiberstellt: «Das Beriihren als bloBe Tastgebarde ist
urspriinglich Zauberhandlung. Dies zeigt sich am Deutlichsten bei der dltesten Form des
Eides, denn nur beriihrt, nicht angefasst oder ergriffen wird beim heidnischen, magischen
Eidgegenstand, der verzaubert werden soll.»

Ludwig Wittgenstein: Bemerkungen tiber Frazers The Golden Bough», hg. von Rush
Rhees, Synthese 17, Nr. 3 (1967), S.235.

Ebenda, S.237.

Ebenda, S.241.

Ebenda, S.236.

Marco Brusotti: Wittgenstein, Frazer und die <ethnologische Betrachtungsweise», in: Uber
Wittgenstein, hg. v. James Conant, Wolfgang Kienzler, Stefan Majetschak, Volker Munz,
Josef Rothhaupt, David Stern und Wilhelm Vossenkuhl, Berlin/Boston 2014. S.38.
Clifford Geertz: The Interpretation of Cultures. Selected Essays, New York (Basic Books,
Inc) 1973. S.114.

Jean-Luc Nancy geht zu Beginn seiner einflussreichen Studie {iber die Beriihrung auf die
Kontingenz in Form einer «Erwéhlung» oder «Gnade» ein, um die Gleichnisse Jesus
verstehen zu kdnnen: «lhr aber seid selig, denn eure Augen sehen» sagt Jesus zu den
Jiingern (Mt 13, 16); oder auch diese andere, mehrfach wiederholte Wendung: «Wer Ohren
hat, der hore!» (Mt 13, 9). Das Gleichnis spricht nur zu dem, der es bereits verstanden hat,
es zeigt nur denen, die bereits gesehen haben. Den anderen verbirgt es, was es zu sehen
gibt und auch die Tatsache, dass es zu sehen gibt.» Jean-Luc Nancy: Noli me tangere,
Zirich (Diaphanes) 2008. S.11.

Vgl. Geertz: The Interpretation of Cultures, a.a.0., S.113.

Catherine Bell: Ritualkonstruktion, in: Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch, hg. von
Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden (Verlag fiir Sozialwissenschaften), 3.
Aufl., 2006. S.46.

Andréa Belliger und David J. Krieger: Einfiihrung, in: Ritualtheorien, a.a.0., S.29.
Wittgenstein: Bemerkungen liber Frazers <The Golden Bough», a.a.0., S.241.

Ebenda.

Ebenda, S.242.

Ebenda, S.235.

Ebenda.

Auf der Ebene des Auditiven artikuliert Wittgenstein hier ein Prinzip, fiir das Aby Warburg
mit seinem Bilderatlas auf der Ebene des Visuellen prototypisch steht: dass die proposi-
tionale und die sinnliche Auslegung in keinerlei epistemischen Hierarchie zueinander
stehen. Vgl. Thomas Strassle: Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen und Grenzen einer
metadsthetischen Perspektive. S.176 (in diesem Band).

Harun Farocki und Christa Blimlinger: Ein ABC zum Essayfilm, HaFI006, Berlin (Harun
Farocki Institut & Motto Books) 2017. S.171.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

[26]

[27]

[28]

[29]
[30]

[31]

[32]
[33]
[34]
[35]
[36]
[37]
[38]

[39]
[40]

[41]

[42]

Peter Sloterdijk: Du muf3t dein Leben dndern. Uber Anthropotechnik, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 2008. S.460.

Vgl. Nancy: Noli me tangere, a.a.0., S.66. Nancy ist hier einer Geste auf der Spur, die er
mit dem Begriff der Berlihrung zu fassen sucht. Dass die Beriihrung in einem alltaglichen,
praktischen Sinn durchaus auch problematische Begegnungen bezeichnen kann, wird
damit nicht in Abrede gestellt.

Michael Mayer: Touché. Zu zwei Studien tber die Bedeutung des Beriihrens in den
Werken Jacques Derridas und Jean-Luc Nancys, 2009, https://literaturkritik.de/id/12976.
Die Berlihrung wére danach eine Geste der Emanzipation. <Mancipare», die lateinische
Wurzel des Wortes <Emanzipation ist ein Begriff aus dem rémischen Recht und bedeutet
«verkaufen». Er zeigt in der Bildlichkeit der ergreifenden Hand (manus, lat. Hand) ein
Privateigentum an, das in romischer Zeit auch fiir Sklaven geltend gemacht werden
konnte. Demgegeniiber bedeutet etwas oder jemanden zu emanzipieren, Georges
Didi-Huberman zufolge, «jemanden an die Hand nehmen, um ihn in einen freien Bereich zu
fihren, in einen Raum der Freiheit, in dem niemand irgendjemandes <Besitz> ist.» Georges
Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit. Das Auge der Geschichte Il, Miinchen
(Fink) 2014. S.154.

Jacques Derrida: Beriihren. Jean-Luc Nancy, Berlin (Brinkmann & Bose) 2007. S.197.

Vgl. Michael Mayer: Humanismus im Widerstreit. Versuch tiber Passibilitat, Miinchen
(Fink) 2012. S.90.

Die Passivitat der Beriihrbarkeit ist nicht das Gegenteil der aktiven Beriihrung, sondern,
wie Michael Mayer es ausdriickt, deren «Nacht- oder Schattenseite» resp. «Kehrseite»
und er schlédgt vor, «diese vor-oppositionelle, nicht-binére <Passivitat> mit dem Begriff der
Passibilitdt zu kennzeichnen.» Ebenda, S.14.

Frangois Jullien: Es gibt keine kulturelle Identitat. Wir verteidigen die Ressourcen einer
Kultur, Gbers. von Erwin Landrichter, Berlin (Suhrkamp) 2017. S. 35ff.

Ebenda, S.40.

Ebenda.

Jacques Ranciére: Der unwissende Lehrmeister. Finf Lektionen liber die intellektuelle
Emanzipation, tibers. von Richard Steurer, Wien (Passagen) 2007. S.123.

Harun Farocki: Eine Rede liber zwei Filme, in Zelluloid Nr. 27, KéIn (1988), S.24.

Vgl. Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit, a.a.0., S.219.

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke Tibingen (Mohr Siebeck) 1999. S.129.

Ebenda.

Giorgio Agamben: Lob der Profanierung, in: Profanierungen, Frankfurt/M (Suhrkamp)
2005.S.71.

Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: Noten zur Literatur, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 1958. S.49.

Agamben: Lob der Profanierung, a.a.O., S.85.

14.02.2028, 10:18:19.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 191

Essay 9/9

14.02.2026, 10:18:19. per


https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

