
Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
Aurel Sieber

178

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die seit 2007 an der Zürcher Tramhaltestelle Limmatplatz aus-
gestellte Installation Übertragung besteht aus 23 Szenen, in denen je-
weils eine ritualisierte Form des Umgangs mit einem «aufgeladenen Ort» 
gezeigt wird.1 Die Idee zum gemeinsam mit Antje Ehmann realisierten 
Projekt entstand bei einem Besuch des Vietnam Veterans Memorials in 
Washington D.C. und der Beobachtung des «wilden Ritualismus»,2 der 
von den durchschnittlich zehntausend Besuchern pro Tag gepflegt wird. 
Farocki zufolge seien drei Verhaltensweisen besonders auffällig:

Viele berühren den Schriftzug eines Namens.
Viele pausen den Schriftzug eines Namens durch.
Viele legen kleine Geschenke am Fuße der Mauer ab.3

	 Die Gestaltung des Denkmals zielt auf keines dieser Rituale 
ab. Es gibt weder eine offizielle Auslegung, wie dieses Denkmal ge-
nutzt werden sollte, noch erklärende Tafeln, die gewisse Verhaltens-
regeln nahelegten. Die Rituale ergaben sich einzig aus dem täglichen 
Gebrauch des Denkmals. Mittlerweile hat sich ein festes Inventar an 
Verhaltensweisen etabliert, das in Reiseführern beschrieben wird und 
auf Briefmarken Darstellung findet. Übertragung handelt also nicht 
direkt von Denkmälern, Erinnerungsorten oder Skulpturen, sondern 
lenkt die Aufmerksamkeit «auf ihren Gebrauch und damit auf Traditio-
nen und Techniken der Sinngebung.»4
	 Rituelle Handlungen bieten sich freilich für jenen ethnografi-
schen Blick an, der bei unterschiedlichen Arbeiten Farockis immer 
wieder festgestellt wird.5 In seinem Abschiedsgruß an Farocki be-
merkt Helmut Färber, wie dieser in «seiner eigenen Zivilisation als 
Ethnograph» forschte.6 Und auch Farocki selbst war sich der Nähe 
seiner Perspektive zu ethnografischen Verfahren bewusst. Nicht nur 
fühlte er sich mit Filmemachern wie Robert Gardner und der Tradition 
des Direct Cinema verbunden,7 sondern mit dem Titel seiner vielleicht 
berühmtesten Installation für die Documenta 08 Deep Play erinnert er 
auch auf ironische Weise an Clifford Geertz' Beschreibung der bali-
nesischen Hahnenkämpfe. Dokumentiert wird jenes berüchtigte End-
spiel der Fußballweltmeisterschaft 2006, zu dessen Ende hin sich 
Zinédine Zidane ein Denkmal der etwas anderen Art schuf.

Schreiben / Zeigen 179

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Von außen betrachtet evozieren rituelle Handlungen Ver-
wunderung, Befremden oder gar Komik. Wem das entsprechende 
Wissen fehlt, wird unmittelbar mit seinem Nichtwissen konfrontiert. 
So entsteht rasch ein Interesse daran, der eigentümlichen Handlung 
auf den Grund zu gehen, um sie nachvollziehen zu können. Für Un-
eingeweihte stellen Rituale aber nicht einfach Rätsel dar, die nach 
Erklärung verlangen. Man mag auf ein magisch-metonymisches 
Denken hinweisen, um das Ritual des Berührens eines sakralen Ge-
genstandes zu plausibilisieren, die Handlung selbst erklärt sich da-
durch jedoch kaum.8
	 Beim Versuch, Rituale zu erklären, läuft man mit den Worten 
Ludwig Wittgensteins stets Gefahr, Gebräuche plausibel zu machen 
für Menschen, «die so ähnlich denken» wie man selbst.9 In seinen Be-
merkungen über Frazers «The Golden Bough» versucht er aufzuzeigen, 
weshalb Frazers Versuch, fremde Gebräuche zu erklären, gründlich 
misslingt. Frazer nimmt sich vor, eine darwinistische Entwicklung in 
der Genese der Menschheit aufzuzeigen, deren Glauben an Magie 
zunächst von Religion und schließlich von den Wissenschaften abge-
löst wird. Dabei stellt er die fremden Rituale als «Irrtümer» und «Dumm-
heiten» dar. Er ist, Wittgenstein zufolge, nicht im Stande, «ein anderes 
Leben zu begreifen, als das englische seiner Zeit!»10 «Seine Erklärun-
gen der primitiven Gebräuche», so schließt Wittgenstein seine Kritik, 
«sind viel roher, als der Sinn dieser Gebräuche selbst.»11 
	 Magische und religiöse Handlungen lassen sich nicht im posi-
tivistischen Sinne erklären, da sie nicht auf einer Logik des Wahren oder 
Falschen gründen. Da ihnen «keine Meinung zu Grunde» liegt, gibt es 
keinen Irrtum, mit dem aufgeräumt werden könnte.12 Anders als in 
einem wissenschaftlich-theoretischen Diskurs kommt es auf den Wahr-
heitswert nicht an, «sondern nur auf die Funktion im Zusammenhang 
religiösen Handelns.»13 Wie Clifford Geertz bemerkt, sind Rituale für 
Teilnehmende «not only models of what they believe, but also models 
for the believing of it.»14 Diese genuin in der Performanz enthaltene Be-
deutung des Rituals lässt sich ganz unabhängig von der Art der Ver-
mittlung unmöglich übertragen.15
	 Trotz dieser Unmöglichkeit behauptet Geertz, dass das 
Ritual resp. die kulturelle Performance einen privilegierten Blick auf 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

180

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Kultur erlaube.16 Rituale sind offenkundig nicht nur für Ritualteil-
nehmende bedeutungsvoll, sondern interessieren auch aus der Warte 
des unbeteiligten Beobachters. Wie Catherine Bell zeigt, darf diese 
beobachtende Position, die sich im Unterschied zum handelnden Ri-
tualteilnehmer gerne als rein denkend begreift, aber nicht einfach als 
neutral verstanden werden. Vielmehr vollziehen Ethnologen wie 
Geertz mit ihren Arbeiten selbst eine Form der kulturellen Perfor-
mance, «um beides zu erreichen, unsere Verschiedenheit vom und 
unseren Zugang zum ‹Anderen›».17 Damit löst sich die Unterscheidung 
zwischen Denken und Handeln auf, auf der der Ritualbegriff letztlich 
fußt. «Die wissenschaftliche Ritualforschung», fassen Andréa Balliger 
und David Krieger zusammen, wird «zur performativen Darstellung der 
westlichen Form des Wissens.»18 Dieser Auffassung zufolge läge die 
Funktion solcher Wissenschaft also auch darin, implizit eine bestimm-
te Auffassung der Welt zu konstruieren und zu perpetuieren.
	 Wenn nun die Funktion der Wissenschaft wesentlich als kul-
turelle Performance verstanden wird, die mittels eingeführter Unter-
scheidungen Ordnungen schafft und diese über Generationen stabili-
siert, so läuft sie stets Gefahr, sich mit Blick auf mögliche Erkenntnisse 
als Institution in die Quere zu kommen. Denn im gesellschaftlichen 
Gefüge übernimmt sie nicht nur eine epistemische, sondern auch eine 
performative Funktion: Indem sie die Koordinaten für das Verständnis 
komplexer Zusammenhänge schafft, gebärdet sie sich auch – zumin-
dest mittelfristig – als Hüterin einer bestimmten Episteme.

	 Eine handwerkliche Epistemologie
	 Wie aber lassen sich Rituale darstellen, ohne in die nun be-
schriebene Falle zu tappen? Ziel einer vergleichenden Untersuchung 
sollte es nach Wittgenstein sein, «durch die Gruppierung des Tatsa-
chenmaterials allein» eine «übersichtliche Darstellung» zu erreichen.19 
Wittgenstein weist mit Emphase immer wieder darauf hin, dass die 
Gebräuche nur beschrieben werden können und dass sie so beschrie-
ben werden müssen, dass die Zusammenhänge ersichtlich werden. 
Die «hypothetischen Zwischenglieder» sollen aber nichts anderes 
leisten, «als die Aufmerksamkeit auf die Ähnlichkeit, den Zusammen-
hang, der Tatsachen lenken.»20 So lasse sich das Auge für formale 

Schreiben / Zeigen 181

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhänge schärfen, ohne Hypothesen etwa zur Entstehung 
und Entwicklung des Rituals zu bilden.21
	 Mit keiner Erklärung lässt sich freilegen, so fährt Wittgen-
stein fort, was an den Ritualen Eindruck mache: «Die Befriedigung, 
die durch die Erklärung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.»22 Als 
Beispiel nennt Wittgenstein die Geschichte vom Waldkönig Nemi, die 
von Frazer in einem Ton erzählt wird, «der zeigt, dass hier etwas Merk-
würdiges und Furchtbares geschieht».23 Wittgenstein zufolge sei in 
diesem Ton bereits die Antwort auf die Frage enthalten, warum es 
den finsteren Brauch um die Thronnachfolge gibt. Frazers Bestreben, 
Bräuche zu erklären, wird durch die Form des Erzählens hinfällig.24
	 Farocki kommt mit seiner vergleichenden Installation der 
bei Wittgenstein vorgezeichneten ‹übersichtlichen Darstellung› er-
staunlich nahe. In den 23 Szenen ergeben sich zahlreiche ‹Zwischen-
glieder›, etwa betreffend die Gestik der Hände, des Innehaltens oder 
des Berührens. Durch Wiederholungen und die daraus resultieren-
den Vergleiche schärft sich der Blick für formale Aspekte ritueller 
Praktiken. Weder in einer Szene noch in einem Zwischentitel wird je 
eine Erklärung angestrebt, die über die mit dem Ort verbundene 
Sage hinausginge.
	 Der Titel Übertragung ist wie viele Titel Farockis mehrdeu-
tig. Zum einen klingt damit die mediale Übermittlung an, die einer-
seits über die Berührung der Hand, andererseits durch die Aufnah-
me der Kamera erfolgt. Zum anderen weist sie aber auch auf den 
Aspekt der metaphorischen Übertragung hin. Diese Mehrdeutigkeit 
überträgt sich unweigerlich wieder auf das zentrale Motiv der Ins-
tallation. Die Berührung wird zum praktischen Modell einer genui-
nen Form von Übertragung, die unter dem Gesichtspunkt eben sol-
cher Mehrdeutigkeit aufgefächert wird. Sie wird gleichzeitig zu 
einem poetologischen Modell einer Praxis, deren Erkenntnisweise 
dem theoretisierenden, d.h. visuellen ( theoreîn: beobachten, be-
trachten, ( an )schauen ) Zugriff der Ethnologen eine taktile Alterna-
tive entgegenhält:

Man sagt zu Kindern, sie sollen nicht alles anfassen. Sie sollen 
lernen, die Aneignung mit Blicken zu vollziehen. Ich suchte 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

182

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Orten, an denen Menschen eine körperliche Verbindung 
suchen, etwas anfassen, um zu begreifen, wie man auf Deutsch 
sagen kann.25

	 Mit Blick auf die Tatsache, «dass das Kino kein Medium der 
Berührung ist», wie Farocki in Der Ausdruck der Hände selbst feststellt, 
wird sein anhaltendes Interesse an ihr umso auffälliger. Vielleicht sind 
sich sein Projekt des Essayfilms und die Berührung gar nicht so fremd, 
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Wenngleich die visuelle 
Wahrnehmung ungemein produktiver im Ausbilden epistemologischer 
Metaphern ist – man denke etwa ans Licht als Leitmetapher der Auf-
klärung –, so artikuliert sich im Begreifen und Begriff noch immer die 
Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von Ra-
tionalität. Paradoxerweise lässt sich gerade in einem visuellen Medium 
besonders gut über diese taktile Form der Annäherung nachdenken, 
da sie leichter als die Anschauung in Szene gesetzt werden kann.
	 Dies mag zumindest vorläufig erklären, weshalb die Berüh-
rung und andere praktische Formen der Erkenntnis in Farockis Arbeit 
immer wieder auftauchen. In Produktionen wie Leben BRD ( 1990 ), Die 
Bewerbung ( 1997 ), Die Schulung ( 1987 ) und Die Umschulung ( 1994 ) 
dokumentiert Farocki didaktische Situationen, in denen der Lehrstoff 
weniger theoretisch als praktisch eingeübt wird. In der Darstellung 
von Proben, Übungen, Rollenspielen, Reenactments oder Simulatio-
nen zeigt sich die Notwendigkeit des praktischen Erlernens gewisser 
Fertigkeiten. Die Abläufe, Bewegungen und Reaktionen des Körpers 
können nur im wiederholten Vollzug der zu erlernenden Fertigkeit an-
geeignet werden. Diese sich ständig wiederholenden Lernsituationen 
erinnern in Farockis Darstellung unweigerlich an verblasste, nicht 
mehr als solche erkenntliche Rituale.
	 Analog dazu muss Farockis Interesse am handwerklichen 
Teil einer künstlerischen Praxis verstanden werden, wie sie sich im 
Porträt Georg K. Glaser, Schriftsteller und Schmied ( 1988 ) kristallisiert. 
Darin ist die Rede von «denkenden Händen», deren epistemische Be-
wegung mit Peter Sloterdijk gesprochen «auf der Grenze zwischen 
Fabrikation und Meditation angesiedelt ist».26 Die geduldigen Wieder-
holungen des Körpers setzen ein Erkenntnispotential frei, dem sich 

Schreiben / Zeigen 183

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Farocki durch Wiederholung und Variation auch in seinen beobach-
tenden Filmen treu bleibt.

	 Dialektik der Berührung
	 Als haptische Aktion hat die Berührung teil an der epistemi-
schen Dimension des Greifens, als Geste unterscheidet sie sich aller-
dings entscheidend davon. Wer begreift, der umschließt den Gegen-
stand, um ihn handhabbar zu machen. Erklärungen sind aufs Begreifen 
aus. Dabei gibt es keinen Zweifel über die Richtung des Austauschs, 
über das epistemische Gefälle zwischen Gegenstand und Akteur: Be-
greifen ist eine unilaterale Aktion. Berühren hingegen ist in mehrfacher 
Hinsicht dual: Nicht nur vereint die Berührung Aktivität ( etwas berüh-
ren ) mit Passivität ( berührt werden ), es verbindet Oberflächlichkeit 
und Beiläufigkeit mit Intimität. Eine Berührung zielt nach Jean-Luc 
Nancy weder auf Aneignung noch auf Hingabe, kennt weder Besitz 
noch Opfergabe, fordert keine Unterwerfung und keine Identifizie-
rung.27 Jemanden oder etwas zu berühren, impliziert das Vermögen 
einer Beziehung, die bei aller Anteilnahme nicht festhält und bindet, 
sondern im Gegenteil «die Freiheit des Anderen nicht nur nicht ein-
schränkt, sondern überhaupt erst initiiert.»28 
	 Der Berührung liegt ein «Humainismus»29 zugrunde, wie es 
Jacques Derrida in einem seiner typischen Wortspiele zum Ausdruck 
bringt, dessen Rationalitätsbegriff kein Rückzug des Geistes in eine 
Festung des Denkens bedeutet, sondern sich eine Verwundbarkeit des 
Körpers offenhält.30 Es setzt dies eine Sensibilität frei, die im Zusam-
menhang mit Ritualen und dem Problem von deren Unübersetzbarkeit 
adäquater als das Begreifen scheint, da sie sich im Bewusstsein um die 
reziproke Wirkung eine Unvoreingenommenheit und Empfänglichkeit 
gegenüber dem Anderen, dem Gegenstand erhält.31 Trotz aller Nähe 
artikuliert sich in der Berührung also stets eine Distanz. Mit François 
Jullien gesprochen ließe sich diese vielleicht als Abstand ( écart ) be-
zeichnen.32 Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Aus-
einandersetzung mit dem Fremden, die unter dem Stern der Explora-
tion und nicht der Identifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums 
Ausmachen von Differenzen und Unterschieden zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden. Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

184

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgte, das Wesen des einen vom anderen trennscharf abzugrenzen, 
so bliebe schließlich nichts anderes übrig, als «sich auf dieses in seiner 
Reinheit Erfasste zurückzuziehen».33 Diesen Rückzug gilt es zu vermei-
den, denn will Farocki eine nachhaltige Reflexion anstoßen. Stattdes-
sen geht es mit der Wahrung eines Abstands ums Erzeugen einer 
«Spannung» zwischen dem Vergleichenden und dem Verglichenen:

Der eine hört nicht auf, sich im anderen zu entdecken, sich in 
der Gegenüberstellung sowohl zu erforschen als auch zu re-
flektieren. Will er sich selbst erkennen, bleibt er vom anderen 
abhängig und kann sich nicht auf das, was seine Identität 
wäre, zurückziehen. Durch die zwischen den beiden Termen 
hergestellte Entfernung hat die Distanz ein «Zwischen» zum 
Vorschein gebracht, und dieses Zwischen ist aktiv.34

	 Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein 
Bild davon zu machen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zuständen, 
sondern aus einem Spannungsfeld sich beobachtender Kräfte. Diese 
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf die Möglichkeit der Er-
kenntnis. Wenn es nicht mehr darum geht, Zustände, Individualitäten 
oder Begriffe zu definieren, verliert ein hierarchisch-klassifizierendes 
Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen fordert die Wahrung 
von Abständen das Einüben eines vorsatzlosen Blicks. Diesem ist es 
nicht darum zu tun, sein Gegenüber durch Erklärungen be- und anzu-
greifen, sondern es berührend zu erfahren.

	 Profanierung
	 Teilen sich Farocki und die klassische Ethnologie eines Clif-
ford Geertz ein Interesse an Ritualen als privilegierten Blick auf eine 
Kultur, so könnte die Position, aus der sich ihre Beobachtungen an-
stellen, kaum unterschiedlicher ausfallen. Als Teil einer gesellschaft-
lichen Institution agieren Akademiker immer auch als Hüter jener Epis-
teme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin wird aufgrund ihrer 
institutionellen Einbindung notwendig blind gegenüber den Struktu-
ren, in die sie eingelassen ist – zugleich lässt sich ein möglicher Inte-
ressenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

Schreiben / Zeigen 185

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so 
schwierig, sich ein Bild davon zu machen. 
Es konstituiert sich nicht aus festen 
Zuständen, sondern aus einem Spannungs- 
feld sich beobachtender Kräfte. Diese 
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf 
die Möglichkeit der Erkenntnis. Wenn 
es nicht mehr darum geht, Zustände, Indivi
dualitäten oder Begriffe zu definieren, 
verliert ein hierarchisch-klassifizierendes 
Denken notwendig an Stellenwert. 
Stattdessen fordert die Wahrung von Ab-
ständen das Einüben eines vorsatzlosen 
Blicks. Diesem ist es nicht darum zu 
tun, sein Gegenüber durch Erklärungen be- 
und anzugreifen, sondern es berührend 
zu erfahren.

186

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es genügt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie 
möchte beglaubigt und geliebt werden. Sie möchte erklärt 
werden. Jede Institution ist eine Erklärung der Gesellschaft, 
eine Inszenierung der Ungleichheit.35 

	 Selbst wenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen 
schriebe, politisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu 
kratzen, gäbe es damit nur umso mehr zu erklären. Farocki aber 
spricht weder im Namen einer Institution, noch gleicht er seine äs-
thetischen Kriterien auf eine Markttauglichkeit ab. Diese Unabhän-
gigkeit erlaubt ihm die unerhörte Freiheit, seinen Arbeiten weder 
eine ästhetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben 
zu müssen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt […] an, ich mache 
einen Film, der eine Kritik am Gegenstand übe, und der Inha-
ber oder Verwalter des gefilmten Gegenstandes nimmt an, 
mein Film sei für seine Sache eine Reklame. Ich versuche, 
weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas zwi-
schen beidem, sondern jenseits von beidem.36 

	 Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgeho-
ben. Der Abstand zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er 
räumt der Sache zunächst einmal lediglich den nötigen Platz ein. In 
der Reziprozität der Berührung scheint jener entscheidende Aspekt 
von Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Hal-
tung in eine Nähe zugleich zu verwandeln und den Logos des Verglei-
chens um das Pathos des Subjekts zu erweitern sucht.37 Wenn sich 
«die Fähigkeit, sich theoretisch verhalten zu können, dadurch definiert, 
daß man über einer Sache seine eigenen Zwecke vergessen kann», so 
geht Farocki weiter:38 Die eigenen Zwecke sollen von dieser Sache in 
Mitleidenschaft gezogen werden können. Dies ist der ethische Kern 
einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstverges-
senheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in 
den Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine auf-
klärerische Introspektion der Erkenntnis.

Schreiben / Zeigen 187

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der The-
orie vorausgeht, bezeichnete im Griechischen einen Zuschauer von 
heiligen Festen der Götter, der anschließend davon Bericht erstattete. 
Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im ansonsten unzugängli-
chen, abgeschlossenen Raum seine «sakralrechtliche Auszeichnung, 
z.B. seine Unverletzlichkeit».39 In anderen Worten bezieht er seine Le-
gitimation weniger aus der Art und Weise seiner Vermittlung als dessen 
Gegenstand. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenie-
rung der rituellen Handlungen weisen jedoch in die genau gegenteilige 
Richtung. Mit Giorgio Agamben gesprochen, lässt sich hier «eine pro-
fane Ansteckung ( contagio )» erkennen, «eine Berührung, die den 
Zauber entkräftet und dem Gebrauch zurückgibt, was das Heilige ab-
gesondert und zu Stein gemacht hatte.»40 Farocki bezieht seine Legi-
timation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten oder Allge-
meinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So 
vermag an dieser Sache schließlich aufzuscheinen, «was unsichtbar 
zu halten insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht.»41 
	 Denkt man sich Farockis Erkenntnisweise als Berührung, ist 
deren profanierende Funktion entscheidend: Indem eine Reflexion 
über ein vormals abgesondertes, d.h. durch ein beispielsweise ma-
gisch-religiöses Denken legitimiertes Verhalten provoziert wird, er-
öffnen sich neue Denkräume. Profanieren aber heißt «nicht einfach, 
die Absonderungen abschaffen und auslöschen, sondern lernen, 
einen neuen Gebrauch von ihnen zu machen, mit ihnen zu spielen.»42 
Sofern dieser neue Gebrauch aus einer Berührung statt einem Be-
greifen hervorgeht, entspringt er aus einem Bewusstsein der Rezip-
rozität und stößt bei aller Reflexion über das Andere immer auch eine 
Selbstreflexion an. Solche Reflexion berührt das Abgesonderte in sich, 
tastet die Selbstverständlichkeit ab, mit der wir unsere Realität navi-
gieren, rührt an die rituellen Praktiken in unserem Denken und Han-
deln, die uns täglich Sinn stiften.

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

188

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Harun Farocki: Diskussionsprotokoll No. 26 zu Übertragung ( 32. Duisburger Filmwoche, 7. 
November 2008 ), S. 2.		

[ 2 ]	  Ders.: Denkmal – Exposé für eine Installation von Harun Farocki, in: Kunst und Öffentlich-
keit. Kritische Praxis der Kunst im Stadtraum Zürich, hg. von Christoph Schenker und 
Michael Hiltbrunner, Zürich ( Hochschule für Gestaltung und Kunst ) 2007, Bd. 2, S. 90.

[ 3 ]	 Ebenda.
[ 4 ]	 Tim Zulauf: Zum Projekt von Harun Farocki, in: Kunst und Öffentlichkeit, a.a.O., S. 97.
[ 5 ]	 Stefan Reinecke: Das Leben, ein Test. Postindustrielle Arbeit in Filmen von Harun Farocki, 

in: Der Ärger mit den Bildern. Die Filme von Harun Farocki, hg. von Rolf Aurich, Konstanz 
( UVK Medien ), S. 263; Nicole Brenez: Harun Farocki and the Romantic Genesis of the 
Principle of Visual Critique, in: Harun Farocki: Against What? Against Whom? Hg. von 
Antje Ehmann und Kodwo Eshun, London ( Koenig Books ) 2009. S. 135.

[ 6 ] 	 Helmut Färber: Etwas wird sichtbar, Cargo, Film, Medien, Kultur, No. 27 ( 2015 ), S. 49.
[ 7 ] 	 Vgl. Volker Pantenburg: ‹Now that’s Brecht at last!› Harun Farocki’s Observational Films, 

in: Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg, Cambridge 
Mass ( MIT Press ) 2016. S. 158.

[ 8 ]	 Farocki reflektiert diese Funktion der Berührung in seiner 1997 für den WDR produzierten 
Sendung Der Ausdruck der Hände, in der er die auffällige Inszenierung von Händen, die in 
Propagandafilmen des zweiten Weltkrieges Kriegsmaterial berühren, folgendes Zitat aus 
einem archäologischen Text gegenüberstellt: «Das Berühren als bloße Tastgebärde ist 
ursprünglich Zauberhandlung. Dies zeigt sich am Deutlichsten bei der ältesten Form des 
Eides, denn nur berührt, nicht angefasst oder ergriffen wird beim heidnischen, magischen 
Eidgegenstand, der verzaubert werden soll.»

[ 9 ]	 Ludwig Wittgenstein: Bemerkungen über Frazers ‹The Golden Bough›, hg. von Rush 
Rhees, Synthese 17, Nr. 3 ( 1967 ), S. 235.

[ 10 ]	 Ebenda, S. 237.
[ 11 ]	 Ebenda, S. 241.
[ 12 ]	 Ebenda, S. 236.
[ 13 ]	 Marco Brusotti: Wittgenstein, Frazer und die ‹ethnologische Betrachtungsweise›, in: Über 

Wittgenstein, hg. v. James Conant, Wolfgang Kienzler, Stefan Majetschak, Volker Munz, 
Josef Rothhaupt, David Stern und Wilhelm Vossenkuhl, Berlin / Boston 2014. S. 38.

[ 14 ]	 Clifford Geertz: The Interpretation of Cultures. Selected Essays, New York ( Basic Books, 
Inc ) 1973. S. 114.

[ 15 ]	 Jean-Luc Nancy geht zu Beginn seiner einflussreichen Studie über die Berührung auf die 
Kontingenz in Form einer «Erwählung» oder «Gnade» ein, um die Gleichnisse Jesus 
verstehen zu können: «Ihr aber seid selig, denn eure Augen sehen» sagt Jesus zu den 
Jüngern ( Mt 13, 16 ); oder auch diese andere, mehrfach wiederholte Wendung: «Wer Ohren 
hat, der höre!» ( Mt 13, 9 ). Das Gleichnis spricht nur zu dem, der es bereits verstanden hat, 
es zeigt nur denen, die bereits gesehen haben. Den anderen verbirgt es, was es zu sehen 
gibt und auch die Tatsache, dass es zu sehen gibt.» Jean-Luc Nancy: Noli me tangere, 
Zürich ( Diaphanes ) 2008. S. 11.

[ 16 ]	 Vgl. Geertz: The Interpretation of Cultures, a.a.O., S. 113.
[ 17 ]	 Catherine Bell: Ritualkonstruktion, in: Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, hg. von 

Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden ( Verlag für Sozialwissenschaften ), 3. 
Aufl., 2006. S. 46.

[ 18 ]	 Andréa Belliger und David J. Krieger: Einführung, in: Ritualtheorien, a.a.O., S. 29.	
[ 19 ]	 Wittgenstein: Bemerkungen über Frazers ‹The Golden Bough›, a.a.O., S. 241.
[ 20 ]	 Ebenda.
[ 21 ]	 Ebenda, S. 242.
[ 22 ]	 Ebenda, S. 235. 
[ 23 ]	 Ebenda.
[ 24 ]	 Auf der Ebene des Auditiven artikuliert Wittgenstein hier ein Prinzip, für das Aby Warburg 

mit seinem Bilderatlas auf der Ebene des Visuellen prototypisch steht: dass die proposi-
tionale und die sinnliche Auslegung in keinerlei epistemischen Hierarchie zueinander 
stehen. Vgl. Thomas Strässle: Das essayistische Prinzip. Über Nutzen und Grenzen einer 
metaästhetischen Perspektive. S. 176 (in diesem Band).

[ 25 ]	 Harun Farocki und Christa Blümlinger: Ein ABC zum Essayfilm, HaFI006, Berlin ( Harun 
Farocki Institut & Motto Books ) 2017. S. 17f.

Anmerkungen 189

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 26 ]	 Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik, Frankfurt / M 
( Suhrkamp ) 2008. S. 460.

[ 27 ] 	 Vgl. Nancy: Noli me tangere, a.a.O., S. 66. Nancy ist hier einer Geste auf der Spur, die er 
mit dem Begriff der Berührung zu fassen sucht. Dass die Berührung in einem alltäglichen, 
praktischen Sinn durchaus auch problematische Begegnungen bezeichnen kann, wird 
damit nicht in Abrede gestellt.

[ 28 ]	 Michael Mayer: Touché. Zu zwei Studien über die Bedeutung des Berührens in den 
Werken Jacques Derridas und Jean-Luc Nancys, 2009, https://literaturkritik.de/id/12976. 
Die Berührung wäre danach eine Geste der Emanzipation. ‹Mancipare›, die lateinische 
Wurzel des Wortes ‹Emanzipation› ist ein Begriff aus dem römischen Recht und bedeutet 
«verkaufen». Er zeigt in der Bildlichkeit der ergreifenden Hand ( manus, lat. Hand ) ein 
Privateigentum an, das in römischer Zeit auch für Sklaven geltend gemacht werden 
konnte. Demgegenüber bedeutet etwas oder jemanden zu emanzipieren, Georges 
Didi-Huberman zufolge, «jemanden an die Hand nehmen, um ihn in einen freien Bereich zu 
führen, in einen Raum der Freiheit, in dem niemand irgendjemandes ‹Besitz› ist.» Georges 
Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit. Das Auge der Geschichte II, München 
( Fink ) 2014. S. 154.

[ 29 ] 	 Jacques Derrida: Berühren. Jean-Luc Nancy, Berlin ( Brinkmann & Bose ) 2007. S. 197.
[ 30 ]	 Vgl. Michael Mayer: Humanismus im Widerstreit. Versuch über Passibilität, München 

( Fink ) 2012. S. 90.
[ 31 ]	 Die Passivität der Berührbarkeit ist nicht das Gegenteil der aktiven Berührung, sondern, 

wie Michael Mayer es ausdrückt, deren «Nacht- oder Schattenseite» resp. «Kehrseite» 
und er schlägt vor, «diese vor-oppositionelle, nicht-binäre ‹Passivität› mit dem Begriff der 
Passibilität zu kennzeichnen.» Ebenda, S. 14.

[ 32 ]	 François Jullien: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Ressourcen einer 
Kultur, übers. von Erwin Landrichter, Berlin ( Suhrkamp ) 2017. S. 35ff.

[ 33 ]	 Ebenda, S. 40.
[ 34 ]	 Ebenda.
[ 35 ]	 Jacques Rancière: Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle 

Emanzipation, übers. von Richard Steurer, Wien ( Passagen ) 2007. S. 123.
[ 36 ]	 Harun Farocki: Eine Rede über zwei Filme, in Zelluloid Nr. 27, Köln ( 1988 ), S. 24.
[ 37 ]	 Vgl. Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit, a.a.O., S. 219.
[ 38 ]	 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke Tübingen ( Mohr Siebeck ) 1999. S. 129.
[ 39 ]	 Ebenda.
[ 40 ]	 Giorgio Agamben: Lob der Profanierung, in: Profanierungen, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 

2005. S. 71.
[ 41 ]	 Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: Noten zur Literatur, Frankfurt / M 

( Suhrkamp ) 1958. S. 49.
[ 42 ]	 Agamben: Lob der Profanierung, a.a.O., S. 85.

190

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schreiben / Zeigen

Essay 9 / 9

191

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009 - am 14.02.2026, 10:18:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

