
134

Michael Tomasello und die  
philosophische Anthropologie

Die deutsche Philosophische Anthropologie, üblicherweise durch das 
Dreigestirn Scheler-Plessner-Gehlen vertreten, war im 20. Jahrhundert 
eine wichtige »Denkrichtung«, durchaus vergleichbar mit dem Existen-
zialismus, dem Wiener Kreis oder der Frankfurter Schule.1 Dennoch ist 
dieses »Forschungsprogramm« seit den 1960er Jahren philosophisch 
nicht weitergeführt worden. Dafür gibt es mindestens zwei Gründe: Zum 
einen fehlte ein kreativer »Kopf«, wie ihn von den genannten Paradig-
men vor allem die zweite Generation der Frankfurter Schule mit Jürgen 
Habermas hatte. Zum anderen ist in den letzten Jahrzehnten das empi-
rische Wissen über den Menschen so stark gewachsen, dass man für des-
sen Verarbeitung ein ganzes Forscherkollektiv braucht. In der Frankfur-
ter Schule wurde dies, bezogen auf einen anderen Gegenstandsbereich, 
frühzeitig erkannt: Sie versammelte sich in den 1930er Jahren am »Insti-
tut für Sozialforschung«, in den 1970er Jahren in einem Max-Planck-In-
stitut (MPI) in Starnberg und seit einigen Jahren wieder im Rhein-Main-
Gebiet, vor allem im Exzellenzcluster »Normative Ordnungen«. Auch 
die Anthropologie bedarf einer großen wissenschaftlichen Einrichtung, 
die ihre Projekte finanziert, organisiert und publiziert. 

Tatsächlich gibt es seit einigen Jahren diesen Ort in Deutschland, und 
zwar in Leipzig. Früher wirkte dort Wilhelm Wundt (1832–1920), der 
schon die Idee einer interdisziplinären »Wissenschaftssynthese« verfolg-
te. Der späte Driesch und der frühe Gehlen standen noch in dieser Tra-
dition, indirekt insofern auch die Philosophische Anthropologie. 1997 
wurde dann das Max-Planck-Institut für evolutionäre Anthropologie 
nach Leipzig vergeben. Es ist in verschiedene Abteilungen untergliedert, 
die in ihrer Summe eine integrative Anthropologie bilden: evolutionäre 
Genetik, Humanevolution, Linguistik (bis 2015), Primatologie, Psycho-
logie und Verhaltensökologie. Der Bereich Psychologie, genauer: »Ver-
gleichende und Entwicklungspsychologie«, sucht am intensivsten das 
Gespräch mit der Philosophie. Das ist vor allem ihrem Leiter Michael 
Tomasello (*1950) zu verdanken. Tomasello publiziert nicht nur (immer 
mit Ko-Autor/innen) die üblichen englischsprachigen Artikel in Fach-
zeitschriften, sondern hat bereits mehrere umfangreiche Monographi-
en verfasst, die fast alle in deutscher Übersetzung im Suhrkamp-Verlag 
erschienen sind.

1		  Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008). Ich danke Joachim Fi-
scher (TU Dresden) auch für viele interessante und weiterführende Kom-
mentare zu einer früheren Fassung dieses Artikels. 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135

Tomasellos Thesen werden in verschiedenen Wissenschaften intensiv 
diskutiert. Als erstes zu nennen ist die Psychologie. Einige der interes-
santesten Beiträge, vor allem diejenigen der Entwicklungspsychologin-
nen Carol S. Dweck und Elizabeth S. Spelke, sind leicht zugänglich in 
dem Band Warum wir kooperieren.2 Bemerkenswert sind das hohe Ni-
veau und die breite Palette soziologischer Beiträge in einem Sonderband 
der Zeitschrift für Theoretische Soziologie (ZTS).3 Joachim Fischer und 
Karl-Siegbert Rehberg setzen dort das Werk Tomasellos systematisch 
mit der deutschen Philosophischen Anthropologie in Verbindung. Peter 
Kappelhoff betrachtet Tomasello aus der Perspektive eines methodolo-
gischen Evolutionismus, also eines generalisierten Darwinismus. Ausge-
hend von Mead, Schütz, Tarde und anderen Klassikern werden speziel-
le soziologische Aspekte erörtert (Ofner, Pleyer/Galuschek, Grutzpalk); 
hinzu kommen weitere grundlagentheoretische Betrachtungen (Schützei-
chel, Nungesser, Renn, Meyer). Besonders hervorzuheben ist die kom-
munikationswissenschaftliche Perspektive, die in dem ZTS-Sonderband 
mit einem gemeinsamen Aufsatz von Jens Loenhoff und Rafael Mollen-
hauer vertreten ist. Mollenhauer hat zudem eine gelungene Dissertation 
vorgelegt, die sich hauptsächlich auf Tomasellos frühere Monographi-
en Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens (2002, engl. 
1999) und Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation (2009, 
engl. 2008) bezieht. Die kognitionstheoretischen Wurzeln Tomasellos 
werden überzeugend herausgearbeitet.4 Am umfangreichsten sind wohl 
die philosophischen Debatten. Ich erwähne hier nur die beiden Diskus-
sionsrunden in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (55. Jg./2007, 
Heft 5 und 59. Jg./2011, Heft 1), in denen viele wichtige Aspekte ange-
sprochen werden.5 

Ich beginne im Folgenden mit einer Zusammenfassung der beiden letz-
ten Bücher Tomasellos, in denen er seine anthropologische Konzeption 
deutlicher als je zuvor präsentiert und vielleicht jetzt schon sein Werk 
krönt. Die vielen Einzelheiten, Zusammenhänge und Theoriebezüge, die 
sich dort finden, muss ich hier vernachlässigen. Dann ordne ich seinen 
Ansatz in die deutsche Philosophiegeschichte ein. Meine These wird sein, 
dass neben der Philosophischen Anthropologie auch die ebenfalls in den 
1920er Jahren entstandene Ich-Du-Philosophie als Vorläufer seiner Kon-
zeption gelten kann. Schließlich entwickle ich einige generelle Einwände, 
ohne an der überragenden Bedeutung von Tomasellos Studien zweifeln 

2		  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).
3		  Albert/Greve/Schützeichel (Hg.), Kooperation, Sozialität und Kultur (2016). 
4		  Mollenhauer, Tomasellos Kooperationsmodell (2015), 55–118.
5	  	Vgl. vor allem die Aufsätze von Forster, Menschen und andere Tiere (2007), 

Welsch, Just what is it (2007); darauf reagiert: Rakoczy/Tomasello, Kollek-
tive Intentionalität und kulturelle Entwicklung (2008); außerdem Schmid, 
Eine Naturgeschichte demokratischer Werte (2017).

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

zu wollen. Dabei berücksichtige ich auch die oben erwähnte neuere Se-
kundärliteratur. 

Tomasello kurzgefasst

Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens (2014, engl. 2014) 
und Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral (2016, engl. 2016)
ergänzen sich gut: Beiden liegt dasselbe philosophische Konzept zu-
grunde und in beiden geht es um die zweistufige Entwicklung einer 
zentralen menschlichen Kompetenz. Zudem liefert Tomasello gewis-
sermaßen die Vorgeschichte zu seinen oben bereits genannten früheren 
Monographien. Weiterhin ist es sein methodischer Ansatzpunkt, Phylo-
genese und Ontogenese sich wechselseitig erhellen zu lassen. Dem die-
nen die immer raffinierteren Experimente, die am Leipziger MPI sowohl 
mit Schimpansen als auch mit kleinen Kindern durchgeführt werden. 
Deren Resultate werden in den neuen Büchern durchgängig miteinan-
der verglichen. Empirische Untersuchungen anderer kommen hinzu. In 
den letzten Schriften tritt die Phylogenese immer stärker in den Vorder-
grund; Tomasellos Studien erhalten dadurch zusätzlich eine geschichts-
philosophische Komponente. Hingegen spielen sprachwissenschaftliche 
Überlegungen, wie er sie in den 1990er Jahren vorlegte, keine zentra-
le Rolle mehr. 

Ziel der beiden neuen Bücher ist aber nicht primär die Synthese em-
pirischer Forschungsergebnisse.6 Vielmehr geht es Tomasello um die sys-
tematische Darlegung seiner Begrifflichkeit und des theoretischen Rah-
mens für seine Forschung. Die Differenziertheit und Kohärenz seiner 
Terminologie ist beeindruckend. Zudem ist er philosophischer als je zu-
vor. Vielleicht haben gerade deswegen einige Philosophen das neue Buch 
in Zeitungsrezensionen relativ kritisch besprochen, allerdings eher im 
Hinblick auf moralphilosophische Implikationen. 

Wir wollen hier Tomasello als Anthropologen lesen. Die Frage der 
philosophischen Anthropologie lautet: Was ist der Mensch? Oder in re-
flexiver Wendung: Wer sind wir? Zu den klassischen Antworten gehören 
Begriffe wie animal rationale (Vernunft), animal symbolicum (Sprache), 
animal religiosus (Religion) und homo faber (Arbeit). Tomasello steht 
in der Tradition derjenigen, die den Menschen als zoon politikon anse-
hen, als soziales Wesen. Am wichtigsten ist für ihn die Fähigkeit unse-
rer Gattung zur Kooperation. Das erfordere keinen starken Altruismus 
(also das Zurückstellen eigener Absichten), sondern nur einen Mutualis-
mus, das heißt die wechselseitige Koordination zur Verwirklichung ge-
meinsamer Absichten. 

6		  Das findet man eher in Parzinger, Die Kinder des Prometheus (2015). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

Warum ist Kooperation notwendig? Weil angesichts des äußeren 
Drucks durch ökologische Umstände und soziale Konflikte jeder von 
uns allein zu schwach ist. Wir sind, mit Gehlen gesprochen, Mängelwe-
sen und nur gemeinsam stark genug. Tomasello fasst dies in seiner »In-
terdependenzhypothese« zusammen (2016: 14, 223, 233 u.ö.).

Wie aber ist Kooperation möglich? Aus Tomasellos Sicht müssen wir 
zwei Möglichkeiten ausschließen: Zum einen sind wir Menschen zwar 
soziale Wesen, aber unser Zusammenleben sei nicht von Natur stabil. 
Soziobiologische Erklärungen reichen ebenso wenig aus wie diejenigen 
der Evolutionären Psychologie, die beide ein Kontinuum zwischen Affen 
und Menschen postulieren. Zum anderen ist Kooperation, so Tomasel-
lo, sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch älter als unsere Spra-
che. Was Kooperation ermögliche, muss »tiefer« liegen. Es sind dies, so 
die zentrale These, bestimmte sozial-kognitive Kompetenzen. Zunächst 
müssen sich Menschen überhaupt gegenseitig als Menschen wahrneh-
men. Dafür reicht es nicht aus, den Anderen als kausal beeinflussbaren 
Gegenstand anzusehen, ebenso wenig in ihm ein Lebewesen mit eigener 
innerer Dynamik zu vermuten. Man muss vielmehr unterstellen, dass der 
(oder die) Andere uns ähnlich ist und einen eigenen Blick auf die Welt 
hat. Diese Fähigkeit wird heute als »theory of mind« bezeichnet. Darü-
ber hinaus muss man annehmen, dass die andere Person auch eigene Ab-
sichten hat, benötigt wird also – um im Jargon zu bleiben – eine »theory 
of intentions«. In den 1990er Jahren meinte Tomasello, dass das Intenti-
onsverstehen schon den Tier-Mensch-Unterschied ausmache. Aber viele 
neue Studien legen nahe, dass die großen Affen sehr wohl die Intentio-
nen anderer verstehen und auf diese auch angemessen reagieren können. 
Aber sie besitzen nicht die Fähigkeit, gemeinsame oder gar kollektive In-
tentionen herauszubilden; das sei also die anthropologische Differenz. 
Seit Anfang der 2000er Jahre verfolgt Tomasello deshalb die Hypothese 
geteilter Intentionalität.

Mit den drei zentralen Begriffen Kooperation – Interdependenz – ge-
teilte Intentionalität ist das Fundament für Tomasellos Theorie gelegt. 
Die Urszene besteht aus zwei Menschen und einem Gegenstand. Die In-
terdependenz der beiden Personen besteht darin, dass keiner sich einen 
Gegenstand, den er unbedingt braucht, allein verschaffen kann. Dafür ist 
Kooperation erforderlich. Aber Kooperation ist, so Tomasellos Haupt-
these, nur möglich bei geteilter Intentionalität. Der eine verweist mit ge-
strecktem Arm und Zeigefinger auf ein Objekt.7 Der andere richtet nicht 
nur seinen Blick auf den anvisierten Gegenstand, sondern versteht die 
Absicht des anderen und kann dann mit ihm so kooperieren, dass das 
gemeinsame Objekt der Begierde zu beschaffen ist. 

7		  Dazu passt übrigens die auf Greenberg zurückgehende Hypothese, dass ei-
nes der ältesten Wörter der Menschheit eines sei, das sowohl »Finger« als 

TOMASELLO KURZGEFASST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

Dreierlei ist also erforderlich: (a) geteilte (kognitive) Aufmerksam-
keit, (b) ein geteilter (semantischer) Hintergrund, der es erlaubt, Ges-
ten dieser Art einvernehmlich zu deuten, (c) geteilte (praktische) Ab-
sichten, also gemeinsame Handlungspläne. Nur so sind auch soziale 
Lehr-Lern-Situationen möglich. Wenn im Klassenzimmer oder im Semi-
narraum Aufmerksamkeit, Hintergrund und Absichten auseinanderge-
hen, kann nicht unterrichtet und kein Wissen erworben werden. Ohne 
geteilte Intentionalität wären keine größeren Sozialverbände möglich, 
vor allem aber könnten wir nicht so denken und so moralisch handeln, 
wie wir es als Menschen tun. Das will Tomasello in seinen beiden Bü-
chern nachweisen. 

Sowohl Denken als auch Moral werden differenziert betrachtet. Drei 
Aspekte des Denkens sind wichtig: (a) die mentale Repräsentation von 
Phänomenen jeglicher Art, etwa äußeren Gegenständen oder inneren Er-
lebnissen, (b) das Schlussfolgern als gedankliche Transformation dieser 
Repräsentationen und (c) die Selbstbeobachtung, mit deren Hilfe man 
auch einschätzen kann, zu welchen Verhaltensweisen die eigenen Ge-
danken (Überzeugungen, Intentionen) führen. Alles zusammen bezeich-
net Tomasello als objektiv-reflexiv-normatives Denken (2014: 17 u.ö.). 
Ebenso werden verschiedene Aspekte der Moral unterschieden. Zu nen-
nen sind vor allem (a) die Art der sozialen Interaktion, (b) die Gestalt 
der praktischen Rationalität und (c) die Form der Selbstregulation. Wie 
das Denken kann auch die Moral objektiv, reflexiv und normativ sein. 

Denken und Moral entwickeln sich in der menschlichen Naturge-
schichte nach Tomasellos Rekonstruktion in zwei Schritten. Ausgangs-
punkt, also gewissermaßen die Null-Stufe, sind die Affen. Diese kön-
nen laut Tomasello schematische Repräsentationen vornehmen, kausale 
Schlüsse ziehen und sich selbst beobachten. Sie interagieren unterein-
ander, allerdings überwiegend in hierarchischen Strukturen. Sie verfü-
gen über eine »machiavellistische Intelligenz«, also die Fähigkeit zum 
strategischen Handeln, und sie können ihr Verhalten eigenständig re-
gulieren. Mehr sei nicht möglich! Denken und Moral werden aber voll-
ständig transformiert, wenn ihnen zuerst gemeinsame Intentionalität, 
dann sogar kollektive Intentionalität zugrunde liege. Das sind die bei-
den Stufen geteilter Intentionalität, zwischen denen deutlich zu diffe-
renzieren ist. 

Der erste »Sprung« ereignete sich vor ungefähr 400.000 Jahren, ir-
gendwo in Afrika. Unter dem Druck äußerer Bedingungen wurden die 
hominiden Horden zu einer gemeinsamen Nahrungssuche genötigt, die 
die Anforderungen für Kooperation erheblich vergrößerte. Affen koope-
rieren vor allem bei der Jagd auf kleine Beutetiere. Aber dies geschehe 

auch »eins« bezeichnet, nämlich das Wort »tik«. Vgl. Ruhlen, On the Ori-
gin of Languages (1994), 322f.

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


139

relativ selten. Deshalb wirke sich die Organisation solcher gemeinsa-
mer Unternehmungen auch kaum auf die soziale Struktur der Affenhor-
den aus. Hingegen werde die gesamte Sozialstruktur unserer Vorfahren 
durch die obligate gemeinsame Nahrungssuche umgestaltet (2014: 60ff.; 
2016: 68, 73ff. u.ö.). Die Suche nach Aas wird durch spezialisierte Grup-
penjagd ersetzt. Der beste materielle Beleg für deren hohe Qualität sind 
übrigens die Speere, die im niedersächsischen Schöningen gefunden wur-
den und die über 300.000 Jahre alt sind.

Die so entstandene gemeinsame Intentionalität führe beim Denken 
zu perspektivischen und symbolischen Repräsentationen, zur Kompe-
tenz rekursiven Schlussfolgerns und zur Selbstbeobachtung aus der Per-
spektive einer anderen Person. Im Bereich der Moral komme es zu wech-
selseitiger Handlungskoordination, einer kooperativen Rationalität und 
einer kooperativen Identität. Die einzelnen Menschen verstehen sich we-
der als isolierte Individuen noch als bloßes Element einer Gruppe, son-
dern als Kooperationspartner. Um die soziale Kohäsion zu erhalten, wer-
den Trittbrettfahrer und Bummler bestraft (2016: 97ff.).8 Die in dieser 
Phase entwickelte praktische Vernunft ist die erste Quelle moralischen 
Sollens. Das lasse sich im Begriff einer »zweitpersonalen Moral« zu-
sammenfassen. Übersetzt in die entwicklungspsychologische Theorie von 
Lawrence Kohlberg, die Tomasello erstaunlicherweise gar nicht erwähnt, 
würde dies wohl der Stufe 2 entsprechen, während die Affen auf Stufe 
1 stehenbleiben. 

Der zweite große Entwicklungsschritt begann ungefähr vor 150.000 
Jahren, wieder irgendwo in Afrika. Die Menschen sind zu erfolgreich; 
dadurch wachsen die Gruppen und müssen sich aufspalten, fühlen sich 
aber anderen Gruppen verwandt. Eine schärfere Abgrenzung gibt es ge-
genüber den fremden »Barbaren«. Diese »Stammesorganisation« hat 
also zwei Ebenen: Auf der ersten Ebene existieren soziale Gruppen mit 
bis zu 150 Mitgliedern, die wohl vor allem durch Frauentausch mitei-
nander verbunden bleiben. Auf der zweiten Ebene fühlen sich mehre-
re dieser Gruppen gemeinsam einer »Kultur« verpflichtet, die sich von 
anderen »Kulturen« unterscheidet (2014: 125ff.; 2016: 138ff., 187f.). 
Kulturen zeichnen sich aus durch einen gemeinsamen Hintergrund an 
Symbolen und Deutungsmustern, Erfahrungen und Erwartungen, Wer-
ten und Rechtfertigungsstrukturen. 

Ermöglicht wird dies aus Tomasellos Sicht durch den Aufbau einer 
kollektiven Intentionalität. Auf der kognitiven Ebene finden wir jetzt 
objektive beziehungsweise konventionelle Repräsentationen, reflektie-
rende beziehungsweise begründete Schlüsse und die Fähigkeit zur nor-
mativen Selbststeuerung. Auf der moralischen Ebene entsteht die Per
spektive einer dritten Person und die Loyalität gegenüber der Gruppe 

8		  Zu solchen Prozessen sozialer Exklusion vgl. Williams, Ostracism (2007). 

TOMASELLO KURZGEFASST

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140

tritt in den Vordergrund. Tomasello spricht in diesem Zusammenhang 
auch von »objektiver Moral«, »kultureller Rationalität« und »morali-
scher Identität« (2016: 134ff., 172ff., 192ff.). Im Kohlberg-Modell wäre 
dies die Stufe 3 auf dem konventionellen Moral-Niveau.

Sehr interessant ist Tomasellos Hinweis, dass die neuen Stadien die al-
ten nicht aufheben. Vielmehr bleiben alle Moralformen bestehen und so 
kann es zwischen ihnen zu schweren Konflikten kommen (2016: 194–
198). Es konkurrieren also die erstpersonale Moral des Mitgefühls (über 
die in begrenztem Umfang schon die Affen verfügen), die zweitpersona-
le Fairnessmoral und die drittpersonale Kulturmoral, für die Tomasel-
lo den Ausdruck »Gerechtigkeitsmoral« reserviert. Die These mannig-
faltiger Moralformen erinnert an Gehlens Buch Moral und Hypermoral 
(1969), in dem sogar ein Kampf zwischen vier »Sozialregulationen« be-
hauptet wird. Zu beachten ist noch, dass nach Tomasellos Auffassung 
zwar die zweitpersonale Fairnessmoral universal ist, aber nicht die kul-
turell-konventionelle Gruppenmoral mit ihren partikularen Gerechtig-
keitsvorstellungen, die etwa auch Sklaverei und Apartheid rechtfertigen 
können. Moralische Virtuosen wie Mahatma Gandhi und Martin Luther 
King greifen, so Tomasello, deshalb auf die zweitpersonale Moral zu-
rück: Sie geben dem Anderen, der unterdrückt und zum Schweigen ge-
bracht wird, ihre Stimme (2016: 176f., 206).

Wie geht die Geschichte weiter? Tomasello gibt einen knappen Aus-
blick unter der Kapitelüberschrift »Koda: Nach dem Garten Eden« 
(2016: 198–206). Der nächste große Sprung ist die agrarische Revo-
lution, mit der Menschen beginnen, Pflanzen anzubauen und Nutztie-
re zu züchten, verbunden mit der dauerhaften Sesshaftwerdung. Dieser 
Übergang begann vor ungefähr 12.000 Jahren in verschiedenen Regi-
onen der Erde. Aus Tomasellos Perspektive waren dafür zwei weitere 
zusätzliche Elemente notwendig: Gesetze und Religion. Moralische Re-
geln gibt es schon, aber sie reichen nicht mehr aus; es muss jetzt so et-
was wie Regeln zweiter Stufe geben, nämlich Gesetze. Einige der Re-
geln zweiter Stufe geben Anweisungen dafür, wie die Gesetze selbst auf 
korrekte Weise zustande kommen sollten, etwa durch die Wahl eines 
Häuptlings oder eines Ältestenrates, der mit entsprechenden Befugnis-
sen ausgestattet wird. In Kohlbergs Entwicklungsschema wäre Stufe 4 
erreicht. Das zweite zusätzliche Element sind organisierte Religionen. 
Im Anschluss an neuere Forschungen (David Sloan Wilson, Jonathan 
Haidt, Ara Norenzayan und andere) weist Tomasello darauf hin, dass 
kollektive Rituale, sakrale Reinheitsvorstellungen und der Glaube an 
übernatürliche Entitäten besonders geeignet sind, um größere Sozial-
verbände zu integrieren. 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141

Zur philosophiehistorischen Einordnung

Wie ist Tomasellos Ansatz in die Philosophiegeschichte einzuordnen? To-
masello selbst sieht sich wohl am ehesten in der Tradition des US-ame-
rikanischen Pragmatismus, vor allem von George Herbert Mead. Auch 
den späten Wittgenstein, der oft zitiert wird, kann man als Pragmatisten 
lesen. Allerdings nehmen auch zwei philosophische Strömungen deut-
scher Provenienz zentrale Aspekte seiner Konzeption vorweg. 

Die erste ist die anfangs schon erwähnte deutsche Philosophische An-
thropologie. Ich sehe vor allem folgende Gemeinsamkeiten: Erstens ist 
Tomasellos Konzeption so interdisziplinär angelegt, wie es auch die An-
sätze von Scheler, Plessner und Gehlen waren. Es verbinden sich in ihr 
ein philosophisch reflektiertes Fundament und anspruchsvolle theore-
tische Konstruktionen mit der Synthese aktueller Forschungsresultate 
aus verschiedenen empirischen Wissenschaften. Inhaltlich sind die Ele-
mente jedoch fast vollständig ausgetauscht worden. Als philosophische 
Grundlage dienen Tomasello primär die neueren Theorien supra-indivi-
dueller Intentionalität (Bratman, Gilbert, Searle, Tuomela). Die wichtigs-
ten Disziplinen der Humanwissenschaften sind für Tomasello die Ent-
wicklungspsychologie, vor allem in ihrem kognitivistischen Paradigma 
(Piaget, Bruner), und die Primatologie. Rehberg weist jedoch zu Recht 
darauf hin, dass bereits die deutsche Philosophische Anthropologie, im 
Gegensatz zur behavioristischen Psychologie, wichtige primatologische 
Forschungsergebnisse berücksichtigte, nämlich die »Intelligenzprüfun-
gen«, die Wolfgang Köhler während des Ersten Weltkriegs auf Teneriffa 
mit Schimpansen durchgeführt hatte.9 

Zweitens: Seit den Anfängen der Philosophie drehte sich ein Groß-
teil der anthropologischen Diskussionen um das Leib-Seele-Problem. In 
den letzten Jahrzehnten läuft diese Debatte unter dem Titel einer »phi-
losophy of mind«. Bereits Scheler hatte den alten Leib-Seele-Dualismus 
überwinden wollen, geriet aber mit seiner Entgegensetzung von Leben 
(Drang) und Geist in ein ganz ähnliches Dilemma. In dieser Hinsicht 
konsequenter waren Plessner und Gehlen, die mit »dritten« Kategorien 
wie »Ausdruck« und »Handlung« neue Wege beschreiten wollten. An-
dere Ansätze, die hier einzuordnen wären, arbeiten mit Kategorien wie 
»Leib« (als Einheit von Körper und Seele), »verkörperter Geist« und 
»Sprache«. Bei Tomasello ist der entsprechende Grundbegriff, aus dem 
sich alles andere ergeben soll, die »geteilte Intentionalität« (shared in-
tentionality). 

Drittens vertritt Tomasello wie Scheler, Plessner und Gehlen eine inte-
ressante anthropologische Position zwischen Naturalismus und Kultura-
lismus beziehungsweise zwischen Nativismus und Sozialisationstheorien. 

9		  Rehberg, Sonderstellung oder ökologische Nische? (2016), 30ff. 

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142

Auf der einen Seite wird bestritten, dass die grundlegenden Eigenschaf-
ten des Menschen weitgehend genetisch bedingt sind, wie es vor allem 
die Soziobiologie und die Evolutionäre Psychologie behaupten. Auf der 
anderen Seite richten sich sowohl die Philosophische Anthropologie 
als auch Tomasello gegen die Auffassung, dass alles bloß das Ergeb-
nis von Konditionierung und Lernen sowie äußeren situativen und sys-
tematischen Faktoren sei. Vielmehr müsste man beide Seiten angemes-
sen berücksichtigen. Eine ähnliche Verschränkung hatten insbesondere 
Plessner (»natürliche Künstlichkeit«) und Gehlen (»von Natur ein Kul-
turwesen«) behauptet. Die entsprechende Position kann aus meiner Sicht 
als nicht-reduktiver Naturalismus oder als schwacher Kulturalismus be-
zeichnet werden.10 

So war es denn auch eine gut motivierte Entscheidung, Tomasello zum 
ersten Träger des Helmuth-Plessner-Preises der Stadt Wiesbaden zu wäh-
len. In seiner gelungenen Laudatio hat Joachim Fischer am 4.9.2014 die 
oben geschilderte Urszene als Beispiel für exzentrische Positionalität, die 
Grundidee Plessners, gedeutet.11 Allerdings kann man einwenden, dass 
die exzentrische Position bei Plessner eigentlich nur die Beschreibung ei-
nes individuellen Selbstverhältnisses ist: Ich bin Mittelpunkt meiner Welt 
und zugleich in reflexiver Distanz zu diesem Zentrum. Insofern gibt es 
wohl eine noch größere Schnittmenge zwischen Tomasello und Gehlen. 
Tom Moderlak hat jedenfalls in einer an der TU Dresden entstandenen 
Master-Arbeit die beiden Autoren eng aneinander gerückt. Tatsächlich 
bietet sich Gehlen dafür in besonderer Weise an, weil er den US-ameri-
kanischen Pragmatismus, vor allem Dewey und Mead, intensiv rezipier-
te und so mit Tomasello gemeinsame Wurzeln hat. Dennoch konstatiert 
Moderlak zu Recht, dass der Mensch bei Gehlen (und auch bei Plessner 
und Scheler) zwar als soziales Wesen gedacht wird, aber die menschliche 
Intersubjektivität unterbestimmt bleibt.12 

Man sollte überhaupt begrifflich zwischen »Sozialität« und »Intersub-
jektivität« unterscheiden. Sozialität ist eine anthropologische Kategorie, 
das heißt ein Begriff für eine menschliche Eigenschaft (Disposition). Der 
eine mag sozialer sein als der andere, aber generell sind wir Menschen – 
so der humanwissenschaftliche Konsens – soziale Wesen, ja ultra-sozial. 
Hingegen bezeichnet Intersubjektivität eine komplexe Relation, nämlich 
die wechselseitige Beziehung zweier reflexiver Wesen zueinander. Selbst-
verständlich haben Scheler, Plessner und Gehlen den Menschen als sozia-
les Wesen konzipiert und dafür entsprechende Begrifflichkeiten geschaffen 

10		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 22–44.
11		 Fischer, Michael Tomasello – Erster Preisträger des Wiesbadener Helmuth 

Plessner Preises (2014).
12		 Moderlak, Intersubjektivität als philosophisch-anthropologische Kategorie 

(2016), 71–80. 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


143

(soziale Wesenseinheiten, Mitwelt, Institution und so weiter). Das unter-
scheidet die Philosophische Anthropologie etwa vom Existenzialismus, 
der den Menschen immer als Einzelnen sieht, was in Grenzsituationen wie 
dem Tod stimmen mag. Aber selbst bei Plessner ist die Mitwelt nicht vor-
rangig gegenüber Außen- und Innenwelt. Metatheoretisches Fundament 
bleibt der Mensch im Singular. Obwohl die Philosophische Anthropolo-
gie den cartesianischen Leib-Seele-Dualismus und die Bewusstseinsphilo-
sophie überwinden will, steht sie im Bann der neuzeitlichen Subjektphi-
losophie, nur dass sie die epistemische Beziehung zurückstellt (bei Gehlen 
etwa zugunsten des Handelns) und die naturhafte Leiblichkeit des Sub-
jekts berücksichtigt. Ihr Ziel ist also eine Anthropologie der praktischen 
Vernunft, aber der subjektiven, nicht der intersubjektiven Vernunft. 

Mit dem subjektphilosophischen Erbe der neuzeitlichen Philosophie 
wird an anderer Stelle gebrochen; dort wird, ohne dass das entsprechen-
de Wort auftaucht, die Kategorie der Intersubjektivität entwickelt. Ich 
meine die oben bereits erwähnte, heute fast vergessene Ich-Du-Philoso-
phie, die auch als Dialogismus bezeichnet wird. Ansätze dafür gab es 
schon in der großen Zeit der klassischen deutschen Philosophie, etwa 
bei Friedrich Heinrich Jacobi und dem frühen Hegel. 

Der eigentliche Begründer ist aber Ludwig Feuerbach. Dieser ist vor 
allem für zwei Grundgedanken bekannt: zum einen seine Religionskritik, 
zum anderen seine Hervorhebung der sinnlich-leiblichen Natur des Men-
schen. Aber es gibt noch ein drittes Prinzip, das zwar weniger präsent ist, 
aber doch immer wieder durchschimmert: die fundamentale Rolle der 
inter-individuellen Beziehung. So sollen etwa die theologischen Ideen 
der göttlichen Liebe und des dreieinigen Gottes zu Kategorien der Zwi-
schenmenschlichkeit säkularisiert werden. Auch wenn Feuerbach vieler-
orts wieder in die gegenstandstheoretische Subjekt-Objekt-Konstellation 
zurückfällt, kann er doch als der eigentliche Entdecker der Intersubjek-
tivität gelten, der sowohl epistemologisch als auch normativ eine kon
stitutive Rolle zugeschrieben wird. 

Im 20. Jahrhundert wird dieses Prinzip in der Ich-Du-Philosophie ent-
faltet. Diese beginnt mit Hermann Cohen und reicht über Franz Rosen-
zweig und Ferdinand Ebner bis zu Eugen Rosenstock-Huessy. Am deut-
lichsten ist die Wende bei Martin Buber: An die Stelle des einseitigen 
Verhältnisses von Ich und Es (oder Subjekt und Objekt) soll die wech-
selseitige Beziehung von Ich und Du (oder Subjekt und Subjekt) treten. 
Karl Löwith steht mit seiner Schrift Das Individuum in der Rolle des 
Mitmenschen (1928) der Philosophischen Anthropologie am nächsten.13 
Interessante Parallelen bestehen zu Michail Bachtin, Axel Honneth und 
Tzvetan Todorov. 

13		 Die beste Monographie zur gesamten Strömung ist weiterhin Theunissen, 
Der Andere (1965/²1977). 

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144

Einige der verwendeten Grundbegriffe sind »Alterität«, »Anerken-
nung«, »Begegnung«, »Dialog«, »Polyphonie«, »Veranderung« und 
»Zwischen«. Letztlich ist es aber den Vertretern dieser Strömung kaum 
gelungen, über ihre metaphernreiche Sprache hinauszukommen. Jedoch 
verbindet sie mit Tomasello, dass Intersubjektivität nicht sprachphilo-
sophisch fundiert wird. Tomasellos Ansatz kann also aus Sicht eines 
deutschen Philosophen so interpretiert werden, dass er die Philoso-
phische Anthropologie und die Ich-Du-Philosophie miteinander kom-
biniert. 

Kritik an Tomasello

Gemäß der Ausrichtung dieser Sammelrezension möchte ich Tomasello 
abschließend vor allem als Anthropologen würdigen und drei besonders 
wichtige Einwände skizzieren. 

Erstens muss man fragen, ob die kognitiven und sozialen Leistun-
gen der großen Affen nicht unterschätzt werden. Sehr viele Primato-
log(inn)en sind dieser Ansicht, unter ihnen so bekannte Namen wie 
Christophe Boesch, Julia Fischer, Volker Sommer und Frans de Waal. 
Tatsächlich überzeichnet Tomasello wohl die Tier-Mensch-Differenzen. 
So stellt er etwa, ohne Zwischentöne, die »ausbeuterischen« Gruppen 
der großen Affen den kooperativen Sozialverbänden der Menschen ge-
genüber (2014: 126, 128). Schimpansen und Bonobos seien unverbes-
serliche Egoisten; bei ihnen gebe es keinen Sinn für Fairness (2016: 
55ff.). Dagegen hat eine Forschungsgruppe um Frans de Waal kürz-
lich erneut zu zeigen versucht, dass Schimpansen sehr wohl kooperie-
ren, sogar Zusammenarbeit gegenüber anderen Verhaltensmöglichkei-
ten bevorzugen.14

Bereits einmal ist Tomasello zur Selbstkorrektur gezwungen gewe-
sen.15 In den 1990er Jahren ging er davon aus, dass es Schimpansen nicht 
möglich sei, die Intentionen ihrer Artgenossen korrekt zu verstehen. Das 
hat sich als Irrtum herausgestellt. Lobenswerterweise ist Tomasello im-
mer bereit, Fehler einzugestehen. So versuchte er vor einigen Jahren, wie 
immer gemeinsam mit einem Mitarbeiterstab, zu belegen, dass Schim-
pansen zwar wissen, was ein anderer nicht weiß, aber nicht wissen, dass 
ein anderer etwas fälschlicherweise glaubt, also falsche Überzeugungen 
hat.16 Mit einem raffinierten Versuchsaufbau konnte er nun aber jüngst 

14		 Suchak u.a., How chimpanzees cooperate in a competitive world (2016). 
15		 Einen sehr guten Überblick zu Tomasellos Entwicklung liefert Wunsch, Was 

macht menschliches Denken einzigartig? (2016). 
16		 Kaminski/Call/Tomasello, Chimpanzees know what others know, but not 

what they believe (2008). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145

selbst zeigen, dass große Affen sehr wohl die Fähigkeit besitzen, einem 
Artgenossen falsche Überzeugungen zuzuschreiben.17 

Ohne dass man als Philosoph solche empirischen Streitfragen letztlich 
entscheiden könnte, drängt sich doch der Verdacht auf, dass hier »Rück-
zugsgefechte« stattfinden. Wenn gemeinsame Intentionalität nicht spe-
zifisch für uns Menschen sein sollte, bleibt aus Tomasellos Sicht nur die 
kollektive Intentionalität. Ähnlich erging es der anthropologischen For-
schung im Bereich des Werkzeugverhaltens: Schon lange wusste man, 
dass Tiere, vor allem natürlich die Schimpansen, Werkzeuge benutzen. 
Deshalb definierte Benjamin Franklin den Menschen als »tool-making 
animal«. 1960 entdeckte Jane Goodall, dass ostafrikanische Schimpan-
sen sogar Werkzeuge einfacher Art (Stöcke, Schwämme) herstellen. In-
zwischen gibt es immer mehr Belege dafür, vor allem durch Beobach-
tungen von Tomasellos Leipziger Kollegen Boesch in Westafrika, dass 
Schimpansen schon seit langer Zeit, in großem Umfang und auf ange-
messene Weise auch Steinwerkzeuge nutzen.18 Aber wie dem auch sei, 
man sollte sich erkenntniskritisch vor zwei Fehlern hüten: sowohl vor 
dem Anthropomorphismus, also der Vermenschlichung der Tiere, als 
auch vor einem anthropologischen Narzissmus, also in diesem Fall der 
ungerechtfertigten Privilegierung des Menschen. 

Nun zum zweiten Einwand: Tomasello will – in guter philosophischer 
Tradition – den Punkt X finden, der den Menschen vom Tier unterschei-
det, aristotelisch die differentia specifica. Das sei eben die geteilte In-
tentionalität. Wenn man dagegen argumentieren will, sollte man nicht 
einfach alle anderen Eigenschaften aufzählen, die uns von den großen Af-
fen unterscheiden. Man kann akzeptieren, dass die Naturgeschichte des 
menschlichen Denkens und der menschlichen Moral entscheidend durch 
Kooperation vorangetrieben wurden. Aber kann diese allein auf geteilte 
Intentionalität zurückgeführt werden? Ist Kooperation möglicherweise 
zwar eine notwendige, aber keine hinreichende Bedingung?

Ich möchte hier nur auf zwei weitere Bedingungen aufmerksam ma-
chen. Die erste ist die menschliche Sprache. Wie für Husserl und die 
Phänomenologen ist für Tomasello die Sprache zweitrangig; Koopera-
tion wird bereits durch gestische Kommunikation hervorgebracht, wie 
in der oben dargestellten Urszene. Tomasello möchte sogar zeigen, dass 
die Entwicklung einer ausdifferenzierten Sprache von kooperativer In-
tentionalität abhängig ist. Er richtet sich also sowohl gegen nativistische 
Sprachtheorien wie gegen jeden Sprachfundamentalismus. Wenn man 
nach einem Hauptgegner von Tomasello sucht, so ist es wohl Choms-
kys Generative Grammatik. Tomasellos inhaltsreiche Kritik von Steven 

17		 Krupenye u.a., Great Apes anticipate that other individuals will act accord-
ing to false beliefs (2016). 

18		 Vgl. Die Schimpansen-Steinzeit (2007). 

KRITIK AN TOMASELLO

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146

Pinkers Language Instinct (1995) kann als Ausgangspunkt aller seiner 
weiteren Bemühungen verstanden werden.19 Außerdem distanziert sich 
Tomasello von Davidson und Brandom, die sprachunabhängiges Den-
ken für unmöglich halten (2014: 220). In seiner Kritik am linguistischen 
Universalismus mag er richtig liegen; dennoch lässt sich nicht bestrei-
ten, dass sprachliche Kommunikation die kulturelle Wissensreprodukti-
on, die soziale Integration und die Sozialisation in menschlichen Grup-
pen erheblich verbessert. 

Mein anderer Hinweis richtet sich auf die soziale Struktur der früh-
menschlichen Gemeinschaften. Schimpansen und Bonobos leben in Hor-
den, deren Mitgliedschaft nicht stabil bleibt. Insbesondere die erwach-
senen Männchen oder auch ganze Teilgruppen wechseln oft von der 
einen zur anderen Horde. Wenn solche Fission-Fusion-Gruppen existie-
ren, wird der Genfluss zwischen den Horden nicht verhindert und die 
Mechanismen der Gruppenselektion können nicht greifen. Das ist bei 
frühmenschlichen Sozialverbänden offensichtlich anders. Für deren Sta-
bilität ist aber neben den Zwängen der Nahrungssuche noch ein ande-
rer Umstand verantwortlich, nämlich die Familialisierung des Mannes, 
das heißt die Einbindung der Väter in die Familienstrukturen. Während 
die kleinen Affen lange bei der Mutter bleiben, ist nicht erkennbar, dass 
die Schimpansenväter für ihre Kinder eine besondere Rolle spielen. Hin-
gegen werden beim Menschen nicht nur die Väter, sondern auch andere 
Hordenmitglieder in die kooperative Kinderbetreuung einbezogen (vgl. 
2016: 72). Ich meine also, dass Hypothesen geprüft werden sollten, die 
neben geteilter Intentionalität auch Sprache und Sozialstruktur als wich-
tige Faktoren zur Entwicklung von Kooperation postulieren.

Schließlich komme ich zum dritten Kritikpunkt: Tomasellos Anthro-
pologie scheint mir zu optimistisch zu sein, auch wenn er am Ende seines 
letztes Buches diesen Einwand selbst zurückweist (2016: 244f.). Zwar 
wird er nicht überschwänglich, da er weder auf Altruismus noch auf 
Mitgefühl setzt, sondern auf Mutualismus und geteilte Intentionalität. 
Dennoch ist ein impliziter Rousseauismus gut erkennbar.20 Ausdrück-
lich bezeichnet Tomasello etwa Rousseau als »einsichtsreichsten aller 
Gesellschaftstheoretiker« (2016: 102f.). Aber was ist mit Gewalt und 
Krieg, Mord und Diebstahl, Sklaverei und Kindstötung, Diskriminierung 
und Ausbeutung? Manche Beschreibungen, die Tomasello (wenn auch in 
Form einer theoretischen Konstruktion) von frühen menschlichen Sozi-
alverbänden gibt, klingen geradezu sozialromantisch. 

Hier müsste man wiederum zwei Aspekte unterscheiden. Zum ei-
nen die negativen Eigenschaften des Menschen, die gleichsam neben-
her laufen, immer schon existieren und sich überall finden lassen. Schon 

19		 Tomasello, Language is not an instinct (1995). 
20		 Vgl. Thies, Was ist Rousseauismus? (2016). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147

Aristoteles nennt Rohheit, Disziplinlosigkeit und Lasterhaftigkeit; die 
Christen sprechen vom Teuflischen, die Psychologen von Aggressivi-
tät, Freud postulierte einen Todestrieb. Interessanter als dies ewige Böse 
ist zum anderen aber das Negative, das erst durch die von Tomasel-
lo beschriebenen Fortschritte möglich wird, gleichsam die Schattensei-
te des neuen Lichts. Frithjof Nungesser hat dies in seinem Beitrag zum 
ZTS-Sonderband eindrucksvoll beschrieben.21 Der entscheidende Punkt 
ist: Je besser die Kooperation innerhalb der Gruppe (worauf auch immer 
diese beruhen mag), desto größer die Abgrenzung, ja die Aggressivität 
gegenüber anderen Gruppen. Innen- und Außenmoral fallen auseinan-
der. Die Wir-Intentionalität ist eigentlich eine Wir/Sie-Intentionalität.22 
Wenn das stimmt, müsste es zwischen Menschengruppen mehr Kriege 
geben als zwischen Affenhorden.

Die Frage »Hobbes oder Rousseau?« scheint mir also weiterhin offen 
zu sein. Dass man sie aber seit einigen Jahren auf höherem Niveau stel-
len kann, ist in erster Linie Michael Tomasello zu verdanken. 

21		 Nungesser, Die intrinsische Sozialität rücksichtslosen Handelns (2016). 
22		 Kappelhoff, Wir/Sie-Intentionalität und die Evolution der kulturellen Ni-

sche (2016), 64ff. 

KRITIK AN TOMASELLO

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134 - am 15.01.2026, 21:20:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

