
VI. Die Wirkung der Ungerechtigkeit 
in der Seele

1. Gerechtigkeit als Freundschaft mit sich

Den Abschluß des argumentativen Teils der ,Politeia‘ 
bilden drei Beweise, in denen Platon direkt zu zeigen 
versucht, daß der Ungerechte unglückselig leben muß. 
Vorab schon stellt sich daher die Frage, weshalb Platon 
zum Beweis dieser einen These drei Beweise aneinander­
reiht. Spätestens seit Kants berühmtem Kommentar zum 
Vorgehen der Dogmatiker steht ein solches Verfahren im 
Ruch der intellektuellen Unsauberkeit. Warum, so fragt 
Kant an jener Stelle zu Recht, bringt jemand mehrere 
Beweise für eine Sache, wenn er einen überzeugenden 
hat?1 Die Anhäufung von Beweisen gilt Kant dort als Indiz 
dafür, daß letztlich keiner der Beweise etwas taugt. Die 
Aufgabe der Interpretation wird deshalb - neben der 
Frage nach der Stimmigkeit der Beweise je für sich - auch 
die sein zu klären, ob alle Beweise wirklich dasselbe 
demonstrieren sollen, oder wie sie, wenn dies nicht der 
Fall ist, ineinandergreifen können.
Noch vor dem Beginn des ersten Beweisganges formuliert 
Platon eine Bedingung, die derjenige erfüllen muß, der ein 
Urteil über die tyrannische Lebensweise abgeben will. 
Nicht vom äußeren Schein und Pomp soll er sich blenden 
lassen, sondern sich durch engeren Umgang mit einem 
solchen Menschen in dessen Seele vertieft haben (577 a, b). 
Platon spielt hier natürlich auf seine eigenen Erfahrungen, 

1 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 817, A 789.

186

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die er in Syrakus am Hof des ersten Dionysos machen 
konnte und mußte, an. Methodisch bedeutsam ist daran, 
daß er offenbar solche Erfahrungen für unverzichtbar 
wichtig hält, um das Leben eines Tyrannen beurteilen zu 
können. Hier zeigt sich noch einmal der mittlerweile 
erreichte Abstand zum Sokrates des ersten Buches, der 
meinte, sich dieses Einlassen auf die Sache durch abstrakte 
Analogisierungen ersparen zu können.
Der erste Beweis zerfällt noch einmal in zwei Teile 
(577c - 578 b und 578 b - 580c). Die beiden Teile unter­
scheiden sich dem Gegenstand und der Beweismethode 
nach. Der erste Teil betrachtet einen tyrannisch Gesonne­
nen ohne Macht, der zweite dagegen einen mit Macht 
(578 b). Wichtiger ist aber, daß der Tyrann im ersten Teil 
in Analogie zu dem entsprechenden Staat beurteilt wird, 
im zweiten aber für sich. Die Schlüsse des ersten Teils sind 
sämtlich unzulässig. Da wird etwa daraus, daß es im 
tyrannischen Staat nur wenige Freie, aber viele Knechte 
geben wird, darauf geschlossen, daß auch die Seele des 
Tyrannen selbst voll Unfreiheit und Knechtschaft sein 
werde. Oder daraus, daß eine tyrannisch beherrschte 
Stadt am wenigsten tun werde, was sie will, wird gefol­
gert, daß auch die ebenso beherrschte Seele nicht werde 
tun können, was sie will, und deshalb immer voll Reue 
sein werde (577c-e). Mit Recht hat Kelsen darauf hinge­
wiesen, daß solche Übertragungen „völlig unbegründet“2 
seien und „nicht auf psychologischer Analyse, sondern 
auf einer ethischen Spekulation“ (ebd.) beruhen. Der 
Tyrann solle eben voll Reue sein. Dem ist nichts hinzuzu­
fügen. Verwunderlich ist nur, daß Kelsen den weiteren 
Beweisschritten Platons keine Aufmerksamkeit mehr 

2 H. Kelsen: Platon und die Naturrechtslehre, 278.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenkt. Dabei hätte er dort die psychologischen Analy­
sen finden können, die er so vorschnell vermißt.
Nachdem Sokrates seinen Gesprächspartnern noch einmal 
eingeschärft hat, daß man in der anstehenden Frage nicht 
bei Meinungen stehen bleiben dürfe, sondern sehr genau 
untersuchen müsse - schließlich gehe es um das Wichtig­
ste, nämlich gut zu leben oder schlecht (578 c) -, bringt er 
im zweiten Teil dieses Beweises drei Argumente.
1) Dem Tyrannen, den sein Wille, sich auszuleben, bis an 
die Spitze des Staates getrieben hat, werde es sehr schwer­
fallen, die Selbstbeherrschung zu üben, die nötig sei, um 
alle anderen beherrschen zu können. Er gleiche darum 
einem Kranken, der doch ständig gezwungen sei zu 
kämpfen (579c,d).
2) Der Tyrann muß in ständiger Furcht vor denen leben, 
die er unterdrückt. Diese Furcht wird ihn daran hindern, 
viele seiner Bedürfnisse, um derentwillen er doch gerade 
Tyrann geworden war, zu befriedigen (579b). Die Macht 
als Mittel wendet sich gegen den Zweck, dem sie dienen 
sollte.
3) Da der Tyrann nicht im wörtlichen Sinn allein herr­
schen kann, werde er versuchen müssen, einen Teil der 
angeblich von ihm Beherrschten durch Versprechungen 
und Vergünstigungen an sich zu binden und auf diese 
Weise zu einem Schmeichler seiner Untergebenen werden 
(579 a). Darum sei der Tyrann ebenso ein Sklave (579d). 
In allen drei Argumenten macht Platon von der eingangs 
geforderten Fähigkeit, den äußeren Schein zu durchdrin­
gen, Gebrauch. In dem luxuriösen Treiben entdeckt er die 
Vielzahl der unbefriedigten Wünsche und die daraus 
entstehenden Qualen der erzwungenen Selbstbeherr­
schung. Hinter den großen Auftritten legt er das kleinliche 
Geflecht von Ängsten und Versprechungen frei, das sol­
che erst möglich macht. Der gemeinsame Sinn der drei 

188

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Argumente ist, daß auch dem Tyrannen ein reines und 
konfliktfreies Ausleben seiner Natur nicht möglich sein 
wird. Was aber folgt daraus? Konflikte hätte eine tyranni­
sche Natur ja auch, wenn sie gezwungen wäre, unter den 
Bedingungen der bürgerlichen Gleichheit zu leben, und 
welche Konflikte sie nun stärker belasten werden, ist, so 
könnte man einwenden, erst noch zu zeigen. Das ist aber 
weder nötig noch Platons Absicht, denn die eigentliche 
Gegengestalt zum Gewaltherrscher ist ja nicht der macht­
lose Tyrann, sondern der in Platons Sinn zur Gerechtig­
keit Erzogene. Zu klären ist deshalb nun, ob sich unter 
Berücksichtigung der jetzt angeführten Konflikte mit 
Gründen entscheiden läßt, wer von diesen beiden besser 
leben wird. Hier erst macht Platon wirklich von jenem 
Argumentationsverfahren Gebrauch, das er bereits im 
vierten Buch sehr oberflächlich verwendet hat: Er wendet 
sich nun direkt der Natur oder Disposition des Tyrannen 
zu und versucht zu zeigen, daß diese an sich schlecht ist, 
d. h. er erwartet als Resultat seiner Beweise, daß auch der 
Tyrann selbst am Ende zugeben muß, daß er besser leben 
würde, wenn er eine andere Natur hätte. Die von Platon 
gestellte Frage lautet nun: Welche Natur wäre am besten, 
wenn man frei wählen könnte? Die Situation, in die Platon 
hier seine Leser und den Tyrannen hineinversetzt, ähnelt 
damit der, die er im Jenseits-Mythos des zehnten Buches 
beschreibt. Auch dort müssen die Seelen, die wiederum 
ins Leben eintreten sollen, eine Lebensweise, ihren eige­
nen späteren Charakter, wählen (617d,e). Auf dieser 
Wahl, heißt es dort, beruhe alles für den Menschen, und 
darum sei es vor allem wichtig, jener Wissenschaft teilhaf­
tig zu werden, die es gestatte, die guten von den schlechten 
Lebensweisen zu unterscheiden (618b,c). Die nun zu 
besprechende Dialogpartie ist gleichsam der weltliche Ort 
jener ersten und höchsten Entscheidung. Woran soll sich 

189

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Entscheidung aber orientieren? Die hier vertretene 
These ist, daß für Platon der die Entscheidung anleitende 
Begriff der der Einheit der Person ist. Dies muß, ob­
wohl der Begriff innerhalb der drei Beweise von Platon 
nicht verwendet wird, aus zwei Gründen angenommen 
werden:
1) Die eben angeführten Argumente haben alle Konflikte 
des Tyrannen zum Gegenstand, von denen zu zeigen sein 
wird, daß sie alle als Konflikte mit sich selbst verstanden 
werden müssen. Wenn Platon aber solche Konflikte als 
Argumente gegen die tyrannische Lebensweise anführt, 
dann macht er dabei offenbar die Voraussetzung, daß ein 
derart konflikthaftes Leben kein gutes sein kann. Der 
positive Gegenbegriff wäre dann aber der der Einheit mit 
sich.
2) Am Ende der drei Beweisgänge resümiert Platon noch 
einmal in einem Bild den wesentlichen Vorteil der Gerech­
tigkeit. Dieser soll darin bestehen, daß der Gerechte die 
Teile seiner Seele miteinander befreundet hat (588 b). 
Befreundung mit sich selbst und Einheit der Person sind 
aber für Platon, wie schon das vierte Buch gezeigt hat 
(443 d,e), einfach Wechselbegriffe. Doch dort, wo Platon 
schon einmal mit dem Begriff der Einheit mit sich operiert 
hatte, erwies er sich als zu unscharf, um das von Thrasy- 
machos favorisierte Lebenskonzept ausschließen und da­
mit als schlecht erweisen zu können. Diese Situation ist 
bisher - von den besonderen Gründen der Philosophen 
einmal abgesehen - nur dadurch verbessert worden, daß 
Platon gezeigt hat, daß die ungerechten Staatsformen sich 
über längere Zeiträume hin selbst zerstören werden. Inso­
fern es zur Natur des Menschen gehört, sich auf sein 
Leben als Ganzes und damit auch auf seine Zukunft zu 
beziehen, läßt sich daraus auch ein Argument für die 
Einheitsprogrammatik entwickeln. Derjenige, der der 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


langfristigen Instabilität der ungerechten Systeme in sei­
nem Handeln nicht Rechnung trägt, vernachlässigt damit 
die Vorsorge für die Zukunft, auf die er sich als Vernunft­
wesen doch beziehen muß, die ihm deswegen nicht gleich­
gültig sein kann. Insofern stehen in einem solchen Men­
schen der vernünftige Seelenteil und die Affekte oder 
sonstigen Zielsetzungen, die ihn hindern, dieser Ver­
nunfteinsicht handelnd Rechnung zu tragen, nicht in 
Einklang miteinander. Es ist aber nicht wahrscheinlich, 
daß dieser ,Zwiespalt4 die Lebensqualität solcher Men­
schen deutlich beeinträchtigen wird. Dies liegt daran, daß, 
wie schon in Kapitel vier festgestellt werden mußte, die 
Selbstzerstörung der ungerechten Staaten nicht mit natur­
gesetzlicher Notwendigkeit erfolgt. Für entgegengesetzte 
Hoffnungen bleibt hier allemal genug Raum. Es ist des­
halb zu fragen, ob die jetzt entfalteten Argumente die 
Einheit der Person in empfindlicherer Weise beeinträchti­
gen. Unter diesem Gesichtspunkt sollen sie in derselben 
Reihenfolge noch einmal durchgegangen werden. Dabei 
wird zugleich deutlich werden, welches für Platon die 
wichtigsten Bedingungen einer Einheit der Person sind.
I) Der Kampf mit sich selbst. Offenbar nimmt Platon an, 
daß die von ihm Erzogenen weniger mit sich zu kämpfen 
haben werden als ein tyrannisch Gesonnener und eben 
deshalb besser leben werden. Andererseits hat er in Buch 
vier die Gerechtigkeit gerade mit Hilfe des Begriffes der 
Selbstbeherrschung charakterisiert (441a, 443 d). Wenn 
Platon also zugibt, daß auch der in seinem Sinn Gerechte 
sich selbst wird beherrschen müssen, worin besteht dann 
der Unterschied der damit bezeichneten Konflikte zu 
denen, in die Thrasymachos geraten wird, wenn er die zur 
Aufrechterhaltung seiner Herrschaft dringend nötige 
Selbstbeherrschung übt? Steht nicht das Konzept der 
Herrschaft über sich selbst in einem unversöhnlichen 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerspruch zu der von Platon versprochenen Freund­
schaft mit sich? Naheliegend ist die folgende Antwort: Die 
in Platons Sinn Gerechten sind das Resultat einer langen 
und tiefgreifenden Erziehung. Ein wesentlicher Teil der 
Erziehung bestand aber darin, die Affekte der Zöglinge in 
Einklang mit der Anerkennung aller als Gleichberechtigte 
zu bringen. Wenn man einmal annimmt, daß dies zumin­
dest teilweise erfolgreich sein wird und in den Betroffenen 
eine moralische Haltung als eine Art zweiter Natur her­
vorbringen wird, dann ist klar, daß die von Platon gemein­
te Selbstbeherrschung in aller Regel nicht mehr den Cha­
rakter eines Kampfes haben wird, sondern sich infolge 
langer Gewöhnung von selbst und mit Leichtigkeit ein­
stellen wird. Aber, wird man entgegnen, steht diese 
Möglichkeit denn nicht auch dem Tyrannen offen? Kann 
nicht auch er im Rahmen einer systematischen Gewöh­
nung seine Affekte und seine Vernunft in Einklang brin­
gen? Um diese Möglichkeit zu überprüfen, ist es nötig, die 
durchaus komplizierte Motivationslage, die Platon als 
Grund für die Entscheidung zum tyrannischen Leben 
vorführt, noch einmal genauer anzusehen. Wichtig sind 
hier vor allem zwei Motive:
Seine Entscheidung für die Ungerechtigkeit begründet 
Thrasymachos zuerst damit, daß der Ungerechte in priva­
ten und öffentlichen Geschäften immer mehr haben werde 
(343 d,e). Durch dieses Merkmal definiert Kallikles im 
,Gorgias‘ die Ungerechtigkeit geradezu: „dies ist das 
Unrechttun, wenn man versucht, mehr zu haben als die 
anderen“ (483 c). Es fragt sich natürlich, inwiefern es 
überhaupt ein Gut ist, mehr zu haben. Zwei Antworten 
sind denkbar: 1) Das, wovon man jeweils mehr hat, ist in 
sich ein Gut, d. h. das Mehrhaben davon ist direkt positiv 
erfahrbar. 2) Das Mehrhaben ist selbst das mit Hilfe der 
Ungerechtigkeit realisierte Gut. Dessen Gutsein bestände 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann gar nicht mehr in irgendeinem real gewährten Nut­
zen, sondern nur noch in dem Bewußtsein, von den 
jeweiligen Sachen eben mehr zu haben als andere und 
ihnen eben darin überlegen zu sein. Hier wäre das Mehr­
haben zum Selbstzweck geworden.
Ähnlich zweideutig bleibt der zweite von Thrasymachos 
angeführte Grund. Die Ungerechtigkeit sei kräftiger, 
gebietender und mache freier (auch: edler, eines Freien 
würdiger - ekeu^eQtCDTEQOV 344 c 5 und 6) als die Gerech­
tigkeit. Das sieht zunächst nach einem Bündel von Grün­
den aus. Ihr gemeinsamer Sinn wird aber durch das 
bezeichnet, was Thrasymachos im Satz zuvor ausgeführt 
hat. Es gebe keine eigene und positive Furcht davor, 
Ungerechtes zu tun, und eben deshalb könne, wer die 
Gerechtigkeit lobt, sie nur loben, weil er sich fürchte unter 
Ungerechtigkeit zu leiden (344c). Die Gerechtigkeit be­
deutet aber zugleich eine Einschränkung der eigenen 
Person. Man muß sich selbst nun das Ausleben bestimm­
ter Affekte verbieten. Gerade diese Beschränkung und die 
ihr zugrunde liegende Furcht will Thrasymachos abstrei­
fen. Als beste Lebensweise gilt ihm, auch wenn er dies 
nicht explizit so sagt, diejenige, in der man die eigenen 
Bedürfnisse freilassen und befriedigen kann. Deutlicher 
läßt Platon dies den Kallikles im ,Gorgias‘ aussprechen: 
Tugend und Glückseligkeit sei das Vermögen, die eigenen 
Begierden groß werden zu lassen und ihnen dann auch 
Befriedigung verschaffen zu können (Gorgias, 491 e und 
492c,d). Das eigentlich Faszinierende liegt dabei in der 
Freiheit, die eigenen Bedürfnisse nicht beschränken zu 
müssen. Das primäre durch die Ungerechtigkeit realisierte 
Gut besteht also darin, jeden unerwünschten Affektstau 
vermeiden zu können. Dies bezeichnet das Wesen des 
tyrannischen Freiheitsbegriffes. Die Ungerechtigkeit wird 
dabei gar nicht an sich selbst geschätzt, sondern ist nur 

193

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas, was sich bei der Verfolgung dieses Ideals wohl 
häufig ergeben wird. Nur deshalb ist es dann ein Gut, in 
diesen Fällen ungerecht sein zu können. Erst hieraus 
konstituiert sich eine Rang- und Wertordnung der Indivi­
duen. Denn wenn jeder in dem angegebenen Sinn frei sein 
will, werden die Individuen notwendig antagonistisch 
zueinander stehen. Den größten Wert wird seiner Person 
dann nur derjenige zusprechen können, dem es gelungen 
ist, seinen Bedürfnissen im allgemeinen Kampf am mei­
sten Befriedigung zu verschaffen. Deshalb ist der Freieste 
zugleich auch der Edelste und Beste (vgl. auch Gorgias, 
483 b - 484 c). Auch hier kann deshalb ebenso wie beim 
Mehrhaben das Bewußtsein, der Mächtigste zu sein, selbst 
zur Quelle einer besonderen Zufriedenheit mit sich, eines 
höheren Selbstwertbewußtseins werden, so daß die 
Macht, die ursprünglich nur der Befriedigung der Bedürf­
nisse dienen sollte, schließlich auch um ihrer selbst willen, 
d. h. um sich zu beweisen, daß man der Mächtigste ist, 
ausgeübt wird.
Die Gründe des Thrasymachos lassen sich somit auf einen 
reduzieren. Ihr wirklicher Kern ist das Verlangen, alle 
eigenen Bedürfnisse auszuleben. Gleichwohl ist das Glück 
des Tyrannen aus zwei Komponenten zusammengesetzt. 
Die erste besteht direkt sinnlich in der Befriedigung der 
Bedürfnisse. Die zweite Komponente ist bereits theore­
tisch vermittelt. Sie besteht in dem Bewußtsein, innerhalb 
des allgemeinen Lebenskampfes nicht versagt zu haben, 
also in einer besonderen Selbstachtung.
Was folgt nun daraus für die Möglichkeit der inneren 
Einheit der tyrannischen Seele, für die Möglichkeit der 
Freundschaft mit sich? Diese Freundschaft scheint mir aus 
drei Gründen unmöglich:
1) In der Seele des Tyrannen werden auf jeden Fall und mit 
großer Intensität Begierden entstehen, deren Befriedigung 

194

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur durch ungerechtes Verhalten möglich ist. Wäre das 
nicht so, wäre der Tyrann keiner. Zugleich wird aber auch 
der Tyrann immer wieder in Situationen geraten, in denen 
er solche Begierden unterdrücken muß. Damit hat er eine 
Klasse von Konflikten mehr als derjenige, dessen Triebe 
und Affekte in sozial verträgliche Bahnen geleitet worden 
sind. Die allgemeinen Werturteile des letzteren stehen in 
Einklang mit seinen Begierden, wogegen sich die Vernunft 
des Tyrannen immer wieder korrigierend und unterdrük- 
kend zu seinen Begierden verhalten muß. Diesen Konflikt 
kann der Tyrann zwar dadurch lösen, daß er seine sozial 
unverträglichen Affekte abschafft, aber damit hört er 
zugleich auf, ein Tyrann zu sein. Es gibt für ihn dann keine 
Gründe mehr, sich ungerecht zu verhalten.
2) Der Tyrann kann das Verhalten zu seinen Begierden 
nicht in Form einer Gewohnheit ausbilden und damit 
vereinfachen, denn eine Gewohnheit besteht in der dauer­
haften und quasi-automatischen Bevorzugung einer 
Handlungsweise. Im Fall des Tyrannen ist aber gar keine 
bestimmte Handlungsweise dauerhaft zu bevorzugen, 
sondern die hier auszubildende Gewohnheit müßte die 
Entscheidung zwischen zwei diametral entgegengesetz­
ten, aber gleichermaßen unaufgebbaren Verhaltensweisen 
erleichtern. Würde sich der Tyrann einfach daran gewöh­
nen, andere immer zu respektieren, wäre er keiner mehr, 
und gewöhnte er sich daran, andere niemals zu respektie­
ren, wäre er bald tot oder entmachtet. Er kann also keine 
von beiden Verhaltensweisen aufgeben, wenn er bleiben 
will, was er ist. Nach der Regel ,Ich will meine Affekte 
dort beherrschen, wo deren Ausleben meine Herrschaft 
gefährden würde* läßt sich aber keine Gewohnheit bilden, 
denn die wirklich tyrannischen Affekte gefährden die 
Herrschaft des Tyrannen prinzipiell, weil sie ihm stets 
neue Feinde schaffen. Die Frage, wieviel Feinde man sich 

195

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leisten kann, bedarf aber stets einer neuen Abwägung, für 
die es nicht einmal sichere Kriterien gibt.
3) Auch die Vernunft des Tyrannen ist in sich gespalten. 
Einerseits hat er sich dem Freiheitsideal verschrieben und 
andererseits muß dieselbe Vernunft aus Klugheitsgründen 
oft von der Wahrnehmung jener Freiheit abraten. Die 
Fälle der erzwungenen Rücksichtnahme sind deshalb im­
mer auch solche, in denen der Tyrann hinter seinem Ideal 
zurückbleibt. Seine auf der eigenen Freiheit und Macht 
aufgebaute Selbstachtung wird dadurch ständig in Frage 
gestellt. Das wird die notwendige Selbstbeherrschung 
noch zusätzlich erschweren.
Platon hat also recht, wenn er den Tyrannen mit einem 
Kranken vergleicht, der ständig zu kämpfen gezwungen 
ist. Das Gemeinsame besteht in der Größe der Anstren­
gung, die der Kranke aufbringen muß, um zu kämpfen 
und die der Tyrann aufbringen muß, um sich selbst zu 
beherrschen. Die Vergleichung des Tyrannen mit einem 
Kranken hat aber auch den Sinn, daß Platon diejenige 
seelische Disposition, die zu einer solchen ständigen 
Angestrengtheit und Zerstrittenheit mit sich selbst führt, 
selbst als krankhaft bezeichnen möchte. Die bei der 
Interpretation von Buch vier angezweifelte Charakterisie­
rung der Ungerechtigkeit als Krankheit der Seele hat somit 
einen ersten Sinn bekommen.
Das erste Argument des ersten Beweises wiederholt also 
zunächst, was Thrasymachos schon im ersten Buch hatte 
zugeben müssen. Auch der erfolgreiche Tyrann wird sich 
selbst beherrschen müssen. Er muß dies letztlich deshalb, 
weil er das, was andere wollen, nicht schlechthin setzen 
kann. Wenn er andere für seine Zwecke gewinnen will 
oder muß, also deren Willen nicht einfach unterdrücken 
kann, muß er auf deren Willen, mit dem sie bereits auf das, 
was ihnen je selbst als gut erscheint, bezogen sind, Rück­

196

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicht nehmen. Mit diesen Zielen muß auch der Tyrann das, 
was er von den anderen erwartet, irgendwie verknüpfen. 
In dieser vorgängigen Bezogenheit der Individuen auf ihr 
Gutes liegt die unübersteigbare Grenze der menschlichen 
Macht über andere. Das Argument zeigt darüber hinaus, 
daß der Tyrann die ihm abverlangte Selbstbeherrschung 
nur schwer wird aufbringen können, weil er gleichzeitig 
starke entgegengesetzte Affekte und Ideale in sich trägt. 
Diese doppelte Kritik enthüllt, daß das tyrannische Le­
bensideal, nach dem man dann am besten leben wird, 
wenn man seine Begierden - welche immer dies seien - 
ohne Einschränkung befriedigen kann, für Menschen 
schlechthin nicht erreichbar ist. Eine solche Freiheit gibt 
es nicht. Darin liegt das Neue dieser Kritik gegenüber der 
in der Staatsverfallstheorie vorgetragenen. Dort war auf 
die äußeren Schwierigkeiten zur Aufrechterhaltung einer 
Tyrannis hingewiesen worden. Hier zeigt Platon, daß 
selbst dort, wo dies gelingt, die Ziele des Ungerechten 
nicht verwirklicht werden können. Die Einsicht in diesen 
Sachverhalt ist die Einsicht in eine Notwendigkeit in dem 
Sinn, daß keine Änderung der Umstände mehr denkbar 
ist, unter denen das Ideal erreichbar würde. Das Ideal des 
Thrasymachos ist im wörtlichen Sinn eine Utopie, es hat 
keinen weltlichen Ort. Darin liegt zugleich das Positive 
dieser Kritik. Sie befreit das Subjekt von der suggestiven 
Kraft der Illusion, den Konflikt zwischen dem eigenen 
Wollen und dem der anderen dadurch lösen zu können, 
daß man sich eine überlegene Position in der Wirklichkeit 
erobert. Sie befreit ineins damit von dem Zwang, sich 
schon deswegen als Versager verachten zu müssen, weil 
man sich eine solche Position nicht erobern konnte. Die 
Kritik zeigt außerdem den Weg, auf dem eine Lösung des 
Konflikts zu suchen ist. Der Tyrann muß das Ziel der 
unbeschränkten Freiheit aufgeben und ein Ziel annehmen, 

197

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das mit den Bedingungen der Wirklichkeit wenigstens 
prinzipiell vereinbar ist, wenn er nicht ständig hinter 
einem nicht realisierbaren Ideal Zurückbleiben und dem­
entsprechend leiden will. Der Wenn-Satz zeigt schon, daß 
es hier um eine fundamentale Entscheidung geht. Es ist 
wahrscheinlich doch möglich, das tyrannische Ideal wei­
terzuverfolgen, auch wenn man diese Kritik nachvollzo­
gen hat und auch für richtig hält. Das wäre dann eine 
Haltung des Trotzes gegen die Bedingungen des Lebens 
selbst. Für Sokrates und Platon, die ja gerade nach An­
haltspunkten dafür suchen, was zu wollen gut sein kann, 
wäre ein solcher Trotz jedoch völlig abwegig. Die Suche 
nach dem Logos wäre sinnlos, wenn man nicht bereit 
wäre, das, was der Logos zeigt, auch zu akzeptieren. 
Platons Weg ist der einer Adaequatio an das objektiv 
Mögliche. Die Minimalbedingung dafür, daß ein Ziel 
vernünftig ist, ist demnach die, daß es wenigstens prinzi­
piell erreichbar ist.
Aus der Kritik am tyrannischen Ideal folgt positiv zweier­
lei: 1) Es ist für jeden ein Gut, sich selbst beherrschen und 
die Interessen anderer, deren Bezogenheit auf ihr Wohl, 
berücksichtigen zu können. 2) Es ist ein Gut, über diese 
Selbstbeherrschung mit Leichtigkeit zu verfügen.
Mit dem ersten Punkt ist eine für Platon zentrale und in 
seinen Dialogen immer wieder herausgestellte Einsicht 
erreicht. Das Problem seiner Beweisführungen in anderen 
Dialogen besteht aber darin, daß er die Leistungsfähigkeit 
dieses Arguments oft überschätzt. Das wird im ,Gorgias‘ 
besonders deutlich. Sokrates hat dort gegen Kallikles in 
zwei Beweisgängen (495 c - 499 a) endlich durchgesetzt, 
daß das Gute und das Angenehme nicht identisch sein 
können. Vielmehr gebe es gute und schlechte Lust (499 b). 
Ganz dem entsprechend mußte in der ,Politeia‘ der Ty­
rann zugeben, daß die Lust, deren Erlangung seine Herr- 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft gefährdet, schlecht für ihn ist. Im ,Gorgias‘ folgert 
Sokrates weiter, es bedürfe einer Sachkenntnis, um die 
notwendige Unterscheidung zwischen guten und nützli­
chen und schlechten und schädlichen Lüsten treffen zu 
können (500a). Aus der in dieser Allgemeinheit noch 
unbedenklichen Folgerung zieht Sokrates dann aber eine 
weitere entweder wertlose oder unzulässige Konsequenz. 
Er übersetzt das Problem zunächst dahin, daß es darum 
gehe, die Menschen zu bessern (502 c) und in deren Seelen 
eine bestimmte Ordnung einzurichten (504 b). Verblüf­
fend ist nun der daran anschließende Schritt. Das, was 
diese Ordnung der Seele herbeiführe und ausmache, seien 
Gerechtigkeit und Besonnenheit (504 d) und nur mit 
diesen Tugenden sei mithin ein glückseliges Leben mög­
lich (507d,e). Hierin besteht die entscheidende Lücke der 
Argumentation. Denn fragt man sich, was Gerechtigkeit 
und Besonnenheit hier bedeuten sollen, so ergeben sich 
zwei gleich unbefriedigende Möglichkeiten: 1) Sokrates 
nennt die gesuchten Kriterien für die Unterscheidung der 
nützlichen und der schädlichen Lüste einfach Gerechtig­
keit und Tugend. Dann wäre seine Argumentation zwar 
unproblematisch, aber auch ergebnislos. Er hätte nur neue 
Begriffe eingeführt, ohne daß die anstehende Frage inhal- 
tich beantwortet worden wäre. Die eindrucksvolle Pha­
lanx der Tugenden (507b) bliebe so eine Armada von 
Leerformeln. 2) Wenn Platon mit Gerechtigkeit und 
Tugend hier aber die Gerechtigkeit meint, die er in der 
,Politeia‘ beschrieben hat, dann reicht der bloße Zwang, 
zwischen guten und schlechten Lüsten unterscheiden zu 
müssen, nicht aus, um diese Gerechtigkeit zu rechtferti­
gen. Ein mögliches und simples und zudem mit den 
Absichten des Kallikles zu vereinbarendes Unterschei­
dungskriterium wäre ja auch: Es ist gut, alle Begierden zu 
befriedigen, solange dies die zukünftige Befriedigung 

199

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht gefährdet. Allein daraus, daß der Mensch überhaupt 
eine Bewertung seiner Begierden vornehmen und gegebe­
nenfalls manche unterdrücken muß, folgt nicht, daß er 
dies nicht in der Weise des rationalen Egoisten tun kann 
und erst recht folgt nicht, daß er sich dazu im Sinn der 
,Politeia‘ gerecht verhalten muß. Die Argumentation des 
,Gorgias‘ bleibt deshalb der Sache nach erfolglos.
Der Ansatz des ,Gorgias‘ wird aber durch den in der 
,Politeia‘ entwickelten Gedanken, daß es ein Gut ist, über 
die notwendige Selbstbeherrschung mit Leichtigkeit zu 
verfügen, entscheidend verbessert. Malcolm irrt deshalb, 
wenn er meint, dem ersten Beweis in der ,Politeia‘ die 
Gestalt des „well-ordered rascal“,3 der sich durchaus zu 
beherrschen weiß, entgegenstellen zu können. Wenn Pla­
ton wirklich beweisen wolle, daß das gerechte Leben 
glücklicher sei als das ungerechte, müsse er zeigen, daß 
„the man who is ordered and does just actions is happier 
than the man who has a similar Order (his reason Controls 
his passions) but does actions commonly regarded as 
unjust“.4 Gerade dies habe Platon aber auch im ersten 
Beweisgang des neunten Buches unterlassen und darin 
bestehe dessen „central defect“.5 Malcolm übersieht hier 
das, worauf es Platon gerade ankommt - daß es ein großer 
Unterschied ist, ob man über Selbstbeherrschung in Form 
einer durch Erziehung gefestigten Gewohnheit oder nur 
instrumentell-okkasionell verfügt. Letztere wird als stets 
neues Ringen mit den dann ja wirklich vorhandenen und 
ihr entgegengesetzten Affekten einen Großteil der psychi­
schen Energie eines so beschaffenen Individuums verzeh-

3 J. F. Malcolm: a. a. O. 125.
4 Ebd.
5 Ebd.

200

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren. Es ist dieser Seelenzustand, den Platon als krank 
bezeichnet. Gerade diesen will er überwinden.
Die Überwindung der stets abwägenden Selbstbeherr­
schung ist aber nur möglich, wenn das Individuum eine 
Regel findet, nach der es das Ausmaß seiner Selbstbeherr­
schung beständig bemessen kann, an die es seine Affekte 
gewöhnen kann. Wie ist eine solche Regel möglich und 
wie sieht sie aus? Die Regel der Selbstbeherrschung muß 
zweierlei ermöglichen: 1) Die Verfolgung eigener Ziele. 
2) Die Duldung durch andere bzw. die Zusammenarbeit 
mit diesen muß dadurch möglich werden, d. h. es dürfen, 
um dies zu erreichen, nicht ständig wieder Ausnahmen 
nötig werden. Es ist klar, daß man das Geduldetwerden 
durch andere gar nicht allein durch die eigene Selbstbe­
herrschung gewährleisten kann. Solange die anderen rück­
sichtslos nach der Maximierung ihres Nutzens streben, 
kann man sich beherrschen wie immer man will, es gibt 
keine Garantie dafür, daß die anderen die Form der 
eigenen Selbstbeherrschung respektieren werden. Die 
zweite Forderung an die Regel muß deshalb dahingehend 
abgeschwächt werden, daß sie die Duldung durch andere 
und die Zusammenarbeit mit diesen wenigstens prinzipiell 
ermöglichen können muß. Doch auch diese schwächere 
Forderung gestattet noch eine Zurückweisung des tyran­
nischen Konzepts. Dort ist eine Duldung durch die 
anderen prinzipiell unmöglich, solange die Unterdrückten 
nur Menschen bleiben, die unhintergehbar auf ihr eigenes 
Gutes bezogen sind. Offenkundig ist aber das Prinzip der 
Gleichheit, das Platon in seinem Musterstaat mit Hilfe der 
Erziehung zur Grundlage der zwischenmenschlichen Be­
ziehungen machen wollte, geeignet, als Regel der Selbst­
beherrschung beide Bedingungen zu erfüllen. Wenn alle 
von sich aus einen Anteil wollen, der gerade so groß ist wie 
der, den auch alle anderen bekommen können, dann ist 

201

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das eine Regel der Selbstbeherrschung, die als allgemeine 
gedacht, die gegenseitige Duldung und die Zusammenar­
beit der Subjekte ermöglicht. Die Beschränkung, die mit 
dieser Selbstbeherrschung jeder sich selbst auferlegt, fällt 
mit jener zusammen, die auch die anderen von ihm 
erwarten. Das Gleichberechtigungsprinzip ist deshalb als 
Regel einer gewohnheitsmäßigen Selbstbeherrschung 
prinzipiell tauglich. Im Geltungsbereich dieses Prinzips 
müssen nicht ständig wieder Ausnahmen gemacht wer­
den, um die Mitarbeit oder die Duldung der anderen zu 
erreichen. Damit kann nun die Frage beantwortet werden, 
warum es gut ist, nach dieser Regel zu handeln. Platons 
Antwort ist die, daß diese Regel, von einer entsprechen­
den Erziehung begleitet, den Individuen die Möglichkeit 
bietet, von dem sonst ständig aufs neue notwendigen 
Ringen um Selbstbeherrschung entlastet zu werden. Die 
Berechtigung der von ihm vorgeschlagenen Erziehung 
liegt in der Ermöglichung dieser Entlastung.
Mit gewissem Recht kann man sogar sagen, daß Platon die 
Utopie des Thrasymachos verwirklicht. Dieser zufolge 
bestand das gute Leben in der Freiheit, die eigenen 
Begierden ausleben zu können. Für Platons Zöglinge ist 
dies in hohem Maß verwirklicht. Diese Freiheit ist aber, so 
Platons Argument, nur dann und nur deshalb möglich, 
weil die Affekte eine solche Gestalt angenommen haben, 
daß sie prinzipiell mit denen anderer kompatibel sind. 
Platon hat gezeigt, daß die Freiheit, die eigenen Affekte 
ausleben zu können, nicht durch die Unterwerfung der 
anderen realisiert werden kann, sondern nur infolge einer 
Erziehung oder Selbsterziehung auf die Weise, daß die 
eigene Freiheit zugleich mit der der anderen möglich wird. 
Diese Freiheit besteht aber nicht mehr im Auslebenkön­
nen beliebiger Affekte, sondern im Haben und Ausleben 
solcher Affekte, die mit den von der Vernunft erschlosse­

202

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen unveränderbaren Bedingungen des menschlichen Exi­
stierens übereinstimmen. Der freie Mensch wäre erst der, 
der diese Einheit seiner Person verwirklicht hat.
Es ist wiederholt von einer Zuordnung der Affekte zu 
bestimmten Situationstypen die Rede gewesen. Platon 
rechnet allerdings nicht damit, daß eine Erziehung, die 
darauf abzielt, die Affekte nur dort entstehen zu lassen, 
wo dies von der Vernunft später einmal wird bejaht 
werden können, restlos erfolgreich sein kann. Das hat sich 
schon daran gezeigt, daß er gar nicht alle in gleicher 
Intensität seinem Erziehungsprogramm unterwerfen 
wollte. Aber auch an seinen Wohlerzogenen entdeckt er 
eine Grenze der Prägbarkeit. Das wird deutlich in einer 
Passage innerhalb der Darstellung der Entstehung des 
tyrannischen Menschen, die hellsichtig manches von der 
Freudschen Traumtheorie vorwegnimmt (571a - 572b): 
Daß der Mensch nicht vollständig von der Tugend zu 
durchdringen sei, sondern vielmehr jedem, auch wenn er 
noch so gemäßigt erscheine, eine wilde und gesetzlose Art 
von Begierden einwohne, das zeige sich in den Träumen, 
in denen jeder, von aller Scham und Vernunft gelöst, zu 
allem fähig sei. Wenn aber solche Begierden ursprünglich 
in allen Menschen entstehen und eigens wieder abgebaut 
werden müssen (571 b), ist fraglich, ob die Erziehungsme­
thode der vorbereitenden Identifikation (vgl. oben S. 105) 
allein zum Erfolg führen kann. An der späteren Stelle 
nennt Platon als Hilfen zum Abbau solcher Begierden die 
Gesetze und die besseren, mit Vernunft verbundenen 
Begierden. Das schließt nun doch die Androhung und 
Anwendung von Sanktionen zum Abbau der uner­
wünschten Begierden ein.
II) Die Furcht vor den Unterdrückten. Dieses Argument 
ist in zwei Richtungen ausbeutbar. Zuerst zeigt es, daß der 
Tyrann aus Furcht vor den von ihm Unterdrückten auf die 

203

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Befriedigung vieler seiner Wünsche wird verzichten müs­
sen. Sein innerer Widerspruch besteht dabei zwischen 
seinem Ziel und seiner Realität. Die Folge dieses Wider­
spruchs ist die aus der Nichterfüllung der Wünsche entste­
hende Unlust. Doch die Realität des Tyrannen ist nicht 
nur durch diese Unlust charakterisiert, sondern darüber 
hinaus auch durch die Angst selbst. Zwar ist diese Angst 
durchaus Realangst und damit scheinbar gar nicht Aus­
druck eines Konflikts einer Person mit sich, sondern 
Ausdruck eines Konflikts der Person im ganzen mit ihrer 
Umwelt. Daß sie dennoch zugleich als Widerspruch einer 
Person mit sich selbst begriffen werden muß, liegt daran, 
daß das Tun und Wollen des Tyrannen notwendig jene 
Angst hervorruft, die er nicht wollen kann. Seine Lebens­
weise ruft im ganzen zwangsläufig den Haß der anderen, 
den er dann fürchten muß, hervor. Analog zum ersten 
Argument liegt hier folgender Einwand nahe: Zwar sei es 
richtig, daß das Glück des Tyrannen durch die Angst 
geschmälert wird, aber das sei kein seiner Lebensweise 
spezifisch zukommender Mangel. Auch und gerade der 
Gerechte könne nicht angstfrei leben. Zum Beispiel dann 
nicht, wenn er sich aus moralischen Gründen zu Hand­
lungen genötigt sieht, die sein Leben gefährden.6 Doch 
dabei wird ein wichtiger Unterschied übersehen. Dieser 
besteht darin, daß der Ungerechte den Haß der Unter­
drückten notwendig produziert, weil es zu seinem Pro­
gramm und Pathos gehört, diese schädigen zu können. 
Der Konflikt des Gerechten mit den Ungerechten ist 
dagegen zwar möglich und sogar wahrscheinlich, nicht 

6 Auf die Möglichkeit dieses Konflikts hat auch U. Wolf in ihrer 
allerdings auf Aristoteles beschränkten Diskussion der antiken Moral­
konzeption hingewiesen. VgL U. Wolf: Das Problem des moralischen 
Sollens, 137.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber notwendig, weil der Gerechte ja von sich aus bereit 
ist, den anderen gelten zu lassen. Auf diese Asymmetrie 
hat Platon bereits im ersten Buch hingewiesen (349b-d). 
Der Gerechte, so hatte Sokrates dort ausgeführt, würde 
zwar mehr haben wollen als ein Ungerechter ihm würde 
zukommen lassen wollen, er würde aber nicht mehr haben 
wollen als ein anderer Gerechter. Der Ungerechte dagegen 
wolle mehr haben als ein Gerechter und auch mehr als ein 
anderer Ungerechter. Das Verhalten der Gerechten er­
möglicht also prinzipiell ein gewalt- und angstfreies Zu­
sammenleben, das der Ungerechten aber nicht. Es bedeu­
tet aber einen großen Unterschied im Verhältnis zu sich, 
ob man sich selbst als den Verursacher eigener negativer 
Zustände (z. B. Angst) begreifen muß, oder ob man diese 
auf äußere, unverschuldete und prinzipiell änderbare Um­
stände zurückführen kann. Aus der ersten Deutung wird 
auf die Dauer Selbsthaß entstehen, aus der zweiten nicht. 
Wiederum hat der Tyrann ein Problem mehr als der zur 
Gerechtigkeit Erzogene.
Mit Hilfe des Angstargumentes kann man auch eine 
weitere von U. Wolf für möglich gehaltene Konzeption 
der Einheit mit sich ausschließen. Nach Wolf hat selbst 
der, der das Klugheitsprinzip des seinen langfristigen 
Vorteil suchenden Egoisten aufgibt und sich „einen Hedo­
nismus des gegenwärtigen Augenblicks zum Prinzip 
macht“,7 noch ein „einheitliches Prinzip“, an dem er 
„seine Identität festmachen“8 kann. Daß ein solcher zwar 
ein einheitliches Prinzip hat, aber dennoch kein einheitli­
ches Leben wird führen können, zeigt gerade die Angst. 
Als Erwartung eines zukünftigen Übels ragt sie wesentlich 
über den Augenblick hinaus und nimmt letztlich auf das 

7 Ebd. 136.
8 Ebd.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganze unseres Lebens Bezug. Selbst wenn diese Bezug­
nahme auf die Zukunft bei verschiedenen Menschen un­
terschiedlich stark entwickelt ist, ist ihre dauerhafte und 
völlige Beseitigung, die absolute Rückkehr in den Augen­
blick und damit die vollständige Beseitigung dieses von 
der Vernunft gewirkten Angstaffekts niemandem mög­
lich. Ein situativ-hedonistisches Selbstverständnis kann 
darum kein mit sich einiges Leben ermöglichen.
III) Der Tyrann als Schmeichler. Notwendig werde der 
Tyrann denen schmeicheln müssen, die er doch angeblich 
beherrscht. Er sei darum ebensowohl ein Sklave. Es ist 
nicht ganz klar, worauf das Argument eigentlich zielt. 
Wer anderen schmeichelt, geht damit wenigstens zum 
Schein auf sie ein. Er lobt sie und macht ihnen Verspre­
chungen, um sie für seine Zwecke zu gewinnen. Auch 
dazu wird schon ein gewisses Maß an Selbstbeherrschung 
nötig sein. Wenn es der Sinn dieses Arguments wäre, 
darauf hinzuweisen, wäre es mit dem ersten identisch. 
Eine weitere Deutungsmöglichkeit besteht darin, in der 
provokativen Ineinssetzung von Tyrann und Sklave den 
eigentlichen Sinn dieses Arguments zu sehen. Es zielte 
dann darauf, die Selbstachtung des Tyrannen mit dem 
Hinweis darauf zu erschüttern, daß das schmeichlerische 
Verhalten, das er notwendig zeigen muß, um die, auf 
deren Hilfe er angewiesen ist, zur Zusammenarbeit zu 
bewegen, seinem Ideal der autokratischen Machtaus­
übung radikal widerspricht. Dementsprechend wird sich 
der Tyrann in der Schmeichelei nicht achten können. Das 
wäre nur dann möglich, wenn er die Schmeichelei als ein 
Spiel begreifen könnte, das er aus überlegener Position mit 
den anderen spielt. Gerade das ist aber unmöglich, denn 
zum Wesen eines Spiels gehört, daß man auch weiterleben 
kann, wenn man damit aufhört. Das ist hier aber nicht der 
Fall. Für den Tyrannen gib es keine Sicherheit jenseits des 

206

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spiels, sondern dies ist seine Wirklichkeit, der er sich nicht 
entziehen kann. Zudem werden seine engsten ,Vertrauten* 
recht bald bemerken, wie sehr er auf sie angewiesen ist. 
Diese Destruktion der Möglichkeit von Selbstachtung auf 
der Basis eines tyrannischen Lebenskonzepts bedeutet 
eine Verschärfung der zum Ende des zweiten Kapitels 
vorgeführten Kritik (vgl. oben S. 94 f.). Dort war lediglich 
gezeigt worden, daß es auf dem Boden eines idiologiekri- 
tisch-relativistischen Systems keinen Grund mehr gibt, 
für die tyrannische Lebensweise eine besondere Achtung 
oder Selbstachtung zu reklamieren. Damals blieb die 
Frage offen, inwieweit es darüber hinaus noch möglich ist, 
das tyrannische Ideal als privates zu kritisieren. Nunmehr 
sind vier Gesichtspunkte zur Kritik entwickelt worden: 
die Schwierigkeit der Selbstbeherrschung, die verbleiben­
de Unlust, die Angst und das Zurückbleiben hinter der 
autokratischen Herrscherpose. Es ist sinnlos, das Problem 
der Selbstachtung darüber hinaus wie ein eigenständiges 
Argument zu handhaben, denn man kann die Selbstach­
tung nicht von dem lösen, wofür jemand sich achten wird. 
Jeder wird sich selbst achten, wenn er das, was ihm 
wichtig ist, erreicht. Zeigt man, wie Platon dies bisher 
getan hat, daß der Tyrann gerade das, was er am meisten 
will, nicht erreichen kann, so folgen Selbstzweifel und 
Selbstverachtung daraus schon von selbst.
Doch mit der Aufdeckung der Diskrepanz zwischen dem 
Herrschaftsanspruch und der schmeichlerischen Praxis 
des Tyrannen ist der Gehalt des dritten Arguments noch 
nicht erschöpft. Um dies zu sehen, muß man sich zunächst 
einmal eines Motivs erinnern, das Thrasymachos ebenfalls 
als Grund für seine Entscheidung für das tyrannische 
Leben angegeben hat. Ich habe dieses Motiv bei der 
Darstellung seiner Motive im Rahmen des ersten Argu­
ments ausgeklammert, um die Übersichtlichkeit der Ar­

207

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gumentation dort zu wahren. Der Gerechte, so behauptet 
Thrasymachos, werde sich bei der Verwaltung eines Am­
tes bei seinen Verwandten und Bekannten verhaßt ma­
chen, weil er ihnen keinen gegen die Gerechtigkeit versto­
ßenden Vorteil werde gewähren wollen. Dem Ungerech­
ten aber widerfahre das gerade Gegenteil (343 e). Er wird, 
so wird man ergänzen dürfen, von den Begünstigten 
geliebt. Auch Glaukon weist darauf hin, daß der Unge­
rechte denen, die er fördern wolle, weit besser dienen 
könne als der Gerechte (362 c). Die Ungerechtigkeit wäre 
demnach ein Gut, weil sie die Begründung und Bewah­
rung von Freundschaften begünstigt. Auch dies versucht 
Platon, mit dem Hinweis auf die schmeichelnde Unauf­
richtigkeit des Tyrannen zu widerlegen. Er tut dies aller­
dings nicht im Rahmen des ersten Beweises, sondern 
innerhalb der direkt vorangehenden Schilderung des ty­
rannischen Lebens. Dort findet sich eine Passage, die zwar 
primär auf den Tyrannen bezogen ist, der noch nach der 
Herrschaft strebt, aber auch auf den an die Macht gekom­
menen anwendbar bleibt: Diejenigen, die Umgang mit 
dem Tyrann suchen, müßten diesem schmeicheln und 
stets bereit sein, ihm in allem zu dienen. Und umgekehrt 
werde sich der Tyrann selbst, solange er jemandes Hilfe 
bedürfe, diesen gegenüber demütigen und sich wie ein 
diesen Befreundeter verhalten. Habe er aber erlangt, was 
er wollte, so sei er wieder wie ein Fremder. Der Tyrann sei 
deshalb niemals jemandes Freund. Er könne nur herr­
schen oder dienen und bleibe wahrer Freiheit und Freund­
schaft immer unkundig (575 e-576 a). Platon sagt zwar 
leider nicht, was er positiv unter wahrer Freiheit und 
Freundschaft versteht, es ist als Positiv zu dem Negierten 
aber relativ leicht und sicher erschließbar. Die wahre 
Freundschaft meint offenbar ein Verhältnis zwischen Per­
sonen, das jenseits der Alternative Herrschaft oder 

208

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Knechtschaft liegt. Das eigene Wohl wäre dabei dem des 
Freundes weder über- noch unter-, sondern gleichgeord­
net. Das kann nicht heißen, daß man das Wohl des 
anderen mit derselben Intensität zu realisieren trachtet wie 
das eigene. Das kann schon deshalb nicht sein, weil die 
Realisierung von vielem, was man als ein Gut betrachtet, 
gar nicht stellvertretend von jemand anderem vollzogen 
werden kann. Die Gleichordnung oder Gleichwertigkeit 
des Wohls des anderen wird aber, den Regelungen des 
Musterstaats, der ein System der universalen Freundschaft 
sein sollte, entsprechend, mindestens bedeuten müssen, 
daß bei gemeinsam erbrachten Leistungen der Nutzen 
gleich verteilt wird, und daß man die Bedingungen, unter 
denen jeder sein Wohl zu realisieren versuchen muß, nicht 
zu Lasten des anderen verändert. Mindestens in dem 
zweiten Sinn wird der Tyrann die Gleichheit aber nicht 
zulassen können. Das folgt schon aus seinem Freiheitsbe­
griff, demzufolge der am freiesten und besten lebt, der alle 
seine Begierden befriedigen kann. Wer dies will, muß 
zwischen sich und den anderen stets eine Machthierarchie 
etablieren, die ihm dies erlaubt. Auch dort, wo der Tyrann 
das Wohl einiger weniger anderer berücksichtigt, wird 
dies nie so weit gehen, daß er die Lebensbedingungen der 
anderen den seinen angleicht. Die Begünstigten bleiben 
ihm unterworfen, seine Zuwendungen erfahren sie nur als 
Gnade, die stets widerrufen werden kann. Die Bedingun­
gen, unter denen diese ihr Wohl realisieren müssen, hat 
der Tyrann vorgängig und umfassend zu seinen Gunsten 
verändert. Insofern genügt die dort realisierte Beziehung 
nicht den Kriterien der wahren Freundschaft. Es fragt sich 
natürlich, inwieweit das überhaupt ein Argument gegen 
die tyrannische Lebensweise ist. Warum sollte ein Thrasy- 
machos an der von Platon sogenannten ,wahren Freund­
schaft* ein Interesse haben und sich nicht mit der Bewunde­

209

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Dankbarkeit der von ihm Begünstigten zufrie­
dengeben? Es ist nicht ganz klar, ob Platons im Fazit des 
ersten Beweises vorgetragene These, der Tyrann werde ein 
Schmeichler der schlechtesten Menschen werden (579 el), 
eine Antwort auf diese naheliegende Frage sein soll. Das 
liegt daran, daß nicht deutlich wird, gemäß welcher 
Wertung und aus welcher Perspektive solche Menschen 
hier schlecht genannt werden. Für Platon sind diese 
natürlich schlecht, weil sie, indem sie ihrerseits dem 
Tyrannen schmeicheln, unaufrichtig und ungerecht sind. 
Diese Menschen sind aber ebensowohl aus der Perspektive 
des Tyrannen schlecht, und zwar schon deshalb, weil sie 
sich von ihm beherrschen und lenken lassen. Sie fallen für 
ihn in die Kategorie der knechtischen Naturen. Das 
Dilemma des Thrasymachos besteht darin, daß er die, die 
sich von ihm beherrschen lassen, nicht achten und die, die 
sich dem widersetzen nicht dulden kann, weil sie seine 
Herrschaft gefährden. Auf diese Aporie hat Platon in der 
Staatsverfallstheorie explizit hingewiesen. Der Tyrann, so 
heißt es dort, sei von der seligen Notwendigkeit gebun­
den, entweder nur unter schlechten Menschen, die sich 
seiner Herrschaft beugen und ihn hassen, zu leben, oder 
aber gar nicht (567c,d; vgl. insgesamt 567a - 568a). 
Auch wenn er den Haß einiger der von ihm Beherrschten 
durch Geschenke vielleicht in Zuneigung verwandeln 
kann, kann ihm doch die Dankbarkeit und Freundschaft 
derer, die er selbst nicht achtet, nicht viel bedeuten. Eben 
deshalb wird der Tyrann mit dieser Form der Freund­
schaft nicht zufrieden sein können und gleichzeitig zu 
einer anderen Form nicht in der Lage sein. Wenn Platon 
ihm vorhält, daß er zur wahren Freundschaft nicht fähig 
ist, mißt er diesen also nicht an einem Maßstab, der ihm 
gleichgültig sein kann. Die Unmöglichkeit einer Freund­
schaft und Anerkennung unter Gleichwertigen bleibt ein 

210

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weder zu beseitigender noch zu verleugnender Mangel des 
tyrannischen Lebens. Auch hier zeigt sich die Einstellung 
des Gerechten als die überlegene. Wer nicht jener Theorie 
anhängt, nach der man sich selbst nur achten kann, wenn 
man alle anderen unter sich weiß, wer die Gleichwertig­
keit anderer intellektuell und affektiv ertragen kann, ist 
auch zu jener Freundschaft fähig, die dem Egomanen 
verwehrt bleibt.

2. Eine erste Zusammenfassung

Der über die Darlegungen des vierten Buches hinausge­
hende Ertrag der Argumente des ersten Beweises läßt sich 
in fünf Punkten zusammenfassen:
I) Es ist gezeigt worden, daß das Leben des Thrasymachos 
nicht als glückseliges gedacht werden kann, weil er keines 
der Ziele, die er verfolgt, erreichen wird. Dies hat Platon 
an sechs Punkten demonstriert: 1) Der Versuch, sich von 
dem Problem der Selbstbeherrschung durch die Erobe­
rung einer Machtposition zu befreien, scheitert. Die un­
vermeidliche Selbstbeherrschung fällt im Gegenteil inner­
halb der tyrannischen Gesamtpsychologie besonders 
schwer. 2) Es bleiben viele Begierden unbefriedigt und 
werden somit zur Quelle von Unlust. 3) Die Angst, ein 
Opfer anderer zu werden, kann auch der Gewaltherrscher 
nicht aufheben. 4) Die spezifische Angst des Tyrannen 
wird darüber hinaus zu Selbsthaß führen. 5) Er wird stets 
hinter seinem Herrschaftsideal Zurückbleiben. 6) Die 
Freundschaften, die er stiften kann, werden ihn nicht 
befriedigen. Es ist damit nicht nur gezeigt worden, daß der 
maximal Ungerechte schlecht leben wird, sondern es ist 
auch klar geworden, daß der Gerechte mit Ausnahme von 
Punkt drei in allen anderen Hinsichten besser leben wird 

211

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sein Leben somit vorziehenswert ist. Das Leben des 
Ungerechten ist dagegen von Spannungen und Enttäu­
schungen gekennzeichnet. Insofern kann man sagen, daß 
der positive Gegenbegriff dazu der einer mit sich einigen 
Person ist. Was heißt Einheit der Person aber positiv? 
Hier ist zunächst eine wichtige Einschränkung zu ma­
chen. Unzufrieden und innerlich gespannt ist sicher jeder, 
der etwas noch nicht erreicht hat, was er gern erreichen 
möchte. Platons Begriff der Einheit der Person ist aber 
nicht so radikal, daß er dieses wollende Uber-sich-hinaus- 
Sein im ganzen aufheben würde. Er kritisiert nicht das 
Wollen überhaupt, sondern bestimmte Verirrungen des­
selben. Dementsprechend schwächer ist sein Begriff der 
Einheit der Person. Es lassen sich nunmehr zwei Kriterien 
dafür formulieren: a) Eine Lebensweise ist dann schlecht, 
wenn die darin verfolgten Ziele unerreichbar sind, weil sie 
mit den objektiven und unveränderbaren Bedingungen 
des menschlichen Existierens unvereinbar sind. Wenn ein 
Lebensplan nicht zur Quelle unvermeidlicher und unauf­
hebbarer Unzufriedenheit werden und die erreichbare 
Einheit nicht verfehlen soll, muß der Planende bereit sein, 
solche Bedingungen und die darin liegenden Implikatio­
nen zu akzeptieren. Platon nennt hier vor allem zwei 
Bedingungen: Erstens die notwendig gesellschaftliche Re­
produktion des Menschen, in der jeder einzelne unhinter­
gehbar auf sein eigenes Wohl bezogen ist. Zweitens die 
Weise, wie wir auf das Gute bezogen sind. Einerseits 
direkt sinnlich und andererseits durch Vernunft. Das von 
der Vernunft selbst aufgestellte Ziel ist dabei die horizon­
tale und die vertikale, d. h. die Zukunft einbeziehende, 
Harmonie der Zwecke, b) Eine Lebensform ist schlecht 
und bleibt hinter der prinzipiell möglichen seelischen 
Einheit zurück, wenn die Affekte einer Person den unter 
a) gebilligten Zielen widerstreiten und deshalb ständig um 

212

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbeherrschung gerungen werden muß. Deshalb ist 
insbesondere eine Lebensweise schlecht, bei der eine 
Person sich unter dem Einfluß ihrer Affekte Ziele setzt, 
von deren Verfolgung die Vernunft dann immer wieder 
abraten muß. Damit ist nun klar, daß das Leben des 
Thrasymachos hinter der immerhin möglichen Einheit der 
Person weit zurückbleibt.
II) Platons Rede von der Ungerechtigkeit als Krankheit 
der Seele hat nun einen ausweisbaren Sinn bekommen. Die 
Krankheit der Seele besteht zunächst einmal in ihrer 
mangelhaften Einheit. Man kann nun sagen, daß der 
Tyrann Ziele verfolgt, die die Einheit seiner Seele unmög­
lich machen werden und dabei zugleich Handlungen 
begehen wird, die äußerlich ungerecht sind. In diesem 
Sinn wäre die Ungerechtigkeit allerdings erst eine Folge 
jener Erkrankung der Seele und nicht schon die Krankheit 
selbst. Als die Krankheit selbst wird die Ungerechtigkeit 
erst dann verstehbar, wenn man bedenkt, daß Platon im 
Buch vier diejenige Seele die gerechte genannt hatte, in der 
jeder Seelenteil das Seine tut. Das Ihre tut die Vernunft 
aber nur dann, wenn sie herrscht und gerade dies tut sie in 
der Seele des Tyrannen nicht. Sie mag dort zwar in der 
Weise herrschen, daß sie jeweils momentan, dem Reali­
tätsprinzip entsprechend, die Affekte kontrolliert. Sie 
herrscht dort aber nicht auf die Weise, daß sie den unter I) 
genannten Kriterien des einheitlichen Lebens umfassend 
und die Person im ganzen umgestaltend Rechnung trägt. 
Diese Kriterien sind aber selbst das Resultat vernünftiger 
Überlegung und müßten demzufolge auch dort, wo die 
Vernunft herrschen soll, beachtet werden. Insofern in der 
Seele des Tyrannen die Vernunft nicht das Ihre tut, ist 
seine Seele auch in sich ungerecht und die Ungerechtigkeit 
selbst ihre Krankheit. Damit ist der Zusammenhang zwi­
schen der innerseelischen Uneinheitlichkeit bzw. Unge­

213

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeit und der Ungerechtigkeit in äußeren Handlun­
gen, der in Buch vier unklar geblieben war, hergestellt. 
Was Platon eigentlich an der Ungerechtigkeit kritisiert, ist 
nicht die einzelne ungerechte Handlung, sondern die 
seelische Verfassung, aus der sie entspringt. Nach dieser 
Kritik müßte auch ein Thrasymachos zugeben, daß es für 
ihn besser wäre, eine andere seelische Disposition zu 
haben als die, die er hat.
III) Die Ungerechtigkeit der Seele besteht nicht nur in 
einem Unwissen und umgekehrt die Gerechtigkeit nicht in 
einem bloßen Wissen. Die von Platon favorisierte Einheit 
der Person bleibt auf eine sie vorbereitende Erziehung 
angewiesen. Auch wer eingesehen hat, daß die Fähigkeit, 
andere kampflos als Gleiche zu achten, eine unverzichtba­
re Bedingung der Freundschaft mit sich ist, bleibt, wenn 
diese Einsicht nicht wieder zu seinen tatsächlichen Affek­
ten in Widerspruch stehen soll, auf eine entsprechende 
Ein- oder Umgewöhnung derselben angewiesen. Die da­
durch hervorgebrachte moralische Grundhaltung ist für 
Platon also natürlich und künstlich zugleich. Künstlich ist 
sie insofern, als sie dem Menschen nicht von Anbeginn an 
einwohnt und auch nicht zwangsläufig im Laufe seines 
Erwachsenwerdens entsteht, sondern systematischer und 
langfristiger Erziehungsbemühungen bedarf. Natürlich 
ist sie aber, insofern sie eine Lösung der in der Natur der 
Seele und des Zusammenlebens der Menschen angelegten 
Konflikte ist. In denjenigen, deren Affekte den oben 
genannten Kriterien entsprechen, ist die Übereinstim­
mung von Vernunft und Affektivität, die die ,Nomoi‘ als 
das Wesen der Tugend bezeichnen (653 b), auf zweifache 
Weise realisiert. Die beiden Weisen entsprechen zwei 
Funktionen der Vernunft. Begreift man die Vernunft in 
einem schwachen Sinn als das Vermögen, allgemeine 
Regeln zu formulieren und auf Einzelfälle anzuwenden, 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so bedeutet diese Übereinstimmung zuerst, daß die allge­
meinen Grundsätze, die die von Platon Erzogenen als 
Regeln ihres Handelns formulieren und wissen (etwa: 
Beachte das Wohl anderer als gleichberechtigt!), mit ihren 
Affekten harmonieren. Begreift man die Vernunft in 
einem stärkeren Sinn als das Vermögen, solche Regeln zu 
begründen, so sind mit den unter I) genannten Kriterien 
nun Gesichtspunkte entwickelt worden, aus denen heraus 
die Vernunft die bereits vorhandene affektive Disposition 
gutheißen kann.
IV) Methodisch bedeutsam ist, daß Platon den Existenz­
entwurf des Thrasymachos nur mit Rückgriff auf die 
staatliche Existenzweise des Menschen kritisieren konnte. 
Auch dort, wo Platon mit dem innerpsychischen Zwang 
zur Selbstbeherrschung oder mit der in die Zukunft 
ausgreifenden Daseinsweise des Menschen argumentiert 
hat, standen im Hintergrund doch immer die anderen, 
deren Verhalten zu berücksichtigen war. Die innerseeli­
sche Gerechtigkeit bekommt nur dadurch einen materia­
len Gehalt, daß der Mensch in reale staatliche Bezüge 
hineingestellt wird. Es ist aber nicht so, wie Popper und 
Topitsch behaupten, daß Platon von einem bereits voraus­
gesetzten Staatsideal ausgeht und diesem entsprechend 
dann die Einheit des Individuums entwirft.  Wenn Platon 
seine Zöglinge zur Gerechtigkeit erziehen wollte, dann 
diente dies zwar auch der Einheit des Staates, aber zu­
gleich und zuerst der Ermöglichung der Einheit der 
Person. Diese ist der letzte argumentative Grund, der das 
Gutsein der Gerechtigkeit erweisen soll. Die äußere Ge­
rechtigkeit ist schon eine Folge der Sehnsucht nach 
Freundschaft mit sich. In dem Sinn, daß ein zureichender 

9

9 Vgl. K. R. Popper: a. a. O. 119, und E. Topitsch: Vom Ursprung und 
Ende der Metaphysik, 127.

215

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff von Einheit der Person gar nicht ohne die Berück­
sichtigung der staatlichen Existenzweise derselben zu 
denken ist, sind Individuum und Staat in Platons Theorie 
gleich ursprünglich. In dem Sinn, daß die Ermöglichung 
der Einheit der Person Grund und Ziel der von Platon 
vorgeschlagenen Erziehung und politischen Form ist, 
bleiben das Individuum und seine Glückseligkeit dem 
Staat übergeordnet.
V) Mit dem Zurückgreifen auf die reale Lebenssituation 
zum Zweck der Kritik an einem Lebensentwurf ist eine in 
Platons Werk neue Form der Selbstwidersprüchlichkeit 
aufgetaucht. Platon versucht nicht mehr, wie Sokrates dies 
im ersten Buch der ,Politeia‘ noch getan hat, die Wider­
sprüchlichkeit der tyrannischen Lebensweise und der ihr 
entsprechenden Theorie zu demonstrieren, indem er 
zeigt, daß diese Theorie ein Verhalten weise und herr­
schaftlich nennt, das dem, was in den Technai sonst an 
Weisen und Herrschenden beobachtet werden kann, gera­
de entgegengesetzt ist. Ebensowenig ist der jetzt analy­
sierte Widerspruch dem des Laches vergleichbar. Wollte 
Laches noch den Ansprüchen und Idealen der Polis 
gehorchen und zugleich seinen Nutzen verfolgen, so will 
Thrasymachos nur seinen Vorteil gegen alle anderen In­
stanzen und Personen durchsetzen. Die Widersprüchlich­
keit des Thrasymachos besteht in dessen Konflikten mit 
den objektiven Bedingungen des menschlichen Existie­
rens. Daß man einen Thrasymachos auf solche Wider­
sprüche noch aufmerksam machen kann, liegt daran, daß 
er bereits dadurch, daß er als vernunftbegabtes Lebewesen 
existiert, umfassender auf das Gute bezogen ist, als seine 
Theorien über das gute Leben zu erkennen geben. Nur 
aufgrund dieser Bezogenheit sind Platons Dialoge mög­
lich. Die Dialoge fragen meist nach dem Wesen einzelner 
Tugenden. Sie tun dies aber stets unter der stillschweigen­

216

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den oder ausdrücklichen Voraussetzung, daß diese Tu­
genden für den, der sie hat, etwas Gutes sind. Nur weil 
diese Tugenden etwas Gutes sein sollen, kann es Platon 
gelingen, manche Definitionen derselben, die von seinen 
Dialogpartnern vorgebracht werden, als unzureichend zu 
erweisen. Ansonsten wäre jemand, der z. B. die und nur 
die für tapfer erklärt, die den Anweisungen der Obrigkeit 
gehorchen, nicht mehr kritisierbar. Seine Antwort wäre 
dann einfach eine Erklärung, wie er das Wort ,tapfer4 
verwendet. So aber kann man ihn fragen, ob es denn gut 
ist, tapfer zu sein, ob es also gut ist, solchen Anweisungen 
zu folgen, und ob nur dies gut ist oder auch noch anderes. 
Die Gesprächspartner des Sokrates können ihre Antwor­
ten gerade deshalb als verkehrt erkennen, weil diese nur 
einen Teil dessen, was ihnen als gut erscheint, umfassen 
oder gar etwas einschließen, was sie schlecht nennen. 
Daran zeigt sich aber, daß die Partner des Sokrates schon 
umfassender auf das Gute bezogen sind, als ihre Antwor­
ten zu erkennen geben. Wären die es nicht, könnten sie 
deren Verkehrtheit nie erkennen. Gerade weil dem Spre­
chen über das Gute schon eine ursprünglich-umfassende 
Bezogenheit vorangeht, begreift Platon die Erkenntnis als 
Wiedererinnerung, Anamnesis. Es ist allerdings sehr wohl 
möglich, daß manche Dimensionen dieser Bezogenheit 
auf das Gute erst im Verlauf des Gesprächs realisiert 
werden. Sokrates kann den Umstand, daß es kein Vergnü­
gen ist, unter Menschen leben zu müssen, die einander 
aufgrund ihres Egoismus notwendig mißtrauen müssen, 
nicht selbst hervorbringen. Aber er kann darauf hinwei­
sen, daß der Zwang, so leben zu müssen, bei einer 
bestimmten Lebensweise entstehen wird, und so dafür 
sorgen, daß dies in einer Konzeption des guten Lebens 
gebührend berücksichtigt wird. Die Voraussetzung für 
dieses Aufmerksam-machen-Können besteht darin, daß 

217

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns als Menschen nicht jedem etwas Verschiedenes wider­
fährt und wir viele dieser Erfahrungen intuitiv gleich 
bewerten. Der sokratische Dialog destruiert falsche, ver­
kürzende Vorstellungen vom Guten, er zielt auf eine 
umfassende Wahrnehmung unserer Natur und insbeson­
dere auf die unhintergehbar gesellschaftlich verfaßte Form 
unseres Lebens. Mit einer für ihn seltenen Offenheit 
schreibt Platon in den ,Nomoi‘:

Wir müssen nun bedenken, daß alle unsere Lebensformen an 
diese (die Gefühle Lust und Schmerz W.P.) von Natur gebunden 
sind, und müssen überlegen, welches Leben wir unserer Natur 
nach wollen. Wenn wir aber etwa behaupten, daß wir daneben 
noch etwas wollen, so sagen wir das infolge einer gewissen 
Unkenntnis und Unerfahrenheit in den wirklich bestehenden 
Lebensformen. (733 d)

Dies darf, wie mittlerweile klargeworden ist, nicht in der 
verkürzenden Weise verstanden werden, daß bei dieser 
Orientierung an unserer Natur nur unsere primären Lust- 
und Schmerzempfindungen berücksichtigt werden. Dazu 
gehören ferner auch alle Ziele und Seinsweisen, die uns 
durch unsere Vernunft, die ebenso zu unserer Natur 
gehört, erschlossen sind: Etwa unsere Bezogenheit auf 
unser momentanes und zukünftiges Wollen im ganzen 
und infolgedessen die affektive Betreffbarkeit durch Wi­
dersprüche zwischen unseren Zielsetzungen. Daraus ent­
steht wiederum ein Ziel dritter Ordnung. Eben dies, 
zwischen den Zielen, auf die wir durch unsere Vernunft 
bezogen sind, und denen, auf die wir sinnlich bezogen 
sind, ein möglichst konfliktarmes Verhältnis zu etablie­
ren. Und aus der Bezogenheit auf dieses Ziel dritter 
Ordnung entsteht auch die Möglichkeit, die faktisch 
vorliegende affektive Disposition einer Person als schlecht 
zu bewerten, wovon Platon in der Auseinandersetzung 
mit dem Tyrannen nun Gebrauch gemacht hat.

218

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Problem der Universalisierung

Doch auch wenn Platon die Widersprüche und die Mängel 
des tyrannischen Lebens überzeugend gezeigt hat, ist 
damit sein Beweisziel noch nicht erreicht. Er muß ja nicht 
nur beweisen, daß das Leben des Gerechten besser ist als 
das des Tyrannen, sondern auch, daß es besser ist als die 
anderen von ihm skizzieren Lebensweisen, und darüber 
hinaus, daß die von ihm betrachteten Alternativen die 
Grundmöglichkeiten menschlichen Existierens überhaupt 
abdecken. Beides tut Platon nicht. Gleichwohl beschließt 
er den ersten Beweis mit der Übereinkunft der Gesprächs­
partner, daß der Gerechte von allen am glückseligsten lebt 
(580 b,c). Es ist klar, daß Platon dieses Fazit benötigt, um 
die in seinem Musterstaat realisierte Lebensform als die 
beste erscheinen zu lassen. Zu überprüfen bleibt aber, ob 
die bisher vorgetragenen Argumente zu diesem weitge­
henden Schluß berechtigen. Ein möglicher Weg dahin 
wäre, diese Argumente an allen von Platon unterschiede­
nen Lebensweisen auszuprobieren. Das wäre ein weiter 
und darüber hinaus unsicherer Weg, weil Platon diese 
Lebensformen zum Teil nur sehr kurz oder gar wider­
sprüchlich charakterisiert hat und es zudem bei manchen 
Charakteristika fraglich ist, ob sie zu der gemeinten 
Lebensform notwendig dazugehören. Ich werde deshalb 
einen anderen Weg einschlagen und zwei systematische 
Fragen verfolgen. 1) Folgt aus Platons Argumenten über­
haupt, daß eine Berücksichtigung anderer als Gleiche eine 
unverzichtbare Bedingung des guten Lebens ist? 2) Wenn 
ja, ist dazu auch die Gleichberechtigung aller, in dem Sinn 
wie sie in dem von Platon favorisierten Staat gelten sollte 
(vgl. oben S. 110 f.), erforderlich? DaPlatons Argumente die 
Identität des in diesem Sinn gerechten und des glückseli­
gen Lebens erweisen sollen, muß nun überlegt werden, ob 

219

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es nicht eine Lebensform gibt, die zwar den vorgetragenen 
Argumenten genügt, ohne doch in dem postulierten Sinn 
gerecht zu sein. Dazu muß man ein alternatives Lebens­
modell entwerfen. Das Modell, das mir am geeignetsten 
erscheint, um die Stärke von Platons Argumenten zu 
erproben, ist wiederum das eines aus Gerechtigkeit und 
Ungerechtigkeit zusammengesetzten Lebens. In Platons 
Terminologie entspricht dem am ehesten eine oligarchi­
sche Existenz. Ich werde Platons Äußerungen zu dieser 
Lebensform deshalb immer wieder heranzuziehen versu­
chen.
A) Die Grenze der Angst. Es ist richtig, daß ein Verhalten, 
das bei anderen notwendig Haß erzeugt, auf den Verursa­
cher dieses Hasses mit der Erzeugung von Angst und 
schließlich von Selbsthaß zurückwirken wird. In aller 
Regel werden diese beiden Gefühle aber nicht stark genug 
auftreten, um jemanden zu einer Haltung der universalen 
Gleichberechtigung zu motivieren. Platon hat selbst dar­
auf hingewiesen, daß die Ängste der Oligarchen weitaus 
schwächer sein werden als die des Tyrannen (578 d,e). 
Dies gilt noch mehr für die heutigen, vermittelteren 
Formen der Ungleichbehandlung. So weiß zwar jeder, 
daß die Industrienationen die für sie in der Dritten Welt 
geleistete Arbeit nicht so vergüten, daß die dort Lebenden 
ein dem unseren vergleichbares Leben führen können, 
aber niemand fürchtet etwa den Aufstand der Kaffeepflan­
zer in Brasilien. Mit den Möglichkeiten einer derartigen 
Anonymisierung und Verdeckung von Ausbeutungs­
strukturen, wie sie heute wirklich geworden sind, hat 
Platon sicher nicht gerechnet. Er denkt eher in die umge­
kehrte Richtung, wenn er einen einzelnen Oligarchen mit 
seinen Sklaven fiktiv in die Wüste versetzt, um zu demon­
strieren, in welcher Angst dieser dann würde leben müs­
sen (578 a). Das ändert natürlich nichts daran, daß dieser 

220

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und seine modernen Nachfolger diese Angst faktisch nicht 
haben und auch nicht zu haben brauchen. Wo aber aus der 
Ungerechtigkeit schon keine Angst entsteht, wird daraus 
erst recht kein Selbsthaß erwachsen. Das Argument reicht 
also aus, um zum Zweck einer gegenseitigen Beistandsge­
währung die Einrichtung einer Gruppe angeraten erschei­
nen zu lassen, innerhalb derer Gleichberechtigung zuver­
lässig praktiziert wird. Es reicht aber nicht aus, um die 
Ausdehnung dieser Gleichberechtigung auf alle zu recht­
fertigen.
B) Das Ausmaß der Selbstbeherrschung. Hier liegt ein 
ähnlicher Einwand nahe: Auch wenn es richtig ist, daß zur 
Erreichung von Zielen Selbstbeherrschung für jeden, der 
im sozialen Verband lebt, unumgänglich ist, und auch 
wenn es deshalb ebenso richtig ist, daß derjenige mehr in 
Einheit mit sich und insofern besser leben wird, dem diese 
Beherrschung kampflos und gewohnheitsmäßig möglich 
ist, folge daraus doch nicht, daß sich eine solche Gewohn­
heit unbedingt an der Gleichheitsregel ausbilden und 
orientieren muß. Es sei ebensogut möglich, daß dabei 
Regeln gelten, die für verschiedene Teile einer Gesell­
schaft unterschiedliche Rechte und Pflichten festlegen. 
(Etwa jeweils besondere Rechte und Pflichten für Fürsten, 
Bauern, Kapitaleigner etc.) Auch solchen Regeln entspre­
chend könne eine gewohnheitsmäßige, aber in den einzel­
nen Klassen der Gesellschaft verschieden geartete Selbst­
beherrschung ausgebildet werden. Das Selbstbeherr­
schungsargument sei deshalb nicht geeignet, die Gleichbe­
rechtigung aller zu begründen. Auch dieser Einwand 
kommt Platons Vorstellungen ein Stück weit entgegen. 
Denn dort, wo die Selbstbeherrschung überhaupt durch 
Orientierung an einer Regel vereinfacht und geleitet wird, 
wird zwischen denen, die jeweils unter eine Regel fallen 
(also zwischen allen Fürsten, allen Bauern etc.), auch 

221

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichheit und Gleichberechtigung herrschen. Doch auch 
wenn bereits durch die zum Charakter einer Regel gehöri­
ge Allgemeingültigkeit Enklaven von Gleichheit konstitu­
iert werden, folgt daraus noch nicht Gleichberechtigung 
aller. Warum soll es nicht genügen, wenn sich die Mitglie­
der einer Gruppe als Gleiche achten und die Gruppe als 
Ganze sich nach außen im Rahmen bestimmter Regeln 
ungerecht verhält? Fragt man die Mitglieder dieser Grup­
pe, warum sie einander als Gleiche achten, so können sie 
nun, durch Platons psychologische Analyse gewitzigt, 
nicht nur antworten ,Weil wir einander beistehen müs­
sen*, sondern auch ,Weil wir nicht ständig neu um unsere 
Selbstbeherrschung kämpfen wollen*. Fragt man sie, war­
um sie nicht alle so achten, könnte die Antwort lauten: 
,Weil wir von deren Arbeitskraft profitieren wollen; wir 
haben so mehr Zeit für familiäres und wissenschaftliches 
Leben, schonen unsere Gesundheit etc.* Offenbar ist dies 
zur Verteidigung eines oligarchischen Lebenskonzeptes 
geeignet. Diese stellen gleichsam den fortgeschritteneren 
Typus des von Malcolm eingeführten clever rascal dar. 
Auch mit diesem naheliegenden und schwerwiegenden 
Einwand setzt sich Platon im Rahmen des ersten Beweises 
nicht auseinander. Es ist deshalb erforderlich, auf seine 
Charakterisierung der oligarchischen Natur innerhalb der 
Staatsverfallstheorie zurückzugreifen. Dort wird das We­
sen des Oligarchen allerdings auf eine Weise bestimmt, die 
das hier aufgetretene Problem umgeht. Der Oligarch habe 
in seiner Seele den begehrlichen und besitzliebenden Teil 
auf den Thron gesetzt und gestatte den anderen Seelentei­
len nur noch, sich darum zu kümmern, wie aus wenigem 
Geld vieles wird (553 c,d). Eben weil in der Seele des 
Oligarchen das Geld zum höchsten Wert avanciert sei, 
werde dieser bei dessen Vermehrung vor Ungerechtigkeit 
auch nicht deshalb zurückschrecken, weil er der Uberzeu- 

222

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung ist, daß dies besser für ihn ist, und seine Begierden so 
mit Vernunft zähmen, sondern nur aus Furcht um sein 
übriges Eigentum (554 c,d). Verblüffend mag es zunächst 
erscheinen, daß Platon dem Oligarchen, der aus Furcht 
vor Vermögensverlusten auf bestimmte Handlungen ver­
zichtet, so schlechthin die Vernunft abspricht. Die Be­
rücksichtigung eines zukünftig drohenden Übels ist ja 
durchaus eine Vernunftleistung. Die Vernunft, die Platon 
dem Oligarchen abspricht, muß also von der Art sein, daß 
von ihr aus der Verzicht auf die Vermehrung des Reich­
tums noch aus einem anderen Grund als gut erscheint. 
Und als dieser bei dem Oligarchen fehlende Grund bietet 
sich nun gerade die Vernachlässigung des Werts der 
Fähigkeit zur kampflosen Selbstbeherrschung an. Denn 
wessen Seele von dem Willen zur Geldvermehrung und 
damit von einem Mehrhabenwollen, dem keine natürliche 
Grenze mehr gesetzt ist, ganz und gar durchdrungen ist, 
der wird andere nicht mehr gewohnheitsmäßig und in 
Übereinstimmung mit seinen Affekten als Gleiche achten 
können, sondern nur noch okkasionell und gezwungener­
maßen. Die Psychologie dieser Oligarchen weicht damit 
in eklatanter Weise von der der oben skizzierten ab. Bei 
ihnen dient der Reichtum nicht mehr einem Zweck, er ist 
zum Selbstzweck und zum höchsten Zweck geworden. 
Diese Oligarchen werden geradeso wie der Tyrann zur 
Gerechtigkeit und zur Achtung anderer nur ein instru­
mentelles Verhältnis haben, und dementsprechend schwer 
wird sie ihnen fallen. Damit ist zwar deutlich geworden, 
daß Platons Kritik am tyrannischen Sichauslebenwollen in 
eine Kritik am selbstzwecklichen Mehrhabenwollen über­
setzbar und insofern auch berechtigt ist. Es ist aber 
wiederum die Kritik einer Extremposition und die Hal­
tung jener Oligarchen, die diesem Mehrhabenwollen nicht 
aufgesessen sind, sondern um begrenzter Güter willen 

223

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungerecht sind und den gleichberechtigten Umgang mit­
einander durchaus als ein Gut zu schätzen wissen, wird 
damit nicht getroffen. Erneut stellt sich die Frage, ob 
Platon sich seine Aufgabe nicht durch Simplifikationen 
und Betrachtung von Extrempositionen unzulässig ver­
einfacht hat. Das Problem für den Interpreten besteht 
dabei darin, daß Platon sich mit dem hier entwickelten 
Einwand nirgendwo direkt auseinandergesetzt hat. Wenn 
man Platons Charakterisierung der Oligarchen in der 
Staatsverfallstheorie selbst schon als Argument gegen 
diesen Einwand verstehen will, dann müßte es in der 
Behauptung bestehen, solche wie die hier skizzierten 
Oligarchen gebe es gar nicht. Tatsächlich seien diese doch 
alle gnaden- und grenzenlos geldgierig und vom Neid 
zerfressen, und eben darin bestehe das Elend ihres Lebens. 
Doch auch wenn dies meistens zutrifft, ist es kein ausrei­
chender Einwand gegen die Möglichkeit und das Gutsein 
der verständig-oligarchischen Lebensform. Mit Rückgriff 
auf Platons Erziehungstheorie läßt sich jedoch ein weite­
rer Einwand formulieren, der etwa so lauten wird: Auch 
die hier fingierten Oligarchen werden, wenn ihnen ihre 
soziale Selbstbeherrschung leichtfallen können soll, eine 
dementsprechende Erziehung durchlaufen müssen, in der 
ihre Affekte geformt werden. Bei dieser Erziehung kön­
nen die Heranwachsenden aber nicht mit dem Wesen und 
der Begründung der Gerechtigkeit, also mit dem Hinweis 
auf die dadurch ermöglichte innere Einheit, konfrontiert 
werden. Ihnen müssen vielmehr Beispiele von äußerlich 
gerechtem Handeln zum Zweck der antizipativen Identifi­
kation angeboten werden. Die Regeln, die sie dabei zuerst 
begreifen werden, werden also solche der äußeren Ge­
rechtigkeit sein, und diesen entsprechend werden sie ihre 
Affekte bilden. Die Regel der äußeren Gerechtigkeit ist 
aber gerade das Gleichberechtigungsprinzip. Aus dem 

224

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umstand, daß die Erziehung die ganze seelische Disposi­
tion des Individuums nach diesem Prinzip bilden muß und 
soll, wird also, so könnte Platon argumentieren, bereits 
eine Abneigung gegen jedes ungerechte Tun entstehen, 
und deshalb sei der verständige Oligarch unmöglich. Als 
Indiz für die Existenz dieses Ausschließungsmechanismus 
kann man auch ein Phänomen begreifen, das Platon nicht 
beachtet hat. Dies besteht darin, daß dort, wo die Mitglie­
der einer Gruppe einander zwar als Gleiche achten, die 
dazugehörigen Rücksichten gegenüber Außenstehenden 
aber nicht üben, diese beiden Verhaltensweisen nicht 
unvermittelt nebeneinander geübt werden, sondern mei­
stens durch eine und sei es noch so simple Theorie 
miteinander vermittelt werden. Solche Theorien sind zum 
Beispiel die vom verschiedenen Wert von Rassen oder 
Kasten, vom unterschiedlichen Wert verschiedener For­
men von Arbeit etc. Das Wesen solcher Theorien besteht 
darin, daß sie Ausnahmen von der Anwendung des gleich­
zeitig bejahten Gleichberechtigungsgrundsatzes begrün­
den sollen. Wer solchen Begründungen glaubt, muß dann 
von sich selbst nicht mehr sagen, daß er gemäß einer 
willkürlichen Grenzziehung den einen gegenüber gerecht, 
den anderen gegenüber aber ungerecht handelt, sondern 
mit Hilfe der Theorie wird in das Wesen der so oder so 
Behandelten ein Grund für das entgegengesetzte Verhal­
ten hineinprojiziert, und dieses kann damit in beiden 
Fällen als gerechtfertigt erscheinen. Der eigentliche 
Grund für die Existenz solcher Theorien, so könnte man 
in Verlängerung von Platons Sehweise behaupten, liege in 
dem Bedürfnis der halb Gerechten und halb Ungerechten, 
ihre Ungerechtigkeit vor sich selbst (und voreinander) zu 
verbergen. Und dieses Bedürfnis hätten sie eben deshalb, 
um die ihnen anerzogene Disposition nicht kraß ihrem 
tatsächlichen Verhalten konfrontieren zu müssen. Damit 

225

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird zugleich die Möglichkeit einer weiteren, von Platon 
nicht praktizierten, Kritikstrategie erkennbar. Die ver­
mittelnden Theorien können für sich kritisiert werden10 
und verlieren damit für den, der dies erfahren mußte, ihre 
glättende Wirkung. Man kann diese Argumentation frei­
lich als naiv zurückweisen: Solche Theorien würden von 
den je Herrschenden nur zur Irreführung der Beherrsch­
ten verkündet, sie selbst würden diesen aber weder Glau­
ben schenken noch ihrer zur Stabilisierung ihres seelischen 
Haushalts bedürfen. Platon würde dem sicher entschieden 
widersprechen. Dieser freilich nicht als solcher vorgetra­
gene Einspruch findet sich ebenfalls in seiner Erziehungs­
theorie. In deren Rahmen hatte Platon seinen Zöglingen 
verboten, in Schauspielen solche Rollen zu übernehmen, 
deren Charakter den Erziehungszielen widerspricht. Der 
Grund für dieses Verbot war die Befürchtung gewesen, 
die dabei nachzuahmenden Affekte könnten in die Natur 
der Heranwachsenden übergehen (395 c,d und 396 a). Es 
mag übertrieben erscheinen, wenn Platon diese Gefahr 
schon dort sieht, wo eine der Gerechtigkeit entgegenge­
setzte Weise des Handelns nur ausnahmsweise einmal 
eingeübt wird und dieser noch alle anderen erzieherischen 
Einflüsse entgegenwirken. Diese Gefahr der seelischen 
Vergiftung ist aber für die der vermittelnden Theorien 
beraubten Oligarchen weitaus größer. Gegen die Gerech­
tigkeit, sie sie untereinander üben und schätzen, müssen 
sie nicht nur ausnahmsweise, sondern ständig verstoßen, 
wenn sie andere als Nichtgleichberechtigte behandeln. 
Zudem werden sie solches Handeln auch als gut begreifen, 
weil es ihnen ja Vorteile verschafft. In dem ständigen, von 
keiner Theorie gemilderten Hin und Her zwischen ge­

10 Zur Nichtbegründbarkeit solcher Theorien vgl. E. Tugendhat: Pro­
bleme der Ethik, 165f.

226

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtem und ungerechtem Verhalten wird aber, so wäre 
wohl Platons Bedenken, ihre ursprüngliche seelische Dis­
position recht bald zerrüttet sein. Auch die angeblich 
verständigen Oligarchen würden auf ein rein okkasionell­
instrumentelles Verhältnis zur Gerechtigkeit regredieren, 
und das sei doch, wie gezeigt, ein großes Übel. Der 
Verständige müsse also auch vor jeder einzelnen Unge­
rechtigkeit zurückschrecken aus Furcht, seine seelische 
Grunddisposition zu zerrütten. Die Differenz zwischen 
Platon und den hier fingierten Oligarchen würde also in 
der Einschätzung der Gefährlichkeit einer seelischen Kon­
stellation bestehen. Beide Seiten würden anerkennen, daß 
die Fähigkeit zur kampflosen Selbstbeherrschung ein Gut 
ist, und der Streit geht darum, ob ein aus Gerechtigkeit 
und Ungerechtigkeit gemischtes Leben diese Fähigkeit 
untergräbt oder nicht. Als Behauptung oder Leugnung 
eines empirischen Zusammenhanges ist das Problem am 
grünen Tisch der Philosophie nicht entscheidbar. Dazu 
bedürfte es einer praktischen Erfahrung, die über private 
Intuitionen hinausgeht. Die von Platon behauptete Ge­
fahr ist sicher dort gegeben, wo für einen Oligarchen ein 
positiver Grund besteht, die Ungerechtigkeit auch in die 
eigenen Reihen zu tragen. Wo die Oligarchen etwa mit 
ihrem privilegiert-gleichberechtigten Leben nichts anzu­
fangen wissen und auf den Gedanken verfallen, in der 
grenzenlosen Vermehrung des Reichtums den Sinn ihres 
Lebens zu erblicken, oder gar den Neid in ihrer Seele 
aufkeimen lassen und ihrem Leben nun dadurch einen 
Wert geben wollen, daß sie mehr haben als die anderen, da 
wird die Selbstbeherrschung wieder nur zwanghaft und 
aus Angst geübt werden. Solange die Oligarchen aber um 
endlicher Güter willen ungerecht sind und diese Güter 
infolge der Ausbeutungspraxis auch in ausreichender 
Menge zur Verfügung stehen, ist nicht erkennbar, wes­

227

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halb diese in große psychische Konflikte geraten sollten. 
Man muß demnach zugeben, daß auch die auf Einsicht 
beruhende Abkehr von der Pleonexie nicht zwangsläufig 
zur Anerkennung der Gleichberechtigung aller führt.
C)Die Unmöglichkeit der Freundschaft. Der naheliegend­
ste Einwand ist wohl dieser: Es sei zwar richtig, daß der 
Tyrann keine Freunde haben könne, weil er die Gleichheit 
und Gleichwertigkeit anderer prinzipiell nicht zulassen 
und ertragen kann. Auch das sei aber eine Extremposition, 
und daraus folge nicht, daß nur der Freunde haben könne, 
der bereit sei, die Gleichheit aller anzuerkennen. Um 
Freunde haben zu können, müsse man nur in der Lage 
sein, die Gleichheit derer, mit denen man befreundet sein 
will, zu akzeptieren. Und da man ohnehin immer nur mit 
wenigen befreundet sein könne, sei diese partielle Aner­
kennung anderer auch völlig ausreichend. So wie es 
Wunschdenken sei, zu behaupten, daß den gemäßigten 
Oligarchen die Respektierung ihrer Standesgenossen gro­
ße seelische Probleme bereiten müsse, so sei es irrig 
anzunehmen, daß es zwischen diesen keine Freundschaft 
geben könne.
Um mit Platon gegen die Möglichkeit, Freundschaften bei 
eingeschränkter Gerechtigkeit zu realisieren, argumentie­
ren zu können, ist es hilfreich, sich noch einmal seiner 
Charakterisierung der tyrannischen Freundschaft zu erin­
nern. Der Tyrann, so hieß es dort, bleibe wahrer Freund­
schaft immer unkundig. Er werde sich nur dann demüti­
gen und hilfsbereit zeigen, wenn er Hilfe braucht, und 
danach wieder in die Herrscherrolle zurückfallen 
(575 e - 576a). Wo er vorgibt, das Wohl anderer berück­
sichtigen oder gar fördern zu wollen, muß deshalb immer 
der Verdacht entstehen, daß er dies nicht eigentlich, 
sondern nur momentan und instrumentell will (vgl. auch 
Nomoi, 730 c). Das scheint zunächst gar keine Anwen- 

228

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng auf einen Menschen, der zwar nicht bereit ist, alle als 
Gleiche zu achten, aber keineswegs von dem Willen 
beseelt ist, allen überlegen sein zu wollen, zu erlauben. 
Wenn ein solcher an dauerhaften Freundschaften interes­
siert ist, kann ihm am Wohl anderer durchaus ernsthaft 
gelegen sein. Das Gemeinsame beider Fälle liegt aber 
darin, daß in ihnen die Freundschaft beidemal nicht dem 
anderen im ganzen gelten kann. Bei dem Tyrannen ist das 
offensichtlich. Wer dessen Versprechungen ernst, d. h. als 
Ausdruck seines wirklichen Wollens nähme, würde übel 
enttäuscht. Ähnlich verunsichernd wird es aber wirken, 
mit jemandem befreundet zu sein, von dem man weiß, daß 
er gleichzeitig auch bereit ist, sich anderen gegenüber 
rücksichtslos zu verhalten und dies auch ständig wirklich 
tut. Durch solche Erfahrungen wird das Vertrauen in den 
anderen erschüttert werden, weil Vertrauen nur dort 
möglich ist, wo man sich auf den anderen im ganzen, auf 
sein ,unverrückbares4 Wesen beziehen kann. Worin soll 
das Wesen im Fall der Halbgerechten aber bestehen? Der 
Sache nach ist dieses Problem schon einmal im ersten Buch 
der ,Politeia4 im Gespräch mit Polemarchos berührt wor­
den. Sokrates hatte dessen Definition der Gerechtigkeit - 
Freunden Gutes tun und Feinden Böses (332 d) - zunächst 
darauf reduziert, daß die Gerechtigkeit dann darin beste­
he, Geld zu hüten. In Analogie zu den Technai hatte er 
weiter gefolgert, daß der, der geschickt sei, Geld zu hüten, 
auch geschickt sein müsse, es zu unterschlagen. Der 
Gerechte gleiche darum einem Listigen oder einem Betrü­
ger, der seine Fähigkeiten zum Nutzen einer Gruppe und 
zum Schaden einer anderen einsetze. Die Gerechtigkeit 
erschien so als eine Art von Verschlagenheit (334 b 2). Dies 
kann man aber ganz von der Techne-Analogie lösen und 
sagen, daß überall dort, wo die Mitglieder einer Gruppe 
miteinander gerecht umgehen, sich nach außen aber als 

229

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rationale Egoisten verhalten, das Vertrauen innerhalb der 
Gruppe gestört werden wird, denn Verschlagenheit und 
Vertrauen sind nicht miteinander vereinbar.11 Im Willen 
zur Freundschaft steckt also der Zwang zur Universalisie- 
rung eines Verhaltensstandards, der den Forderungen der 
Gerechtigkeit genügt. Auf das Interesse an Freundschaft 
bezogen ist Platons Argumentation also zweistufig. Auf 
der ersten Stufe zeigt er, daß es dazu der Fähigkeit bedarf, 
andere als gleichwertig ertragen zu können, und auf der 
zweiten, daß das zur Freundschaft nötige Vertrauen nur 
dann möglich ist, wenn die Befreundeten die Gleichbe­
rechtigung aller anerkennen und ihr Handeln daran orien­
tieren. Auch mit einem oder wenigen Menschen, so das 
Fazit, kann man nur dann wirklich befreundet sein, wenn 
man bereit ist, die Gleichheit aller stets zu achten und 
insofern auch mit allen befreundet sein könnte.
Dieses Argument ist mindestens zwei wichtigen Einwän­
den ausgesetzt:
1) Die gegenseitige Achtung der Befreundeten als Gleiche 
sei nur eine Bedingung der Freundschaft. Es seien ja nicht 
alle schon deswegen miteinander befreundet, weil sie 
einander als Gleiche achten. Hinzu kommen müsse min­
destens eine Sache, in bezug auf welche man gerne mitein­
ander umgeht und sich gegenseitig nützlich ist. Der 
Umgang miteinander werde sich dann aber auf diese Sache 
konzentrieren und die Frage, wie sich der jeweils andere 
zu anderen verhält, gar nicht als Problem auftauchen. 
Der Einwand ist eigentlich nur ausweichend. Er bestreitet 
nicht den von Platon behaupteten Zusammenhang, son- 11 

11 Auch im ,Lysis‘ charakterisiert Sokrates die Schlechten als wankelmü­
tig und unberechenbar und folgert daraus, daß diese niemals, weder mit 
einem Guten noch mit einem Schlechten, zu einer wahren Freundschaft 
gelangen können (214c,d).

230

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern bezweifelt nur, daß das Problem als solches erschei­
nen muß. Damit wird immerhin eine Voraussetzung von 
Platons Argumentation sichtbar. Diese besteht darin, daß 
die Befreundeten überhaupt versuchen, einander umfas­
send wahrzunehmen. Das ist aber bei längerfristigen 
Freundschaften keine unerlaubte Prämisse. Eine Einü­
bung in diese umfassende Wahrnehmung ist, am Beispiel 
der eigenen Person, auch jeder Sokratische Dialog. In 
nahezu allen Dialogen besteht der erste Schritt der eigent­
lichen Untersuchung darin, die gesuchte Tugend von 
Beispielen zu lösen und auf eine allgemeine Formel zu 
bringen. Diese Suche nach dem, was die jeweiligen Ge­
sprächspartner für tugendhaft oder gut halten, hat von 
sich aus die Tendenz, deren ganzes Leben zu umgreifen. 
Erst auf dem Boden einer solchen allgemeinen Bestim­
mung kann es dann auffallen, daß das Urteilen und 
Verhalten der Personen in bestimmten Fällen davon ab­
weicht und diese Abweichungen damit selbst zum Pro­
blem werden. Innerhalb einer Lebensweise, die ihre Mo­
mente nicht zusammenbringt und ihre Maximen nicht 
auszusprechen versucht, sondern in einer Grauzone von 
Ad-hoc-Entscheidungen verweilt, hätte eine solche Ab­
weichung weder auffallen noch zum Problem werden 
können. Die Bereitschaft und die wirklich unternomme­
nen Versuche, das eigene Leben begrifflich zu durchdrin­
gen, bilden also nicht nur deskriptiv ein Geflecht von 
Interessen und Maximen ab, sondern bringen zugleich ein 
neues Bedürfnis hervor - eben das nach innerer Stimmig­
keit der Maximen untereinander und nach Übereinstim­
mung derselben mit der wirklich geübten Praxis. Das 
Nachdenken wird dann selbst zur Quelle einer Unzufrie­
denheit mit sich. Als Personifikation dieser vom Denken 
selbst ausgehenden Beunruhigung hat Platon den Sokrates 
in der ,Apologie* gezeichnet. Dieser sei seiner Heimat­

231

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadt als ein göttlicher Stachel beigegeben worden, um diese 
aus ihrem Schlummer, dem Schlummer der Gedankenlo­
sigkeit, aufzuwecken (30 e und 31a). Wer aber einmal 
begonnen hat, das eigene Leben als zusammenhängendes 
Ganzes zu betrachten, wird sich auch bei der Wahrneh­
mung derer, mit denen er eine Freundschaft aufzubauen 
versucht, nicht mehr mit der Erkenntnis von Bruchstük- 
ken begnügen wollen.
2) Selbst dort, wo die Befreundeten voneinander wahr­
nehmen, daß jeder in anderen Zusammenhängen die 
Gleichheitsregel verletzt, müsse dies nicht zu einer Beein­
trächtigung der Freundschaft führen. Man müßte sonst 
behaupten, daß es etwa zwischen Unternehmern oder 
auch zwischen Weißen in Südafrika keine Freundschaften 
und kein Vertrauen geben könne. Das sei aber offenkun­
dig falsch. Das ganze Freundschaftsargument sei deshalb 
ein Hysteron-Proteron, es setze die Moralität, die es 
begründen und herbeiführen soll, schon voraus. Die 
Verunsicherung, die ein Mensch verspüren mag, der 
bemerkt, daß jemand, mit dem er befreundet ist, sich 
gegenüber anderen ungerecht verhält, beruhe nicht auf der 
Angst, selbst ein Opfer dieser Ungerechtigkeit zu werden, 
sondern darauf, daß dieser Mensch schon auf dem Stand­
punkt einer universalistischen Gleichberechtigungsmoral 
stehe und von daher solches Verhalten verurteile. Das 
Freundschaftsverhältnis werde nicht durch Angst und 
Verunsicherung getrübt, sondern durch eine moralische 
Verachtung.
Das ist aber zunächst nur eine Behauptung und muß sich 
die Gegenfrage gefallen lassen: Warum sollte man nicht 
Angst davor haben, ein Opfer der partiell schon vorhan­
denen Ungerechtigkeit des anderen zu werden? Es sind 
wenigstens drei Antworten denkbar:
a) Man hat diese Angst nicht, weil man eben weiß, daß der 

232

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere ein starkes Interesse an freundschaftlichen Bezie­
hungen hat, diese als ein hohes Gut schätzt und sie nicht 
anderer Vorteile wegen leichthin aufs Spiel setzen wird. Es 
scheint eine Frage der subjektiven Risikobereitschaft zu 
sein, ob sich jemand mit dieser Sicherheit zufriedengibt 
oder ob er nach der durch das ganze Wesen des anderen 
verbreiteten universalen Gerechtigkeit verlangt. Unter c) 
werde ich auf ein Phänomen eingehen, das dieses Sich- 
Zufriedengeben sehr erleichtert.
b) Man hat diese Angst nicht, weil man es vermeidet, mit 
Freunden in solche Beziehungen einzutreten, in denen die 
partielle Ungerechtigkeit der Befreundeten zur Erschei­
nung kommen könnte. Dem entspricht z. B. der Rat, mit 
Freunden keine Geschäfte zu machen. Dieser Rat wird 
offenbar aus der Erwartung heraus erteilt, daß sich in 
solchen Händeln dann sehr leicht die Ungerechtigkeit der 
Beteiligten zeigen kann. Daran wird sichtbar, daß eine 
solche Freundschaft nur um den Preis bestimmter Vermei­
dungen, um den Preis einer vorbeugenden Ausklamme­
rung von Teilen der Wirklichkeit möglich ist. Das ist für 
den, der dies einmal durchschaut hat, sicher kein befriedi­
gender Zustand mehr.
c) Man hat diese Angst nicht, weil man über eine glättende 
Zusatztheorie verfügt. Die Verunsicherung, die davon 
ausgeht, daß jemand, mit dem man befreundet ist, die 
Gleichheitsregel in anderen Zusammenhängen verletzt, 
wird immer dann gering bleiben, wenn man über eine 
gemeinsame Theorie verfügt, nach der diese Verletzung 
gerechtfertigt erscheint. Wenn etwa die Weißen in Süd­
afrika der Auffassung sind, daß Neger ohnehin nach ganz 
anderen Maßstäben behandelt werden müssen, werden sie 
ihr ungerechtes Verhalten diesen gegenüber gar nicht als 
Infragestellung der zwischen ihnen ausgebildeten Freund­
schaft begreifen. Sie werden ihrer Rassentheorie zufolge 

233

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar kein anderes Verhalten voneinander erwarten. Diese
Zusatztheorien sind aber wiederum für sich kritisierbar.12

12 Mit der Kritik einer Rassentheorie braucht man sich nicht mehr 
aufzuhalten. Im Fall der Unternehmer ist die Ideologie, die das Besserge­
stelltsein derselben rechtfertigen soll, jedoch komplizierter. Zur Kriti- 
sierbarkeit einer Unternehmer- bzw. Kapitaleignerideologie scheinen 
mir folgende Gesichtspunkte die wichtigsten: Meist überlagern sich hier 
drei Argumente. - 1) Man hält die eigene Arbeitsleistung für wertvoller 
als die der anderen. Begründet wird dies mit Vorliebe mit der Verantwor­
tung, die der Unternehmer trägt. Für diese Belastung soll das höhere 
Einkommen die gerechte Entschädigung sein. Nach diesem Belastungs­
ausgleichsargument müßten aber andere Belastungen mindestens ebenso 
stark berücksichtigt werden. Z. B. die Monotonie einer Arbeit, die 
Beeinträchtigung des Familienlebens durch Schichtrhythmus, Gesund­
heitsschädlichkeit etc. Die bestehende Praxis ist so also nicht zu rechtfer­
tigen. - 2) Man meint, für das zur Produktion vorgeschossene Geld einen 
Verzinsungsanspruch zu haben. Es bedarf auch hier nur wenig Nachden­
kens, um zu sehen, daß Kapital dadurch entsteht, daß ein Teil des von 
allen erwirtschafteten Gewinns nicht zum Zweck des Konsums an alle 
verteilt, sondern einbehalten wird. So notwendig dies zur Ermöglichung 
weiterer Innovationen ist, so absurd ist es doch, das Geldäquivalent 
dieses Konsumverzichts denen, die ihn zudem ohne gefragt zu werden 
geleistet haben, danach in der Gestalt des Kapitals mit eingeborenem 
Verzinsungsanspruch entgegenzustellen. Das Kapitalverzinsungsargu­
ment kann also die Ungleichheit der Einkommen nicht rechtfertigen, es 
setzt vielmehr schon jene fundamentale Ungleichheit voraus, die darin 
besteht, daß ein von allen geleisteter Verzicht als Eigentum in der Hand 
einzelner erscheint. - 3) Man rechtfertigt die ungleiche Verteilung der 
verteilbaren Güter gar nicht mit dem Hinweis auf das je individuelle Tun 
und Können der Bessergestellten, sondern durch seine gesamtgesell­
schaftliche Nützlichkeit. Das System der ungleichen Verteilung sei 
gerecht, weil und wenn es für die Schlechtergestellten noch ein besseres 
Leben ermögliche, als dies in einem System der Gleichverteilung der Fall 
wäre. Als Beleg dafür, daß es den Schlechtergestellten in einem Gleich­
heitssystem noch schlechter gehen würde, als es ihnen so schon geht, 
dient dann der Hinweis auf die ökonomisch rückständigen sozialisti­
schen Staaten. In dieser prima facie plausiblen Argumentation sind aber 
zwei nicht selbstverständliche Voraussetzungen enthalten: - a) Es müßte 
gezeigt werden, daß die relative Armut der sozialistischen Staaten 
tatsächlich eine Folge der dort - wenn auch unvollkommen - realisierten 
Gleichheit ist. Es ist ja auch möglich, daß dies dort eine Folge von 
bürokratischer Bevormundung, ungünstigen Rahmenbedingungen, 

234

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist dies aber geschehen, so müssen die Weißen voneinan­
der zugeben, daß sie einfach bereit sind, andere ungerecht 
zu behandeln, wo es ihnen vorteilhaft erscheint. Auf 
dieser Ebene wird sich aber gegenseitiges Mißtrauen nicht 
mehr vermeiden lassen.
In allen drei Punkten zeigt sich das Denken, wie schon 
beim ersten Einwand, als verändernde Kraft. Es bringt 
selbst neue Erwartungen hervor. Daraus folgt aber umge­
kehrt, daß es sinnlos wäre zu behaupten, jemand, der 
solches Denken nicht übt oder entsprechende Anstöße 
von außen nicht erhalten hat, müsse ständig unter psychi­
schen Konflikten leiden und sich im steten Widerspruch 
seiner Ziele zermürben, solange er eine irgendwie einge­
schränkte Gerechtigkeit praktiziert. Um das in der Will-

schlechteren historischen Ausgangspositionen oder gar eines Mangels an 
Gleichheit ist. Doch selbst wenn die stets bemühte Weisheit, daß die 
Menschen nun einmal mehr und besser arbeiten, wenn sich dies unmittel­
bar für sie auszahlt, heute zutrifft, kann daraus nicht gefolgert werden, 
daß dies unveränderbar zur Natur des Menschen gehört und deshalb bis 
zum Jüngsten Tag nur ein Wirtschaftssystem sinnvoll ist, das dem 
Rechnung trägt. Weit wahrscheinlicher ist ja, daß diese Arbeitsscheu 
ihrerseits eine Folge anderer gesellschaftlicher Defekte ist. - b) Als 
Kriterium dafür, daß es auch den Schlechtergestellten besser geht, als es 
ihnen im anderen System gehen könnte, fungiert in dieser Argumenta­
tion nur der materielle Wohlstand derselben. Das ist aber mit Sicherheit 
kein hinreichender Indikator für ein gutes oder gar besseres Leben. In 
den Kalkül über das bessere und schlechtere Leben müssen auf der Seite 
des auf Ungleichheit, Konkurrenz und in der fortgeschrittensten Form 
auf Kapitalverwertungsinteressen basierenden Systems mindestens sol­
che Faktoren wie die Konkurrenzangst und die stets drohende Arbeitslo­
sigkeit einbezogen werden. Hinzu kommt, daß ein auf dem Willen zur 
Kapitalvermehrung beruhendes System stets vor der unseligen Wahl 
zwischen bedingungslosem Wachstum oder binnengesellschaftlicher 
Umverteilung zugunsten der ohnehin Bessergestellen steht. Wie unter 
Berücksichtigung aller relevanten Faktoren die Wahl der meisten zwi­
schen dem System der Ungleichheit und dem der Gleichheit ausfallen 
würde, ist noch völlig ungeklärt. - Auch das dritte Argument vermag 
also nicht die Ungleichheit zu rechtfertigen, die es rechtfertigen soll. 

235

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kürlichkeit einer solchen Einschränkung liegende Verun­
sicherungspotential freizusetzen, bedarf es doch einer 
Einsicht, die Verschleierungen zerreißt und die Willkür 
als solche bloßlegt. Der Hysteron-Proteron-Einwand ge­
gen das Freundschaftsargument ist also insoweit berech­
tigt, als es faktisch auch zwischen Halbgerechten Freund­
schaften gibt, die nicht von allgegenwärtiger Verunsiche­
rung überschattet sind. Das Unrecht dieses Einwandes 
besteht aber darin, daß er verschweigt, daß die Methoden, 
mit denen die Verunsicherung vermieden wird, ihrerseits 
höchst bedenklich sind, weil sie in Einschränkungen des 
Wahrnehmens, Handelns und Denkens von Personen 
bestehen. Dieser Einschränkung zum Trotz ist die objek­
tive Gefahr, menschlich enttäuscht zu werden, bei 
Freundschaften zwischen Halbgerechten sicher größer als 
zwischen solchen, die die Gleichberechtigung aller beach­
ten. Platon könnte sich gegen die erhobenen Einwände 
also mit dem Argument verteidigen, daß es sowohl mög­
lich wie sinnvoll ist, einen Menschen in einen Stand von 
Einsicht zu versetzen, in dem er mit den zwischen Halbge­
rechten möglichen Freundschaften nicht mehr zufrieden 
sein wird.
Das Resultat seines ersten Beweisganges verkündet Platon 
sehr euphorisch und scheinbar von keinen Zweifeln ge­
plagt. Es habe sich gezeigt, daß der Gerechteste auch der 
Glückseligste sei und der Ungerechteste der Unglückse­
ligste. Die anderen seelischen Verfassungen lägen der 
Glückseligkeit nach in derselben Reihenfolge zwischen 
diesen Extremen, in der sie bei der Besprechung der 
Verfassungen behandelt worden seien (580 b). Diese Eu­
phorie kann der vorangegangenen Interpretation entspre­
chend nicht ganz geteilt werden. Was Platon überzeugend 
gezeigt hat, ist, daß es gut ist, eine seelische Disposition zu 
haben, in der die Berücksichtigung anderer als Gleiche 

236

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


affektiv fundiert ist. Weiterhin ist klar geworden, daß 
diese affektive Fundierung sich an einer Regel orientieren 
muß, die ihrerseits wenigstens Enklaven von Gleichbe­
rechtigung konstituieren wird. Das meines Erachtens 
tragfähigste Argument für die Ausdehnung der Gleichbe­
rechtigung auf alle war das aus dem Interesse an Freund­
schaft abgeleitete: Wer Freundschaft wolle, könne diese in 
befriedigender oder ,wahrer* Form nur dann realisieren, 
wenn er sich als jemand verstehe und zu erkennen gebe, 
der bereit ist, die Gleichheit aller zu achten, und dies auch 
von seinem Gegenüber wisse. Es wäre jedoch sinnlos, das 
Bedürfnis nach Freundschaft mit anderen dem Prinzip der 
Freundschaft mit sich entgegenstellen oder überordnen zu 
wollen. Denn nur wer als Gerechter die Freundschaft mit 
ebensolchen sucht, hat das Menschenmögliche getan, um 
nicht sich selbst als Mitverursacher eigenen Leides begrei­
fen und beschuldigen zu müssen.
Es bleiben aber zwei Schwächen in Platons Gedankengang 
festzuhalten:
1) Das Freundschaftsargument wird vollständig dort ver­
sagen, wo jemand gar nicht mehr an freundschaftlichen 
Beziehungen interessiert ist. Die theoretisch immerhin 
bestehende Möglichkeit, auch ein solches Leben als gutes 
zu behaupten und von daher die Universalisierung der 
gleichen Achtung anderer in Frage zu stellen, erschien 
Platon wohl zu absurd, um sich mit ihr überhaupt ausein­
anderzusetzen. Seine Liebe galt nicht dem Einzelgänger, 
sondern jenem von der Leidenschaft zum Dialog umge­
triebenen Sokrates, den er in der,Apologie* sagen läßt, das 
größte Gut für den Menschen sei das tägliche Gespräch 
über die Tugend und über die anderen Gegenstände, über 
die er geredet habe (38 a). Es ist auch nicht zu sehen, in 
welchem Sinn das Leben des Einzelgängers demgegenüber 
reicher sein sollte.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Auch dort, wo der Wille zur Freundschaft vorhanden 
ist, wird dieser nur dann zu einer Universalisierung der 
Achtung führen, wenn er von der Bereitschaft begleitet 
wird, sich des Wesens des anderen im ganzen und damit 
der Grundlagen der Freundschaft denkend zu versichern 
und den Wahrheitsgehalt eventueller Zusatztheorien zu 
überprüfen.
Es wird sich zeigen, daß die beiden folgenden Beweise für 
das Gutsein des gerechten Lebens letztlich in der Empfeh­
lung einer Tätigkeit bestehen, von der zu erwarten ist, daß 
sie diese Bereitschaft steigern wird.

4. Gerechtigkeit und wahre Lust

Die Beweise zwei und drei werden hier deshalb zusammen 
behandelt, weil sie erstens aufeinander verweisen und weil 
sie zudem eine wichtige gemeinsame Voraussetzung ha­
ben, in der sie vom ersten Beweisgang abweichen. Der 
Unterschied liegt darin, daß der erste Beweis nur auf 
Erfahrungen hinweist, die die Ungerechten wirklich mit 
sich machen können und müssen, wogegen die folgenden 
Beweise eine Erfahrung einbeziehen, von der zunächst 
einmal nicht zu sehen ist, wie sie mit der Gerechtigkeit 
oder Ungerechtigkeit eines Menschen zusammenhängt. 
Diese Erfahrung ist die Lust an der Erkenntnis.
Zuerst der zweite Beweis (580d - 583 a). In erfreulicher 
Deskriptivität konstatiert Platon, daß es den drei Seelen­
teilen entsprechend auch drei Hauptarten der Lust geben 
wird. Für den vernünftigen Seelenteil, hier als der bezeich­
net, mit dem wir lernen, sei dies die Lust an der Erkennt­
nis, für den zornartigen die an Sieg und Ruhm und für den 
begehrlichen die Lust an Liebe, Speisen und Trank, bzw. 
an deren abstraktem Äquivalent, dem Geld 

238

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(580d - 581b). Je nachdem welcher dieser Seelenteile in 
einem Menschen nun die Vorherrschaft erlangt habe, 
ließen sich drei Haupttypen von Menschen und Lebens­
weisen unterscheiden: weisheitsliebende, streitlustige und 
eigennützige (581c). Diese Dreiteilung darf aber nicht 
,regional*, sondern nur motivational verstanden werden. 
So ist z. B. nicht jeder, der in der,Region* Wissenschaft als 
Forscher arbeitet, schon deshalb weisheitsliebend. 
Ebensogut ist es möglich, daß jemand seine wissenschaft­
lichen Leistungen um des daraus erwarteten Ruhms oder 
materiellen Nutzens willen erbringt. Welcher Gruppe 
jemand aber auch immer angehöre, er werde die eigene 
Lebensweise auf jeden Fall für die angenehmste halten.13 
Wem soll man recht geben? Platons Absicht im zweiten 
Beweis ist es, diesen einander widerstreitenden Behaup­
tungen zum Trotz Kriterien für eine begründete Entschei­
dung zwischen den Lebensweisen anzugeben. Ausdrück­
lich betont er, daß es nicht darum gehen soll zu prüfen, 
welche der Lebensweisen edler oder welche sittlicher sei, 
sondern allein darum, welche lustvoller und schmerzloser 
sei (581 e). Diese von Platon gesuchte Entscheidung, 
könnte man einwenden, sei doch von vornherein unwirk­
lich. Die Fälle der reinen, monokausalen Motivation gebe 
es kaum, in aller Regel liege eine Mischmotivation vor, 
und solche Motivationen müßten deshalb in die Untersu­
chung einbezogen werden. Dieser Einwand ist sicher 
wichtig, braucht hier aber nicht ausführlich diskutiert zu 
werden, da die Problematik des zweiten Beweises schon 

13 Verwunderlich bleibt, daß in dieser Dreiteilung die Kunst oder die 
Liebe zum Schönen keine Erwähnung findet. Das liegt daran, daß Platon 
diese Liebe mit der nach Weisheit nahezu identifiziert (vgl. besonders 
Symposion, 210d). Wie er diese Identifikation dachte und ob er recht 
daran tat, kann hier nicht erörtert, sondern nur als Problem benannt 
werden.

239

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterhalb dieses Problemniveaus liegt. Die anstehende 
Entscheidung, behauptet Platon, müsse mit Erfahrung 
und Vernunft getroffen werden (582 a). Es wird zu prüfen 
sein, was beide Instanzen dabei leisten können. Zunächst 
die Erfahrung: Die Erfahrung des Weisheitsliebenden 
werde auf jeden Fall nicht hinter der des Eigennützigen 
und Gewinnliebenden Zurückbleiben, denn die leiblichen 
Lüste werde jeder notwendig kennenlernen. Nicht so die 
Lust an der Erkenntnis des Seienden. Hier hält Platon es 
für möglich, daß selbst derjenige Geldliebende, der einmal 
etwas über das Seiende lernt, die damit verbundene Lust 
nicht erfahren wird. All dies werde ihm eher schwerfallen, 
und ähnlich werde es auch dem Ehrliebenden ergehen 
(582 b,c). Platon gibt also selbst zu, daß, um die Lust an 
der Erkenntnis erfahren zu können, eine besondere Sensi­
bilität des Erkennenden vonnöten ist. Seltsamerweise 
macht er von der Möglichkeit des Auseinanderklaffens des 
Umgangs mit einer Sache und der Lusterfahrung in diesem 
Umgang schon bei der Erörterung der Ehre keinen Ge­
brauch mehr. Von der Lust am Geehrtwerden hätten alle 
eine Erfahrung, denn diese könne allen, sofern sei in ihrem 
Gebiet erfolgreich seien, zuteil werden (582 c). Das be­
trifft aber nur die empirische Möglichkeit des Geehrtwer­
dens. Analog zur Lust an der Erkenntnis, ist es aber auch 
hier denkbar, daß der Reiche und der Weise zwar die 
Bedingungen erfüllen, um von anderen verehrt zu wer­
den, aber gleichfalls nicht in der Lage sind, die damit 
verbundene Lust zu kosten. Wenn Platon diese Möglich­
keit hier stillschweigend übergeht, dann einerseits sicher 
deshalb, weil er meinte, daß für Ehrungen jeder empfäng­
lich ist, vor allem aber deshalb, weil er erweisen will, daß 
der Weisheitsliebende an Erfahrung alle anderen überragt 
und deshalb der richtige Adressat für die Frage ist, wie am 
angenehmsten zu leben ist. Platons Argument besteht also 

240

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin, zu zeigen, daß es Menschen gibt - die sogenannten 
Philosophen -, die zwar von allen drei Lustarten Erfah­
rung haben, sich daraufhin aber für die Lust an der 
Erkenntnis entschieden haben. Also müsse diese Lust ja 
wohl die angenehmste sein. Platon vergißt hier aber, daß 
diese Entscheidung nach seiner eigenen Auskunft nicht 
nur davon abhängt, ob jemand sich an den entsprechenden 
Gegenständen einmal versucht hat, sondern mehr noch 
davon, ob er überhaupt eine Sensibilität für die jeweiligen 
Güter besitzt. „But one is led to suspect that the devotee of 
philosophy, though he has experienced the other two 
types of pleasure, has not fully appreciated them, despite 
his chains to experience, insight and reason.“14 Gerade 
dadurch, daß sich die Lust an der Erkenntnis nur den 
Weisheitsliebenden erschließt, wird das Argument ent­
wertet. Mit welchem Recht sollte ein Weisheitsliebender 
denjenigen, der die Lust an der Erkenntnis nicht zu 
verspüren vermag, dazu auffordern, sich ausgerechnet 
daran zu versuchen? So muß es beim Relativismus und der 
tautologischen Selbstbestätigung der jeweiligen Naturen 
bleiben: Die Philosophen sind die, denen die Lust an der 
Erkenntnis am angenehmsten erscheint, und die anderen 
sind eben anders geartet. Das gilt natürlich auch für die 
von Platon vernachlässigten Mischmotivationen. Bis hier­
hin bleibt der zweite Beweis also ohne argumentative 
Kraft.
Doch Platon will die Frage, welche Lebensart die ange­
nehmst ist, nicht nur mit Hilfe der Erfahrung, sondern 
auch mit Vernunftgründen entscheiden (582 d). Diese 
Gründe selbst werden aber im Rahmen des zweiten 
Beweises nicht genannt. Platon beläßt es bei dem Hinweis, 

14 J. F. Malcolm: a. a. O. 139; ebenso T. Gomperz: Griechische Denker, 
Bd. 2.1, a. a. O. 398.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß die Vernunft doch ohnehin das den Philosophen am 
meisten eigene Werkzeug sei und darum deren Urteil 
schon das richtigste sein werde. Diese lobten aber ihre 
eigene Lebensweise, und deshalb sei diese Lust als die 
angenehmste erwiesen (583 a). Das ist freilich eine bloße 
Behauptung, und es fragt sich, wie die Vernunfturteile der 
Philosophen über das wahrhaft Angenehme angesichts der 
von Platon selbst betonten subjektiven Bedingungen in 
solchen Urteilen aussehen sollen. Es ist klar, daß man das 
Angenehmsein von etwas gar nicht theoretisch demon­
strieren kann. Hierfür bleibt die Erfahrung des Subjekts 
mit der Sache das letzte Kriterium. Selbst wenn die Lust an 
der Erkenntnis für alle infolge einer gemeinsamen Natur 
die angenehmste wäre, ließe sich dies nicht theoretisch, 
sondern nur praktisch demonstrieren. Man kann aber in 
Reflexion auf die Natur und Entstehung der Lüste versu­
chen, Bedingungen zu formulieren, unter denen eine Lust 
am größten sein wird. Solche Reflexionen stellt Platon im 
dritten Beweis an. Dieser bringt erst das, was der zweite 
nur versprochen hat. Die Beweise gehören also nicht nur 
zusammen, sie sind eigentlich nur einer. Es bleibt zu 
fragen, welche Kriterien der dritte Beweis bereitstellt, um 
eine Entscheidung zwischen den Lust- und Lebensarten 
zu begründen. Dabei bleibt die generelle Grenze solchen 
Begründens, die im ersten Beweis gegen Platons Absicht 
deutlich geworden ist, zu beachten.
Das Ziel des dritten Beweises ist es zu zeigen, daß nur die 
Lust des Weisen rein und wahr, die aller anderen dagegen 
nur ein Schattenriß ist. Dies sei die entscheidende Nieder­
lage der anderen Lebenskonzeptionen (583 b). Dies muß 
nicht bedeuten, daß Platon den dritten Beweis als den 
stärksten begriffen hat. Es kann sich ebensogut um eine 
Fortsetzung der Anspielung auf olympische Bräuche im 
vorangegangenen Satz handeln. Bei diesen Spielen galt im 

242

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ringkampf der für besiegt, der dreimal unterlag. Der 
dritte Beweis wäre dann nur kumulativ der entscheidende. 
Platon versucht nun wahre und reine Lüste von ihren 
Gegenteilen zu unterscheiden, um am Ende, wie zu 
erwarten steht, dasjenige Leben als das beste zu empfeh­
len, das sich so weit wie möglich den reinen Lüsten 
zuwendet. Zuerst bestimmt Platon die reine Lust. Er 
unterscheidet dazu drei Zustände: Unlust, eine neutrale 
Mitte und Lust (583 c). Die meisten und größten der durch 
den Leib zur Seele gelangenden Lüste seien bloße Entledi­
gungen von Schmerzen (584c) und gelangten darum 
streng genommen nur bis zur neutralen Mitte. Daneben 
gebe es aber noch strukturell verschiedene, reine Lüste. 
Diese, z. B. die angenehmen Geruchsempfindungen, ent­
stünden, ohne daß ihnen eine Unlust vorausgegangen sei, 
und ließen auch bei ihrem Aufhören keine Unlust zurück 
(584 b). Die den reinen Lüsten eigene Bewegung aus der 
neutralen Mitte zur Lust bezeichnet Platon als Bewegung 
zum wahrhaften Oben (584 d). Nach dieser Dreiteilung 
meint Platon nun, all denen, die in einer von der Unlust 
wegführenden Bewegung „gewaltig meinen“ (585 a2,3) 
zur Lust zu gelangen, vorhalten zu können, daß sie sich 
eben darin aus Unkenntnis der Lust täuschen (585 a). 
Worin besteht deren Täuschung? Auch Platon wird nicht 
behauptet haben wollen, daß etwa ein Hungernder, der zu 
essen bekommt, diese Sättigung nicht als Lust empfinden 
wird. Freilich wird er nicht behaupten können, dabei die 
von Platon phänomenologisch richtig ausgegrenzte reine 
Lust zu empfinden. Allenfalls hierin könnte er sich irren. 
Platon nimmt die hier gemachte Unterscheidung denn 
auch nicht vor, um jenen simplen Irrtum zu berichtigen, 
sondern um das Interesse für eine Lust zu wecken, die 
dadurch ausgezeichnet ist, daß sie empfindbar ist, ohne 
daß ein Entbehren vorausgegangen wäre. Doch bevor er 

243

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daraus etwas ableitet, entwickelt er einen Begriff von 
wahrer Lust.
Zur Bestimmung der wahren Lust unterscheidet Platon 
die Leerheiten des Körpers - Hunger und Durst - von 
denen der Seele - Unwissenheit und Unverstand. Dem 
werde eine zweifache Auffüllung entsprechen - die mit 
Nahrungsmitteln und die mit Kenntnissen. Wahrhafter sei 
die Auffüllung mit dem mehr Seienden. Mehr am Sein 
hätten aber die Kenntnisse teil, denn diese bezögen sich 
auf das immer Gleiche und Unvergängliche. Mit Kennt­
nissen werde aber die Seele aufgefüllt, und also sei deren 
Auffüllung wahrhafter als die des Leibes (585 a-d). Es ist 
keineswegs eine willkürliche Definition Platons, die Auf­
füllungen der Seele wahrhafter zu nennen. Die Berechti­
gung dazu liegt im Charakter der Auffüllung selbst. Die 
Auffüllung der Seele mit einer Erkenntnis ist wenigstens 
potentiell endgültig und dauerhaft und insofern wahrhaf­
ter als die stets nur vorläufigen Auffüllungen des Leibes. 
Hieran schließt der entscheidende und schwierigere Ge­
danke an: Wer wahrhafter und mit Seiendem angefüllt 
werde, der werde sich auch wahrhafter freuen in wahrhaf­
terer Lust, wem aber minder Seiendes zugeteilt werde, der 
werde auch weniger wahrhaft und beständig angefüllt und 
habe nur Anteil an einer unzuverlässigen und weniger 
wahrhaften Lust (585 d,e). Das Neue hieran ist, daß der 
Charakter der Auffüllung, deren Wahrhaftig- oder Dau­
erhaftigkeit, nun auf die Lust selbst übergegangen ist. 
Offenbar versucht Platon, die Auffüllung mit Erkenntnis­
sen dadurch zu empfehlen, daß die dem Erkenntnisge­
winn korrespondierende Lust irgendwie wahrer und bes­
ser sein soll als andere Lüste. Worin besteht aber die 
Wahrhaftigkeit dieser Lust selbst? Es wäre sicher ver­
kehrt, wenn man die Dauerhaftigkeit der seelischen Auf­
füllungen einfach auf die entsprechenden Lüste übertra­

244

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen und behaupten wollte, diese seien ebenso dauerhaft 
spürbar. Das widerspräche nicht nur der Erfahrung, 
sondern auch prinzipiell der Natur der Lust. Ein kontinu­
ierliches Lustgefühl ist schließlich gar nicht mehr zu 
spüren, es hebt sich selbst auf. Allenfalls kann man wie 
Murphy sagen, daß einem Erkenntnisgewinn insofern 
eine dauerhafte Lust entspricht, als die jeweilige Einsicht 
„permanently available to us and a permanent source of 
possible gratifications“15 ist. Besonders wenn es sich um 
eine praktische Wahrheit handelt, eröffnet dies die Mög­
lichkeit, sich stetig an ihr zu orientieren und dementspre­
chend von Entscheidungsunsicherheiten verschont zu 
bleiben. Damit wäre die wahrhafte Lust aber gar nicht im 
Prozeß der Auffüllung selbst von den anderen verschie­
den. Zudem bleibt unklar, ob Platon behaupten will, ein 
solches späteres Zurückkommen-auf sei wiederum lust­
voll. Es bleibt doch ein beachtenswerter Unterschied, ob 
man eine Erkenntnis neu erwirbt, oder ob man eine bereits 
gewonnene Erkenntnis nur ins Bewußtsein zurückruft. In 
dieser Unsicherheit über das Wesen der wahrhaften Lust 
bleibt als Ausweg nur, sich dem ,Philebos‘ zuzuwenden, 
in dem Platon die Lustarten sehr viel ausführlicher unter­
scheidet. Dort allerdings werden die wahren Lüste gerade­
zu durch ihre Reinheit definiert. Wahre Lüste seien 
solche, wo nach einem unmerklichen und schmerzlosen 
Bedürfnis eine spürbare und angenehme Erfüllung rein 
von Unlust eintrete (Philebos, 51 b). Der Unterscheidung 
von wahren und reinen Lüsten scheint Platon selbst also 
keine Bedeutung zuzumessen.16 Wichtiger als diese Nivel­

15 N. R. Murphy: a. a. O. 222.
16 Vergleiche dazu auch die differenzierte Untersuchung von J. F. 
Malcolm (a. a. O. 140-148), der zu dem Ergebnis kommt, daß Platon 
kein großes Gewicht darauf legt, die wahren Lüste durch einen besonde­
ren Status vor den reinen auszuzeichnen.

245

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lierung ist aber, daß Platon im ,Philebos‘ umfassender 
bestimmt, was er alles als reine Lust begreift. Die in der 
,Politeia‘ erwähnten Gerüche werden dort nur als weniger 
göttliche und reine Lüste aufgeführt (51 e). Die wirklich 
göttlichen reinen Lüste sind dagegen die am an sich 
Schönen (51c,d) und an den Erkenntnissen (52 a). Auch 
der Lust an den Erkenntnissen gehe weder ein Hunger 
noch ein Schmerz voran. Die Wahrheit der bei der Auffül­
lung der Seele entstehenden Lust besteht also, wenn man 
den Darlegungen des ,Philebos‘ folgen will, in ihrer 
Reinheit. Platons Fazit in der ,Politeia‘ ließe sich dann so 
umformulieren: Wer mit Seiendem, also mit Erkenntnis­
sen angefüllt wird, wird sich wahrhafter freuen in reiner 
Lust. Diese Interpretation hat einen Vorteil und zwei 
Nachteile.
Der Vorteil besteht darin, daß hiermit zugleich ein Motiv 
sichtbar geworden wäre, nach solchen Lüsten zu streben. 
Für den, der die Lust sucht und der Unlust ausweichen 
will, ist es einfach klug, sich solchen Lüsten zuzuwenden, 
die ohne Unlust zu haben sind. Die Beibringung eines 
solchen Motivs ist aber für Platon unverzichtbar, denn er 
kann sich, wenn seine Untersuchung eine begründete 
Auswahl zwischen den Lust- und Lebensformen erlauben 
soll, nicht damit begnügen zu zeigen, daß es eine bestimm­
te Lustart, genannt wahrhaft, gibt, sondern er muß einen 
Grund benennen, der diese Lust erstrebenswert erschei­
nen läßt. Dabei muß allerdings einschränkend bemerkt 
werden, daß die Reinheit einer Lust für sich allein kein 
besonders starkes Motiv ist. Das zeigt sich an den Gerü­
chen. Zwar kann jeder die reine Lust an diesen erfahren, 
aber es gibt wohl niemanden, der allein deshalb sein Leben 
zwischen Riechfläschchen zu verbringen versucht. Pla­
tons Behauptung im ,Philebos‘, daß jede geringe, aber von 
Unlust freie und reine Lust sich als angenehmer, wahrer 

246

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und schöner erweisen werde (53 b, c), kann jedenfalls nicht 
dahingehend ausgelegt werden, daß sie deshalb auch 
schon als erstrebenswerter erscheinen wird. Offenbar 
muß dazu etwas anderes hinzukommen, z. B. dies, daß die 
Erfahrung der reinen Lust die Aktivität und die Fähigkei­
ten eines Individuums in Anspruch nimmt. Das wäre bei 
der Suche nach Erkenntnis immerhin der Fall.
Damit beginnen die Probleme dieser Interpretation:
1) Es ist fraglich, inwieweit die Lust an der Erkenntnis für 
uns überhaupt als reine erfahrbar ist. Das liegt daran, daß 
man zu einer Einsicht zumeist nicht so kommt, wie man 
auf einem Spaziergang im Frühling unverhofft in ein Feld 
von Maiglöckchen geraten kann und von deren Duft dann 
angenehm überrascht und berührt ist. Erkenntnis setzt 
dagegen eine intentionale Bemühung um dieselbe voraus, 
und die Phase des Suchens wird dabei immer als defizitär 
und oft auch als quälend erfahren werden. Der Freude an 
einer Erkenntnis wird also in aller Regel eine Unlust 
vorausgehen. Gadamers Einwand, nicht alle Leerheit 
müsse ja empfunden werden, bleibt denn auch - auf den 
Mangel und den Erwerb von Wissen bezogen - phänome­
nal unausgewiesen.17 Auf jeden Fall kann dies nicht für 
den gelten, der die Grundfrage des Sokrates, wie zu leben 
sei, ernsthaft verfolgt. Gerade dieses Fragen wird mit 
erheblicher Verunsicherung verbunden sein, und hier 
wird eine Einsicht den Charakter der Beendigung eines 
höchst unbefriedigenden Zustands haben. Daraus folgt 
umgekehrt: Wenn es die von Platon behauptete reine Lust 
an der Erkenntnis überhaupt gibt, dann jedenfalls nicht 
innerhalb dieser praktischen Thematik. Ein Nachdenken, 
in dem die Lust an der Erkenntnis als reine erfahrbar 
werden soll, dürfte gar nicht den Charakter eines Unter­

17 H.-G. Gadamer: a. a. O. 152.

247

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegsseins zu einem Ziel, von dem es ein schmerzender 
Abstand trennt, haben, sondern müßte als in sich erfreuli­
che Betätigung eines menschlichen Vermögens begriffen 
werden.
2) Auch wenn man einräumt, daß die Lust an der Erkennt­
nis als reine erfahrbar ist, ist damit für Platons Beweisab­
sicht wenig gewonnen. Sein Vorhaben war ja zu zeigen, 
daß, selbst wenn der Tyrann oder ein anderer Ungerechter 
seine Ziele erreicht, deren Lust doch nichts wert ist, eben 
weil sie keine reine ist. Es ist auffällig, daß Platon dieses 
Beweisziel völlig aus den Augen verliert und nirgendwo 
eigens nachweist, daß die Lüste solcher Menschen keine 
reinen sind. Das wäre auch kaum möglich, denn man kann 
mit gutem Recht viele Lüste der Oligarchen und Tyrannen 
als reine bezeichnen. Es ist nicht notwendig, daß diese, um 
an der Ausübung ihrer Macht bzw. an der Vermehrung 
ihres Reichtums Freude empfinden zu können, sich zuvor 
machtlos oder arm gefühlt und dementsprechende Unlust 
empfunden haben müssen. Unter denen, die ihren Reich­
tum auch dann noch vermehren wollen, wenn ihnen dies 
schon keinen materiellen Vorteil mehr bescheren kann, 
tun dies viele sicher deshalb, weil ihnen die Betätigung 
ihrer mittlerweile erworbenen Fähigkeiten Freude berei­
tet. Auch viele notwendige Bedürfnisbefriedigungen wer­
den die Oligarchen aufgrund ihres Reichtums in reine 
Lüste verwandeln können. Wer sich mit knurrendem 
Magen zu Tisch setzt und ißt, um das Hungergefühl zu 
beseitigen, wird in der Tat keine reine Lust empfinden, 
wohl aber der, der ohne hungrig zu sein ißt und sich am 
Wohlgeschmack der Speisen erfreut. Platons Plädoyer für 
die reine Lust kann man mit etwas Böswilligkeit deshalb 
auch in ein Plädoyer für eine oligarchische Lebensweise 
ummünzen.
Das Reine-Lust-Kriterium reicht also nicht aus, um die 

248

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Platon favorisierte Entscheidung für die philo­
sophische Lebensweise zu begründen. Es ist deshalb, 
wenn man Platons Intentionen gerecht werden will, nötig 
zu untersuchen, ob es weiter führt, wenn man die wahren 
Lüste nicht auf die reinen reduziert, sondern am Eigen­
wert der ersten festhält. Worin aber soll deren besonderer 
und vorziehenswerter Lustwert bestehen? Hier ist es 
hilfreich, einem Gedanken Murphys zu folgen, den dieser 
kritisch gegen Platon wendet. Murphy weist zunächst 
darauf hin, daß Menschen nicht nur einfach tun wollen, 
was ihnen Spaß macht, sondern als Vernunftwesen auch 
beginnen, ihr Tun an Maßstäben zu messen: „reasonable- 
ness introduces Standards“.18 Der vernünftige Seelenteil 
produziere „desires which an unintelligent creature could 
not feel“.19 Von dem, was er tut, wolle der Mensch auch 
sagen können, daß er es gut macht, selbst wenn dabei die 
ursprünglich-spontane Freude an der Tätigkeit abnehme. 
Murphy kritisiert deshalb Platons Vorgehensweise im 
zweiten und dritten Beweis, weil dieser dort allein von der 
Maximierung der Lust her argumentiert. „Plato was mis- 
guided in trying ,to have the best of both worlds‘ by 
claiming that life according to reasonable Standards will 
bring the maximum of pleasure as well.“20 Verwunderlich 
ist nur, daß Murphy die Möglichkeit dieser von der direkt­
sinnlichen Lust verschiedenen Zufriedenheit mit sich in­
folge eines Könnens gegen Platon ausspielt. Platon selbst 
nennt als Elemente jener wahren Auffüllung mit Seiendem 
die richtige Vorstellung, Wissenschaft, Vernunft und ins­
gesamt alles, was Tugend ist (585 b,c). Tugend darf, wie 
die Aufzählung zeigt, hier nicht im engen, moralischen 

18 N. R. Murphy: a. a. O. 58.
19 Ebd. 59.
20 Ebd.

249

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn verstanden werden, sondern meint ganz umfassend 
Tüchtigkeit, also alles, was überhaupt ein Können ist. 
Wenn die wahre Lust aber bei der Aneignung irgendeines 
Könnens entstehen soll, dann hat Platon mit der wahren 
Lust gerade die Zufriedenheit gemeint, die Murphy gegen 
ihn geltend machen will. Man muß bei dieser Interpreta­
tion allerdings zugeben, daß Platon eine wichtige Kompo­
nente der wahren Lust im Rahmen des dritten Beweises 
nicht eigens genannt hat. Die Wahrheit der gemeinten 
Lust liegt nicht nur in der von Platon erwähnten Bestän­
digkeit (585 e 3, 586 a6), also in der bereits besprochenen 
Möglichkeit, auf ein Wissen oder Können zurückzugrei­
fen und sich eventuell erneut daran zu freuen, sondern 
auch darin, daß in der wahren Lust die menschliche Natur 
umfassender, nämlich unter Einbeziehung der Vernunft, 
tätig ist.
Daß Platon die Zufriedenheit, die aus der Fähigkeit 
entsteht, sich auf das Gutsein eines Tuns und einer Sache 
beziehen zu können oder, mit Murphy zu reden, die 
Zufriedenheit, die aus der Fähigkeit, sich an einem Stan­
dard zu messen, entsteht, sehr hoch eingeschätzt hat, zeigt 
er an zentraler Stelle. Im fünften Buch der ,Politeia‘ 
kommt Platon auf einen im Rahmen der Wächtererzie­
hung gemachten Einwand zurück. Adeimantos hatte So­
krates dort vorgehalten, er gewähre den Wächtern nur ein 
spartanisches Leben, insbesondere keinen Anteil an den 
materiellen Reichtümern der Stadt und beschränke damit 
ihre Eudaimonie (419 a). Sokrates war dem Einwand 
damals nur mit dem Hinweis entgegengetreten, bei der 
Gründung der Stadt nicht auf das Wohlbefinden eines 
einzelnen Standes in ihr achten zu wollen, sondern nur auf 
das Gutsein der Stadt im ganzen. Auch dort hatte Sokrates 
allerdings schon angedeutet, daß der hier kein Ausschlie­
ßungsverhältnis sieht, und angekündigt, darauf noch zu-

250

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückzukommen. Er tut dies am Ende er berühmt-berüch­
tigten Passage über die sogenannte Frauen- und Kinderge­
meinschaft (457c - 466 d), die richtiger allerdings Frauen- 
Männer-Kinder-Gemeinschaft heißen müßte, denn in der 
dort projektierten Lebensweise für die Wächter sind die 
Männer den Frauen ebenso gemeinsam wie die Frauen den 
Männern. Zum Beweis, daß ein solches Leben in Besitzlo­
sigkeit und allgemeiner Brüderschaft nicht nur nützlich 
für den Staat ist, sondern auch für die, die es führen, das 
glückseligste, bringt Platon folgenden Vergleich: Der 
Sieg, den die Wächter erringen, das Heil des ganzen 
Staates, sei schöner als alle Siege der olympischen Wett­
kämpfer, und deshalb sei es richtig, die Wächter als 
glücklicher zu preisen als die olympischen Sieger (465 d). 
Das Glück der Sportler beruht darauf, daß sie eine bedeu­
tende Leistung vollbracht haben, und dementsprechend 
soll auch das Glück der Wächter auf der von ihnen 
vollbrachten Leistung beruhen. Auch Gigon sieht, daß 
Platon sich in der Konkurrenz zweier Eudaimoniebegriffe 
- Eudaimonie als Wunscherfüllung und Eudaimonie als 
Verwirklichung einer je spezifischen Leistung - für den 
letzteren entscheidet.21 Nach der Interpretation des ersten 
Beweises kann nun auch der Grund für diese Entschei­
dung angegeben werden. In diesem Beweis sind ja vor 
allem und am überzeugendsten zwei Lebenspläne kriti­
siert worden: Erstens jenes Sichauslebenwollen, das mein­
te, die objektiven Bedingungen des Existierens ignorieren 
zu können, und zweitens jenes Mehrhabenwollen, dem es 
unmöglich war, andere als Gleiche neben sich zu ertragen. 
Die Zuwendung zu einem Werk vereinigt die dieser Kritik 
entgegengesetzten positiven Verhaltensweisen: 1) Wer ein 
Werk erstellen will oder eine Erkenntnis sucht, gibt darin 

21 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 398.

251

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu erkennen, daß er fähig ist, sich nach etwas zu richten. 
2) Wer sein Selbstwertbewußtsein darauf gründet, etwas 
zu können, kann nicht dadurch irritiert werden, daß auch 
andere dies vermögen. Er ist durch seine Bezogenheit auf 
das Werk fähig, andere als Gleiche neben sich zu ertragen. 
Dagegen ist auch der Hinweis, daß doch faktisch in allen 
Künsten zwischen den Ausübenden viel Neid und Miß­
gunst besteht, kein Einwand. Wo solche Verhältnisse 
auftreten und nicht durch zusätzliche Bedingungen wie 
etwa Konkurrenzdruck verursacht sind, sind sie umge­
kehrt ein Beleg dafür, daß jemand seine Zufriedenheit mit 
sich nicht dadurch konstituiert, daß er etwas kann, son­
dern dadurch, daß er sich mit Hilfe seines Könnens vor 
anderen hervortun kann. Die Beziehung auf ein Werk ist 
in diesem Fall nur ein Mittel des Mehrseinwollens. In der 
aufrichtigen Zuwendung zu einem Werk sind somit zwei 
Verhaltensweisen verwirklicht, die zugleich elementare 
Bedingungen des gelingenden Lebens sind.
Aber was ist mit der Einbeziehung jener Zufriedenheit, 
die aus der Bezugnahme auf ein Werk resultiert, für das 
Problem, zwischen den Lustarten eine begründete Ent­
scheidung treffen zu wollen, geleistet? Zunächst ist ein 
deutlicher Fortschritt gegenüber dem zweiten Beweis 
erzielt worden. Während dort nur behauptet werden 
konnte, daß es Menschen gibt, die die Lust an der 
Erkenntnis allen anderen Lüsten vorziehen werden, sind 
nunmehr drei Gesichtspunkte entwickelt worden, die eine 
solche Wahl angeraten erscheinen lassen. Für den, der 
Lust sucht und Unlust vermeiden will, ist es einfach klug, 
sich solchen Lüsten zuzuwenden, die erstens ohne Unlust 
zu haben sind, zweitens im angegebenen Sinn beständig 
sind und drittens das Vernunftvermögen des Menschen als 
Quelle von Lust mit einbeziehen.22 Die Voraussetzung des 
dritten Beweises ist zudem schwächer. Er geht nicht mehr 

252

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


davon aus, daß es ein Streben nach Erkenntnis neben den 
anderen Bestrebungen gibt, sondern nimmt nur noch an, 
daß der Mensch, egal was er tut, dabei Vernunft investiert 
und infolgedessen erkennt, daß er etwas sowohl gut wie 
schlecht machen kann. Man kann deshalb den dritten 
Beweis nicht mehr mit dem Argument kritisieren, es sei 
sinnlos, jemandem die Lust an der Erkenntnis anzuemp­
fehlen, wenn diesem die besondere Sensibilität dafür fehlt. 
Hier müßte man nun behaupten, daß es Menschen gibt, 
die sich gar nicht mehr wertend auf ihr eigenes Tun 
beziehen. Solche Menschen gibt es sicherlich, aber bei 
diesen ist das Vernunftvermögen dann vermutlich so weit 
geschädigt, daß sie gar keinen Begriff vom guten Leben 
mehr entwickeln und das Problem für sie somit gänzlich 
ausfällt. Aber kann mit Hilfe der obigen Gesichtspunkte 
nun das oligarchische oder timokratische Leben als lust­
arm ausgegrenzt werden? Murphy hält dies für möglich. 
Gut sei für Platon nur das, was alle Fähigkeiten eines 
Individuums entfaltet.22 23 Deshalb könne man von den 
Oligarchen, die sich nicht an Standards messen und sich 
nicht auf das Gutsein einer Sache beziehen, sagen, daß 
„their purposes are not satisfactory of the whole System of 
their natures“.24 Das Problem ist nur, daß dieser Verzicht 
gar nicht notwendig zum Wesen des Oligarchen gehört. 
Dazu muß man sich nur einen Oligarchen denken, der 
seine auf Sklavenarbeit beruhende, aber reichlich bemes­
sene Freizeit dazu nutzt, mathematische Studien zu trei­

22 Zu Recht hat R. C. Lodge darauf hingewiesen, daß eine Lust oder 
Freude auch aus jener Tätigkeit der Vernunft erwächst, die darin besteht, 
eine komplexe und schwer überschaubare Umwelt auf ihre eigenen 
Ordnungsmuster, seien diese nun praktischer oder theoretischer Natur, 
zu reduzieren (a. a. O. 345).
23 N. R. Murphy: a. a. O. 60.
24 Ebd. 95.

253

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben. In dieser Tätigkeit kann ein solcher sowohl reine wie 
beständige und seine Vernunft einbeziehende Lust erfah­
ren. Der dritte Beweis erlaubt aber, so könnte man 
denken, immerhin eine Kritik des tyrannischen Lebens, 
wenn man sich dieses so denkt, daß ein solcher nur direkt 
leibliche Begierden befriedigt. Wer so lebt, so könnte man 
argumentieren, geht der Freude, von sich sagen zu kön­
nen, daß man etwas gut kann, völlig verlustig. Er wird 
ohne diese Zufriedenheit mit sich und ohne ein dement­
sprechendes Selbstwertbewußtsein leben müssen. Doch 
bei genauerem Hinsehen zeigt sich, daß bereits hiermit die 
Leistungsfähigkeit dieses Arguments überschätzt wäre. 
Denn wenn es gegen das tyrannische Leben neben diesem 
Selbstwertargument keine anderen Gründe gäbe, dann 
könnte ein Tyrann seine Zufriedenheit mit sich bereits 
darauf aufbauen, daß es ihm gelungen ist, ein solches 
Leben zu führen. Das Selbstwertargument wäre dabei 
gleichsam kurzgeschlossen: Die besondere Leistung be­
stände in einer Lebensweise im ganzen. Der dritte Beweis 
zeigt also nicht, daß das Streben nach wahrer und reiner 
Lust auch zu gerechtem Verhalten führen muß. Darin 
besteht sein entscheidender Mangel. Ganz im Gegenteil ist 
es sehr wohl möglich, daß jemand gerade um einer solchen 
Lust willen Ungerechtigkeiten begeht.25

25 Anders herum gewendet findet sich dieses Problem bei Malcolm. 
Ebenso wie man die reine Lust an der Erkenntnis erfahren kann, ohne 
deshalb schon gerecht sein zu müssen, kann man auch gerecht sein, ohne 
reine Lust zu erfahren. „Even if we were convinced that the life of the 
philosopher is more pleasurable than that of the tyrant, this hardly 
proves that the just life is better than the unjust. Only the just man qua 
philosopher has the truest (most real) pleasures, the pleasures of contem- 
plation. There would be none of this type of pleasure for the man who has 
true belief and is, accordingly, a man just ,by habif.“ (A. a. O. 151) - 
Tivnan dagegen umgeht in seinen Überlegungen das entscheidende 
Problem. Für ihn versteht Platon unter Herrschaft der Vernunft nicht, 

254

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Art und Weise, wie Platon den dritten Beweis been­
det, überspringt dieses Problem. Denen, die der reinen 
und wahren Lust nachgehen, stellt er die gegenüber, die 
solche Lust nie erfahren haben und sich statt dessen nur 
unter den mit Unlust gemischten Lüsten bewegen. Gerade 
weil diese mit den wahren Lüsten nicht vertraut seien, 
hielten sie die ihnen bekannten für das einzig Wirkliche 
und ließen sich von diesen gewaltig in Leidenschaft verset­
zen. Sie glichen Tieren, die, immer zur Erde und zu den 
Tischen gebückt, einander aus Habsucht verletzen und 
töten. Von alledem sei die Ursache, daß diese weder ihre 
Seele noch ihr Gedächtnis jemals mit Seiendem angefüllt 
hätten (586a,b). Diejenigen, die die wahre Lust gekostet 
haben, so der nahegelegte Umkehrschluß, werden sich 
dagegen solcher Brutalitäten enthalten. Es ist sicher rich­
tig, daß jemand, der nach Erkenntnis strebt oder allgemei­
ner den Wert seiner Person und damit seine Zufriedenheit 
mit sich nach einem Können bemißt, gegen manche 
Verlockungen zur Ungerechtigkeit dadurch gefeit ist, daß 
ihm die unmittelbaren, mit Besitz, Nahrungsaufnahme 
und Sexualität verbundenen Lüste und deren Ausdehnung 
ins Endlose (vgl. 586 a7 - b3) entsprechend weniger be­
deuten werden. Wegen dieser Auswirkungen auf andere 
Bestrebungen und somit auch auf das Verhalten zu ande­

daß diese instrumentell bei der Verfolgung anderer Zwecke dient, 
sondern daß diese ihre eigenen Ziele - „knowledge, truth and wisdom“ 
(a. a. O. 132; vgl auch 115 ff.) - verfolgt. Diese Herrschaft der Vernunft 
sei für Platon besser als die eines anderen Seelenteils, weil nur die 
Vernunft in der Lage sei „to reach to the Forms“ (ebd. 144). Diese 
Empfehlung der Vernunftherrschaft ruht also auf einer starken Voraus­
setzung. Sie greift nur dort, wo jemand schon der Auffassung ist, daß es 
wichtig ist, die Ideen zu erkennen. Die weitergehende Frage, weshalb aus 
der so verstandenen Herrschaft der Vernunft auch die Gerechtigkeit 
folgen soll, die Platon bei der Staatsgründung beschrieben hat, stellt 
Tivnan sich nicht.

255

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren ist die wahre Lust für die Gerechtigkeit einer Person 
zweifellos bedeutsam, und insofern hat Malcolm auch 
recht, wenn er hier die „key connection between virtue 
and happiness“26 entdeckt. Es ist hier aber nicht so, daß, 
wie im ersten Beweis, die Gerechtigkeit als Bedingung zur 
Erlangung eines anderen Guts - der Einheit der Person - 
erwiesen wird, sondern Platon geht im dritten Beweis von 
dem Bedürfnis nach einer bestimmten Zufriedenheit mit 
sich aus, und die Gerechtigkeit müßte sich nun als die 
Folge dieses Bedürfnisses ergeben. Seine Argumentation 
ähnelt hier der, die er im Vorfeld der Gleichnisse zur Idee 
des Guten vorgetragen hat. Die Philosophen, so hieß es 
dort, würden sich, eben weil ihre Liebe der Erkenntnis 
gilt, von den anderen Lüsten entsprechend zurückhalten 
(485 d,e). Entsprechend wird man sagen können, daß 
auch denen, die der wahren und reinen Lust in irgendeiner 
Form nachgehen, manche Gründe zur Ungerechtigkeit 
fehlen werden. Die von Platon am Ende des dritten 
Beweises reklamierte Gerechtigkeit ist aber sicher sehr viel 
anspruchsvoller. Nachdem die unreinen Lüste als Schat­
tenbilder der wahren kritisiert worden sind (586 b,c), soll 
nun auch der Umgang mit den auf Besitz und Ehre 
bezogenen Begierden von der Vernunft geregelt werden. 
Nur wenn diese Begierden der Erkenntnis und der ver­
nünftigen Rede gehorchten und nach deren Anleitung die 
Lüste erlangten, auf die die Vernunft hindeutet, würden 
sie, soweit das überhaupt möglich ist, wahre Lust und die 
ihnen zugehörigste und beste erlangen. Wenn aber die 
anderen Seelenteile dem Weisheitsliebenden folgten, so 
tue jeder Teil das Seine und sei gerecht (586 d,e). Damit 
hat sich für Platon der Kreis geschlossen. Mit der Formel 
,das Seine tun‘ meint er nicht die Gerechtigkeit dessen, der 

26 J. F. Malcolm: a. a. O. 150,

256

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


infolge anderer Interessen auf manche Ungerechtigkeiten 
verzichtet, sondern jene Gerechtigkeit der universalen 
Gleichberechtigung, die er seinem Modellstaat zugrunde 
gelegt hat. Nur weil er dies meint, kann er den Beweis mit 
der spielerischen Berechnung beschließen, um wieviel die 
Lust des Tyrannen hinter der des aristokratisch Gesonne­
nen zurückbleibt (587d,e).
Auf der Basis des dritten Beweises allein ist dieser Schluß 
aber nicht zu rechtfertigen. Das Unbefriedigende in dem 
von Platon konstruierten Zusammenhang wird erkenn­
bar, wenn man fragt, was darin mit Vernunft gemeint ist 
bzw. welche Direktiven die Vernunft gegenüber den 
anderen Begierden erlassen soll. Die Vernunfteinsicht des 
dritten Beweises selbst besteht darin, daß es für den, der 
nach Lust sucht, sinnvoll ist, sich soweit wie möglich den 
reinen und wahren Lüsten zuzuwenden. Aus dieser Ein­
sicht allein folgt aber, wie das Beispiel des mathematiktrei­
benden Oligarchen gezeigt hat, nicht die von Platon 
gemeinte Gerechtigkeit. Gegen diese Kritik kann man 
freilich geltend machen, daß die Vernunft im dritten 
Beweis gleichsam zweimal vorkommt. Einmal in Form 
der gerade genannten Einsicht, zudem aber auch in Form 
der materialen einzelnen Einsichten, die man infolge des 
Strebens nach reiner Erkenntnis-Lust gewinnen wird. 
Hierzu, so könnte man argumentieren, können doch auch 
jene Einsichten gehören, die der erste Beweis entwickelt 
hat. Wenn man diese Einsichten aber in das mit einbe­
zieht, was Platon am Ende des dritten Beweises Vernunft 
nennt, dann folge daraus doch ein Verhalten, das der 
Gerechtigkeit des Modellstaates genügt. Das ist zwar 
richtig, geht aber an der Intention des dritten Beweises 
vorbei. Dieser ist an den Inhalten der jeweiligen reinen 
oder wahren Lüste gar nicht interessiert. In ihm geht es um 
die besondere Zufriedenheit, die aus einem Wissenser­

257

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werb oder allgemeiner aus der vernünftigen Bezugnahme 
auf ein Werk, ganz abgesehen vom jeweiligen Inhalt, 
entsteht. Geht man dagegen über dieses formale Resultat 
hinaus und bezieht die Inhalte aller möglichen Einsichten 
in den Vernunftbegriff des dritten Beweises ein, dann hat 
man bereits zuviel hinzugenommen. Denn wenn dazu 
auch die Einsichten des ersten Beweises gehören sollen, 
dann folgt aus diesen ja schon selbst ein bestimmtes Tun. 
Der ganze Aufwand um die Herausstellung der wahren 
und reinen Lust wäre dann unnötig gewesen. Es scheint 
mir deshalb zwangloser und richtiger, die sichtbar gewor­
dene Grenze für die Leistungsfähigkeit des dritten Bewei­
ses anzuerkennen und zugleich zuzugeben, daß für die 
Rechtfertigung der von Platon favorisierten Gerechtigkeit 
der erste Beweis die Hauptarbeit leistet. Der eigentliche 
Wert des dritten Beweises besteht darin, gezeigt zu haben, 
daß für vernunftbegabte Lebewesen ein Sich-Richten- 
nach oder Sich-Orientieren-an nicht notwendig den nega­
tiven Charakter einer Beschränkung der eigenen Freiheit 
hat, sondern selbst zur Quelle einer eigentümlichen Lust 
werden kann.
Zu einer ähnlichen Gewichtung der in der Interpretation 
der drei Beweise hervorgetretenen Grundelemente - Er­
möglichung von innerseelischer Harmonie, Bedingungen 
der wahren Freundschaft und Bevorzugung der reinen 
Lüste - gelangt, wenn auch streckenweise an Platon vorbei 
T. Irwin. Auch er ist der Ansicht, daß das einzige bei 
Platon auffindbare Motiv zu gerechtem Handeln das 
Bestreben eines Menschen ist, für sich selbst eine seelische 
Harmonie (bei Irwin heißt das p-justice) herzustellen oder 
zu erhalten.27 Für Irwin befindet sich Platon daher in 
folgendem Dilemma: Entweder versteht er unter p-justice 

27 T. Irwin: Plato’s Moral Theory, 210.

258

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die gewöhnliche Selbstbeherrschung, dann sei nicht zu 
sehen, was das mit normaler Gerechtigkeit zu tun haben 
soll, oder aber er versteht darunter etwas der normalen 
Gerechtigkeit sehr Ähnliches, dann sei aber nicht klar, 
weshalb die so verstandene p-justice ein Gut sein soll.28 
Damit nun - wie es für Platons Beweisabsicht erforderlich 
ist - den von der Aristokratie abweichenden Seelenformen 
überhaupt die p-justice abgesprochen werden kann, hält 
Irwin die Unterscheidung von drei Funktionen des ratio­
nalen Seelenteils für notwendig:29 1) Dieser Seelenteil 
findet Mittel zu einzelnen vorgegebenen Zielen. 2) Er 
sorgt für die zusammenstimmende Befriedigung verschie­
dener nichtrationaler Wünsche. 3) Er trifft eine Entschei­
dung zugunsten ihm eigener Bestrebungen. Nur in dem 
letzten Sinn seien die Nicht-Aristokraten nicht von ihrem 
rationalen Seelenteil geleitet, und nur insofern hätten sie 
die p-justice verfehlt (ebd.). Dem ist auf der Basis der hier 
entwickelten Interpretation zu widersprechen. Platons 
Überlegungen zu den Bedingungen der kampflosen 
Selbstbeherrschung und der wahren Freundschaft sind 
zwar in Irwins zweite Kategorie einzuordnen, doch be­
reits vor diesen Kriterien können die ungerechten Lebens­
formen für Platon nicht bestehen. Wie Irwin selbst das 
argumentative Potential dieser Kriterien einschätzt, ist 
leider nicht auszumachen, da er auf eine Interpretation der 
drei Beweise verzichtet hat. Statt dessen versucht Irwin 
seine dritte Kategorie stark zu machen. Wer sich gegen die 
Verfolgung der dem rationalen Seelenteil eigenen Bestre­
bungen entscheidet, hat nach Irwin schlecht entschieden, 
weil er „would no longer aim at a final good covering is 
whole life and all his capacities and aims, but he would 

28 Ebd. 214.
29 Ebd. 232 f.

259

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


choose to be restricted to some subset of these aims“.30 
Dieses Argument - und damit, wenn es auf Platon zuträfe, 
auch dessen Theorie - ruht aber auf der starken Vorausset­
zung, daß jeder die entsprechenden intellektuellen Fähig­
keiten und Interessen überhaupt in sich verspürt. Weiter­
hin ist klargeworden, daß - dies einmal zugestanden - 
dann zu zeigen bleibt, was daraus für das gerechte Verhal­
ten, also für den Zusammenhang von p-justice und nor­
maler Gerechtigkeit, eigentlich folgt. Als Folgen der 
intellektuellen Interessen nennt Irwin zweierlei: 1) Die 
Neigung zum kontemplativen Leben.31 2) Den Wunsch, 
das Erkannte (die Gerechtigkeit, das Schöne, das Gute) 
auszudrücken32 und es anderen mitzuteilen.33 Aus dem 
ersten Punkt allein folgt, wie deutlich geworden ist, keine 
Gerechtigkeit. Der zweite Punkt ist dagegen sehr stark. Er 
würde nicht nur eine Instrumentalisierung anderer verbie­
ten, sondern sogar ein aktives Wohlwollen gebieten. 
Gerade dieser so wichtige Weiterverbreitungswunsch ist 
in Irwins Untersuchung aber nur schwach belegt,34 und so 
endet er schließlich bei der Behauptung, man müsse 
einfach annehmen, daß der Weiterverbreitungswunsch zu 
Platons Begriff von p-justice gehöre,35 Platon aber nicht 
erklärt habe, warum jemand diesen Wunsch haben soll­
te,36 d. h. warum es gut sein soll, ihn zu haben. Um diese 
Lücke wenigstens behelfsweise zu erfüllen, greift Irwin 
auf Aristoteles’ Theorie der Freundschaft zurück: Auch 
wer alles habe, werde sich ohne Verbindung mit anderen 

30 Ebd. 236.
31 Ebd.
32 Ebd. 237, 239.
33 Ebd. 241 f.
34 Vgl. ebd. 237-241.
35 Ebd. 257.
36 Ebd. 258.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unzufrieden fühlen und das Bedürfnis entwickeln, seine 
Güter mit jemandem zu teilen (EN 1169b 8-22). An 
dieser Lösung bleibt natürlich unbefriedigend, daß ein 
Grundpfeiler von Platons Ethik dann erst bei Aristoteles 
zu finden wäre, während bei Platon der Weiterverbrei­
tungswunsch als Komponente der p-justice unabgeleitet 
vom Himmel fällt. Diese Konstellation hätte Irwin, wie 
hier zu zeigen versucht wurde, durch eine Interpretation 
der drei Beweise des neunten Buchs vermeiden können. 
Mit dem heikleren Problem, ob das Bedürfnis nach 
Freundschaft zu einer Universalisierung des moralischen 
Verhaltens führen muß, setzt sich Irwin leider nicht 
auseinander.
Die in der vorliegenden Interpretation vorgenommene 
Gewichtung der drei Beweise bedeutet zugleich die Aner­
kennung der argumentativen Priorität der ,Politeia‘ vor 
dem ,Philebos‘. Dessen zentrale Schwäche ist der des 
dritten Beweises durchaus vergleichbar. Das gute Leben 
wird im ,Philebos‘ als Mischung aus Lust und Erkenntnis 
gedacht (22 b). Anders als im dritten Beweis unterscheidet 
Platon dort nicht nur wahre und falsche Lüste (36 c - 42 c 
und 50 e - 53 c), sondern auch wahre bzw. reine und 
unreine bzw. ungenaue Erkenntnisse (55 c - 59 d). Die 
beste Mischung soll dann darin bestehen, daß alle Er­
kenntnisse mit einer Auswahl von Lüsten vereinigt wer­
den (61b-64a). Doch auf die Frage, was das Gutsein 
gerade der von ihm vorgenommenen Mischung begrün­
det, gibt Platon nur vage Antworten. So soll die Mischung 
dewegen gut sein, weil sie an Ebenmaß, Schönheit und 
Wahrheit teilhat (64 d - 65 e). Über das Wesen dieser drei 
wird aber nichts weiter gesagt. Etwas konkreter ist schon 
der Hinweis, diese Mischung sei am meisten frei von 
Zwiespalt (64al). Insofern spielt auch im ,Philebos‘ der 
Begriff der Einheit der Person eine wichtige Rolle. Unklar 

261

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt aber das Verhältnis der im ,Philebos‘ konzipierten 
Einheit (63d,e) zur Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit 
kommt im ,Philebos‘ nur insoweit vor, als sie mit zu den 
reinen Erkenntnissen gehört, die in die zu konstituierende 
Seele eingelassen werden (62 a). Über das Wesen der 
Gerechtigkeit und inwiefern es gut ist, gerecht zu sein, 
sagt der Dialog aber nichts aus, obwohl kein Zweifel daran 
bestehen kann, daß die Gerechtigkeit ein handlungs- und 
lebensbestimmendes Prinzip der im ,Philebos‘ konstitu­
ierten Persönlichkeit sein soll. Darin besteht die Unvoll­
ständigkeit und Scheinhaftigkeit der dort angestellten 
Untersuchung darüber, worin das gute Leben besteht. 
Denn wenn der Dialog entscheiden will, was gut ist, dann 
darf er die Erkenntnis dessen, was gut ist, nicht wieder in 
die Erkenntnis verlagern, die er nur benennt, ohne ihren 
Gehalt zu erklären. Es bleibt sonst nur die Tautologie: Es 
ist gut zu wissen, was gut ist. Der ,Philebos‘ ist deshalb 
keine taugliche Grundlage der Platonischen Ethik.
Der dritte Beweis und ebenso der ,Philebos‘ verdeutlichen 
also zwar einige Bedingungen des Lustgewinns für ver­
nunftbegabte Lebewesen, die Analyse dieser Bedingungen 
reicht aber nicht weit genug, um ein im Sinn der ,Politeia‘ 
gerechtes Leben zwingend nahezulegen. Diese Implika­
tion wird sich nur in zwei Fällen direkt aus dem Sich- 
Messen einer Person an Maßstäben ergeben:
1) Wer sich dem Staat aus der Werkperspektive zuwendet, 
ist auf das Gutsein desselben bezogen und kann ihn dann 
nicht mehr als Forum zur Durchsetzung privater Interes­
sen betrachten. Wer sein Selbstwertbewußtsein dadurch 
konstituiert, daß er handelnd das Gutsein des Staates zu 
befördern versucht, für den ist dies bereits ein hinreichen­
der Grund, weder sich selbst in einer Weise zu verhalten, 
die mit dieser Absicht nicht vereinbar ist, noch solches bei 
anderen zu dulden.

262

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Bei den Philosophen, die in der dialektischen Wissen­
schaft der ,gewaltfreien* Gefügtheit der Begriffe ansichtig 
werden, wird nach Platons Erwartung ein gesteigertes 
Bedürfnis nach weltlicher Harmonie entstehen. Wer die­
ses verspürt, wird es kaum ertragen, sein Philosophieren 
auf der Basis der Unterdrückung und Schädigung anderer 
zu betreiben.
Einen allgemeinen Beitrag zur Stärkung des ersten Bewei­
ses liefert der dritte nur insofern, als er zeigt, daß die in der 
Orientierung an einem Werk liegende Beschränkung der 
eigenen Willkür und Spontaneität selbst eine Quelle von 
Lust oder besser von Zufriedenheit werden kann. Dabei 
kann man hoffen, daß diejenigen, die gewillt und gewöhnt 
sind, ihr Tun und Denken an Maßstäben zu messen und 
nach der Richtigkeit desselben zu fragen, auch eher bereit 
sein werden, über den Wahrheitsgehalt jener Zusatztheo­
rien nachzudenken, mit denen versucht wird, die Willkür 
in verschiedenen Formen der Einschränkung der Gleich­
berechtigung zu verschleiern. Die für alle zugängliche 
Grundlage der Platonischen Ethik bilden somit die Über­
legungen des ersten Beweises zur Ermöglichung der Ein­
heit mit sich.
Mit einem Gleichnis, das noch einmal betont, daß das 
Wesen und der Wert der Gerechtigkeit in der Herstellung 
der Freundschaft mit sich bestehen (588 b - 589 b), be­
schließt Platon die Serie der drei Beweise und damit seine 
Begründung des Werts der Gerechtigkeit. Von hier ab 
macht er die Gerechtigkeit oder, wie man nun genauer 
sagen kann, die seelische Disposition, die einen Menschen 
befähigt und gewillt macht, alle anderen als Gleiche zu 
achten, selbst zum Kriterium für den Umgang mit anderen 
weltlichen Gütern: mit Kenntnissen, mit dem Leib, mit 
Besitz, Ehre und Staatsangelegenheiten (591c- 592 b). 
Mit all diesem soll man sich so weit einlassen, wie man 

263

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meint, davon gebessert zu werden, aber davon lassen, 
wenn die Gefahr besteht, daß dabei die erworbene innere 
Verfassung aufgelöst wird (592 a). Das sind natürlich vage 
Bestimmungen, und hier ist deshalb wirklich und wesent­
lich jene Urteilskraft vonnöten, die Wieland fälschlicher­
weise zum wesentlichen Gehalt der Platonischen Philoso­
phie zu stilisieren versucht hat. Jedes Individuum muß 
nun für sich entscheiden, was ihm zur Entwicklung seiner 
selbst, zur Ausbildung seiner Fähigkeiten zuträglich ist, 
ohne dabei seine gerechte Seelendisposition zu gefährden. 
Die Passage zeigt zugleich, daß Platon keineswegs der 
Vertreter einer asketischen Moral gewesen ist, für den er 
oft ausgegeben wird. Die weltlichen Güter weiß Platon 
durchaus zu schätzen, nur besteht er darauf, daß die 
Gerechtigkeit der Seele die Bedingung ist, unter der sie 
ihrem Besitzer einzig nützen werden.

5. Der Preis der Gerechtigkeit

Die Orientierung an der eigenen seelischen Gesundheit in 
allem Tun führt direkt zu zwei fundamentalen Problemen 
der Platonischen Ethik. Diese Probleme lassen sich plaka­
tiv an einem von Platon selber geschilderten Fall aufzei­
gen: In der ,Apologie4 berichtet Sokrates, wie er während 
der Herrschaft der Dreißig von diesen mit anderen zusam­
men dazu aufgefordert wurde, einen ins Exil geflohenen 
Bürger namens Leon heimzuholen, um diesen hinrichten 
zu können (32c,d; vgl. auch Epistolai, 324 e - 325 a). Die 
vier anderen seien daraufhin losgezogen und hätten den 
Leon geholt, er selbst aber habe der Nötigung keine Folge 
geleistet, sondern sei schlicht nach Hause gegangen und 
habe damit den Zorn der Herrschenden auf sich gezogen 
und sich der Gefahr einer Bestrafung ausgesetzt. Dabei ist 

264

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenbar vorausgesetzt, daß das Vorhaben der Macht­
haber, den Leon hinzurichten, ungerecht gewesen ist. 
Sokrates will mit diesem und einem weiteren Beispiel, 
über das noch zu reden sein wird, seinen Richtern bewei­
sen, daß er erstens nie aus Todesfurcht etwas gegen das 
Recht getan hat und daß zweitens dieses Eintreten für die 
Gerechtigkeit eine höchst reale Gefahr für Leib und Leben 
heraufbeschwört und es deshalb für den Gerechten, wenn 
er sein Leben auch nur kurze Zeit erhalten will, besser sei, 
ein zurückgezogenes Leben zu führen (31 e, 32 a). Ganz 
entsprechend will Platon mit dieser Geschichte seinen 
Lesern die Gerechtigkeit des Sokrates beweisen. Es stellen 
sich zwei Fragen:
1) Warum hat sich Sokrates überhaupt dem Befehl der 
Herrscher widersetzt? Worin besteht der Schaden, den er 
bei dessen Befolgung zu erleiden fürchtete? Ganz sicher 
wäre es übertrieben zu fürchten, durch eine solche, viel­
leicht einmalige Ungerechtigkeit, die eigene seelische Ge­
sundheit schlagartig zu zerrütten. Immerhin mag sich 
Sokrates vor der in jeder Ungerechtigkeit liegenden An­
steckungsgefahr gefürchtet und weiterhin erwartet haben, 
durch ein einmaliges Mittun in einen Strudel weiterer 
Ungerechtigkeiten hineingezogen zu werden und schließ­
lich, auf die Seite der Ungerechten übergetreten, sein 
Leben unter den dort üblichen und notwendigen Bedin­
gungen zubringen zu müssen. Auf die Gefahr dieses 
Hineingleitens weist Platon in den ,Nomoi‘ hin. Die 
größte Strafe für ungerechtes Tun bestehe darin, den 
Menschen ähnlich zu werden, die bereits ungerecht sind, 
und sich infolge dieser Verähnlichung von den guten 
Menschen und Reden loszureißen und nur noch Umgang 
mit den Schlechten zu pflegen. Mit diesen einmal ver­
wachsen, müsse man dann aber notwendig alles tun und 
erleiden, was solche Menschen einander tun und sagen 

265

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Nomoi, 728 b,c). Doch auch wenn sich dies vermeiden 
läßt, wird schon eine einmalige, aber plakative Ungerech­
tigkeit jenes Vertrauen wesentlich erschweren, ohne das 
eine wahre Freundschaft nicht möglich ist. Das sind sicher 
große Übel. Aber, so bleibt zu fragen, sind dies denn die 
größten Übel? Ist es nicht im Zweifelsfall immer noch 
besser, mit solchen Übeln weiterzuleben, als, um diese zu 
vermeiden, den eigenen Tod zu riskieren oder gar wirklich 
zu erleiden?
2) Warum hat Sokrates nicht mehr getan? Sicher, er hat 
sich nicht an der ungerechten Tötung beteiligt. Aber ist 
damit schon der Gerechtigkeit Genüge getan? Hätte die 
Gerechtigkeit nicht gefordert, daß er aktiv etwas für die 
Rettung des Bedrohten tut? Hätte er nicht versuchen 
müssen, die vier Täter davon zu überzeugen, daß es 
schlecht ist, dergleichen zu tun, oder, wo dies mißlungen 
wäre, versuchen müssen, den Leon zu warnen, oder wäre 
er, wenn sich auch dies als unmöglich erwiesen hätte, gar 
verpflichtet gewesen, selbst die Werkzeuge der Ungerech­
tigkeit zu töten? Bleibt Sokrates und Platon mit ihm nicht 
in einer bequemen Gesinnungsethik ohne Verantwor­
tungsbewußtsein stecken?

a. Das Problem des größten Übels

Platon ist hier sehr entschieden. Das Sterben zieht er dem 
ungerechten und schlechten Leben eindeutig vor. In sei­
nem Werk finden sich hierfür zwei Begründungen:
a) In der ,Apologie' kritisiert Sokrates jene, die sich vor 
dem Tod fürchten. Diese fürchteten sich gerade so, als ob 
sie wüßten, daß der Tod ein großes Übel ist. In Wahrheit 
aber wisse niemand, was der Tod ist und also auch nicht, 
ob er ein großes Übel oder etwas Gutes ist. Sicher sei 
dagegen aber, daß Unrechttun ein Übel ist, und deshalb 

266

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werde er niemals dieses Übel auf sich nehmen, nur um 
weiterzuleben und jenes zu fliehen, von dem man gar nicht 
wisse, ob es ein Übel oder ein Gut ist (29a-c).37 Sokrates 
sagt in der ,Apologie* zwar nicht, worin der Schaden der 
Ungerechtigkeit für den Unrechttuenden besteht, aber es 
ist sicher zulässig, hier in Gedanken die im Rahmen der 
,Politeia‘-Interpretation erzielten Resultate einzusetzen. 
Was ist dann von dem Argument des Sokrates zu halten? 
Zuerst könnte man, wie schon einmal erwähnt, durchaus 
zugeben, über den Tod nichts zu wissen, aber daraus 
gerade die entgegengesetzte Konsequenz ziehen wie So­
krates: Man kann den Tod fürchten, eben weil man nicht 
weiß, was er bedeutet. Hier wäre die Situation nicht mehr 
so eindeutig, wie Sokrates sie hinstellt. Man hätte dann 
zwischen zwei Ängsten zu wählen - zwischen der Furcht 
vor dem Tod und der Furcht vor dem ungerechten Leben. 
Da Platon diese Möglichkeit nicht in seine Überlegungen 
einbezieht, liefert seine Philosophie auch keine Entschei­
dungskriterien für diese Situation. Doch selbst wenn man 
sich einen Menschen wie Sokrates denkt, der vor dem Tod 
keine Furcht hat, aber weiß, daß das ungerechte Leben ein 
Übel ist, ist die Entscheidung nicht so zwingend, wie 
Sokrates behauptet. Das Problem besteht darin, daß das 
ungerechte Leben zwar schlechter als das gerechte, aber 
nicht schlechthin nur ein Übel ist. Auch im ungerechten 
Leben gibt es noch Restfreuden. Nach welchem Maßstab 
soll man aber jemanden kritisieren, der um dieser Rest­

37 Da Sokrates sich hier selbst auf die Minimalposition der Unwissenheit 
über das Wesen des Todes zurückzieht, ist es wohl legitim, sich die Mühe 
zu ersparen, auf die Beweise für die Unsterblichkeit der Seele im 
,Phaidon‘, sowie auf den dortigen Schlußmythos und die Mythen in der 
,Politeia‘ und im ,Gorgias‘, in denen von einem Leben nach dem Tode 
und von Lohn und Strafe im Jenseits die Rede ist, eigens einzugehen.

267

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freuden willen bewußt die Beschädigungen des ungerech­
ten Lebens in Kauf nimmt und sich zu einem Überleben 
mit Hilfe der Ungerechtigkeit entschließt? Sicher kann 
man sagen, daß eine solche Existenz für jemanden, der ein 
besseres und freieres Leben kennengelernt hat und das 
Schlechtsein des dem entgegengesetzten Lebens denkend 
klar vor sich gebracht hat, nicht sehr verlockend sein wird. 
Wo ein solches Leben gewählt wird, werden in der Folge 
höchstwahrscheinlich massive Selbstzweifel und auch 
Selbstverachtung eintreten. Wenn jemand aber all dies 
bewußt um des Weiterlebens willen in Kauf nimmt, ist er 
nicht mehr kritisierbar. Er wäre dies nur dann, wenn er 
behaupten würde, dieses Leben sei auch das prinzipiell 
bestmögliche. Es mag sein, daß Platon diese Schwäche 
seiner Argumentation aufgefallen ist. Jedenfalls läßt er den 
Sokrates zum Ende der ,Apologie4 noch eine andere 
Einschätzung des Todes vortragen. In dieser erscheint der 
Tod nicht mehr als etwas, von dem man nicht weiß, ob es 
ein Gut oder ein Übel ist, sondern nur noch als ein Gut. 
Entweder sei der Tod soviel wie nichts sein, ein traumloser 
Schlaf oder irgendeine Form von Weiterexistenz (40c-e). 
Im ersten Fall sei der Tod, verglichen mit allen Tagen und 
Nächten des Lebens, ein wunderbarer Gewinn (40 d 1,2), 
im anderen Fall werde es auch dort für den guten Mann 
kein Übel geben (41 d). Doch für die Begründung der 
Entscheidung gegen das ungerechte Weiterleben ist damit 
nichts gewonnen. Denn die Behauptung, das Nichtsein sei 
generell besser als das Leben, ist zunächst nicht mehr als 
der Ausdruck einer weitgehenden Skepsis gegen das Le­
ben, die ihrerseits zu begründen wäre. Zweifellos kann 
man jeden Menschen in Situationen bringen, in denen er 
das Nichtsein dem Weiterleben vorziehen wird. Diese 
Entscheidung kann aber jeder nur für sich treffen, und auf 
keinen Fall ist es zwingend, das Nichtsein dort vor­

268

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuziehen, wo als Alternative das ungerechte Leben offen­
steht.
b) Auch im ,Gorgias‘ behauptet Sokrates, die Ungerech­
tigkeit und das Unrechttun sei das größte Übel (509b). Er 
legt dort allerdings keine Annahmen über das Wesen des 
Todes zugrunde und verzichtet dementsprechend auch 
auf Behauptungen über die Berechtigung oder Nichtbe­
rechtigung einer Furcht vor demselben. Doch auch diese, 
gleichsam ,innerweltliche4 Argumentation leidet an unzu­
lässigen Simplifizierungen. Die Interpretation muß an 
jener Stelle einsetzen, an der Sokrates dem Kallikles 
abgerungen hat, daß der Besonnene, Gerechte und From­
me infolge dieser Eigenschaften auch glückselig leben wird 
(507a-c). Auch wenn es, wie schon beklagt, im ,Gorgias‘ 
leider völlig unklar bleibt, was dabei Gerechtigkeit, Be­
sonnenheit usw. bedeuten und worin die daraus resultie­
rende Glückseligkeit bestehen soll, kann man auch hier, 
um Platon entgegenzukommen, einmal die Resultate der 
,Politeia‘-Interpretation einsetzen. Aus diesem Zuge­
ständnis meint Sokrates nun folgern zu können, daß dann 
doch jenes wahr sein müsse, was er im vorangegangenen 
Gespräch mit Polos herausgebracht habe und wovon 
Kallikles behauptet hatte, daß jener es nur aus Schamhaf­
tigkeit zugegeben habe - eben dies, daß das Unrechttun 
nicht nur häßlicher, sondern auch schlechter oder schädli­
cher sei als das Unrechtleiden (508 b; vgl. auch 482 d,e). 
Wenn dies so ganz im allgemeinen wahr wäre, dann würde 
daraus auch folgen, daß es im Extremfall besser ist, 
Unrecht leidend zu sterben als dies mit ungerechten 
Mitteln vermeiden zu wollen. Da Sokrates es aber unter­
läßt, diese behauptete Folgerung eigens zu demonstrieren, 
muß nun der fragliche Teil des Gespräches selbst betrachet 
werden. Polos gibt dort zu, daß das Unrechttun zwar 
häßlicher, nicht aber schlechter sei als das Unrechtleiden 

269

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(474c). Daraus konstruiert Sokrates einen Widerspruch. 
Alles und so auch das in Gesetzen und Handlungsweisen 
sei dann schön, wenn es entweder angenehm oder nützlich 
oder beides sei (474 d,e). Umgekehrt sei etwas dann 
häßlicher als etwas anderes, wenn es dieses entweder an 
Unlust oder an Übel übertreffe. Da Polos zugegeben 
habe, daß das Unrechttun häßlicher sei als das Unrechtlei­
den, es dem Unrechttuenden aber nicht mehr Unlust 
bereite als dem Leidenden, müsse das Unrechttun das 
Unrechtleiden wohl an Übel übertreffen (475 a-c). Also 
sei das Unrechttun häßlicher und schlechter als das Un­
rechtleiden und auf keine Weise wählenswert (475 d).38 
Die Widerlegung ist korrekt, insofern sie aus dem folgt, 
was Polos tatsächlich sagt. Dennoch kann man sich des 
Eindrucks nicht erwehren, daß nicht berücksichtigt wor­
den ist, was er eigentlich meint, und daß damit nicht nur, 
was gleichgültig wäre, der literarischen Gestalt Polos 
Unrecht geschieht, sondern daß damit auch die These des 
Sokrates nur zum Schein bewiesen worden ist. Die ganze 
Widerlegung leidet daran, daß nicht eigentlich klar wird, 
was Polos meint, wenn er das Unrechttun als häßlicher als 
Unrechtleiden bezeichnet. Was heißt dabei häßlicher? 
Offenbar kann er damit nicht einen realen Schaden mei­
nen, denn dann wäre das Unrechttun auch schlechter als 
das Unrechtleiden, und es bedürfte gar keiner Widerle­
gung. Schlechter soll nach der Ansicht des Polos ja gerade 
das Unrechtleiden sein. Was Polos meint, kann also nur 
sein, daß das Unrechttun im öffentlichen Bewußtsein als 
häßlicher gilt als das Unrechtleiden, und dieses Als- 
häßlicher-Gelten kann wiederum nur bedeuten, daß je­

38 Für das, was hier mit schlecht bzw. schlechter und mit Übel übersetzt 
worden ist, steht im Griechischen stets dasselbe Wort xaxov bzw. dessen 
Komparativ.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mand, der im Zweifelsfall das Unrechttun dem Unrecht­
leiden vorzieht, getadelt oder bestraft wird. Die Häßlich­
keit des Unrechttuns besteht für Polos also nur in der 
daran geknüpften Sanktionsdrohung und in der dazuge­
hörigen öffentlichen Meinung. Das Unrechtleiden ist 
dagegen in sich ein Übel, und deshalb ist es für Polos nur 
folgerichtig, dem Unrechtleiden auch mit ungerechten 
Mitteln auszuweichen, solange man nur hoffen kann, den 
sozialen Sanktionen für den Gebrauch dieser Mittel entge­
hen zu können. Solange dies gelingt, entsteht aus der 
Ungerechtigkeit für Polos weder eine Unlust noch ein 
Übel. Die Auslegung des Sokrates, etwas sei häßlich, 
wenn es entweder eine Unlust oder ein Übel oder beides 
verursache (475 a4,5), geht also an dem, was Polos meint, 
vorbei, und deshalb ist auch die Schlußfolgerung, das 
Unrechttun sei schlechter als das Unrechtleiden, schon 
weil es häßlicher ist als dieses, unzulässig. Charakteristi­
scherweise fehlt im Gespräch mit Polos denn auch der 
leiseste Hinweis darauf, worin die Schädlichkeit der Un­
gerechtigkeit, abgesehen von der äußeren, Sanktion be­
steht.39
Diesen Mangel könnte man mit Hilfe der Überlegungen 
der ,Politeia‘ immerhin beheben. Die Ungerechtigkeit 
hatte sich dort, auch abgesehen von der äußeren Sanktion, 
als schlecht gezeigt, weil sie entweder Ausdruck einer 
nicht wünschbaren seelischen Verfassung ist oder zu einer 
Form des sozialen Umgangs führt, die ebensowenig be­
friedigend ist. Doch selbst wenn man diese Argumente zur 
Stärkung der Argumentation des Sokrates hinzunimmt, 

39 Auch P. Stemmer gelangt in einer sehr klaren und differenzierten 
Analyse dieser Dialogpartie zu dem Resultat, daß die Überlegungen des 
Sokrates „ein recht wirres Spiel mit den Begriffen, um die es geht“, sind 
(a. a. O. 506).

271

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt diese zu grob. Das wird an seiner Erklärung der 
vergleichenden Prädikate sichtbar. Etwas sei schöner als 
etwas anderes, wenn es dieses entweder an Nutzen oder an 
Lust oder an beidem übertreffe (475 a). Wie aber ist es, 
wenn etwas anderes zwar an Nutzen überragt, an Lust 
aber dahinter zurückbleibt? Ist es dann schöner oder 
häßlicher? Nach welchem Maßstab soll hier verglichen 
werden? Erschwerend kommt hinzu, daß die Gesprächs­
partner sich nicht darüber verständigen, was sie unter 
Nutzen und Lust in bezug auf Handlungsweisen verste­
hen. Man kann sich hier vielleicht so behelfen, daß man 
unter Lust die entsprechenden direkt-sinnlichen Phäno­
mene versteht und unter Nutzen die vermittelteren Güter 
höherer Ordnung, wie sie im Rahmen der Beweise behan­
delt worden sind - also Selbstachtung, innerseelische 
Harmonie etc. Wie aber sollen Lust und Nutzen dann in 
einem Fall wie dem eben skizzierten gegeneinander aufge­
rechnet werden? Für die Beurteilung solcher Fälle gibt 
Platon keine Kriterien an. Gerade diese Situation liegt 
beim Vergleich von Unrechtleiden und Unrechttun aber 
vor. Selbst wenn vom Unrechttun gesagt werden kann, 
daß es das Unrechtleiden an Übel übertrifft (475 c 12-15), 
so mußte doch auch eingeräumt werden, daß das Unrecht­
tun das Unrechtleiden nicht an Unlust überragt (475 c5). 
Realistischerweise muß man wohl sagen, daß das Un­
rechtleiden das Unrechttun an Unlust weit übertreffen 
wird. Damit ist das Unrechtleiden zwar an Übeln ärmer 
als das Unrechttun, an Unlust aber reicher. Auch hier ist 
deshalb mit dem von Platon angegebenen Kriterium nicht 
zu entscheiden, was nun insgesamt häßlicher oder schöner 
und damit vorziehenswerter ist.
Platons Behauptung über das Wertverhältnis von Un­
rechttun und Unrechtleiden ist in vielen einfacher gelager­
ten Fällen aber sicher richtig. Es gibt ein breites Spektrum 

272

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Beschädigungen, bei denen klar ist, daß es immer 
noch besser ist, diese zu erleiden, als in einer Verfassung 
zu leben, aus der heraus man dergleichen begeht. So ist es 
zweifellos das geringere Übel, von einem Jähzornigen 
geschlagen zu werden, als selbst unter dem Zwang des 
Jähzorns leben zu müssen. Diese Beurteilung ist immer 
dort leicht, wo es sich um eine zeitlich begrenzte und die 
eigene Persönlichkeitsstruktur nicht zerrüttende Beschä­
digung handelt und auf der anderen Seite eine seelische 
Verfassung steht, die man als generelles Lebenshandicap 
begreifen muß. Schwierig wird die Abschätzung dort, wo 
jemandem ungerechterweise eine dauerhafte Schädigung 
der eigenen Person angedroht wird und er diese zugleich 
nur abwehren kann, indem er seinerseits ein Unrecht 
begeht. Die Beurteilung ist hier deshalb schwierig, weil 
die ,Politeia‘ nur gezeigt hat, daß ungerechte Verhältnisse 
nicht sinnvoll als ein positives Ziel angestrebt werden 
können. Dies tut aber auch der, der zur Abwendung einer 
Bedrohung selbst Unrecht tut, nicht. Er wählt, wenn er 
mit Bewußtsein wählt, die Ungerechtigkeit als etwas 
Schlechtes und als Mittel zur Vermeidung von etwas, was 
er als noch übler begreift. Platons Fazit, jede Form der 
Ungerechtigkeit sei für den, der sie begeht schlechter und 
häßlicher als für den, der sie erleidet (Gorgias, 508 e), 
bleibt somit unausgewiesen. Die rhetorische Frivolität 
dieser Behauptung wird besonders deutlich, wo jemand 
nicht um die Ungerechtigkeit anderer abzuwehren, son­
dern von sich aus und um begrenzter Vorteile willen 
Unrecht tut, wie dies etwa die in Abschnitt A) dieses 
Kapitels konstruierten Oligarchen tun könnten. Die Be­
schädigung, die diese durch ihre Lebensweise erleiden, 
besteht, wie Platon gezeigt hat, in der Korruption des 
zwischen ihnen möglichen Vertrauens und in dem Zwang, 
bestimmte Formen des Umgangs miteinander vermeiden 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu müssen, um dem Mißtrauen und der Angst möglichst 
wenig Nährboden zu bieten. Die Beschädigungen, die sie 
den von ihnen Beherrschten zufügen können, umfassen 
dagegen das ganze Spektrum des Vorstellbaren. Platon 
hätte besser daran getan, hier dem Pathos zu wehren und 
beim Logos zu bleiben.
Damit ist eine unübersteigbare Grenze von Platons Argu­
mentation und Ethik deutlich geworden. Seine Analysen 
versuchen zu bestimmen, welches die innerseelischen und 
zwischenmenschlichen Bedingungen des bestmöglichen 
Lebens sind. Diesen Begriff des besten Lebens bean­
sprucht er, vernünftig ausweisen zu können. Doch die 
Vernunft kann nur zeigen, wie das glückselige Leben 
aussehen müßte und daß es überhaupt möglich ist. Die 
Entscheidung, ein von diesem Leben abweichendes zweit- 
oder drittbestes zu führen, um nur überhaupt am Leben 
zu bleiben, kann diese Vernunft nicht mehr beurteilen. Sie 
kann nur stets aufs neue aufdecken, daß ein solches Leben 
nicht das bestmögliche ist. Das von der Vernunft erschlos­
sene Ideal hat nur die ihm selbst innewohnende Kraft, aber 
wie weit diese Kraft trägt, läßt sich weder theoretisch 
bestimmen, noch steht dies in der Macht des einzelnen - er 
kann die Reichweite der Kraft nur handelnd erfahren. 
Wem es gegeben ist, der Vernunft treu zu bleiben, von 
dem wird freilich auch der Glanz jener weltüberlegenen 
Sicherheit ausgehen, mit der Platon den Sokrates in der 
,Apologie* und im ,Gorgias‘ so überreichlich ausgestattet 
hat. Der wahrhafte Mann, so faßt Sokrates seine Ermah­
nungen an Kallikles zusammen, müsse dahingestellt sein 
lassen, wie lange er lebt, und nicht am Leben hängen, 
sondern nur während der ihm vom Schicksal zugemesse­
nen Zeit darauf sehen, wie er am besten lebt (Gorgias, 
512 e). Das Faszinierende dieser Position liegt gerade in 
iher Autarkie. Wer sich nicht auf Kompromisse einläßt, 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur um weiterzuleben, kann daran zwar zugrunde gehen, 
er wird aber von jener Art Panik verschont bleiben, 
welche die, die dem Überlebenwollen den Vorzug gege­
ben haben, notwendig immer wieder heimsuchen wird. 
Die Vermeidung dieser Panik kann deshalb auch als 
eigenständiges Argument für die Lebensweise des Sokra­
tes vorgetragen werden.

b. Das Problem der Verantwortung

Um dieses Problem gegen das vorige abzugrenzen, soll 
hier ein Mensch angenommen werden, der der Vernunft 
so weit treu bleibt, daß er nicht um des Überlebens willen 
von der Gerechtigkeit abweicht, sondern überall dort, wo 
er handelt, gerecht handelt. So versteht sich auch Sokrates, 
wie das andere Beispiel, das er zu seiner Verteidigung 
bemüht, zeigt: Als er zur Zeit der Demokratie einmal im 
Rat der Stadt gesessen habe, habe er als einziger sich einer 
geplanten, aber ungerechten Verurteilung einiger Heer­
führer widersetzt und auch damit sein Leben gefährdet 
(Apologie, 32b,c). Doch auch wenn der Gerechte dort, 
wo ein Geschehen direkt von seinem Handeln abhängt, 
der Gerechtigkeit beisteht, bleibt doch die Frage, ob er es 
dem Schicksal oder dem Zufall überlassen kann, in welche 
Handlungszusammenhänge er überhaupt gestellt wird, 
oder ob er sich von sich aus in bestimmte Vorgänge 
einmischen muß. Zu bestimmen bleibt die Grenze der 
eigenen Verantwortlichkeit. Die Beispiele werden von 
Sokrates nun gerade angeführt, um die Grenze, die er 
gezogen hat, zu begründen. Die Beispiele sollen einerseits 
beweisen, daß Sokrates nie und auch in Todesgefahr nicht 
ungerecht gehandelt hat, zugleich aber zeigen, daß das 
öffentliche Eintreten für die Gerechtigkeit doch sehr 
schnell diese Gefahr heraufbeschwört. Daraus zieht So­

275

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


krates die Konsequenz, daß, wer für die Gerechtigkeit 
streiten wolle, als Privatmann leben müsse und nicht ein 
öffentliches Leben führen und sich mit Staatsangelegen­
heiten befassen dürfe (31 e-32 a). Andernfalls wäre auch er 
schon längst umgekommen und hätte dann weder denen, 
denen er einzeln geraten habe, noch sich selbst etwas 
nützen können (31c-e). Der Nutzen wird somit zum 
Kriterium der Aktivität. In dieser extremen Zuspitzung ist 
das sicher richtig. Warum sollte jemand sein Leben opfern 
oder gefährden, wenn nicht die Möglichkeit besteht, daß 
er damit einen Schaden von sich oder von anderen oder 
von beiden zugleich abwendet? (Ebenso argumentiert 
Platon im siebten Brief 331 d.) Doch auch mit dieser 
Einschränkung wird das Handeln des Sokrates im Fall des 
Leon nicht verständlich. Sein Leben hatte er durch die 
Verweigerung ohnehin schon gefährdet, und in einer 
weitergehenden Aktivität hätte durchaus die Chance gele­
gen, das Leben des Bedrohten zu retten. Das Unrecht, das 
er hätte verhindern können, läßt Sokrates geschehen. 
Warum folgt aus dem Nutzen-Kriterium aber nicht, daß 
der Gerechte dort und soweit zu helfen hat, wie die 
Abwendung eines Übels von anderen ihm möglich ist? 
Sokrates hätte sich vermutlich mit dem Hinweis vertei­
digt, daß seine in den Gesprächen erfolgende Zuwendung 
zu anderen die einzige Möglichkeit ist, die Ungerechtig­
keit an ihrer Wurzel zu bekämpfen und dauerhaft zu 
vermindern. Das ist sicher richtig. Daraus folgt aber nicht, 
daß dieses Engagement in jedem Fall das einzig nützliche 
und sinnvolle ist.
Es ist andererseits aber auch nicht möglich, den von Platon 
zur Illustration der Gerechtigkeit des Sokrates herangezo­
genen Fall des Leon einfach als ungeeignet und nicht zum 
Prinzip seiner Ethik passend preiszugeben. In dieser 
Unterlassung einer Hilfeleistung wird vielmehr ein struk­

276

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turelles Problem der Platonischen Ethik sichtbar. In der 
als Theorie des guten Lebens entwickelten Ethik handelt 
der Gerechte ja um seiner selbst willen, aus seinem 
rechtverstandenen Eigeninteresse heraus gerecht. Nun 
ließ sich mit Hilfe des Freundschaftsargumentes zwar 
zeigen, daß es in diesem Interesse liegen muß, alle stets als 
Gleichberechtigte zu handeln. Folgt daraus aber auch, daß 
man sich ständig, soweit das irgend in den eigenen Kräften 
steht, dafür einsetzen muß, daß auch alle anderen von 
allen anderen als Gleichberechtigte behandelt werden? 
Folgt daraus letztlich, daß man sich mit politischen Mit­
teln um die allgemeine Realisierung der Gleichberechti­
gung bemühen muß? Das hat Platon entschieden verneint. 
Eine ,Pflicht*, Politiker zu werden, gibt es für ihn nicht. 
Eine Pflicht, sich mit Regierungsgeschäften zu befassen, 
akzeptiert er nur für die in seinem Musterstaat systema­
tisch zu Herrschern und Philosophen Erzogenen. Diese 
tragen, indem sie die Herrschaft ausüben, ihre Schuld 
gegenüber dem Staat ab, dem sie so vieles verdanken. Wer 
sich aber aus eigenem Willen und auf eigene Kosten zum 
Philosophen gebildet habe, der sei auch nicht verpflichtet, 
seinem Staat zu dienen (Politeia, 520 a-c). Dieses für 
Platon typische Denken überspringt freilich den Punkt, 
um den es hier eigentlich geht. Wer sich fragt, ob es für ihn 
einen Grund gibt, denen zu helfen, deren Elend er nicht 
verursacht hat, fragt ja primär nicht danach, ob er dem 
Staat helfen soll, sondern danach, ob er denen helfen soll, 
die unter diesem Staat oder einem anderen zu leiden 
haben. Platon verfälscht das Problem, wenn er die in frage 
stehende Hilfeleistung für verfolgte Menschen als das 
Problem einer Hilfeleistung für den Staat behandelt. Die 
Leidenden fallen so aus seinem Blickwinkel heraus. Auf 
dem Boden dieser seelischen Entlastung hat Platon das 
Ausmaß der aktiven Hilfeleistung scheinbar auf den Kreis 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Freunde begrenzt. Das zeigt sein Verhalten im Prozeß 
des Sokrates: Während Platon offenbar keinen Anstoß 
daran nahm, daß Sokrates den Leon seinem Schicksal 
überließ, ist er selbst seinem Freunde und Lehrer Sokrates 
doch mit einer Bürgschaft beigesprungen, um ihn nach 
Möglichkeit vor der Hinrichtung zu bewahren (Apologie, 
38 b). Das paßt durchaus zu den im ersten Beweis entwik- 
kelten Essentials des guten Lebens. Ausgehend von dem 
Interesse an Freundschaft, ist ein aktives Eintreten für den 
anderen durchaus geboten, denn von einem Freund er­
wartet man nicht nur, daß er kein Unrecht tut, sondern 
auch, daß er hilft, wo man selbst in intellektuelle oder 
äußere Not gerät. Es zeichnet sich aber damit eine Mög­
lichkeit ab, mit Platon gegen Platon zu argumentieren. 
Platon hatte die willkürliche Beschränkung der Gerechtig­
keit auf die Mitglieder einer Gruppe ja damit kritisiert, daß 
dann auch innerhalb dieser Gruppe kein Vertrauen und 
keine wahre Freundschaft mehr möglich sein würde. Um 
zum anderen Vertrauen haben zu können, muß jeder die 
Gerechtigkeit, die er vom anderen erwartet, dessen Wesen 
zuschreiben können, und daraus folgte, daß jeder vom 
anderen erwarten muß, daß dieser gegen jedermann ge­
recht ist. Dasselbe Denkmuster kann man nun auch auf die 
Hilfeleistung anwenden: Wenn die Freunde Hilfe vonein­
ander erwarten, können sie sich dieser nicht auch nur dann 
sicher sein, wenn sie vom anderen wissen, daß er überall 
dort hilft, wo er überhaupt etwas vermag? Doch das 
Argument wirkt hier seltsam kraftlos. Es ist einfach nicht 
so, daß wir nur zu denen Vertrauen haben und uns nur auf 
die meinen verlassen zu können, die ihre Hilfsbereitschaft 
universalisieren. Zudem wohnt dem Argument eine ge­
wisse Dialektik inne. Um diese zu bemerken, muß man 
sich nur vergegenwärtigen, daß es zwar möglich ist, zu 
allen in dem Sinn gerecht zu sein, daß man niemandem 

278

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktiv Unrecht tut, es ist aber nicht möglich, allen zu 
helfen, die der Hilfe gegen Ungerechtigkeit bedürfen. Die 
eigenen Kräfte sind begrenzt, und es ist unvermeidlich, 
eine Auswahl zu treffen. Aber welche? Angesichts der 
Begrenztheit der eigenen Ressourcen wäre es dann ratio­
nal, diese dort einzusetzen, wo es am dringendsten ist oder 
wo man sich die größte Wirkung davon versprechen kann. 
Zu Ende gedacht, müßte dies zu einem politischen Leben 
oder zu einer anderen Form der weitestgehenden Hingabe 
an andere führen. Dann kann aber sehr leicht die Situation 
entstehen, daß man denen, mit denen man befreundet ist, 
nicht helfen kann, weil man keine Zeit oder keine Mög­
lichkeit mehr dazu hat. Das Vertrauen in einer Freund­
schaft kann durch die Universalisierung der Hilfsbereit­
schaft also auch geschwächt werden. Doch der eigentliche 
Grund gegen diese Universalisierung ist für Platon und 
auch heute noch sicher ein anderer. Die Beschränkung auf 
die allgemeine Achtung der aktiven Ungerechtigkeit und 
die Begrenzung der weitergehenden Hilfeleistung auf den 
Freundeskreis stellt einfach weniger Anforderungen an 
die beteiligten Subjekte. Sie bewahrt ihnen insbesondere 
ihr Privatleben und die Möglichkeit, eigenen Interessen 
nachzugehen und dementsprechende Zufriedenheiten mit 
dem eigenen Leben zu entwickeln.
Von den beiden letzten, politisch motivierten Reisen nach 
Sizilien einmal abgesehen, hat sich Platon offenbar für 
diese Lebensweise entschieden. Auf die Frage, ob es in 
einer mehr und mehr aus den Fugen gehenden Welt noch 
ein ,Recht4 auf Privatleben geben kann oder platonischer, 
ob dieses private Glück überhaupt noch erfahrbar und 
somit wählbar ist, ob - mit Adorno zu reden - im derart 
falschen Leben ein wahres noch möglich ist, hätte Platon 
wohl mit Ja4 geantwortet. Es fragt sich nur, ob wir ihm 
dieses noch nachsprechen können.

279

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186 - am 17.01.2026, 14:43:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-186
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Gerechtigkeit als Freundschaft mit sich
	2. Eine erste Zusammenfassung
	3. Das Problem der Universalisierung
	4. Gerechtigkeit und wahre Lust
	5. Der Preis der Gerechtigkeit
	a. Das Problem des größten Übels
	b. Das Problem der Verantwortung


