
3 Deutschland unter rassismustheoretischer

Perspektive

In diesem Kapitel wird in das der Studie zugrunde liegende Verständnis von Rassismus

eingeführt, das auf den bundesdeutschen Kontext in seiner migrationsgesellschaftli-

chen Verfasstheit bezogen ist. Das erste Teilkapitel widmet sich hierfür unter Bezug

auf Arbeiten der Critical Race Theory und der deutschsprachigen Forschung zu Ras-

sismustheorie und Rassismuskritik dem rassismustheoretischen Verständnis der Stu-

die (Kapitel 3.1). Hierbei wird ein an diskurstheoretische Perspektiven angelehnter Zu-

gang von Rassismus als diskursiver Hegemonie vorgestellt (Kapitel 3.1.1) und daran

anknüpfend Rassismus als ein umfassendes, da gesellschaftsstrukturierendes und ge-

sellschaftsstrukturiertes Verhältnis expliziert (Kapitel 3.1.2). Das zweite Teilkapitel (3.2)

zielt darauf ab,Unterscheidungsproduktion imUmgangmitMigration im bundesdeut-

schen Kontext aus rassismustheoretischer Perspektive herauszuarbeiten. Das Moment

der spannungsreichen Gleichzeitigkeit von Ein- und Ausschluss wird in diesem Kapitel

als Kernbestandteil rassistischer Praktiken der Moderne und ihrem Bezug zu Migrati-

onsbewegungen expliziert. In der Herausarbeitung der gegenwärtig dominanten For-

mation, die als kultureller/differentialistischer Rassismus auftritt, wird deutlich, dass

spezifische Formen des Einschlusses für Rassismus hierbei von besonderer Bedeutung

sind, um Othering und strukturelle Ausgrenzung im gesellschaftlichen Innenraum ver-

stehen zu können. In Kapitel 3.2.1 wird folglich die Gleichzeitigkeit von Ein- und Aus-

schluss als Kernelement einer migrationsbezogenen Unterscheidungspraxis skizziert,

die sich über einen kulturellen/differentiellen Rassismus vollzieht. Kapitel 3.2.2 spitzt

diese Überlegungen auf den Gegenstand ›Gastarbeit‹ zu und argumentiert für den mo-

difizierten Begriff des differentialistischen Rassismus, um den Ein- und Ausschluss

gastarbeitender Anderer rassismustheoretisch weiter zu präzisieren.

Im dritten Teilkapitel erweitert sich die rassismustheoretische Perspektive, indem

die Bedeutsamkeit der mit Rassismus verwobenen Machtverhältnisse herausgestellt

wird. In drei ausgewählten Intersektionen wird die Verwebung von Rassismus und Ka-

pitalismus (Kapitel 3.3.1), von Rassismus und Klassenverhältnissen (Kapitel 3.3.2) sowie

von Rassismus und Geschlechterverhältnissen (Kapitel 3.3.3) expliziert. Es handelt sich

hierbei um ausgewählte Verwebungen, die darauf ausgerichtet sind, den Gegenstands-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Die Anderen ge-brauchen

bereich ›Gastarbeit‹ analytisch weiter einzugrenzen. Das Kapitel schließt mit einer kur-

zen, abschließenden Betrachtung (Kapitel 3.3.4), die wesentliche Ergebnisse dieser Ver-

webungen zusammenfasst und Anschlüsse für die nachfolgende Analyse von Rassismus

als Ge-Brauchs- und Ver-Brauchsverhältnis formuliert.

3.1 Ein rassismustheoretisches Verständnis

Wissenschaftliche Forschungsperspektiven, die Rassismus zu definieren und analysie-

ren suchen, sind ebenso »komplex und ausdifferenziert wie das Phänomen Rassismus

selbst« (Kourabas 2019a, S. 5). Trotz der Komplexität und der historischen Wandelbar-

keit, der Konjunkturen und Modifikationen, die Rassismus annahm und annimmt und

die als »Anschmiegungen und Anpassungsprozesse des Rassismus« (Mecheril/Melter

2010, S. 153) sein Fortwirken sichern, lassen sich auf einer allgemeinen, systematischen

Ebene übergreifende Elemente nennen, die eine grundlegende Definition ermöglichen.

Wenngleich die Idee von einer Existenz menschlicher ›Rassen‹ wissenschaftlich mehr-

fach widerlegt und nicht haltbar ist (vgl. u.a. Deutsche UNESCO-Kommission 2000;

Hall 2000b, S. 7), kann dennoch von einem widersprüchlichen Verhältnis in der so-

zialen Realität ausgegangen werden. So existieren zwar keine menschlichen ›Rassen‹,

aber Rassismus ist konstitutiver Teil gesellschaftlicher Realität undNormalität (vgl. u.a.

Bojadžijev 2012, S. 20; Hall 2000b, S. 7ff.). Dieses widersprüchliche Verhältnis verweist

auf die Gleichzeitigkeit einer gesellschaftlich etablierten und geforderten Leugnung der

Überzeugung, es gebe naturhaft gegebene, ›rassische‹ Identitäten, die jedoch von der

alltäglichen Präsenz und Virulenz rassistischer Realität begleitet wird, wie sie auch im

bundesdeutschen Kontext Normalität ist (vgl. Kourabas 2019a; Mecheril 2007b; Messer-

schmidt 2008b, S. 43).

Orientiert an angloamerikanischen Perspektiven der Critical Race Theory und

deutschsprachigen Forschungsansätzen zu Rassismustheorie und Rassismuskritik

(vgl. u.a. Castro Varela/Mecheril 2016; Fereidooni/El 2017; Kalpaka/Räthzel 1986; Me-

cheril/Scherschel 2009; Leiprecht 2001; Rommelspacher 2009) lässt sich Rassismus als

eine soziale Praxis definieren, in der Unterschiede produziert und für die Einteilung

von Menschen in Gruppen herangezogen werden, um sie zu klassifizieren und zu

hierarchisieren (vgl. Hall 2000b, S. 7). Rassismus artikuliert sich in der dieser Praxis

zugrunde liegenden Idee, Menschen ließen sich in ›Rassen‹ einteilen und hierüber

ordnen. Über die jeweilige ›Rassenzugehörigkeit‹ und die damit verbundenen Eigen-

schaften, so die im Rassismus transportierte Idee, lasse sich das Wesen von Menschen

erschließen, systematisieren und ihnen gesellschaftliche Positionen zuteilen (vgl.

Miles 1992, S. 95). Rassismus stellt damit ein System der Bedeutungsgebung dar, das

wirksam wird, wenn phänotypische Eigenschaften – allen voran Hautfarben –, aber

auch Namen, Sprachen und Sprechweisen, Gesichtsformen und Haarfarben mit einer

Bedeutung verknüpft werden (vgl. Kourabas 2019a, S. 5). Im Rassismus fungieren

menschliches Handeln und menschliche Erscheinungsformen in Körper, Sprache,

Namen und Habitus als »Bedeutungsträger, als Zeichen innerhalb eines Diskurses um

Differenz« (Hall 2000b, S. 7), um bestimmte Personen und Personengruppen zu klassi-

fizieren und Menschen in unterscheidbare und klar abgrenzbare Gruppen einzuteilen

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 75

(vgl. Melter/Mecheril 2010, S. 156). Eine solches »Klassifikationssystem« liegt in den

Augen Stuart Halls beispielsweise vor, »wenn man die Bevölkerung nicht in Arme und

Reiche, sondern z.B. in Weiße und Schwarze einteilt« (Hall 2000b, S. 7).

Rassistische Einteilungspraktiken gründen auf einem Bedeutungsprozess, »in dem

vorgefundenes wie auch erfundenes Material, Reales und Fiktives immer aufs Neue

verknüpft werden. Das heißt, was als ›Rasse‹ [einfache Anführungsstriche V. K.] oder

Ethnie bezeichnet wird, ist diskursiv hergestellt« (Bojadžijev 2012, S. 32). Rassismus

eignet sich hierfür verschiedene bereits vorhandene oder durch rassistische Praktiken

erst hergestellte Sichtbarkeiten an und füllt diesemit Bedeutung; es handelt sich hierbei

um den Prozess der »Rassifizierung« (vgl. Eggers 2005b; Terkessidis 2004, S. 98ff.). Im

Begriff der Rassifizierungwird der Aspekt der aktivenHervorbringung von ›Rasse‹ noch

prägnanter deutlich. In rassistischen Praktiken wird jedoch genau dieser Herstellungs-

prozess in Form der sozialen Zuschreibung und Bedeutungsgebung von körperlichen

und sprachlichen Eigenschaften verschleiert, indem die Eigenschaften als unveränder-

lich und natürlich festgelegt imaginiert werden. Die Unterschiedlichkeit wird mit der

›Natur des Menschen‹ erläutert, die – da sie jenseits menschlicher Geschichte und Kul-

tur verortet wird (vgl.Hall 1997a, S. 245) –, als unüberwindbare und natürliche Konstan-

te entworfen wird. Derartige Naturalisierungsvorgänge besitzen die Funktion, sozial

produzierte Differenz zu fixieren und sie als statische und unveränderliche Größe zu

setzen und damit den Prozess der Bedeutungsproduktion, der prinzipiell variabel und

unabgeschlossen ist, zu einer Schließung zu führen (vgl. ebd.). Diese auf die Fixierung

von Differenz im Sinne ihrer naturhaften Unveränderlichkeit fokussierte »rassifizierte

Naturalisierungspraxis« (vgl. Eggers 2005b, S. 57) ist zugleich mit einer Homogenisie-

rung verbunden. Diejenigen, deren Körper, Namen und Sprachen besprochen, einge-

teilt, problematisiert und untersucht werden, werden von einer im Rassismus implizit

verhandelten, weißen Norm als grundlegend anders, als wesenhaft Andere verstanden.

Unter Rekurs auf Vorstellungen, die in Begriffen wie ›Temperament‹, ›Kultur‹, ›Intelli-

genz‹, ›Mentalität‹ und ›Veranlagung‹ ihren Ausdruck finden, wird ihr Handeln in ste-

reotypisierender und reduktionistischer Weise auf die aufgeführten Marker zurückge-

führt und geschlossen (vgl. Kourabas 2019a, S. 5; Mecheril/Melter 2010, S. 153). Wenn-

gleich Typisierungen1 von Stuart Hall mit Bezug auf die Unterscheidung von Richard

Dyer (1977) zu Stereotypisierung und Typisierung als wesentlich für die Produktion von

Sinn und Bedeutung angesehen werden, um die prinzipiell offenen und unabgeschlos-

senen Möglichkeiten im Sinne einer Zu- und Einordnung komplexitätsreduzierend zu

begrenzen und damit zu strukturieren (vgl. Hall 1997a, S. 257), greift Stereotypisierung

deutlich weiter als der Vorgang der Typisierung:

»Stereotypes get hold of the few ›simple, vivid, memorable, easily grasped and widely

recognized‹ characteristics about a person, reduce everything about the person to those

traits, exaggerate and simplify them, and fix them without change or development to

1 StuartHall arbeitet in kritisch-problematisierenderHinsichtmit demTypisierungsverständnis von

Richard Dyer, der zu letzterem ausführt: »[A] type is any simple, vivid, memorable, easily grasped

and widely recognized characterization in which a few traits are foregrounded and change or ›de-

velopment‹ is kept to a minimum« (Dyer 1977, S. 28).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Die Anderen ge-brauchen

eternity. […] [S]tereotyping reduces, essentializes, naturalizes and fixes ›difference‹«

[Hervorhebungen im Original] (ebd., S. 258).

In dem stereotypisierenden Vorgang der Vereinheitlichung, Naturalisierung und Fest-

schreibung von Differenzen, die ohne Veränderungsoption die vermeintliche ›Essenz‹

der Personen festschreibt und zu kennen glaubt (vgl. ebd.), erstarrt die relative Offen-

heit der Bedeutungsgebung zugunsten einer Fixierung. Doch nicht nur die homogeni-

sierende Stereotypisierung von Gruppen und die Engführung ihres Handelns kommt

im Rassismus zum Tragen. Sie ist zudem mit der Zuschreibung von relationalen, bi-

nären und dichotomen (Gruppen-)Eigenschaften entlang der konstruierten, naturali-

sierten Differenzen verbunden (vgl. Mecheril/Scherschel 2009, S. 42). All jene, die der

Gruppe der Anderen zugerechnetwerden,werdenmit Eigenschaften attribuiert, die ne-

gativ und in Abgrenzung zum eigenen, positiv entworfenen Selbstbild gebildet werden.

Hier greifen Strategien der Stereotypisierung mit einer rassistisch fundierten »strate-

gy of ›splitting‹ [Hervorhebung im Original]« (Hall 1997a, S. 258) ineinander und sind

Teil der symbolischen Ordnung, die Rassismus konstituiert. Stuart Hall bezeichnet die

Funktion einer solchen »strategy of ›splitting‹« folgendermaßen:

»It sets up a symbolic frontier between the ›normal‹ and the ›deviant‹, the ›normal‹ and

the ›pathological‹, the ›acceptable‹ and the ›unacceptable‹, what ›belongs‹ and what

does not or is ›Other‹, between ›insiders‹ and ›outsiders‹, Us and Them. It facilitates

the ›binding‹ or bonding together of all of Us who are ›normal‹ into one ›imagined

community‹; and it sends into symbolic exile all of Them – the ›Others‹ – who are in

some way different – ›beyond the pale‹« (ebd. 1997, S. 258).

In dieser (Ab-)Spaltung2 der Anderen und der damit korrespondierenden Schaffung von

In- und Outsidern, die die Pole der normgebenden Normalität und ihre Abweichung

bilden, wird die Konstruktion vonWir-Gruppen und der Gruppe der Anderen fundiert.

Dieser Vorgang wird im rassismustheoretischen und postkolonialen Diskurs in Anleh-

nung an Arbeiten von Gayatri Chakravorty Spivak (2008) und Edward Said (2009) als

Othering verstanden. Im Rassismus wird qua Othering das Eigene relational an das

Andere gebunden und ist zugleich doch das vollkommen Andere des Eigenen, da es als

maximaler Kontrast zum Eigenen definiert und so vom Eigenen getrennt wird (vgl. u.a.

Eggers 2005b, S. 62; Hall 2000b, S. 14ff.; Kilomba 2008, S. 27ff.). Rassismustheoretische

Arbeiten haben die in rassistischen Praktiken geschaffenen und konstitutiven Spaltun-

gen in ein ›Selbst‹ und ein ›Anderes‹ für die Konstitution der Idee von ›Rasse‹ betont.

Maureen M. Eggers (2005b, S. 62) hebt hervor, dass weißsein auf die komplementäre

Konstruktion von »Schwarzsein (oder anderen rassistischen Markierungen)« angewie-

sen ist. So wird in der Differenz der Anderen zugleich die Gewissheit undDefinition des

Eigenen als positiv konnotierte, weiße und hegemoniale Identität produziert und da-

2 In der deutschen Übersetzung Stuart Halls durch Ulrich Mehlem et al. wird in einem Beitrag auch

der Begriff »Aufspaltung« verwendet (vgl. Hall 2012c, S. 166). Ich ziehe hier wie an späterer Stelle

der Arbeit jedoch den Begriff der (Ab-)Spaltung vor, der mit Grada Kilombas Begriff des »split off«

(2008, S. 18) stärker korrespondiert und m.E. den zentralen Aspekt der Abtrennung und Abspal-

tung des Anderen vom Eigenen treffender prononciert.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 77

mit auf der symbolischen Ebene in Praktiken des »splittings« und Otherings Bedeutung

und Zugehörigkeit geschaffen (vgl. u.a. Hall 1997a, S. 258; Scharathow 2010, S. 88f.).

Verknüpft mit den symbolischen Differenz- und Verweisungspraktiken wird ebenso

eine Hierarchisierung der Eigenschaften vorgenommen, die demWir und den Anderen

zugeschrieben werden (vgl. Hall 1997a, S. 258). Die rassistisch motivierte Klassifikati-

on »innerer und äußerer Merkmale« erfolgt in einer hierarchischen Logik, »an deren

Spitze der Weiße Europäer steht« (Mecheril/Scherschel 2009, S. 42). Die Problematik

der sozialen Differenzproduktion zwischen ›Wir‹ und ›die Anderen‹, die Menschen in

binäre, dichotome Gruppen spaltet, besteht somit nicht nur in dem Vorgang der Ab-

spaltung der Anderen, die für die Konstitution des Eigenen herangezogen werden (vgl.

Hall 2000b, S. 14), sondern auch in dem darin eingelagerten Prozess einer Hierarchisie-

rung von Menschen. Wenn Macht und Bedeutungsproduktion miteinander verknüpft

sind und dazu dienen, bestimmte und historisch relativ gleichbleibende gesellschaft-

liche Gruppen vom Zugang zu materiellen Gütern wie symbolischen Repräsentationen

undWirkungsmöglichkeiten auszuschließen, handelt es sich um rassistisch begründe-

te »Ausschließungspraxen« (Hall 2000b, S. 7). Robert Miles (1992, S. 103) verwendet hier

den Begriff der »›Ausgrenzungspraxis‹ (exlusionary practice)«, mit der er alle Situatio-

nen bezeichnet, »in denen eine näher bezeichnete Gruppe bei der Zuteilung von Res-

sourcen und Dienstleistungen nachweislich ungleich behandelt wird, oder in denen sie

in der Hierarchie der Klassenverhältnisse systematisch über- oder unterrepräsentiert

ist«. Robert Miles (1992, S. 104f.) weist dabei darauf hin, dass der Begriff der Ausgren-

zungspraxis sowohl auf intentionale als auch nicht intentionale Handlungen bezogen

ist und darauf fokussiert sein muss, »Muster der Ungleichbehandlung« in den Blick zu

nehmen, die aus »Handlungen wie auch Folgen« resultieren und allgemein darauf ab-

zielen, »Zugang zu einer bestimmten Dienstleistung oder Position zu erlangen, oder

dazu führen, daß sie in einer negativ bewerteten Kategorie (wie zum Beispiel von der

Polizei angehalten und durchsucht zu werden) überrepräsentiert sind«.

Nicht alle Personen und Personengruppen besitzen die materielle und symbolische

Macht, ihre Bedeutungsproduktionen als hegemoniale Form der Wirklichkeitserschaf-

fung in Form gesellschaftlich akzeptierten und geteilten Wissens durchsetzen und so-

mit über symbolische undmaterielle Ressourcen zu verfügen und auf migrationsgesell-

schaftliche Wirklichkeitsverständnisse maßgeblich Einfluss nehmen zu können. Paul

Mecheril und Claus Melter weisen demzufolge auf eine nicht zu vernachlässigende Dif-

ferenzierung für den Gebrauch einer rassismustheoretischen Definition hin und beto-

nen, dass »Rassismus […] sich erst vollständig [entfaltet], wenn die Mittel zum sozialen

Wirksamwerden der Unterschiedskonstruktion verfügbar sind« (2010, S. 156). Dies be-

deutet nicht, dass bestimmte Gruppen – also diejenigen, die aufgrund rassistischer

Praktiken verschiedene Ausschlüsse erleben – über keine rassistischen Vorstellungen

verfügen und sie artikulieren (vgl. Fereidooni 2017; Hall 2000b, S. 11; Mecheril/Melter

2010, S. 156). Sie verfügen jedoch aufgrund ihrer migrationsgesellschaftlichen Position

nicht über die notwendige Diskursmacht, um ihre Deutungen und Wissensbestände

hegemonial werden zu lassen (vgl. Hall 2000b, S. 13). Paul Mecheril und Claus Melter

sprechen im Sinne einer Abgrenzung der Phänomene hier von einer »›Vorform‹ rassis-

tischer Praxis« (vgl. ebd. 2010, S. 156).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Die Anderen ge-brauchen

3.1.1 Diskurstheoretische Zugänge zu Rassismus

Die bisherige Definition verdeutlicht, dass Rassismus nicht als relativ oder gar gänz-

lich kontingenter Einsatz abwertender Bezeichnungen oder feindseligerHaltungen ver-

schiedener Gruppen verstanden werden kann. Vielmehr rekurriert er auf ein sozio-

historisch gewachsenes Fundament, das ein komplexeres Machtverständnis erforder-

lich macht. Rassismustheoretische Arbeiten weisen in ihren Überlegungen zur Etablie-

rung gesellschaftlicher Definitionsmacht, die die Durchsetzung rassifizierter Unter-

scheidungspraktiken ermöglicht, enge Verbindungen zu diskurstheoretischen Ansätze

auf. In diesemUnterkapitel möchte ich den diskursiven Charakter von Rassismus unter

Bezug auf grundlegende Verständnisse diskurstheoretischer Perspektiven v.a. in Ver-

bindung mit den Perspektiven von Michel Foucault und Stuart Hall und ihren Überle-

gungen zu Diskursmacht, Wahrheit und gesellschaftlichen Geltungsansprüchen erläu-

tern.

Zum Diskurs- und Machtverständnis

Stuart Hall merkt mit Bezug auf Michel Foucault an, dass Diskurse als »eine Gruppe

von Aussagen« verstanden werden können, die eine spezifische Art des Sprechens be-

dingen und auf diese Weise »eine besondere Art von Wissen über einen Gegenstand«

generieren (2012c, S. 150). In diskurstheoretischen Perspektiven auf Wirklichkeit wird

davon ausgegangen, dass ein Thema mittels seiner diskursiven Bedeutungsproduktion

in einer bestimmten Weise konstruiert und damit zugleich verhindert bzw. begrenzt

wird, es in anderer Weise wirklich werden zu lassen (vgl. ebd., S. 150). Diskurse besit-

zen in poststrukturalistischer Lesart, an die diskurstheoretische Arbeiten anknüpfen,

demnach keinen die Realität abbildenden oder diese schlicht wiedergebenden Charak-

ter (vgl. Hall 1997b; Keller 2007, S. 63). Vielmehr ist davon auszugehen, dass Diskurse

»systematisch die Gegenstände [bilden], von denen sie sprechen. Zwar bestehen diese

Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zeichen für mehr als nur zur Bezeich-

nung der Sachen. Diesesmehrmacht sie irreduzibel auf das Sprechen und die Sprache.

Diesesmehr muß man ans Licht bringen und beschreiben [Hervorhebungen im Origi-

nal]« (Foucault 1981, S. 74).

Mit diesem die Wirklichkeit produzierenden Diskursverständnis geht ein Verständnis

von Macht einher, das nicht nur deren repressive und prohibitive Aspekte einschließt,

sondernMacht als positive Kraft begreift, die Diskurse anregt, vermehrt und stützt (vgl.

Foucault 1980, S. 119ff.). Macht artikuliert sich demnach nicht allein über die Abwesen-

heit von Gesagtem3 oder über Unterdrückung und Reglementierung, sondern zugleich

auch über die Art undWeise, wie und in welcher Intensität Diskurse zirkulieren und in

3 Daniel Wrana und Antje Langer (2007) problematisieren die Unterscheidung zwischen diskur-

siven und nicht-diskursiven Praktiken, wenn damit ein Verständnis einhergeht, unter Nicht-

Gesamtem bzw. sich anders als schrift- und lautsprachlich ereignenden Äußerungen oder aber

Nicht-Gesagtem quasi automatisch nicht-diskursive Praktiken zu vermuten, die außerhalb des

Diskurses stehen. Vielmehr kommen sie zu dem Schluss, dass »Diskurse nicht einfach als das

Sprachliche dem Nicht- Sprachlichen gegenübergestellt werden können«, sondern »Diskurse

selbst als diskursive Praktiken, also als Handlungen begriffen werden müssen« (ebd. 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 79

der Lage sind, als wahr firmierende Sätze allgemeine Geltungsansprüche zu entfalten

(vgl. Bührmann/Schneider 2008, S. 27f.; Foucault 1978; 1983). Zugleich können Diskur-

se weder als homogene und in sich widerspruchsfreie Aussagen einzelner Interessen

von Gruppen verstanden noch auf diese reduziert werden. Sie sind weder konsistenter

Ausdruck einer Gruppe noch zwingend auf einzelne Akteur_innen rückführbar, son-

dern können von verschiedenen Gruppen in teilweise widersprüchlicher Art eingesetzt

werden. Zugleich können Diskurse nicht als »neutral oder ›unschuldig‹« gelten (vgl.

Hall 2012c, S. 152f.). Hier greift Michel Foucaults Verständnis von Macht, Wissen und

Wahrheitsproduktion, die für ihn konstitutiv miteinander verknüpft und nicht auflös-

bar sind und daher von ihm als »Power/Knowledge«4 bezeichnet werden (vgl. Foucault

1978, S. 53f.). Da Macht in Diskursen wirksam wird und vice versa (vgl. Foucault 1980,

S. 201; vgl. auch Hall 2012d, S. 154), gilt es,

»einer Denktradition [zu] entsagen, die von der Vorstellung geleitet ist, daß es Wis-

sen nur dort geben kann, wo die Machtverhältnisse suspendiert sind, daß das Wissen

sich nur außerhalb der Befehle, Anordnungen, Interessen der Macht entfalten kann«

(Foucault 1994, S. 39).

Nach Michel Foucault konstituiert jeder Punkt der Macht zur gleichen Zeit einen Ort

derWissensbildung und ist mit der Produktion vonWahrheit verknüpft, sodass »es kei-

ne Machtbeziehung gibt, ohne daß sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert,

und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstitu-

iert« (ebd.). Wahre Aussagen5 sind damit »zirkulär an Machtsysteme gebunden, die sie

produzieren und stützen, und anMachtwirkungen, die von ihr ausgehen und sie repro-

duzieren« (Foucault 1978, S. 54). In sich dadurch herausbildenden »Wahrheitsregimen«

konstituiert sich ein Macht/Wissen in Form wahrheitsberechtigter und gesellschaftlich

akzeptierter und kollektiv geteilter Wissensbestände (vgl. Foucault 1978) und auf diese

Weise das »Feld des Denk- und Sagbaren und damit des als wahr Anerkannten« (Ca-

meron/Kourabas 2013, S. 260). Die Produktion wahrer Aussagen und wahren Wissens

stellt damit ein politisches Feld dar, auf dem »Wahrheit im Sinne geltenden Wissens über

die Wirklichkeit [Hervorhebungen im Original]« hergestellt wird (Bührmann/Schneider

2008, S. 26). Die foucaultschen und sich daran anlehnende Perspektiven ermöglichen es

damit, »weit über die Möglichkeiten traditioneller Ideologiekritik« hinauszuweisen, da

es nicht Ziel analytischer Auseinandersetzung ist, getätigte Aussagen auf ihren wahren

oder falschen Charakter zu untersuchen, sondern ein »epistemologisch-politisches Feld

der Auseinandersetzung« zu eröffnen und zu fragen »wie Wahrheit ›produziert‹ wird

und wie sich an diese Wahrheitsproduktion bestimmte Machttechnologien anschlie-

ßen« (Lemke 2007, S. 63; vgl. auch Bührmann/Schneider 2008, S. 26f.).

4 Im deutschsprachigen Diskurs existieren verschiedene Übersetzungen und Schreibweisen des

Begriffs Power/Knowledge. Ich verwende im Folgenden die deutschsprachige Wortschöpfung

»Macht/Wissen«, die die wechselseitige Verknüpfung zum Ausdruck bringt.

5 Michel Foucault (1978, S. 53) versteht unter Wahrheit ein »Ensemble von geregelten Verfahren für

Produktion, Gesetz, Verteilung, Zirkulation undWirkungsweisen der Aussagen«.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Die Anderen ge-brauchen

Zur Etablierung diskursiver Hegemonie

Um ein bestimmtes Wissen über eine bestimmte Gruppe oder einen Gegenstand als

wahr geltendes Wissen durchsetzen zu können, bedarf es in modernen Gesellschaf-

ten und den sich damit wandelnden Formen der Macht keiner klassischen Vorherr-

schaft oder einer Indoktrination. Vielmehr äußert sich Macht in Formen von Hegemo-

nie, wie sie in Anlehnung an Antonio Gramsci (1971) von verschiedenen Autor_innen in

ideologietheoretischen Arbeiten aufgegriffen und weiterentwickelt wurde, so auch von

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe. Die Autor_innen weisen darauf hin, dass Hege-

monie nicht als »Vorherrschaft eines einzelnen Hegemons über andere« zu begreifen

ist, sondern sich als ein »komplexes, diskursiv-materielles Geflecht« konstituiert (La-

clau/Mouffe 1991, S. 38). Ernesto Laclau vertritt dabei ein breites Verständnis des Dis-

kursiven, unter dem nicht nur Aussagen6 oder Texte subsumiert werden, sondern das

gesamte

»Ensemble gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als solche begrün-

det. Hier geht es nicht darum, das Diskursive als Ebene oder eineDimension des Sozia-

len aufzufassen, sondern als gleichbedeutend mit dem Sozialen als solchem« (Laclau

1981, S. 176).

In diskurstheoretischer Absicht geht es folglich darum, »vielfältige De-/Konstruktions-

prozesse von Differenzen zu analysieren« und zu fragen, wie auf dem »unsteten Ter-

rain des Sozialen Versuche der Konstruktion von Gesellschaft stattfinden, indem Be-

deutungen fixiert werden« (Stäheli 2000, S. 35). Erst wenn es »einem Diskurs gelingt,

sich (vorübergehend) als alternativlos, notwendig und universal zu verankern«, kann

von einer kulturellen Hegemonie gesprochen werden (Denninger/van Dyk 2014 et al.,

S. 40). So finden in hegemonialen Diskursen Bedeutungsfixierungen im umkämpften

Feld des Sozialen statt (vgl. Schäfer 2016, S. 98ff.), die jedoch nicht als offene Form der

Dominanz wahrnehmbar sein müssen, sondern sich vielmehr als ein »establishment

of normalcy« einschreiben (Dyer 1977, S. 30). Mit Stuart Hall erscheinen sie als »a form

of power based on leadership by a group in many fields of activity at once, so that its

ascendancy commands widespread consent and appears natural and inevitable« (1997a,

S. 259). In der Art und Weise, wie über ein Ereignis oder eine Gruppe gesprochen wer-

den kann und dieses Sprechen als ein gesellschaftlich legitimes, glaubhaftes und als

geteiltes, ›wahres Wissen‹ zum gesellschaftlichen Konsens zählt, ist somit Ausdruck ei-

ner kulturellen Hegemonie.

6 Aussagen sind jedoch selbst nicht als »singuläre Äußerung [Hervorhebung im Original]« zu ver-

stehen (vgl. Denninger/van Dyk et al. 2014, S. 28), sondern als »Codes, Taxinomien oder regelmä-

ßigen Verstreuungen der diskursiven Elemente, mittels derer die Wahrheit(en) und Inhalte erst

entstehen, definiert und institutionalisiert werden« (Moebius 2005, S. 130). Tina Denninger und

Silke van Dyk et al. (2014, S. 28) machen darauf aufmerksam, dass »Aussagen nicht nur sprachli-

che Äußerungen zu Formationen […] organisieren, sondern dass […] auch institutionen-, objekt-

und körperbezogeneAussagen(-bündel)« existieren unddemnach »von einermehrdimensionalen

diskursiven Ordnung« auszugehen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 81

Rassismus als diskursive Hegemonie

Ein diskurstheoretisch informiertes Rassismusverständnis, das diesen als kulturelle

Hegemonie begreift, wendet sich gleichermaßen gegen aufklärerische Ansätze, wie sie

in individualpsychologischen Ansätzen der Vorurteilsforschung (vgl. zur Kritik Meche-

ril/Teo 1997; Terkessidis 1998b) vertreten werden, wie auch klassisch ideologiekritische

Annahmen, da nicht davon ausgegangen wird, dass Rassismus als ein ›falsches‹ und zu

widerlegendesWissen über die Anderen verstanden und allein durch ›richtiges‹ Wissen

oder aber über den Kontakt zu ihnen abgebaut werden könne (vgl. zur Kritik Terkes-

sidis 1998b, S. 17ff.). Insbesondere neigen Perspektiven der Vorurteilsforschung dazu,

die migrationsgesellschaftliche Verankerung und Fundierung stereotypisierter Bilder

und Vorstellungen über rassifizierte Andere zu vernachlässigen, da Rassismus in die-

ser Konzeption lediglich als »ein Aggregat individueller Irrtümer« zusammengefasst

wird (vgl. Terkessidis 1998b, S. 18). Nicht nurmit Stuart Halls Verständnis stereotypisie-

render Bedeutungs- und Gruppenbildung, sondern auch mit den diskurstheoretischen

Überlegungen zu Macht,Wahrheit,Wissensbildung und kultureller Hegemonie konnte

jedoch bereits gezeigt werden, dass Rassismus auf einer grundlegenden Ebene der Kon-

struktionen vonNorm und Abweichung sowie der Bildung vonWir-Gruppe und Fremd-

gruppen und ihrer hierarchischen Unterscheidung zueinander wirksam wird und da-

mit mehr als ein geteiltes Vorurteil darstellt. Dementsprechend erscheint ein einfacher

Abbau oder der Versuch der Widerlegung stereotyper Vorstellungen über die Anderen

unzureichend (vgl. z.B. Hall 1997a, S. 270ff.).

Weiter stellen ideologie- und diskurstheoretische Perspektiven heraus, dass die so-

ziale Hervorbringung von Gruppen und die Legitimation für ihren politischen, sozia-

len, kulturellen und wirtschaftlichen Ausschluss keine individuelle Praxis überzeug-

ter Rassist_innen darstellt, sondern Teil eines Macht/Wissen-Komplexes ist und eine

spezifische, institutionelle Praxis der Machtausübung formiert. So ist Rassismus aus

diskurstheoretischer Sicht nicht zu überwinden, indem das ›falsche Bewusstsein‹, wie

es in Teilen klassisch ideologiekritischer Ansätze gängig vertreten ist, gegen ein aufge-

klärtes Bewusstsein und ›richtigesWissen‹ eingetauscht wird (vgl. zur Kritik Demirović

1992, S. 74ff.; Miles 1992, S. 107; Müller 1992, S. 28f.). Robert Miles weist darauf hin, dass

eine Rassismuskonzeptualisierung, die Rassismus als »falsche Lehre« begreift, über-

sieht, dass »eine Existenzbedingung von Ideologien […] darin besteht, daß sie – zumin-

dest für diejenigen, die sie artikulieren und verwenden – die Welt ›einleuchtend erklä-

ren‹« (1992, S. 107; vgl. auch Hall 2000b, S. 10f.). Im Rassismus werden Verhältnisse der

Minder- und Höherwertigkeit, Unterlegenheit/Überlegenheit, Norm und Abweichung

nicht nur diskursiv hergestellt (vgl. Terkessidis 2004, S. 96). Rassismus bietet zugleich

eine einleuchtende Erklärungsfolie an, die bestehenden Ungleichheitsverhältnisse und

die eigene Positionierung innerhalb dieser Ordnung zu deuten und zu plausibilisie-

ren (vgl. Miles 1992, S. 107). Er betont und erfüllt demnach wichtige Funktionen, die

auf symbolisch-diskursiver Ebene und für Selbstverständnisse von Subjekten wirksam

sind (vgl. Kourabas 2019a, S. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Die Anderen ge-brauchen

Der hegemoniale Status rassistischen Wissens7 ist spezifischen Verfahren8 zu ver-

danken, die Diskurse strukturieren und regulieren sowie Personen und Gruppen, die

in unterschiedlicher Weise im Diskurs positioniert sind und damit bedingen, wie sie

sich als diskursberechtige Subjekte in Diskursproduktionen einbringen können. Der

Geltungscharakter einer Aussage und ihre diskursive Macht sind wesentlich an die Po-

sitionierung des Subjekts gebunden, die eine gewisse ›Qualifizierung‹ des Subjekts als

diskursberechtigte_r Sprecher_in voraussetzt (vgl. Foucault 2012, S. 26). In den Diskurs

eintreten zu können, setzt somit eine gewisse Unterwerfung von Subjekten unter die

dem Diskurs inhärenten Regeln der Sag- und Hörbarkeit voraus. Es ist von einer Arbeit

auszugehen, die aufzubringen ist, um als diskursberechtigtes Subjekt die eigene Stim-

me hörbar und geltend machen zu können. Doch nicht allein die eigene Anstrengung,

sondern vielmehr das Verhältnis der Praktiken, in die ein Subjekt eingebunden ist und

durch die es in eine bestimmte Sprecher_innenposition gesetzt wird und in denen es

sich selbst positionierend hervorbringt, ermöglicht die Artikulation von Sätzen, die als

wahre und bedeutsame Sätze gelten (vgl.Wrana 2015, S. 125f.). Auch hier liegt kein sub-

stanzialistisches oder individualistisches Subjektverständnis vor. Vielmehr ist, wie Tina

Spies (2013, S. 166) mit Bezug auf Stuart Halls Überlegungen betont, der »Zusammen-

hang von Diskurs und Subjekt als Artikulation zu verstehen«. Dies bedeutet, weder die

Möglichkeiten des Subjekts voluntaristisch zu überhöhen noch die Determiniertheit

des Subjekts durch Macht- und Herrschaftsbedingungen anzunehmen. Vielmehr kann

von einer konstitutiven Positioniertheit des Subjekts im und durch den Diskurs ausge-

gangen werden, die die Ambivalenz des Unterworfen-Werdens durch Macht wie auch

die Ermöglichung des eigenen Subjekts-Seins bedingt (vgl. Butler 2001, S. 8; Foucault

1978, S. 82ff.). Paul Mecheril spricht diese innere Ambivalenz des Subjekts an, wenn er

von einem »un-mögliche[n] Subjekt« spricht (2006a), das – da es immer diskursiv ver-

mittelt und positioniert auftritt –, als ein »artikuliertes Subjekt« zu verstehen ist (ebd.,

S. 120ff.). Als postsouveränes Subjekt stellt es nicht das Zentrum von Autonomie und

eigener Handlungsmacht dar, sondern ist vielmehr »dezentriert« (ebd., S. 128; vgl. aus-

führlich Hall 1999; 2012a). Den Positionierungs- und Artikulationsmöglichkeiten stehen

daher keine unbegrenztenWahlmöglichkeiten zur Verfügung, vielmehr sind sie »durch

historische und kulturelle Bedingungen« strukturiert (Spies 2013, S. 165).

Rassismus wird demnach nicht nur über den Ausschluss und die Beschränkung

materieller Ressourcen ausagiert, sondern weist auch auf der symbolisch-diskursiven

Ebene Begrenzungen auf, denn auch die »gesellschaftlichen Akteure, die als Sprecher

in Diskursen in Erscheinung treten, […] verfügen über unterschiedliche und ungleich

verteilte Ressourcen der Artikulation und der Resonanzerzeugung« (Keller 2007, S. 63).

7 Mark Terkessidis schließt mit dem Begriff des »rassistischen Wissens« (vgl. 1998b, S. 83ff.; 2004,

S. 91ff.) an David T. Goldbergs »racial knowledge« (2001) an und betont hierbei die enge Verbin-

dung zwischen Macht, Wissensbildung und gesellschaftlichen Ordnungen (vgl. Terkessidis 2004,

S. 92). Hierin zeigt sich die hohe Anschlussfähigkeit des Begriffs für ein diskurstheoretisch infor-

miertes Rassismusverständnis.

8 In »Die Ordnung des Diskurses« (2012, S. 11ff.) definiertMichel Foucault drei übergeordnete Proze-

duren (Ausschließungssysteme, interne Prozeduren und die Verknappung der sprechenden Sub-

jekte), die für die Regulierung, Begrenzung und Strukturierung von Diskursen zentral sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 83

»Wer darf legitimer Weise wo sprechen? Was darf/kann wie gesagt werden [Hervorhe-

bungen im Original]?« (ebd., S. 62) und »Wer spricht über wen?« (Mecheril 1999; vgl.

auch Erel 2007, S. 147; Kilomba 2008, S. 26ff.) sind in Auseinandersetzungen über Ras-

sismus folglich keine unbedeutenden, sondern grundlegende Fragen. Hiervon kann

ausgegangen werden, da zwischen »den in einer Gruppe hegemonialen Werten und

den wertenden Gruppenkategorisierungen […] ein Zusammenhang« besteht (Terkessi-

dis 1998b, S. 60). Das in hegemonialen Diskursen zum Ausdruck kommende Wissen ist

nicht beliebig, sondern ergibt sich »aus dem in der hegemonialen Gruppe verbreiteten

kulturellen Wertekanon« (ebd.) und entfaltet als rassistisches Wissen seine Wirksam-

keit. Denn »das Wissen, das ein Diskurs produziert« und seine hegemoniale Stellung

im gesellschaftlichen Raum ermöglichen die Ausübung »eine[r] Art von Macht über

diejenigen, über die ›etwas gewusst wird‹« (Hall 2012d, S. 154). »Diejenigen, die den

Diskurs produzieren, haben also die Macht, ihn wahr zu machen – z.B. seine Geltung,

seinen wissenschaftlichen Status durchzusetzen [Hervorhebung im Original]« (ebd.).9

Dieses diskursiv hervorgebrachte, von Rassismus durchzogene Wissen und seine darin

zirkulierendenWahrheiten schlagen sich als Macht/Wissen in individuellen Interaktio-

nen, soziokulturellen Sedimentierungenwie Institutionen, ihren Praktiken sowie in der

Strukturierung der Gesellschaft nieder, erfahren dadurch eine Reifizierung und können

sich erneut als migrationsgesellschaftlich erfahrene und plausible Realität materialisie-

ren (vgl. Terkessidis 2004, S. 91ff.; vgl. auch Eggers 2005b, S. 64f.).

Wenngleich sich in der Art und Weise, bestimmtes Wissen über Andere zu produ-

zieren und dieses als wahres Wissen repräsentieren zu können, eine Hegemonie durch

Konsens und Übereinstimmung zeigt, sind diejenigen, die einen Diskurs dominieren

bzw. in der Lage sind, ihn hegemonial werden zu lassen, nicht ungebrochen und un-

widersprochen an der durchWissen vermittelten Unterwerfung subordinierter Subjek-

te und sozialer Gruppen beteiligt. Hegemoniale Verhältnisse sind weder ungebrochen

noch absolut wirksam. Es sind stets umstrittene und umkämpfte Verhältnisse, die im-

mer in einem bestimmten Maß auch auf die Zustimmung bzw. Internalisierung durch

subordinierte Gruppen angewiesen sind. Darüber hinaus sind sie mit der Vervielfäl-

tigung von Wissen durch Diskurse und gegenhegemonialer Wissensproduktion (vgl.

Dzudzek/Kunze et al. 2012) konfrontiert, mit denen und gegen die sie operieren. Mi-

chel Foucault hat diese als »unterdrückte Wissensarten« bezeichnet (vgl. 1978, S. 60)10,

9 So kanndieAnalyse StuartHalls in »DerWestens undderRest« (2012d) als kritischeAnalyse diskur-

siver Praktiken verstanden werden, die das »Wahr-Sprechen« (Bührmann/Schneider 2008, S. 26f.)

vonWissen und Bildern über die ›Anderen desWestens‹ als Form einer hegemonialenWissensre-

präsentation decodiert. Ähnlich arbeitet auch Edward D. Said (2008) in seinen Analysen zur Kon-

struktion des Orients als Phantasma okzidentaler Vorstellungen undWissensdiskurse heraus, wie

bestimmteWissensproduktionen inmachtvollerWeise als ›wahresWissen‹ auftreten und das An-

dere in hierarchischer Polarität zum Eigenen diskursiv (mit-)erschaffen.

10 Michel Foucault (1978, S. 60) versteht hierunter »eine ganze Reihe von Wissensarten, die als nicht

sachgerecht oder als unzureichend ausgearbeitet disqualifiziert wurden: naive, am unteren En-

de der Hierarchie, unterhalb des erforderlichen Wissens- oder Wissenschaftlichkeitsniveaus ran-

gierende Wissensarten«. Dabei betont er, dass dieses unterdrückte Wissen nicht »als Wissen der

Leute« zu bezeichnen und auch nicht mit »Alltagswissen oder gesundem Menschenverstand« zu

verwechseln sei (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Die Anderen ge-brauchen

an die auch Mark Terkessidis (2004) in seiner rassismustheoretischen Analyse vonWis-

sensbeständen anknüpft, die er als unterdrückte Wissensarten im Kontext eines ge-

sellschaftlich hegemonialen Wissens angesichts rassistischer Unterscheidungsprakti-

ken von Menschen in die Gruppe migrantischer und nichtmigrantischer Personen ver-

ortet.

3.1.2 Rassismus als gesellschaftliches Verhältnis

Die vorausgegangenen Ausführungen zur Durchsetzung und sozial geteilten Übernah-

me hegemonialen Wissens weisen darauf hin, dass eine Analyse von Rassismus zu-

gleich immer auch bedeutet, ein »gesellschaftliches Verhältnis [Hervorhebungen im Ori-

ginal]« zu thematisieren (Rommelspacher 2009, S. 29) und zu fragen, welche grundle-

gende Funktion Rassismus für das migrationsgesellschaftliche (Zusammen-)Leben be-

sitzt (vgl. Mecheril/Melter 2010, S. 150ff.). Zahlreiche Rassismusforscher_innen plädie-

ren in ihren Analysen dafür, Rassismus als ein Phänomen zu begreifen, das sich imMo-

dus der Alltäglichkeit und Normalität ereignet (vgl. für den deutschsprachigen Diskurs

u.a. Jäger 1992, Leiprecht 2001; Mecheril 2007b; Sow 2008).11 Ferner ist neben dem All-

tagscharakter rassistischer Praktiken von einer »Normalität des Rassismus« (Mecheril

2007b) auszugehen, da in rassistischen Einteilungen und Hierarchisierungen vonMen-

schen Normalitätsvorstellungen von Aussehen, Zugehörigkeit und Befähigung produ-

ziert werden und zugleich normalisierte Vorstellungen herangezogen werden, um Ein-

teilungen und Hierarchisierungen von Menschen vorzunehmen (vgl. ebd., S. 4). Ras-

sismus kann demnach als migrationsgesellschaftlich institutionalisierte und geteilte

Praxis »[g]ewöhnliche[r] Unterscheidungen« (Mecheril/Melter 2010, S. 150ff.) verstan-

den werden, die jedoch aufgrund der Beständigkeit von Rassismus so weit normalisiert

ist, dass »bestimmte Gewöhnungseffekte zu beobachten sind« (Mecheril 2007b, S. 4).

Als fundamentale, gesellschaftliche Ordnungs- und Strukturierungslogik ist Rassismus

konstitutiver Teil migrationsgesellschaftlicher Realität, die alle betrifft und in diese Be-

troffenheit einschließt (vgl. Kourabas 2019a, S. 9f.; Mecheril 2007b, S. 11; Mecheril/Theo

1997, S. 7), da alle gesellschaftlichen Mitglieder »zwischen legitim natio-ethno-kulturell

Zugehörigen und legitimnicht Zugehörigen« differenzieren und dadurch nicht nur spe-

zifische Personen, sondern alle »in diesem System positioniert und von dieser Position

betroffen« sind (Mecheril 2007b, S. 11). Auch Etienne Balibar (1992a, S. 23) verweist auf

die Notwendigkeit, Rassismus als ein »totales Phänomen« zu konzeptualisieren, das in

Verbindung mit »einer Vielzahl von Praxisformen« steht. Zu diesen zählen

»Formen der Gewaltanwendung ebenso […] wie Formen der Mißachtung, der Into-

leranz, der gezielten Erniedrigung und der Ausbeutung), sowie […] Diskurse[n] und

Vorstellungen, die nichts weiter darstellen als intellektuelle Ausformulierungen des

Phantasmas der Segregation bzw. der Vorbeugung (d.h. der Notwendigkeit, den Ge-

sellschaftskörper zu reinigen, die Identität des ›eigenen Selbst‹ bzw. des ›wir‹ vor jeder

Promiskuität, jeder ›rassischen Vermischung‹ oder auch jeder ›Überflutung‹ zu bewah-

11 Im angloamerikanischen Diskurs sind diesbezüglich v.a. die wegbereitenden Arbeiten zu Alltags-

rassismus von Philomena Essed (1990; 1991) hervorzuheben.

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive 85

ren) und die sich um die stigmatisierenden Merkmale des radikal ›Anderen‹ (wie Na-

me, Hautfarbe und religiöse Praxisformen) herum artikulieren« (1992a, S. 23f.).

Die von Etienne Balibar vorgeschlagene Definition illustriert ein relativ breites und um-

fassendes Verständnis von Rassismus und ist damit in der Lage, dem Spektrum der Er-

scheinungen von Rassismus gerecht zu werden. Sie wird aber auch für eben jene Breite

kritisiert, so u.a. von Robert Miles (1992, S. 57ff.), der vor einer »Überdehnung der Be-

griffe« warnt. Er hält ein relativ eng gefasstes Begriffsverständnis für notwendig und

spricht sich dafür aus, dann von Rassismus zu sprechen, wenn »biologistische Diffe-

renzkonstruktionen« zumTragen kommen, so AnjaWeiß über die Position RobertMiles

(Weiß 2001, S. 81). Jedoch ergibt sich hieraus die Problematik, dass »die Kriterien, auf

die sich Differenzkonstruktionen beziehen, ausgesprochen flexibel« sind und stärker

auf »den aktuellen Stand der politischen und normativen Kämpfe« verweisen als auf

die zugrunde liegende Struktur des Phänomens Rassismus, den es analytisch zu fassen

gilt, wie AnjaWeiß einwendet (vgl. ebd.). Allzu trennscharfe Definitionen laufen Gefahr,

den konjunkturellen Schwankungen und neuen Artikulationsformen, wie beispielswei-

se der Rede über »›Kultur‹ als Sprachversteck für ›Rasse‹« (Leiprecht 2001, S. 28), nicht

umfassend genug gerecht zu werden (vgl. Weiß 2001, S. 81) und damit neorassistische

Figurationen zu verkennen. Darüber hinaus ist die wissenschaftliche Analyse untrenn-

bar in ein migrationsgesellschaftliches Klima eingebettet, das zu einer (De-)Themati-

sierung respektive Distanzierung gegenüber Rassismus tendiert (vgl. Kourabas 2019a,

S. 7ff.; Messerschmidt 2010). Aufgrund dieser komplexen Ausgangslange scheint es not-

wendig, gegenüber der eigenen wissenschaftlichen Praxis und ihrer Einbettung in den

hegemonialen Forschungsdiskurs wie gesellschaftliche Debatten gleichermaßen zu fra-

gen, inwiefern der Vorwurf einer zu weit gefassten Definition aus analytischen Grün-

den formuliert wird und dazu beitragen kann, das Phänomen Rassismus differenzierter

und erkenntnisgewinnender zu fassen.

Im Sinne einer analytischen Trennung möchte ich im Folgenden, die Breite der

balibarschen Ausführungen einbeziehend, aber dennoch leicht vereinfachend, sowohl

materielle als auch symbolisch-diskursive Funktionen rassistischer Differenzprodukti-

on unterscheiden. Diese können jedoch nicht getrennt voneinander betrachtet werden,

wie in dieser Studie bereits deutlich wurde und weiter deutlich werden wird, sondern

entfalten gerade in ihrer Verbindung Wirkmächtigkeit, da faktische Ausschlüsse mit-

tels symbolisch-diskursiver Funktionen wie dem bereits skizzierten, rassistisch codier-

ten Wissen über Andere legitimiert werden und umgekehrt rassistisch durchdrunge-

ne Wissensbestände materielle und symbolisch-diskursive Ausschlüsse und Schlech-

terstellungen rassifizierter Anderer plausibilisieren (vgl. Terkessidis 1998b, S. 13). Hier

dokumentiert sich erneut die Anlehnung rassismustheoretischer Perspektiven an ein

diskurstheoretisches Verständnis, das materielle und symbolisch-diskursive Diskurse

und ihre Effekte als gleichermaßen bedeutsam und ineinander verwoben begreift (vgl.

Hall 2000b, S. 8; S. 13f.).

In materieller Hinsicht regelt Rassismus in zentraler Weise den »Zugang zu öko-

nomischem, sozialem, kulturellem und symbolischem Kapital« (Rommelspacher 2009,

S. 32). Rassistische Ausschließungspraktiken führen dazu, auf allen relevanten gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Die Anderen ge-brauchen

schaftlichen Ebenen wie dem Arbeits- und Wohnungsmarkt12, dem Bildungssystem13

und dem Gesundheitssystem14 systematisch Benachteiligungen für rassifizierte Perso-

nen und Gruppen zu produzieren, die die sozio-ökonomischen Bedingungen der eige-

nen Existenz erschweren bis verunmöglichen. Rassismus wirkt sich sowohl auf Chan-

cengleichheit als auch Verteilungsgerechtigkeit für rassifizierte Subjekte und Subjekt-

gruppen in negativer Weise aus, während weiße Subjekte von Rassismus strukturell

profitieren. Rassismus ist damit als eine wesentliche Strukturierungsgröße an der Pro-

duktion sozialer Ungleichheit beteiligt (vgl. Kunz 2016, S. 44ff.). Rassismustheoretische

Perspektiven sind daher herausgefordert, herauszuarbeiten, »wie sich kulturelle Klas-

sifikationen in sozialstrukturelle Ungleichheiten und damit auch in alltagspraktische

und institutionalisierte Diskriminierung übersetzen« (Weiß 2001, S. 83f.).

Rassismus schafft unterschiedliche Bedingungen für Gruppen, die sich nicht nur in

»einem leichteren Zugang zum Arbeitsmarkt und Bildungssystem, zu sozialen Bezie-

hungen und zu persönlichem wie gesellschaftlichem Ansehen« ausdrücken (Rommels-

pacher 2009, S. 32), sondern in wechselseitiger Verschränkung mit Momenten und Ef-

fekten der Sinnstiftung und der Identifikation stehen. Rassismus bietet ein Deutungs-

und Interpretationsmuster der Welt an, das Subjekten nicht äußerlich bleibt, sondern

in symbolisch-diskursiver Weise Einfluss auf Selbst- und Weltverhältnisse nimmt und

sich als subjektivierende Macht in alle Subjekte einschreibt (vgl. Mecheril/Broden 2010;

Mecheril/Rose 2014). Etienne Balibar (1992a, S. 26) hat Rassismus daher als eine Praxis

der Welterschließung und der Weltdeutung gefasst, da es Rassismus nicht nur gelingt,

»das zu interpretieren, was die Individuen erleben, sondern auch das, was sie innerhalb

der gesellschaftlichen Welt sind«. Rassismus kann in diesem Sinn als gesellschaftlich

akzeptiertes und funktionales Interpretations- und sinngebendes Deutungsrepertoire

verstanden werden, das die herrschenden Ungleichheitsbeziehungen durch den Rekurs

auf den Code ›Rasse‹ nicht nur erklärbar macht, sondern zugleich die systematische

Herabsetzung bestimmter Subjektgruppen, die als fremd und anders gelten und die

»symbolisch aus der Familie der Nation, aus der Gemeinschaft« ausgewiesen werden

(Hall 2000b, S. 13f.), rechtfertigt und dieser Praxis einen Sinn verleiht (vgl. Broden 2012,

S. 8; Miles 1989, S. 107; Terkessidis 1998b, S. 54). Genau in dieser Verschränkung von

Pragmatik und Symbolik liegt die Stabilität und Funktionalität rassistischer Logiken

oder – wie Robert Miles hervorhebt – die »praktische Angemessenheit« des Rassismus

(1992, S. 107; vgl. auch ebd. 1989, S. 360).

12 Vgl. hierzu u.a. die Untersuchungen der Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S. 62ff.;

100ff.); Brzoska/Yilmaz-Aslan (2014) sowie Pieper/Mohammadi (2014).

13 Vgl. diesbezüglich u.a. die Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S. 148ff.); Gomolla/Radtke

(2009) sowie Wojciechowicz (2018).

14 Vgl. hierzu u.a. die Ergebnisse der Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S. 113ff.) sowie

Velho (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

