3 Deutschland unter rassismustheoretischer
Perspektive

In diesem Kapitel wird in das der Studie zugrunde liegende Verstindnis von Rassismus
eingefithrt, das auf den bundesdeutschen Kontext in seiner migrationsgesellschaftli-
chen Verfasstheit bezogen ist. Das erste Teilkapitel widmet sich hierfiir unter Bezug
auf Arbeiten der Critical Race Theory und der deutschsprachigen Forschung zu Ras-
sismustheorie und Rassismuskritik dem rassismustheoretischen Verstindnis der Stu-
die (Kapitel 3.1). Hierbei wird ein an diskurstheoretische Perspektiven angelehnter Zu-
gang von Rassismus als diskursiver Hegemonie vorgestellt (Kapitel 3.1.1) und daran
ankniipfend Rassismus als ein umfassendes, da gesellschaftsstrukturierendes und ge-
sellschaftsstrukturiertes Verhiltnis expliziert (Kapitel 3.1.2). Das zweite Teilkapitel (3.2)
zielt darauf ab, Unterscheidungsproduktion im Umgang mit Migration im bundesdeut-
schen Kontext aus rassismustheoretischer Perspektive herauszuarbeiten. Das Moment
der spannungsreichen Gleichzeitigkeit von Ein- und Ausschluss wird in diesem Kapitel
als Kernbestandteil rassistischer Praktiken der Moderne und ihrem Bezug zu Migrati-
onsbewegungen expliziert. In der Herausarbeitung der gegenwirtig dominanten For-
mation, die als kultureller/differentialistischer Rassismus auftritt, wird deutlich, dass
spezifische Formen des Einschlusses fiir Rassismus hierbei von besonderer Bedeutung
sind, um Othering und strukturelle Ausgrenzung im gesellschaftlichen Innenraum ver-
stehen zu konnen. In Kapitel 3.2.1 wird folglich die Gleichzeitigkeit von Ein- und Aus-
schluss als Kernelement einer migrationsbezogenen Unterscheidungspraxis skizziert,
die sich iiber einen kulturellen/differentiellen Rassismus vollzieht. Kapitel 3.2.2 spitzt
diese Uberlegungen auf den Gegenstand >Gastarbeit< zu und argumentiert fiir den mo-
difizierten Begriff des differentialistischen Rassismus, um den Ein- und Ausschluss
gastarbeitender Anderer rassismustheoretisch weiter zu prizisieren.

Im dritten Teilkapitel erweitert sich die rassismustheoretische Perspektive, indem
die Bedeutsamkeit der mit Rassismus verwobenen Machtverhiltnisse herausgestellt
wird. In drei ausgewihlten Intersektionen wird die Verwebung von Rassismus und Ka-
pitalismus (Kapitel 3.3.1), von Rassismus und Klassenverhiltnissen (Kapitel 3.3.2) sowie
von Rassismus und Geschlechterverhaltnissen (Kapitel 3.3.3) expliziert. Es handelt sich
hierbei um ausgewihlte Verwebungen, die darauf ausgerichtet sind, den Gegenstands-

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Die Anderen ge-brauchen

bereich >Gastarbeit« analytisch weiter einzugrenzen. Das Kapitel schlieft mit einer kur-
zen, abschliefienden Betrachtung (Kapitel 3.3.4), die wesentliche Ergebnisse dieser Ver-
webungen zusammenfasst und Anschliisse fiir die nachfolgende Analyse von Rassismus
als Ge-Brauchs- und Ver-Brauchsverhiltnis formuliert.

3.1 Ein rassismustheoretisches Verstandnis

Wissenschaftliche Forschungsperspektiven, die Rassismus zu definieren und analysie-
ren suchen, sind ebenso »komplex und ausdifferenziert wie das Phinomen Rassismus
selbst« (Kourabas 20193, S. 5). Trotz der Komplexitit und der historischen Wandelbar-
keit, der Konjunkturen und Modifikationen, die Rassismus annahm und annimmt und
die als »Anschmiegungen und Anpassungsprozesse des Rassismus« (Mecheril/Melter
2010, S. 153) sein Fortwirken sichern, lassen sich auf einer allgemeinen, systematischen
Ebene iibergreifende Elemente nennen, die eine grundlegende Definition erméglichen.
Wenngleich die Idee von einer Existenz menschlicher >Rassen« wissenschaftlich mehr-
fach widerlegt und nicht haltbar ist (vgl. u.a. Deutsche UNESCO-Kommission 2000;
Hall 2000b, S.7), kann dennoch von einem widerspriichlichen Verhiltnis in der so-
zialen Realitit ausgegangen werden. So existieren zwar keine menschlichen >Rassen,
aber Rassismus ist konstitutiver Teil gesellschaftlicher Realitit und Normalitit (vgl. u.a.
BojadZijev 2012, S. 20; Hall 2000b, S. 7ff.). Dieses widerspriichliche Verhiltnis verweist
auf die Gleichzeitigkeit einer gesellschaftlich etablierten und geforderten Leugnung der
Uberzeugung, es gebe naturhaft gegebene, >rassische« Identititen, die jedoch von der
alltaglichen Prisenz und Virulenz rassistischer Realitit begleitet wird, wie sie auch im
bundesdeutschen Kontext Normalitit ist (vgl. Kourabas 2019a; Mecheril 2007b; Messer-
schmidt 2008b, S. 43).

Orientiert an angloamerikanischen Perspektiven der Critical Race Theory und
deutschsprachigen Forschungsansitzen zu Rassismustheorie und Rassismuskritik
(vgl. u.a. Castro Varela/Mecheril 2016; Fereidooni/El 2017; Kalpaka/Rithzel 1986; Me-
cheril/Scherschel 2009; Leiprecht 2001; Rommelspacher 2009) lisst sich Rassismus als
eine soziale Praxis definieren, in der Unterschiede produziert und fiir die Einteilung
von Menschen in Gruppen herangezogen werden, um sie zu klassifizieren und zu
hierarchisieren (vgl. Hall 2000b, S. 7). Rassismus artikuliert sich in der dieser Praxis
zugrunde liegenden Idee, Menschen lieflen sich in >Rassen< einteilen und hieriiber
ordnen. Uber die jeweilige >Rassenzugehérigkeit« und die damit verbundenen Eigen-
schaften, so die im Rassismus transportierte Idee, lasse sich das Wesen von Menschen
erschlieflen, systematisieren und ihnen gesellschaftliche Positionen zuteilen (vgl.
Miles 1992, S. 95). Rassismus stellt damit ein System der Bedeutungsgebung dar, das
wirksam wird, wenn phinotypische Eigenschaften — allen voran Hautfarben —, aber
auch Namen, Sprachen und Sprechweisen, Gesichtsformen und Haarfarben mit einer
Bedeutung verkniipft werden (vgl. Kourabas 2019a, S.5). Im Rassismus fungieren
menschliches Handeln und menschliche Erscheinungsformen in Korper, Sprache,
Namen und Habitus als »Bedeutungstrager, als Zeichen innerhalb eines Diskurses um
Differenz« (Hall 2000b, S. 7), um bestimmte Personen und Personengruppen zu klassi-
fizieren und Menschen in unterscheidbare und klar abgrenzbare Gruppen einzuteilen

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

(vgl. Melter/Mecheril 2010, S.156). Eine solches »Klassifikationssystem« liegt in den
Augen Stuart Halls beispielsweise vor, »wenn man die Bevolkerung nicht in Arme und
Reiche, sondern z.B. in Weifle und Schwarze einteilt« (Hall 2000b, S. 7).

Rassistische Einteilungspraktiken griinden auf einem Bedeutungsprozess, »in dem
vorgefundenes wie auch erfundenes Material, Reales und Fiktives immer aufs Neue
verkniipft werden. Das heiflt, was als >Rasse« [einfache Anfithrungsstriche V. K.] oder
Ethnie bezeichnet wird, ist diskursiv hergestellt« (BojadZijev 2012, S.32). Rassismus
eignet sich hierfiir verschiedene bereits vorhandene oder durch rassistische Praktiken
erst hergestellte Sichtbarkeiten an und fiillt diese mit Bedeutung; es handelt sich hierbei
um den Prozess der »Rassifizierung« (vgl. Eggers 2005b; Terkessidis 2004, S. 98ff.). Im
Begriff der Rassifizierung wird der Aspekt der aktiven Hervorbringung von >Rasse<noch
pragnanter deutlich. In rassistischen Praktiken wird jedoch genau dieser Herstellungs-
prozess in Form der sozialen Zuschreibung und Bedeutungsgebung von kérperlichen
und sprachlichen Eigenschaften verschleiert, indem die Eigenschaften als unverinder-
lich und natiirlich festgelegt imaginiert werden. Die Unterschiedlichkeit wird mit der
>Natur des Menschenc erliutert, die — da sie jenseits menschlicher Geschichte und Kul-
tur verortet wird (vgl. Hall 1997a, S. 245) —, als uniiberwindbare und natirliche Konstan-
te entworfen wird. Derartige Naturalisierungsvorginge besitzen die Funktion, sozial
produzierte Differenz zu fixieren und sie als statische und unverinderliche Grofie zu
setzen und damit den Prozess der Bedeutungsproduktion, der prinzipiell variabel und
unabgeschlossen ist, zu einer Schlieffung zu fithren (vgl. ebd.). Diese auf die Fixierung
von Differenz im Sinne ihrer naturhaften Unverinderlichkeit fokussierte »rassifizierte
Naturalisierungspraxis« (vgl. Eggers 2005b, S. 57) ist zugleich mit einer Homogenisie-
rung verbunden. Diejenigen, deren Korper, Namen und Sprachen besprochen, einge-
teilt, problematisiert und untersucht werden, werden von einer im Rassismus implizit
verhandelten, weifen Norm als grundlegend anders, als wesenhaft Andere verstanden.
Unter Rekurs auf Vorstellungen, die in Begriffen wie >Temperaments, >Kulturs, >Intelli-
genz<, >Mentalititc und >Veranlagung« ihren Ausdruck finden, wird ihr Handeln in ste-
reotypisierender und reduktionistischer Weise auf die aufgefithrten Marker zurtickge-
fithrt und geschlossen (vgl. Kourabas 2019a, S. 5; Mecheril/Melter 2010, S. 153). Wenn-
gleich Typisierungen' von Stuart Hall mit Bezug auf die Unterscheidung von Richard
Dyer (1977) zu Stereotypisierung und Typisierung als wesentlich fiir die Produktion von
Sinn und Bedeutung angesehen werden, um die prinzipiell offenen und unabgeschlos-
senen Moglichkeiten im Sinne einer Zu- und Einordnung komplexititsreduzierend zu
begrenzen und damit zu strukturieren (vgl. Hall 1997a, S. 257), greift Stereotypisierung
deutlich weiter als der Vorgang der Typisierung:

»Stereotypes get hold of the fewssimple, vivid, memorable, easily grasped and widely
recognized«characteristics about a person, reduce everything about the person to those
traits, exaggerate and simplify them, and fix them without change or development to

1 Stuart Hall arbeitet in kritisch-problematisierender Hinsicht mit dem Typisierungsverstandnis von
Richard Dyer, der zu letzterem ausfiihrt: »[A] type is any simple, vivid, memorable, easily grasped
and widely recognized characterization in which a few traits are foregrounded and change or>de-
velopmentcis kept to a minimum« (Dyer 1977, S. 28).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

75


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Die Anderen ge-brauchen

eternity. [...] [S]tereotyping reduces, essentializes, naturalizes and fixes >difference«
[Hervorhebungen im Original] (ebd., S. 258).

In dem stereotypisierenden Vorgang der Vereinheitlichung, Naturalisierung und Fest-
schreibung von Differenzen, die ohne Verinderungsoption die vermeintliche >Essenz«
der Personen festschreibt und zu kennen glaubt (vgl. ebd.), erstarrt die relative Offen-
heit der Bedeutungsgebung zugunsten einer Fixierung. Doch nicht nur die homogeni-
sierende Stereotypisierung von Gruppen und die Engfithrung ihres Handelns kommt
im Rassismus zum Tragen. Sie ist zudem mit der Zuschreibung von relationalen, bi-
niren und dichotomen (Gruppen-)Eigenschaften entlang der konstruierten, naturali-
sierten Differenzen verbunden (vgl. Mecheril/Scherschel 2009, S. 42). All jene, die der
Gruppe der Anderen zugerechnet werden, werden mit Eigenschaften attribuiert, die ne-
gativ und in Abgrenzung zum eigenen, positiv entworfenen Selbstbild gebildet werden.
Hier greifen Strategien der Stereotypisierung mit einer rassistisch fundierten »strate-
gy of »splitting« [Hervorhebung im Original]« (Hall 1997a, S. 258) ineinander und sind
Teil der symbolischen Ordnung, die Rassismus konstituiert. Stuart Hall bezeichnet die
Funktion einer solchen »strategy of >splitting« folgendermafien:

»lt sets up a symbolic frontier between the>normal<and the>deviants, the>normal<and
the >pathologicals, the »acceptable< and the >unacceptable, what sbelongs< and what
does not or is >Other, between >insiders< and >outsiders¢, Us and Them. It facilitates
the >binding« or bonding together of all of Us who are snormal< into one simagined
communitys; and it sends into symbolic exile all of Them — the >Others<—who are in
some way different —>beyond the pale« (ebd. 1997, S. 258).

In dieser (Ab-)Spaltung® der Anderen und der damit korrespondierenden Schaffung von
In- und Outsidern, die die Pole der normgebenden Normalitit und ihre Abweichung
bilden, wird die Konstruktion von Wir-Gruppen und der Gruppe der Anderen fundiert.
Dieser Vorgang wird im rassismustheoretischen und postkolonialen Diskurs in Anleh-
nung an Arbeiten von Gayatri Chakravorty Spivak (2008) und Edward Said (2009) als
Othering verstanden. Im Rassismus wird qua Othering das Eigene relational an das
Andere gebunden und ist zugleich doch das vollkommen Andere des Eigenen, da es als
maximaler Kontrast zum Eigenen definiert und so vom Eigenen getrennt wird (vgl. u.a.
Eggers 2005b, S. 62; Hall 2000b, S. 14fF.; Kilomba 2008, S. 27ff.). Rassismustheoretische
Arbeiten haben die in rassistischen Praktiken geschaffenen und konstitutiven Spaltun-
gen in ein >Selbst« und ein >Anderes« fiir die Konstitution der Idee von >Rasse< betont.
Maureen M. Eggers (2005b, S. 62) hebt hervor, dass weifsein auf die komplementire
Konstruktion von »Schwarzsein (oder anderen rassistischen Markierungen)« angewie-
sen ist. So wird in der Differenz der Anderen zugleich die Gewissheit und Definition des
Eigenen als positiv konnotierte, weife und hegemoniale Identitit produziert und da-

2 In der deutschen Ubersetzung Stuart Halls durch Ulrich Mehlem et al. wird in einem Beitrag auch
der Begriff »Aufspaltung« verwendet (vgl. Hall 2012¢, S.166). Ich ziehe hier wie an spiterer Stelle
der Arbeitjedoch den Begriff der (Ab-)Spaltung vor, der mit Grada Kilombas Begriff des »split off«
(2008, S.18) starker korrespondiert und m.E. den zentralen Aspekt der Abtrennung und Abspal-
tung des Anderen vom Eigenen treffender prononciert.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

mit auf der symbolischen Ebene in Praktiken des »splittings« und Otherings Bedeutung
und Zugehorigkeit geschaffen (vgl. u.a. Hall 1997a, S. 258; Scharathow 2010, S. 88f.).

Verkniipft mit den symbolischen Differenz- und Verweisungspraktiken wird ebenso
eine Hierarchisierung der Eigenschaften vorgenommen, die dem Wir und den Anderen
zugeschrieben werden (vgl. Hall 1997a, S. 258). Die rassistisch motivierte Klassifikati-
on »innerer und duflerer Merkmale« erfolgt in einer hierarchischen Logik, »an deren
Spitze der Weile Europier steht« (Mecheril/Scherschel 2009, S. 42). Die Problematik
der sozialen Differenzproduktion zwischen >sWir< und >die Anderens, die Menschen in
binire, dichotome Gruppen spaltet, besteht somit nicht nur in dem Vorgang der Ab-
spaltung der Anderen, die fiir die Konstitution des Eigenen herangezogen werden (vgl.
Hall 2000b, S. 14), sondern auch in dem darin eingelagerten Prozess einer Hierarchisie-
rung von Menschen. Wenn Macht und Bedeutungsproduktion miteinander verkniipft
sind und dazu dienen, bestimmte und historisch relativ gleichbleibende gesellschaft-
liche Gruppen vom Zugang zu materiellen Giitern wie symbolischen Reprisentationen
und Wirkungsmoglichkeiten auszuschliefRen, handelt es sich um rassistisch begriinde-
te »Ausschlieffungspraxen« (Hall 2000b, S. 7). Robert Miles (1992, S. 103) verwendet hier
den Begriff der »Ausgrenzungspraxis« (exlusionary practice)«, mit der er alle Situatio-
nen bezeichnet, »in denen eine niher bezeichnete Gruppe bei der Zuteilung von Res-
sourcen und Dienstleistungen nachweislich ungleich behandelt wird, oder in denen sie
in der Hierarchie der Klassenverhiltnisse systematisch iiber- oder unterreprisentiert
ist«. Robert Miles (1992, S. 104f.) weist dabei darauf hin, dass der Begriff der Ausgren-
zungspraxis sowohl auf intentionale als auch nicht intentionale Handlungen bezogen
ist und darauf fokussiert sein muss, »Muster der Ungleichbehandlung« in den Blick zu
nehmen, die aus »Handlungen wie auch Folgen« resultieren und allgemein darauf ab-
zielen, »Zugang zu einer bestimmten Dienstleistung oder Position zu erlangen, oder
dazu fithren, daf? sie in einer negativ bewerteten Kategorie (wie zum Beispiel von der
Polizei angehalten und durchsucht zu werden) iiberreprisentiert sindx.

Nicht alle Personen und Personengruppen besitzen die materielle und symbolische
Macht, ihre Bedeutungsproduktionen als hegemoniale Form der Wirklichkeitserschaf-
fung in Form gesellschaftlich akzeptierten und geteilten Wissens durchsetzen und so-
mit itber symbolische und materielle Ressourcen zu verfiigen und auf migrationsgesell-
schaftliche Wirklichkeitsverstindnisse mafgeblich Einfluss nehmen zu kénnen. Paul
Mecheril und Claus Melter weisen demzufolge auf eine nicht zu vernachlissigende Dif-
ferenzierung fiir den Gebrauch einer rassismustheoretischen Definition hin und beto-
nen, dass »Rassismus [...] sich erst vollstindig [entfaltet], wenn die Mittel zum sozialen
Wirksamwerden der Unterschiedskonstruktion verfugbar sind« (2010, S. 156). Dies be-
deutet nicht, dass bestimmte Gruppen - also diejenigen, die aufgrund rassistischer
Praktiken verschiedene Ausschliisse erleben — iiber keine rassistischen Vorstellungen
verfiigen und sie artikulieren (vgl. Fereidooni 2017; Hall 2000b, S. 11; Mecheril/Melter
2010, S. 156). Sie verfiigen jedoch aufgrund ihrer migrationsgesellschaftlichen Position
nicht iiber die notwendige Diskursmacht, um ihre Deutungen und Wissensbestinde
hegemonial werden zu lassen (vgl. Hall 2000b, S. 13). Paul Mecheril und Claus Melter
sprechen im Sinne einer Abgrenzung der Phinomene hier von einer »Vorformc« rassis-
tischer Praxis« (vgl. ebd. 2010, S. 156).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

T


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Die Anderen ge-brauchen

3.1.1 Diskurstheoretische Zugange zu Rassismus

Die bisherige Definition verdeutlicht, dass Rassismus nicht als relativ oder gar ginz-
lich kontingenter Einsatz abwertender Bezeichnungen oder feindseliger Haltungen ver-
schiedener Gruppen verstanden werden kann. Vielmehr rekurriert er auf ein sozio-
historisch gewachsenes Fundament, das ein komplexeres Machtverstindnis erforder-
lich macht. Rassismustheoretische Arbeiten weisen in ihren Uberlegungen zur Etablie-
rung gesellschaftlicher Definitionsmacht, die die Durchsetzung rassifizierter Unter-
scheidungspraktiken ermdglicht, enge Verbindungen zu diskurstheoretischen Ansitze
auf. In diesem Unterkapitel mochte ich den diskursiven Charakter von Rassismus unter
Bezug auf grundlegende Verstindnisse diskurstheoretischer Perspektiven v.a. in Ver-
bindung mit den Perspektiven von Michel Foucault und Stuart Hall und ihren Uberle-
gungen zu Diskursmacht, Wahrheit und gesellschaftlichen Geltungsanspriichen erliu-
tern.

Zum Diskurs- und Machtversténdnis

Stuart Hall merkt mit Bezug auf Michel Foucault an, dass Diskurse als »eine Gruppe
von Aussagen« verstanden werden konnen, die eine spezifische Art des Sprechens be-
dingen und auf diese Weise »eine besondere Art von Wissen iiber einen Gegenstand«
generieren (2012¢, S. 150). In diskurstheoretischen Perspektiven auf Wirklichkeit wird
davon ausgegangen, dass ein Thema mittels seiner diskursiven Bedeutungsproduktion
in einer bestimmten Weise konstruiert und damit zugleich verhindert bzw. begrenzt
wird, es in anderer Weise wirklich werden zu lassen (vgl. ebd., S. 150). Diskurse besit-
zen in poststrukturalistischer Lesart, an die diskurstheoretische Arbeiten ankniipfen,
demnach keinen die Realitit abbildenden oder diese schlicht wiedergebenden Charak-
ter (vgl. Hall 1997b; Keller 2007, S. 63). Vielmehr ist davon auszugehen, dass Diskurse

»systematisch die Gegenstande [bilden], von denen sie sprechen. Zwar bestehen diese
Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zeichen fiir mehr als nur zur Bezeich-
nung der Sachen. Dieses mehr macht sie irreduzibel auf das Sprechen und die Sprache.
Dieses mehr mufd man ans Licht bringen und beschreiben [Hervorhebungen im Origi-
nall« (Foucault 1981, S. 74).

Mit diesem die Wirklichkeit produzierenden Diskursverstindnis geht ein Verstindnis
von Macht einher, das nicht nur deren repressive und prohibitive Aspekte einschliefit,
sondern Macht als positive Kraft begreift, die Diskurse anregt, vermehrt und stiitzt (vgl.
Foucault 1980, S. 119fF.). Macht artikuliert sich demnach nicht allein iiber die Abwesen-
heit von Gesagtem?® oder iiber Unterdriickung und Reglementierung, sondern zugleich
auch iiber die Art und Weise, wie und in welcher Intensitit Diskurse zirkulieren und in

3 Daniel Wrana und Antje Langer (2007) problematisieren die Unterscheidung zwischen diskur-
siven und nicht-diskursiven Praktiken, wenn damit ein Verstindnis einhergeht, unter Nicht-
Gesamtem bzw. sich anders als schrift- und lautsprachlich ereignenden Auferungen oder aber
Nicht-Gesagtem quasi automatisch nicht-diskursive Praktiken zu vermuten, die auBerhalb des
Diskurses stehen. Vielmehr kommen sie zu dem Schluss, dass »Diskurse nicht einfach als das
Sprachliche dem Nicht- Sprachlichen gegenibergestellt werden kénnen«, sondern »Diskurse
selbst als diskursive Praktiken, also als Handlungen begriffen werden mussen« (ebd. 2007).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

der Lage sind, als wahr firmierende Sitze allgemeine Geltungsanspriiche zu entfalten
(vgl. Bithrmann/Schneider 2008, S. 27f.; Foucault 1978; 1983). Zugleich kénnen Diskur-
se weder als homogene und in sich widerspruchsfreie Aussagen einzelner Interessen
von Gruppen verstanden noch auf diese reduziert werden. Sie sind weder konsistenter
Ausdruck einer Gruppe noch zwingend auf einzelne Akteur innen riickfithrbar, son-
dern konnen von verschiedenen Gruppen in teilweise widerspriichlicher Art eingesetzt
werden. Zugleich konnen Diskurse nicht als »neutral oder >unschuldig« gelten (vgl.
Hall 2012¢, S. 152f.). Hier greift Michel Foucaults Verstindnis von Macht, Wissen und
Wahrheitsproduktion, die fir ihn konstitutiv miteinander verkniipft und nicht auflés-
bar sind und daher von ihm als »Power/Knowledge«* bezeichnet werden (vgl. Foucault
1978, S. 53f.). Da Macht in Diskursen wirksam wird und vice versa (vgl. Foucault 1980,
S. 201; vgl. auch Hall 2012d, S. 154), gilt es,

»einer Denktradition [zu] entsagen, die von der Vorstellung geleitet ist, daR es Wis-
sen nur dort geben kann, wo die Machtverhiltnisse suspendiert sind, dafs das Wissen
sich nur auflerhalb der Befehle, Anordnungen, Interessen der Macht entfalten kann«
(Foucault 1994, S. 39).

Nach Michel Foucault konstituiert jeder Punkt der Macht zur gleichen Zeit einen Ort
der Wissensbildung und ist mit der Produktion von Wahrheit verkniipft, sodass »es kei-
ne Machtbeziehung gibt, ohne daf} sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert,
und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstitu-
iert« (ebd.). Wahre Aussagen® sind damit »zirkulir an Machtsysteme gebunden, die sie
produzieren und stiitzen, und an Machtwirkungen, die von ihr ausgehen und sie repro-
duzieren« (Foucault 1978, S. 54). In sich dadurch herausbildenden »Wahrheitsregimen«
konstituiert sich ein Macht/Wissen in Form wahrheitsberechtigter und gesellschaftlich
akzeptierter und kollektiv geteilter Wissensbestinde (vgl. Foucault 1978) und auf diese
Weise das »Feld des Denk- und Sagbaren und damit des als wahr Anerkannten« (Ca-
meron/Kourabas 2013, S. 260). Die Produktion wahrer Aussagen und wahren Wissens
stellt damit ein politisches Feld dar, auf dem »Wahrheit im Sinne geltenden Wissens iiber
die Wirklichkeit [Hervorhebungen im Original]« hergestellt wird (Bithrmann/Schneider
2008, S. 26). Die foucaultschen und sich daran anlehnende Perspektiven ermoglichen es
damit, »weit tiber die Moglichkeiten traditioneller Ideologiekritik« hinauszuweisen, da
es nicht Ziel analytischer Auseinandersetzung ist, getitigte Aussagen auf ithren wahren
oder falschen Charakter zu untersuchen, sondern ein »epistemologisch-politisches Feld
der Auseinandersetzung« zu eréffnen und zu fragen »wie Wahrheit >produziert« wird
und wie sich an diese Wahrheitsproduktion bestimmte Machttechnologien anschlie-
Ren« (Lemke 2007, S. 63; vgl. auch Bithrmann/Schneider 2008, S. 26f.).

4 Im deutschsprachigen Diskurs existieren verschiedene Ubersetzungen und Schreibweisen des
Begriffs Power/Knowledge. Ich verwende im Folgenden die deutschsprachige Wortschépfung
»Macht/Wissen, die die wechselseitige Verkniipfung zum Ausdruck bringt.

5 Michel Foucault (1978, S. 53) versteht unter Wahrheit ein »Ensemble von geregelten Verfahren fir
Produktion, Gesetz, Verteilung, Zirkulation und Wirkungsweisen der Aussagen«.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

79


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Die Anderen ge-brauchen

Zur Etablierung diskursiver Hegemonie

Um ein bestimmtes Wissen iiber eine bestimmte Gruppe oder einen Gegenstand als
wahr geltendes Wissen durchsetzen zu konnen, bedarf es in modernen Gesellschaf-
ten und den sich damit wandelnden Formen der Macht keiner klassischen Vorherr-
schaft oder einer Indoktrination. Vielmehr dufiert sich Macht in Formen von Hegemo-
nie, wie sie in Anlehnung an Antonio Gramsci (1971) von verschiedenen Autor_innen in
ideologietheoretischen Arbeiten aufgegriffen und weiterentwickelt wurde, so auch von
Ernesto Laclau und Chantal Mouffe. Die Autor_innen weisen darauf hin, dass Hege-
monie nicht als »Vorherrschaft eines einzelnen Hegemons iiber andere« zu begreifen
ist, sondern sich als ein »komplexes, diskursiv-materielles Geflecht« konstituiert (La-
clau/Mouffe 1991, S. 38). Ernesto Laclau vertritt dabei ein breites Verstindnis des Dis-
kursiven, unter dem nicht nur Aussagen® oder Texte subsumiert werden, sondern das
gesamte

»Ensemble gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als solche begriin-
det. Hier gehtes nichtdarum, das Diskursive als Ebene oder eine Dimension des Sozia-
len aufzufassen, sondern als gleichbedeutend mit dem Sozialen als solchem« (Laclau
1981, S.176).

In diskurstheoretischer Absicht geht es folglich darum, »vielfiltige De-/Konstruktions-
prozesse von Differenzen zu analysieren« und zu fragen, wie auf dem »unsteten Ter-
rain des Sozialen Versuche der Konstruktion von Gesellschaft stattfinden, indem Be-
deutungen fixiert werden« (Stiheli 2000, S. 35). Erst wenn es »einem Diskurs gelingt,
sich (voritbergehend) als alternativlos, notwendig und universal zu verankern«, kann
von einer kulturellen Hegemonie gesprochen werden (Denninger/van Dyk 2014 et al.,
S. 40). So finden in hegemonialen Diskursen Bedeutungsfixierungen im umkimpften
Feld des Sozialen statt (vgl. Schifer 2016, S. 98f%.), die jedoch nicht als offene Form der
Dominanz wahrnehmbar sein miissen, sondern sich vielmehr als ein »establishment
of normalcy« einschreiben (Dyer 1977, S. 30). Mit Stuart Hall erscheinen sie als »a form
of power based on leadership by a group in many fields of activity at once, so that its
ascendancy commands widespread consent and appears natural and inevitable« (1997a,
S. 259). In der Art und Weise, wie tiber ein Ereignis oder eine Gruppe gesprochen wer-
den kann und dieses Sprechen als ein gesellschaftlich legitimes, glaubhaftes und als
geteiltes, swahres Wissen« zum gesellschaftlichen Konsens zihlt, ist somit Ausdruck ei-
ner kulturellen Hegemonie.

6 Aussagen sind jedoch selbst nicht als »singulare Auflerung [Hervorhebung im Originall« zu ver-
stehen (vgl. Denninger/van Dyk et al. 2014, S. 28), sondern als »Codes, Taxinomien oder regelma-
Rigen Verstreuungen der diskursiven Elemente, mittels derer die Wahrheit(en) und Inhalte erst
entstehen, definiert und institutionalisiert werden« (Moebius 2005, S.130). Tina Denninger und
Silke van Dyk et al. (2014, S. 28) machen darauf aufmerksam, dass »Aussagen nicht nur sprachli-
che AuRerungen zu Formationen [..] organisieren, sondern dass [..] auch institutionen-, objekt-
und koérperbezogene Aussagen(-blindel)« existieren und demnach »von einer mehrdimensionalen
diskursiven Ordnung« auszugehen ist.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op



https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

Rassismus als diskursive Hegemonie

Ein diskurstheoretisch informiertes Rassismusverstindnis, das diesen als kulturelle
Hegemonie begreift, wendet sich gleichermafRen gegen aufklirerische Ansitze, wie sie
in individualpsychologischen Ansitzen der Vorurteilsforschung (vgl. zur Kritik Meche-
ril/Teo 1997; Terkessidis 1998b) vertreten werden, wie auch klassisch ideologiekritische
Annahmen, da nicht davon ausgegangen wird, dass Rassismus als ein »falsches< und zu
widerlegendes Wissen iiber die Anderen verstanden und allein durch >richtiges< Wissen
oder aber iiber den Kontakt zu ihnen abgebaut werden kénne (vgl. zur Kritik Terkes-
sidis 1998b, S. 17ff.). Insbesondere neigen Perspektiven der Vorurteilsforschung dazu,
die migrationsgesellschaftliche Verankerung und Fundierung stereotypisierter Bilder
und Vorstellungen tiber rassifizierte Andere zu vernachlissigen, da Rassismus in die-
ser Konzeption lediglich als »ein Aggregat individueller Irrtiimer« zusammengefasst
wird (vgl. Terkessidis 1998b, S. 18). Nicht nur mit Stuart Halls Verstindnis stereotypisie-
render Bedeutungs- und Gruppenbildung, sondern auch mit den diskurstheoretischen
Uberlegungen zu Macht, Wahrheit, Wissensbildung und kultureller Hegemonie konnte
jedoch bereits gezeigt werden, dass Rassismus auf einer grundlegenden Ebene der Kon-
struktionen von Norm und Abweichung sowie der Bildung von Wir-Gruppe und Fremd-
gruppen und ihrer hierarchischen Unterscheidung zueinander wirksam wird und da-
mit mehr als ein geteiltes Vorurteil darstellt. Dementsprechend erscheint ein einfacher
Abbau oder der Versuch der Widerlegung stereotyper Vorstellungen tiber die Anderen
unzureichend (vgl. z.B. Hall 1997a, S. 270ff.).

Weiter stellen ideologie- und diskurstheoretische Perspektiven heraus, dass die so-
ziale Hervorbringung von Gruppen und die Legitimation fiir ihren politischen, sozia-
len, kulturellen und wirtschaftlichen Ausschluss keine individuelle Praxis iiberzeug-
ter Rassist_innen darstellt, sondern Teil eines Macht/Wissen-Komplexes ist und eine
spezifische, institutionelle Praxis der Machtausitbung formiert. So ist Rassismus aus
diskurstheoretischer Sicht nicht zu iiberwinden, indem das >falsche Bewusstsein<, wie
es in Teilen klassisch ideologiekritischer Ansitze gingig vertreten ist, gegen ein aufge-
kldrtes Bewusstsein und srichtiges Wissenc« eingetauscht wird (vgl. zur Kritik Demirovi¢
1992, S. 74fF.; Miles 1992, S. 107; Miiller 1992, S. 28f.). Robert Miles weist darauf hin, dass
eine Rassismuskonzeptualisierung, die Rassismus als »falsche Lehre« begreift, iiber-
sieht, dass »eine Existenzbedingung von Ideologien [...] darin besteht, daf} sie — zumin-
dest fur diejenigen, die sie artikulieren und verwenden - die Welt seinleuchtend erkli-
ren« (1992, S. 107; vgl. auch Hall 2000b, S. 10f.). Im Rassismus werden Verhiltnisse der
Minder- und Hoherwertigkeit, Unterlegenheit/Uberlegenheit, Norm und Abweichung
nicht nur diskursiv hergestellt (vgl. Terkessidis 2004, S. 96). Rassismus bietet zugleich
eine einleuchtende Erklirungsfolie an, die bestehenden Ungleichheitsverhiltnisse und
die eigene Positionierung innerhalb dieser Ordnung zu deuten und zu plausibilisie-
ren (vgl. Miles 1992, S. 107). Er betont und erfiillt demnach wichtige Funktionen, die
auf symbolisch-diskursiver Ebene und fiir Selbstverstindnisse von Subjekten wirksam
sind (vgl. Kourabas 20193, S. 6).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

81


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Die Anderen ge-brauchen

Der hegemoniale Status rassistischen Wissens’ ist spezifischen Verfahren® zu ver-
danken, die Diskurse strukturieren und regulieren sowie Personen und Gruppen, die
in unterschiedlicher Weise im Diskurs positioniert sind und damit bedingen, wie sie
sich als diskursberechtige Subjekte in Diskursproduktionen einbringen kénnen. Der
Geltungscharakter einer Aussage und ihre diskursive Macht sind wesentlich an die Po-
sitionierung des Subjekts gebunden, die eine gewisse >Qualifizierung« des Subjekts als
diskursberechtigte_r Sprecher_in voraussetzt (vgl. Foucault 2012, S. 26). In den Diskurs
eintreten zu konnen, setzt somit eine gewisse Unterwerfung von Subjekten unter die
dem Diskurs inhirenten Regeln der Sag- und Horbarkeit voraus. Es ist von einer Arbeit
auszugehen, die aufzubringen ist, um als diskursberechtigtes Subjekt die eigene Stim-
me horbar und geltend machen zu kénnen. Doch nicht allein die eigene Anstrengung,
sondern vielmehr das Verhiltnis der Praktiken, in die ein Subjekt eingebunden ist und
durch die es in eine bestimmte Sprecher_innenposition gesetzt wird und in denen es
sich selbst positionierend hervorbringt, ermdoglicht die Artikulation von Sitzen, die als
wahre und bedeutsame Sitze gelten (vgl. Wrana 2015, S. 125f.). Auch hier liegt kein sub-
stanzialistisches oder individualistisches Subjektverstindnis vor. Vielmehr ist, wie Tina
Spies (2013, S. 166) mit Bezug auf Stuart Halls Uberlegungen betont, der »Zusammen-
hang von Diskurs und Subjekt als Artikulation zu verstehen«. Dies bedeutet, weder die
Moglichkeiten des Subjekts voluntaristisch zu iiberhéhen noch die Determiniertheit
des Subjekts durch Macht- und Herrschaftsbedingungen anzunehmen. Vielmehr kann
von einer konstitutiven Positioniertheit des Subjekts im und durch den Diskurs ausge-
gangen werden, die die Ambivalenz des Unterworfen-Werdens durch Macht wie auch
die Ermoglichung des eigenen Subjekts-Seins bedingt (vgl. Butler 2001, S. 8; Foucault
1978, S. 82fT.). Paul Mecheril spricht diese innere Ambivalenz des Subjekts an, wenn er
von einem »un-mogliche[n] Subjekt« spricht (2006a), das — da es immer diskursiv ver-
mittelt und positioniert auftritt —, als ein »artikuliertes Subjekt« zu verstehen ist (ebd.,
S.120ft.). Als postsouverines Subjekt stellt es nicht das Zentrum von Autonomie und
eigener Handlungsmacht dar, sondern ist vielmehr »dezentriert« (ebd., S. 128; vgl. aus-
fihrlich Hall 1999; 2012a). Den Positionierungs- und Artikulationsméglichkeiten stehen
daher keine unbegrenzten Wahlmdoglichkeiten zur Verfiigung, vielmehr sind sie »durch
historische und kulturelle Bedingungen« strukturiert (Spies 2013, S. 165).

Rassismus wird demnach nicht nur iiber den Ausschluss und die Beschrinkung
materieller Ressourcen ausagiert, sondern weist auch auf der symbolisch-diskursiven
Ebene Begrenzungen auf, denn auch die »gesellschaftlichen Akteure, die als Sprecher
in Diskursen in Erscheinung treten, [..] verfiigen tiber unterschiedliche und ungleich
verteilte Ressourcen der Artikulation und der Resonanzerzeugung« (Keller 2007, S. 63).

7 Mark Terkessidis schliefst mit dem Begriff des »rassistischen Wissens« (vgl. 1998b, S. 83ff.; 2004,
S.91ff.) an David T. Goldbergs »racial knowledge« (2001) an und betont hierbei die enge Verbin-
dung zwischen Macht, Wissensbildung und gesellschaftlichen Ordnungen (vgl. Terkessidis 2004,
S.92). Hierin zeigt sich die hohe Anschlussfahigkeit des Begriffs fir ein diskurstheoretisch infor-
miertes Rassismusverstandnis.

8 In»Die Ordnung des Diskurses« (2012, S. 11ff.) definiert Michel Foucault drei (ibergeordnete Proze-
duren (AusschlieRungssysteme, interne Prozeduren und die Verknappung der sprechenden Sub-
jekte), die fiir die Regulierung, Begrenzung und Strukturierung von Diskursen zentral sind.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

»Wer darf legitimer Weise wo sprechen? Was darf/kann wie gesagt werden [Hervorhe-
bungen im Original]?« (ebd., S. 62) und »Wer spricht iiber wen?« (Mecheril 1999; vgl.
auch Erel 2007, S. 147; Kilomba 2008, S. 26fF.) sind in Auseinandersetzungen tiber Ras-
sismus folglich keine unbedeutenden, sondern grundlegende Fragen. Hiervon kann
ausgegangen werden, da zwischen »den in einer Gruppe hegemonialen Werten und
den wertenden Gruppenkategorisierungen [..] ein Zusammenhang« besteht (Terkessi-
dis 1998b, S. 60). Das in hegemonialen Diskursen zum Ausdruck kommende Wissen ist
nicht beliebig, sondern ergibt sich »aus dem in der hegemonialen Gruppe verbreiteten
kulturellen Wertekanon« (ebd.) und entfaltet als rassistisches Wissen seine Wirksam-
keit. Denn »das Wissen, das ein Diskurs produziert« und seine hegemoniale Stellung
im gesellschaftlichen Raum erméglichen die Ausiibung »eine[r] Art von Macht iiber
diejenigen, iiber die >etwas gewusst wird« (Hall 2012d, S. 154). »Diejenigen, die den
Diskurs produzieren, haben also die Macht, ihn wahr zu machen — z.B. seine Geltung,
seinen wissenschaftlichen Status durchzusetzen [Hervorhebung im Original]« (ebd.).’
Dieses diskursiv hervorgebrachte, von Rassismus durchzogene Wissen und seine darin
zirkulierenden Wahrheiten schlagen sich als Macht/Wissen in individuellen Interaktio-
nen, soziokulturellen Sedimentierungen wie Institutionen, ihren Praktiken sowie in der
Strukturierung der Gesellschaft nieder, erfahren dadurch eine Reifizierung und kénnen
sich erneut als migrationsgesellschaftlich erfahrene und plausible Realitit materialisie-
ren (vgl. Terkessidis 2004, S. 91ff.; vgl. auch Eggers 2005b, S. 64f.).

Wenngleich sich in der Art und Weise, bestimmtes Wissen iiber Andere zu produ-
zieren und dieses als wahres Wissen reprisentieren zu konnen, eine Hegemonie durch
Konsens und Ubereinstimmung zeigt, sind diejenigen, die einen Diskurs dominieren
bzw. in der Lage sind, ihn hegemonial werden zu lassen, nicht ungebrochen und un-
widersprochen an der durch Wissen vermittelten Unterwerfung subordinierter Subjek-
te und sozialer Gruppen beteiligt. Hegemoniale Verhiltnisse sind weder ungebrochen
noch absolut wirksam. Es sind stets umstrittene und umkimpfte Verhiltnisse, die im-
mer in einem bestimmten Maf} auch auf die Zustimmung bzw. Internalisierung durch
subordinierte Gruppen angewiesen sind. Dariiber hinaus sind sie mit der Vervielfil-
tigung von Wissen durch Diskurse und gegenhegemonialer Wissensproduktion (vgl.
Dzudzek/Kunze et al. 2012) konfrontiert, mit denen und gegen die sie operieren. Mi-
chel Foucault hat diese als »unterdriickte Wissensarten« bezeichnet (vgl. 1978, S. 60)"°,

9 So kann die Analyse Stuart Halls in »Der Westens und der Rest« (2012d) als kritische Analyse diskur-
siver Praktiken verstanden werden, die das »Wahr-Sprechen« (Biihrmann/Schneider 2008, S. 26f.)
von Wissen und Bildern iiber die >Anderen des Westens<als Form einer hegemonialen Wissensre-
prisentation decodiert. Ahnlich arbeitet auch Edward D. Said (2008) in seinen Analysen zur Kon-
struktion des Orients als Phantasma okzidentaler Vorstellungen und Wissensdiskurse heraus, wie
bestimmte Wissensproduktionen in machtvoller Weise als >wahres Wissen<auftreten und das An-
dere in hierarchischer Polaritdt zum Eigenen diskursiv (mit-)erschaffen.

10 Michel Foucault (1978, S. 60) versteht hierunter »eine ganze Reihe von Wissensarten, die als nicht
sachgerecht oder als unzureichend ausgearbeitet disqualifiziert wurden: naive, am unteren En-
de der Hierarchie, unterhalb des erforderlichen Wissens- oder Wissenschaftlichkeitsniveaus ran-
gierende Wissensarten«. Dabei betont er, dass dieses unterdriickte Wissen nicht »als Wissen der
Leute« zu bezeichnen und auch nicht mit »Alltagswissen oder gesundem Menschenverstand« zu
verwechseln sei (vgl. ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

83


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Die Anderen ge-brauchen

an die auch Mark Terkessidis (2004) in seiner rassismustheoretischen Analyse von Wis-
sensbestinden ankniipft, die er als unterdriickte Wissensarten im Kontext eines ge-
sellschaftlich hegemonialen Wissens angesichts rassistischer Unterscheidungsprakti-
ken von Menschen in die Gruppe migrantischer und nichtmigrantischer Personen ver-
ortet.

3.1.2  Rassismus als gesellschaftliches Verhaltnis

Die vorausgegangenen Ausfithrungen zur Durchsetzung und sozial geteilten Ubernah-
me hegemonialen Wissens weisen darauf hin, dass eine Analyse von Rassismus zu-
gleich immer auch bedeutet, ein »gesellschaftliches Verhiltnis [Hervorhebungen im Ori-
ginal]« zu thematisieren (Rommelspacher 2009, S. 29) und zu fragen, welche grundle-
gende Funktion Rassismus fiir das migrationsgesellschaftliche (Zusammen-)Leben be-
sitzt (vgl. Mecheril/Melter 2010, S. 150ff.). Zahlreiche Rassismusforscher_innen plidie-
ren in ihren Analysen dafiir, Rassismus als ein Phinomen zu begreifen, das sich im Mo-
dus der Alltidglichkeit und Normalitit ereignet (vgl. fiir den deutschsprachigen Diskurs
w.a. Jiger 1992, Leiprecht 2001; Mecheril 2007b; Sow 2008)." Ferner ist neben dem All-
tagscharakter rassistischer Praktiken von einer »Normalitit des Rassismus« (Mecheril
2007b) auszugehen, da in rassistischen Einteilungen und Hierarchisierungen von Men-
schen Normalititsvorstellungen von Aussehen, Zugehorigkeit und Befihigung produ-
ziert werden und zugleich normalisierte Vorstellungen herangezogen werden, um Ein-
teilungen und Hierarchisierungen von Menschen vorzunehmen (vgl. ebd., S. 4). Ras-
sismus kann demnach als migrationsgesellschaftlich institutionalisierte und geteilte
Praxis »[glewdhnliche[r] Unterscheidungen« (Mecheril/Melter 2010, S. 150ff.) verstan-
den werden, die jedoch aufgrund der Bestindigkeit von Rassismus so weit normalisiert
ist, dass »bestimmte Gewdhnungseffekte zu beobachten sind« (Mecheril 2007b, S. 4).
Als fundamentale, gesellschaftliche Ordnungs- und Strukturierungslogik ist Rassismus
konstitutiver Teil migrationsgesellschaftlicher Realitit, die alle betrifft und in diese Be-
troffenheit einschliefit (vgl. Kourabas 2019a, S. 9f.; Mecheril 2007b, S. 11; Mecheril/Theo
1997, S. 7), da alle gesellschaftlichen Mitglieder »zwischen legitim natio-ethno-kulturell
Zugehorigen und legitim nicht Zugehdrigen« differenzieren und dadurch nicht nur spe-
zifische Personen, sondern alle »in diesem System positioniert und von dieser Position
betroffen« sind (Mecheril 2007b, S. 11). Auch Etienne Balibar (19924, S. 23) verweist auf
die Notwendigkeit, Rassismus als ein »totales Phinomen« zu konzeptualisieren, das in
Verbindung mit »einer Vielzahl von Praxisformen« steht. Zu diesen zihlen

»Formen der Gewaltanwendung ebenso [..] wie Formen der Mifachtung, der Into-
leranz, der gezielten Erniedrigung und der Ausbeutung), sowie [..] Diskurse[n] und
Vorstellungen, die nichts weiter darstellen als intellektuelle Ausformulierungen des
Phantasmas der Segregation bzw. der Vorbeugung (d.h. der Notwendigkeit, den Ge-
sellschaftskorper zu reinigen, die Identitat des »eigenen Selbst<bzw. des>wir<vorjeder
Promiskuitit, jeder>rassischen Vermischung<oderauchjeder>Uberflutung«zu bewah-

b8 Im angloamerikanischen Diskurs sind diesbezlglich v.a. die wegbereitenden Arbeiten zu Alltags-
rassismus von Philomena Essed (1990; 1991) hervorzuheben.

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Deutschland unter rassismustheoretischer Perspektive

ren) und die sich um die stigmatisierenden Merkmale des radikal sAnderen< (wie Na-
me, Hautfarbe und religiose Praxisformen) herum artikulieren« (1992a, S. 23f.).

Die von Etienne Balibar vorgeschlagene Definition illustriert ein relativ breites und um-
fassendes Verstindnis von Rassismus und ist damit in der Lage, dem Spektrum der Er-
scheinungen von Rassismus gerecht zu werden. Sie wird aber auch fiir eben jene Breite
kritisiert, so u.a. von Robert Miles (1992, S. 57fF.), der vor einer »Uberdehnung der Be-
griffe« warnt. Er hilt ein relativ eng gefasstes Begriffsverstindnis fiir notwendig und
spricht sich dafiir aus, dann von Rassismus zu sprechen, wenn »biologistische Diffe-
renzkonstruktionen« zum Tragen kommen, so Anja Weif3 iiber die Position Robert Miles
(Weifd 2001, S. 81). Jedoch ergibt sich hieraus die Problematik, dass »die Kriterien, auf
die sich Differenzkonstruktionen beziehen, ausgesprochen flexibel« sind und stirker
auf »den aktuellen Stand der politischen und normativen Kimpfe« verweisen als auf
die zugrunde liegende Struktur des Phinomens Rassismus, den es analytisch zu fassen
gilt, wie Anja Weif einwendet (vgl. ebd.). Allzu trennscharfe Definitionen laufen Gefahr,
den konjunkturellen Schwankungen und neuen Artikulationsformen, wie beispielswei-
se der Rede tiber »Kultur« als Sprachversteck fiir >Rasse« (Leiprecht 2001, S. 28), nicht
umfassend genug gerecht zu werden (vgl. Weif 2001, S. 81) und damit neorassistische
Figurationen zu verkennen. Dariiber hinaus ist die wissenschaftliche Analyse untrenn-
bar in ein migrationsgesellschaftliches Klima eingebettet, das zu einer (De-)Themati-
sierung respektive Distanzierung gegeniiber Rassismus tendiert (vgl. Kourabas 2019a,
S. 7ff.; Messerschmidt 2010). Aufgrund dieser komplexen Ausgangslange scheint es not-
wendig, gegeniiber der eigenen wissenschaftlichen Praxis und ihrer Einbettung in den
hegemonialen Forschungsdiskurs wie gesellschaftliche Debatten gleichermafRen zu fra-
gen, inwiefern der Vorwurf einer zu weit gefassten Definition aus analytischen Griin-
den formuliert wird und dazu beitragen kann, das Phinomen Rassismus differenzierter
und erkenntnisgewinnender zu fassen.

Im Sinne einer analytischen Trennung méchte ich im Folgenden, die Breite der
balibarschen Ausfithrungen einbeziehend, aber dennoch leicht vereinfachend, sowohl
materielle als auch symbolisch-diskursive Funktionen rassistischer Differenzprodukti-
on unterscheiden. Diese kénnen jedoch nicht getrennt voneinander betrachtet werden,
wie in dieser Studie bereits deutlich wurde und weiter deutlich werden wird, sondern
entfalten gerade in ihrer Verbindung Wirkmichtigkeit, da faktische Ausschliisse mit-
tels symbolisch-diskursiver Funktionen wie dem bereits skizzierten, rassistisch codier-
ten Wissen itber Andere legitimiert werden und umgekehrt rassistisch durchdrunge-
ne Wissensbestinde materielle und symbolisch-diskursive Ausschliisse und Schlech-
terstellungen rassifizierter Anderer plausibilisieren (vgl. Terkessidis 1998b, S. 13). Hier
dokumentiert sich erneut die Anlehnung rassismustheoretischer Perspektiven an ein
diskurstheoretisches Verstindnis, das materielle und symbolisch-diskursive Diskurse
und ihre Effekte als gleichermafen bedeutsam und ineinander verwoben begreift (vgl.
Hall 2000b, S. 8; S. 13f.).

In materieller Hinsicht regelt Rassismus in zentraler Weise den »Zugang zu 6ko-
nomischem, sozialem, kulturellem und symbolischem Kapital« (Rommelspacher 2009,
S. 32). Rassistische AusschliefSungspraktiken fithren dazu, auf allen relevanten gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op

85


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Die Anderen ge-brauchen

schaftlichen Ebenen wie dem Arbeits- und Wohnungsmarkt”, dem Bildungssystem™
und dem Gesundheitssystem™ systematisch Benachteiligungen fiir rassifizierte Perso-
nen und Gruppen zu produzieren, die die sozio-6konomischen Bedingungen der eige-
nen Existenz erschweren bis verunméglichen. Rassismus wirkt sich sowohl auf Chan-
cengleichheit als auch Verteilungsgerechtigkeit fir rassifizierte Subjekte und Subjekt-
gruppen in negativer Weise aus, wihrend weile Subjekte von Rassismus strukturell
profitieren. Rassismus ist damit als eine wesentliche StrukturierungsgrofRe an der Pro-
duktion sozialer Ungleichheit beteiligt (vgl. Kunz 2016, S. 44ff.). Rassismustheoretische
Perspektiven sind daher herausgefordert, herauszuarbeiten, »wie sich kulturelle Klas-
sifikationen in sozialstrukturelle Ungleichheiten und damit auch in alltagspraktische
und institutionalisierte Diskriminierung iibersetzen« (Weif} 2001, S. 83f.).

Rassismus schafft unterschiedliche Bedingungen fiir Gruppen, die sich nicht nur in
»einem leichteren Zugang zum Arbeitsmarkt und Bildungssystem, zu sozialen Bezie-
hungen und zu persénlichem wie gesellschaftlichem Ansehen« ausdriicken (Rommels-
pacher 2009, S. 32), sondern in wechselseitiger Verschrinkung mit Momenten und Ef-
fekten der Sinnstiftung und der Identifikation stehen. Rassismus bietet ein Deutungs-
und Interpretationsmuster der Welt an, das Subjekten nicht duflerlich bleibt, sondern
in symbolisch-diskursiver Weise Einfluss auf Selbst- und Weltverhiltnisse nimmt und
sich als subjektivierende Macht in alle Subjekte einschreibt (vgl. Mecheril/Broden 2010;
Mecheril/Rose 2014). Etienne Balibar (1992a, S. 26) hat Rassismus daher als eine Praxis
der WelterschlieRung und der Weltdeutung gefasst, da es Rassismus nicht nur gelingt,
»das zu interpretieren, was die Individuen erleben, sondern auch das, was sie innerhalb
der gesellschaftlichen Welt sind«. Rassismus kann in diesem Sinn als gesellschaftlich
akzeptiertes und funktionales Interpretations- und sinngebendes Deutungsrepertoire
verstanden werden, das die herrschenden Ungleichheitsbeziehungen durch den Rekurs
auf den Code >Rasse« nicht nur erklirbar macht, sondern zugleich die systematische
Herabsetzung bestimmter Subjektgruppen, die als fremd und anders gelten und die
»symbolisch aus der Familie der Nation, aus der Gemeinschaft« ausgewiesen werden
(Hall 2000b, S. 13f.), rechtfertigt und dieser Praxis einen Sinn verleiht (vgl. Broden 2012,
S. 8; Miles 1989, S. 107; Terkessidis 1998b, S. 54). Genau in dieser Verschrinkung von
Pragmatik und Symbolik liegt die Stabilitit und Funktionalitit rassistischer Logiken
oder — wie Robert Miles hervorhebt — die »praktische Angemessenheit« des Rassismus
(1992, S. 107; vgl. auch ebd. 1989, S. 360).

12 Vgl. hierzu u.a. die Untersuchungen der Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S. 62ff;
100ff.); Brzoska/Yilmaz-Aslan (2014) sowie Pieper/Mohammadi (2014).

13 Vgl.diesbeziiglich u.a. die Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S. 148ff.); Gomolla/Radtke
(2009) sowie Wojciechowicz (2018).

14 Vgl. hierzu u.a. die Ergebnisse der Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2017, S.113ff.) sowie
Velho (2011).

https://dol.org/10.14361/9783839453841-013 - am 14.02.2026, 14:35:34, Op


https://doi.org/10.14361/9783839453841-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

