
1.1 DAS 5EH EN DES SPIEGELS 

1. Wenn wir sagen, wir sähen etwas, z.B. einen roten Fleck, drücken wir 

eine Wahrnehmung aus.' Was aber drücken wir aus, wenn wir sagen, 

wir sähen etwas, z.B. 0, als Ziffer oder als Buchstaben? »Das >Sehen als 

••• < gehört nicht zur Wahrnehmung. Und darum ist es wie ein Sehen 
und wieder nicht wie ein Sehen«, befindet Wittgenstein. 2 Darauf, daß 

das Sehen-als nicht zum Sehen gehöre, lautet sein Befund keineswegs, 

es sei vielmehr »halb Seherlebnis, halb ein Denken«.3 Inwiefern es ein 
Ganzes sei, fragt Wittgenstein nicht; wohl deshalb beläßt er das Ver­

hältnis des Wahrnehmungs- zum Gedankenausdruck, des Sehens zum 

Denken', umgangssprachlich im vagen. 

Wenn wir sagen, wir sähen etwas als ... , drücken wir einen Gedan­

ken aus, an welchem das Sehen teilhat, d.h. von welchem es ein Teil 
ist. Mit anderen Worten: zwar enthält das Sehen-als das Sehen, doch 

ist es dieses nicht; wie auch niemand, der auf einen roten Fleck bloß 

hinsieht, sagen würde, er spräche denn in üb erlegter Absicht (einer 

1 I Vgl. Edmund Husserl, VI. Logische Untersuchung, [in: ders., Husserlia­

na, Bd. XIX/2, The Hague 1984, S. 550:] »Der Ausdruck einer Wahrnehmung 

[ ... ]«: Es sei »unbestreitbar, daß in den >Wahrnehmungsurteilen< die Wahr­

nehmung in einer inneren Beziehung zum Sinn der Aussage steht. Nicht 

umsonst heißt es ja: die Aussage drückt die Wahrnehmung aus, bzw. drückt 

das aus, was in der Wahrnehmung >gegeben< ist« ( ebd., S. 551). 

2 I Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, in: [ders.,] 

Schriften, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1960, [Abschnitt] XI, S. 507. Der erste Ab­

satz von Abschnitt XI ist quasi eine Überschrift: »Zwei Verwendungen des 

Wortes >sehen«<. 

3 I Ebd.; vgl. weiterE. Husserl, [VI. Logische Untersuchung,] a.a.O. [Anm. 

1], S. 551f.: Man werde »sagen müssen, dieses >Ausdrücken< einer Wahrneh­

mung (oder objektiv gewendet: eines Wahrgenommenen als solchen) ist 

nicht Sache des Wortlautes, sondern Sache gewisser ausdrückender Akte 

[ ... ]. Zugleich liegt darin, daß zwischen Wahrnehmung und Wortlaut noch 

ein Akt (bzw. ein Aktgebilde) eingeschoben ist.« 

4 I Mit Alexander Pfänder unterscheide ich, nicht entgegen Wittgenstein, 

am Denken (ich folge der Zusammenfassung von Josef König, Sein und Den­

ken, Halle a.d. Saale 1937, S. 98): »1. ein denkendes Subjekt, 2. das Denken 

selbst, 3. die Gedanken [die Hervorhebung der Ziffer 3 ergibt sich aus Kö­

nigs Kontext; J. S.], 4. die sprachlichen Formen, 5. den Gegenstand des 

Denkensund der Gedanken.« Die ausführliche Fassung Pfänders ist in seiner 

»Logik«, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 6f., nachzulesen. 

19 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke ästhetischen5, medizinischen, astrophysikalischen etc.), er sähe ihn 

als solchen. Das Sehen-als ist ein Denken, worin das Sehen enthalten 

ist. Umgekehrt ist das etwas-Sehen ein Sehen, worin das Denken ent­

halten ist. Wilhelm Schapp befindet, »sinnliche Gegebenheit und Idee 

ist in jeder Wahrnehmung untrennbar verbunden«.6 Anders gewendet, 

lautet sein Befund darauf, daß wir, ohne das zu Sehende zu denken, 

es nicht sähen. Demnach hat das Denken am Sehen teil, und wenn 
wir sagen, wir sähen etwas, drücken wir eine Wahrnehmung aus, von 

welcher es ein Teil ist. 
Sehen und Denken als Teile aufzufassen, die in einem Ganzen 

enthalten seien, legt Mißverständnisse nahe. Nicht gemeint ist ein 

Verhältnis nach Hegels »Encyclopädie«, daß »das eine Mal das eine, 

das andere Mal das andere das Bestehende und ebenso jedesmal das 
andere desselben das Unwesentliche« sei, oder, werde nicht das Ganze 

»als selbständige Existenz genommen«, der jeweilige Teil »das Selb-

5 I Vgl. L. Wittgenstein, Zettel208, in: [ders.,] Schriften, a.a.O. [Anm. 2]. 

Bd. 5, Frankfurt a.M. 1970, S. 330: »Wie ist man denn überhaupt zu dem 

Begriff des >Dies als das sehen< gekommen? Bei welchen Gelegenheiten wird 

er gebildet, ist für ihn ein Bedarf? (Sehr häufig in der Kunst.) Dort z.B., wo 

es sich um ein Phrasieren durchs Auge oder Ohr handelt. Wir sagen >Du mußt 

diese Takte als Einleitung hören<, [ ... ] >Wenn man diese Figur einmal als ... 

gesehen hat, ist es schwer, sie anders zu sehen<[ ... ]. Ist es nun ein wirkli­

ches Sehen oder Hören? Nun: so nennen wir es; mit diesen Worten reagieren 

wir in bestimmten Situationen. Und auf diese Situationen reagieren wir wie­

der durch bestimmte Handlungen.« 

6 I Wilhelm Schapp, Beiträge zur Phänomenologie der Wahrnehmung, Re­

print, Wiesbaden 1976, S. 133. Das Buch ist Schapps 1909 bei Husserl ein­

gereichte Dissertation; Erstdruck Göttingen 1910. 

Vgl. noch einmal E. Husserl, VI. Logische Untersuchung, a.a.O. [Anm. 1]. S. 

556: »Die Wahrnehmung, welche den Gegenstand gibt und die Aussage, die ihn 

mitteist des Urteils, bzw. mitteist der zu der Einheit des Urteils verwobenen 

>Denkakte<, denkt und ausdrückt, sind völlig zu verschieden, obschon sie im 

vorliegenden Falle des Wahrnehmungsurteils in der innigsten Aufeinander­

beziehung, im Verhältnis der Deckung, der Erfüllungseinheit stehen.« 

Vgl. auch Nicolai Hartmann, Philosophie der Natur. Abriß der speziellen Ka­

tegorienlehre, Berlin 1950, S. 119: »[ ... ] nicht das Auge sieht, sondern >ich< 

sehe. Ich aber- das ist das sehende Bewußtsein.« 

Vgl. auch Michael Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der 

Hegeischen Logik, Frankfurt a.M. 1980, S. 97: »Man muß[ ... ] darauf beste­

hen, daß auch das Wahrnehmen, im Sinne der Fünften Logischen Untersu­

chung Husserls, ein Auffassen von etwas als etwas ist.« 

20 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ständige«'; eher eines nach Goethes Farbenlehre, daß »Gelb immer ein Das Sehen 
Licht« und »Blau immer etwas Dunkles mit sich führe«8, daß also das des Spiegels 
etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, stets ein Denken und, umgekehrt, 

das Sehen-als, welches ein Denken ist, stets ein Sehen bei sich habe. 
Aber schon die Farben, von denen Goethe so schreibt, lassen ihr Licht 

und ihr Dunkles nie anders denn in sich gewahren, als enthielten sie 
es in sich. 

Um dieses In-sich-enthalten zu visieren, sei an das Verhältnis von 

Körper und Raum erinnert. Körper, z.B. Linsen, sind im Raum (nämlich 

dem der Klassischen Physik9) enthalten, doch zweifellos sind sie auf 

andere Weise in ihm enthalten als Linsen im Meßbecher; sie können 

aus dem Becher, nicht aus dem Raum entfernt werden. Demgemäß un­

terscheidet Melchior Palagyi10 zwischen einem Berührungsverhältnis, 

wie es Körper zum Gefäß, und einem Durchdringungsverhältnis, wie 

es Körper zum Raume hätten. Während für das erste gelte, daß »ein 

Körper für den anderen (also auch das Gefäß für den Inhalt und vice 

versa) völlig undurchdringlich ist«, gelte für das zweite: »Dortselbst, 

wo die Körperteilchen sich befinden, dortselbst befinden sich auch die 

Raumteilchen; so daß, wenn wir sagen dürfen, der Körper sei >im< Rau­

me, wir auch umgekehrt sagen dürfen, der Raum sei in dem Körper.« 

Das eine >in< (im Meßbecher) und das andere (im Raum), auf deren 

»sprachlich genau die gleiche Rolle«, doch »grundverschiedene Bedeu­

tungen« Palagyi hinweist11, unterscheiden ein durchdringendes und ein 

berührendes In-sein. Sie sind nicht einfach nur verschiedene (i!TEpa, 

diversa) >in<, wie in den Wendungen >Linsen im Becher< und >Linsen im 

Sack<, sondern sind unterschiedene (8t6:q>opa, differentia), weil sie der 

7 I [G.W.F. Hege[, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften , Bd. 

1,] §§ 135f. Hegel wird durchgängig nach der 20bändigen Theorie-Werkaus­

gabe, Frankfurt a.M. 1970 zitiert: »Auf der Grundlage der Werke von 1832-

1845 neu edierte Ausgabe«; gegebenenfalls ist die (Leider modernisierte) 

Interpunktion zu restaurieren. 

8 I [Johann Wolfgang Goethe, Farbenlehre], Didaktischer Teil, § 778. 

9 I Ich erinnere an Reinachs Auffassung: »Die Ordnung der Dinge im Raum 

setzt den Raum schon voraus; genauer gesagt: räumliche Relationen haben 

Raumgebilde und diese wiederum den Raum zur Voraussetzung.« Vgl. die 

nachgelassene Arbeit »Über das Wesen der Bewegung«, in: Adolf Reinach, 

Gesammelte Schriften, hrg. von seinen Schülern Hedwig Conrad-Martius und 

Edith Stein, Halle a.d. Saale 1921, S. 443. 

10 I Melchior Palagyi, Die Logik auf dem Scheidewege, Berlin 1903, S. 

45f. 

11 I Ebd. 

21 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Art nach verschieden sind. Entsprechend ist das In-sein, das ein >in< 

im Sinne von >im Becher<, von dem, das eines im Sinne von >im Raum< 
angibt, unterschieden; beide sind als In-sein andere oder verschiedene. 

Von einander durchdringenden Teilen spricht, auf scholastische 

Lehren sich stützend, auch Joachim Jungius.12 Er differenziert zwischen 

quantitativem und essentiellem Ganzen per definitionem des Verhältnis­

ses der Teile zueinander: Ob diese »inter se loco distinctae - [ * unter 
sich dem Orte nach distinkt]« oder »loco non sint disjunctae - [* dem 

Orte nach nicht getrennt]«. Zum Beispiel das totum essentiale[* essen­

tielle Ganze] dient der Scholastik»[ ... ) corpus vivens constans ex anima 
et corpore. Item quodvis corpus naturale ex materia et forma constitu­

tum - [* ein lebendiger Körper besteht aus Seele und Körper. Genauso 

ist jeder natürliche Körper aus Materie und Form konstituiert]«. Dieser 

sei das Ganze, das aus den seine Wesenheit (essentia) konstituierenden 

Teilen bestehe, und zwar »ita constituentibus, ut se invicem penetrent 
-[*so konstituiert, daß sie sich gegenseitig durchdringen].13 

Nur in Anbetracht dessen, daß die Teilchen von Körper und Raum 

sich wechselseitig durchdringen sollen, erfüllt der Raum mitsamt den 

darin enthaltenen Körpern die Definition eines essentiellen Ganzen 
(wie das Gefäß mitsamt den darin enthaltenen Körpern die eines quan­

titativen). In Anbetracht dessen hingegen, daß der Raum auch dort 

wo kein Körper in ihm angetroffen wird, Raum ist indes jeder Körper, 

12 I In seiner »Logica Hamburgensis« von 1638. Leibniz hat dieses Buch 
immer aufs neue gerühmt, z.B. in einem Brief von 1667 als »Logicam 

quandam exotericam [ ... ] quae tarnen et ipsa sine exemplo est, adeo multa 

habet praeclara - [* eine für ein breites Publikum geschriebene und den­

noch, weil sie so viel Hervorragendes enthält, beispiellose Logik (dt.: Gott­

fried Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften und Briefe, 6. Reihe, Bd. 1, S. 

281 )«. Die Harnburgische Logik ist auch heute noch mit Gewinn zu studieren, 

vereint sie doch Einsichten der Abaelard, Occam, Suarez mit Aussichten auf 

eine von der Naturwissenschaft erforderte Logik. Sie hätte den Deutschen 

das werden sollen, was den Franzosen ihre »Logique du Port Royal« von 1662 

bis in die Gegenwart geblieben ist. Ich werde Jungius gelegentlich heranzie­

hen. 

13 I Definition und Beispiele bei J. Jungius, Logica Hamburgensis, hrg. 
von Rudolf W. Meyer, Harnburg 1957, S. 44; in deutscher, mitunter zu präzi­

sierender Übersetzung aufS. 429. - Zum Unterschied von >partes distinctae< 

und >partes non disjunctae< soviel: Die ersten sind diverse Teile(»[ ... ] Diver­
sitas, alias Distinctio dicta [ ... ]-[*Verschiedenheit, sonst auch Distinktheit 

genannt]« ebd., S. 48), die zweiten einander nicht ausschließende Teile ([Li­

her] IV; [caput]10, passim). 

22 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beliebig welcher, würde er nicht in ihm anzutreffen sein, kein Körper Das Sehen 
wäre, erfüllt nur der Körper-Raum oder der Raum-Körper, d.h. der von des Spiegels 
einem Körper penetrierte oder ihn penetrierende Raum, die Definition; 

denn unter diese fallen allein Teile, die keine anderen als gegenseitig 

sich durchdringende sind. 

Jungius definiert weiter14: »Inhaerens est quod inhaeret aut ap­

tum est inhaerere alteri Enti, sive quod ita inexistit alteri enti, ut id 
ipsum penetret sive penitus cum ipso simu/15 sit. [* Inhärierendes ist, 

was einem anderen Seienden innewohnt oder fähig ist innezuwohnen, 

oder das einem anderen Seienden so in-existiert, daß es dieses selbst 

durchdringt oder mit diesem selbst völlig gleichzeitig ist.]«15 Das durch­

dringende Insein ist demzufolge als ein gleichzeitiges Einwohnen, das 

fragliche Verhältnis als ein gleichzeitiges einander-Einwohnen von Kör­
per und Raum zu begreifen. Und wenn wir fortan sagen, das Sehen-als 

sei ein Denken, worin das Sehen, und umgekehrt, das etwas-Sehen sei 

ein Sehen, worin das Denken enthalten ist, so sagen wir eben dieses: 

daß Denken und etwas-Sehen bzw. etwas-Sehen und Denken einander 
gleichzeitig einwohnen. Das Sehen-als und das etwas-Sehen erfüllen 

die Definition des totum essentiale; ihre Teile, ob Denken und Sehen 
oder Sehen und Denken, sind keine anderen als einander gleichzeitig 

einwohnende. Nicht etwa wäre das Sehen-als, welches ein Denken, 

noch das etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, dem absoluten, nämlich 

von Körpern losgelösten Raum Newtons vergleichbar, so daß das Sehen 

im Denken oder das Denken im Sehen nur partiell enthalten sein wür­

de. Beide Ganze als Ganze bestehen vielmehr aus den ihre Wesenheit so 
konstituierenden Teilen, daß diese einander zur Gänze enthalten. 16 

2. Auf die Frage, wann wir einen Spiegel als Spiegel sähen, antwortet 

Josef König17: Wir sähen ihn, nämlich einen Spiegel als solchen, »dann, 

14 I [Ebd., Liber I, caput] 9, 14. 

15 I Das >si mul< entspricht exakt dem aristotelischen >ÖI.la< (z.B. Me­

t[aphysik] 1048 b33), es steht terminologisch für strenge Gleichzeitigkeit. 

Siehe Scholion »Aristoteles: Sehen und gesehen haben« [liegt nicht vor; 

siehe aber auch die Abschnitte !.3.4 (ab S. 94) und II.2.3 (ab S. 163)] . 

16 I Das Enthaltensein von etwas in einem anderen wird thematisch immer 

wieder wichtig werden. Man bleibe darauf von Anfang an aufmerksam. 

17 I J. König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 4], S. 119.- Königs Buch 

von 1937, mit vollständigem Titel »Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet 

von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie«, ist die verbesserte Fassung 

seiner Göttinger Habilitationsschrift. Um des Verhältnisses zwischen Sein 

und Denken innezuwerden, hat König formal strenge Analogien in Spiegel-

23 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke wenn wir Anderes in ihm sehen.« Man ist versucht, die beiden Teilsätze 

als einander äquivalent zu lesen, jeder eine notwendige und hinreichen­
de Bedingung für den anderen. Ist aber der Nachsatz auch eine notwen­

dige Bedingung (nur dann) des Vordersatzes, obschon König sie nicht 
ausspricht, so ist er doch, obschon König sie ausspricht, keine hinrei­

chende Bedingung (dann) desselben. Ernst Mach erzählt, als er einmal 

müde einen Omnibus bestiegen, habe er gedacht, was träte denn da 
»für ein herabgekommener Schulmeister« hinzu. »Ich war es selbst, 

denn mir gegenüber befand sich ein großer Spiegel.«" Machs Blick in 
den Spiegel durchläuft zwei Phasen: in der zweiten erst weiß er, daß er 
selber sich spiegelt; in der ersten, da ihm dieses Wissen noch mangelt, 

sieht er zwar »Anderes« im Spiegel, denn er sieht. wenn auch irrtüm­

lich, einen anderen Menschen, gleichwohl sieht er den Spiegel nicht als 
solchen. Um eine Äquivalenz zu erhalten, hätten wir zu formulieren: 

Wir sehen einen Spiegel dann und nur dann als Spiegel, wenn wir wis­
sen, daß wir Anderes in ihm sehen. 

In meinem Arbeitszimmer hängt eine runde Bronzescheibe an 

der Wand. Ihre zur Schau gestellte Rückseite zeigt einen erhabenen, 

schwarzgefleckt grün patinierten Trauben- und Tierdekor. Wer unbe­
lehrt auf den kleinen Diskus blickt, hält ihn für ein vielleicht sehens­

wertes, jedenfalls sichtbares Ding neben anderen Dingen in meinem 

Zimmer, die ihrerseits sehenswert sein mögen (eine Sanduhr aus dem 

Biedermeier, eine Vedute von Piranesi). Dieser Betrachter weiß nicht, 

Verhältnissen beigezogen; »[ ... ] die wenigen eindringlichen Anmerkungen 

Josef Königs ermöglichen es, einen methodisch sicheren Boden für die Aus­

arbeitung der Fragestellung [nach dem Wesen des Spiegels; J. S.] zu gewin­

nen«. So urteilt Hans Heinz Holz in seiner Studie »Die Selbstinterpretation 

des Seins. Formale Untersuchungen zu einer aufschließenden Metapher«, die 

selber diese Ausarbeitung erheblich gefördert hat (in: Heget-Jahrbuch 1961, 

S. 61-124). Die Doppelnummer 1/ 2 (Köln 1982) der von ihm herausgegebe­

nen Forschungshefte seines Centro degli studi filosofici Sant' Abbondio hat 

Holz zur Gänze »Formbestimmtheiten von Sein und Denken. Aspekte[n; J. S.] 

einer dialektischen Logik bei Josef König« gewidmet. Das Heft enthält u.a. 

den Beitrag »Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?« von Klaus Peters (S. 

41-53); außerdem weist es auf das Wichtigste »Aus dem Nachlaß von Josef 

König« hin (S. 111ff.), so auf ein 30seitiges Spiegel-Manuskript. 

18 I Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen, 9. Auflage, Jena 1922, S. 

3, Anm. 1. Psychologisch (genauer: sozialpsychologisch) bemerkenswert ist 

der dem zitierten Satz folgende: »Der Klassenhabitus war mir also viel ge­

läufiger, als mein Specialhabitus.« An derselben Stelle erzählt Mach ein wei­

teres ähnliches Erlebnis. 

24 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß er einen antiken chinesischen Spiegel sieht. Würde ich ihm Nähe- Das Sehen 
res über die Scheibe sagen, er wüßte von mir, daß er einen Gegenstand des Spiegels 
sieht, dessen polierte Vorderseite anderen Kulturen in anderen Zeiten 

zu einem Spiegel getaugt hat. Betritt aber ein Gast meine Wohnung 

und geht, seiner Blickrichtung folgend, auf den sichtbaren, doch un­

ansehnlichen Flurspiegel zu, so weiß er unmittelbar, daß er in einen 

Spiegel schaut; die Belehrung erteilt ihm sein eigener Blick, in welchem 
er in gewisser Weise sich selber begegnet. Er wüßte auch, daß er in 

einen Spiegel schaut, wenn er anderem als sich selber darin begeg-

nete, nämlich Dingen und Personen, die seinem unreflektierten Blick 

verborgen blieben, weil sie sich etwa hinter ihm oder seitwärts von ihm 

befänden. In solchen Fällen wird jemand zwar durch seinen eigenen 

Blick, indes nur mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu schauen. Es gibt 

außerdem, wie das Erlebnis von Ernst Mach eindrücklich macht, einen 

vierten, sozusagen selbstvergessenen Augenblick vor dem Spiegel: Man 

weiß dann nicht, daß man in ihn hineinschaut. 

Zu wissen, wir sähen einen Spiegel, weil uns gesagt werde, der 

fragliche Gegenstand sei etwas Derartiges, ist augenscheinlich ein 

anderes Wissen als dasjenige, das uns sagen läßt, wir wüßten fraglos 
einem Spiegel gegenüberzustehen, weil wir in ihn hineinsähen. Damit 

jemand chinesische Bronzen, griechische Klappspiegel, sonstwelche 

miroirs und mirrors, deren einer oder anderer nach Spiegel nicht aus­
sieht, doch für solche ansieht, könnte er auf spezielle Literatur verwie­

sen werden.19 Damitjemand aber weiß, er sehe in einen Spiegel hinein, 

braucht es im allgemeinen- mit Ausnahme eben jenes selbstvergesse­
nen Augenblicks - keinen, wie immer gearteten, Verweis. 

Etwas zu sehen, ohne zu wissen, was ich sehe, ist keine besonde­

re, auf Spiegel beschränkte Situation. In meinem Zimmer stehen vier 

Bronzefigürchen, Nachbildungen von Himmelhunden und Palastlöwen, 

wie sie überlebensgroß auch in Pekings Kaiserstadt, als wären sie dort 

hingegossen, aufgestellt sind. Ich habe in diesen Figurinen so lange 

nur Miniaturen der Originale gesehen, bis ich erfuhr, ich hätte Eichma­

ße vor mir, mit denen Opium abgewogen worden sei. Seitdem weiß ich 

mehr, als ich bis dahin gewußt habe. Sehe ich seitdem auch mehr? Mit 
einer Wendung der deutschen Sprache ließe sich wohl sagen, ich sähe 

die Bronzen nunmehr mit anderen Augen. Diese Ausdrucksweise bleibt 
freilich in einer eigentümlichen Schwebe: Ob ich gleichsam mit den 

19 I Z.B. auf R[obert] W[illiam] Swallow, Ancient Chinese Bronze Mirrors, 

Peiping 1937; Wolfgang Züchner, Griechische Klappspiegel, Berlin 1942; 

Serge Roche/Germain Courage/Pierre Devinoy, Spiegel, Spiegelkabinette, 

Spiegelgalerien, Hand- und Wandspiegel, Tübingen 1985. 

25 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Augen eines Anderen sehe, dessen Wissen ich mir zu eigen gemacht 

habe, oder mit mit meinen eigenen Augen, die gleichsam durch andere 

wissend geworden sind. Beidemal kommt jedoch ein Wissen, wie von 

einem alter ego, zu meinem Sehen hinzu. 

Die Verschiedenheit unseres Wissens, einen Spiegelfür einen sol­

chen anzusehen, von demjenigen, das uns zu sagen berechtigt, wir 
wüßten, wir sähen in einen Spiegel hinein, beruht auf der Verschie­
denheit unseres jeweiligen Blicks; ihn modifiziert entweder ein zu ihm 

hinzukommendes oder das in ihm enthaltene Wissen. Redensarten wie 

>etwas für ein solches<, >jemanden für einen solchen ansehen< drü­

cken mittels des Verbums >sehen< zweifellos ein Wissen aus. Gleich­

wohl sind sie keine Synonyme des Wissens, die sich gewissermaßen 

auf das Sehen berufen, als würde erst dieses sie rechtfertigen, noch 

ist in ihnen das Sehen nur metaphorisch an die Stelle des Wissens 

getreten. Vielmehr sehen wir etwas für ein solches, jemanden für einen 

solchen an, weil wir von irgendwoher wissen, wofür wir es oder ihn 

anzusehen haben. Allein der ab alio belehrte Blick setzt unser Sehen 

in derartige Rechte ein. Hingegen sind unserem Blick in den Spiegel die 

Wissensgründe des Sehens eo ipso gegeben. Wer einem Spiegel offenen 
Auges gegenübersteht, weiß im allgemeinen, daß er hineinschaut, weil 

er weiß, daß er herausschaut. Auch weiß er in demselben Augenblick, 

in welchem er sieht, und weiß lediglich dadurch, daß er sieht. Sein 

Wissen ist irgendwie in seinem Sehen enthalten20, und sein Blick bedarf 
keiner außer der spekulären Selbstbelehrung. Ich nenne Augenblicke 

vor dem Spiegel, welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten, fortan 
Spiegelblicke; in ihnen wird nicht irgendein Spiegel für einen solchen 

angesehen, sondern der Spiegel als solcher gesehen. 

Erst der Spiegelblick als einer in den Spiegel stiftet dessen Sicht­

barkeit als solchen. Blickte ich, anstatt in ihn, bloß auf ihn, wie ich, 

aus meinem Arbeitszimmer hinausschauend, auf den See und die Berge 
blicke, wäre mein Wissen, daß ich in einen Spiegel sehe, ein zu mei­

nem Blick hinzukommendes, kein in ihm enthaltenes Wissen. Von einem 

Blick, der auf Spiegel wie auf Berge und See geworfen wird, ließe sich 

so wenig sagen, er stifte die Sichtbarkeit des Spiegels, wie sich sagen 

ließe, unser Blick auf Berge und See stifte deren Sichtbarkeit. Sie sind 

einfach deshalb, weil sie dort liegen, sichtbare Dinge, wie mein Bron­

zespiegel, einfach deshalb, weil er dort hängt, ein sichtbares Ding ist, 

ob jemand hinsieht oder nicht. 21 Wer aber hinsieht, weiß stricte nur 

20 I Das Wie dieses Enthaltenseins, auch im Vergleich mit dem Enthalten­

sein des Denkens im Sehen, kann nur allmählich expliziert werden. 

21 I Die von Bertrand Russell in »Unser Wissen von der Außenwelt« (Leip-

26 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


möglicher (nicht notwendiger) Weise, was er sieht. Sein Sehen selber Das Sehen 
stiftet nichts außer gesehen haben22, keine Sichtbarkeit und kein Wis- des Spiegels 
sen. 

3. In der Wendung >Das Sehen des Spiegels< ist der Genitiv >des Spie­

gels< von eigentümlicher Ambivalenz; unzweifelhaft ein gen. objecti­
vus, scheint er unter gewissen Umständen auch als ein gen. subjecti­
vus auffaßbar zu sein. Diese nicht ihres grammatischen Alters, sondern 

ihrer logischen Frische wegen zu würdigende Unterscheidung besagt: 
»Er ist subjectivus, wenn durch ihn derjenige Gegenstand ausgedrückt 

wird, der etwas thut, dem etwas angehört, wie hominum facte, liber 

pueri; objectivus, wenn der Genitiv den leidenden Gegenstand be­

zeichnet oder dasjenige, worauf die Handlung oder Empfindung ge­
richtet ist.«23 Im Deutschen steht der objektive Genitiv bei solchen 

Substantiven, »deren entsprechendes Verbum den Accusativ regiert«, 

»eigentlich nur bei Substantiven, welche ihre Ableitung von einem 

verbo transitivo durch die Form deutlich kund geben«24 (am deutlichs­

ten als dessen substantivierter Infinitiv). >Sehen< ist ein solches tran­

sitives, den Akkusativ regierendes Verb: etwas sehen, z.B. den Spie­
gel. Auf ihn richtet sich mein Blick, ihn benennt der gen. objectivus 

>des Spiegels< als einen etwas-Leidenden, er leidet meinen Blick. Be­

gegne ich in meinem Spiegelblick mir selber, das eigene Auge gleich­

sam ins spekulare tauchend, scheine nunmehr ich, der in den Spiegel 

hineinschaut, ein etwas-Leidender zu sein: ich leide den Blick dessen, 

der aus dem Spiegel herausschaut. Wer aber ist er, der mich ansieht? 
Schiene es gar so, als sähe der Spiegel selber, in figurameines Spiegel­

Ich, mich an, lägen jene gewissen Umstände vor, unter denen der 

Genitiv >des Spiegels< als ein subjektiver aufzufassen wäre. Was aber ist 

es, das mich ansieht? Ist das spekulare Auge mein eigenes, ist das 

Spiegel-Ich mein Ich? Ist denn da überhaupt etwas, oder scheint da 

zig 1922, S. 89ff.) erörterte Problematik, ob die Sichtbarkeit der Dinge un­

abhängig von unserem Hinsehen sei, kann hier vernachlässigt werden . Um 

so dringlicher wird sie hingegen, wenn die Frage dahin geht, ob die Sicht­

barkeit der Spiegelbilder unabhängig von unserem Hinsehen sei. Siehe die 

Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111]. 

22 I Siehe das [nicht vorliegende Scholion »Aristoteles«; dazu Anm. 15] 

23 I C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin 

1865, S. 281. Ich werde mich dieses »vielgebrauchten Schulbuches« des 

öfteren bedienen, weil es, ohne veraltet zu sein, sorgfältiger und ausführli­

cher als Lateingrammatiken heutzutage verfaßt ist. 

24 I Ebd., s. 281f. 

27 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke nur etwas zu sein? Ist vielleicht um eine spätere Frage vorwegzuneh­

men", der Schein das Sein? 
Den Spiegelblick, in welchem ich mir selber begegne, beschreibt an­

gemessen ein Satz aus Personalpronomen und reflexivem Verb: Ich sehe 
mich (scil. im Spiegel), d.i. gerrauer ein Satz aus Subjektpronomen (ich), 

verbum transitivum (sehe) und komplementärem Objektpronomen 

(mich). Das Verhältnis zwischen den beiden Pronomina, in der Bestim­
mung als reflexiv zunächst doch undurchschaut belassen, ist überaus 

problematisch; einem Valery wird es zweifach fraglich. Seit den frühen 

zwanziger Jahren beunruhigt es den Sprachphilosophen der »Cahiers«, 

etwa gleichzeitig (1922) bedrängt es den Dichter der »Fragments du 

Narcisse«26, indes läuft die Zwiefalt des philosophischen und des poeti­

schen Aspekts auf keinen Zwiespalt, vielmehr so zwingend auf beidemal 
die gleiche narzißtische Situation hinaus, daß festzustellen ist: »Valery 

geht in den >Cahiers< davon aus, daß im reflexiven Verb das Subjektpro­

nomen und das Komplementpronomen nicht dieselbe Person bezeich­

nen.«" Freilich bezeichnen sie auch keine zwei Personen, eher läßt sich 

sagen, das Komplementpronomen (als eines des Erleidenden) bezeich­

ne nicht mehr ein und dieselbe Person wie das Subjektpronomen (als 
eines des Handelnden). »Das komplementäre >Mich< ist eine Variable 

des >Ich<. In einem Satz wie >Je ME vois< ist >ME< das Bild eines Gesichts 

oder Körpers.«28 Valery behauptet das Verhältnis zwischen handelndem 

Ich und erleidendem Mich, nicht mehr ein und dieselbe Person zu sein, 

25 I Siehe die Studie »Spiegelschein« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

26 I Valerys und Ovids Narziß-Dichtungen sind einander ebenbürtig. Siehe 

das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid« und »Narcisse. Zu Versen von 

Valery« [von Schiekel nicht ausgearbeitet; siehe aber S. 291ff.]. 

27 I Jürgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von 

Paul Valery, Diss., Kiel 1965, S. 193. Schmidt überschreibt den betreffenden 

Abschnitt »Das reflexive Verb oder Narziß«. AufS. 228 (STN 29) weist er die 

einschlägigen Stellen in den »Cahiers« nach.- Ich gebrauche >narzistisch<, 

wenn überhaupt, nur vorläufig und jedenfalls in seinem mythisch ursprüng­

Lichen, von Ovid und Valery poetisch vertieften Sinn (dem >narzissisch< bes­

ser anstünde), nicht in jenem theoretisch verblaßten, auch uneinheitlich 

aufgefaßten Sinn einer »Libidobesetzung des Ichs«, zu dem die Psychoana­

Lyse das Wort mit der Sache depraviert hat. Vgl. J[ean] Laplanche/J[ean)­

B[ertrand] Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1972, 

unter dem Stichwort >Narzißmus<. Siehe auch Abschnitt 5 [ab S. 33]. 

28 I J. K. Schmidt, [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul 

Valery,] a.a.O. [Anm. 27), S. 193. In Termini einer Logischen Grammatik: »Zwi­

schen je und me besteht die Beziehung sehen; d.i. eine zweigliedrige Relation 

28 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für alle reflexiven Verben, z.B. für >Se surprendre soi-meme<, >soi-meme Das Sehen 

saisir<, >s' entremeler<, >s' entre-detruire<, >s'unir<, >penche-toi<. >beise- des Spiegels 
toi<29 : »Der reflexive Begriff SE [bzw. das jeweilige Reflexivpronomen 

im syntaktischen Kontext; J. S.] ist das Signal einer Unabhängigkeit 

zwischen zwei >Ich<, von denen das eine wie ein fremder Körper dem 

anderen unterworfen ist.«30 Dieser Satz gilt für jedwedes verbum refle-

xivum, beliebig welches, mithin auch für >Se voir<. Wo aber sieht jemand 

sich selber, wenn er nicht irgendeinen Teil seines Körpers sieht, eine 

Hand oder einen Fuß, der ihm ebenso wie ein fremder Körper vor Augen 

kommt31 , sondern sein eigenes Gesicht? Sich selber, in diesem Sinn, sieht 
er ausschließlich in einem Spiegel. Alleinjener Blick, in welchem er sein 

eigenes Auge als ein sehendes, und zwar ihn ansehendes, im Spiegel 

sieht31, läßt ihn sich selbst begegnen. 

4. Wie ein fremder Körper: entweder, im Falle des sich-Sehens, dem 

anderen unterworfen zu sein, oder, im Falle meines Blicks auf meine 

zwischen einer Person, welche als Referens das nominativische Subjekt, und 

einem Bild dieser Person, welches als Relatum das Akkusativobjekt ist.« »Äl­

teste grammatische Stellenformen« für Referens und Relatum, so Wilhelm 

Burkamp (Logik, Berlin 1932, S. 64), seien »die Casus (Nominativ, Genitiv, 

Dativ, Akkusativ, Ablativ, Lokativ usw.)«. 

Oder in rein logischen Termini: xRy (worin R die Relation Abbild von, x das Re­

ferens, y das Relatum sei) ist eine zweigliedrige Beziehung R, die x zu y hat. 

Diese Beziehung ist asymmetrisch, da sie lediglich in der Richtung von x nach y, 

nicht aber von y nach x gilt; die zu ihr inverse (oder konverse) Relation lautet 

auf >Urbild von<. Diese Beziehung ist ferner mehr eindeutig, da mehrere Abbil­

der von einem Urbild möglich sind (z.B. in einer iterierenden Spiegelflucht). 

Zur Asymmetrie einer Beziehung vgl. B. Russell. Einführung in die mathema­

tische Philosophie, München 1923, S. 46: »Asymmetrische Beziehungen sind 

sozusagen die relationalsten Relationen und die wichtigsten für den Philo­

sophen, der die tiefste logische Natur der Beziehungen studieren will.« 

29 I Die Beispiele entnehme ich Valerys »Fragments du Narcisse«, gegen 

Ende von Abschnitt II und Schluß von Abschnitt III. 

30 I J. K. Schmidt. [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul 

Valery]. a.a.O. [Anm. 27]. S. 194, Anm. 1. 

31 I Wie Ernst Mach [in »Die Analyse der Em pfindungen«]. a.a.O. [Anm. 

18]. S. 15f., es gezeichnet und als »Selbstschauung >Ich <« beschrieben hat. 

Darauf ist Ernst Bloch in »Verfremdungen«, [Bd.] I, Frankfurt a.M. 1962, S. 

13ff., eingegangen (»Selbstporträt ohne Spiegel«). 

32 I Bekanntlich würde Husserl sich diese Analyse nicht zu eigen machen; 

auf Grund der von ihm »bei der korrelativen Konstitution von Leib und Au-

29 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Hand oder meinen Fuß, mir vor Augen zu kommen; in beiden Fällen 

gebrauchen wir unbedacht dieselbe Wendung, scheint doch ihren 

Gleichlaut auch ein Gleichsinn zu begleiten. Aber im zweiten Fall 

weiß ich stricte nur möglicher, nicht notwendiger Weise, daß ich einen 

Körperteil von mir sehe (man könnte mich ja getäuscht haben, und er 

könnte in Wirklichkeit ein fremder sein33). Im ersten Fall weiß ich 

notwendig, daß mein Blick mich selber wie einen anderen, weil nicht 

mehr wie denselben, trifft. Im zweiten Fall ist jene Wendung, wenn 

nicht trivial, vielleicht von psychologischem Interesse, im ersten al­

lemal von philosophischem: sie drückt dann ein Selbstverhältnis34 

aus. Das sich-Sehen konstituiert zwar nicht Leiblichkeit, wie eine 

solche leibliche Konstituierung dem Tastsinn zuzuschreiben ist, je-

ßenwelt« festgestellten »Unterschiede zwischen visuellem und taktuellem 

Gebiet«, hätte er einzuwenden (und hat es expressis verbis auch eingewen­

det): »Natürlich wird man nicht sagen, ich sehe mein Auge im Spiegel; denn 

mein Auge, das sehende als sehendes, nehme ich nicht wahr; ich sehe etwas, 

von dem ich indirekt, durch >Einfühlung< urteile, daß es identisch ist mit 

meinem (etwa durch Tasten sich konstituierenden) Ding Auge, ebenso wie 

ich das Auge eines Anderen sehe« (E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phäno­

menologie und phänomenologischen Philosophie, Zweites Buch, [in: ders., 

Husserliana, Bd. IV, The Hague] 1952, S. 147 und S. 148, Anm. 1). - Zum 

behaupteten »indirekt«, »durch >Einfühlung<« zustandegekommenen Urteil 

siehe den folgenden Abschnitt 4 [ab S. 29]. 

33 I Z.B. wenn ich (bei Lumbalanästhesie) der Operation meines Sprung­

gelenks über einen Monitor zuschaue; es bedürfte noch nicht einmal des 

distanzierenden, verfremdenden optischen Mediums, um mich zu täu­

schen. 

34 I Den Begriff >Selbstverhältnis< nehme ich im gleichen Sinne, in dem 

Jürgen Stolzenberg (Fichtes Begriff der intellektuellen Anschauung. Die Ent­

wicklung in den Wissenschaftslehren von 1793/ 94 bis 1801/02, Stuttgart 

1986, passim), Dieter Henrich (Selbstverhältnisse. Gedanken und Auslegun­

gen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart 

1982, passim) und Ernst Tugendhat (Selbstbewußtsein und Selbstbehaup­

tung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a.M . 1979, passim) ihn 

verwenden. Tugendhat spricht auch von einem »reflektierten Selbstverhält­

nis« (ebd., S. 31); ich werde mich dieses Ausdrucks gelegentlich bedienen. 

Tugendhats Ausdruck »reflexive Relation« (ebd., S. 155) halte ich hingegen 

für unglücklich, da reflexive Relationen auch in der formalen Logik auftreten, 

jedoch »die Theorieversuche über Selbstverhältnisse, welche die klassische 

deutsche Philosophie entwickelt hat« (D. Henrich, Selbstverhältnisse, S. 3), 

allein mittels der dialektischen oder spekulativen Logik einzusehen sind. 

30 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


doch konstituiert das Auge, welches vor dem Spiegel in sich selber Das Sehen 
wie in einem anderen ruht, ein der Leiblichkeit voraus und zugrunde des Spiegels 
liegendes Ich. 

Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel sind nicht 

nur verschiedene Blicke, sie sind auch als Blicke verschieden, sind mit­

hin unterschiedene, gegenteilige (und nicht nur gegensätzliche) Bli­

cke. Ihr Unterschied ist aber besonderer Art: Der Blick in den Spiegel 
enthält sich selbst und sein Gegenteil, den Blick aus dem Spiegel. (Das 

Umgekehrte, daß auch dieser sich selbst und sein Gegenteil, den Blick in 
den Spiegel, enthalte, ist bloßer Schein.) Wo nun etwas sich selber und 

sein Gegenteil enthält, handelt es sich um einen Selbstunterschied. 

Mit König ist zu sagen, »daß überall dort, wo ein Selbstunterschied im 

Hintergrund liegt, Formulierungen auftreten, die mehr oder minder 
lebhaft die Erinnerung an Hege I wecken«. 35 Es sind spekulative Formu-

Die Einwände, die Tugend hat, sich zu Unrecht auch auf Wittgenstein beru­

fend, dagegen erhebt (Selbstbewußtsein und Selbstbehauptung, S. 13ff.), 

daß »wir geneigt sind, die Rede vom Bewußtsein von etwas metaphorisch 

nach dem Modell des Sehens aufzufassen, eine Neigung, der die gesamte 

europäische Tradition von Parmenides bis Husserl zum Opfer gefallen« sei, 

greife ich in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Buch ab S. 111] auf. Al­

lerdings sind Tugendhats Einwände, verglichen mit denen von Richard Rorty 

(Der Spiegel der Natur: Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M. 1981), 

nachrangig. 

35 I Josef König, [Sein und Denken,] a.a.O. [Anm. 17], S. 124, Anm. 1. 

König setzt seine Anmerkung fort, die zitierte Hege1-Stelle macht auch 

den Terminus >übergreifende Gattung< plausibel: »So heißt es z.B. in der 

>Logik< (Ausgabe Lasson, 2. Teil, S. 246 [Werke in zwanzig Bänden, Band 6, 

S. 281]): >Das Allgemeine bestimmt sich, so ist es selbst das Besondere; die 

Bestimmtheit ist sein Unterschied; es ist nur von sich selbst unterschieden. 

Seine Arten sind daher nur a) das Allgemeine selbst und b) das Besondere. 

Das Allgemeine als der Begriffist es selbst und sein Gegenteil, was wieder es 

selbst als seine gesetzte Bestimmtheit ist; es greift über dasselbe über und ist 
in ihm bei sich. So ist es die Totalität und Prinzip seiner Verschiedenheit, die 

ganz nur durch es selbst bestimmt ist<.« (Letzte Hervorh. v. m.) 

Auch ein Satz Fichtes mag bereits hier, un kommentiert, angeführt wer­

den (ich zitiere ihn nach J. Stolzenberg, [Fichtes Begriff der intellektu­

ellen Anschauung], a.a.O. [Anm. 34], S. 236) : »Das Ich in der Wiss=Lehre 

[ ... ] ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder 

SpiegeL ist Bild von sich; durch sein eigenes sehen wird das Auge (die In­

telligenz) sich selbst zum Bilde« [Johann Gottlieb Fichte, Wissenschafts­

lehre nova methode, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. IV,2, Stuttga rt/ Bad 

31 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke lierungen, und im philosophischen Sprachgebrauch hängt das Wort 

>spekulativ< aufs engste mit Spiegelverhältnissen als Selbstverhältnis­
sen zusammen. Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel 

sind Gegenteile (EvavTia), und zwar näher so, daß der Blick in den 

Spiegel übergreifende Gattung oder, bestimmter, Gattung seiner selbst 

und seines Gegenteils ist. nämlich Gattung des Blickes in den Spiegel 

und des Blickes aus dem Spiegel. (Das Umgekehrte, daß ebenfalls der 
Blick aus dem Spiegel übergreifende Gattung sei, ist wiederum purer 

Schein.) Den Blick in den Spiegel mag man, mit zwei spekulativen 

Wendungen Königs, »ein in sich einiges Doppeltes« nennen, »nicht 

zwar dasselbe, dennoch aber nicht zwei, sondern eines«.36 Solche 

Formulierungen lassen auch an das von Valery behauptete Verhältnis 

zwischen handelndem Ich und erleidendem Mich denken, nicht mehr 

ein und dieselbe Person zu sein. Oder, in meinem Augenblick ange­

messenen Worten: Mein von mir gesehener Augenblick ist nicht mehr 

derselbe wie mein ihn sehender Augenblick, doch zwei Augenblicke 

sind sie nicht. 

Freilich haben wir uns zu hüten, dieses nicht mehr, wie unsere 

Sprache nahezulegen scheint, temporal aufzufassen. Das Wörterbuch 
gibt an, das Adverb >mehr< drücke »in Verbindung mit einer Negation 

aus, daß ein Geschehen, ein Zustand, eine Reihenfolge o.ä. nicht 

fortgesetzt wird«37 , z.B. >er ist nicht mehr da<; ein anderer Gebrauch 

ist nicht verzeichnet. Aber keineswegs hörtmit meinem Blick aus dem 

Spiegel. welcher nicht mehr derselbe ist wie mein Blick in den Spiegel. 

irgend etwas, das bis dahin vor sich gegangen wäre, auf. Mit meinem 
Blick aus dem Spiegel beginnt im Gegenteil überhaupt erst etwas vor 

sich zu gehen: daß ich nämlich mein Auge sehe und es zugleich wie 

zu einem anderen, weil nicht mehr wie zu demselben, Gesehenen ha-

Cannstatt 1978]. S. 49.) Ich erörtere die Implikationen dieses Satzes für den 

Begriff der Reflexion in I.3. [ab S. 81]. 

36 I Die erste Wendung findet sich in seinem Vortrag »Das System von 

Leibniz« (1946; jetzt in: Josef König, Vorträge und Aufsätze, Freiburg/Mün­

chen 1978, S. 34); sie geht dort auf Hegels Konzeption des übergreifenden 

Allgemeinen. Die zweite Wendung steht in seinem Colloquiumsvortrag »Das 

spezifische Können der Philosophie als EV AEyEtV« (1937; jetzt in: [ebd.,] 

S. 21); sie gilt dort dem spekulativen Verhältnis zwischen philosophischen 

Gegenständen und unseren Gedanken von ihnen, z.B. zwischen dem Sein 

selber und dem Gedanken >Sein<, der Seele selber und dem Gedanken >See­

le<, der Natur selber und dem Gedanken >Natur<. 

37 I Vgl. Duden. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache, Band 4, 

Mannheim/ Wien/Zürich 1978, unter >mehr<. 

32 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


be.38 Dieses >nicht mehr< drückt ganz und gar nichts Zeitliches aus, Das Sehen 

sondern zeigt ein spekulatives, d.h. spekular-logisches Selbstverhält- des Spiegels 

nis an: die Selbstbespiegelung meines sehenden Blicks in meinem 

gesehenen (nur scheinbar selber sehenden), die lediglich die Dauer 

meines Spiegelblicks als ein und desselben Augenblicks währt. Zwei 

Augenblicke, einen sehenden und einen in tempore erwidernden, so 

daß >nicht mehr< doch zeitbezogen wäre, gibt es nicht. 

Der Behauptung Husserls39, ich nähme »mein Auge, das sehende 

als sehendes, [ ... )nicht wahr«, ich sähe es, »ebenso wie ich das Auge 

eines Anderen sehe«, ist zu widersprechen. Ich könnte ja meinem 

Blick in den Spiegel wissentlich einen Ausdruck verleihen, den ich 

ohne weiteres, weder »indirekt« noch »durch >Einfühlung«<40 im Blick 

aus dem Spiegel als den von mir verliehenen Ausdruck wiedererkenne. 

Im allgemeinen werden derlei Hilfen, damit ich meinen Spiegelblick 

als den eigenen identifiziere, nicht einmal benötigt, habe ich doch 

längst gelernt, mein Spiegelbild (also auch das reflektierte Bild mei­

nes Auges) unmittelbar aufmich selbst zu beziehen, wie ich ebenfalls 

längst gelernt habe, meinen Leib als den eigenen zu ertasten. »Der 

Mensch muß alt das erst erlernen, wofür er geschaffen ist«, schreibt 

Valery.41 Das >erlernen< (»apprendre«) münzt er nicht aufs Trivium, 

schon gar nicht auf Trivialien wie Alphabet und Notenschrift, Kom­

paß oder Uhr, er meint vielmehr ein Lernen, das unser Selbstver bürgt. 

Keiner von uns, sobald er die Spiegelstadien der Kindheit durchmes­

sen hat, gerät noch in Gefahr, den Spiegeltod zu sterben. Narziß, in 

eins Anfang und Ende der Reflexion, hat die mythische Spiegelschuld 

für alle gebüßt. 

5. Jacques Lacan meint Grenzen definiert zu haben, »dans lesquelles il 

est impossible a notre technique de meconnaitre les moments structu­

rants de la phenomenologie hegelienne: au premier chef la dialectique 

du Maitre et de l'Eslave [ ... ] [* innerhalb deren es unserer Technik 

unmöglich ist, die Strukturmomente der Hegetsehen Phänomenologie 

außer acht zu lassen: zunächst vor allem die Dialektik von Herr und 

Knecht].«" Einer seiner Interpreten überträgt denn auch Heget die 

38 I Näheres zu dieser Formulierung in dem Scholion »Aristoteles. Sehen 

und gesehen haben« [von Schiekel nicht ausgearbeitet; dazu Anm. 15] . 

39 I Siehe Anm. 32 [aufS. 29f.]; Hervorh. im Husserl-Zitat von mir. 

40 I [E.] Husserl, [Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänome­

nologischen Philosophie,] a.a.O. [Anm. 32], S. 148. 

41 Paul Valery, Cahiers/Hefte, Band I, Frankfurt a.M. 1987, S. 405. 

42 I Jacques Lacan, Fonction et champ de La parole et du Langage en psych-

33 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Patenschaft für Lacans stade du miroir; unterstelltjenem spekulativen 

Tun, welches laut Phänomenologie »ein Tun ebensowohl gegen sich 
als gegen das Andere«, welches >mngetrennt ebensowohl das Tun des 
Einen als des Anderen ist«, unterstellt dem sich-selbst-im-Anderen-Se­
hen43, eine »Beziehung >en miroir«<44 zu sein. Es ginge hinaus, »par les 

yeux d'autrui« [* durch die Augen der Anderen], auf den Herrn und 

seinen Knecht, dessen Knechtung »in ihrer Vollbringung zum Gegen­
teil dessen werde, was sie unmittelbar ist [ ... ] und zur wahren Selb­

ständigkeit sich umkehren«45 hinaus, »par les regards d'autrui« 

[ * durch das Sehen der Anderen], auf den Blick als den Herrn des Spie­
gels46, dessen sehend sich vollbringende, dem Leib eigene Herrschaft 

sich kehren werde, »en un clin d'ceil« [*in einem Augenblick), in 

gesehen vollbrachte, leibeigene Knechtschaft. Es ginge hinaus auf ... , 
würde der Blick aus dem Spiegeljemals ein sehender werden, anstatt 

alle mal ein sehend scheinender zu bleiben. So aber wird dem >je spe­

culaire< pseudodialektisch mitgespielt, wird das >je social< mit sich al­
lein gelassen. 

Die Psychoanalytiker sind einer Übereinstimmung, was Narzißmus 

bedeuten solle, weder willens noch (vermutlich) fähig. Sie bedienen 
sich des Terminus, ein jeder ad libitum, benehmen sich wie Wortfeti­

schisten, doch wie namensvergessene; bereits Freuds Auffassung des 

sogenannten primären Narzißmus »verliert [ ... ] den Bezug zu einem 

Bild von sich selbst aus dem Auge, zu einer Spiegelbeziehung, die die 

Etymologie des Ausdrucks >Narzißmus< voraussetzt«.47 Lacan wieder­

um mag seinen Ovid gelesen, mithin den einzig legitimen, obzwar li­
terarischen Zugang zu dem Mythos erkundet haben, aber es scheint, 

als habe er den Dichter nicht beim spiegelreflektierenden Wort genom­

men. Was Psychoanalytiker, genügsam mit Libido und Trieb, ihm vor­

enthielten, hat Ovid ihm, der danach wohl kaum suchte, beschert: ein 

analyse (1953), in: [ders.], Ecrits, Bd. I, Paris 1966, S. 292 [dt. in: Schrif­

ten, Bd. 1, ausgewählt und hrg. von Norbert Haas, Olten 1973, S. 135]. 

43 I [G.W.F.] HegeL [Phänomenologie des Geistes, in: ders., Werke], a.a.O. 

[Anm. 7, Bd. 3], S. 147. 

44 I Hermann Lang, Die Sprache und das Unbewußte. Jacques Lacans 

Grundlegung der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1986, S. 153. 

45 I [G.W.F.] HegeL [Phänomenologie des Geistes, a.a.O. (Anm. 43)], S. 

152. 

46 I Siehe die Studie I.2.1 [ab S. 43]. Dort nehme ich die Formulierung 

wieder auf, freilich in einem undialektischen (zumal unhegelschen) Sinne. 

47 I J. LaplanchejJ.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, [a.a.O., 

Anm. 27], S. 322 (Hervorh. v. m.). 

34 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wort, nämlich das Wort >Begierde<. Lateinisch heißt es >cupido<; das Das Sehen 
ist, geschrieben gar mit großem C, als göttlich verhängtes Begehren, des Spiegels 
ob hetero-, ob homoerotisch, zu lesen, ehe es zur verspielten amour, 

wie göttlich, herunterkommt; das ist, eingeschrieben ins zugehörige 

Verbum >cupere<, ein natürliches, unwillkürliches, auch ungeregeltes, 

leidenschaftliches Verlangen48 , ein süchtig sich Sehnen nach Sucht, 
wahrhaft eine Begierde nach der Begierde" , soll sagen, nach Sucht 

und Begierde des Anderen. Hegelliegt nahe, doch Ovid halte uns auf! 

In zweien der Verse, in denen die Metamorphose des Narcissus erzählt 

wird, hat Lacan das Verb vorfinden können: »Se cupit inprudens et, 

qui probat, ipse probatur [ ... ] [* Arglos begehrt er sich selbst, erregt 

und findet gefallen] .«; »Ouod cupio, mecum est: inopem me copia fecit 

[*Was ich begehre, ist an mir! Es läßt die Fülle mich darben].«50 Im 

ersten spricht der Dichter von Narziß: Sich begehrt er, einer der nicht 

sieht, woran er mit Spiegeln ist; im zweiten spricht der Knabe von sich: 
Was ich begehre, ist mein, unvermögend hat mich dieses Vermögen 

gemacht. Denn inzwischen ist Narziß ein prudens geworden, ein Vers 

zwischenhin läßt ihn, den nunmehr Einsichtigen, sagen: »Iste ego 

sum! sensi, nec me mea fallit imago (Der da bin ich! ich hab's begrif­

fen, ein für alle Male, und mich trügt nicht länger mein Bild)«. 51 Hegel 

liegt wieder fern, Narzißmus, wäre er selbst ein narzissischer, womög­

lich noch ferner; ein narzij5tischer liegt nirgendwoY Lacan, nach dem 

Wort >cupere< greifend, greift ins Leere; sein >desir< soll Ovid in Hegel 

übersetzen, nur besetzt es weder das dichterische Wort des einen noch 

das philosophische des andern. Lire la Phenomenologie. 

Das Selbstbewußtsein, begriffen in »Bildung oder Bewegung«53, 

48 I Vgl. KarlErnst Georges, Ausführliches lateinisch-deutsches Handwör­

terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1870, unter >cupio<. 

49 I Vgl. Alexandre Kojeve: »Die Begierde ist menschlich (oder genauer 

gesagt >vermenschlichend<, >anthropogen<) nur unter der Bedingung, daß 

sie auf eine andere Begierde und auf eine andere Begierde bezogen ist« 

(Zusammenfassender Kommentar zu den ersten sechs Kapiteln der >Phäno­

menologie des Geistes<, in: H.F. FuldajD. Henrich [Hrg.]. Materialien zu He­

gels >Phänomenologie des Geistes<, Frankfurt a.M. 1973, S. 145). 

50 I Ovid, Metamorphosen, III 425,466 [dt.: Ovid, Metamorphosen, übers. 

von Erich Rösch , München 1977, S. 109, 111]. 

51 I Ebd., III 463. 

52 I Siehe zu diesem Absatz das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid« 

[liegt nicht vor; statt dessen in diesem Band ab S. 287]. 

53 I [G.W.F.] Hege[, Bewußtseinslehre für die Mittelklasse (1809ff.), § 24; 

zit. nach [ders.,] Werke, a.a.O. [Anm. 7], Bd. 4, S. 117. Stellen aus der »Pro-

35 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke erscheint »auf der ersten Stufe seiner Entwicklung« in der Form der 

Begierde54 ; diese, begehrend nur als begehrte, ist »für das Selbstbe­

wußtsein ein anderes Selbstbewußtsein«, d.h. ist ein Selbstbewußt­

sein nur als außer sich gekommenes. 55 Hegetisch geht keine Rede von 

einem Begehren des Narziß , geht ebensowenig eine von einem »flüssi­

gen Medium«, welches, obwohl selbst das Ansich und, im »Unterschied 

der Gestalten«, das Andere, nun auch spiegele, welches, obwohl Ver­
kehrung wie Verkehrtheit an sich selbst, nun auch spiegelverkehrt sei. 56 

Aber Lacan und die Seinen meinen sich Genüge getan: »Schon das Bild 

im Spiegel konstituiert das Ich als eine ihm äußerliche Gestalt und fi­

xiert es unter einer Symmetrie, die umkehrt. >Ainsi, point essentiel. le 

premier effet qui apparaisse de l 'imago chez l'etre humain est un effet 

d'alienation du sujet. C'est dans l'autre que le sujet s'identifie et meme 

s'eprouve tout d'abord.< [* So ist, und dies ist ein wesentlicher Punkt. 

die erste Wirkung der Imago, die beim menschlichen Wesen erscheint, 

eine Wirkung der Entfremdung des Subjekts. Es ist der andere, in dem 

sich das Subjekt identifiziert und sogar allererst erfährt.]«" Niemand 

würde dieser Sätze, zu luftiger für Steine des Anstoßes, achten, sollte 

nicht Heget sie aufgeblasen haben. 

Die Bildung des Selbstbewußtseins vor Spiegeln begonnen zu fin­

den, in jenem stade du miroir genannten lebensstadium, mag psy­

chologisch begründbar sein. Einen philosophisch zureichenden Grund 

indessen, daß die Bewegung des Selbstbewußtseins zur zweiten Stufe 

fortgetrieben werde, bergen die Spiegel nicht, wir wähnten denn, den 

hegelsch erforderten »Prozeß des Anerkennens«58, wie es die Selbst­

bewußtseine einander zu zollen haben, damit sie, ein jedes für sich, 

als Bewußtseine ihrer selbst zu sich kämen, zwischen einem Leben­

digen und dessen Abglanz vollzogen zu sehen. Spätestens auf dieser 

pädeutik« und der »Encyclopädie« sind zum Lesen der »Phänomenologie des 

Geistes« heranzuziehen. 

54 I [G.W.F.] Heget, Encyclopädie, a.a.O. [Anm. 7]. § 426 (Zusatz) , S. 

215. 

55 I (G.W.F.] Hegel, Phänomenologie des Geistes, [in: ders. , Werke, a.a.O. 

(Anm. 7), S. 146]. 

56 I Ebd., s. 141. 

57 I Hermann Lang, Die Sprache und das Unbewußte, a.a.O. [Anm. 44]. S. 

51. Für Lacan ist dort »Ecrits«, Paris 1966, 5. 181, angegeben. [Die deutsche 

Translation ist aus J. Lacan: Schriften III, übers. von Norbert Haas und an­

deren, 3. , korrigierte Auflage, Berlinj Weinheim 1994, 5. 158f.] 

58 I [G.W.F.] Heget. Encyclopädie, § 425 (Zusatz); a.a.O. [Anm. 7]. S. 

215. 

36 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Stufe des anerkannten, da anerkennenden, des anerkennenden, da Das Sehen 
anerkannten Selbstbewußtseins würde unabweisbar, falls Heget eine des Spiegels 
Spiegeldialektik verfaßt hätte, das spiegelnd gespiegelte Doppelich so-
zial zu interpretieren: als Herr und Knecht, diese beiden ganz und gar 

historisch, ganz und gar politisch verstanden; ein Spiegelherr bloß for-

maliter reflektiert bliebe ein Robinson 59, dem Freitag abhanden wäre. 

Der Prozeß gegenseitiger Anerkenntnis mangelte eines der Gegner, und 
zwar dessen, welchem »die Fortentwicklung des Selbstbewußtseins«60 

qua »die fruchtbaren Momente der Menschheitsentwicklung«6' obliegt: 

des knechtischen Bewußtseins als der Wahrheit des selbständigen.62 

Was für eine Wahrheit, außer derjenigen des Scheins, möchte aber im 

Spiegel anzutreffen sein, und solcher Schein, spräche er selbst aus 

dem eigenen Spiegelauge, er ist, weil keiner Umkehrung fähig, unselb-

ständig auf immer. 

6. >Augenblick< scheint die Bedeutung mit der Betonung zu ändern: 

Augenblick oder Augenblick. Das Grimmsehe Wörterbuch teilt dazu 

mit: »[ ... ] nhd. hat sich die sinnlichebedeutungselten erhalten und 

man sagt dann statt augenblicke blicke der augen; doch heißt es noch: 
das man wo I greifen mag, wie gar einen besandem augenblick gott auf 
die selb kirchen habe. Luther 1.166b. Desto ( ... ]häufiger ist die abge­

zogne anwendung den enteilenden punct derzeit, die pmr\ oder auch 

pom'J o<p3aA!lo0 ( ... ].«63 Daß der Augenblick dem punctum temporis 
gleiche oder dem pfeilschnellen Schuß, vermitteln am klarsten die 

Adverbialbildungen >augenblicklich< und >augenblicks<. Der lexiko­
graphische Zufall, denn auf >augenblicks< folgt bei den Grimm >Augen­

blitz<, hält diese Fährte frisch: >Blitz< und >Blick< heißen, ihrer lin­

gualen Herkunft und semantischen Auskunft nach, einander nah 

verwandt. Hierüber das Wörterbuch:»[ ... ] Luther häuft sie beide: dei­
ne pfeilefuhren mit glenzen dahin und deine sphere (1. spere) mit bli­
cken des blitzes. Habac. 4,11. schön und oft verwendet unsere sprache 

59 I Ein von Hegel hergenommener Vergleich; vgl. Bewußtseinslehre für 

die Mittelklasse (1809ff.), a.a.O. [Anm. 53], § 35, 5. 121. 

60 I Ernst Bloch, Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hege[, erweit[erte] 

Ausg[abe], Frankfurt a.M. 1962, 5. 71. 

61 I Georg Lukacs, Der junge Hegel. Über die Beziehungen von Dialektik 

und Ökonomie, [in: ders.,] Werke, Bd. 8, 3. Auflage 1967, S. 407. 

62 I Vgl. ebd. Ich paraph rasiere den Anfang der dort angeführten Heget­

Stelle (Phänomenologie des Geistes, a.a.O. [Anm. 55], 5. 152). 

63 I Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Erster Band 1854, 

unter >Augenblick<. Reprint München 1984 (wie alle Bände). 

37 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke blick vom licht und strahl des auges [ ... ] das auge blickt, blitzt und 

leuchtet.«64 

Die Sprache selbst ist geschmeidiger, als Philologen es sind. Siebe­

läßt >Augenblick< zuweilen in der Schwebe. Wir bleiben dann der sinn­

lichen Bedeutung, daß unsere Augen blicken, wohl bewußt, obschon 

wir die »abgezogne« des momentum zum Ausdruck bringen wollen, 

und umgekehrt setzen wir »für den enteilenden punct der zeit« eben 

jene Frist, so kurz ein Blick unserer Augen nur zu dauern vermag. An­

statt ins Abstrakte zu verblassen, nimmt >Augenblick< noch eine zweite 

Farbe an. Im spekularen Selbstverhältnis ergibt sich die Ambivalenz 

des Wortes, ictus oculi65 und minimum momentum zu bedeuten, wie von 

selber. Ich kann von meinem Spiegelbild sinnvoll sagen, es entstehe 

in dem selben Augenblick, den ich und in dem ich mich dem Spiegel 

zuwende, wie ich sinnvoll auch sagen kann, es vergehe in dem selben 

Augenblick, den ich und in dem ich mich vom Spiegel abwende. Mein 

Augenblick, welcher das Mich im Spiegel konstituiert, bedarf nur eines 

Augenblicks qua -blitzes. 

Nunmehr läßt sich genauer angeben, wie das Wissen, daß ich 

mich im Spiegel sehe, in meinem Sehen enthalten sei. Zweifellos ist 

dieses Wissen ein Sehen-als, ich sehe mich als gespiegeltes Ich, und 

insofern ist es ebenfalls ein Denken, worin das Sehen enthalten ist66, 

indessen sind die Modi des Enthaltenseins nicht dieselben. Zwei­

fellos sehe ich jedes sichtbare Ding als ein bestimmtes 57, z.B. 0 als 

Ziffer, doch kann ich mich in der Bestimmtheit irren, ich kann die 

richtige vergessen haben und z.B. 0 fälschlich als Buchstaben sehen; 

oder ich sehe, mit gleichsam unbelehrten Augen, den chinesischen 

64 I Ebd., Zweiter Band 1860, unter >Blick<. Vgl. dort auch >blickschnell<: 

»rapidissimus, schnell wie ein blick oder blitz«; ferner >Blickschusz<: »fulmi­

nis jaculum, geschosz des blitz es, [ ... ] nhd. aber schusz des blickes, auges«. 

Noch im Trivialroman der Jahrhundertwende stehen >Blick< und >blitzen< ne­

beneinander: Die beiden Kaziken »wurden vielmehr mit Blicken angeblitzt, 

welche alles, aber nur nicht freundlich waren« (Karl May, In den Cordilleren, 

Reiseerzählung ca. 1893; zit. nach (ders.,] Werkausgabe, [Bd.] IV, 8. Nörd­

lingen 1988, S. 92; Hervorh. v. m.). 

65 I Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Erster Band 1854, 

definiert >Augenblick< durch lat. >ictus oculi< und >momentum<. >ictus< be­

deutet >Tritt, Schlag, Stich<; für >Fußtritt< hat Livius >i. calcis<, für >Blitz­

schlag< Cicero >fulminis i.<, für >Sonnenstich< Horaz >i . solis<. Im Sinne von 

>Augenblitz< nennt >i. oculi< den scharfen Blick. 

66 Siehe Abschnitt I.1.1 [ab S. 19]. 

67 I Siehe [in der] Anm. 6 [aufS. 20 das] Zitat von M. Theunissen. 

38 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bronzespiegel als metallene Zierscheibe an. Im allgemeinen ist das Das Sehen 
Sehen-als ein möglicher Weise unrichtig-Denken, worin zwangsläufig des Spiegels 
ein unrichtig-Sehen enthalten ist. Ausschließlich der Spiegelblick, 

welcher als einer in den Spiegel diesen als solchen sieht, ist ein not-
wendiger Weise richtig-Denken, worin zwangsläufig ein richtig-Sehen 

enthalten ist. Ich sehe mein Spiegel-Ich und sehe es als solches, es 

sei denn, mein Blick, mich trügend, scheine ein Spiegelblick anstatt 
ein gespiegelter. 

Ich sehe mein Spiegel-Ich als solches aber in dem einen und selben 
Augenblick, in welchem es mich anzuschauen scheint. Ein strenges 

Auf-einmal ( Öi-.ta68) fordert zu sagen: Ich sehe mich und zugleich habe 
ich mich gesehen, habe ich mich nämlich zum Gesehenen; das sich­

Sehen (scil. im Spiegel) verlangt wie das Sehen schlechthin, in eins 
präsentisch und perfektisch aufgefaßt zu werden. Nicht von ungefähr 

hat König, dem Sein und Denken thematisch sind, die Parallele gezo­

gen:»[ ... ] daß das Gedachte das ist, was ich- nicht so sehr denke als 

vielmehr - denke und gedacht habe; d.h. das gedacht-Haben ist inne­

res Moment des einfachen Denkens«. 69 In dieser Hinsicht hat bereits 

Aristoteles Sehen und Denken einander gleichgesetzt, König würde 
ihm darin wohl folgen, so daß in ihrer beider Sinn zu formulieren 

möglich, ja, geboten ist, das gesehen-Haben sei seinerseits »inneres 

Moment« des einfachen Sehens, ein gewissermaßen »apriorisches Per­

fekt«.70 Die Logoi von Sehen und Denken sind einander aufs engste 

verwandt. 

7. Die Wendung >Das Sehen Gottes<, genommen vom Cusanischen Titel 

»De visione Dei«, ist grammatisch der anderen >Das Sehen des Spie­

gels< insofern analog, als auch der Genitiv >Gottes< eine eigentümliche 

68 I Siehe Anm. 15 [aufS. 23]. 

69 I Josef König , [Sein und Denken], a.a.O., [Anm. 4], S. 136.- In »Sein 

und Denken« hat König auch seiner Wertschätzung des Grimmsehen Wörter­

buches, zumindest einiger Beiträge darin, deutlich Ausdruck gegeben; vgl. 

dort S. 103, Anm. 1: »In philosophischer Rücksicht gehören die beiden her­

vorragenden Artikel >Gedanke< und >Gefühl< von Hildebrand zusammen. Ich 

habe mich durch das Studium derselben erheblich gefördert gefühlt.« Über 

Hildebrands Artikel »Geist« hat König im Göttinger WS 1961/ 62 dreistündig 

gelesen. 

70 I Ich nehme diese Formulierung von Martin Heidegger, Sein und Zeit, 

Halle a.d. Saale 1927, § 18, zu eigener Verwendung auf. Heidegger gebraucht 

sie für das »auf Bewandtnis hin freigebende Je-schon-haben-bewenden-las-

sen«. 

39 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke Ambivalenz zwischen objektiver und subjektiver Auffaßbarkeit zu zei­

gen scheint. Als Nicolaus von Cues 1453 jene Schrift dem Kloster Te­

gernsee zusandte, legt er eine icona Dei71 bei, damit die Mönche mit­

tels deren augenfälligen Gleichnisses vom Gottesbild, das alle 

Betrachter, in welcher Blickrichtung immer sie sich befänden, zugleich 

und gleichermaßen anschaut, experimentaliter" eingestimmt würden: 

auf den absoluten Blick Gottes und den bedingten des Menschen. »Je­
der, der den Blick zu dem Bilde erhebt, wird angesehen; aber er wird 

nur dann und nur dadurch angesehen, daß er seinerseits auf das Bild 

hinblickt.«'' Insofern sei das Sehen Gottes (eigentlich des Gottesbil­
des), ist man versucht zu formulieren, dem Sehen des Spiegels (eigent­

lich des Spiegelbildes) phänomenal analog. Werde doch ein jeder an­

geschaut, dessen Blick in den Spiegel als einer aus dem Spiegel 
zurückkommt; sei doch sein Angeschaut-werden durch den eigenen 

Spiegelblick bedingt. 

So zu formulieren, hieße indes, die Differenz zwischen diesem und 

jenem Sehen zu verdecken. Dennjeder Betrachter des Gottesbildes er­

blickt dasselbe, nämlich [das] schon vorhandene, jeder Betrachter des 

71 I Die Straßburger Ausgabe des Cusanus (Ed[ition] Argentorata), nach 

der ich »De visione Dei« zitiere, hat >eicona< statt >icon< (oder >icona<); vgl. 

die Neuausgabe des Drucks von 1488 durch Paul Wilpert, Bd. I, Berlin 1967, 

5. 293.- Es handelt sich um das Bild eines sogenannten Alles-Sehenden (wie 

z.B. das Portrait, das Camille Pissarro 1872 von seiner Tochter Jeanne ge­

malt hat; Yale Univ[ersity] Art Gallery). Zur physiologischen Erklärung des 

Phänomens vgl. Irvin Rock, Wahrnehmung. Vom visuellen Reiz zum Sehen 

und Erkennen, Heidelberg 1985, S. 80f.- Der Cusaner schreibt ausdrücklich: 

»figuram cuncta videntis [ ... ] quam eiconam dei appel/o (ebd., Hervorh. v. 
m.) [* ein Bildnis eines alles Sehenden, das ich Bild Gottes nenne]«. 

72 I In der »praefatio« zu »De visione Dei« (ebd.) steht viermal eine Form 

von >experiri<. 

73 I Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1966, S. 

513.- Zur Verdeutlichung zitiere ich außerdem Werner Beierwaltes, Visio ab­

soluta. Reflexion als Grundzug des göttlichen Prinzips bei Nicolaus Cusanus 

(Sitzungsbericht der Heidelb[erger] Akademie der Wiss[enschaften], Phil.­

hist. Klasse, Jg. 1978, 1. Abhandlung), S. 7: »Dieses >Bild Gottes<- an einem 

Ort befestigt- blicktjeden Betrachter, der aus je verschiedenem >Blickwinkel< 

(angulus oculi) auf es gerichtet ist, zugleich an. Sein Blick bleibt auch dem 

Betrachter zugewandt, wenn dieser seinen Standort ändert; auch diejenigen 

>verläßt< er nicht, die in entgegengesetzter Richtung den Ausgangspunkt ih­

res Blickes zugleich wechseln: beide vielmehr >folgen< einander, bleiben, je 

verschieden zwar, aber dennoch ganz im Blick des einen Zieles.« 

40 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbildes aber ein anderes, nämlich [das] später erst entstandene Das Sehen 
Bild; daß überhaupt eine icona Dei resp. mei zu betrachten, hängt im des Spiegels 
ersten Fall notwendig vom Bilde, im zweiten notwendig vom Blicke ab. 

Auch verweise die icona Dei darauf, schreibt Werner Beierwaltes, »daß 

das absolute Sehen[ ... ] unendlich ist, indem es das Einzelne und Alles 

zugleich sieht«, hingegen »das endliche[ ... ] Sehen aus der ihm eige-

nen Perspektive her immer nur auf Bestimmtes fixiert«" ist. Doch der 
icona mei läßt sich schlechterdings keine visio absoluta zusprechen, 

man nenne denn meinen Blick in den Spiegel. als einen selber unbe-
dingten, den Blick aus dem Spiegel bedingenden, absolut; es wäre eine 

bloße Äquivokation. Blicke aus dem Spiegel sind, so gut wie Blicke in 

ihn, perspektivisch begrenzt. 

Der Cusaner hat visio absoluta und visus contractus75 spekular in­
einander verschränkt. Er mußte dazu die für Erdenspiegel gültigen 

Gesetze geometrischer Optik numinos außer Kraft denken: im Spiegel, 

welcher Gottes ist und Gott ist. Meint der Betrachter, »formam quam 

videt in speculo illo esse figuram forme sue, quia sie est in speculo 

materiali polito [* die Gestalt, die er in jenem Spiegel sieht, sei ein 

Bild seiner Gestalt. weil es bei einem glatten materiellen Spiegel so 
ist]«, erwidert ihm Nicolaus, »licet contrarium illius sit verum [* frei­

lich sei das Gegenteil dessen wahr]«76; denn dem Betrachter stehe 

nicht irgendein Spiegel gegenüber, sondern gleichsam ein »speculum 

eternitatis viuum«. Anstatt nur das Abbild seiner selbst zu erblicken, 

sehe er dahinter das Urbild, welches in ihm, dem gespiegelt spiegeln­

den, sehend gesehenen Teilhaber an Gott, widerscheine: er sehe »in 
imagine veritatem et exemplar [*in dem Bild die Wahrheit und das 

Ideal]«." Auch des Betrachters Blick wäre demzufolge, ob auch ein 

Spiegelblick, nunmehr aus der Perspektive entgrenzt, wäre unendlich, 

das Unendliche in sich zu fassen. Ihm erschiene ein je selbiges und 
ein je anderes Bild in einem: betrachtet würde, von Gottes Bild wie 

Gottes Blick belehrt, eine icona mei qua Dei. Ebenfalls die meinem 
Sehen auferlegten Gesetze physiologischer Optik sind numinos au­

ßer Kraft gedacht: in Seinem Auge, welches, ein »speculum viuum, 

in se omnia videt [*lebendiger Spiegel alles in sich selbst sieht]«78; 

74 W. Beierwaltes, [Visio absoluta,] a.a.O. [Anm. 73]. 5. 7. 

75 >visus contractus<: z.B. [De visione dei,] caput II, a.a.O., 5. 295. 

76 [Cusanus, Devisione Dei,] a.a.O. [Anm. 71]. caputXV, 5. 317.- U.a. vom 

Cusanischen speculum vivum (vgl. auch [ebd.,] caput VIII, 5. 304) hat Leibniz 

seinen Begriff >miroir vivant< aufgenommen, freilich sich anverwandelt. 

77 [Cusanus, De visione Dei,] a.a.O. [Anm. 71]. caput IX, 5. 305. 

78 I [Ebd.]. caput VIII, 5. 304. 

41 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelblicke in welchem »videre coincidit cum videri [* Sehen mit Gesehenwerden 

koinzidiert]«. 79 

79 I [Ebd.], caput X, 5. 307. -Zu »De visione Dei« vgl. auch H. H. Holz, Die 

Selbstinterpretation des Seins, a.a.O. [Anm. 17], 5. 96f. 

42 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19 - am 14.02.2026, 16:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

