1.1 Das SEHEN DES SPIEGELS

1. Wenn wir sagen, wir sdhen etwas, z.B. einen roten Fleck, driicken wir
eine Wahrnehmung aus.® Was aber driicken wir aus, wenn wir sagen,
wir sdhen etwas, z.B. 0, als Ziffer oder als Buchstaben? »Das >Sehen als
...« gehort nicht zur Wahrnehmung. Und darum ist es wie ein Sehen
und wieder nicht wie ein Sehen«, befindet Wittgenstein.? Darauf, daf}
das Sehen-als nicht zum Sehen gehore, lautet sein Befund keineswegs,
es sei vielmehr »halb Seherlebnis, halb ein Denken«.? Inwiefern es ein
Ganzes sei, fragt Wittgenstein nicht; wohl deshalb beldlt er das Ver-
hdltnis des Wahrnehmungs- zum Gedankenausdruck, des Sehens zum
Denken*, umgangssprachlich im vagen.

Wenn wir sagen, wir sahen etwas als ..., driicken wir einen Gedan-
ken aus, an welchem das Sehen teilhat, d.h. von welchem es ein Teil
ist. Mit anderen Worten: zwar enthdlt das Sehen-als das Sehen, doch
ist es dieses nicht; wie auch niemand, der auf einen roten Fleck bloR
hinsieht, sagen wiirde, er sprache denn in iiberlegter Absicht (einer

1 | Vgl. Edmund Husserl, VI. Logische Untersuchung, [in: ders., Husserlia-
na, Bd. XIX/2, The Hague 1984, S. 550:] »Der Ausdruck einer Wahrnehmung
[...]«: Es sei »unbestreitbar, dal} in den >Wahrnehmungsurteilen< die Wahr-
nehmung in einer inneren Beziehung zum Sinn der Aussage steht. Nicht
umsonst heil3t es ja: die Aussage driickt die Wahrnehmung aus, bzw. driickt
das aus, was in der Wahrnehmung »gegebencist« (ebd., S. 551).

2 | Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, in: [ders.,]
Schriften, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1960, [Abschnitt] XI, S. 507. Der erste Ab-
satz von Abschnitt XI ist quasi eine Uberschrift: »Zwei Verwendungen des
Wortes »sehen««.

3 | Ebd.; vgl. weiter E. Husserl, [VI. Logische Untersuchung,] a.a.0. [Anm.
1], S. 551f.: Man werde »sagen miissen, dieses >Ausdriicken< einer Wahrneh-
mung (oder objektiv gewendet: eines Wahrgenommenen als solchen) ist
nicht Sache des Wortlautes, sondern Sache gewisser ausdriickender Akte
[...]. Zugleich liegt darin, daR zwischen Wahrnehmung und Wortlaut noch
ein Akt (bzw. ein Aktgebilde) eingeschoben ist.«

4 | Mit Alexander Pfander unterscheide ich, nicht entgegen Wittgenstein,
am Denken (ich folge der Zusammenfassung von Josef Kénig, Sein und Den-
ken, Halle a.d. Saale 1937, S. 98): »1. ein denkendes Subjekt, 2. das Denken
selbst, 3. die Gedanken [die Hervorhebung der Ziffer 3 ergibt sich aus K&-
nigs Kontext; J. S.], 4. die sprachlichen Formen, 5. den Gegenstand des
Denkens und der Gedanken.« Die ausfiihrliche Fassung Pfanders ist in seiner
»Logiks, 2. Auflage, Halle a.d. Saale 1929, S. 6f., nachzulesen.

19

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke dsthetischen®, medizinischen, astrophysikalischen etc.), er sdhe ihn
als solchen. Das Sehen-als ist ein Denken, worin das Sehen enthalten
ist. Umgekehrt ist das etwas-Sehen ein Sehen, worin das Denken ent-
halten ist. Wilhelm Schapp befindet, »sinnliche Gegebenheit und Idee
ist in jeder Wahrnehmung untrennbar verbunden«.® Anders gewendet,
lautet sein Befund darauf, daR wir, ohne das zu Sehende zu denken,
es nicht sdhen. Demnach hat das Denken am Sehen teil, und wenn
wir sagen, wir sdhen etwas, driicken wir eine Wahrnehmung aus, von
welcher es ein Teil ist.

Sehen und Denken als Teile aufzufassen, die in einem Ganzen
enthalten seien, legt MiRverstdndnisse nahe. Nicht gemeint ist ein
Verhdltnis nach Hegels »Encyclopddie«, daR® »das eine Mal das eine,
das andere Mal das andere das Bestehende und ebenso jedesmal das
andere desselben das Unwesentliche« sei, oder, werde nicht das Ganze
»als selbstdndige Existenz genommen, der jeweilige Teil »das Selb-

5 | Vgl. L. Wittgenstein, Zettel 208, in: [ders.,] Schriften, a.a.0. [Anm. 2],
Bd. 5, Frankfurt a.M. 1970, S. 330: »Wie ist man denn iiberhaupt zu dem
Begriff des »Dies als das sehen< gekommen? Bei welchen Gelegenheiten wird
er gebildet, ist fiir ihn ein Bedarf? (Sehr hdufig in der Kunst.) Dort z.B., wo
es sich um ein Phrasieren durchs Auge oder Ohr handelt. Wir sagen >Du mul’t
diese Takte als Einleitung horen, [...] sWenn man diese Figur einmal als ...
gesehen hat, ist es schwer, sie anders zu sehenc [...]. Ist es nun ein wirkli-
ches Sehen oder Horen? Nun: so nennen wir es; mit diesen Worten reagieren
wir in bestimmten Situationen. Und auf diese Situationen reagieren wir wie-
der durch bestimmte Handlungen.«

6 | Wilhelm Schapp, Beitrdge zur Phdnomenologie der Wahrnehmung, Re-
print, Wiesbaden 1976, S. 133. Das Buch ist Schapps 1909 bei Husserl ein-
gereichte Dissertation; Erstdruck Gottingen 1910.

Vgl. noch einmal E. Husserl, VI. Logische Untersuchung, a.a.0. [Anm. 1], S.
556: »Die Wahrnehmung, welche den Gegenstand gibt und die Aussage, die ihn
mittelst des Urteils, bzw. mittelst der zu der Einheit des Urteils verwobenen
>Denkakte<, denkt und ausdriickt, sind véllig zu verschieden, obschon sie im
vorliegenden Falle des Wahrnehmungsurteils in der innigsten Aufeinander-
beziehung, im Verhaltnis der Deckung, der Erfiillungseinheit stehen.«

Vgl. auch Nicolai Hartmann, Philosophie der Natur. AbriR der speziellen Ka-
tegorienlehre, Berlin 1950, S. 119: »[...] nicht das Auge sieht, sondern »ich<
sehe. Ich aber — das ist das sehende BewuRtsein.«

Vgl. auch Michael Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der
Hegelschen Logik, Frankfurt a.M. 1980, S. 97: »Man muR [...] darauf beste-
hen, dall auch das Wahrnehmen, im Sinne der Fiinften Logischen Untersu-
chung Husserls, ein Auffassen von etwas als etwas ist.«

20

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

standige«’; eher eines nach Goethes Farbenlehre, daR »Gelb immer ein Das Sehen
Licht« und »Blau immer etwas Dunkles mit sich fithre«?, daR also das des Spiegels
etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, stets ein Denken und, umgekehrt,

das Sehen-als, welches ein Denken ist, stets ein Sehen bei sich habe.

Aber schon die Farben, von denen Goethe so schreibt, lassen ihr Licht

und ihr Dunkles nie anders denn in sich gewahren, als enthielten sie

es in sich.

Um dieses In-sich-enthalten zu visieren, sei an das Verhdltnis von
Korper und Raum erinnert. Korper, z.B. Linsen, sind im Raum (ndmlich
dem der Klassischen Physik®) enthalten, doch zweifellos sind sie auf
andere Weise in ihm enthalten als Linsen im MeRbecher; sie konnen
aus dem Becher, nicht aus dem Raum entfernt werden. DemgemdR un-
terscheidet Melchior Paldgyi!® zwischen einem Beriihrungsverhiltnis,
wie es Korper zum Gefdfl, und einem Durchdringungsverhiltnis, wie
es Korper zum Raume hétten. Wahrend fiir das erste gelte, dal® »ein
Korper fiir den anderen (also auch das GefdR fiir den Inhalt und vice
versa) vollig undurchdringlich ist«, gelte fiir das zweite: »Dortselbst,
wo die Korperteilchen sich befinden, dortselbst befinden sich auch die
Raumteilchen; so daf3, wenn wir sagen diirfen, der Korper sei »im¢ Rau-
me, wir auch umgekehrt sagen diirfen, der Raum sei in dem Kérper.«

Das eine »in« (im Mef3becher) und das andere (im Raum), auf deren
»sprachlich genau die gleiche Rolle«, doch »grundverschiedene Bedeu-
tungen« Paldgyi hinweist", unterscheiden ein durchdringendes und ein
beriihrendes In-sein. Sie sind nicht einfach nur verschiedene (gtepa,
diversa) »in¢, wie in den Wendungen s>Linsen im Becher< und >Linsen im
Sack¢, sondern sind unterschiedene (Siapopa, differentia), weil sie der

7 | [G.W.F. Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, Bd.
1,] 88 135f. Hegel wird durchgdngig nach der 20bandigen Theorie-Werkaus-
gabe, Frankfurt a.M. 1970 zitiert: »Auf der Grundlage der Werke von 1832-
1845 neu edierte Ausgabe«; gegebenenfalls ist die (leider modernisierte)
Interpunktion zu restaurieren.

8 | [Johann Wolfgang Goethe, Farbenlehre], Didaktischer Teil, § 778.

9 | Ich erinnere an Reinachs Auffassung: »Die Ordnung der Dinge im Raum
setzt den Raum schon voraus; genauer gesagt: rdumliche Relationen haben
Raumgebilde und diese wiederum den Raum zur Voraussetzung.« Vgl. die
nachgelassene Arbeit »Uber das Wesen der Bewegung, in: Adolf Reinach,
Gesammelte Schriften, hrg. von seinen Schiilern Hedwig Conrad-Martius und
Edith Stein, Halle a.d. Saale 1921, S. 443.

10 | Melchior Paldgyi, Die Logik auf dem Scheidewege, Berlin 1903, S.
45f,

11 | Ebd.

21

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Art nach verschieden sind. Entsprechend ist das In-sein, das ein »inc
im Sinne von »im Bechert, von dem, das eines im Sinne von »im Raumc
angibt, unterschieden; beide sind als In-sein andere oder verschiedene.

Von einander durchdringenden Teilen spricht, auf scholastische
Lehren sich stiitzend, auch Joachim Jungius.*? Er differenziert zwischen
quantitativem und essentiellem Ganzen per definitionem des Verhdltnis-
ses der Teile zueinander: Ob diese »inter se loco distinctae — [* unter
sich dem Orte nach distinkt]« oder »loco non sint disjunctae - [* dem
Orte nach nicht getrennt]«. Zum Beispiel das totum essentiale [* essen-
tielle Ganze] dient der Scholastik »[...] corpus vivens constans ex anima
et corpore. Item quodvis corpus naturale ex materia et forma constitu-
tum — [* ein lebendiger Korper besteht aus Seele und Korper. Genauso
ist jeder nattirliche Korper aus Materie und Form konstituiert]«. Dieser
sei das Ganze, das aus den seine Wesenheit (essentia) konstituierenden
Teilen bestehe, und zwar »ita constituentibus, ut se invicem penetrent
- [* so konstituiert, daR sie sich gegenseitig durchdringen].®

Nur in Anbetracht dessen, daf die Teilchen von Korper und Raum
sich wechselseitig durchdringen sollen, erfiillt der Raum mitsamt den
darin enthaltenen Korpern die Definition eines essentiellen Ganzen
(wie das Gefdf3 mitsamt den darin enthaltenen Korpern die eines quan-
titativen). In Anbetracht dessen hingegen, daf} der Raum auch dort,
wo kein Korper in ihm angetroffen wird, Raum ist, indes jeder Korper,

12 | In seiner »Logica Hamburgensis« von 1638. Leibniz hat dieses Buch
immer aufs neue geriihmt, z.B. in einem Brief von 1667 als »Logicam
quandam exotericam [...] quae tamen et ipsa sine exemplo est, adeo multa
habet praeclara — [* eine fiir ein breites Publikum geschriebene und den-
noch, weil sie so viel Hervorragendes enthdlt, beispiellose Logik (dt.: Gott-
fried Wilhelm Leibniz, Samtliche Schriften und Briefe, 6. Reihe, Bd. 1, S.
281)«. Die Hamburgische Logik ist auch heute noch mit Gewinn zu studieren,
vereint sie doch Einsichten der Abaelard, Occam, Suarez mit Aussichten auf
eine von der Naturwissenschaft erforderte Logik. Sie hdtte den Deutschen
das werden sollen, was den Franzosen ihre »Logique du Port Royal« von 1662
bis in die Gegenwart geblieben ist. Ich werde Jungius gelegentlich heranzie-
hen.

13 | Definition und Beispiele bei J. Jungius, Logica Hamburgensis, hrg.
von Rudolf W. Meyer, Hamburg 1957, S. 44; in deutscher, mitunter zu prézi-
sierender Ubersetzung auf S. 429. — Zum Unterschied von >partes distinctaec
und >partes non disjunctae«< soviel: Die ersten sind diverse Teile (»[...] Diver-
sitas, alias Distinctio dicta [...] — [* Verschiedenheit, sonst auch Distinktheit
genannt]« ebd., S. 48), die zweiten einander nicht ausschliefende Teile ([Li-
ber] IV; [caput] 10, passim).

22

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beliebig welcher, wiirde er nicht in ihm anzutreffen sein, kein Kérper Das Sehen
ware, erfiillt nur der Kérper-Raum oder der Raum-Korper, d.h. der von des Spiegels
einem Korper penetrierte oder ihn penetrierende Raum, die Definition;

denn unter diese fallen allein Teile, die keine anderen als gegenseitig

sich durchdringende sind.

Jungius definiert weiter: »Inhaerens est quod inhaeret aut ap-
tum est inhaerere alteri Enti, sive quod ita inexistit alteri enti, ut id
ipsum penetret sive penitus cum ipso simul® sit. [* Inhdrierendes ist,
was einem anderen Seienden innewohnt oder fahig ist innezuwohnen,
oder das einem anderen Seienden so in-existiert, daR es dieses selbst
durchdringt oder mit diesem selbst vollig gleichzeitig ist.]«* Das durch-
dringende Insein ist demzufolge als ein gleichzeitiges Einwohnen, das
fragliche Verhiltnis als ein gleichzeitiges einander-Einwohnen von Kor-
per und Raum zu begreifen. Und wenn wir fortan sagen, das Sehen-als
sei ein Denken, worin das Sehen, und umgekehrt, das etwas-Sehen sei
ein Sehen, worin das Denken enthalten ist, so sagen wir eben dieses:
daR Denken und etwas-Sehen bzw. etwas-Sehen und Denken einander
gleichzeitig einwohnen. Das Sehen-als und das etwas-Sehen erfiillen
die Definition des totum essentiale; ihre Teile, ob Denken und Sehen
oder Sehen und Denken, sind keine anderen als einander gleichzeitig
einwohnende. Nicht etwa wdre das Sehen-als, welches ein Denken,
noch das etwas-Sehen, welches ein Sehen ist, dem absoluten, ndmlich
von Korpern losgeldsten Raum Newtons vergleichbar, so dafl das Sehen
im Denken oder das Denken im Sehen nur partiell enthalten sein wiir-
de. Beide Ganze als Ganze bestehen vielmehr aus den ihre Wesenheit so
konstituierenden Teilen, daf3 diese einander zur Gdnze enthalten.!

2. Auf die Frage, wann wir einen Spiegel als Spiegel sdhen, antwortet
Josef Konig'’: Wir sdhen ihn, namlich einen Spiegel als solchen, »dann,

14 | [Ebd., LiberI, caput] 9, 14.

15 | Das >simulc entspricht exakt dem aristotelischen >&uac< (z.B. Me-
t[aphysik] 1048 b33), es steht terminologisch fiir strenge Gleichzeitigkeit.
Siehe Scholion »Aristoteles: Sehen und gesehen haben« [liegt nicht vor;
siehe aber auch die Abschnitte I.3.4 (ab S. 94) und II.2.3 (ab S. 163)].

16 | Das Enthaltensein von etwas in einem anderen wird thematisch immer
wieder wichtig werden. Man bleibe darauf von Anfang an aufmerksam.

17 | J.Kdnig, [Seinund Denken,] a.a.0. [Anm. 4], S. 119. - K6nigs Buch
von 1937, mit vollstandigem Titel »Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet
von Logik, Ontologie und Sprachphilosophiex, ist die verbesserte Fassung
seiner Gottinger Habilitationsschrift. Um des Verhaltnisses zwischen Sein
und Denken innezuwerden, hat Kénig formal strenge Analogien in Spiegel-

23

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke wenn wir Anderes in ihm sehen.« Man ist versucht, die beiden Teilsédtze
als einander dquivalent zu lesen, jeder eine notwendige und hinreichen-
de Bedingung fiir den anderen. Ist aber der Nachsatz auch eine notwen-
dige Bedingung (nur dann) des Vordersatzes, obschon Konig sie nicht
ausspricht, so ist er doch, obschon Konig sie ausspricht, keine hinrei-
chende Bedingung (dann) desselben. Exnst Mach erzdhlt, als er einmal
miide einen Omnibus bestiegen, habe er gedacht, was trdte denn da
»fiir ein herabgekommener Schulmeister« hinzu. »Ich war es selbst,
denn mir gegeniiber befand sich ein groRer Spiegel.«*® Machs Blick in
den Spiegel durchlduft zwei Phasen: in der zweiten erst weif§ er, dal3 er
selber sich spiegelt; in der ersten, da ihm dieses Wissen noch mangelt,
sieht er zwar »Anderes« im Spiegel, denn er sieht, wenn auch irrtiim-
lich, einen anderen Menschen, gleichwohl sieht er den Spiegel nicht als
solchen. Um eine Aquivalenz zu erhalten, hitten wir zu formulieren:
Wir sehen einen Spiegel dann und nur dann als Spiegel, wenn wir wis-
sen, daR wir Anderes in ihm sehen.

In meinem Arbeitszimmer hdngt eine runde Bronzescheibe an
der Wand. Thre zur Schau gestellte Riickseite zeigt einen erhabenen,
schwarzgefleckt griin patinierten Trauben- und Tierdekor. Wer unbe-
lehrt auf den kleinen Diskus blickt, hdlt ihn fiir ein vielleicht sehens-
wertes, jedenfalls sichtbares Ding neben anderen Dingen in meinem
Zimmer, die ihrerseits sehenswert sein mdgen (eine Sanduhr aus dem
Biedermeier, eine Vedute von Piranesi). Dieser Betrachter weif nicht,

Verhdltnissen beigezogen; »[...] die wenigen eindringlichen Anmerkungen
Josef Konigs ermdglichen es, einen methodisch sicheren Boden fiir die Aus-
arbeitung der Fragestellung [nach dem Wesen des Spiegels; J. S.] zu gewin-
nen«. So urteilt Hans Heinz Holz in seiner Studie »Die Selbstinterpretation
des Seins. Formale Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, die
selber diese Ausarbeitung erheblich gefordert hat (in: Hegel-Jahrbuch 1961,
S. 61-124). Die Doppelnummer 1/2 (Kéln 1982) der von ihm herausgegebe-
nen Forschungshefte seines Centro degli studi filosofici Sant’ Abbondio hat
Holz zur Ganze »Formbestimmtheiten von Sein und Denken. Aspekte[n; J. S.]
einer dialektischen Logik bei Josef Kénig« gewidmet. Das Heft enthdlt u.a.
den Beitrag »Sehen wir im Spiegel das Ding selbst?« von Klaus Peters (S.
41-53); auBerdem weist es auf das Wichtigste »Aus dem Nachlal® von Josef
Konig« hin (S. 111ff.), so auf ein 30seitiges Spiegel-Manuskript.

18 | Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen, 9. Auflage, Jena 1922, S.
3, Anm. 1. Psychologisch (genauer: sozialpsychologisch) bemerkenswert ist
der dem zitierten Satz folgende: »Der Klassenhabitus war mir also viel ge-
ldufiger, als mein Specialhabitus.« An derselben Stelle erzahlt Mach ein wei-
teres dhnliches Erlebnis.

24

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

daR er einen antiken chinesischen Spiegel sieht. Wiirde ich ihm Nadhe- Das Sehen
res iiber die Scheibe sagen, er wiifite von mir, daR er einen Gegenstand des Spiegels
sieht, dessen polierte Vorderseite anderen Kulturen in anderen Zeiten

zu einem Spiegel getaugt hat. Betritt aber ein Gast meine Wohnung

und geht, seiner Blickrichtung folgend, auf den sichtbaren, doch un-
ansehnlichen Flurspiegel zu, so weif8 er unmittelbar, daR er in einen

Spiegel schaut; die Belehrung erteilt ihm sein eigener Blick, in welchem

er in gewisser Weise sich selber begegnet. Er wiifite auch, daR er in

einen Spiegel schaut, wenn er anderem als sich selber darin begeg-

nete, namlich Dingen und Personen, die seinem unreflektierten Blick

verborgen blieben, weil sie sich etwa hinter ihm oder seitwdrts von ihm

befinden. In solchen Féllen wird jemand zwar durch seinen eigenen

Blick, indes nur mittelbar belehrt, in einen Spiegel zu schauen. Es gibt
aulerdem, wie das Erlebnis von Ernst Mach eindriicklich macht, einen

vierten, sozusagen selbstvergessenen Augenblick vor dem Spiegel: Man

weif$ dann nicht, daf man in ihn hineinschaut.

Zu wissen, wir sahen einen Spiegel, weil uns gesagt werde, der
fragliche Gegenstand sei etwas Derartiges, ist augenscheinlich ein
anderes Wissen als dasjenige, das uns sagen ldRt, wir wiillten fraglos
einem Spiegel gegeniiberzustehen, weil wir in ihn hineinsdhen. Damit
jemand chinesische Bronzen, griechische Klappspiegel, sonstwelche
miroirs und mirrors, deren einer oder anderer nach Spiegel nicht aus-
sieht, doch fiir solche ansieht, kdnnte er auf spezielle Literatur verwie-
sen werden." Damit jemand aber weil3, er sehe in einen Spiegel hinein,
braucht es im allgemeinen — mit Ausnahme eben jenes selbstvergesse-
nen Augenblicks - keinen, wie immer gearteten, Verweis.

Etwas zu sehen, ohne zu wissen, was ich sehe, ist keine besonde-
re, auf Spiegel beschrdnkte Situation. In meinem Zimmer stehen vier
Bronzefigiirchen, Nachbildungen von Himmelhunden und Palastléwen,
wie sie iiberlebensgrof’ auch in Pekings Kaiserstadt, als waren sie dort
hingegossen, aufgestellt sind. Ich habe in diesen Figurinen so lange
nur Miniaturen der Originale gesehen, bis ich erfuhr, ich hétte Eichma-
Re vor mir, mit denen Opium abgewogen worden sei. Seitdem weif3 ich
mehr, als ich bis dahin gewuRt habe. Sehe ich seitdem auch mehr? Mit
einer Wendung der deutschen Sprache lieRe sich wohl sagen, ich sdhe
die Bronzen nunmehr mit anderen Augen. Diese Ausdrucksweise bleibt
freilich in einer eigentiimlichen Schwebe: Ob ich gleichsam mit den

19 | Z.B. auf R[obert] W[illiam] Swallow, Ancient Chinese Bronze Mirrors,
Peiping 1937; Wolfgang Ziichner, Griechische Klappspiegel, Berlin 1942;
Serge Roche/Germain Courage/Pierre Devinoy, Spiegel, Spiegelkabinette,
Spiegelgalerien, Hand- und Wandspiegel, Tiibingen 1985.

25

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Augen eines Anderen sehe, dessen Wissen ich mir zu eigen gemacht
habe, oder mit mit meinen eigenen Augen, die gleichsam durch andere
wissend geworden sind. Beidemal kommt jedoch ein Wissen, wie von
einem alter ego, zu meinem Sehen hinzu.

Die Verschiedenheit unseres Wissens, einen Spiegel fiir einen sol-
chen anzusehen, von demjenigen, das uns zu sagen berechtigt, wir
wiiten, wir sdhen in einen Spiegel hinein, beruht auf der Verschie-
denheit unseres jeweiligen Blicks; ihn modifiziert entweder ein zu ihm
hinzukommendes oder das in ihm enthaltene Wissen. Redensarten wie
»etwas fiir ein solches¢, >jemanden fiir einen solchen ansehen¢ drii-
cken mittels des Verbums >sehen« zweifellos ein Wissen aus. Gleich-
wohl sind sie keine Synonyme des Wissens, die sich gewissermaRRen
auf das Sehen berufen, als wiirde erst dieses sie rechtfertigen, noch
ist in ihnen das Sehen nur metaphorisch an die Stelle des Wissens
getreten. Vielmehr sehen wir etwas fiir ein solches, jemanden fiir einen
solchen an, weil wir von irgendwoher wissen, wofiir wir es oder ihn
anzusehen haben. Allein der ab alio belehrte Blick setzt unser Sehen
in derartige Rechte ein. Hingegen sind unserem Blick in den Spiegel die
Wissensgriinde des Sehens eo ipso gegeben. Wer einem Spiegel offenen
Auges gegeniibersteht, weif$ im allgemeinen, daR er hineinschaut, weil
er weif, dal er herausschaut. Auch weil er in demselben Augenblick,
in welchem er sieht, und weil’ lediglich dadurch, dafS er sieht. Sein
Wissen ist irgendwie in seinem Sehen enthalten®, und sein Blick bedarf
keiner auRer der spekulédren Selbstbelehrung. Ich nenne Augenblicke
vor dem Spiegel, welche das Wissen um ihn eo ipso enthalten, fortan
Spiegelblicke; in ihnen wird nicht irgendein Spiegel fiir einen solchen
angesehen, sondern der Spiegel als solcher gesehen.

Erst der Spiegelblick als einer in den Spiegel stiftet dessen Sicht-
barkeit als solchen. Blickte ich, anstatt in ihn, bloR auf ihn, wie ich,
aus meinem Arbeitszimmer hinausschauend, auf den See und die Berge
blicke, wire mein Wissen, daR ich in einen Spiegel sehe, ein zu mei-
nem Blick hinzukommendes, kein in ihm enthaltenes Wissen. Von einem
Blick, der auf Spiegel wie auf Berge und See geworfen wird, lief3e sich
so wenig sagen, er stifte die Sichtbarkeit des Spiegels, wie sich sagen
lieRe, unser Blick auf Berge und See stifte deren Sichtbarkeit. Sie sind
einfach deshalb, weil sie dort liegen, sichtbare Dinge, wie mein Bron-
zespiegel, einfach deshalb, weil er dort hédngt, ein sichtbares Ding ist,
ob jemand hinsieht oder nicht.? Wer aber hinsieht, weil stricte nur

20 | Das Wie dieses Enthaltenseins, auch im Vergleich mit dem Enthalten-
sein des Denkens im Sehen, kann nur allmédhlich expliziert werden.
21 | Dievon Bertrand Russell in »Unser Wissen von der AuBenwelt« (Leip-

26

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

méglicher (nicht notwendiger) Weise, was er sieht. Sein Sehen selber Das Sehen
stiftet nichts aufSer gesehen haben?’, keine Sichtbarkeit und kein Wis- des Spiegels
sen.

3. In der Wendung >Das Sehen des Spiegels«< ist der Genitiv >des Spie-
gels< von eigentiimlicher Ambivalenz; unzweifelhaft ein gen. objecti-
vus, scheint er unter gewissen Umstdnden auch als ein gen. subjecti-
vus auffaRbar zu sein. Diese nicht ihres grammatischen Alters, sondern
ihrer logischen Frische wegen zu wiirdigende Unterscheidung besagt:
»Er ist subjectivus, wenn durch ihn derjenige Gegenstand ausgedriickt
wird, der etwas thut, dem etwas angehort, wie hominum facte, liber
pueri; objectivus, wenn der Genitiv den leidenden Gegenstand be-
zeichnet oder dasjenige, worauf die Handlung oder Empfindung ge-
richtet ist.«® Im Deutschen steht der objektive Genitiv bei solchen
Substantiven, »deren entsprechendes Verbum den Accusativ regiert«,
»eigentlich nur bei Substantiven, welche ihre Ableitung von einem
verbo transitivo durch die Form deutlich kund geben«?* (am deutlichs-
ten als dessen substantivierter Infinitiv). >Sehenc« ist ein solches tran-
sitives, den Akkusativ regierendes Verb: etwas sehen, z.B. den Spie-
gel. Auf ihn richtet sich mein Blick, ihn benennt der gen. objectivus
»des Spiegels¢ als einen etwas-Leidenden, er leidet meinen Blick. Be-
gegne ich in meinem Spiegelblick mir selber, das eigene Auge gleich-
sam ins spekulare tauchend, scheine nunmehr ich, der in den Spiegel
hineinschaut, ein etwas-Leidender zu sein: ich leide den Blick dessen,
der aus dem Spiegel herausschaut. Wer aber ist er, der mich ansieht?
Schiene es gar so, als sihe der Spiegel selber, in figura meines Spiegel-
Ich, mich an, ldgen jene gewissen Umstdnde vor, unter denen der
Genitiv >des Spiegels« als ein subjektiver aufzufassen wére. Was aber ist
es, das mich ansieht? Ist das spekulare Auge mein eigenes, ist das
Spiegel-Ich mein Ich? Ist denn da iliberhaupt etwas, oder scheint da

zig 1922, S. 89ff.) erdrterte Problematik, ob die Sichtbarkeit der Dinge un-
abhdngig von unserem Hinsehen sei, kann hier vernachldssigt werden. Um
so dringlicher wird sie hingegen, wenn die Frage dahin geht, ob die Sicht-
barkeit der Spiegelbilder unabhdngig von unserem Hinsehen sei. Siehe die
Studie »Spiegelbilder« [in diesem Band ab S. 111].

22 | Siehe das [nicht vorliegende Scholion »Aristoteles«; dazu Anm. 15]
23 | C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 281. Ich werde mich dieses »vielgebrauchten Schulbuches« des
Gfteren bedienen, weil es, ohne veraltet zu sein, sorgfdltiger und ausfiihrli-
cher als Lateingrammatiken heutzutage verfa3t ist.

24 | Ebd., S. 281f.

27

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke nur etwas zu sein? Ist vielleicht, um eine spétere Frage vorwegzuneh-
men?, der Schein das Sein?

Den Spiegelblick, in welchem ich mir selber begegne, beschreibt an-
gemessen ein Satz aus Personalpronomen und reflexivem Verb: Ich sehe
mich (scil. im Spiegel), d.i. genauer ein Satz aus Subjektpronomen (ich),
verbum transitivum (sehe) und komplementdrem Objektpronomen
(mich). Das Verhdltnis zwischen den beiden Pronomina, in der Bestim-
mung als reflexiv zundchst doch undurchschaut belassen, ist iiberaus
problematisch; einem Valéry wird es zweifach fraglich. Seit den frithen
zwanziger Jahren beunruhigt es den Sprachphilosophen der »Cahiers,
etwa gleichzeitig (1922) bedrdngt es den Dichter der »Fragments du
Narcisse«?, indes lauft die Zwiefalt des philosophischen und des poeti-
schen Aspekts auf keinen Zwiespalt, vielmehr so zwingend auf beidemal
die gleiche narzifStische Situation hinaus, daR festzustellen ist: »Valéry
geht in den >Cahiers< davon aus, daf’ im reflexiven Verb das Subjektpro-
nomen und das Komplementpronomen nicht dieselbe Person bezeich-
nen.«? Freilich bezeichnen sie auch keine zwei Personen, eher ldRt sich
sagen, das Komplementpronomen (als eines des Erleidenden) bezeich-
ne nicht mehr ein und dieselbe Person wie das Subjektpronomen (als
eines des Handelnden). »Das komplementdre >Mich« ist eine Variable
des»Ich«. In einem Satz wie »Je ME vois« ist >ME< das Bild eines Gesichts
oder Korpers.«? Valéry behauptet das Verhdltnis zwischen handelndem
Ich und erleidendem Mich, nicht mehr ein und dieselbe Person zu sein,

25 | Siehe die Studie »Spiegelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].
26 | Valérys und Ovids NarziB-Dichtungen sind einander ebenbiirtig. Siehe
das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid« und »Narcisse. Zu Versen von
Valéry« [von Schickel nicht ausgearbeitet; siehe aber S. 291ff.].

27 | Jiirgen Kurt Schmidt, Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von
Paul Valéry, Diss., Kiel 1965, S. 193. Schmidt {iberschreibt den betreffenden
Abschnitt »Das reflexive Verb oder NarziR«. Auf S. 228 (STN 29) weist er die
einschldgigen Stellen in den »Cahiers« nach. — Ich gebrauche snarzistisch¢,
wenn tberhaupt, nur vorldufig und jedenfalls in seinem mythisch urspriing-
lichen, von Ovid und Valéry poetisch vertieften Sinn (dem »narzissisch< bes-
ser anstiinde), nicht in jenem theoretisch verblaRten, auch uneinheitlich
aufgefalRten Sinn einer »Libidobesetzung des Ichs«, zu dem die Psychoana-
lyse das Wort mit der Sache depraviert hat. Vgl. J[ean] Laplanche/J[ean]-
B[ertrand] Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1972,
unter dem Stichwort >NarziRmus«. Siehe auch Abschnitt 5 [ab S. 33].

28 | J. K. Schmidt, [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul
Valéry,] a.a.0. [Anm. 27], S. 193. In Termini einer logischen Grammatik: »Zwi-
schen je und me besteht die Beziehung sehen; d.i. eine zweigliedrige Relation

28

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fiir alle reflexiven Verben, z.B. fiir >se surprendre soi-mémes, >soi-méme Das Sehen
saisir, »s’entremélere, >s'entre-détruire, »s‘unir¢, >penche-toic, >beise- des Spiegels
toi®: »Der reflexive Begriff SE [bzw. das jeweilige Reflexivpronomen

im syntaktischen Kontext; J. S.] ist das Signal einer Unabhdngigkeit

zwischen zwei >Ich¢, von denen das eine wie ein fremder Kérper dem

anderen unterworfen ist.«* Dieser Satz gilt fiir jedwedes verbum refle-

xivum, beliebig welches, mithin auch fiir »se voirc. Wo aber sieht jemand

sich selber, wenn er nicht irgendeinen Teil seines Korpers sieht, eine

Hand oder einen FuR, der ihm ebenso wie ein fremder Korper vor Augen

kommt*', sondern sein eigenes Gesicht? Sich selber, in diesem Sinn, sieht

er ausschliefSlich in einem Spiegel. Allein jener Blick, in welchem er sein

eigenes Auge als ein sehendes, und zwar ihn ansehendes, im Spiegel

sieht*, 1aRt ihn sich selbst begegnen.

4. Wie ein fremder Kérper: entweder, im Falle des sich-Sehens, dem
anderen unterworfen zu sein, oder, im Falle meines Blicks auf meine

zwischen einer Person, welche als Referens das nominativische Subjekt, und
einem Bild dieser Person, welches als Relatum das Akkusativobjekt ist.« »Al-
teste grammatische Stellenformen« fiir Referens und Relatum, so Wilhelm
Burkamp (Logik, Berlin 1932, S. 64), seien »die Casus (Nominativ, Genitiv,
Dativ, Akkusativ, Ablativ, Lokativ usw.)«.

Oder in rein logischen Termini: xRy (worin R die Relation Abbild von, x das Re-
ferens, y das Relatum sei) ist eine zweigliedrige Beziehung R, die x zu y hat.
Diese Beziehung ist asymmetrisch, da sie lediglich in der Richtung von x nachy,
nicht aber von y nach x gilt; die zu ihr inverse (oder konverse) Relation lautet
auf »Urbild von«. Diese Beziehung ist ferner mehr eindeutig, da mehrere Abbil-
der von einem Urbild mdglich sind (z.B. in einer iterierenden Spiegelflucht).
Zur Asymmetrie einer Beziehung vgl. B. Russell, Einfiihrung in die mathema-
tische Philosophie, Miinchen 1923, S. 46: »Asymmetrische Beziehungen sind
sozusagen die relationalsten Relationen und die wichtigsten fiir den Philo-
sophen, der die tiefste logische Natur der Beziehungen studieren will.«

29 | Die Beispiele entnehme ich Valérys »Fragments du Narcisse«, gegen
Ende von Abschnitt II und SchluR von Abschnitt III.

30 | J. K. Schmidt, [Sprachtheorie und Semantik in den Cahiers von Paul
Valéry], a.a.0. [Anm. 27], S. 194, Anm. 1.

31 | Wie Ernst Mach [in »Die Analyse der Empfindungen«], a.a.0. [Anm.
18], S. 15f., es gezeichnet und als »Selbstschauung >Ich« beschrieben hat.
Darauf ist Ernst Bloch in »Verfremdungen«, [Bd.] I, Frankfurt a.M. 1962, S.
13ff., eingegangen (»Selbstportrédt ohne Spiegel«).

32 | Bekanntlich wiirde Husserl sich diese Analyse nicht zu eigen machen;
auf Grund der von ihm »bei der korrelativen Konstitution von Leib und Au-

29

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Hand oder meinen FuR, mir vor Augen zu kommen; in beiden Fdllen
gebrauchen wir unbedacht dieselbe Wendung, scheint doch ihren
Gleichlaut auch ein Gleichsinn zu begleiten. Aber im zweiten Fall
weil} ich stricte nur méglicher, nicht notwendiger Weise, daf? ich einen
Korperteil von mir sehe (man konnte mich ja getduscht haben, und er
konnte in Wirklichkeit ein fremder sein®). Im ersten Fall wei ich
notwendig, daR mein Blick mich selber wie einen anderen, weil nicht
mehr wie denselben, trifft. Im zweiten Fall ist jene Wendung, wenn
nicht trivial, vielleicht von psychologischem Interesse, im ersten al-
lemal von philosophischem: sie driickt dann ein Selbstverhdltnis®
aus. Das sich-Sehen konstituiert zwar nicht Leiblichkeit, wie eine
solche leibliche Konstituierung dem Tastsinn zuzuschreiben ist, je-

Renwelt« festgestellten »Unterschiede zwischen visuellem und taktuellem
Gebiet«, hdtte er einzuwenden (und hat es expressis verbis auch eingewen-
det): »Natdirlich wird man nicht sagen, ich sehe mein Auge im Spiegel; denn
mein Auge, das sehende als sehendes, nehme ich nicht wahr; ich sehe etwas,
von dem ich indirekt, durch >Einfiihlung< urteile, dal} es identisch ist mit
meinem (etwa durch Tasten sich konstituierenden) Ding Auge, ebenso wie
ich das Auge eines Anderen sehe« (E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phano-
menologie und phdnomenologischen Philosophie, Zweites Buch, [in: ders.,
Husserliana, Bd. IV, The Hague] 1952, S. 147 und S. 148, Anm. 1). - Zum
behaupteten »indirekt«, »durch >Einfiihlung«« zustandegekommenen Urteil
siehe den folgenden Abschnitt 4 [ab S. 29].

33 | Z.B. wenn ich (bei Lumbalandsthesie) der Operation meines Sprung-
gelenks {iber einen Monitor zuschaue; es bediirfte noch nicht einmal des
distanzierenden, verfremdenden optischen Mediums, um mich zu tdu-
schen.

34 | Den Begriff »Selbstverhdltnis< nehme ich im gleichen Sinne, in dem
Jiirgen Stolzenberg (Fichtes Begriff der intellektuellen Anschauung. Die Ent-
wicklung in den Wissenschaftslehren von 1793/94 bis 1801/02, Stuttgart
1986, passim), Dieter Henrich (Selbstverhdltnisse. Gedanken und Auslegun-
gen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart
1982, passim) und Ernst Tugendhat (SelbstbewuRtsein und Selbstbehaup-
tung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, passim) ihn
verwenden. Tugendhat spricht auch von einem »reflektierten Selbstverhalt-
nis« (ebd., S. 31); ich werde mich dieses Ausdrucks gelegentlich bedienen.
Tugendhats Ausdruck »reflexive Relation« (ebd., S. 155) halte ich hingegen
fiir ungliicklich, da reflexive Relationen auch in der formalen Logik auftreten,
jedoch »die Theorieversuche tiber Selbstverhdltnisse, welche die klassische
deutsche Philosophie entwickelt hat« (D. Henrich, Selbstverhiltnisse, S. 3),
allein mittels der dialektischen oder spekulativen Logik einzusehen sind.

30

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

doch konstituiert das Auge, welches vor dem Spiegel in sich selber Das Sehen
wie in einem anderen ruht, ein der Leiblichkeit voraus und zugrunde des Spiegels
liegendes Ich.

Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel sind nicht
nur verschiedene Blicke, sie sind auch als Blicke verschieden, sind mit-
hin unterschiedene, gegenteilige (und nicht nur gegensdtzliche) Bli-
cke. Thr Unterschied ist aber besonderer Art: Der Blick in den Spiegel
enthdlt sich selbst und sein Gegenteil, den Blick aus dem Spiegel. (Das
Umgekehrte, daR auch dieser sich selbst und sein Gegenteil, den Blick in
den Spiegel, enthalte, ist blofer Schein.) Wo nun etwas sich selber und
sein Gegenteil enthdlt, handelt es sich um einen Selbstunterschied.
Mit Konig ist zu sagen, »daR iiberall dort, wo ein Selbstunterschied im
Hintergrund liegt, Formulierungen auftreten, die mehr oder minder
lebhaft die Erinnerung an Hegel wecken«.* Es sind spekulative Formu-

Die Einwédnde, die Tugendhat, sich zu Unrecht auch auf Wittgenstein beru-
fend, dagegen erhebt (SelbstbewuRtsein und Selbstbehauptung, S. 13ff.),
dal} »wir geneigt sind, die Rede vom Bewultsein von etwas metaphorisch
nach dem Modell des Sehens aufzufassen, eine Neigung, der die gesamte
europdische Tradition von Parmenides bis Husserl zum Opfer gefallen« sei,
greife ich in der Studie »Spiegelbilder« [in diesem Buch ab S. 111] auf. Al-
lerdings sind Tugendhats Einwande, verglichen mit denen von Richard Rorty
(Der Spiegel der Natur: Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M. 1981),
nachrangig.

35 | Josef Konig, [Sein und Denken,] a.a.0. [Anm. 17], S. 124, Anm. 1.
Konig setzt seine Anmerkung fort, die zitierte Hegel-Stelle macht auch
den Terminus »>iibergreifende Gattung¢ plausibel: »So heilkt es z.B. in der
»Logik¢ (Ausgabe Lasson, 2. Teil, S. 246 [Werke in zwanzig Bénden, Band 6,
S. 281]): »>Das Allgemeine bestimmt sich, so ist es selbst das Besondere; die
Bestimmtheit ist sein Unterschied; es ist nur von sich selbst unterschieden.
Seine Arten sind daher nur a) das Allgemeine selbst und b) das Besondere.
Das Allgemeine als der Begriff ist es selbst und sein Gegenteil, was wieder es
selbst als seine gesetzte Bestimmtheit ist; es greift iiber dasselbe iiber und ist
in ihm bei sich. So ist es die Totalitdt und Prinzip seiner Verschiedenheit, die
ganz nur durch es selbst bestimmt ist<«.« (Letzte Hervorh. v. m.)

Auch ein Satz Fichtes mag bereits hier, unkommentiert, angefiihrt wer-
den (ich zitiere ihn nach J. Stolzenberg, [Fichtes Begriff der intellektu-
ellen Anschauung], a.a.0. [Anm. 34], S. 236): »Das Ich in der Wiss=Lehre
[...] ist kein Spiegel, sondern ein Auge; es ist ein sich abspiegelnder
Spiegel, ist Bild von sich; durch sein eigenes sehen wird das Auge (die In-
telligenz) sich selbst zum Bilde« [Johann Gottlieb Fichte, Wissenschafts-
lehre nova methode, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. IV,2, Stuttgart/Bad

31

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke lierungen, und im philosophischen Sprachgebrauch hangt das Wort
»spekulativ¢ aufs engste mit Spiegelverhdltnissen als Selbstverhdltnis-
sen zusammen. Der Blick in den Spiegel und der Blick aus dem Spiegel
sind Gegenteile (évavtia), und zwar ndher so, daR der Blick in den
Spiegel tibergreifende Gattung oder, bestimmter, Gattung seiner selbst
und seines Gegenteils ist, ndmlich Gattung des Blickes in den Spiegel
und des Blickes aus dem Spiegel. (Das Umgekehrte, daR ebenfalls der
Blick aus dem Spiegel iibergreifende Gattung sei, ist wiederum purer
Schein.) Den Blick in den Spiegel mag man, mit zwei spekulativen
Wendungen Konigs, »ein in sich einiges Doppeltes« nennen, »nicht
zwar dasselbe, dennoch aber nicht zwei, sondern eines«.* Solche
Formulierungen lassen auch an das von Valéry behauptete Verhdltnis
zwischen handelndem Ich und erleidendem Mich denken, nicht mehr
ein und dieselbe Person zu sein. Oder, in meinem Augenblick ange-
messenen Worten: Mein von mir gesehener Augenblick ist nicht mehr
derselbe wie mein ihn sehender Augenblick, doch zwei Augenblicke
sind sie nicht.

Freilich haben wir uns zu hiiten, dieses nicht mehr, wie unsere
Sprache nahezulegen scheint, temporal aufzufassen. Das Worterbuch
gibt an, das Adverb >mehi¢ driicke »in Verbindung mit einer Negation
aus, daR ein Geschehen, ein Zustand, eine Reihenfolge o0.d. nicht
fortgesetzt wird«*’, z.B. »er ist nicht mehr da¢; ein anderer Gebrauch
ist nicht verzeichnet. Aber keineswegs hort mit meinem Blick aus dem
Spiegel, welcher nicht mehr derselbe ist wie mein Blick in den Spiegel,
irgend etwas, das bis dahin vor sich gegangen ware, auf. Mit meinem
Blick aus dem Spiegel beginnt im Gegenteil iberhaupt erst etwas vor
sich zu gehen: daf ich ndamlich mein Auge sehe und es zugleich wie
zu einem anderen, weil nicht mehr wie zu demselben, Gesehenen ha-

Cannstatt 1978], S. 49.) Ich erdrtere die Implikationen dieses Satzes fiir den
Begriff der Reflexion in I.3. [ab S. 81].

36 | Die erste Wendung findet sich in seinem Vortrag »Das System von
Leibniz« (1946; jetzt in: Josef Konig, Vortrdge und Aufsdtze, Freiburg/Miin-
chen 1978, S. 34); sie geht dort auf Hegels Konzeption des iibergreifenden
Allgemeinen. Die zweite Wendung steht in seinem Colloquiumsvortrag »Das
spezifische Konnen der Philosophie als e Aéyev« (1937; jetzt in: [ebd.,]
S. 21); sie gilt dort dem spekulativen Verhaltnis zwischen philosophischen
Gegenstdnden und unseren Gedanken von ihnen, z.B. zwischen dem Sein
selber und dem Gedanken >Seing, der Seele selber und dem Gedanken »>See-
le<, der Natur selber und dem Gedanken >Natur<.

37 | Vgl. Duden. Das groRe Wérterbuch der deutschen Sprache, Band 4,
Mannheim/Wien/Ziirich 1978, unter >mehr«.

32

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

be.?® Dieses »>nicht mehr¢ driickt ganz und gar nichts Zeitliches aus, Das Sehen
sondern zeigt ein spekulatives, d.h. spekular-logisches Selbstverhilt- des Spiegels
nis an: die Selbstbespiegelung meines sehenden Blicks in meinem

gesehenen (nur scheinbar selber sehenden), die lediglich die Dauer

meines Spiegelblicks als ein und desselben Augenblicks wahrt. Zwei
Augenblicke, einen sehenden und einen in tempore erwidernden, so

daR >nicht mehr< doch zeitbezogen wére, gibt es nicht.

Der Behauptung Husserls*, ich ndhme »mein Auge, das sehende
als sehendes, [...] nicht wahr, ich sdhe es, »ebenso wie ich das Auge
eines Anderen sehe, ist zu widersprechen. Ich kénnte ja meinem
Blick in den Spiegel wissentlich einen Ausdruck verleihen, den ich
ohne weiteres, weder »indirekt« noch »durch >Einfiihlung««*® im Blick
aus dem Spiegel als den von mir verliehenen Ausdruck wiedererkenne.
Im allgemeinen werden derlei Hilfen, damit ich meinen Spiegelblick
als den eigenen identifiziere, nicht einmal benétigt, habe ich doch
langst gelernt, mein Spiegelbild (also auch das reflektierte Bild mei-
nes Auges) unmittelbar auf mich selbst zu beziehen, wie ich ebenfalls
ldngst gelernt habe, meinen Leib als den eigenen zu ertasten. »Der
Mensch muR all das erst erlernen, wofiir er geschaffen ist«, schreibt
Valéry.* Das serlernenc< (»apprendre«) miinzt er nicht aufs Trivium,
schon gar nicht auf Trivialien wie Alphabet und Notenschrift, Kom-
paR oder Uhr, er meint vielmehr ein Lernen, das unser Selbst verbiirgt.
Keiner von uns, sobald er die Spiegelstadien der Kindheit durchmes-
sen hat, gerdt noch in Gefahr, den Spiegeltod zu sterben. NarziR, in
eins Anfang und Ende der Reflexion, hat die mythische Spiegelschuld
fiir alle gebiiRt.

5. Jacques Lacan meint Grenzen definiert zu haben, »dans lesquelles il
est impossible a notre technique de méconnaitre les moments structu-
rants de la phénoménologie hégélienne: au premier chef la dialectique
du Maitre et de UEslave [...] [* innerhalb deren es unserer Technik
unmoglich ist, die Strukturmomente der Hegelschen Phdanomenologie
aufer acht zu lassen: zundchst vor allem die Dialektik von Herr und
Knecht].«“ Einer seiner Interpreten iibertrdgt denn auch Hegel die

38 | Naheres zu dieser Formulierung in dem Scholion »Aristoteles. Sehen
und gesehen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet; dazu Anm. 15].

39 | Siehe Anm. 32 [auf S. 29f.]; Hervorh. im Husserl-Zitat von mir.

40 | [E.] Husserl, [Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phanome-
nologischen Philosophie,] a.a.0. [Anm. 32], S. 148.

41 | Paul Valéry, Cahiers/Hefte, Band I, Frankfurt a.M. 1987, S. 405.

42 | Jacques Lacan, Fonction et champ de la parole et du langage en psych-

33

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Patenschaft fiir Lacans stade du miroir; unterstellt jenem spekulativen
Tun, welches laut Phanomenologie »ein Tun ebensowohl gegen sich
als gegen das Andere«, welches »ungetrennt ebensowohl das Tun des
Einen als des Anderen ist«, unterstellt dem sich-selbst-im-Anderen-Se-
hen*, eine »Beziehung »en miroir««* zu sein. Es ginge hinaus, »par les
yeux d’autrui« [* durch die Augen der Anderen], auf den Herrn und
seinen Knecht, dessen Knechtung »in ihrer Vollbringung zum Gegen-
teil dessen werde, was sie unmittelbar ist [...] und zur wahren Selb-
standigkeit sich umkehren«* hinaus, »par les regards d‘autrui«
[* durch das Sehen der Anderen], auf den Blick als den Herrn des Spie-
gels®®, dessen sehend sich vollbringende, dem Leib eigene Herrschaft
sich kehren werde, »en un clin d’eeil« [* in einem Augenblick], in
gesehen vollbrachte, leibeigene Knechtschaft. Es ginge hinaus auf ...,
wiirde der Blick aus dem Spiegel jemals ein sehender werden, anstatt
alle mal ein sehend scheinender zu bleiben. So aber wird dem >je spé-
culaire« pseudodialektisch mitgespielt, wird das »je social< mit sich al-
lein gelassen.

Die Psychoanalytiker sind einer Ubereinstimmung, was NarziSmus
bedeuten solle, weder willens noch (vermutlich) fihig. Sie bedienen
sich des Terminus, ein jeder ad libitum, benehmen sich wie Wortfeti-
schisten, doch wie namensvergessene; bereits Freuds Auffassung des
sogenannten primdren Narzilmus »verliert [...] den Bezug zu einem
Bild von sich selbst aus dem Auge, zu einer Spiegelbeziehung, die die
Etymologie des Ausdrucks >NarziBmus«< voraussetzt«.”” Lacan wieder-
um mag seinen Ovid gelesen, mithin den einzig legitimen, obzwar li-
terarischen Zugang zu dem Mythos erkundet haben, aber es scheint,
als habe er den Dichter nicht beim spiegelreflektierenden Wort genom-
men. Was Psychoanalytiker, geniigsam mit Libido und Trieb, ihm vor-
enthielten, hat Ovid ihm, der danach wohl kaum suchte, beschert: ein

analyse (1953), in: [ders.], Ecrits, Bd. I, Paris 1966, S. 292 [dt. in: Schrif-
ten, Bd. 1, ausgewahlt und hrg. von Norbert Haas, Olten 1973, S. 135].

43 | [G.W.F.] Hegel, [Phdnomenologie des Geistes, in: ders., Werke], a.a.0.
[Anm. 7, Bd. 3], S. 147.

44 | Hermann Lang, Die Sprache und das UnbewuRte. Jacques Lacans
Grundlegung der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1986, S. 153.

45 | [G.W.F.] Hegel, [Phdnomenologie des Geistes, a.a.0. (Anm. 43)], S.
152.

46 | Siehe die Studie I.2.1 [ab S. 43]. Dort nehme ich die Formulierung
wieder auf, freilich in einem undialektischen (zumal unhegelschen) Sinne.
47 | J.Laplanche/J.-B. Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, [a.a.0.,
Anm. 27], S. 322 (Hervorh. v. m.).

34

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wort, ndmlich das Wort >Begierde«. Lateinisch heilRt es >cupido¢; das Das Sehen
ist, geschrieben gar mit groRem C, als gottlich verhdngtes Begehren, des Spiegels
ob hetero-, ob homoerotisch, zu lesen, ehe es zur verspielten amour,
wie gottlich, herunterkommt; das ist, eingeschrieben ins zugehorige
Verbum >cupere, ein natiirliches, unwillkiirliches, auch ungeregeltes,
leidenschaftliches Verlangen*, ein siichtig sich Sehnen nach Sucht,
wahrhaft eine Begierde nach der Begierde*, soll sagen, nach Sucht
und Begierde des Anderen. Hegel liegt nahe, doch Ovid halte uns auf!
In zweien der Verse, in denen die Metamorphose des Narcissus erzahlt
wird, hat Lacan das Verb vorfinden konnen: »Se cupit inprudens et,
qui probat, ipse probatur [...] [* Arglos begehrt er sich selbst, erregt
und findet gefallen].«; »Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit
[* Was ich begehre, ist an mir! Es ldRt die Fiille mich darben].«* Im
ersten spricht der Dichter von Narzif3: Sich begehrt er, einer der nicht
sieht, woran er mit Spiegeln ist; im zweiten spricht der Knabe von sich:
Was ich begehre, ist mein, unvermdgend hat mich dieses Vermdgen
gemacht. Denn inzwischen ist NarziR ein prudens geworden, ein Vers
zwischenhin 13t ihn, den nunmehr Einsichtigen, sagen: »Iste ego
sum! sensi, nec me mea fallit imago (Der da bin ich! ich hab’s begrif-
fen, ein fiir alle Male, und mich triigt nicht langer mein Bild)«.>! Hegel
liegt wieder fern, Narzimus, ware er selbst ein narzissischer, womdg-
lich noch ferner; ein narzifitischer liegt nirgendwo.? Lacan, nach dem
Wort >cuperec greifend, greift ins Leere; sein »désir¢ soll Ovid in Hegel
iibersetzen, nur besetzt es weder das dichterische Wort des einen noch
das philosophische des andern. Lire la Phénoménologie.

Das Selbstbewufitsein, begriffen in »Bildung oder Bewegung«®,

48 | Vgl. Karl Ernst Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwor-
terbuch, Bd. I (A-H), Leipzig 1870, unter >cupio«.

49 | Vgl. Alexandre Kojéve: »Die Begierde ist menschlich (oder genauer
gesagt »vermenschlichends, »anthropogenc<) nur unter der Bedingung, dal®
sie auf eine andere Begierde und auf eine andere Begierde bezogen ist«
(Zusammenfassender Kommentar zu den ersten sechs Kapiteln der >Phdno-
menologie des Geistes, in: H.F. Fulda/D. Henrich [Hrg.], Materialien zu He-
gels »>Phanomenologie des Geistes¢, Frankfurt a.M. 1973, S. 145).

50 | Ovid, Metamorphosen, III 425, 466 [dt.: Ovid, Metamorphosen, tbers.
von Erich Résch, Miinchen 1977, S. 109, 111].

51 | Ebd., III 463.

52 | Siehe zu diesem Absatz das Korollar »Narcissus. Zu Versen von Ovid«
[liegt nicht vor; statt dessen in diesem Band ab S. 287].

53 | [G.W.F.] Hegel, BewuRtseinslehre fiir die Mittelklasse (1809ff.), § 24;
zit. nach [ders.,] Werke, a.a.0. [Anm. 7], Bd. 4, S. 117. Stellen aus der »Pro-

35

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke erscheint »auf der ersten Stufe seiner Entwicklung« in der Form der
Begierde*; diese, begehrend nur als begehrte, ist »fiir das Selbstbe-
wulltsein ein anderes Selbstbewulitsein«, d.h. ist ein Selbstbewul3t-
sein nur als aufSer sich gekommenes.*> Hegelisch geht keine Rede von
einem Begehren des Narzif$, geht ebensowenig eine von einem »fliissi-
gen Medium«, welches, obwohl selbst das Ansich und, im »Unterschied
der Gestalten«, das Andere, nun auch spiegele, welches, obwohl Ver-
kehrung wie Verkehrtheit an sich selbst, nun auch spiegelverkehrt sei.>
Aber Lacan und die Seinen meinen sich Geniige getan: »Schon das Bild
im Spiegel konstituiert das Ich als eine ihm duferliche Gestalt und fi-
xiert es unter einer Symmetrie, die umkehrt. >Ainsi, point essentiel, le
premier effet qui apparaisse de l‘imago chez l'étre humain est un effet
d’aliénation du sujet. C’est dans l'autre que le sujet s'identifie et méme
s'éprouve tout d‘abord.< [* So ist, und dies ist ein wesentlicher Punkt,
die erste Wirkung der Imago, die beim menschlichen Wesen erscheint,
eine Wirkung der Entfremdung des Subjekts. Es ist der andere, in dem
sich das Subjekt identifiziert und sogar allererst erfahrt.]«*” Niemand
wiirde dieser Sdtze, zu luftiger fiir Steine des AnstoRes, achten, sollte
nicht Hegel sie aufgeblasen haben.

Die Bildung des Selbstbewufitseins vor Spiegeln begonnen zu fin-
den, in jenem stade du miroir genannten Lebensstadium, mag psy-
chologisch begriindbar sein. Einen philosophisch zureichenden Grund
indessen, daR die Bewegung des SelbstbewuRtseins zur zweiten Stufe
fortgetrieben werde, bergen die Spiegel nicht, wir wahnten denn, den
hegelsch erforderten »Prozef3 des Anerkennens«®®, wie es die Selbst-
bewuRtseine einander zu zollen haben, damit sie, ein jedes fiir sich,
als BewuRtseine ihrer selbst zu sich kdmen, zwischen einem Leben-
digen und dessen Abglanz vollzogen zu sehen. Spdtestens auf dieser

padeutik« und der »Encyclopddie« sind zum Lesen der »Phdnomenologie des
Geistes« heranzuziehen.

54 | [G.W.F.] Hegel, Encyclopddie, a.a.0. [Anm. 7], § 426 (Zusatz), S.
215.

55 | [G.W.F.] Hegel, Phdnomenologie des Geistes, [in: ders., Werke, a.a.0.
(Anm. 7), S. 146].

56 | Ebd.,S. 141.

57 | Hermann Lang, Die Sprache und das UnbewuRte, a.a.0. [Anm. 44], S.
51. Fiir Lacan ist dort »Ecrits«, Paris 1966, S. 181, angegeben. [Die deutsche
Translation ist aus J. Lacan: Schriften III, iibers. von Norbert Haas und an-
deren, 3., korrigierte Auflage, Berlin/Weinheim 1994, S. 158f.]

58 | [G.W.F.] Hegel, Encyclopddie, § 425 (Zusatz); a.a.0. [Anm. 7], S.
215.

36

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Stufe des anerkannten, da anerkennenden, des anerkennenden, da Das Sehen
anerkannten Selbstbewulf3tseins wiirde unabweisbar, falls Hegel eine des Spiegels
Spiegeldialektik verfaRt hdtte, das spiegelnd gespiegelte Doppelich so-

zial zu interpretieren: als Herr und Knecht, diese beiden ganz und gar
historisch, ganz und gar politisch verstanden; ein Spiegelherr blof for-

maliter reflektiert, bliebe ein Robinson®, dem Freitag abhanden wére.

Der ProzeR gegenseitiger Anerkenntnis mangelte eines der Gegner, und

zwar dessen, welchem »die Fortentwicklung des Selbstbewuf3tseins«®

qua »die fruchtbaren Momente der Menschheitsentwicklung«®! obliegt:

des knechtischen BewuRtseins als der Wahrheit des selbstandigen.®

Was fiir eine Wahrheit, aufler derjenigen des Scheins, mochte aber im

Spiegel anzutreffen sein, und solcher Schein, sprache er selbst aus

dem eigenen Spiegelauge, er ist, weil keiner Umkehrung fahig, unselb-

standig auf immer.

6. >Augenblick< scheint die Bedeutung mit der Betonung zu dndern:
Augenblick oder Augenblick. Das Grimmsche Worterbuch teilt dazu
mit: »[...] nhd. hat sich die sinnliche bedeutung selten erhalten und
man sagt dann statt augenblicke blicke der augen; doch heif3t es noch:
das man wol greifen mag, wie gar einen besondern augenblick gott auf
die selb kirchen habe. Luther 1.166". Desto [...] hdufiger ist die abge-
zogne anwendung den enteilenden punct der zeit, die pimrj oder auch
potm) dpdaApov [...].«% DaR der Augenblick dem punctum temporis
gleiche oder dem pfeilschnellen SchuR, vermitteln am klarsten die
Adverbialbildungen »augenblicklich« und »augenblicks<. Der lexiko-
graphische Zufall, denn auf >augenblicks« folgt bei den Grimm >Augen-
blitz¢, hdlt diese Fahrte frisch: »Blitz< und »>Blick¢ heiflen, ihrer lin-
gualen Herkunft und semantischen Auskunft nach, einander nah
verwandt. Hierliber das Worterbuch: »[...] Luther hauft sie beide: dei-
ne pfeile fuhren mit glenzen dahin und deine sphere (1. spere) mit bli-
cken des blitzes. Habac. 4,11. schon und oft verwendet unsere sprache

59 | Ein von Hegel hergenommener Vergleich; vgl. BewuBtseinslehre fiir
die Mittelklasse (1809ff.), a.a.0. [Anm. 53], § 35, S. 121.

60 | Ernst Bloch, Subjekt-Objekt. Erlduterungen zu Hegel, erweit[erte]
Ausg[abe], Frankfurt a.M. 1962, S. 71.

61 | Georg Lukécs, Der junge Hegel. Uber die Beziehungen von Dialektik
und Okonomie, [in: ders.,] Werke, Bd. 8, 3. Auflage 1967, S. 407.

62 | Vgl. ebd. Ich paraphrasiere den Anfang der dort angefiihrten Hegel-
Stelle (Phdnomenologie des Geistes, a.a.0. [Anm. 55], S. 152).

63 | Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Erster Band 1854,
unter >Augenblick<. Reprint Miinchen 1984 (wie alle Bande).

37

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke blick vom licht und strahl des auges [...] das auge blickt, blitzt und
leuchtet.«%

Die Sprache selbst ist geschmeidiger, als Philologen es sind. Sie be-
ldRt >Augenblick< zuweilen in der Schwebe. Wir bleiben dann der sinn-
lichen Bedeutung, daf} unsere Augen blicken, wohl bewuf3t, obschon
wir die »abgezogne« des momentum zum Ausdruck bringen wollen,
und umgekehrt setzen wir »fiir den enteilenden punct der zeit« eben
jene Frist, so kurz ein Blick unserer Augen nur zu dauern vermag. An-
statt ins Abstrakte zu verblassen, nimmt >Augenblick< noch eine zweite
Farbe an. Im spekularen Selbstverhdltnis ergibt sich die Ambivalenz
des Wortes, ictus oculi® und minimum momentum zu bedeuten, wie von
selber. Ich kann von meinem Spiegelbild sinnvoll sagen, es entstehe
in dem selben Augenblick, den ich und in dem ich mich dem Spiegel
zuwende, wie ich sinnvoll auch sagen kann, es vergehe in dem selben
Augenblick, den ich und in dem ich mich vom Spiegel abwende. Mein
Augenblick, welcher das Mich im Spiegel konstituiert, bedarf nur eines
Augenblicks qua -blitzes.

Nunmehr iRt sich genauer angeben, wie das Wissen, daR ich
mich im Spiegel sehe, in meinem Sehen enthalten sei. Zweifellos ist
dieses Wissen ein Sehen-als, ich sehe mich als gespiegeltes Ich, und
insofern ist es ebenfalls ein Denken, worin das Sehen enthalten ist*¢,
indessen sind die Modi des Enthaltenseins nicht dieselben. Zwei-
fellos sehe ich jedes sichtbare Ding als ein bestimmtes®’, z.B. 0 als
Ziffer, doch kann ich mich in der Bestimmtheit irren, ich kann die
richtige vergessen haben und z.B. 0 félschlich als Buchstaben sehen;
oder ich sehe, mit gleichsam unbelehrten Augen, den chinesischen

64 | Ebd., Zweiter Band 1860, unter »Blick<. Vgl. dort auch >blickschnell:
»rapidissimus, schnell wie ein blick oder blitz«; ferner >Blickschusz<: »fulmi-
nis jaculum, geschosz des blitzes, [...] nhd. aber schusz des blickes, auges«.
Noch im Trivialroman der Jahrhundertwende stehen »>Blick< und >blitzen< ne-
beneinander: Die beiden Kaziken »wurden vielmehr mit Blicken angeblitzt,
welche alles, aber nur nicht freundlich waren« (Karl May, In den Cordilleren,
Reiseerzahlung ca. 1893; zit. nach [ders.,] Werkausgabe, [Bd.] IV, 8. Nord-
lingen 1988, S. 92; Hervorh. v. m.).

65 | Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Erster Band 1854,
definiert >Augenblick< durch lat. »ictus oculi< und >momentumc. >ictus< be-
deutet >Tritt, Schlag, Stich¢; fiir sFuBtrittc hat Livius »i. calcis¢, fiir »>Blitz-
schlag« Cicero >fulminis i.¢, fiir >Sonnenstich< Horaz »i. solis<. Im Sinne von
>Augenblitz< nennt »i. oculi< den scharfen Blick.

66 | Siehe AbschnittI.1.1 [ab S. 19].

67 | Siehe [in der] Anm. 6 [auf S. 20 das] Zitat von M. Theunissen.

38

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bronzespiegel als metallene Zierscheibe an. Im allgemeinen ist das Das Sehen
Sehen-als ein mdglicher Weise unrichtig-Denken, worin zwangsldufig des Spiegels
ein unrichtig-Sehen enthalten ist. AusschlieRlich der Spiegelblick,
welcher als einer in den Spiegel diesen als solchen sieht, ist ein not-
wendiger Weise richtig-Denken, worin zwangsldufig ein richtig-Sehen
enthalten ist. Ich sehe mein Spiegel-Ich und sehe es als solches, es
sei denn, mein Blick, mich triigend, scheine ein Spiegelblick anstatt
ein gespiegelter.

Ich sehe mein Spiegel-Ich als solches aber in dem einen und selben
Augenblick, in welchem es mich anzuschauen scheint. Ein strenges
Auf-einmal (&ua®®) fordert zu sagen: Ich sehe mich und zugleich habe
ich mich gesehen, habe ich mich ndmlich zum Gesehenen; das sich-
Sehen (scil. im Spiegel) verlangt wie das Sehen schlechthin, in eins
prasentisch und perfektisch aufgefaRt zu werden. Nicht von ungefdhr
hat Konig, dem Sein und Denken thematisch sind, die Parallele gezo-
gen: »[...] daR das Gedachte das ist, was ich — nicht so sehr denke als
vielmehr - denke und gedacht habe; d.h. das gedacht-Haben ist inne-
res Moment des einfachen Denkens«.® In dieser Hinsicht hat bereits
Aristoteles Sehen und Denken einander gleichgesetzt, Konig wiirde
ihm darin wohl folgen, so daR in ihrer beider Sinn zu formulieren
moglich, ja, geboten ist, das gesehen-Haben sei seinerseits »inneres
Moment« des einfachen Sehens, ein gewissermalfien »apriorisches Per-
fekt«.” Die Logoi von Sehen und Denken sind einander aufs engste
verwandt.

7. Die Wendung >Das Sehen Gottes¢, genommen vom Cusanischen Titel
»De visione Deix, ist grammatisch der anderen >Das Sehen des Spie-
gelsc insofern analog, als auch der Genitiv >Gottes< eine eigentiimliche

68 | Siehe Anm. 15 [auf S. 23].

69 | Josef Konig, [Sein und Denken], a.a.0., [Anm. 4], S. 136. — In »Sein
und Denken« hat Konig auch seiner Wertschatzung des Grimmschen Worter-
buches, zumindest einiger Beitrdge darin, deutlich Ausdruck gegeben; vgl.
dort S. 103, Anm. 1: »In philosophischer Riicksicht gehdren die beiden her-
vorragenden Artikel >Gedanke< und >Gefiihl« von Hildebrand zusammen. Ich
habe mich durch das Studium derselben erheblich geférdert gefiihlt.« Uber
Hildebrands Artikel »Geist« hat Kénig im Gottinger WS 1961/62 dreistiindig
gelesen.

70 | Ich nehme diese Formulierung von Martin Heidegger, Sein und Zeit,
Halle a.d. Saale 1927, § 18, zu eigener Verwendung auf. Heidegger gebraucht
sie flir das »auf Bewandtnis hin freigebende Je-schon-haben-bewenden-las-
sen«.

39

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke Ambivalenz zwischen objektiver und subjektiver Auffa3barkeit zu zei-
gen scheint. Als Nicolaus von Cues 1453 jene Schrift dem Kloster Te-
gernsee zusandte, legt er eine icona Dei’* bei, damit die Monche mit-
tels deren augenfélligen Gleichnisses vom Gottesbild, das alle
Betrachter, in welcher Blickrichtung immer sie sich befdnden, zugleich
und gleichermaRen anschaut, experimentaliter’? eingestimmt wiirden:
auf den absoluten Blick Gottes und den bedingten des Menschen. »Je-
der, der den Blick zu dem Bilde erhebt, wird angesehen; aber er wird
nur dann und nur dadurch angesehen, daR er seinerseits auf das Bild
hinblickt.«” Insofern sei das Sehen Gottes (eigentlich des Gottesbil-
des), ist man versucht zu formulieren, dem Sehen des Spiegels (eigent-
lich des Spiegelbildes) phdnomenal analog. Werde doch ein jeder an-
geschaut, dessen Blick in den Spiegel als einer aus dem Spiegel
zuriickkommt; sei doch sein Angeschaut-werden durch den eigenen
Spiegelblick bedingt.

So zu formulieren, hieRe indes, die Differenz zwischen diesem und
jenem Sehen zu verdecken. Denn jeder Betrachter des Gottesbildes er-
blickt dasselbe, ndamlich [das] schon vorhandene, jeder Betrachter des

71 | Die StraBburger Ausgabe des Cusanus (Ed[ition] Argentorata), nach
der ich »De visione Dei« zitiere, hat »eiconac statt »icon< (oder »iconac); vgl.
die Neuausgabe des Drucks von 1488 durch Paul Wilpert, Bd. I, Berlin 1967,
S.293. - Es handelt sich um das Bild eines sogenannten Alles-Sehenden (wie
z.B. das Portrait, das Camille Pissarro 1872 von seiner Tochter Jeanne ge-
malt hat; Yale Univ[ersity] Art Gallery). Zur physiologischen Erkldrung des
Phdnomens vgl. Irvin Rock, Wahrnehmung. Vom visuellen Reiz zum Sehen
und Erkennen, Heidelberg 1985, S. 80f. — Der Cusaner schreibt ausdriicklich:
»figuram cuncta videntis [...] quam eiconam dei appello (ebd., Hervorh. v.
m.) [* ein Bildnis eines alles Sehenden, das ich Bild Gottes nenne]«.

72 | Inder »praefatio« zu »De visione Dei« (ebd.) steht viermal eine Form
von »experiric.

73 | Hans Blumenberg, Die Legitimitdt der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1966, S.
513. - Zur Verdeutlichung zitiere ich auBerdem Werner Beierwaltes, Visio ab-
soluta. Reflexion als Grundzug des géttlichen Prinzips bei Nicolaus Cusanus
(Sitzungsbericht der Heidelb[erger] Akademie der Wiss[enschaften], Phil.-
hist. Klasse, Jg. 1978, 1. Abhandlung), S. 7: »Dieses »Bild Gottes< — an einem
Ort befestigt — blickt jeden Betrachter, der aus je verschiedenem »>Blickwinkel
(angulus oculi) auf es gerichtet ist, zugleich an. Sein Blick bleibt auch dem
Betrachter zugewandt, wenn dieser seinen Standort d@ndert; auch diejenigen
sverldRt< er nicht, die in entgegengesetzter Richtung den Ausgangspunkt ih-
res Blickes zugleich wechseln: beide vielmehr >folgen< einander, bleiben, je
verschieden zwar, aber dennoch ganz im Blick des einen Zieles.«

40

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbildes aber ein anderes, namlich [das] spdter erst entstandene Das Sehen
Bild; daR iiberhaupt eine icona Dei resp. mei zu betrachten, hdngt im des Spiegels
ersten Fall notwendig vom Bilde, im zweiten notwendig vom Blicke ab.
Auch verweise die icona Dei darauf, schreibt Werner Beierwaltes, »dal}
das absolute Sehen [...] unendlich ist, indem es das Einzelne und Alles
zugleich sieht«, hingegen »das endliche [...] Sehen aus der ihm eige-
nen Perspektive her immer nur auf Bestimmtes fixiert«’ ist. Doch der
icona mei ldRt sich schlechterdings keine visio absoluta zusprechen,
man nenne denn meinen Blick in den Spiegel, als einen selber unbe-
dingten, den Blick aus dem Spiegel bedingenden, absolut; es ware eine
bloRe Aquivokation. Blicke aus dem Spiegel sind, so gut wie Blicke in
ihn, perspektivisch begrenzt.

Der Cusaner hat visio absoluta und visus contractus’ spekular in-
einander verschrankt. Er mulRte dazu die fiir Erdenspiegel giiltigen
Gesetze geometrischer Optik numinos auf3er Kraft denken: im Spiegel,
welcher Gottes ist und Gott ist. Meint der Betrachter, »formam quam
videt in speculo illo esse figuram forme sue, quia sic est in speculo
materiali polito [* die Gestalt, die er in jenem Spiegel sieht, sei ein
Bild seiner Gestalt, weil es bei einem glatten materiellen Spiegel so
ist]«, erwidert ihm Nicolaus, »licet contrarium illius sit verum [* frei-
lich sei das Gegenteil dessen wahr]«’®; denn dem Betrachter stehe
nicht irgendein Spiegel gegeniiber, sondern gleichsam ein »speculum
eternitatis viuum«. Anstatt nur das Abbild seiner selbst zu erblicken,
sehe er dahinter das Urbild, welches in thm, dem gespiegelt spiegeln-
den, sehend gesehenen Teilhaber an Gott, widerscheine: er sehe »in
imagine veritatem et exemplar [* in dem Bild die Wahrheit und das
Ideal]«.”” Auch des Betrachters Blick wdre demzufolge, ob auch ein
Spiegelblick, nunmehr aus der Perspektive entgrenzt, wdre unendlich,
das Unendliche in sich zu fassen. IThm erschiene ein je selbiges und
ein je anderes Bild in einem: betrachtet wiirde, von Gottes Bild wie
Gottes Blick belehrt, eine icona mei qua Dei. Ebenfalls die meinem
Sehen auferlegten Gesetze physiologischer Optik sind numinos au-
Rer Kraft gedacht: in Seinem Auge, welches, ein »speculum viuum,
in se omnia videt [* lebendiger Spiegel alles in sich selbst sieht]«’%;

74 | W. Beierwaltes, [Visio absoluta,] a.a.0. [Anm. 73], S. 7.

75 | »visus contractus<: z.B. [De visione dei,] caput II, a.a.0., S. 295.

76 | [Cusanus, Devisione Dei,] a.a.0. [Anm. 71], caputXV, S. 317.-U.a.vom
Cusanischen speculum vivum (vgl. auch [ebd.,] caput VIIL, S. 304) hat Leibniz
seinen Begriff miroir vivant< aufgenommen, freilich sich anverwandelt.

77 | [Cusanus, De visione Dei,] a.a.0. [Anm. 71], caput IX, S. 305.

78 | [Ebd.], caput VIII, S. 304.

41

hittps://dol. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelblicke in welchem »videre coincidit cum videri [* Sehen mit Gesehenwerden
koinzidiert]«.”

79 | [Ebd.], caputX, S.307.~-Zu »De visione Dei« vgl. auch H. H. Holz, Die
Selbstinterpretation des Seins, a.a.0. [Anm. 17], S. 96f.

42

https://doi. - am 14.02.2026, 16:17:2:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

