
zfwu 7/1 (2006), 131-134 131

Gefühl und Verstand 

"Nonkonformistische Ethik" von Yvonne Thorhauer 

MARCUS KREIKEBAUM*

Rezension zu Yvonne Thorhauer (2005): Nonkonformistische Ethik. Moralphilosophische Überle-
gungen zur Wirtschaftspraxis aus Sicht eines aufgeklärten Materialismus, München und Mering: 
Rainer Hampp Verlag. 

Yvonne Thorhauer liefert mit ihrer Nonkonformistischen Ethik einen provokanten 
Beitrag zur wirtschaftsethischen Diskussion, indem sie dominierende Ansätze, insbe-
sondere die Konzeptionen von Homann und Ulrich, kritisiert und unter Rekurs auf 
Schopenhauer, Nietzsche, Freud und die Kognitionswissenschaften für einen neuen 
ethischen Ansatz in der Wirtschaftspraxis plädiert. 
Der Begriff der Nonkonformistischen Ethik steht für eine Moralphilosophie, die das 
ethische Moment von der Anonymität institutioneller Regelungen und gesellschaftli-
cher Ordnung lösen und es an die Individualität des Menschen binden will. Individua-
lität wird im Sinne eines aufgeklärten Materialismus als die höchste Instanz der eige-
nen Befindlichkeit verstanden, ohne auf eine höhere Instanz, sei es in Form einer 
höheren geistigen Sphäre oder der Prinzipien einer autonomen theoretischen Ver-
nunft, zu rekurrieren. Thorhauer beruft sich dabei ebenso auf die heuristisch gerichte-
te Philosophie der Leiblichkeit von Schopenhauer wie auch auf die aufgeklärten Mate-
rialisten Marx, Nietzsche und Freud, wobei das einheitliche Substrat menschlicher 
Individualität von Denker zu Denker variiere: Bei Schopenhauer sei es der Wille zum 
Leben, bei Marx der arbeitende Mensch, bei Nietzsche die sinnliche Leibhaftigkeit des 
Daseins und bei Freud das Unbewusste als letztinstanzliche Triebkraft. 
Thorhauers Ansatz richtet sich explizit gegen eine Vereinnahmung der Sittlichkeit in 
die ökonomischen Rahmenbedingungen, wie sie ihrer Meinung nach in der ökonomi-
schen Ethik nach Homann zu finden ist. Diese stellt den gegenseitigen Vorteil in den 
Mittelpunkt und fordert dazu auf, das Eigeninteresse in den Dienst der Moral zu stel-
len, indem ethische Handlungen als Resultat ökonomischer Kalküle begriffen und nur 
solche als veritable Argumente zugelassen werden. Orientierungen oder Einflussnahmen 
durch Überlegungen außerhalb der Ökonomie werden zurückgewiesen. Homanns Pos-
tulat vom Vorteilsstreben als Kern allen Handelns und somit auch des moralischen 
Handelns, weist ihn als Verfechter des Liberalismus aus. Es gründet in einem Urver-
trauen in den Marktmechanismus, der zu ethisch und moralisch verantwortungsvoll 
handelnden Marktteilnehmern führen müsse, weil dies in ihrem eigenen Interesse 
liege. Doch so vernünftig geht es auf den Märkten nicht zu. Thorhauer weist anschau-
________________________ 
*  Dr. Marcus Kreikebaum, European Business School, D-65375 Oestrich-Winkel, Tel.: ++49-(0)-

6723-69-132, Fax: ++49-(0)-6723-69-131, E-Mail: marcus.kreikebaum@ebs.edu, Forschungs-
schwerpunkte: Ethics & Philosophy, Cognitive Sciences. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131


132

lich nach, dass moralisches Handeln immer untrennbar mit begleitenden Gefühlen 
und Affekten verbunden ist. Aus dieser Perspektive erscheint der Typus des homo 
oeconomicus als ein imaginäres Zerrbild bar jener menschlichen Qualitäten der Sinn-
lichkeit, Emotionalität und Leibhaftigkeit, die das Denken zuallererst zu fundieren 
scheinen.
Einwände gegen die normative Ökonomik wurden bislang vor allem aus dem Bereich 
der angewandten Ethik geäußert, die das individuelle Vorteilsstreben kritisiert und ihm 
von einer außerökonomischen Position aus Einhalt gebieten will. Eine Vermittlung 
zwischen beiden Positionen unternimmt die Integrative Wirtschaftsethik von Ulrich. 
Sie hinterfragt die normative Gültigkeit ökonomischer Rationalität kritisch mit dem 
Ziel einer Klärung der ethischen Gesichtspunkte für eine lebensdienliche Ökonomie 
und der Bestimmung der ‚Orte’ der Moral des Wirtschaftens. Zentrale Bedingung 
dafür ist allerdings die Annahme einer von allen geteilten Vernunft, welche die kultur-
übergreifende Gültigkeit der aus ihr diskursiv hergeleiteten Regeln gewährleisten soll.  
Gegen diese Annahme wendet Thorhauer ein, dass die Vernunft nicht per se ethisch 
sei, sondern genauso gut den egoistischen Trieben zur Verfügung stehe und dement-
sprechend nicht das Allheilmittel für die Lösung ethischer Konflikte sein könne. Sie 
plädiert im Gegensatz zu den zeitgenössischen Wirtschaftsethikern und im Rekurs auf 
Nietzsche, Schopenhauer und Hegel für eine affirmative Haltung gegenüber den 
egoistischen Trieben. Erst die Konfrontation mit dem Egoismus im Sinne einer dia-
gnostisch-kritischen Distanznahme ermögliche im dialektischen Umschlag die Entste-
hung von etwas Nicht-Egoistischem. Mit Schopenhauer deutet Thorhauer sittliches 
Verhalten in der Wirtschaftspraxis daher als Reflex auf den „tobenden Egoismus 
gleichwie kompromisslosen Überlebenswillens“ (253), der zunächst einmal erkannt 
werden müsse, um wandlungsfähig zu werden. 
Hier wäre zu prüfen gewesen, ob und inwieweit sich ein solches Verhalten als Konsti-
tuente in ein Diskursmodell integrieren ließe. So könnte eine Diskursregel durchaus 
das emotionale Wohlbefinden der Teilnehmer zur Voraussetzung einer geglückten 
Kommunikation benennen und dementsprechend einen vernünftigen Umgang mit 
Gefühlen propagieren gegenüber ihrer zutiefst unvernünftigen Verdrängung unter 
dem Vorzeichen einer vernünftigen Sachlichkeit. Im Sinne einer integrativen Wirt-
schaftsethik wäre es weiterhin zu überlegen, dem ethischen Vernunft- und kritisch-
ökonomischen Rationalitätsanspruch einen dritten Bereich hinzuzufügen, der den 
Menschen in seiner Leiblichkeit repräsentiert: von den Nerven zwischen Bauch und 
Stammhirn bis zum Herz, Auge und Ohr für den Anderen.  
Thorhauers Ansatz einer Nonkonformistischen Ethik basiert auf der Erkenntnis, dass 
nicht allein die intellektuelle Erfassung der Realität, sondern auch affektive, emotiona-
le und unbewusste Momente das ethische Handeln bestimmen. Besondere Schubkraft 
gewinnt ihr Argument gegen eine rein vernunftgeleitete Ethik durch Befunde der kog-
nitiven Wissenschaft, die besagen, dass ethisches Bewusstsein untrennbar mit Emoti-
onen und weitgehend unbewussten Affekten verbunden ist. Kognition ohne Emotion 
wird von Seiten der Hirnforschung als nicht möglich angesehen und dementspre-
chend seien auch moralische Urteile nicht ohne emotionales Engagement zu denken. 
Ein Beispiel aus dem nautischen Bereich mag diese These verdeutlichen: Ein Skipper, 
der bei zunehmenden Wind segelt, wird seine seglerischen Entscheidungen im We-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131


zfwu 7/1 (2006), 131-134 133

sentlichen von seinem Gefühl abhängig machen, das wiederum auf seinen bisherigen 
Erfahrungen basiert. Fühlt er sich sicher, wird er den Wind mit vollen Segeln ausnut-
zen. Fühlt er sich jedoch unsicher, wird er die Segel eher reffen und möglichst rasch 
den Hafen aufsuchen. Beide Entscheidungen wird er rational mit dem zunehmenden 
Wind begründen und beide werden ihm und anderen als vernünftig erscheinen. 
Ähnliche emotionale Voreingenommenheiten liegen fast allen menschlichen Verhal-
tensweisen und eben auch unternehmerischen Entscheidungen zugrunde. Prekär wird 
dies, wenn diese fortwährend geleugnet und stattdessen das Prinzip der ökonomischen 
Rationalität als allein gültige Argumentationsbasis anerkannt wird. Denn die ‚erfolgrei-
che’ Verdrängung von emotionalen Affekten oder Voreingenommenheiten führt nicht 
dazu, dass diese verschwinden, im Gegenteil: Je weniger sie anerkannt und reflektiert 
werden, umso virulenter ist ihre Wirkung auf das handelnde Subjekt. Insbesondere in 
Situationen, in denen sich Menschen bedroht, provoziert oder ausgegrenzt fühlen, 
kommt es dann zu Überlebensreaktionen, die keinen Gestaltungsspielraum und keine 
Handlungsfreiheit zulassen, mögen sie im Nachhinein noch so rational begründet sein. 
Dies gilt selbstverständlich auch für Führungskräfte, ja sogar für Unternehmen. Erst 
wenn diese Affekte als solche wahrgenommen und erkannt werden, kann es zu einer 
Ethik jenseits affektiver oder neurotischer Reiz- und Reaktionsschemata kommen und 
damit zum Sprung von einem unbewussten instinkthaften Modus des Überlebens zu 
einer bewusst gestalteten Lebens- und Unternehmensführung. Dies setzt indes voraus, 
die eigenen rhetorischen Mittel nicht für ihre Zwecke, d.h. zur nachträglichen Recht-
fertigung des eigenen Handelns, sondern geradezu gegen sie einzusetzen. 
Diese Grundbedingung einer nonkonformistischen Ethik, nämlich eine distanzierend-
kritischen Haltung gegenüber dem eigenen Selbst zu entwickeln, erscheint visionär 
und utopisch, solange Begriffe wie Leiblichkeit, Sinnlichkeit und Emotionalität aus der 
ökonomischen Sphäre ausgegrenzt bleiben. Es ist das besondere Verdienst von Yvonne 
Thorhauer, auf diesen Umstand kritisch hinzuweisen und auf Veränderung zu drängen. 
Wiederum liefert hier der kognitive Ansatz die wichtigsten Argumente für eine Integ-
ration der Gefühlswelten, indem er die grundsätzliche Untrennbarkeit von Emotion 
und Kognition postuliert. Die Neurodidaktik macht sich diese Erkenntnis dadurch 
zunutze, dass sie Lerninhalte mit positiven Emotionen verknüpft, um Lernblockaden 
zu überwinden. Da emotionale Zustände zum Zeitpunkt der Speicherung von Lernin-
halten bei deren Abrufung in Prüfungssituationen ebenfalls reaktiviert werden, sorgen 
positive Emotionen beim Lernen auch für eine bessere mentale Verfassung in der 
Prüfung. Ähnlich lassen sich Motivation und Engagement in Unternehmen steigern, 
wenn es gelingt, mehr angstfreie Räume und emotionales Wohlbefinden zu schaffen. 
Im Schlussteil ihrer Arbeit weist Thorhauer der Wirtschaftsethik die Aufgabe zu, „ein 
reflektiertes, gleichwie gefühltes ethisches Bewusstsein zu kultivieren und nicht eine 
Scheinmoral, die bloße Klugheitsregeln verkauft und am Ende nur monetären Zwe-
cken gereicht“. Hierzu plädiert sie für eine Sensibilisierung für die Belange anderer als 
Teil ethischer Charakterbildung, die für emotionale Tugenden wie etwa Mitgefühl 
unverzichtbar sind. Das ist zu wünschen – zu erwarten freilich weniger, solange kein 
besseres Argument als das der reinen Selektion nach Maßstäben der Produktivität, 
Nützlichkeit und Effizienz gefunden und gelehrt wird. Umso wichtiger sind daher 
Ansätze, die perspektivische Reflexionen auf den Umgang mit sich selbst und anderen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131


134

ermöglichen, aus denen eine Haltung der Verantwortung erfolgen kann. Yvonne 
Thorhauer hat mit ihrem Buch einen überzeugenden Beitrag für die Notwendigkeit 
solcher Ansätze geliefert. 

Literaturverzeichnis 

Thorhauer, Y. (2005): Nonkonformistische Ethik. Moralphilosophische Überlegungen zur Wirt-
schaftspraxis. 

Ulrich, P. (1998): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie, 2. 
Aufl., Bern u.a.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:04:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-1-131

