2 Die Tao

Die Tao (J%1#) sind eine der 16' anerkannten indigenen Ethnien in Taiwan, das
auch bekannt ist als die Republik China. Der offizielle, von der taiwanesischen
Regierung anerkannte Name fiir diese Volksgruppe ist » Yami« (#3£). Fiir die
Namensgebung zeichnet der japanische Ethnologe Torii Ryuzo (1870-1953)
verantwortlich, der im Jahr 1897 als erster Wissenschaftler die Insel Lanyu be-
trat, um im Auftrag der japanischen Regierung die Yami zu erforschen. Er fer-
tigte bei seinem Besuch zahlreiche Bilddokumente an. Die fremdbezeichneten
Yami nennen sich selbst Tao. Der Begriff » Yami« hat keine Bedeutung in der
Tao-Sprache, der Begriff »Tao« bedeutet »Mensch«.

Die Tao leben auf der Insel Lanyu®, welche die Tao in ihrer Sprache pongso
no tao nennen, was sich als »die Insel der Menschen« oder »die Insel der Tao
iibersetzen ldsst. Lanyu ist die zweitgroBte Insel® Taiwans im West-Pazifik und
etwa 80 Kilometer siiddstlich von der taiwanesischen Stadt Taitung (5 ) ent-

1 Quelle: https://www.cip.gov.tw/portal/index.html (Stand: 30.11.2020). Vor dem Jahr
2001 wurden nur neun Volksgruppen anerkannt. Im Jahr 2014 wurde die Zahl der an-
erkannten Ethnien auf 16 erweitert. Dazu gehoren die Amis, Atalya, Bunun, Hla’alua,
Paiwan, Yami/Tao, Puyuma, Tsou, Thao, Saisiyat, Rukai, Kanakanavu, Kavalan,
Truku, Sakizaya und Seediq.

2 Aufgrund beschrinkter Bildungsangebote und limitierter Arbeitspldtze auf der Insel
Lanyu leben viele Tao heute voriibergehend oder auch permanent in taiwanesischen
Grofistidten wie Taipeh, Taichung, Kaohsiung und Taitung.

3 Die Flédche der Insel belduft sich auf 45,74 Quadratkilometer und ihr Umfang betragt
36,5 Kilometer. Eine kleine unbewohnte Insel von 1,6 Quadratkilometern Grof3e, wel-
che sich etwa drei Seemeilen siiddstlich von Lanyu befindet und in der Tao-Sprache ji
magaod oder ji teywan bzw. auf Chinesisch Xiaolanyu (/NEU#) (kleines Lanyu)

heift, gehort ebenfalls zum Territorium der Tao.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://www.cip.gov.tw/portal/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.cip.gov.tw/portal/index.html

62 | Lieder, Geister und Tabus

fernt (Breitengrad: N22°0°6°’—-22°5"7"’, Langengrad: 0121°30°8°°-121°36°22’,
siche Abb. 11).

Abbildung 11: Landkarte von Taiwan und die Position von der
Insel Lanyu (hier im Fu-Lao Dialekt als »Lan Hsu« beschriftet,
erstellt von mapsopensource.com.

TA I WA N Liang Tao Tung-yin Tao

Pai-kan-t'ang Tac
FUJIAN

Pal-ch'van Lieh-Tao

CHINA East China
Sea

] CHI-
TALPEI
CHUAN-SHIH SHNS

@TalPEl
TAI-PEI
HSIN-CHU SHIH
HSIN-
W cl
N I-LAN
W3 MIAD-LI
S
QUEMOY @
(P'ENG-HU) & T'Al-CHUNG
o T'AI-CHUNG SHIH
e
CHANG-HUA. ETE
Chi-Pei Tao -
YUN-LIN HUA-LIEN
P'ENG-HU CHIA-l  CHIA-
SHIH
Pa-Chao Tao
Ta Hsu T'Al-NAN
TAI-NAN SHIH gL

raLtung Fhilippine

Nea

KAQ-HSIUNG SHIH
?&%%’ Lu Tao

Liu-Ch'lu Hsu

South el
China

Luzon Sirait
Quelle: http://www.mapsopensource.com/taiwan-map-black-and-
white.html (Stand: 30.11.2020).

Von den Philippinen aus betrachtet, liegt sie im Norden einer Inselkette, die sich
entlang der Luzonstra3e erstreckt. In der Vergangenheit existierten verschiedene
Bezeichnungen fiir die Insel. Den westlichen Seefahrern war die Insel als »Bo-
tel«, »Botel Tabang«, »Botel Tabacco« oder »Botel Tobago« bekannt. Die
Puyuma, eine weitere indigene Ethnie in Taiwan, nannten die Insel »Botel«; die
indigene Gruppe der Amis nannten sie »Furtur«, was sich mit »Hoden« iiberset-

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.mapsopensource.com/taiwan-map-black-and-white.html
http://www.mapsopensource.com/taiwan-map-black-and-white.html
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.mapsopensource.com/taiwan-map-black-and-white.html
http://www.mapsopensource.com/taiwan-map-black-and-white.html

2 Die Tao | 63

zen ldsst. In alten chinesischen Schriften erschien die Insel als »Dan Ma Yan«*
(% F5EH) (Chao 1225), »Rote-Bohnen-Insel« (AL Z.Ifl) (Chang 1618) und »Ro-
ter-Kopf-Insel« (AL5HIf) (Huang 1722). Aufgrund der schénen Orchideen auf
der Insel dnderte die taiwanesische Regierung im Jahr 1946 den Namen in »La-
nyu« um, was auf Chinesisch »Orchideeninsel« bedeutet.

Die Tao verwendeten vor der Einfiihrung des Christentums keine Schrift fiir
thre Sprache. Ihre Herkunft und Geschichte konnen anhand der miindlichen
Uberlieferung und der schriftlichen Dokumentationen in anderen Sprachen ver-
folgt werden. Die Sprache der Tao, die sich von denen der anderen indigenen
Ethnien’ in Taiwan unterscheidet, ist eine Variante der Bashiic-Sprachené, die
zur austronesischen Sprachfamilie ’ zihlen und der Untergruppe Malayo-
Polynesisch angehoren.

Auf der Orchideeninsel lebten laut einer im August 2018 publizierten Volks-
zdhlung des Lanyu Township Office 5.082 Menschen. Davon sind 4.250 Tao,
die sich auf sechs Dorfer der Insel Lanyu verteilen (Abb. 12): Ivalino/Yeyin B}

4  Die Bedeutung dieser Bezeichnung ist unbekannt.

5 Jede indigene Ethnie auf der Hauptinsel Taiwan spricht zwar ihre eigene Sprache,
aber alle diese Sprachen gehdren zur Sprachgruppe »Formosan« der austronesischen
Sprachfamilie.

6 Bashiic-Sprachen (engl.: Bashiic languages), auch Batanic, Ivantanic oder Vasayic
languages genannt, werden auf den Inseln der Bashistrae zwischen Luzon auf den
Nordphilippinen und Taiwan, auerdem auf der Orchideeninsel sowie auf den Batan-
und Babuyaninseln der Nordphilippinen gesprochen. Die Tao konnen sich heutzutage
noch in Tao-Sprache mit den BewohnerInnen der Bataninseln — Batan, Itbayat und
Sabtang — verstindigen.

7 In der Gegenwart werden Sprachen der austronesischen Sprachfamilie von indigenen
Gesellschaften in Indonesien, Malaysia, auf den Philippinen, auf Madagaskar, in Tai-
wan sowie in Teilen von Stidvietnam, Kambodscha, Burma, auf der Hainan-Insel in
Siidchina, an einem Kiistenteil von Papua-Neuguinea, auf Neubritannien, Neuirland,
der Inselgruppen Melanesiens, auf den Solomon-Inseln und Vanuatu gesprochen. So-
gar in Neukaledonien und auf den Fidschi-Inseln ist diese Sprachfamilie zu finden
(Bellwood, Fox und Tryon 1995: 1). Sie ist mit etwa 270 Millionen SprecherInnen
und ungefahr 1.200 Sprachen die am weitesten geografisch verstreute Sprachfamilie
der Welt. Linguistlnnen vermuten, dass die Insel Taiwan das Homeland (der ur-
spriingliche Ort einer Sprache) der austronesischen Sprachfamilie ist (Blust 1985: 45—
67; Bellwood 1991: 88-93).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

64 | Lieder, Geister und Tabus

#R (auf Chinesisch)®, Iranmeylek/Dongqing % i, Iraraley/Langdao &,
Yayo/Yeyou #iHi, Iratay/Yuren ¥ A\ und Imorod/Hongtou 4L¥H.

Abbildung 12: Landkarte von Lanyu, erstellt vom taiwanesischen Innenministe-
rium, schwarz die Dorfnamen in Tao-Sprache, hinzugefiigt von Wei-Ya Lin.

Ji macingeh
o Jipanonogatan
° S
mya Ji mavonot
EA

panatosa
Jyakemey manomanok °_|I| .‘1’;‘,,"»: an

°
o
ol eMuEE "
o
A h"k.\z‘\lmn Jyahawod
2 Iraralay e
Do awawa $5e 3
B4 B
8y~
? : il
/ Do jivhais
Ry /£ Iranmeylek® _ **
S i > 5
o L / W e
T 1 ;
i L3
» ‘:“‘ " \'JV(Y | A
o 2 -
s =4 d
° By H kg HAH
Ig\A\an.’ N S
! A
o £
ale 4 N
Ji zakazang A Do mibenen
ik O WU A
Iratay Ivalino
3 BrA ainak
#A Imorod H#leinsess
3 o il S k #y
HA# AR oo, AL L bl '\\(.M"ﬂ
i ALl PR, ”';inuk\ni Nk
T ) 3 S5 =
" 7 Do pinadot hovahao
> Do tataw 3 PR
\, Dotatay /
. A
A 4 N Do likljkkeya jimalajib
NG Y ¥
ol o
o Tosya kosoli!
# e e W Kl
o A
°
o

Ji cinba
AN Ji mazicin
L& bs

Quelle: https://travel.lanyu.info/trip-info/map (Stand: 20. August 2020).

2.1 ZUR HERKUNFT UND GESCHICHTE DER TAO

Aufgrund der aural-oralen Tradition der Tao ist man bei der Erforschung ihrer
Herkunft und Geschichte auf die lokalen Erzdahlungen und Lieder, Reiseberichte,
wissenschaftliche Dokumentationen und archiologische Befunde angewiesen.
Dabei variieren die Ansichten iiber die Herkunft und fritheren Geschichten der

8 Die Namen der Dérfer sind hier auf Chinesisch mithilfe des Umschriftsystems »Ha-

nyu Pinyin« mit Lauten im Chinesischen wiedergegeben.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://travel.lanyu.info/trip-info/map
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://travel.lanyu.info/trip-info/map

2 Die Tao | 65

Tao von Dorf zu Dorf und Familie zu Familie. Die am weitesten verbreitete Er-
zdhlung {iber die Herkunft der Tao stammt aus dem Dorf Imorod (nach Chen
2001: 10 und Tian 2002: 37-39):

»Der Gott’ der Inselbewohner schloss einen seiner zwei Enkel in einen Stein und den an-
deren in ein Bambusrohr ein und warf beides vom Himmel hinunter. Der Stein landete auf
dem Gipfel des Berges Ji Komainmoron und der Bambus landete am Fulle des Berges
(manche behaupten im Flachland und manche am Strand). Spiter entstiegen dem Stein
und dem Bambus zwei Knaben, die eines Tages zufillig aufeinandertrafen. Nach einiger
Zeit geschah es, dass sie ihre Knie an ihren Geschlechtsteilen rieben und die Knie mit der
Zeit anschwollen. Aus den Knien beider Knaben entwickelten sich jeweils ein Madchen
und ein Knabe. Die so entstandenen Madchen und Knaben wurden jeweils ein Ehepaar
und bekamen Kinder, die alle blind waren. Deshalb vertauschten sie gegenseitig ihre Kin-
der und bekamen dadurch gesunden Nachwuchs. Die Bewohner aus dem Dorf Imorod

sind die Kinder der Menschen aus Stein und Bambus. «

Erzéhlungen iiber die eigenen Vorfahren aus Stein und Bambus sind auch im
Dorf Iranmeylek bekannt. Im Dorf Iratay wird erzéhlt, dass Gott statt der »unge-
schlechtlichen Vermehrung« zwei Frauen hinunterschickte, um Nachwuchs zu
ermdglichen (sieche 2.4 »Gotter«; Yu und Dong 1998: 48). In der Variante aus
dem Dorf Yayo heiratete eine Bambus-Frau einen Stein-Mann (Liu und Wei
1962: 47). Die Erzdhlung aus dem Dorf Iraraley weicht von den anderen Versio-
nen ab, dennoch besteht die Geschichte im Grunde auch aus den drei Elementen
Stein, Bambus und Frauen vom Himmel (vgl. Liu und Wei 1962: 48).

Eine Version unterscheidet sich von den anderen, denn die Handlung ist statt
mit dem Gott mit den anito (bdsartige Seelen)' assoziiert. Die Geschichte im-
pliziert, dass die Tao nicht die erste Bevolkerung auf Lanyu sind (vgl. Chen
2001: 42):

»Anito saflen zwischen den Wolken am Himmel und fiihrten ein gliickliches Leben. Weil
es nach dem Tsunami, wie die Insel noch eine Rautenform hatte, noch keine Lebewesen
auf der Insel gab, warfen die anifo etwas, das halb anito (Geist) und halb tao (Mensch)

war, zusammen'" auf die Insel. Und diese waren die Ersten, die auf der Insel lebten.«

9 »QGott« ist hier entsprechend dem traditionellen spirituellen Glauben der Tao gemeint
(siehe die Einfiihrung im Unterkapitel 2.4 »Gotter«).

10 Siehe 1.3 »Ontologien« und die Einfithrung im Unterkapitel 2.4.

11 Es ist hier nicht klar formuliert, ob das Urvolk halb aus anifo und halb aus tao besteht

oder ob ein Wesen zur Hilfte aus anito und aus fao kreiert wurde.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

66 | Lieder, Geister und Tabus

Die mit dieser Geschichte verbundenen Erzdhlungen deuten es so, dass die ur-
spriingliche Bevdlkerung der Insel und die Vorfahren der Tao bereits vor dem
Tsunami gemeinsam auf der Insel Lanyu lebten. Die urspriingliche Bevolkerung
der Insel raubte nicht nur den Besitz und die Tiere der Vorfahren der Tao, sie
kochten sogar lebendige Menschen. Schlielich beschloss der méchtigste Gott
am Himmel, diese Bevolkerung mit einem Tsunami auszuldschen (vgl. Sinan
Jyavizong 2009: 30). Der Beschreibung der Tao nach sahen die Inselbewohner-
Innen aus prahistorischen Zeiten wie »Kreaturen wie Menschen, aber keine
Menschen, wie Geister, aber keine Geister« (Yu und Dong 1998: 1) aus. Dorf-
bewohnerlnnen aus Imorod meinen, dass vor dem grofen Tsunami bereits Pas-
sagiere aus unbekannten Orten bis zu den Flussmiindungen gebracht wurden, die
in der Ndhe von den jetzigen Dorfern Imorod, Iratay, Yayo und Iranmeylek lie-
gen (vgl. Yu und Dong 1998: 1).

Fest steht, dass die Tao durch mehrere Einwanderungswellen bis vor etwa 450
Jahren aus der Batan-Inselgruppe auf die Orchideeninsel gewandert sind (vgl.
Lee 1997: 64). Ein 41-jdhriger Tao im Dorf Ivalino konnte sich in einem Inter-
view im Jahr 1929 an den Familienstammbaum bis zur 13. Generation, ein-
schlieBlich seiner Generation, zuriickerinnern (Utsurikawa 1931: 17-18). Diese
Einwanderungswelle sollte die letzte sein, die stattfand.

Wihrend meiner Feldforschung konnte ich eine der vielen Versionen (Liu
und Wei 1962: 47; Chen 2001: 41; Tian 2002: 75-83) iiber die Griindung des
Dorfes Ivalino dokumentieren. Diese wurde von Bo-Guang Shih, Nachkomme
eines der beiden Dorfgriinder Simina Voan und seines Sohnes Sigirimut, erzihlt:

»Simina Voan und seine anderen fiinf Mitreisenden kamen von der Insel Ivatan auf die
Orchideeninsel und dort heiratete Simina Voan eine Witwe — Sinan Manoyo. Sie hatte
zwei Sohne namens Si Manoyo und Si Matod aus ihrer ersten Ehe und wohnte im Dorf
Imorod'?. Nach der EheschlieBung ging sie mit Simina Voan auf die Bataninsel und be-
kam dort mit ihm zwei weitere S6hne namens Si Kirimot und Si Karacidan. Danach
herrschte eine Hungersnot auf der Bataninsel. Einem Vorschlag von Sinan Manoyo fol-

gend zog die ganze Familie auf die Orchideeninsel zuriick. Zuerst blieben sie in Ji Aliso-

12 Die Familie von Sinan Manoyo stammte aus dem Dorf Imorod und sie war in erster
Ehe mit einem Mann aus dem Dorf Imorod verheiratet. Spéter, aus unbekannten
Griinden, zog die Familie in das Dorf Iraraley, wéhrend sie mit Simina Voan auf der

Bataninsel lebte.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 67

13 s 14 . . . : : .
san”, spéter in Do Movon~. Weil es dort zu viele Moskitos gab, zogen sie weiter bis zu

dem Ort, den sie Ivalino' benannten.«'®

Ich konnte dazu am 15. August (siche 3.1 »4nood« und T1) und am 21. August
2007 (siche 3.1 »Mapalaevek« und T7) jeweils ein Lied aufnehmen, das Namen
und Herkunft der Griinder von Ivalino tradiert.

Lobusbussan-Ausgrabungen'” beweisen, dass die Orchideeninsel bereits im
Jahr 780 nach Christus bewohnt war. Die Funde, vertikal (sitzend) begrabene
Leichname in Urnen, sind identisch mit Urnen, die auf den Batan- und Babuyan-
Inselgruppen gefunden wurden. Somit hat die Kultur Lobusbussan starke Ver-
bindungen mit den Batan-Inselgruppen (vgl. Chen 2017: 287). Auch in der Lin-
guistik, Ethnologie und Physischen Anthropologie fanden Forscherlnnen eine
Verbindung zwischen den Tao und ihrer Wanderroute von den Babuyan- und
Bataninseln in den Norden (Utsurikawa 1931: 10-31; Chen 2001: 82; Lee 1997:
64). Ein exakter Zeitpunkt fiir die erste Immigrationswelle von diesen Inseln
nach Ivalino ist bis jetzt nicht feststellbar.

Mit Ausnahme der Tao aus Ivalino konnen die Inselbewohnerlnnen nicht
mehr nachverfolgen, wann und in welcher Reihenfolge ihre Vorfahren auf die
Insel eingewandert sind. Alleine durch die Erzahlung iiber die »nicht Mensch,
nicht Geister«-Bevolkerung der Tao-Vorfahren erfdhrt man, dass die Vorfahren
der anderen fiinf Tao-Dorfer vor dem groen Tsunami auf die Insel kamen. Die
Tao konnen sich bislang weder einem Familienstammbaum zuordnen, noch wis-
sen sie, aus wie vielen Familienstimmen die sechs Dorfer anfangs bestanden.

Die Tao waren sehr aktiv im Seehandel. Sie hatten besonders enge Handelsbe-
ziehungen und hiufige Begegnungen auf dem Meer mit den Bewohnerlnnen der
Batan-Inselgruppen. Ein Lied aus dem Archiv des Centre de Recherche en

13 Ji Alisosan TLFLIF%E 2 ist eine Hohle zwischen den Dérfern Yayo und Iraraley.

14 Do Movon 1# A\ ist eine Hohle zwischen den Dérfern Iranmeylek und Iraraley.

15 Ivalino ist der Name einer Pflanze, die sich auf Deutsch »Ziegenfu3-Prunkwinde«
nennt. Aufgrund der hier iippig gedeihenden ZiegenfuB-Prunkwinde benannten die
Dorfgriinder das Dorf Ivalino.

16 Feldnotiz vom 26.08.2010.

17 Die Bezeichnung »Lobusbussan« kommt urspriinglich von den Tao (Stamps 1979:
181). Der Wurzel dieses Wortes vosovosan bedeutet »Flussmiindung«. Hier ist kon-
kret die Flussmiindung zwischen Imorod und Iratay gemeint. Mehr {iber die Projekte
der Ausgrabung siehe http://web2.nmns.edu.tw/PubLib/NewsLetter/92/189/02.pdf
(Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

68 | Lieder, Geister und Tabus

Ethnomusicologie (CREM) dokumentiert beispielsweise, dass die Tao mit den
BewohnerInnen der Insel Ibayat eigene landwirtschaftliche Produkte gegen Axte
und Silber tauschten.'® Die spanische Kolonialmacht auf den Philippinen verbot
im 17. Jahrhundert den Besitz hochseetauglicher Boote. Dadurch wurde der
Seehandel zwischen Batan und Lanyu unterbrochen (vgl. Wang 2008). Dennoch
gibt es heute noch Heiratsbeziehungen zwischen den Inselbewohnerlnnen aus
Batan und Lanyu.

Uber Kontakte mit den BewohnerInnen der Hauptinsel Taiwan berichtete
1722 Huang Shu-Jing (35 #Uf0), der erste Beamte, der im Auftrag des chinesi-
schen Kaisers (Qing-Dynastie) die Insel Lanyu besichtigte: »[...] die Insel ist
von Wilden bewohnt und hat Kupfer und Gold als Bodenschitze. Die Wilden
bauen Waffen aus Gold statt aus Metall. Die Bewohner der Insel Taiwan ver-
suchten von den Wilden Gold abzukaufen, aber aufgrund der Sprachprobleme
toteten die Bewohner der Insel Taiwan die Wilden, weswegen sich heute nie-
mand mehr auf die Insel [Lanyu] traut« (Tian 2002: 18-19).

Die Orchideeninsel wurde zwar im Jahr 1877 ins Territorium des kaiserli-
chen Chinas (Qing-Dynastie) integriert, aktiv regiert wurde sie aber erst nach der
Ubernahme' durch die japanische Regierung im Mirz 1897. Am 11. November
1897 untersagte die japanische Regierung den Zutritt zur Insel Lanyu per Ge-
setz. Im Oktober desselben Jahres besuchte der japanische Ethnologe Torii Ryu-
70 (1870-1953) im Auftrag der japanischen Regierung als erster Wissenschaftler
die Insel. Aufgrund eines Unfalls des Handelsschiffes Benjamin Sewall, bei dem
einige amerikanische StaatsbiirgerInnen verschwanden und starben (siehe Dai
2007: 39-40)*, wurde im Dorf Imorod 1903 eine Polizeistation eingerichtet (Si-
nan Jyavizong 2009: 40). Damit hielt das japanische Kolonialsystem offiziell
Einzug auf der Insel Lanyu. Da die wichtigste Infrastruktur im Dorf Imorod situ-

18 Diese Information stammt aus einem Lied, gesungen von Bao-Yan Shih (iE{#EH),
aufgenommen 1974 von Veronique Arnaud und iibersetzt 2020 von Chien-Ping Kuo.
Quelle: https://archives.crem-cnrs.fr/archives/items/CNRSMH_1 2013_001_010_002.

19 Die chinesische Kaiserin Cixi (247K /&) der Qing-Dynastie unterzeichnete mit Ja-
pan im Jahr 1895 das Ma-Guan-Abkommen (F5B145#7). Als Ausgleich der Schulden
Chinas bei Japan wurden die Inseln Taiwan, Penghu, Kinmen (4:), Matsu (J51H)
und Hong-Tou Yu an Japan abgegeben.

20 In diesem Schriftstiick wird der Unfall aus vier verschiedenen Perspektiven dokumen-
tiert: aus jener der japanischen Regierung, der Tao, eines japanischen Forschers und

eines taiwanesischen Beamten.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 69

iert war, wurde es von dieser Entwicklung am stiirksten beeinflusst.”' Die japani-
sche Kolonialzeit dauerte bis ins Jahr 1945.

1946 wurde Taiwan unter der militdrischen Fithrung von Chang Kai-Shek ein-
genommen und diente als militérische Basisstation gegen die Kommunisten vom
chinesischen Festland. Wahrenddessen blieb die Insel Lanyu weiterhin in das
taiwanesische Territorium integriert. Die Kuo Ming Tang (|5 K%, Abkiirzung:
KMT)22 reduzierten die Anzahl der Gemeinden auf der Insel Lanyu von sechs
auf vier: Imorod (in die das Dorf Iratay integriert ist), Yayo, Iraraley und Iran-
meylek (in die das Dorf Ivalino integriert ist). Die zwei japanischen Kinderer-
ziehungsstitten im Dorf Imorod und Iranmeylek wurden zu staatlichen Volks-
schulen. Zusitzlich kam es zur Errichtung von zwei weiteren Volksschulen je-
weils in Iraraley und Yayo. Die presbyterianische Kirche begann ihr Wirken auf
Lanyu 1951 und im Jahr 1954 folgte ihr die katholische Kirche. 1959 errichtete
man ein Gesundheitszentrum (f2E FT), ein Jahr spiter eine Postfiliale. Seit 1968
gibt es in Taiwan eine neunjihrige Pflichtschulausbildung (& & fLF B R 25
#UF), welche aus sechs Jahren Volksschul- und drei Jahren Mittelschulausbil-
dung besteht. Es dauerte nach der Einfiihrung nur ein Jahr bis zur Errichtung ei-
ner Mittelschule auf der Orchideeninsel. Aufgrund des wirtschaftlichen Wachs-
tums in Taiwan folgten Supermérkte, eine Tankstelle, eine Post-Sparkasse und
ein kleiner Flughafen. Seit 1972 der Kai-Yuan-Hafen (B i) fertig gebaut
wurde, gibt es regelmiBige Transporte und einen Féhrbetrieb von der und auf die
Insel.

Studien belegen gewisse Verdnderungen der Lebenssituation der Tao auf-
grund der politischen Entscheidungen (Yu 2004; Guan 2007). Vor der Macht-
tibernahme durch die KMT folgten die Tao ihren iiber Generationen tradierten
Regeln, die eine nachhaltige Beziehung zu ihrem Lebensraum gewéhrleisteten.
Der Tauschhandel auf der Insel hielt das dkologische und 6konomische System
im Gleichgewicht. Die Ubernahme Taiwans durch Chang Kai-Shek nach dem
Zweiten Weltkrieg und die darauf folgende Offnung der Insel, das Eindringen
des Wirtschafts- und Wihrungssystems aus Taiwan im Jahr 1967 (Guan 2007:
168) sowie die touristische ErschlieBung im Jahr 1971 verursachten und verur-
sachen radikale Verinderungen im Okosystem und in der Gesellschaft der Tao.

21 Viele Tao wurden in der japanischen Kolonialzeit als Bauarbeiter oder Triager ausge-
nutzt (siche Yu und Dong 1998: 114-122).

22 Die chinesische Nationalpartei KMT ist jene Partei, die Chang Kai-Shek damals fiihr-
te und nach Taiwan brachte. Heute ist die KMT eine demokratische Partei in der Re-
publik China (Taiwan).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

70 | Lieder, Geister und Tabus

Die Tao mussten und miissen sich diesem neuen Kontext anpassen, um gegen-
iiber den Taiwanesen eine konkurrenzfahige Gesellschaftsposition einnehmen zu
konnen. Parallel zu dieser Entwicklung begann ein Assimilationsprozess, wel-
cher zu einem groflen Teil auf diskriminierende Entscheidungen und Regulie-
rungen der taiwanesischen Regierung im Zeitraum von 1950 bis 1980 zuriickzu-
fiihren ist:

»Maflnahmen zur Verbesserung von Lebensbedingungen der
taiwanesischen Berglandleute«® (5 ¥45 1L i\ F A= 37 ol it 358 B ik )
Unter diesem Titel verkiindete die damalige taiwanesische Regierung 1951
MafBnahmen, welche die indigenen Gruppen Taiwans zwangen, Chinesisch zu
sprechen und vom Tragen traditioneller Kleidung, von ihren Lebens- und Es-
sensgewohnheiten sowie religiosen Praktiken Abstand zu nehmen. AuBlerdem
wurde die urspriingliche Namensgebung gegen eine solche mit Han-Namen (7
4" ausgetauscht. Das Ziel war, die »Berglandleute« (1L} [ i) als Angehéri-
ge des »chinesischen Volkes«, »Sohne und Enkel des gelben Kaisers« zu propa-
gieren, um die Position einer homogenen taiwanesischen Gesellschaft in Kriegs-
zeiten gegeniiber dem kommunistisch regierten Festland-China aufrechtzuerhal-
ten (vgl. Rudolph 2003: 79-81).

Orchideeninsel als Verwahrungsort

Ohne das Einverstdandnis der Tao wurden im Jahr 1958 ca. 3.000 Héftlinge auf
die Orchideeninsel verschifft, um Zwangsarbeit zu leisten. Bis 1979 verwahrte
die taiwanesische Regierung Schwerverbrecher auf der Orchideeninsel. Zeitwei-
se konnten sich diese dort frei bewegen, ohne dass die Tao vor den Héftlingen
beschiitzt worden wiren. So kam es zu Ubergriffen wie etwa Vergewaltigungen,
Diebstahl und Raub (vgl. Guan 2007).

»Maflnahme zur Verbesserung der gesellschaftlichen Vorteile«
(ftEtEAGT )

Aufgrund der »schlechten Lebensbedingungen der Tao« (Zeitschrift »The Ear-
th« 1991: 47) bot die taiwanesische Regierung im Jahr 1966 den Tao mit der
»MalBnahme zur Verbesserung der gesellschaftlichen Vorteile« sozialen Wohn-

23 Die Indigenen in Taiwan wurden mit diskriminierenden Begriffen wie »Wilder« (%)
oder »Bergmenschen« (LI \) von der Obrigkeit bedacht.

24 Die Entscheidung, welchen Han-Namen jede indigene Familie zugeteilt bekam, war
willkiirlich und wurde mit dem Ziehen von Losen verglichen (Feldnotiz vom
05.03.2008, Interview mit Chien-Ping Kuo).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 71

bau (B R{F =) an und baute ohne Riicksicht auf die soziokulturellen Lebens-
gewohnheiten der Tao, die Wetterbedingungen und geografischen Gegebenhei-
ten der Orchideeninsel moderne Betonhduser. Diese waren jedoch nicht wider-
standsfahig gegen Erdbeben und Taifune. Die Maflnahme trug den Titel »vier-
jéhriger Plan« und wurde in drei Schritten {iber eine Dauer von insgesamt zwolf
Jahren verwirklicht. Thr fielen zahlreiche traditionelle Hauser zum Opfer. Gliick-
licherweise konnten nach starker Gegenwehr der DorfbewohnerInnen von Ivali-
no und Iraraley viele traditionelle Gebdude in den beiden Doérfern gerettet wer-
den (Abb. 13).

Abbildung 13: Das Dorf Ivalino ist tibersichtlich aufgeteilt: Traditionelle Héiu-
ser findet man im Siiden des Dorfes. Sie haben schwarze Ddcher (im Bild
rechts). Die bunten, modernen Betonhduser sind im Norden des Dorfes zu finden
(im Bild links). Dadurch entwickelt sich eine Wohntrennung der Altersgruppen.
Die dltere Generation wohnt(e) in traditionellen Hiusern und die jiingere in

modernen Betonhdusern.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

72 | Lieder, Geister und Tabus

Einrichtung einer Zwischenlagerstatte flir schwach radioaktiven
Atommull auf der Orchideeninsel

Abbildung 14: Zwischenlagerstitte fiir schwach radioaktiven Atommiill auf der

Orchideeninsel.

Im Jahr 1980 wurde in Ivalino eine Zwischenlagerstitte fiir »schwach« radioak-
tiven Atommiill (Abb. 14) eingerichtet. Im Zuge dessen entwickelte sich eine
enge Kooperation der Taiwan Power Company (5187 114 B R A F]) mit
der Regierung. Es kam zu Korruption und Betrug (vgl. Rudolph 2003: 103—106).
Der damalige Gemeindevorstand, Chiang Wa-Si (YL FL ), war des Chinesi-
schen nicht méchtig (Guan 2007: 98) und konnte deshalb getduscht werden. Die
taiwanesische Regierung erklédrte ihm, dass es sich um eine Fischdosenfabrik
handele. Von 1982 bis 1988 wurden knapp 10.000 Atommiillfdsser auf die Or-
chideeninsel gebracht. Seit 1988 protestierten die Inselbewohner gegen die Zwi-
schenlagerstitte, weswegen die Regierung eine geplante Erweiterung aufgeben
musste. Nun sind viele der Fésser rostig und werden restauriert, damit radioakti-
ver Miill nicht das Grundwasser verschmutzt. Immer mehr Kinder und junge
Tao unter 45 bekommen Krebserkrankungen. Die Qualitdt und Quantitit der
Ernten aus der Landwirtschaft sinken deutlich, auch immer wieder werden de-
formierte Fische beim Fang gefunden. SchlieBlich konnte 2009 ein Untersu-
chungsteam der Academia Sinica Taiwan (die wichtigste wissenschaftliche Insti-
tution Taiwans) bestétigen, dass sich radioaktive Substanzen aulerhalb des La-
gers ansammeln.”

25 Information aus dem Dokumentarfilm Unsere Insel: iiber den radioaktiven Abfall
(FRAMA S FREHELZEE) , gesendet von Taiwan Public Television Service und ver-
offentlicht auf YouTube am 27.02.2012. Quelle: http://www.youtube.com/watch?v=
GebCx1TR6Ts&feature=player embedded (Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.youtube.com/watch?v=GebCx1TR6Ts&feature=player_embedded
http://www.youtube.com/watch?v=GebCx1TR6Ts&feature=player_embedded
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.youtube.com/watch?v=GebCx1TR6Ts&feature=player_embedded
http://www.youtube.com/watch?v=GebCx1TR6Ts&feature=player_embedded

2 Die Tao | 73

Heute ist die Haupteinnahmequelle der Tao der Tourismus, der die Natur
stark belastet. Es kommt zu Problemen wie Wasserverschmutzung, Wasser-
knappheit und Abgasbelastung, Uberfischung oder Platzmangel bei der Miillla-
gerung. Die erwerbsfdhigen Einwohnerlnnen sind damit beschiftigt, Geld zu
verdienen. Die Methoden und Inhalte der Allgemeinbildung stammen von der
Hauptinsel Taiwan und sind nicht an die Lebenssituation der Tao angepasst. Die
Volksschulkinder verlernen ihre Muttersprache, weil sie wochentlich nur zwei
Einheiten (pro Einheit 50 Minuten) muttersprachlichen Unterricht erhalten. Er-
schwerend hinzu kommt die Tatsache, dass viele der Eltern nicht mehr in der
Tao-Sprache mit ihnen sprechen. Sie kommunizieren im Alltag auf Chinesisch,
damit sich die Kinder schneller an die taiwanesische Mehrheitskultur und
-gesellschaft anpassen. Die alten Tao verlieren so sukzessive ihre Bedeutung,
weil altes Wissen iiber die nachhaltige Beziehung mit der Natur heute nicht
mehr hilfreich dabei ist, die gesellschaftliche Position zu verbessern. In der Fol-
ge werden sie nicht mehr so viel beachtet oder konsultiert.

Ein GroBteil der Tao, die die neunjdhrige Pflichtschulausbildung absolvier-
ten und Kulturtrdgerlnnen sind, verldsst die Insel nach der Touristensaison
(Mirz bis September). Viele von ihnen leben in einem Identititsdilemma, weil
sie einerseits die Tao-Traditionen ehren und achten, aber andererseits ihren sozi-
alen Status verbessern wollen. Sie fahren auf die Hauptinsel, um dort anderer
Arbeit nachzugehen, meist risikoreichen Tatigkeiten ohne gesetzliche Rahmen-
bedingungen oder Versicherungsschutz. Oft kehren dltere Tao (50 oder mehr
Jahre) auf die Insel zuriick und bleiben fiir den Rest ihres Lebens dort. Das Ver-
lassen der KulturtrdgerInnen und ihr Wunsch nach Anpassung an taiwanesische
Gesellschaftsnormen und Wertvorstellungen treiben den Verlust der traditionel-
len Kultur mit hoher Geschwindigkeit voran.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

74 | Lieder, Geister und Tabus

2.2 UMGANG MIT DEN NATURLICHEN RESSOURCEN

Die Insel Lanyu befindet sich in einer Okoton-Zone — einem Ubergangsbereich
zwischen zwei Okosystemen bzw. zwischen zwei verschiedenen Zonen von Flo-
ra und Fauna, die von der Wallace-Linie und der Weber-Linie durchzogen wer-
den. Dies fiihrt zu einer aulergewdhnlichen biologischen Vielfalt auf der Insel.
Bis 2004 wurden 889 Pflanzenarten registriert, von denen 54 als endemisch
identifiziert wurden (Yang 2004).

Auf der Orchideeninsel herrscht tropisches Monsunklima, in den Bergen gibt
es Hochland-Regenwald. Aufgrund des Monsunklimas weht in der warmen Jah-
reszeit Siidwest- und in der kalten Nordostwind. Laut der Wetterstatistik des
Central Weather Bureau® in Taiwan (1% % J&) liegt die Jahresdurch-
schnittstemperatur auf der Orchideeninsel bei 22,7° Celsius. Friihling und Herbst
sind nicht deutlich ausgeprégt, die tiefste Monatsdurchschnittstemperatur liegt
im Januar bei 18,5° Celsius, die hochste im Juli bei 26,3° Celsius. Durch die ho-
he Luftfeuchtigkeit kann der Winter als kélter empfunden werden. Weil die Insel
geografisch in einem Bereich liegt, in dem sich der siidostasiatische Seewind
und der nordostasiatische Landwind treffen, gibt es zwischen Mai und August
hiufig Taifune. Der durchschnittliche Niederschlag pro Monat liegt ohne nen-
nenswerte saisonale Abweichungen bei 248,3 Millimetern, charakteristisch fiir
tropisches Monsunklima.

Die Oberflichen-Meeresstromung Kuroshio” (Abb. 15), die Verlingerung
des in nordlicher Richtung flieBenden pazifischen Nordédquatorialstromes zwi-
schen Luzon (Philippinen) und der Ostkiiste Japans, flieBt im westlichen Pazifik
an der Orchideeninsel vorbei (Qiu 2009: 61-68). Die Kuroshio-Stromungs-
geschwindigkeit™ liegt im Durchschnitt bei etwa 2 Metern pro Sekunde und die
durchschnittliche Wassertemperatur bei etwa 25° Celsius.

Uber Jahrhunderte gingen die Tao nachhaltig mit ihrem Lebensumfeld und
der Umwelt um. Diese auf Langfristigkeit und Gleichgewicht ausgerichtete Be-
ziehung wurde durch das 1967 eingefiihrte wirtschaftliche System aus Taiwan

26 Die hier angegebene Wetterstatistik wird alle zehn Jahre aktualisiert und gibt Messda-
ten aus dem Zeitraum 1981 bis 2010 wieder, siche https://www.cwb.gov.tw/V8/C/C/
Statistics/monthlymean.html (Stand: 30.11.2020).

27 Kuroshio wird auf Chinesisch und Japanisch » 5« geschrieben. Es bedeutet auf
Deutsch »Schwarze Stromung«. Diese Meeresstromung wird auch Japanstrom ge-
nannt.

28 Genaue Werte siche https:/eos.org/editors-vox/the-kuroshio-current-artery-of-life
(Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://de.wikipedia.org/wiki/Japan
https://www.cwb.gov.tw/V8/C/C/Statistics/monthlymean.html
https://www.cwb.gov.tw/V8/C/C/Statistics/monthlymean.html
https://eos.org/editors-vox/the-kuroshio-current-artery-of-life
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Japan
https://www.cwb.gov.tw/V8/C/C/Statistics/monthlymean.html
https://www.cwb.gov.tw/V8/C/C/Statistics/monthlymean.html
https://eos.org/editors-vox/the-kuroshio-current-artery-of-life

2 Die Tao | 75

gestort. Landwirtschaft und Fischerei waren die Hauptquellen der Nahrungsge-
winnung und spielen heute noch eine bedeutsame Rolle im Leben der Tao.

Abbildung 15: Welt-Meeresstromungen mit Fliefrichtung und Bezeichnungen
auf einen Blick.

23 //“

A e Lanv/aml< fyasmo
/ c g / N.Atlanti X L5
TPt Gl A \ N. Pacific
30° . Gulf Stream -= /
Calfornia 8/

N Kuroshio

~ Equatorial N.Equatorial
North Equatorial _— } Couner a8 P i R - N.Equatorial
0° Ema«ouat,,._r\' S. Equatorial 9 ﬁmmmal Counter o
S/ —— = s, ——>
S
il 5 a cSomh s | -
44— SouhEquaial Ef e 2 / /
W.Australi
30° 5“‘ Erimrm / A E Australid
Mozambique Z / : L
jan .
_ Sounrastic ¥ Smn Atantic epunind! L
AmavcuchcumDO\ar AntarcticCircumpolar g
w "anﬂgsﬁ?la’—}— -—
- * Robinson Projection
Warm Current Cold Current

Quelle: Physical Geography Online Textbook, Michael Pidwirny http://www.physicalgeo
graphy.net/fundamentals/8q_1.html (Stand: 20.08.2020).

Bei den Tao wird in der Landwirtschaft® hauptsichlich Ackerbau, nebenbei
auch Viehzucht und eine saisonale Sammelkultur (von Obst, Friichten®®, Kreb-
sen und Muscheln’') sowie Jagd betrieben. Der Ackerbau gliedert sich in Feld-
anbau, Terrassen- und Wanderfeldbau, Nass- (ganzjéhriger Taroanbau) und Tro-
ckenfeldbau. Es werden Brand- und Schlagrodung betrieben und kiinstliche

29 Gibt es fiir eine Pflanzenart keine deutsche Bezeichnung, wird die lateinische Be-
zeichnung angefiihrt.

30 Die hdufig gesammelten, wild wachsenden Gemiise- und Obstsorten sind Taitung
Longan (Pometia pinnata), Neonauclea reticulata, Brotfriichte, Pandanefriichte, Ka-
tappenbaumfriichte, Friichte des Semecarpus gigantifolia (die Tao nennen sie wilde
Mangos) und Syzygium simile, Dalbergienfriichte, Nestfarn, Lilien und Begonia feni-
cis (siehe Cheng und Lu 2000).

31 Die Arten von Krebs und Muscheln, die von den Tao gesammelt werden, sind doku-
mentiert in The Ethnobiology and Ecology of Marine Creatures in Orchid Island
(Shao et al. 2007).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



http://www.physicalgeography.net/fundamentals/8q_1.html
http://www.physicalgeography.net/fundamentals/8q_1.html
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.physicalgeography.net/fundamentals/8q_1.html
http://www.physicalgeography.net/fundamentals/8q_1.html

76 | Lieder, Geister und Tabus

Wasserkanile® in den Beckeneinstau® zur Bewisserung verwendet. Die Haupt-
feldfriichte in der Landwirtschaft sind Taros (aus Nass- und Trockenfeldanbau),
SiiBkartoffeln, Yamswurzeln und Hirse*. Die Feldfriichte aus dem unregelmafi-
gen Anbau sind u.a. Bananen, Kiirbisse, Ananas, Papaya, Kokosnuss, Ingwer,
Zuckerrohr, Knoblauchschnittlauch, Auberginen, Erdniisse, Fisolen, Kohl, Basi-
likum, Chili, Wassermelonen, Gurken und Tomaten. Nach der Offnung der Insel
wurden Produkte aus der taiwanesischen Landwirtschaft importiert. Die Tao
pflanzen seitdem jene Sorten dieser importierten Nutzpflanzen an, die fiir das
Klima der Insel geeignet sind.

In der Vergangenheit verwendeten die Tao aus Brennnessel- und Bananen-
pflanzen gewonnene Fasern fiir die Weberei. Ormocarpum cochinchinensis
wurde als Waschmittel oder Shampoo benutzt. AuBlerdem setzten die Tao ab-
sichtlich krautige Pflanzen wie Ficus vaccinioide, Cyclosorus acuminatus oder
Zoysia matrella ein, weil sie das Unkrautwachstum vermindern und die FuBBwe-
ge der Nassfelder befestigen wollten. Die immer hiufigere Verwendung chemi-
scher Unkrautvernichter kdnnte bald die im Nassfeld lebenden Froscharten tdten
(Lee et al. 2010: 21).

Bei der Viehzucht halten die Tao Hiihner, Schweine und Ziegen. Hiihner lau-
fen im Dorf frei herum und kehren — wie iiblich bei diesen Tieren — vor Sonnen-
untergang in ihren Stall zuriick. Frither galt das auch fiir Schweine, die heute aus
hygienischen Griinden permanent im Stall eingesperrt werden. Ziegen werden
auflerhalb des Dorfes, freilaufend und ohne Stall und Fiitterung gehalten. Alle
Tiere haben eine Markierung, an der man erkennt, welcher Familie sie gehoren.
Im Allgemeinen betreiben die Tao eine Form der extensiven Landwirtschaft,
welche man aus europdischer Sicht auch als 0kologische Landwirtschaft be-
zeichnen konnte.

Bei der Fischerei beschrinkten sie sich frither auf Fischfang fiir die Eigen-
nutzung. Heute ist der Handel mit Fisch- und Meeresfriichten fiir die Versorgung
von Tourismusbetrieben immer haufiger zu beobachten. Als Fischfangwerkzeu-

32 Die Wasserkanile sind von Menschen gebaut. Die groflen Kanéle befinden sich ober-
halb der Grenze zu den Nassfeldern und leiten das Wasser von den Fliissen in schma-
lere Nebenwasserkanile. Uber diese kleineren Kanile gelangt das Flusswasser zu den
Feldern. Die Felder sind miteinander verbunden. Der Boden der Wasserkandle wird
aus Grobkies und Kalkstein gebaut (siehe Liu und Wei 1962: 10).

33 Definition von Beckeneinstau sieche Patt und Gonsowski (2011: 343).

34 Hirse zdhlt heutzutage wegen zusétzlichem Nahrungsimport aus Taiwan nicht mehr
zu den Hauptnahrungsquellen, ist jedoch wegen der traditionellen Rituale ein wesent-
licher Bestandteil des Alltags der Tao.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 77

ge werden lange und kurze Harpunen, Fischernetze und Haken in verschiedenen
GroBen verwendet. Der Ertrag eines Fischfangs wird jeweils unter den daran Be-
teiligten gerecht verteilt. Mit der Kuroshio-Stromung passieren jedes Jahr zwi-
schen Mérz und Juni Schwirme Fliegender Fische (lat. Exocoetidae) die Insel
vom Siiden in Richtung Norden und ziehen dabei Raubfische (z.B. verschiedene
Arten von Thunfischen und Grofle Goldmakrelen) an. Daher betrachten die Tao
die Fliegenden Fische als gottliches Geschenk. Diese Periode ist somit die
Hauptsaison fiir den Fischfang.

Die Fliegenden Fische sind sowohl fiir die Tao auf der Orchideeninsel als
auch fiir die taiwanesischen Fischereibetreiber von Bedeutung. Es werden pro
Jahr durchschnittlich 750 Tonnen davon gefangen, aulerdem werden 263 Ton-
nen ihrer Eier gesammelt. Die meisten Fischeier sind fiir den Export nach Japan
bestimmt. Damit bringen Fliegende Fische Taiwan pro Jahr insgesamt 1,2 Milli-
arden Taiwan Dollar’ an Ertrag (umgerechnet iiber 36 Millionen Euro, Stand:
20.08.2020). Die Orchideeninsel ist eines der Hauptfanggebiete. Dies fiihrt dazu,
dass groBe Fischerboote aus Taiwan gerne in das Territorium der Orchi-
deeninsel eindringen, um dort groBe Fischmengen zu fangen. Zwar wurde im
April 2008 vom Council of Agriculture executive Yuan R.O.C 1T R ERE
@) per Gesetz eine »MaBnahme zur Ressourcenkontrolle des Fischfanges der
Fliegenden Fische«’® (1 £ 35 & J5E7 B4 ffi) eingefiihrt, allerdings wird das
Meeresgebiet um die Orchideeninsel nicht streng genug bewacht. So kénnen
groBBe Fischerboote auch gegen den Willen der Tao die Gesetze umgehen.

Es gibt fiir gewohnlich drei Kategorien von Besitzern in der Gesellschaft der
Tao: das Dorf (Tao: ili), die Familie im Sinne einer (bilateralen) Verwandt-
schaftsgruppe (Tao: zipos) und das Individuum (Tao: kataotao). Alle natiirlichen
Ressourcen wie Fliisse, das Meer, Fischgriinde und Wélder zdhlten zum gemein-
samen Dorfbesitz und Territorium. In Bezug auf sie gibt es klare Grenzen und
Regelungen. Z.B. darf ein Dorfbewohner auBerhalb seines eigenen Dorfes nur

35 Quelle: https://www.coa.gov.tw/ws.php?id=18002&RWD_mode=N&print=Y (Stand:
30.11.2020).

36 In der »MaBnahme zur Ressourcenkontrolle vom Fischfang der Fliegenden Fische«
wird festgehalten: 1) Von 1. Februar bis 31. Juli diirfen keine Fischerboote mit Motor
innerhalb von 3 Seemeilen zur Kiiste der Orchideeninsel fischen. 2) Fischerboote un-
ter 10 Tonnen mit Motor diirfen ab einer Entfernung von 6 Meilen zur Kiiste fischen.
Jegliche Nutzung von Hilfsmitteln und Wassermopeds zum Zwecke des Fischfangs ist
ausdriicklich untersagt. 3) Fischerboote mit Ringwade und Lichtausriistung diirfen

auch in einer Entfernung von 6 Meilen zur Kiiste der Orchideeninsel nicht fischen.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://www.coa.gov.tw/ws.php?id=18002&RWD_mode=N&print=Y
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.coa.gov.tw/ws.php?id=18002&RWD_mode=N&print=Y

78 | Lieder, Geister und Tabus

fischen, wenn ein Bewohner eines anderen Dorfes ihn dazu einlddt. Durch die
Ausweitung des Tourismus und die immer stirkere wirtschaftliche Abhangigkeit
von ihm wurden diese Grenzziehungen zwischen den Dérfern im Laufe der letz-
ten zehn Jahre beeinflusst und verdndert. Wenn es um Touristenattraktionen wie
beispielsweise bestimmte Orte an Fliissen, am Meer, Standorte bestimmter
Pflanzen und Aufenthaltsorte exotischer Tiere geht, diirfen die InselbewohnerIn-
nen inzwischen auch ohne Einladung die Territorien der anderen Dérfer betre-
ten.

Die Felder, der Aufenthaltsort der Zuchttiere, Biume, Bewisserungskanile
und Wohngrundstiicke gehdren zum Familienbesitz und -territorium. Die Giiter
werden entweder {iber Generationen vererbt (Wohngrundstiicke, Taro- und Siif3-
kartoffelfelder) oder werden kollektiv bewirtschaftet (Hirsefelder und Schilfrohr,
Ziegenzucht, Bewdsserungssysteme, Baume unterschiedlicher Arten und Nut-
zungen). Tiere und Béume erhalten Markierungen (Abb. 16), um die Familien-
zugehorigkeit anzuzeigen.

Abbildung 16: Markierung auf einem Brotfruchtbaum.

Quelle: Foto erstellt von Wei-Ya Lin im August 2008.

Fiir den traditionellen Boots- und Hausbau nutzen die Tao die Eigenheiten der
Béume und verwenden fiir bestimmte Zwecke nur bestimmte Holzarten. Fiir ei-
nen Bootskiel findet z.B. glattes und fiir Faulnis wenig anfélliges Holz von

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 79

Béumen wie Taitung Longan (Pometia pinnata), Syzygium simile oder Garcinia
linii Verwendung. Fiir die Planken, den Vorder- und Hinterkiel wiahlen die Tao
feines Holzmaterial der Baumart Neonauclea reticulata. Selbst kleine Boote
werden aus bis zu 13 verschiedenen Holz- und Pflanzenarten gefertigt (Pan
2008: Abstract). Fiir ein Dreitiirenhaus benétigt man mehr als 100 Bdume und
fiir ein Viertlirenhaus (Tao: apat so sesdepan) mehr als 200 Baume; fiir ein
Zweipersonenboot (Tao: fatala) braucht man mindestens 25 Biume und fiir ein
Zehnpersonenboot (Tao: cinedkeran) mindestens 57 Bdume (Syaman Ranpon-
gan 2003: 65). Wegen des hohen Bedarfs an Holzbaumaterial haben die Tao be-
stimmte Regeln und Tabus etabliert, die dem Ziel dienen, die vorhandenen Res-
sourcen effizient zu nutzen.

Die zwei wesentlichsten Dinge im traditionellen Leben der Tao, Hiuser und
Boote, konstruieren sie mit dem Holz von iiber Familiengenerationen hinweg
angepflanzten Bidumen. Friiher lernte ein Tao-Mann schon in seiner Kindheit
tiber die richtige Wahl der Bdume und ihre Aufzucht, damit seine Nachkommen
spéter Friichte ernten konnten und Holz fiir ein Haus und Boot zur Verfiigung
hatten. Nach einer Revitalisierungsbewegung in den 2000er-Jahren kann die
Tradition des Bootsbaus durch Projekte (siehe 2.5) und regelmiBige Auftrage —
sowohl von Tao selbst als auch von auflen — weiter praktiziert werden. Der tradi-
tionelle Hausbau dagegen ist seit 50 bis 60 Jahren (je nach Dorf) nicht mehr
durchgefiihrt worden. Heute werden Héuser hauptsédchlich aus Beton und Be-
wehrungsstahl gebaut.

Aufgrund der gegebenen Notwendigkeit mit ihrem Lebensumfeld gingen die
Tao in der Vergangenheit mit den natiirlichen Ressourcen schonend und nach-
haltig um. Dadurch entwickelten sich im Laufe der Zeit die Mechanismen der
Arbeits- und Nahrungsteilung (siehe 2.3) sowie des lokalen Tabusystems (2.5).
Der kontrollierte Umgang mit der sie umgebenden Umwelt zeugt von einer auf
reichen Kenntnissen basierenden Tradition, die in der globalisierten Gegenwart
fiir die Tao nicht mehr immer von Nutzen ist.

2.3 SOZIALE ORGANISATION

Innerhalb der traditionellen Gesellschaft der Tao existieren keine Fiihrungsposi-
tionen. Thre soziale Organisation kann anhand von drei Faktoren — Familie, Alter
und Geschlecht — betrachtet werden.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

80 | Lieder, Geister und Tabus

Familie

In den vergangenen ethnologischen Studien zeigen sich zwei unterschiedliche
Meinungen, welches Verwandtschaftssystem die Tao haben. Bereits in den
1930er-Jahren stellte der an Ethnologie interessierte Englénder Edmund Leach
aufgrund der Besitzweitergabe vom Haus und Tarofeld, die von den Vitern an
die Sohne vererbt werden, fest, dass die Tao eine Patriachatgesellschaft seien
(Leach 1937). Zwei taiwanesische Ethnologen in den 1960er-Jahren, Liu Pin-
Hsiung und Wei Hwei-Lin, hinterlieBen einflussreiche Forschungsergebnisse
und Ethnografien iiber die Tao. In diesen Studien (Wei 1958, 1959, 1960, 1972;
Wei und Liu 1962) gingen sie ebenso davon aus, dass ein Patriarchatssystem die
Grundlage fiir die soziale Organisation der Tao sei. Auf dem ersten Blick trifft
diesen Schluss scheinbar zu. Wenn man aber die 6konomischen Interaktionen,
Erbfolgen oder die Namensgebung genauer betrachtet, entsprechen diese nicht
ganz den Prinzipien von Patriachat bzw. Patrilinearitét (siehe 1.1).

Die Ethnologin Chen Yu-Mei ([% 5 3%) konnte anhand des Konzepts von
sharing of substance in ihrer 1994 ver6ffentlichten Studie aufzeigen, dass bilate-
rale Verwandtschaftsgruppen im Zentrum der sozialen Beziehungen der Tao ste-
hen. So konnte sie im Bezug auf »Familie« drei verschiedene Konstellationen
der Verwandtschaftsgruppen erfassen, die ich fiir diese Arbeit ibernehme: 1)
Viterliche Seite der Familie; 2) Miitterliche Seite der Familie; 3) Kernfamilie
(asa kavahey) und von dieser ausgehende bilaterale Verwandtschaftsgruppen
(zipos) (vgl. Chen 1994: 1047). Somit kommt es »auf der Ebene des Haushaltes
[...] zu einer Uberlappung vertikaler [viterliche Seite der Familie] und horizonta-
ler [bilaterale Verwandtschaftsgruppe] Verwandtschaftsrechnungen« (Funk
2020: 88).

Vaterliche Seite der Familie

Die Tao haben viele Bezeichnungen, um die Verwandtschaftsgruppen viterli-
cherseits zu beschreiben, z.B. asa a itetngehan (eine gleiche Wurzel bzw. eine
Gruppe von Menschen, die die gleiche Wurzel haben), asa so inawan (einen
gleichen Atem teilen oder aus einem gleichen Leben Stammende), kasina no in-
awan (gemeinsamen Besitz teilen) und sira do ... (Menschen, die in ... wohnen).
Obwohl die Tao keine einheitlichen Aussagen dariiber machen, wie genau diese
Bezeichnungen voneinander unterschieden werden sollen, deuten alle Bezeich-
nungen darauf hin, dass es sich um Verwandtschaftsgruppen handelt, die sich
auf gleiche minnliche Vorfahren bzw. Ahnen zuriickfiihren lassen und deren
(ehemalige) Besitztiimer (z.B. Gold, Wasser und Tarofelder) teilen. Diese Giiter
und die Handlungen, die die Familie véterlicherseits betreffen, sind wiederum
stark verbunden mit dem Glauben an Ahnen und deren Ehrung.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 81

Meine Befragungen im Dorf Ivalino ergaben, dass das élteste ménnliche
Kind die wichtigsten Familienbesitztiimer viterlicherseits®’ erbt, obwohl es an-
sonsten keine Privilegien gegeniiber den Geschwistern und anderen Familien-
mitgliedern genieBt oder eine Machtposition innehat. Der &lteste méannliche
Nachkomme spielt in dieser Hinsicht die Rolle eines Schatzwéchters, der die
wichtigen Gegenstdnde des Vaters hiitet und sich um die Weitergabe des Erbes
seiner Herkunftsfamilie kiimmert. In jenen Féllen, in denen es keine Sohne in
einer Familie gibt, miissen die Tochter den Nachlass hiiten. Dementsprechend
erbt dann die dlteste Tochter die wichtigsten Eigentumsgegenstinde des Vaters
und besitzt sie so lange, bis die Familie wieder mannlichen Nachwuchs be-
kommt.

Besonders interessant bei den Tao ist, dass, bevor die meisten traditionellen
Hauser von der Regierung zerstort wurden, das Haus der verstorbenen Eltern
nicht an eine Einzelperson iibergeben wurde. Es wurde von den Familienmit-
gliedern der Verstorbenen abgerissen und die Bauteile wurden an alle Kinder
verteilt. Nur die Hauptsdule des Hauses (tomok) war dem éltesten Sohn vorbe-
stimmt.

Bis etwa in die 1980er-Jahre existierte die aus ménnlichen Familienangehd-
rigen bestehende Hirsegruppe (fsitsipunan — Begriff aus Liu und Wei 1962:
123), die bei meinen Feldforschungen nicht mehr zu finden war, da der Hirsean-
bau heute nur mehr von Einzelpersonen durchgefiihrt wird. Seit einigen Jahren
gibt es jedoch eine Revitalisierungsbewegung. Nur wenn ein Hirsefest (mivaci)
geplant ist, lebt diese Konstellation wieder auf.”® Das mivaci wird dann insbe-
sondere von Verwandten des Veranstalters und befreundeten Familien unter-
stuitzt.

37 Zum Familienbesitz viterlicherseits zdhlen Felder (z.B. Hirse-, Taro-, SiiBkartoffel-,
Schilfrohrfelder), kleine Boote (fatala), Schmuck, Ritualwaffen, Geld, Tiere (Schwei-
ne und Ziegen), Obstbdume und Nutzholzer, Bewisserungssysteme, Wohngrundstii-
cke, Werkzeuge sowie Kiichengegenstinde.

38 Laut Hsin-Yu Lin (#%#7]) pflanzen die Bewohnerlnnen im Dorf Ivalino seit den
1970er-Jahren Hirse nicht mehr jéhrlich, weswegen Hirsefeste heute nur noch selten
veranstaltet werden. Viele BewohnerInnen Lanyus glauben fest daran, dass Hirsefeste
Ungliick auf den Veranstalter ziehen. Am 28.06.2008 veranstaltete Hsin-Yu Lin im
Dorf Ivalino das erste mivaci seit 20 Jahren. Als danach eine seiner Tochter an einer
Krebserkrankung verstarb, fiihrte er dies auf das Hirseritual zuriick (Feldnotiz vom
24.08.2008).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

82 | Lieder, Geister und Tabus

Mutterliche Seite der Familie

Die Bezeichnung ikauipong do soso (Begriff nach Chen 1994: 1040) beschreibt
Menschen, die Muttermilch von derselben Person getrunken haben. Im weiteren
Sinne bedeutet dies Geschwisterschaft bzw. bezeichnet Menschen, die in enger
Beziechung stehen. So wie lediglich Menschen, die die gleichen mannlichen Vor-
fahren haben, Familienbesitz — etwa Gold, Bewésserungssysteme und Tarofelder
— teilen und untereinander weitergeben, sehen die Tao in Muttermilch eine Subs-
tanz, mit der nur weibliche Familienmitglieder ihre Nachkommen versorgen
konnen.

Anhand eines von Chen dokumentierten Beispiels kann man die Bedeutung
von ikauipong do soso noch besser nachvollziehen: Die Menschen, die Mutter-
milch von derselben Person getrunken haben, miissen gemeinsame Tabus halten.
Wenn eine Frau verstorben ist, diirfen ihre Kinder wihrend der Saison der Flie-
genden Fische diese Tiere fiinf Tage lang nicht zu sich nehmen (manchmal noch
langer). Ebenso gilt dies fiir ihre Geschwister sowie fiir die Kinder ihrer Tochter
und Schwestern, aber nicht fiir die Kinder ihrer S6hne und Briider. Muttermilch
ist somit das Symbol fiir die miitterliche Linie der Familie, die durch das Einhal-
ten gemeinsamer Tabus zu einer eigenen familidren Konstellation wird (vgl.
Chen 1994: 1040-1041).

Kernfamilie (asa kavahey) und die von dieser ausgehende bilaterale
Verwandtschaftsgruppe (zipos)

Die kleinste und zentralste gesellschaftskollektive Einheit ist asa kavahey (vgl.
Mabuchi 1956). Die Tao bezeichnen diejenigen, »die von einem Herd essen«
bzw. »die in einem gemeinsamen Haushalt leben« als asa kavahey. Diese Grup-
pe kann als Kernfamilie verstanden werden. Es kénnen damit aber auch Grofel-
tern, Onkel und Tanten viterlicher- sowie miitterlicherseits mitgemeint sein. Der
entscheidende Punkt ist der gemeinsame Haushalt. Im Dorf Ivalino leben z.B.
die meisten élteren Tao noch in traditionellen Hausern, wihrend ihre Kinder in
modernen Betonhdusern wohnen. Die Kinder bringen taglich Mahlzeiten fiir die
Eltern vorbei, somit gehéren die Eltern zur asa kavahey, obwohl sie in einem
anderen Haus leben.

Sobald ein Ehepaar Kinder bekommt, zichen die Eheleute mit diesen aus
dem elterlichen Haus in ein vom Ehemann neu gebautes. Dort bilden sie eine ei-
gene Kernfamilie. Obwohl das Ehepaar sich durch diesen Umzug von der Fami-
lie trennt, bleibt es im Territorium der Familie des Ehemannes. Die zentrale
Aufgabe einer Familie (asa kavahay) liegt darin, den Fortbestand zu sichern. Die
Tao leben in monogamen Ehen. Statt einer aufwendigen Hochzeitszeremonie,
wie sie in vielen Kulturen tiblich ist, wurde traditionell frither nur ein Mahl mit

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 83

dem Segen der Familienangehorigen gegeben. Allerdings werden die Hochzeits-
feste in jlingerer Zeit zunehmend aufwendiger und nach han-chinesischer Tradi-
tion gestaltet. Das Ehepaar ist vor der Geburt seines ersten Kindes »nur« verhei-
ratet. Im Verstdndnis der Tao bedeutet dies, dass sich die Partner jederzeit wie-
der trennen konnen, falls kein Nachwuchs kommt. Die Tao glauben, dass sich
die notwendige Fruchtbarkeit zur Zeugung eines Kindes erst einstellt, wenn ein
Ehepaar wirklich zusammenpasst. In der Regel fiihrt eine kinderlose Ehe nach
ein paar Jahren zu einer einvernehmlichen Trennung (siehe 2.4 »Ngiling und al-
lag«).”

Die Geburt eines Kindes verleiht den Eltern, GroBeltern und Urgrof3eltern
(asa a ka vahay) einen hoheren gesellschaftlichen Status.* Die Namensgebung
bei erstgeborenen Kindern lésst sich folgendermallen beschreiben: Der Grof3va-
ter bzw. die éltesten Personen aus der Familie (sowohl véter- als auch miitterli-
cherseits) oder der Vater gibt dem Kind fiir gewohnlich seinen Namen. Durch
die Verleihung des Namens &ufert die Familie Erwartungen an das Kind und
formuliert Wiinsche, die es auf seinem Lebensweg begleiten sollen. Wenn das
Erstgeborene seinen Namen erhilt, &ndern auch die Eltern ihren Namen nach je-
nem des Kindes. Dies geschieht unabhéngig davon, ob das Kind weiblichen oder
ménnlichen Geschlechts ist. Wenn ein Kind z.B. den Namen »Toana« verliehen
bekommt, trigt es den Namensvorsatz »Si«, also »Si Toana«. Sofern es sich um
das erste Kind handelt, verdndern Vater und Mutter darauthin ihre Geburtsna-
men zu »Siaman Toana« (Vater von Toana) und »Sinan Toana« (Mutter von
Toana). Die Grof3eltern miitterlicher- und viterlicherseits wechseln unabhéngig
vom Geschlecht ihre Namen zu »Siapen Toana« (GroBelternteil von Toana). Die
Namen der UrgroBeltern verdndern sich zu »Siapen Kotan« und die der Urur-
grof3eltern — sollten diese noch am Leben sein — zu »Si Kekey«. Fiir Verstorbene
gibt es den Namensvorsatz »Simina«. Wenn das erstgeborene Kind »Si Toana«
sein bzw. ihr erstes Kind bekommt, dndern die frisch gebackenen Eltern und
GroBeltern (abermals) ihre Namen analog zu jenem des Neugeborenen. Bei kin-
derlosen Personen steht das Teknonym »Si« als Kennzeichen vor ihrem Namen.
Somit ergibt sich eine in der Namensgebung erkennbare gesellschaftliche Sta-
tusmarkierung, die gleichzeitig einer Separierung der Tao in Altersgruppen
dient.”

39 Feldnotiz vom Gesprich mit Bo-Guang Shih am 20.08.2007.

40 Feldnotiz vom Gespriach mit Hsiu-Chen Lin am 24.05.2009.

41 Z.B. haben Tao-Minner, die ofter ihren Namen geéndert haben, eine hohere gesell-
schaftliche Position als gleichaltrige Ménner, die seltener ihren Namen geédndert ha-

ben.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

84 | Lieder, Geister und Tabus

Zipos (Abb. 17) ist die Bezeichnung fiir die bilaterale Verwandtschafts-
gruppe. Diese geht von der Kernfamilie aus und umfasst alle Cousinen und Cou-
sins ersten Grades sowie ihre Kinder. »Die Mitglieder einer zipos kooperie-ren
auf reziproke Weise bei bestimmten Arbeiten in der Subsistenzokonomie,
schreibt Funk (2020: 80). EheschlieBungen unter den Angehdrigen einer zipos
sind verboten. Dennoch werden Personen, »die ein bisschen verwandt sind«, et-
wa auf der Ebene der Enkellnnen von Cousinen und Cousins ersten Grades, von
den Tao als HeiratspartnerInnen praferiert (vgl. Mabuchi 1956: 13).

Abbildung 17: Diagramm von der zipos der Tao.

zipos

>
g}
A

Zipos-Diagramm nach Liu/Wei 1962: 57

Quelle: Liu und Wei 1962: 57.

Die Saison der Fliegenden Fische (rayon), ungefiahr von Februar bis Juni, ist die
wichtigste Fischfangperiode im Jahr. Es gab vor den 1990er-Jahren sogenannte
Bootsgruppen (kakavang — Begriff aus Liu und Wei 1962: 118), bestehend aus
Mitgliedern einer zipos. Ihnen fiel wihrend der Saison die Aufgabe zu, die Flie-
genden Fische zu fangen. Die Mitglieder einer kakavang wohnten in der ersten
Saisonhilfte (ca. zwei Monate) im Haus eines Bootsgruppenmitglieds und arbei-
teten wihrend dieser Periode gemeinsam. Wihrend der zwei Monate war jegli-
cher Korperkontakt zwischen den Geschlechtern verboten. Diese Tradition starb
aus und wurde in den 1990er-Jahren revitalisiert. Statt traditioneller Holzboote
verwenden die Tao seit den 1980er-Jahren beim Fischfang allerdings vermehrt

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 85

Motorboote. Auch ist die Zusammensetzung einer kakavang heute nicht mehr
zentriert auf Familienmitglieder einer zipos. Stattdessen ist die neue Konstellati-
on »Fischergruppe« entstanden. Die Ménner innerhalb der Fischergruppe miis-
sen nicht verwandt sein, sondern sind meist Bewohner des gleichen Dorfes. Sie
investieren gemeinsam in Fischnetze und Werkzeuge. Nach dem Fischfang tei-
len sie den Fang gerecht auf, selbst wenn einer der Investoren beim Fischfang
nicht anwesend war.

Da beim Hausbau bestimmte Tatigkeiten schlecht alleine ausgefiihrt werden
konnen und oft Zeitdruck besteht, wird hierbei Hilfe benétigt. Langfristige Un-
terstlitzung kommt meist aus dem engsten Verwandtschaftskreis zipos, kurzfris-
tige Hilfe konnen auch Freunde oder Nachbarn leisten. Bei den dabei mitwir-
kenden Hilfskréften bedanken sich die Tao nach Beendigung einer Aufgabe mit
einer Mahlzeit.

Alter

Die Tao verwenden die Verwandtschaftsbezeichnungen ama fiir »Vater, ina fiir
»Mutter«. Maran (Onkel) ist der Referenzterminus fiir alle Ménner der Vaterge-
neration, kaminan (Tante) fir alle Frauen der Muttergeneration, akay (GrofBiva-
ter) fir alle Méanner der GroBvatergeneration, akes (GroBmutter) fiir alle Frauen
der GroBmuttergeneration. Altere Angehorige der eigenen Generation werden
ungeachtet ihres Geschlechts kaka genannt, jiingere wari. Alle, die in der Gene-
ration eigener Kinder oder Enkelkinder sind, werden anak angesprochen. Durch
die Bezeichnungen werden die Altersebenen deutlich markiert. Darauf basieren-
de Zuordnungen positionieren im Allgemeinen den eigenen Status und driicken
die sozialen Verhéltnisse aus.

Freundschaften zwischen verschiedenen Generationen sind nicht iiblich, da
eine Hierarchie zwischen den Altersgruppen existiert. Diese ergibt sich aus Wis-
sen, Lebenserfahrung und daraus resultierenden Arbeitsteilungen. Z.B kann die
jiingere Altersgruppe beim Bootsbau in meisten Féllen wesentlich weniger Wis-
sen und Erfahrungen beitragen als die iltere. Deshalb haben Altere mehr Ent-
scheidungsbefugnisse als Jiingere und somit auch mehr Autoritét.

Gender

Die geschlechtsspezifische Teilung beruht auf den sozialen Phidnomenen, die
Geschlecht und Geschlechterrollen in einem kulturellen, psychologischen und
sozialen Kontext definieren. Fiir ein Tao-Kind gibt es keine Trennung der Ge-
schlechter, dies gilt von Geburt an bis ins pubertierende Alter. Die Kinder spie-
len zusammen auf der Strafle, schwimmen im Meer und diirfen dasselbe Bett tei-
len. In dieser Altersgruppe bleiben sie hauptsichlich bei den Miittern. Ab einem

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

86 | Lieder, Geister und Tabus

Alter von etwa drei oder vier Jahren an verbringen sie den Grofteil des Tages
mit ihren Peers und kommen haufig nur zu den Mahlzeiten nach Hause. Vom 13.
Lebensjahr an verbringen Jungen und Médchen aufgrund der geschlechtsspezifi-
schen Aufgabenteilung einen Grofiteil ihres Alltags getrennt. Die Jungen folgen
den Vitern, die Médchen bleiben bei den Miittern. Die Teilung der Geschlechter
zeigt sich in den jeweiligen Arbeitsrdumen und -aufgaben, in der Art der Nah-
rung und im Besitz.

Die Tao verwenden den Ausdruck »Essen (kanen*) nehmen« fiir die Arbeit
der Frauen und »Essen (yakan) suchen« fiir die Beschaftigung der Ménner (vgl.
Yu 1994: 27). Die beiden Bezeichnungen umreiflen die unterschiedlichen Tatig-
keitsinhalte von Ménnern und Frauen bei der Nahrungsgewinnung, die in drei
als getrennt wahrgenommenen Bereichen stattfinden: auf dem Meer, an der Kiis-
te und an Land. In der Tao-Gesellschaft existiert sowohl ein Ménner- als auch
ein Frauen-Netzwerk. Die kollektive Arbeit entspricht der Produktionsarbeit, die
mit den gemeinsamen familidren Interessen in Zusammenhang steht, sowie den
saisonalen Tétigkeiten und Aktivitdten, die ein Mehr an Arbeitskréften erfor-
dern.

Tao-Frauen diirfen nicht ins Meer gehen und Fische fangen, auch nicht die
Werkzeuge der Ménner fiir den Fischfang beriihren. Ausgenommen sind Witwen
oder Frauen, die keine ménnlichen Verwandten haben. Die Frauen arbeiten tags-
tiber hauptséchlich auf den Taro- und Stikartoffelfeldern und kiimmern sich um
die Kinder und den Haushalt. Sie sammeln manchmal mit Altersgenossinnen im
Wald Friichte und wild wachsendes Gemiise. Oft suchen sie auch an der Kiiste
nach Krebsen und Schnecken. Aufgaben, die traditionell ausschlielich Frauen
verrichten diirfen, sind: Kochen, Waschen, Nidhen, Weberei, Schweinehaltung,
Taros anpflanzen, Unkraut jdten, Sammeln von wild wachsendem Gemiise sowie
Muschelsuche. Heute gehen Tao-Frauen auch diversen Erwerbstétigkeiten nach,
vor allem im Tourismusgeschift. Sie stellen vor allem Schmuck her, um ihn an
die TouristInnen zu verkaufen.

Die Frauen spielen eine zentrale Rolle fiir die Méanner und die Familie. Bei
einem Boots- oder Hausfertigungsfest etwa, das einer Tao-Familie zu héherem
gesellschaftlichem Ansehen verhilft, miissen ausreichend Béume als Baumateri-
al sowie Taros, Siilkartoffeln, Ziegen und Schweine als Opfergaben und zur

42 Kanen ist ein allgemeiner Begriff fiir stirkehaltige Nahrungsmittel wie Taros und

SiiBkartofteln. Yakan bezeichnet hingegen eiweifhaltige Nahrungsmittel.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 87

Verpflegung vorhanden sein.* Um ein solches Fest ausrichten zu kénnen, muss
zundchst die Frau des Festveranstalters damit einverstanden sein.

Die Ménner fischen im Meer. Sie arbeiten heutzutage in der Regel viele Jah-
re lang in Taiwan, um das Geld fiir den Unterhalt der Familie oder den Bau eines
Wohnhauses zu verdienen. Der Haus- und Bootsbau ist ebenfalls den Méannern
vorbehalten. Wenn sie gerade nicht mit ihren Tatigkeiten beschaftigt sind, helfen
sie meist den Frauen auf dem Feld oder im Haus. Die Aufgaben, die ausschlieB3-
lich Ménner verrichten diirfen, sind: Fischerei und alles, was damit zu tun hat,
Baume fillen, Hauser und Boote bauen, Ackerland urbar machen, Wasserkanile
bauen, Topferei, Schnitzerei, Herstellung von Korben, Hiiten, Taschen, Waffen
und Westen und Tiere schlachten. Heute erledigen Tao-Ménner im Tourismus-
betriecb Aufgaben wie mit den taiwanesischen Touristlnnen tauschen gehen,
Okotouren oder Inselrundfahrten. Sie stellen auch kleine Boote oder Taschen mit
Fischernetzknoten her, um diese an Touristlnnen zu verkaufen.

Grundsitzlich teilen die Tao Fische aufgrund ihres Verhaltens in zwei Gruppen
ein — among no rayon (»mit der Stromung kommende Fische«) und among do
kazazawangan (»heimische Fische«) (Kao 2003: 6; Syaman Ranpongan 2003:
33).* Fische gehoren im Gegensatz zu Taros und SiiBkartoffeln zu den eiweiB-
haltigen yakan. Die Tao klassifizieren nach Ménner- und Frauen-Fischen, wobei
Erstere ausschlieBlich den Méannern vorbehalten sind und Letztere von beiden
Geschlechtern gegessen werden diirfen. Fische werden in genderspezifischen
Behiltern aufbewahrt und zubereitet. Es existieren zahlreiche Studien, die versu-
chen, das Prinzip der Fischeinteilung zu dokumentieren und zu entschliisseln
(Yu 1994; Chen 1995; Nobayashi 2000; Kao 2003; Hsie 2003; Tsunekazu
2003). Anhand der Literatur, der Erzahlungen von Gewéahrspersonen und meiner

43 In der Vergangenheit brauchten die Tao drei Jahre Vorbereitungszeit dafiir, aber
durch den Import von Taros von der Hauptinsel Taiwan brauchen sie nun lediglich
noch ein Jahr (Feldnotiz einiger Gesprache mit Ming-Hsiung und Bo-Guang Shih am
25. und 31.05.2009).

44 Kao tibersetzt among no rayon ins Chinesische mit »Friihlingsfische« und among do
kazazawangan mit »bei den Felsen lebende Fische«. Demgegeniiber definiert Syaman
Ranpongan among no rayon als »Fische an der Wasseroberfliche« und among do ka-
zazawangan als »Fische am Wassergrund«. Da das Wort »rayon« die Saison der Flie-
genden Fische bezeichnet, libersetze ich among do kazazawangan als »die Fische, die
Fliegenden Fischen folgen« oder »mit der Strémung kommende Fische, die Uberset-
zung von among do kazazawangan iibernehme ich von Kao, sie lautet »bei den Felsen

lebende Fische« oder »heimische Fische«.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

88 | Lieder, Geister und Tabus

eigenen Beobachtungen im Feld erkannte ich folgende wichtige Prinzipien: Die
Frauen-Fische (oyod a among) sind meist schwer zu fangende Korallenfische.
Oyod a among wird von taiwanesischen ForscherInnen im Chinesischen als
»Frauen-Fisch« bezeichnet. Im Japanischen hingegen lautet die Ubersetzung
wechter Fisch«.* Im Laufe der Zeit hat sich die chinesische Bezeichnung einge-
biirgert und die Tao sprechen nun auch vom »Frauen-Fisch«, wenn sie oyod a
among sagen. Yong-Chuan Hsie (#7K J%), ein hochgeachteter Tao auf der Insel
Lanyu, sprach sich in seinem Artikel (2003) gegen den Begriff »Frauen-Fisch«
im Chinesischen aus. Denn die oyod a among sind schwer zu fangen und fiir
beide Geschlechter geeignet. Aus Griinden der Nachhaltigkeit sollten Tao-
Minner ihre Krifte dazu verwenden, solche Fische fiir die Frauen zu fangen,
und darauf achten, die Balance des natiirlichen Lebensraumes zu erhalten. Sol-
che Fische verstecken sich in den Felsen und Korallen und gehdren zu den »gu-
ten Fischen«. Thr Fleisch ist meist weich und hat weniger Fischgeruch.

Die Fische fiir die Ménner (raket a among)*® sind hingegen leicht zu fangen.
Sie sind entweder das ganze Jahr {iber in den Gewissern Lanyus anzutreffen
oder werden durch die Schwirme an Fliegenden Fischen angelockt, die jedes
Jahr im Friihjahr an Lanyu vorbeiziehen. Im Gegensatz zu den Frauen-Fischen
ist ihr Fleisch fester und weist einen intensiveren Fischgeruch auf.

Altere Tao-Frauen (ab 40 Jahre) erzihlten mir, dass ihnen der versehentliche
Verzehr von Minner-Fischen Magenprobleme und Durchfall bereitet hatte.
Auch fiir dltere Tao, schwangere Frauen und Kinder gibt es bestimmte Essensre-
geln. Tao-Manner erklarten mir, dass, wenn Ménner am Anfang des Fischfangs
ihre Kréfte auf den Fang »guter«, schwer zu fangender Korallenfische konzent-
rieren, die leicht zu fangenden Fische sich nicht zu rasch vermindern wiirden.
Letztlich sorgen die Tao durch die soziale Praxis der Fischteilung fiir eine natir-
liche Balance des Lebensraums (Hsie 2003) und stellen so ihre kontinuierliche
Nahrungsversorgung sicher.

Tsunekazu, ein japanischer Anthropologe, formulierte in diesem Zusammen-
hang eine interessante Frage, ohne sie jedoch selbst zu beantworten: »Sind die

45 Aufgrund der historisch-politischen Situation auf Lanyu wuchsen die élteren Tao im
japanischen Bildungssystem auf, weshalb japanische ForscherInnen sich auch heute
noch gut mit ihnen verstindigen konnen (Kao 2003: 5).

46 Rahet a among bedeutet »schlechter Fisch« oder »Fische fiir Manner«.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 89

»schlechten Fische«, die mit der Stromung kommen — z.B. Thunﬁsch47, [der bis
zu 1 Meter Korperlinge und 20 Kilogramm erreichen kann; Anmerkung der
Verfasserin] oder der gro3e Goldbarsch [der doppelt so grofl und schwer wie ein
Thunfisch werden kann; Anmerkung der Verfasserin] —, die in unserer Sozialisa-
tion zur Gruppe der beliebten, also »guten< Fische gehoren, wirklich leicht zu
fangende >schlechte Fische«?« (Tsunekazu 2003: 58). Wihrend meines Feldfor-
schungsaufenthalts bemerkte ich, dass beim Fang eines Thunfischs oder grofen
Goldbarschs der Fisch am selben Tag stolz an Verwandte verteilt und verspeist
wurde.

Es scheint, dass die Nachhaltigkeit des Fischfangs nicht der einzige Grund
fiir die Nahrungsteilung bei den Tao ist. Die Nahrungsteilung kann nicht isoliert
verstanden werden. Sie muss ins Zentrum ihrer Ebene geriickt werden, worin ein
gebildetes System erkennbar ist. Dabei muss dieses System selbst mit Systemen
anderer Ebenen verkniipft sein, mit denen das soziokulturelle System der Men-
schen gebildet und artikuliert wird (vgl. Soler 1997: 58). Ich beziehe mich in
diesem Sinne auf die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung. Sie kann mogli-
cherweise durch die Konstellation der »Bootsgruppe« oder heutigen »Fischer-
gruppe« und deren Bedeutung und Funktion im Kontext entschliisselt werden.

AuBerhalb der Saison der Fliegenden Fische, vor dem Hintergrund des nach-
haltigen Umgangs mit den Ressourcen und der Verantwortung den Familienan-
gehorigen gegeniiber, nehmen die Tao-Minner nur die leicht zu fangenden Fi-
sche zu sich. Die schwer zu fangenden Fische sind den Frauen vorbehalten.
Waihrend der Saison fischen die Tao-Ménner in einer »Bootsgruppe« oder »Fi-
schergruppe« (siche Abschnitt vorne, »Familie«). Unter gilinstigen Umsténden
konnen so abends sechs Ménner iiber eintausend Fische in vier bis flinf Stunden
fangen. Das ist auflerhalb dieser Saison nicht mdglich. Die Fliegenden Fische
gelten als fiir alle Tao geeignet und sind einfach zu fangen. Die Tao-Ménner
konnen deshalb ihre Familienangehdrigen damit ausreichend beliefern und er-
nédhren.

Da der Fischfang fiir Frauen (»gute oder echte Fische«) mehr Kraft und
Ausdauer erfordert, kann man zusammenfassend die »schlechten Fische« auch
sinngemal als jene Fische deuten, die man mit der restlichen Kraft fangt. In der

47 Laut einem Forschungsbericht von Lee (Lee et al. 2010: 25) gibt es in der Familie der
makrelenartigen Fische (lat.: Scombridae) sechs verschiedene Arten, welche die Tao
fangen und konsumieren: Euthynnus affinis und Katsuwonus pelamis sind Fische fiir
Ménner, Thunnus alalunga, Thunnus albacares, Thunnus obesus und Thunnus thyn-
nus sind Fische fiir Frauen. Es ist bei Tsunekazu nicht definiert, welche Thunfischart

er mit seiner Frage meint.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90 | Lieder, Geister und Tabus

Saison der Fliegenden Fische benétigt man weniger Kraft fiir das Fischen. Wenn
die Méanner noch Ausdauer haben, fischen sie daher auch zu Mitternacht nach
den groBen, mit der Strémung kommenden Fischen. Diese sind von den Tao als
Mainner-Fische definiert. SchlieBlich beruht die Aufteilung der Fische mithin
nicht nur auf der Geschlechterteilung, sondern auch auf der Arbeitsteilung. Dies
verkorpert den nachhaltigen Umgang mit der Natur und soll sichern, dass alle
Tao gerecht versorgt werden. Somit ist diese Fischverzehr-Einteilung ein
Schutzmechanismus fiir die Tao und ihre Lebensumwelt.

Der Umgang mit Nahrung kann in bestimmten Interaktionssituationen eine
Nachricht enthalten. Der Anthropologe M. Counihan erwéhnte: »Food is a
many-splendored thing, central to biological and social life [...] at meals we cre-
ate family and friendships by sharing food, tastes, values and ourselves.« (Cou-
nihan 1999: 6)

Fische, Krebse und sonstige yakan konnen als Metaphern fiir die Eltern des
von einem Mann verehrten Médchens dienen. Dieser beweist durch seine her-
vorragende Arbeit und seine Fangtechniken, dass er seiner zukiinftigen Frau ein
sorgenloses Leben sichern kann. Die Betelnuss kann z.B. als zwischenge-
schlechtliches Symbol und Medium verstanden werden. Sie vermittelt neue Be-
ziehungen zwischen Ménnern und Frauen. Wihrend meiner Feldforschungen
wurde ich viele Male gewarnt, auf keinen Fall von einem verheirateten Mann ei-
ne Betelnuss anzunehmen, da sie ein Symbol der Zuneigung sei. Zudem konne
die Betelnuss unter Beimischung von Kalkpulver, welches vor dem Kauen in die
Nuss gegeben wird, mit einem magischen Liebesschwur versehen werden, der
meine Zuneigung erzwingen solle. Als unverheiratete Frau sei es mir nur erlaubt,
die Betelnuss von einem unverheirateten Mann anzunehmen. Wenn sie mir
schmecke, so bedeute dies, dass der Geber meine Seele verstehen kdnne. Bislang
konnte ich auBBerdem bei den Tao nicht beobachten, dass Kinder vor oder wih-
rend der Pubertét Betelniisse konsumieren.

Als Beispiel mochte ich hier ein Lied namens »Betelnuss vom Liebhaber«
(siche 3.1 »Manood«, TS und Audio 5) anfiihren, welches ich am 21. August
2007 aufzeichnete. Es ist gesungen im Manood-Melodietypus und wurde ge-
dichtet von Chiu-Hsiang Lee. Es zeigt anschaulich die mit dem Geschmack der
Betelnuss in Verbindung stehenden Vorstellungen und Gefiihlsausdriicke. Frau
Lee erwidhnte, dass sie das Lied vor ihrer Heirat gedichtet habe, und sang
(Tab. 22):

»Mein Liebhaber gab mir die Betelnuss. Er hofft, dass ich den Geschmack passend finde,

ohne sie zu bitter oder neutral zu empfinden. Dadurch verstehe ich die Liebe meines

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 91

Liebhabers, und ich mag ihn auch, so wie er mich. Somit kann unsere Liebe ewig existie-

rén.«

Es gibt ein weiteres Liedbeispiel, gesungen im Ayani-Melodietypus (sieche 3.1
»Ayani«), gedichtet von Hsiu-Lan Chou, welches ich am 20. August 2007 auf-
zeichnete. Frau Chou beschrieb darin ihr Schicksal in einer Familie ohne arbeits-
fédhige ménnliche Familienmitglieder und wie sie in jungen Jahren Essen fiir die
Eltern suchen musste (siche Tab. 3).

Die Tao beschenken sich im Alltag gegenseitig gerne mit yakan (eiweiB3haltigen
Nahrungsmitteln). Durch das Geben und Nehmen werden die Verwandtschafts-
beziehungen und sozialen Netzwerke gepflegt. Die Geschenke reprisentieren ei-
nerseits die eigenen Fahigkeiten und die Ergebnisse eigener Arbeit, anderseits
deuten sie auf die hierarchische Wichtigkeit einer Beziehung hin. Dadurch ent-
wickelt sich ein Kreislauf, den man dkonomisch als Tauschgeschéft verstehen
kann. Nahrung funktioniert in diesem Kontext als Zeichen und Symbol von
Emotion, der Umgang mit ihr ist ein nicht verbales Kommunikationsmedium in
der Gesellschaft der Tao.

Tabelle 3: Liedtext von »Das harte Leben.

20/08/2007 #14 Das harte Leben |

1. tanararake rana sira ovay, piva ta ji ko rana manesean.
alt sie Gold gut Feld nicht ich bereuen

2.anaw  oisavat do vahay, ailam so mikangazan apowan.
Muscheln nehmen in Heim aufziehen die Eltern (Name)

3. icivakma  da imamansan so agiva iciyaomid a iciyaomag no ngoso.
anscheinend sie essen die Alge essen nicht essen Mund

4. nina  ka niyoma do vahay namen. Iciakmana na ikaitan a mangadey.
Mutter mit Vater in Heim wir  wie es Weg  oft

5. no misinoik so patazokoken, amoliol so pezad no amiyan.

Haar steht hin und her das Kalte das Winter

6. makakanavang so piyangangain do kamavavas namen jiyama ta.
identisch das Kinder Maidchen wir  Vater

7.ji makaeneng do matairay a among ori rana o panayokan jiya.
nicht wissen in bestrahlt von Sonne Fisch so enden das

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92 | Lieder, Geister und Tabus

SinngeméBe Ubersetzung:

Meine Kinder sind schon élter. Ich finde, dass ich schon mein Ziel erreicht habe. Sie
sind mein Stolz und ich habe alles getan, was ich konnte. Was ich sehr gut kann, ist,
essbare Lebewesen zu finden an der Kiiste. Damals erndhrte ich meine Eltern damit.
Meine Eltern mogen Essen wie z.B. Algen. Aber mein Konnen beschréinkt sich von
Jahr zu Jahr ohne Fortschritt, irgendwann kénnen meine Eltern nicht mehr schlucken,
was ich mit nach Hause bringe. Im Winter ist das Wetter so kalt, dass meine Haare
vom Kopf abstehen. Damals musste ich Essen suchen, weil es keine Ménner in der
Familie gab. Es gibt keinen Fisch zu trocknen tagsiiber. Kinder meiner Eltern! Wir

sind alle Frauen und leben alle mit mehr Bitterkeit als die anderen.

Quelle: Das Lied wurde gesungen am 15. August 2007 und gedichtet von Hsiu-Lan Chou
(175 5i). Der Liedtext wurde aus der Tao-Sprache ins Chinesische von Tsung-Ching
Chou iibersetzt, aufgenommen, zusammengestellt und aus dem Chinesischen ins Deutsche

ibertragen von Wei-Ya Lin.

2.4 WELTBILD DER TAO

Die Tao sehen den Ozean als Mittelpunkt ihrer Welt an. Zwei von Tao gemalte
Landkarten, die der japanische Ethnologe Mabuchi Toichi 1929 wihrend seiner
Feldforschungen dokumentierte (siche Abb. 18), bestétigen dies (Mabuchi 1956:
6-7). Diese Vorstellung unterscheidet sich fundamental von jenen, die wir in
China oder in den meisten europdischen Nationalstaaten vorfinden, wo sich die
Menschen fiir gewohnlich selber zum Zentrum der Welt erklaren.

Die Wichtigkeit des Ozeans zeigt sich bereits am Morgen: Die erste Aktion
eines Tao-Mannes nach dem Aufstehen ist es, auf das Meer zu blicken. Danach
entscheidet sich fiir jene Tao, die keinen Berufspflichten nachgehen miissen, der
weitere Ablauf des Tages. Auch der Bau von Tao-Hausern folgt der Grenzlinie
zwischen Meer und Land: Das Dach des Haupthauses ist immer parallel zum
Meer gebaut und das Tor auf das Meer blickend. Anders ist es bei Arbeitshau-
sern und Unterstdnden: Hier sind die Dacher auf das Meer ausgerichtet (vgl.
Abb. 19, S. 105).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 93

Abbildung 18: Zwei von Tao im Jahr 1929 gezeichnete Landkarten, auf denen
die Orchideeninsel und die Nachbarinseln zu sehen sind. Die Zeichnung links
wurde von einem Tao aus dem Dorf Ivalino angefertigt, die rechts von einem
Bewohner des Dorfes Imorod. Die Karten weisen auch auf die Bedeutung der
Nachbarn hin, mit denen Handelsbeziehungen gepflegt wurden.

o
)

N —wm

Yami Chart No. 2

Quelle: Mabuchi Toichi (1956). On the Yami People. In: Tado Kano und Kokichi Sega-
was (Hrsg.): An lllustrated Ethnography of Formosan Aborigines: Vol. 1: The Yami, S. 6—
7. Tokyo: Maruzen.

Die Tao verwenden ein System von Richtungsbezeichnungen, das nicht der uns
bekannten Logik von Raumbeschreibungen folgt. Es basiert auf dem Betrach-
tungsstandort, der jeweils ein bestimmtes Dorf, eine Familie oder ein Lebewesen
ist. Es gibt keine relativen Richtungsbezeichnungen wie Ost, West, Nord und
Siid, sondern ein »absolutes Raumempfinden«. Dies bedeutet, dass jeder Platz
auf der Insel und unter der Meeresoberfliche eine Bezeichnung® hat (vgl. Yu
2004: 79). Richtungsangaben wie links, rechts, oben und unten beziehen sich
immer auf den »absoluten Ortsnamen«, was aufgrund der geografischen Unter-
schiede fiir DorfbewohnerInnen auBlerhalb ihres eigenen Dorfes oft schwer ver-
standlich ist: Wind vom Berg Ji Marisan im Dorf Iranmeylek bezeichnet Nord-
wind (malangin do ji marisan). Da der Berg Ji Marisan fiir die anderen auf3er-

48 Der taiwanesische Anthropologe Cheng-Heng Hu (#1E{%) sammelte bis zum Jahr
2009 insgesamt 968 Ortsnamen in der Tao-Sprache, die sich nur auf die Orchideenin-
sel beziehen. Er stellt eine Liste der Ortsnamen mit passenden Landkarten zur Verfii-
gung, die unter folgender Internetadresse zu finden sind: http://www.beha.tcu.edu.tw/
lanyu (Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



http://www.beha.tcu.edu.tw/lanyu
http://www.beha.tcu.edu.tw/lanyu
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.beha.tcu.edu.tw/lanyu
http://www.beha.tcu.edu.tw/lanyu

94 | Lieder, Geister und Tabus

halb des Dorfes Iranmeylek nicht im Norden liegt, ist diese Bezeichnung nicht
allgemeingiiltig. Das fiihrt in manchen Situationen zu Verwirrung, etwa wenn
ein Tao versucht, jemandem, der nicht mit der Geografie des Dorfes vertraut ist,
den Weg zu beschreiben.

Die Orientierung im geografischen Raum, die sich jeweils auf bestimmte ab-
solute Betrachtungsstandorte stiitzt, findet ihre Parallele in den sozialen Struktu-
ren, in denen die eigene Familie den Mittelpunkt des Lebens darstellt. Von die-
sem familidren Zentrum aus gestaltet ein Individuum seinen Bezug zu der allen
Tao gemeinsamen Umwelt. In traditionellen Liedern und Ritualen mit ihren
animistischen Ziigen richten sich die Tao beispielsweise an Baume, Taros, Siif3-
kartoffeln oder an die Fliegenden Fische.

Gotter

Bevor das Christentum die Insel Lanyu erreichte, waren die Tao abhingig von
den Gottern, um an ausreichend Nahrung und gute Lebensbedingungen zum
Uberleben zu gelangen. In der Vorstellung der Tao ist der Kosmos senkrecht in
Himmel, Erde und Unterwelt gegliedert (Funk 2020: 171) und in mehrere Stufen
aufgeteilt (Yu 2004: 84). Es existieren aber verschiedene Ansichten und es be-
steht kein Konsens dariiber, wie diese gegliedert oder aufteilt sind. Dennoch gibt
es Sammelbezeichnungen wie fao do to (die Menschen von oben), fao (Men-
schen) und anito (Geister oder bosartige Seelen) auf der Erde und fao do teyra-
em (Menschen unter der Erde). Im Bereich des Himmels wohnt z. B. eine grofle
Zahl von Géttern, die je nach ihrer Machtstérke in bis zu fiinf Stufen aufgeteilt
werden kann. Sinan Jyavizong, eine Ethnologin, die selbst zu den Tao gehort,
ordnete verschiedene Ergebnisse von Forscherlnnen zu diesem Thema in einer
Tabelle ein.

Sinan Jyavizong erwihnt aulerdem, dass die Tao ihre Gotter mit mangacyci-
leb (Beobachter), mapeyyangangey (Rechtspfleger), tao do to (Mensch am
Himmel) und am héufigsten akey do langarahen (Ahnen-Gott am Himmel) be-
schreiben (Sinan Jyavizong 2009: 65).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 95

Tabelle 4: Auflistung der verschiedenen Forschungsergebnisse iiber die Gotter
der Tao.

Namen der ForscherInnen: Stufe/Name der Gotter

Zahl der Stufen

1) Anito Sturm-Gott 2) Shimpo-ra-po, Shimo-mi-ma
Arundel Del Re (1951): 4 3) Anito Gotter: Shivairai, Shipariud
4) Shi-nun-manuri, Pi-na-lung-ao

1) Shimorapao, Shimomima 2) Shitoriao
De Beauclair (1957): 5 3) Shiluvulurium 4) Shilvide, Shipariud

5) Shinan-mariaie, Shinan-gadjidjinum
1) Simurapao 2) Siomima 3) Sipariod, Siliburbuig,

Sividai, Sinan-manilai, Sinan-katsinum

1) Simzapaw 2) Siomima 3) Simanama,

Silovolovovoin, Silegelegein, Sividay, Sipaziod,
Pinalngalngaw, Simaniray, Sicicinenem, Sitoziaw,
Sizoain, Sikaleted, Tazak

Wei Hui-Lin (1972): 3

Dong Sen-Yong (1997): 3

Quelle: Sinan Jyavizong 2009: 68.

Dong Sen-Yong (¥ #%7K), ein Tao, der aus dem Dorf Iratay stammt und Doku-
mente {iber die traditionellen Gebrauche und Rituale der Tao publiziert hat, &u-
Berte sich zu den 14 Gottern: »Die Medien sagten uns, wie man die Rituale fiir
die Gotter veranstaltet, wofiir welche Gotter zustdndig sind und wie ihre Namen
lauten.« (Dong 1997: 111). Ich fasse seine Zahlung von 14 Géttern wie folgt zu-
sammen (vgl. Dong 1997: 111-115):

»Der Gott, der am meisten Macht besitzt, heilit Simzapaw. Er besitzt die Kontrolle iiber
alles. Es gibt ein Lied iiber ihn, das erzdhlt, er bevorzuge statt Ziegen- Schweinefleisch.
Nach Simzapaw kommen Siomima und Simanama. Diese drei Gotter verwalten das
Schicksal aller Tao nach ihrer Laune. So bringen sie manchmal eine gute Ernte und viele

Fische, manchmal aber auch Krankheit und Hungersnot.«

Die vier Goétter namens Silovolovoin, Silegelegein, Sividay und Sipaziod brin-
gen nur Ungliick und erfreuen sich deshalb bei den Tao keiner sonderlichen Be-
liebtheit. Diese Gotter teilen, vermittelt von Medien, schlechte Nachrichten mit.
Deshalb muss ein Medium, wenn es eine Mitteilung der Gotter erhélt, die Be-
troffenen aufsuchen, um die Ursache eines Ungliicks mitzuteilen.

Pinalngalngaw (sie schafft den Mann), Simaniray und Sicicinenem (sie
schafft die Frau) sind Géttinnen, die im Haus von Schwangeren verweilen und
sie behiiten, damit kein anito ins Haus kommt und die Schwangere attackiert. Si-
toziaw, zustdndig fiir Wind, Regen und Wolken, z&hlt zu den unbeliebteren Got-
tern. Wenn er bése ist, hat dies Taifune und Uberschwemmungen zur Folge. Si-

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96 | Lieder, Geister und Tabus

zoain tut nichts, aufler arrogant zu sein. Er kommt selten zu einem Medium, hilft
den Tao aber nicht.

Sikaleted stammt (wie die Tao selbst) von der Erde, wuchs aber wesentlich
schneller als die anderen. Irgendwann wurde er so groB3, dass er nicht mehr auf-
stehen konnte. Eines Tages wagte er es doch und streckte sich, wodurch die Dis-
tanz zwischen Himmel und Erde wuchs. Spéter heiratete Sikaleted und bekam
einen Sohn, der ebenso grof3 war wie er selbst. Sie bauten zusammen Boote und
gingen eines Tages auch fischen. Der Vater wollte dabei die Kraft seines Sohnes
testen, doch der Sohn verlor im Rudern gegen den Vater und die Spur dieser
Bootsfahrt ist heute als Milchstrale am Himmel zu sehen. Dies ist eine typische
Geschichte, die Tao-Eltern ihren Kindern erzéhlen.

Tazak ist eine Frau aus dem Himmel (siehe 2.1). Sie heiratete einen Tao. Ei-
ner ihrer S6hne wurde der Griinder des Dorfes Iratay. Dong betrachtet sie auch
als eine der 14 Gotter. Benedek schreibt, dass, sobald es um spirituelle Angele-
genheiten gehe, es den Tao unmdglich sei, schliissige Erkldrungen zu geben.
Wenn die Tao doch zu einer Antwort kdmen, so fingen sie sofort wieder zu dis-
kutieren an, bis schlielich die Erklarung unlogisch und widerspriichlich ende
(vgl. Benedek 1987: 116).

Die Tao ehren ihre Goétter, damit diese ihr Schicksal moglichst positiv unter-
stiitzen. Aufgrund meiner Erfahrung in der Feldforschung lésst sich sagen, dass
die von Dong angefiihrten Medien heute ihre Wichtigkeit verloren haben, weil
die meisten von ihnen bereits verstorben oder zu alt sind, um noch zu praktizie-
ren. Zudem sind die Tao der Ansicht, dass man Probleme nicht aufsuchen soll,
weshalb sie nichts mit den Medien zu tun haben wollen. Aufgrund der Etablie-
rung des Christentums unter den Tao verloren die traditionellen Gétter gegen-
tiber den christlichen Vorstellungen an Bedeutung. Wéhrend meiner Feldfor-
schung erwéhnten und sangen die Gewahrspersonen ihre Wiinsche an jene Got-
ter, die ihnen Kinder bringen sollten.

Pahad

Die Tao nennen Seelen von lebenden Tao pahad, was von Funk als »Freiseele«
ins Deutsche iibersetzt wurde (Funk 2020). Pahad tritt nach dem Namensge-
bungsritual fiir ein neugeborenes Kind (mangnazan)® durch die Fontanelle in
den Kopf ein und kann den Korper temporir verlassen. Wenn eine Freiseele zu
lange wegbleibt, kann der Korper (kataotao) zugrunde gehen.

49 Details iiber das Namensgebungsritual siche unten im Abschnitt »Mamaring so ka-

nen«.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 97

Pahad hat den Hauptsitz im Kopf, gleichzeitig befindet es sich in beiden
Schultergelenken und kann sich auch in den Gelenken von Ellbogen, Knien oder
FiiBen aufhalten. Pahad dient dem Schutz des Korpers, es versorgt den Korper
sowohl mit Lebenskraft als auch mit Antrieb, um zu arbeiten und fleiig zu sein.
Es gibt keine allgemeingiiltige Aussage dazu, an wie vielen Stellen des Korpers
pahad sich aufhalten kann (Sinan Jyavizong 2009: 73). Aber man kann sich »die
verschiedenen Auspridgungen von pahad am ehesten wie eine Geschwistergrup-
pe vorstellen, die kein unabhéngiges Dasein voneinander fithren kann bzw. will«
(Funk 2020: 210).

Anito

Die allgemeine Bezeichnung fiir die Toten ist anito. Sie sind auch als Geister,
bosartige Seelen oder schlechte Energie zu verstehen. Auch beschreiben die Tao
anito mit dem Begriff manginanahet (neidisch). Anito bringen Ungliick, Misser-
folg, Krankheit und schlimmstenfalls den Tod. In vielen Ethnografien wurden
die Tao als Menschen dargestellt, die sich »unglaublich vor anito fiirchten« (Liu
und Wei 1962: 156) oder die Angst »vor dem Tod und allem in Bezug damit«
haben (Leach 1937: 430). Anito ist jedoch keine Bezeichnung fiir die eigenen
verstorbenen Familienangehorigen (Sinan Jyavizong 2009: 75). Fiir diese wird
der respektvolle Begriff komikomiring verwendet.>

Anito (Geister) teilen mit den Tao einen gemeinsamen Lebensraum. Jedes
Dorf hat seinen eigenen Friedhof, der immer am Strand liegt. Es gibt strenge
Regeln, mithilfe derer der »Lebensraum« der anito (Geister) und der fao (Men-
schen) voneinander separiert werden. Da auf den Friedhofen anito wohnen, ist
der Zutritt fiir Tao streng verboten. Frauen und Kinder diirfen Friedhofe keines-
falls betreten (siehe 2.5 wMakaniaw und miraraten«). Alle Lebewesen, die auf
Friedh6fen vorkommen, von ihnen stammen oder daran vorbeilaufen, diirfen
nicht beriihrt oder gegessen werden. (Das ist die erste goldene Regel fiir Tourist-
Innen). Die dort gedeihenden Pflanzen und lebenden Tiere gelten als Besitz der
anito. Damit die Geister sich nicht ndhern, kann man sie mit Kalkpulver oder

50 Nizozongan (die Person, die umarmt und gestillt wurde) und si ineycyalow (meine
frithe Mutter) sind Bezeichnung fiir die eigene verstorbene Mutter, pinanma tao (die
Person, die zuerst gegangen ist) fiir den eigenen verstorbenen Vater, mina rakwa ka-
rawan (Mensch der groBen Welt) fiir den eigenen verstorbenen Ehemann, mina kak-
teb no kataotao ko (die Menschen meiner anderen Hilfte) fiir eigenen verstorbenen

Geschwister (Sinan Jyavizong 2009: 75).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98 | Lieder, Geister und Tabus

Schilfrohr leicht einschiichtern. Es gibt aulerdem Rituale, die die Geister ver-
treiben.

Wihrend meines Feldforschungsaufenthalts erfuhr ich von Cheng-Wen Lin
(#RIE32)" und Ming-Hsiung Lin**, dass die Tao von der Existenz medialer
Ubermittlung und von Geistererscheinungen iiberzeugt sind:

»Anito wollen meistens etwas Boses, nur selten wollen sie uns bei unserem Leben helfen.
Sie teilen uns ihre Worte mit, wiahrend wir neben unserer engsten Person schlafen. Man
weil} es einfach, weil man die Stimme der Verstorbenen erkennt. Anifo sagen es zu der
Person neben dir und diese Person wird es dir weitergeben. Somit erfahren wir, was sie

wollen.«

Bo-Guang Shih erzdhlte mir mit besorgtem Gesichtsausdruck, in welchen Situa-
tionen man in der Nacht aufpassen soll:

»Man sollte sich nicht im Dunkeln ohne Mondschein an einem Ort zu lange aufhalten.
Sobald man eine Génsehaut bekommt, sollte man den Ort sofort verlassen. Wenn man in
der Nacht auf dem Weg zum Fischen etwas Komisches wie verfaulte Korper oder Leichen
riecht, sollte man auch sofort einen anderen Weg nehmen. Wenn man t0t00™ [Eulen] hort,
sollte man gleich nach Hause gehen. Der Ruf von fofoo ist die Stimme eines anito und be-

deutet auch, dass sich anito in der Niihe befinden.«’ 4

Lu erwahnt, dass es dariiber hinaus auch noch vonkoh gibt, was auf Chinesisch
»wilder Geist« (7 %) bedeutet. Der Beschreibung nach dhnelt diese Kreatur ei-
ner Kombination aus Ziege und Mensch. Die junge Tao-Generation sieht in ihr
lediglich einen Larvenroller (Schleichkatze) oder eine Wildkatze, deren Augen
aufgrund einer Lichtreflexion in der Nacht rot schimmern (vgl. Lu und Kuo
2007: 18). Ich erfuhr aber von einer anderen Erzahlung durch Ming-Hsiung Lin,
der behauptete:

»Viele Tao haben bereits von vonkoh getraumt, und alle beschreiben immer dasselbe Bild

— einen dunkelhdutigen, groen Mann mit Zopf, Ohrringen und einem Schwert, dhnlich

51 Feldnotiz vom 08.08.2008.

52 Feldnotiz vom 24.02.2008.

53 Totoo ist eine endemische Eulenart. In der Vorstellung der Tao bringen diese Vogel
Ungliick und kommen ins Dorf, wenn jemand in den folgenden Tagen sterben wird.
Viele Tao glauben auch heute noch fest daran, siehe 2.5.

54 Feldnotiz vom 30.08.2007.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 99

wie von einem Urvolk von der Insel Taiwan. Er ist der Bosartigste iiberhaupt. Wir haben
versucht, ihn mit taoistischen und christlichen Ritualen von der Insel wegzujagen, aber sie
[die leitenden Personen der Rituale, Anmerkung der Verfasserin] sagen immer, dass es

unmoglich wire.«

Obwohl es sich um zwei unterschiedliche Erzahlungen handelt, haben anito und
vonkoh einen wichtigen Stellenwert im Alltagsleben der Tao. Sogar in musikali-
scher Hinsicht beeinflussen anito die Tao, denn von ihnen haben die Tao das
Singen von kariyag (Handeklatsch-Liedern) gelernt.”

Ngiling und allag

Die Tao respektieren und beschiitzen Lebewesen und stellen sich mit allen Ge-
schopfen auf dieselbe Ebene. Sie glauben an ngilin (Schicksal oder die positive
Seite im eigenen Leben) und allag (Schicksal, das Gliick bringt und Ungliick
wegtreibt). Durch das Segensritual®® bei der Namensgebung bekommen die Tao
ihr ngilin und allag.

Die Tao fragten mich ofter, ob wihrend meiner Reise auf die Orchideeninsel
eine oder ein Tao im Schiff oder Flugzeug anwesend war. Wenn sie mich bei der
Abreise zum Hafen oder Flughafen begleiteten, achteten sie immer darauf, dass
ich in Begleitung einer oder eines Tao war. Und sie beruhigen sich und mich
stets mit der Aussage: »Da drin wird ein Tao sitzen. Mache dir keine Sorgen,
wihrend der Reise wird kein Ungliick geschehen.« In ihrer Uberzeugung be-
schiitzte mich die Anwesenheit dieser Person wegen deren ngilin/allag.

Die Tao erkldren und rechtfertigen viele Dinge in ihrem Leben mit diesem
Prinzip. Falls ein verheiratetes Paar sich wegen Misserfolgs beim Kinderwunsch
trennen muss, erkldren sie dies z.B. mit ngilin. Wenn ein Tao bei einem schlim-
men Unfall iiberlebt, ist sein allag dafiir verantwortlich.

Ahehep no tao, Feste und Rituale

Die Feste und Rituale im Leben der Tao folgen dem ahehep no tao (ein luni-
solarer Kalender fiir das Leben der Tao), der als Anweisung die Sicherheit und
den Wohlstand fiir die Familien und das Dorf gewéhrleistet. Er richtet sich nach
dem Mond und den Mondphasen. Ein Tag im ahehep no tao beginnt mit Eintritt

55 Details siche 3.1 »Mehrstimmiger Gesang — kariyag«.
56 Details iiber das Namensgebungsritual siche unten im Abschnitt »Mamaring so ka-

nen«.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100 | Lieder, Geister und Tabus

der Nacht und endet, bevor die nidchste Nacht anfingt. Ein Monat zihlt 30 Tage
und je nach Mondphase bewerten und versehen die Tao diese Tage mit Kom-
mentaren, die Informationen iiber tagesspezifische Beschéftigungen und Tabus
beinhalten. Schon das Datum trigt eine Aussage in sich (siche Tab. 5): tazanga-
nay (14. Tag; = Augen rund aufmachen), kabohen (30. Tag; = nichts), matazing
(8. und 22. Tag; = aufstapeln), malaw (7. und 21. Tag; = sorgend), maogto (9.,
10. und 23. Tag; = erschrocken), malyo (18. Tag; = ins tiefe Loch fallen). Diese
Aussagen beschreiben teilweise die Mondform, manche deuten auch die Aufga-
ben des Tages an. Aber nicht alle Tage mit negativer Aussage sind schlechte Ta-
ge fiir alle Aktivitdten. Lin (1960: 113) meint, der Tag malaw (sorgend) sei fiir
Hausfertigungsfeste geeignet, sie begriindet diese Ansicht damit, dass »der
Gastgeber dafiir so viel planen und vorbereiten muss, wodurch er sowieso genug
Sorgen hat«.

Ahehep no tao (Tab. 6) teilt ein Jahr in drei Jahreszeiten und zwolf Monate:
Friihling, Sommer und Winter. Die Tao fligen je nach Verhéltnis von Zeitrech-
nung und Natur zueinander einen Schaltmonat in den Kalender ein, weswegen
ein Jahr manchmal 13 Monate hat. Dies unterscheidet sich vom chinesischen
Mondkalender, der regelméBige Schaltmonate verwendet.

Das Jahr beginnt zu Winterende mit dem Monat kasyaman, in dem die Tao
die Fliegenden Fische herbeirufen. AnschlieBend kommt der Frithling mit den
Monaten kapowan, pikaokaod, papatow und peypilapila-rayon, auch gedeutet
als die zuvor erwéhnte Saison der Fliegenden Fische. Der Sommer unterteilt sich
in die Monate apiya vehan, pehhakow, peytanatana und kalimman. Auf Tao
heif3t dieser Zeitraum teyteyka, die »Saison, in der man aufhort, Fliegende Fische
zu fangen«. Gegen Ende des Sommers, im Monat kalimman, entsorgen die Tao
alle gelagerten getrockneten Fische und beenden damit die wichtigste Periode
des alljahrlichen Fischfangs. Die Wintermonate heillen kaneman, kapitowan,
kaowan und kasyaman. Auf Tao bedeutet dies amyan, die »Saison, in der die
Fliegenden Fische bald kommen«. Im Winter, am ersten Tag des Monats kapi-
towan, wird das Ritual mipazos veranstaltet, bei dem Opfer fiir die Gotter und
verstorbenen Familienangehorigen dargebracht werden.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 101

Tabelle 5: Die Bezeichnungen der Tage im traditionellen Kalender der Tao.

Tag Be::’.li:’lll‘r:(:ng Tag Bezeic'lll:l(:ng auf Tag Bezeic’lll:zng auf
1 samorang 11 mahavos 21 malaw
2 mavavay 12 mahakaw 22 matazing
3 manoam reymay 13 mazapao 23 maogto
4 G 14 tazanganay 24 mahavos
reymay
5 mavahawat 15 manoma towod 23 mahakaw
6 mawaswas 16 manowyji a towod 26 mazapao
1 malaw 17 masacin 27 mavahawat
8 matazing 18 malyo 28 manoma savonot
9 manoma ogto 19 manaongdong 29 manowji a savonot
10 manowji a ogto 20 malayra 30 kabohen

Quelle: »Ahehep no tao« aus dem Jahr 2010, herausgegeben von der Gemeinschaft Ent-
wicklung von Kulturforschung der Katholischen Kirche auf Lanyu, Taitung (5 ¥ B ER
E#HOCAL R 17 ). Ubersetzt von Wei-Ya Lin.

Traditionell beginnt eine Woche danach der Hirseanbau, womit der Zyklus der
Landwirtschaft fiir das neue Jahr er6ffnet wird. Dies wird heutzutage symbolisch
mit einem Ritual untermauert. Der Monat pehhakow beendet die Saison der
Landwirtschaft und es wird das mivaci (Hirse-Erntefest) gefeiert. Mit Beginn des
Winters im Monat kaneman setzt die Produktion von Kalkpulver aus Muschel-
schalen ein, die fast verloren gegangen war und heute wieder revitalisiert wird.
Da kaneman der Monat des Geistes ist, bleibt jegliche Beschiftigung in der
Landwirtschaft und Fischerei verboten. Damit dient der Monat als Pause nach
den zwei wichtigsten Arbeitsperioden im Leben der Tao.

Dies fithrt mich zu der Uberzeugung, dass ahehep no tao die Funktion er-
fiillt, die gesammelten Erfahrungen der Vorfahren durch detaillierte Anweisun-
gen fiir alle Produktionsarbeiten des Tao-Jahres bereitzustellen. Natiirlich fun-
giert er ebenso als Erinnerungshilfe zu diesen Abldufen (Tab. 6). In der Gegen-
wart wird der Kalender jéhrlich von der Gemeinschaft Entwicklung von Kultur-
forschung der Katholischen Kirche auf Lanyu, Taitung (5 H WK 3 HCb
4% JE 17, €r) herausgebracht und an alle Tao verteilt.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102 | Lieder, Geister und Tabus

Tabelle 6: Die Auflistung der wichtigsten Beschdftigungen nach ahehep no tao
im jeweiligen Monat bei den Tao.

ahehep no tao
ungefihr entsprechend dem
Sonnenkalender

Bedeutung

traditionelle
Monatsbeschiiftigungen

Kapowan paneneb/
Februar

Pikaokaod/Mirz

Papatow/April

ikapoo: zehn
panenenb: schlieen

kaod: rudern

patow: Spule der
Angel

Fliegende Fische rufen; Deckstoff aus Bananenrinde
fur die Fackeln herstellen; Striinde sidubern; Fischen

| mit groBen Booten.

Mitglieder von kakavang trennen sich und gehen nach
Hause, um ein Ritual bei sich zu Hause zu machen;

| kleine Boote reparieren.

Fischen mit kleinen Booten; Hirse ernten; Holzhacken
fiir kleine Boote produzieren; Krebsfest.

Peypilapila/Mai

pila: Blei

Fische trocknen und rduchern; Morser und Stof8el
produzieren; Plitze fiir den Boots- und Hausbau
vorbereiten; Lianen holen (fiir die, die ein Haus bauen
werden).

Apiya vehan/Juni

apia: schon
vean: Mond

mivaci (Hirse-Erntefest); Haus oder Boot bauen;
Planung fiir den Bau der kommenden zwei Jahre.

Pehhakow/Juli

Peytanatana/ August

Kalimman/September

Kaneman/Oktober

Kapitowan/November

Kaowan/Dezember

akow: graben

tana: Ton

meytanana: Topferei |

kaliman: Tod

ikanem: sechste

ikapito: siebte

ikawao: achte

Haus- und Bootsfertigungsfeste; Vorbereitung gegen

| Taifune.

Lehm sammeln; Topferei.

anito (Geister) verjagen; Boote (ohne Bemalung)

bauen; getrocknete Fische wegschmeifien.

Kalkpulver produzieren; alle Aktivititen werden
unterbrochen; Waldabbrennen (heutzutage nicht mehr).

Ritual fiir die Gotter und verstorbenen

Familienangehorigen; Samen séen; Stroh schneiden

und aufbewahren.

Weberei; Goldstiicke, Hiite, Westen, Waffen, Schmuck,
Puppen usw. werden in diesem Monat produziert.

Kasyaman/Januar

ikasiam (ikasyam):
neunte

GroBe Boote reparieren; Seevogel fangen; Haare
schneiden.

Quelle: »4hehep no tao« aus dem Jahr 2010, herausgegeben von der Gemeinschaft Ent-
wicklung von Kulturforschung der Katholischen Kirche auf Lanyu, Taitung (5 BRI
FHO AL R 17 E). Ubersetzt von Wei-Ya Lin.

Rituale

Im Leben der Tao gibt es jahreszyklische und lebenszyklische Rituale. Die jah-
reszyklischen Rituale werden kollektiv von einem Dorf und innerhalb des Dor-
fes veranstaltet. Dazu gehoren z.B. mipazos (Ritual fir Gotter und verstorbene
Familienangehorige), mivaci (Hirse-Erntefest) und mivanwa (Fliegende Fische
anlocken). Die lebenszyklischen Rituale werden ausschlieBlich innerhalb der
Familie zelebriert. Darunter fallen die Namensgebungen, Begribnisse sowie
Haus- und Bootsfertigungsfeste. Ausgewéhlte Beispiele geben nachfolgend ei-
nen Einblick in die Abldufe wichtiger Rituale; spiter wird deren Bedeutung in
einer allgemeinen Erorterung der Rituale im Leben der Tao vertieft.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 103

Mipazos

Mipazos ist ein Ritual fiir Gotter und verstorbene Familienangehdrige. Im Fol-
genden ist ein Beispiel von Dong Sen-Yong aus dem Dorf Iratay zusammenge-
fasst (vgl. Dong 1997: 115):

»Am Morgen des ersten Tages des Monats kapitowan bereiten alle Dorfbewohner Opfer,
die aus Hirse, Taros, Siilkartoffeln, Yamswurzeln, Hithnerfleisch, Ziegen- und Schweine-
fleisch bestehen. Spiter gehen alle Méanner mit Goldstiicken, Hiiten und Armbéndern aus
Silber, rituellen Schwertern und einem Korb fiir mipazos, indem sich die Opfer befinden,
gemeinsam zum Hafen’’. Die Kérbe werden am Hafen vor sich hingestellt. Bis alle anwe-
send sind, leitet ein &lterer Tao einen Gesang fiir die Gotter, der in diesem Falle den Lied-
text hat: aap kamo o sinaod namen, moamadoto a malaciacileb, mapasaod so lag no ka-
kanen, iswal nio do misalagsosong, kano kakayoon, so ozong kano tomazokokamanok
(Gotter, bitte akzeptiert unsere Opfer. Segnet uns fiir eine reiche Ernte, so konnt ihr euch

fiir unser Opfer erkenntlich zeigen.).«

Nach dem Liedvortrag diskutieren die Ménner {iber die zukiinftige Planung der
Landwirtschaft. Erst wenn alle einverstanden sind, sagt jemand an, dass jeder
seinen Korb zuriicknehmen darf. Die Opfer bleiben an Ort und Stelle, nur der
Korb wird wieder mitgenommen. Sobald sie zu Hause ankommen, geben die Ri-
tualteilnehmer einen neuen Opferkorb auf das Dach des Hauptwohngebiudes
und sprechen die Bitte: »Unsere Vorfahren, bitte akzeptiert unsere Opfer. Segnet
unsere Familie mit einer reichen Ernte. Bitte stort unsere Familie nicht!« Am
Ende der gesamten Zeremonie treffen sich alle Familienmitglieder zu einem
Mahl. An diesem Tag bleiben die Tao zu Hause und setzen alle Aktivitdten aus,
weil sie Abstand halten wollen von den Geistern, die keine Opfer bekommen
haben und dadurch Probleme verursachen konnten.

Mivanwa™

Die Fischfangperiode bei den Tao beginnt mit mivanwa und endet mit manoyo-
toyon, dem Tag, an dem man allen gelagerten Trockenfisch und alle Fliegenden
Fische entsorgt. Sinan Jyavizong fasst verschiedene Thesen dariiber zusammen
(vgl. 2009: 87-95):

»Wei, Yu und Lin (1972: 28-32) teilen die Fischfangperiode mit dem Aspekt der Boots-
gruppen in elf Rituale ein. Yu (2004: 104—126) teilt die Rituale des Dorfes Iraraley wih-

57 Jedes Dorf hat einen Hafen.
58 Vanwa bedeutet Hafen.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104 | Lieder, Geister und Tabus

rend der Fischfangperiode in drei Einheiten (Rituale fiir groe Boote, Rituale fiir kleine
Boote und zum Schluss das manoyotoyon) und acht Rituale. Dong aus dem Dorf Iratay
(1997) listet zehn Rituale in dieser Periode auf.«

Sie kommt zu der Schlussfolgerung, dass die Rituale in verschiedenen Dorfern
unterschiedlich durchgefiihrt werden.

Mivanwa ist ein Ritual, in welchem die Tao Fliegende Fische anlocken. An
einem Sonntag (25. Februar 2008) konnte ich ein solches mivanwa im Dorf
Ivalino am Hafen beobachten. Ich war dort die einzige Frau und notierte Folgen-

59
des™:

»Es regnet und ist sehr windig, ich kann den Regenschirm kaum halten, versuche aber,
das Ritual mit meiner Filmkamera zu dokumentieren. Die médnnlichen Familienmitglieder
tragen Hiite und Armbénder aus Silber, Westen, Ketten mit Goldstiicken und Schwerter,
holen die Schilfrohren, die gesammelt wurden, um daraus Fackeln zu machen. Auf der
Hauptstrafe im Dorf liegen gerade eben getotete Schweine und Hiihner, deren Haare und
Fell mit einer Schilfrohrenfackel oder Gaspistolen weggebrannt wurden. Alle Ménner tra-
gen die Opfer (Schweine oder Hithner) zum Hafen. Dort stehen viele kleine Boote, welche
die Hauptfarben Schwarz, Rot und Weil tragen. Ein ilterer Tao steht an der Kiiste und
singt ein Lied an die Fliegenden Fische:

»Wir rufen mit unserem Goldstiick und Hut aus Silber euren Gott. Fliegender Fisch,
schwimm so schnell wie ein Pfeil zuriick. Wir rufen euch mit dem Blut der Schweine und
Hiihner auf. Wir wiinschen euch unendliches Leben wie Plankton, damit wir mit Feuerfa-

ckeln in der Nacht euch anleuchten und ausschopfen konnen. ««

Nach dem eben Beschriebenen erging ein Befehl an alle Ménner, worauthin die-
se leise zu beten begannen. Im Anschluss daran beriihrten alle Anwesenden mit
der rechten Hand das Blut der Opfertiere (Schweine oder Hiihner). Darauthin
gingen die Bootbesitzer zur Kiiste am Hafen, strichen das Blut an ihrem Finger
an einen Stein und sagten dabei:

»Ich tippe dich an, lebendiger Stein. Segne mich fiir ein langes Leben wie ein harter Stein,
damit ich alle Fische fangen kann bis ans Ende der Welt.«

59 Aufgrund des schlechten Wetters und der akustischen Unklarheiten sind die Liedtexte
und Segensworte aus meinem Film nicht transkribierbar. Daher wurde der Inhalt des
Liedtextes und der Segensworte von der Gewéhrsperson Ming-Hsiung, der bei dem
Ritual ebenfalls anwesend war, auf Chinesisch wiederholt und anschlieBend von mir
iibersetzt.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 105

Die Ménner kehrten nach dem Beten zuriick zu ihren Booten und beriihrten sie
mit dem Blut der Opfertiere. Drei bis vier Stiicke Bambusrohr wurden mit Blut
gefiillt und nach Hause mitgenommen.” Der Verein fiir Kulturentwicklung im
Dorf Ivalino® spendete allen DorfbewohnerInnen zwei Schweine, die geschlach-
tet und in insgesamt 110 Portionen (gemélB der Anzahl der Familien im Dorf)
aufgeteilt wurden. Am Ende trafen sich alle Familienmitglieder zu Hause bei
dem éltesten Bootsbesitzer der Familie, wo die Opfergabe gemeinsam verspeist
und dabei gesungen wurde. Die Ménner aBlen zuerst, dann die Frauen. An die-
sem Tag sind sdmtliche Arbeitstitikeiten untersagt.

Mangnazan

Mangnazan ist das Ritual der Namensgebung eines Neugeborenen. An diesem
Tag feiert die Familie. Die Tao dndern im Leben ihren Namen zwei- bis dreimal
und diese Namensénderungen (mablis so ngaran) besitzen einen sehr hohen
Stellenwert in der Gesellschaft.

Die Verbindung »Si« mit einem individuellen Namen deutet an, dass diese
Person noch kein Ansehen in der Tao-Gesellschaft genieft (siche 2.3 »Fami-
lie). Demgegeniiber gibt die Bezeichnung fiir Personen, die Ururgrofleltern
sind, durch die Verbindung von »Si« mit »Kekey« den hochsten Status an; »Si
Kekey« bedeutet fiir die Tao mapintek (langes Leben), berechtigt zu Stolz und
ist ein Zeichen, von (dem traditionellen) Gott gesegnet zu sein. Die Namensge-
bung des Neugeborenen kann eine wichtige Eigenschaft der Familie zum Aus-
druck bringen, weshalb die Tao damit auch sehr vorsichtig umgehen. Die Namen
diirfen nicht zu vielversprechend klingen, sondern sollen mdoglichst praktisch
und erdverbunden sein. Laut dem Urteil meiner Tao-Freunde ist mein Tao-Name
matopos (klug) ein schlechter Name, weil er grofe Erwartungen bei anderen
fordert. Sollte mein Verhalten meinem Namen nicht entsprechen, so wiirde ich
von anderen keinen Respekt bekommen. Begriffe, die zu oft im Alltagsdialog
verwendet werden, die nicht erwihnt diirfen® oder die bereits in einem anderen

60 Einer Erzdhlung von Ting-Hsin Lin nach wird das Blut auf das Auge des ersten selbst
gefangenen Fliegenden Fisches getropft und das Auge anschlieend der Sonne zuge-
wendet. Das Blut aus den anderen Rohren wird auf die Fischernetze, das Boot und
den Schwanz von einer Gemeinen Goldmakrele (arayo) getropft. Der Schwanz einer
Gemeinen Goldmakrele wird auf dem hochsten Punkt befestigt, daneben hangen Tao
noch Goldstiicke, einen Hut aus Silber und Achatstiicke auf.

61 Ming-Hsiung meinte, dass Schweine traditionell von wohlhabenderen Familien, die
ein groBes Boot fiir zehn Personen besitzen, fiir das Dorf gespendet wurden.

62 Z.B. die Namen der Verstorbenen im eigenen Dorf.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106 | Lieder, Geister und Tabus

Dorf vergeben sind, sollte man bei der Wahl des Namens meiden. Auch solle
man die bereits verwendeten Namen der Eltern nicht an das erste und zweite
Kind weitergeben®, wie mir Hsiu-Chen Lin erzihlte. Zudem sei der Tag der
Namensgebung nach dem Kalender auszusuchen. Samorang, matazing, manoma
ogto, manowjya ogto und tazanganey seien geeignete Tage in einem Monat (Si-
nan Jyavizong 2009: 109). Wenn an diesem Tag jemand im Dorf stirbt, trauert
oder gerade ein Begrdbnis vorbereitet wird, darf das Ritual nicht stattfinden. Die
Eltern des Kindes miissen nach dem Ritual und noch vor dem Mittag alles aufes-
sen, was als Opfer®* dargebracht werden sollte. Witwen diirfen wihrend des Ri-
tuals nicht anwesend sein, weil ihr schlechtes ngilin (Schicksal) sich auf das
Kind iibertragen kann. Sinan Jyavizong beschreibt das Ritual mit einem Beispiel
aus dem Dorf Iraratey, welches ich im Folgenden zusammenfasse (Sinan Jyavi-
zong 2009: 110-111):

In der Friih geht der Vater des Kindes in einer rituellen Bekleidung zur Wasser-
quelle, um Wasser zu holen. Er ist bekleidet mit Messer, Armbéndern aus Silber,
einer goldenen Halskette und fiihrt eine halbe Kokosnussschale mit sich, die als
Schiissel dient. An der Quelle hélt er das Messer ins Wasser, anschlief3end 14sst
er Wasser in die Schiissel tropfen (2 bis 3 Tropfen reichen). Auf dem Weg zu-
riick muss er aufpassen, dass er nicht stolpert und das Wasser verschiittet. Dies
wiirde schlechtes ngilin fir das Kind bringen. Wenn er zu Hause ankommt, be-
ginnt das Ritual. Die Eltern und die beiden GroBeltern kleiden sich dafiir ange-
messen. Das Kind wird von seiner Mutter im Arm in Richtung Sonnenaufgang
gehalten. Diese Richtung bedeutet fiir die Tao neugeboren, Kraft und Leben. Die
entgegengesetzte Richtung, der Sonnenuntergang, bedeutet fiir sie alt, hoff-
nungslos und Tod. Die Mutter beginnt damit, Wasser mit ihrem rechten Zeige-
finger auf den toktok (Scheitel) des Kindes zu tippen. AnschlieBend tun dies
auch der Vater, die beiden Grofeltern und UrgroBeltern. Weitere Anwesende
duBern sich mit Segen. Das verbleibende Wasser soll in der Kokosnussschale
vertrocknen. Es darf nicht mit Absicht weggeworfen werden.

Fertigungsfeste

Fertigungsfeste gehdren in der Gesellschaft der Tao zu den lebenszyklischen Ri-
tualen. Sie werden nach dem Bau eines Hauses oder Bootes veranstaltet. Dies
stellt fir einen Familienvater in der Gesellschaft der Tao eine Verpflichtung dar,
die bei Erfiillung sein Ansehen in der Gesellschaft erh6ht. Die traditionell hochs-

63 Feldnotiz vom 24.05.2009.

64 Geopfert werden zehn Tarowurzeln und ein Huhn oder Schwein.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 107

ten Ziele, die ein Tao-Mann in seinem Leben zu erreichen trachten sollte, sind

apat so sesdepan ([ein Haus mit] vier Tﬁren)65 und alima so avat ([ein Boot mit]
fiinf Paare[n] von Rudern)® (Sinan Jyavizong 2009: 112).

Abbildung 19: Positionierung des traditionellen Wohnorts der Tao. Die Ein-
gangstiir eines Haupthauses ist immer auf das Meer ausgerichtet.

1. Haupthaus

2. I-Iinte_rgarten 1. vaey (valey) B
3. Bereich f. > tadted W%
Holzhacken/ } %
Geburtshaus

4. Schweinestall BEE  ER
5. Kiiche 4. pakanan 558
6. Hoch-/Arbeitsh 5. pensoklip BB

7. Bereich f. 6. makarang WE
Fischschlachtung 7. peyrayunan RRRE
8. Unterstand mit 8 ragkal B8

erhohtem Boden ohne Wande

pamamakan / palalawan  11. zazawan RS

.
&
bl C0 A LR B P TAN LR IR LA R AT

AT T2 ILTLTLITT LTI L2

9. zazacit IR
10. inaorod (alorod) BEE

12. pannadngan MBS
13. rozantead KB

14. pannazaban B RE
15, tatanangan R

16. jipad SiEEE

Quelle: Lu und Kuo 2007: xxiii. Ubersetzung: Wei-Ya Lin.

65 Je mehr Tiiren, desto groBer ist das Haus.

66 In einem solchen Boot haben zehn Personen Platz.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢

10. Vordergarten
11. Fisch-Trockensténder
12. Lehnsteine

13. Wassersammelstelle
14. Tiergrillplatz

15. Stiegen

16. Steinwand

9. Zaun



https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

108 | Lieder, Geister und Tabus

Die Vorbereitungszeit eines Fertigungsfestes kann je nach GroBe des Hauses
bzw. Bootes bei ein bis drei Jahren liegen. Je groBer das Haus oder Boot ist, des-
to mehr Taros, Tiere (fiir Opfergaben) und Bdume muss die Familie besitzen.
Dabei geniigt nicht nur der eigene Flei3 eines Mannes, erst durch die Mithilfe
seiner Frau und der Familienmitglieder kann ein Fertigungsfest organisiert wer-
den. Dieses Ereignis ist auch die wesentlichste Priifung fiir das eigene Selbstver-
trauen und die Familienverhéltnisse im Leben von Tao-Ménnern, die eine Kern-
familie gegriindet haben. Traditionellerweise erreicht ein verheirateter Tao-
Mann hohes Ansehen nach dem vierten Fertigungsfest.

Ein traditioneller Tao-Wohnort (Abb. 19) besteht aus drei Gebduden: vahey
(unterirdisches Hauptwohnhaus, siehe Abb. 20), makarang (Hoch-/Arbeitshaus)
und tagakal (Unterstand mit erhdhtem Boden ohne Winde, siche Abb. 21). Ein
vahey kann zwei bis vier Tiiren haben. Je mehr Tiiren ein vahey oder makarang
hat, desto mehr Baumaterialen braucht man. Abgesehen von den Holzbaumateri-
alien sollte die Familie auch geniigend Tiere halten und Taros anpflanzen, um
die Opfergaben zu bestreiten. Je fleiBiger also eine Familie zusammenarbeitet,
desto hoher ist ihre gesellschaftliche Position. Um diese Leistung hervorzuhe-
ben, wird ein Fertigungsfest erst veranstaltet, wenn man ein vahey oder maka-
rang mit mehr als drei Tiiren sein Eigen nennt bzw. ein tagakal oder ein ge-
schnitztes Boot fertig gebaut hat. Sieben Tage im traditionellen Nachkalender —
samorang, mahavos, tazangnay, manoma towod, manowji a towod, manoma sa-
vonot und manowji a savonot — gelten allgemein als die »guten Tage«® fiir sol-
che Fertigungsfeste (Sinan Jyavizong 2009: 113).

67 Der Anthropologe Guang-Hong Yu deutet in seiner Publikation (2004: 73-74) an,
dass die neun Tage samorang, manmareymey, manowjyareymey, matazin, manoma-
ogto, manowjyaogto, mahakaw, maogto und manowjyasavonot fiir Hausfertigungsfes-
te geeignet sind. Er nennt aber keine geeigneten Tage fiir Bootsfertigungsfeste. Sinan
Jyavizong ist eine Tao, daher bevorzuge ich hier ihre Angabe.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 109

Abbildung 20: Vahey — traditionelles unterirdisches Hauptwohnhaus der Tao.

Quelle: Foto erstellt von Wei-Ya Lin im August 2008 im Dorf Ivalino.

Abbildung 21: Moderne tagakal auflerhalb des Dorfes Ivalino — Unterstand mit
erhohtem Boden ohne Wiinde.

5

Quelle: Foto erstellt von Wei-Ya Lin im August 2008 im Dorf Ivalino.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

110 | Lieder, Geister und Tabus

Hausfertigungsfeste

Vor dem Veranstalten eines traditionellen Hausfertigungsfestes muss ein Tag
ausgewdhlt und das asdenpan o vahey (Hauseintrittsritual) durchgefiihrt werden.
Am Morgen des Hauseintrittsrituals richtet der Besitzer einen Birkenfeigenast
im Haus so aus, dass dieser in Richtung des Sonnenaufgangs und auf eine Wand
des neuen Hauses deutet. Symbolisch steht der Birkenfeigenast fiir die Vorstel-
lung, dass »die Familie gro3 wie die eine Birkenfeige wird« (Cheng und Lu
2000: 53-54). Ziel des Rituals ist es, das neue Haus dariiber zu informieren, dass
die Bauarbeiten beendet sind. Erst nach dem Hauseintrittsritual darf mit den
Festvorbereitungen begonnen werden. Es ist ein Tabu, wihrend des Hausbaus
anderen Arbeiten nachzugehen. Sinan Jyavizong gibt ein personliches Beispiel
von ihrem Schwager: Da er sich nicht an die Regeln hielt und mit seinem Boot
fischen fuhr, ging dessen Motor wahrend des Fischfangs zweimal kaputt: Einmal
blieb er allein mehrere Tage auf See. Und das zweite Mal stiel das Boot an die
Felsen. Danach warnten ihn die DorfbewohnerInnen, dass dies aufgrund der
Missachtung von Tabus geschehen sei.

Sinan Jyavizong (2009: 112—118) fasst drei verschiedene Dokumentationen
(Dong 1997: 75-82, Cheng, Dong und Wu 1984 und Chien 2004: 329-349) der
mehrtigigen Vorbereitungen eines Hausfertigungsfests in den Dérfern Iratay,
Ivalino und Iraraley zusammen und stellt dabei vier Schritte heraus:

»Zuerst wird eine Familienversammlung (meyyahahes asa ka vahey) abgehalten. Alle
Familienmitglieder werden eingeladen, um den Festtag zu bestimmen, Taro-Felder zu

zéhlen und den Tag der Taro-Ernte zu fixieren.«

Der zweite Schritt ist die Taroernte (mangap so ora). Das Besitzer-Ehepaar holt
zuerst gemeinsam fiinf Tarowurzeln® mit Sprossachsen und fiinf ohne vom
Feld. AnschlieBend geht die Besitzerin in traditioneller Kleidung zum Tarofeld,
womit sie diesem ihren Respekt erweist. Dies geschieht im Beisein weiblicher
Giste, die zur Taroernte eingeladenen wurden. Es gibt zwei Gebetstexte, die sie
sprechen muss — fiir die verstorbenen Familienvorfahren und gegen die Geister.
Die geernteten Tarowurzeln werden neben den Feldern geputzt, sortiert und nach
Hause getragen. Wenn nétig — falls viele Tarowurzeln geerntet wurden —, helfen
die Ménner mit. Zu Hause werden die Taros mit Schilfrohren bedeckt, um sie
vor den Geistern (und gleichzeitig von Insekten) zu schiitzen.

68 Die Aufgaben werden in verschiedenen Dorfern unterschiedlich ausgefiihrt; z.B. ern-
ten Ehepaare im Dorf Iratay drei Taros dafiir (Dong 1997: 76).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 DieTao | 111

Als dritter Schritt sind Géste einzuladen (mey veysen). Es werden kleine
Steine vom Strand als Rechenbehelf verwendet. Die ganze Familie versammelt
sich, um die Gésteliste zu vervollstdndigen, danach erst wird die Menge der Ta-
ros und Tieropfer definiert. Zuerst laden die (ménnlichen) Gastgeber, begleitet
von den dlteren (ménnlichen) Familienmitgliedern, persdnlich und in traditionel-
ler Kleidung samt rituellem Schwert die Géste aus anderen Dorfern ein. Bei der
Einladung wird auch die Zahl der Geschenke® mitgeteilt, die Géste sagen zu
oder ab und danken fiir die Einladung ihrerseits mit Geschenken. Danach infor-
miert der Festveranstalter die Bewohner des eigenen Dorfes mit dem einfachen
Satz: »Ich bin bei deinem Haus vorbeigegangen« (fo ko mey liktow do vahey
tan). Wer zu Hause Schweine besitzt, fangt diese und versammelt sie an einer
Stelle fiir die spatere Schlachtung.

Dann folgt das Aufstapeln der Taros (manmo so soli). Alle Familienmitglie-
der und Dorfbewohnerlnnen helfen dem Festveranstalter, die Taros aus dem
Haus zu transportieren. Man stapelt sie vor dem neuen Haus oder auf dem Dach.
Zugleich singen die dlteren Tao im neuen Haus, um Dankbarkeit zu zeigen und
die Taros, die Menschen und das neue Haus zu loben (siche 3.1 »Raod«). Beim
Fertigungsfest eines Arbeitshauses wird am Ende kariyag (siche 3.1 »Mehr-
stimmiger Gesang — kariyag«) veranstaltet.

Laut der Dokumentation von Dong (1997: 80) soll das Besitzer-Ehepaar im
Dorf Iratay als Festabschluss noch neben seiner Wasserquelle zusammen spei-
sen, Krebse und Fische fangen.

Heutzutage bauen die Tao Betonhduser, aber die Rituale fiir die Fertigungsfeste
werden entsprechend der Tradition durchgefiihrt.

Bootsfertigungsfeste

Der Ablauf des Bootsfertigungsfestes kann in zwei groe Abschnitte eingeteilt
werden. Der erste Teil gleicht dem Hausfertigungsfest, der zweite beinhaltet drei
Rituale: Bootsgliickwunsch, Bootswerfen und Testfahrt.

Alle Mitglieder des Bootes sitzen in traditioneller Kleidung, mit Hut und
Armband aus Silber, Schwert, Gold und Schmuck im Boot. Der Bootsbesitzer
schlachtet ein Opferhuhn fiir das neue Boot. Anschlieend singen die Bootsmit-
glieder und die Giéste Lieder im Raod-Melodietypus (siehe 3.1 »Raod«). So ver-
lauft das Bootsgliickwunsch-Ritual.

Nach dem Singen ziehen die Bootsmitglieder ihre Kleidung bis auf die Hose
aus, legen Schmuck und Schwerter ab und leiten ihre mannlichen Familienmit-

69 Tieropfer und Taros.

- am 12.02.2026, 13:41:4!


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

112 | Lieder, Geister und Tabus

glieder, eingeteilt nach Alter, an, das Boot hochzuheben und leicht in die Hohe
zu werfen. Um anito (Geister) zu vertreiben, halten sie die linke Hand vor der
Brust und wackeln schnell mit der rechten Faust, im Gesicht zeigen sie dabei ei-
nen aggressiven Ausdruck (manaway). Wihrenddessen geht der Bootsbesitzer
im Boot hin und her. Er winkt mit dem Schwert, bis das Boot das Meer erreicht.
Nachdem die Ruder von den Bootsmitgliedern befestigt wurden, wird die Test-
fahrt durchgefiihrt.

Das Christentum und seine Auswirkungen
auf die Sozialstruktur

Die Spuren der Verbreitung des Christentums in Taiwan kann man bis zur euro-
pdischen Expansion vor {iber 400 Jahren zuriickverfolgen, als die Portugiesen im
16. Jahrhundert Taiwan entdeckten und es I/ha Formosa (Portugiesisch fiir
»schone Insel«) nannten. Aufgrund der Reformation in Europa versuchten euro-
pdische Lander, im Fernen Osten ihren Einfluss und ihr Territorium mithilfe von
Religion und mittels Kolonialismus zu erweitern (Kao 2009: 72—73). Durch dar-
auffolgende Kontakte mit Portugiesen, die Kolonialzeit unter Spanien’, den
Niederlanden’" und Japan’ wurde das Christentum in Taiwan eingefithrt und
spater verwurzelt.

Die presbyterianische Kirche hatte bereits in der Qing-Dynastie Kontakt mit
in Taiwan lebenden Ethnien, wéhrend der japanischen Kolonialzeit verbreitete
man den Glauben im Geheimen. Fiir die katholische Kirche war das Jahr 1949
von Bedeutung, als der GroSteil der katholischen Missionare von der kommunis-
tischen Partei aus Festland-China vertrieben wurde und mit der KMT-Partei
nach Taiwan kam. Der Vatikan unterteilte Taiwans existierende Gemeindehéu-
ser und Kirchen in sieben Regionen, in denen die ankommenden Missionare un-
tergebracht wurden und bevorzugt in Vorortkirchen, spéter auch in den von In-
digenen bewohnten Gebieten wirkten. Fiir die indigenen Bevolkerungen stellt
dieser Einzug der katholischen Kirche einen einschneidenden Punkt in ihrer Ge-
schichte dar (vgl. Sinan Jyavizong 2009: 151).

70 Im Jahr 1626 tibernahm Spanien die Nordostkiiste Taiwans, um die Seeroute nach Ja-
pan fiir die spanischen Reedereien zu beschiitzen. Die Spanier wurden im Jahr 1642
von den Niederldndern vertrieben.

71 Durch die Vereenigde Oost-Indische Compagnie, auch als V.O.C bekannt, kamen die
Niederldnder im Jahr 1624 nach Taiwan und regierten Taiwan {iber einen Zeitraum
von 38 Jahren.

72 Siehe Fulinote 19 im Unterkapitel 2.1, S. 68.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 113

Durch die Tétigkeit christlicher Missionare kam es nach dem Zweiten Welt-
krieg zu mehreren Tausend Taufen. Hunderte Dorfkirchen wurden errichtet. Das
Engagement der Kirchen verbesserte zudem den Wissens- und Bildungsstand
der taiwanesischen Indigenen und trug entscheidend zum Erhalt ihrer Sprach-
kompetenzen und Kulturgiiter bei. Grundlage fiir die Verbreitung der christli-
chen Konfessionen war deren gesetzlich festgeschriebene Liberalisierung durch
die KMT-Partei bei ihrer Ubernahme Taiwans 1946. Begiinstigt wurde sie durch
die Aktionen der als Christen wahrgenommenen US-Amerikaner nach dem
Zweiten Weltkrieg, die in zahlreichen Hilfspaketen Kleidung und Lebensmittel
geschickt hatten. Man nennt die Periode das »Wunder der Verbreitung des
christlichen Glaubens im 20. Jahrhundert« (Sinan Jyavizong 2009: 151).

Die Orchideeninsel erreichte das Christentum in den 1950er-Jahren. Gegen-
wirtig gibt es dort drei christliche Konfessionen: die katholische, die presbyteri-
anische und die »True Jesus Church«, wobei die ersteren beiden bis heute den
groften Einfluss auf die Gesellschaft der Tao ausiiben.

Katholische Kirche

Der Schweizer Priester und Missionar Alfred Giger (1919-1970) brachte die ka-
tholische Glaubenslehre wéhrend seiner Tatigkeit fiir den Verein Bethlehem
Mission Immensee” (Societas Missionaria de Bethlehem, Ordenskiirzel: SMB)
nach Lanyu. Er besuchte am 30. Juli 19547 mit sechs Hilfspaketen zum ersten
Mal die Insel Lanyu. Sinan Jyavizong zitiert in ihrer Publikation aus der Chronik
des Vereins Bethlehem Mission den Originaltext auf Deutsch (2009: 213):

»1954.07.30, HH. Giger reist zum ersten Mal auf die Lan-yu-dau (Bl &), vor allem um
dort die Ami-Christen von Malan zu besuchen. Er sollte zuerst 14 Tage in Kaohsiung Fe-

rien machen, dann den Besuch und wieder zuriick.«

Seit 1955 engagiert Missionar Alfred Giger sich fiir die BewohnerInnen der Or-
chideeninsel, davon 16 Jahre aktiv. Er fand finanzielle Unterstlitzung und baute
insgesamt vier Kirchen auf Lanyu, im Dorf Iranmeylek 1958 (Bau einer proviso-
rischen Kirche bereits 1955), in Ivalino 1963 (Bau einer provisorischen Kirche
1955), in Imorod 1967 (Bau einer provisorischen Kirche 1951) und in Iraraley
1968 (Bau einer provisorischen Kirche 1956). Wihrend seiner Dienstzeit, die bis

73 Vereinswebsite: http://www.bethlehem-mission.ch (Stand: 30.11.2020).
74 Hsie (2004b) behauptet, dass Alfred Giger am 30.07.1954 auf die Insel Lanyu kam;

Sinan Jyavizong meinte, es wire der 01.08.1954 gewesen.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.bethlehem-mission.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.bethlehem-mission.ch/

114 | Lieder, Geister und Tabus

1970 dauerte, wurden 5317 InselbewohnerInnen getauft. Es war sein Anliegen,
in erster Linie Prediger "® auszubilden, die ausschlieflich Tao-Minner mit
Kenntnis des Japanischen waren, um sie Lesen, Schreiben und Missionieren zu
lehren (Sinan Jyavizong 2009: 314-368). Dabei betonte er gegeniiber seinen
Predigeranwirtern immer wieder, dass es wichtig sei, die eigene Tradition, Kul-
tur und Sprache zu praktizieren und zu pflegen. Er respektierte die Sprache und
Tradition der Tao und setzte dies mithilfe seiner Prediger in die Tat um: Das Al-
te Testament wurde in alphabetischer Schrift ins Tao {ibertragen und mit traditi-
onellen Melodien gesungen, ebenso wurde die lateinische Messe libersetzt. Auf-
grund dessen zdhlt Alfred Giger zu einer der bedeutendsten Personlichkeiten der
Tao-Geschichte.

In den fiinf Jahren nach Gigers Tod waren insgesamt drei Schweizer Missio-
nare in Folge auf der Insel Lanyu. Aufgrund des hdufigen Wechsels und weil die
erste Predigergruppe von Alfred Giger wegging, stagnierte die Verbreitung des
katholischen Glaubens in dieser Zeit. Am wichtigsten war der Bau einer neuen
Kirche im Jahr 1972 im Dorf Yayo. 1976 wurde der Priester Ulrich Scherer vom
Verein Bethlehem Mission Immensee zum Dienst auf die Orchideeninsel beru-
fen. Wahrend seiner Dienstzeit bis zum Jahr 1990 vollzog er mehrere Schritte,
die den katholischen Glauben im Alltag der Tao verankerten. Er stellte die von
Alfred Giger ausgebildeten Prediger weiterhin an, baute die Kirchen im Dorf
Ivalino sowie Iratay um und erdffnete sie im Jahr 1981 neu. Er erreichte 1984
den Bau einer neuen Kirche im Dorf Iraraley. Im Jahr 1983 richtete er regelma-
Bige Treffen unter dem Motto Jugendversammlung (7K )" ein. In diesem
Zusammenhang entstand ein Jahr spéter fiir die jugendlichen Gldubigen die
»Zeitschrift der Jugendlichen auf Lanyu« (Bi75i#21).”® Im selben Jahr wurde
die erste Gemeinschaft mit dem Namen Mutter Maria (BET}E) gegriindet. In
jedem Dorf organisierte eine zustéindige Person regelmifBlige Treffen. Nach dem
ersten Sommerkurs fiir Kinder-Religionsunterricht in den Dérfern Imorod, Ivali-
no, Iraraley und Iranmeylek wurde eine Sonntagsschule fiir Kinder im Dorf
Yayo etabliert. Im Jahr 1985 richtete man in Iraraley eine kirchliche Frauenge-
meinschaft ein. Auch die Ubersetzung von Bibeltexten wurde vorangetrieben. So

75 Website der Gemeinschaft Entwicklung von Kulturforschung der katholischen Kirche
auf Lanyu, Taitung: http://www.yeso.org.tw/2.htm (Stand: 30.11.2020).

76 Es handelte sich insgesamt um fiinf Gruppen — 15 Tao-Ménner.

77 Diese existierte bis ins Jahr 1999.

78 Diese Zeitschrift existierte bis zum Jahr 2000, danach wurde von der Gemeinschaft
Entwicklung von Kulturforschung der katholischen Kirche auf Lanyu, Taitung statt-
dessen eine »Zeitschrift der Fliegenden Worte« (/& 3¢ ZET1]) herausgegeben.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.yeso.org.tw/2.htm
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.yeso.org.tw/2.htm

2 DieTao | 115

wurden 1981 ausgewihlte Kapitel des Neuen Testaments in die Sprache der Tao
iibertragen und interessanterweise mit traditioneller Musik vertont. Dariiber hin-
aus kam es 1984 zur Publikation des ersten Kirchenliederbuchs auf Tao, ebenso
wurde eine Bearbeitung des »Vaterunsers« und des »Sanctus«’ fertiggestellt.
1989 veranstaltete man aullerdem zum ersten Mal den Wetthewerb der Alphabe-
tischen Schrift.*

Das alles zeigt, dass der Priester Ulrich Scherer die Ideale und Konzepte von
Alfred Giger weiterverfolgte und viel zu einer Anndherung der Tao zum katholi-
schen Glauben beitrug. Dies fand trotz Sprach- und Traditionsunterschieden statt.
Damit wurde der Grundstein der Existenz der katholischen Kirche auf Lanyu ge-
legt und der katholische Glaube mit der Kultur der Tao erfolgreich vermischt
und in ihr verwurzelt (Abb. 22).

Abbildung 22: Die Innendekoration der katholischen Kirche im Dorf Ivalino.

L

Quelle: Foto erstellt von Wei-Ya Lin am 01. September 2008.

Im Jahr 1999 kam es zur Griindung der Gemeinschaft Entwicklung von Kultur-
forschung der katholischen Kirche auf Lanyu, Taitung, die traditionelle Feste
und Rituale in Kooperation mit der jeweiligen Familie veranstaltet, Zeitschriften

79 Die Bearbeitung des Sanctus begann im Jahr 1981 und dauerte insgesamt neun Jahre.
80 Tao war keine geschriebene Sprache. Erst seit der Etablierung der alphabetischen
Schrift kénnen Tao ihre Sprache in schriftlicher Form wiedergeben.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

116 | Lieder, Geister und Tabus

und Publikationen herausbringt, Sprachkurse fiir Kinder anbietet und die Wie-
dererschlieBung der verlorenen Traditionen betreibt. Auch der fiir Tao wesentli-
che ahehep no tao (Tao-Nachtkalender) wird durch diese Gemeinschaft erstellt
(siche 2.4 »Ahehep no tao, Feste und Rituale«).

Seit 2007, dem Zeitpunkt der Pensionierung des letzten Schweizer Priesters
Ernst Gassner, iibernehmen indigene Glaubige bzw. Prediger die Kirchenaktivi-
titen, die urspriinglich in erster Linie von einem Priester des Vereins Bethlehem
Mission Immensee geleitet wurden. Damit verwalten die Tao mittlerweile ihre
Kirchenaktivitéten selbststindig.

Presbyterianische Kirche

Die presbyterianische Kirche trat unter der Leitung des han-taiwanesischen Pas-
tors Hsian-Chun Luo (5%%G%, 1905-1984) im Jahr 1951 zum ersten Mal auf
Lanyu mit einer Diashow {iber das Leben Jesu in Erscheinung, vier Jahre vor der
katholischen Kirche (Sinan Jyavizong 2009: 155). Im selben Zeitraum brachte
Pastor Luo den Priester Fu-Ming Yan (Bi#5 7, 1930-2009) auf die Insel, denn
Luo erhoffte sich aufgrund von dessen Abstammung als Amis®' eine bessere
Kommunikation mit den Indigenen und eine weitere Verbreitung des presbyteri-
anischen Glaubens.

Yan richtete 1951 in jedem Dorf provisorische Kirchen ein und wéhlte im
Laufe der Jahre einige glidubige Inselbewohner aus, die zur Predigerausbildung
auf presbyterianische Universitdten nach Taiwan gehen konnten oder deren Be-
rufsausbildung mit Kirchenstipendien geférdert wurde. 1969 beendete der erste
Tao, Dong Sen-Yong, sein Studium am Yu-Shan Theological College and Semi-
nary (B ILAFEEE) in Hualien (1£3). Als Alfred Giger 1959 die sechs Hilfspa-
kete auf die Insel Lanyu brachte, hatte die presbyterianische Kirche keine sol-
chen Hilfspakete zu verteilen. Die Hilfspakete waren von Giger aber fiir alle
Glaubigen bestimmt, ohne Unterscheidung anhand der Religion bzw. Konfessi-
on. Dadurch verlor die presbyterianische Kirche viele Glaubige und erlebte ei-
nen starken Konkurrenzdruck seitens der katholischen Kirche.

Im Zeitraum von 1955 bis 1980 half Frau Wakelin (kanadischer Abstam-
mung), die bereits existierenden Ubersetzungen des Neuen Testaments auf Chi-
nesisch in die Tao-Sprache zu iibertragen. Bis 1975 sandte die presbyterianische
Kirche nur Pastoren mit Amis-Abstammung auf die Insel. Danach begannen die
Tao 1985 mit der Hilfe der Predigerinnen Ginny Larson (amerikanischer Ab-
stammung) und Rosemary Thomason (kanadischer Abstammung) eine Bibel-
iibersetzung, die sie nach neun Jahren vollendeten. In der Zwischenzeit boten die

81 Eine der 16 indigenen Volksgruppen in Taiwan.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 117

Presbyterianer auch Alphabetisierungskurse an und partizipierten sogar am
Kampf der Tao gegen die politische Diskriminierung durch die taiwanesische
Regierung (etwa an den Demonstrationen gegen die Einrichtung des National-
parks, gegen die Atommiill-Zwischenlagerstitte oder den Sozialbau auf der Or-
chideeninsel). DemonstrationsfiihrerInnen waren und sind meist vom presbyteri-
anischen Kirchenschulsystem ausgebildete Tao der jungen Generation (Chang
1988: 419-420).

Die wichtigste gegenwdrtige Organisation der Presbyterianer ist die 1979
gegriindete Lan En Cultural and Educational Foundation®. Sie betreibt die ein-
zige Radiostation auf der Insel, auBerdem eine Bibliothek, Dokumenten- und
audiovisuelle Archive und einen Kindergarten. Auch bringt sie regelmiflig die
wZeitschrift Lanyu« (B # 18 F1]) heraus und veranstaltet einen Wettbewerb fiir
traditionelle Lieder.

Zusammenfassend lédsst sich sagen, dass sowohl die katholische als auch die
presbyterianische Kirche Wert auf die Ausbildung und Erhaltung der Tao-
Sprache legen. Die katholische Kirche versuchte, ihre Glaubensinhalte mit der
Tao-Tradition und Kultur zu verschmelzen und den Alltag der Tao mdglichst
nicht zu verdndern, wohingegen die presbyterianische Kirche dies nicht tat. Von
der presbyterianischen Kirche lernten die Tao, sich politisch starker zu engagie-
ren und ihrer Stimme bei der taiwanesischen Mehrheit Gehor zu verschaffen.

2.5 TABUS

Tabus sind in verschiedensten Gesellschaften prasent und weit verbreitet. Dies
gilt sowohl fiir westliche als auch nicht westliche Kulturen, sowohl fiir aural-
orale als auch schriftliche Traditionen. Das »Online Etymology Dictionary«
klart dariiber auf, dass das polynesische Wort und religiose Konzept fapu erst-
mals von Kapitdn James Cook in »A Voyage to the Pacific Ocean« (Band 3 aus
dem Jahr 1793) ins Englische (taboo) libernommen wurde. Cook deutete das
Wort fapu als »consecrated, inviolable, forbidden, unclean or cursed« (vgl. On-
line Etymology Dictionary™). Tabu bzw. taboo wird heutzutage als »a prohibi-
tion imposed by social custom or as a protective measure« (Merriam-Webster’s

82 Website: http://www.lanan.org.tw (Stand: 30.11.2020).
83 http://www.etymonline.com/index.php?search=taboo&searchmode=none (Stand: 30.
11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.lanan.org.tw/
http://www.etymonline.com/index.php?search=taboo&searchmode=none
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.lanan.org.tw/
http://www.etymonline.com/index.php?search=taboo&searchmode=none

118 | Lieder, Geister und Tabus

Online Dictionary™) definiert und »taboos represent traditional social rules that
regulate human behavior« (Colding und Folke 1997:1: 6). Die Rolle der Tabus
bringt die Normierung einer Gesellschaft zum Ausdruck, wobei eine Norm so
verstanden wird: »A norm is a social rule that does not depend on government
for either promulgation or enforcement.« (Posner und Rasmusen 1999: 2) Somit
ist die Erkenntnis iiber die Konstruktion von Tabus unerldsslich fiir die weiter-
folgende Erkenntnis {iber sozialgesellschaftliche Normen bei den Tao.

In den kommenden Unterkapiteln erstelle ich eine Gruppierung existierender
Tabus (makaniaw)® bei den Tao, wobei ich nicht deren Herkunft ergriinden
mochte, sondern Kenntnisse iiber deren grundlegende Prinzipien und Funktionen
zu gewinnen versuche. Bei meiner Kategorisierung folge ich u.a. Theorien der
anthropologischen Okologie und greife dabei insbesondere die Erkenntnis auf,
dass gesellschaftliche und religiose Wert- und Normvorstellungen in den meis-
ten traditionellen Gesellschaften von ihren lokalen 6kologischen Faktoren nicht
trennbar sind (vgl. Gadgil et al. 1993: 151-156). Das Modell, auf das ich zu-
riickgreife, unterscheidet sechs Gruppen von »Ressourcen-Lebensraum-Tabus«
(resource and habitat taboos; Kiirzung: RHTs). Diese vermdgen zwar nicht ganz
alle Aspekte um das Konzept von makaniaw bei den Tao zu erfassen, tragen
aber weitgehend der starken Rolle der Natur im Leben der Tao, bzw. der Einbet-
tung ihres Alltags in die Natur, Rechnung.

Dieser Priamisse folgend, will ich die diesbeziiglichen Ergebnisse sowohl als
Phianomen und Représentation der zentralen kulturellen Tao-Normen darstellen,
als auch als Identitédt der Tao-Kultur prisentieren. Wenn zwischen den Normen,
die im Laufe der Zeit durch Einfliisse von auBen und Reaktionen von innen
stindigen Verdnderungen unterlegen sind, und den kulturellen Ausdruckformen
der Tao ein wechselseitiger Zusammenhang besteht, ldsst sich an der Musik der
gesellschaftliche Wandel und das Verhéltnis zur natiirlichen Umwelt beobachten
und dokumentieren. Ich schlieBe Kapitel 2 mit Beispielen ab, welche das Di-
lemma veranschaulichen, dem die Tao in diesem Verdnderungsprozess gegen-
iiberstehen. Diese Kenntnis ist die Voraussetzung und das Fundament fiir ein
Verstindnis der Musik der Tao, das in Kapitel 3 vermittelt wird.

84 http://www.merriam-webster.com/dictionary/taboo (Stand: 30.11.2020).
85 Es gibt kein Wort fiir »Gesetz« bei den Tao.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.merriam-webster.com/dictionary/taboo
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.merriam-webster.com/dictionary/taboo

2 DieTao | 119

Makaniaw und miraraten

Die wortliche Bedeutung von makaniaw umfasst in der Tao-Sprache alle Verhal-
tensweisen, die von Gottern oder Geistern bestraft werden (vgl. Liu und Wei
1962: 156). Makaniaw kann auch als Verhalten gegen kosmologische Anord-
nung verstanden werden. Die Tao selbst iibersetzen es ins Chinesische mit {5
(Aberglaube). Miraraten hingegen bedeutet »Verbrechen« bzw. Verhaltenswei-
sen, die die gesellschaftlichen Normen verletzen.

Miraraten (Verbrechen) bezeichnet allgemein Taten im Zusammenhang mit
menschlichen Beziehungen. Dieses Konzept bietet soziale Sicherheit innerhalb
der Tao-Gesellschaft. Liu und Wei listen in drei Kategorien verschiedene Ver-
brechen auf (1962: 158-160): 1. kdrperliche Misshandlung (marakaten so tao)
wie z.B. Mord, Todesfall durch unterlassende Hilfeleistung; 2. unerlaubte sexu-
elle Beziehungen (mangai ramangen) wie z.B. Gruppensex, Ehebruch, Verge-
waltigung, Inzest oder Kinderschiandung; 3. Verletzung des Eigentums (marara-
ten so purapuraten) wie z.B. Betrug, Raub, Stehlen, Zerstorung von Sachgiitern.
Begeht jemand ein Verbrechen, so gibt es zwei Losungen — Rache ausiiben
(ipanngongong) oder Entschiddigung (fomoro) mit einem Stiick Gold, einem
Stiick Feld, Schweinen oder Schmuck.

Die Tao konnten mir klare Unterschiede zwischen miraraten und makaniaw
nennen und waren in dieser Hinsicht bei Interviews sehr konkret. Drei telefoni-
sche Interviews, die ich mit Tsung-Ching Chou (aus dem Dorf Imorod), Shi Bo-
Guang und Hsiu-Chen Lin (beide aus Ivalino) am 31. Mai 2012 fiihrte, zeigten
mir, dass individuelle religiése Glaubensdeutungen der Grund fiir die verschie-
denen Erkldrungsmodelle zu diesen zwei Begriffen waren. Chou, ein glaubiger
Katholik, deutet makaniaw als »Aberglauben« und miraraten als »Verbrechen
gegen alle Lebewesen«. Aber er meinte, dass makaniaw fiir ihn keinerlei Ver-
bindung mit Géttern oder Geistern habe und man dem eigenen Glauben folgend
individuelle Ansichten dariiber entwickeln konne. Shih folgt dem traditionellen
Glauben und deutet makaniaw als »Aberglauben« oder »Verhaltensregeln«. Er
stimmt zu, dass makaniaw die Verbindung zwischen Menschen und Gottern bzw.
Geistern regelt. Lin, eine Presbyterianerin, deutet makaniaw als » Aberglauben«
oder »Verhaltensregeln wihrend der Rituale« und bezeichnet mit miraraten
grundsitzlich »bdse Menschen«.

Es gibt keine zentrale Macht innerhalb der Tao-Gesellschaft, die die mit den
Begriffen verbundenen Tabus anordnet oder reglementiert. Aulerdem ist gene-
rell die Natur des Zustandekommens von Verhalten komplex, welches als Ver-
sto} empfunden wird. Beide, makaniaw und miraraten, dhneln einander wie die

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120 | Lieder, Geister und Tabus

Gesetzgebung unter moderner Sozialisation oder Tabus in anderen Gesellschaf-
ten.

Im Unterkapitel 2.2 wurden das Umfeld des Tao-Lebensraums und die Nut-
zung der vorhandenen natiirlichen Ressourcen beschrieben. Das Okosystem ist
»defined as a system composed of both the natural environment and all the or-
ganisms living within it« (Haviland et al. 2010: 204). Es werden also auch die
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Aktivititen dadurch nachhaltig beein-
flusst. Makaniaw setzt sich also mit dem Lebensraum der Tao auseinander und
kontrolliert alle Produktionsaktivititen ihrer Gesellschaft. Die Okologen Johan
Colding und Carl Folke fassen einige der wichtigsten Funktionen der Tabus zu-
sammen:

»Such constraints not only may govern human social life, but also may affect, and some-
times even directly manage, many constituents of the local natural environment. Whatever
the reason for such constraints, taboos may, at least locally, play a major role for the con-

servation of natural resources, species, and ecosystems.«

Ich adaptiere ihre Terminologie aus der Okologie fiir die Benennung solcher Ta-
bus, die sich auf das menschliche Verhalten gegeniiber der natiirlichen Umwelt
beziehen, die sogenannten »Ressourcen-Lebensraum-Tabus« (engl. resource
and habitat taboos, RHTs). Johan Colding und Carl Folke (vgl. 2001: 584-600)
gruppieren RHTs traditioneller Gesellschaften ausgehend von einer Auswertung
von Studien aus der Biologie, Physik, Geografie, Ethnobotanik, Okologie und
Anthropologie in sechs Felder. Nachfolgend fasse ich diese Unterteilung und die
Beschreibungen der sechs Gruppen in der Originalsprache Englisch sowie auf
Deutsch zusammen, beziehe sie dann jeweils auf die Tabus in der Tao-
Gesellschaft und gebe Beispiele ihrer Anwendung.

1. Segment-Tabus

Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe die Nutzung be-
stimmter Arten fir bestimmte Zeitrdume fiir menschliche Individuen be-
stimmten Alters, Geschlechts oder eines sozialen Status verbietet.

Colding und Folke (2001: 586) ergénzen zu dieser Tabu-Gruppe: »Anthropolo-
gists often refer to such taboos as specific food taboos.« Bei den Tao existiert ei-
ne Nahrungsaufteilung nach Kriterien des Alters und Geschlechts. Ich verweise
hier auf Unterkapitel 2.3, dort wurde dies bereits aus der Gender-Perspektive
und in Bezug auf die darauf basierende Arbeitsaufteilung dargestellt. Der Ar-

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 121

beitsaufteilung folgt wiederum die Nahrungsaufteilung. Hinzu kommt noch eine
Fischaufteilung fiir Kinder unter sechs Jahren, fiir Schwangere sowie fiir alte
Tao (akmey ji meyraraheh).”® Alle diese feinen Unterteilungen stehen mit dem
Gedanken der Nachhaltigkeit gegeniiber der Natur im Zusammenhang (Hsie
2003).Y

2. Zeitliche Tabus

Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe den Zugriff auf
Ressourcen in bestimmten Zeitrdumen verbietet. Tabus konnen sporadisch
verhingt werden, téglich oder auf wochentlicher, bis hin zu saisonaler Grund-
lage.

Der Fang heimischer Fische sowie das Sammeln von wild wachsendem Gemiise
und Obst wihrend der Saison der Fliegenden Fische (rayon) ist verboten. Es
handelt sich hier um einen Zeitraum von etwa vier Monaten®, welcher ungefihr
zwischen Februar und Juni im Sonnenkalender anzusetzen ist (Sinan Jyavizong
2009: 84). Ming-Hsiung Lin erzihlte mir am 19. Mai 2009* von diesem Verbot.
Er bestitigte zudem, dass sich in dieser Periode die heimischen Fische sowie be-
stimmte Baumarten in einer wichtigen Wachstums- bzw. Reifephase befinden.

3. Methodentabus
Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe den Einsatz be-
stimmter Methoden und Techniken fiir die Jagd von Tierarten verbietet.

86 Hsie (2003) erklarte iiber die Kategorie »Fische fiir alte Tao«, dass akmey ji meyrara-
heh eigentlich »die Fische als Respektsausdruck gegeniiber dem eigenen Vater« be-
deutet. Daher darf ein junger Tao, wenn sein Vater verstorben ist, diese Art von Fi-
schen konsumieren.

87 Im Buch The Ethnobiology and Ecology of Marine Creatures in Orchid Island (Shao
et al. 2007) werden 150 heimische Fischarten und 50 Krebs- und Schneckenarten mit
Abbildungen und Aufenthaltsorten auf Chinesisch, Latein, Englisch und in der Tao-
Sprache beschrieben und nach den traditionellen Einteilungen aufgelistet.

88 Die vier Monate nach dem Tao-Kalender sind kapowan, pikaokaod, papatow und
peypilapila.

89 Aus meinem Feldtagebuch.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122 | Lieder, Geister und Tabus

Colding und Folke ergidnzen iiber diese Gruppe von Tabus (2001: 587): »The
majority of examples in our synthesis stem from fishing communities in South-
East Asia. Fishing-related method taboos are the most commonly described in
the literature.« Um Fliegende Fische zu fangen, verwenden die Tao ein Netz,
weil diese Fischart zu den Schwarmtieren gehort und die Netzfangmethode ef-
fektiver ist, als zu angeln oder mit einer Harpune zu fischen.

Im Anschluss an die zweite Gruppe (zeitliche Tabus) sind wihrend der Sai-
son der Fliegenden Fische entlang der Kiiste jene Fangmethoden untersagt, bei
denen mit Harpunen, Angeln und Haken in verschiedenen Gréfen hantiert wird.
Ich konnte wihrend meiner Feldforschungsaufenthalte keine modernen Fang-
techniken beobachten, die den Fang groflerer Fischmengen zum Ziel haben oder
kommerziellen Interessen folgen.

4. Lebensphasen-Tabus

Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe die Verwendung
bestimmter verwundbarer Stadien in der Lebensphase einer Art auf der Basis
von Alter, Grofe, Geschlecht oder Reproduktionsstatus verbietet.

Fiir gewohnlich werfen die Tao nicht ausgewachsene Fische und andere Meeres-
tiere wieder zuriick in den Ozean. Durch die Zunahme von Tourismus auf der
Insel Lanyu und aufgrund ihrer wirtschaftlichen Lage sahen sich die Tao jedoch
gezwungen, auf die touristische Nachfrage nach Langusten (lat.: Palinuridae pe-
nicillatus) und Salzwasserschnecken (lat.: Haliotis diversicolor und Tridacna
maxima) zu reagieren. Diese im asiatischen Kontext sehr wertvollen Nahrungs-
mittel werden nunmehr als Spezialititen Lanyus verkauft. Die Gewahrspersonen
Bo-Guang Shih, Bo-Hu Shih (jitifH j&), Ming-Hsiung Lin, Ting-Hsin Lin und
viele andere erzéhlten mir:

»Wir fangen normalerweise keine jungen und zu kleinen Tiere, aber die TouristInnen méo-

gen sie essen und sie zahlen gut dafiir. Aber mit der Zeit werden sie [Langusten, heimi-

: P . 90
sche Fische und Salzwasserschnecken, Anmerkung der Verfasserin] immer weniger.«

90 Feldnotizen aus den Jahren 2007, 2008 und 2010.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 123

5. Spezifische Arten-Tabus

Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe die Totung und ab-
tragliche Verwendung spezifischer Arten vollig verbietet, sowohl zeitlich als
auch raumlich.

Colding und Folke weisen darauf hin, dass Anthropologlnnen solche Tabus haufig
als allgemeine oder dauerhafte Nahrungsmitteltabus bezeichnen. Durch eine Aus-
wertung verschiedener sozial- und kulturanthropologischer Studien gelangen sie
zu dem Schluss, dass tierische Nahrungsmittel in den meisten traditionellen Ge-
sellschaften weitaus héufiger tabuisiert sind als dies bei pflanzlichen Nahrungsmit-
teln der Fall ist. Die oben aufgefiihrten Nahrungsmitteltabus werden in den unter-
schiedlichen soziokulturellen Settings auf diverse Arten und Weisen begriindet.
Tabus konnen z.B. bestehen, weil die entsprechende Art giftig ist (oder als giftig
aufgefasst wird), ein religioses Symbol darstellt, mit Reinkernation verbunden ist,
oder schlicht und einfach weil die Erscheinung bzw. das Verhalten einer Spezies
als »bose« oder »schelcht« aufgefasst wird (Colding und Folke 2001: 589).

Die Tao konsumieren keine keyvivat (lat.: conus geographus), eine Salzwas-
serschneckenart, und keyvivat ist ein Schimpfwort in der Tao-Sprache. Sie neh-
men diese Schnecken ungern mit nach Hause (Shao et al. 2007: 186), weil sie
giftig sind und das Leben gefdhrden kdnnen.

Frosche (Tao: tozatoza), Schlangen (Tao: volay) und Aale (Tao: tamyan)
stellen keine Nahrungsmittel fiir die Tao dar, obwohl sie in anderen Gegenden
von Taiwan durchaus konsumiert werden. Tai-Ju Chou erzdhlte mir am 10. Au-
gust 2007”, dass Tao keine Frosche essen, weil sie nicht wie sie klingen wollen.
Am 16. August 2007”, nachdem ich beim Angeln eine Netzmuriine (gymnotho-
rax favagineus) gefangen hatte, sagte mir eine Gewéhrsperson namens Si Kang-
cai (47 [3%) aus dem Dorf Iranmeylek, dass ich sie sofort wieder freilassen soll-
te. Dadurch erfuhr ich von dem Tabu, Aale oder schlangenformige Tiere zu kon-
sumieren, aus Furcht, man miisse sich dann wie diese Tiere bewegen. Der Aal ist
bei den Tao wenig beliebt, weil diese gerne mit Fischnetzen an den Felsen der
Kiiste fischen und ihnen der Aal die Beute des Ofteren aus dem Netz stiehlt
(Shao et al. 2007: 16). Oft sah ich tote Schlangen auf der StraBe oder im Feld.
Die alten Tao konnen sie mit einem Steinwurf aus der Entfernung téten. In die-
sem Verhalten zeigt sich, dass die Tao eine starke Antipathie zu solchen schlan-
genformigen Tieren empfinden.

91 Meinem Feldtagebuch entnommen.

92 Meinem Feldtagebuch entnommen.

- am 12.02.2026, 13:41:4!


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124 | Lieder, Geister und Tabus

»Die Eulen bringen Ungliick und sie kommen ins Dorf, wenn jemand in den
kommenden ein bis zwei Tagen sterben wird«, horte ich von Bo-Guang Shih,
Hsiu-Chen Lin, Ming-Hsiung Lin und Li-Lan Chang (7). Viele Tao glau-
ben fest daran, dass die Eule (totoo) die Verkorperung des Teufels oder eines Geis-
tes ist. Aufgrund dessen wird fofoo weder verletzt noch getdtet. Diese Eulenart ist
vom Aussterben bedroht und steht auf der Liste der Convention on International
Trade in Endangered Species of Wild Fauna and Flora (CITES)™ sowie auf der
List of protected species in Taiwan’ in der Kategorie 1I (seltene und wertvolle Ar-
ten). Diese Tatsache besitzt fiir die Tao selbst keine Relevanz, weil sie fofoo als
Ungliicksbringer ansehen, ein Schutz der Eulen ergibt sich aber in Konsequenz des
Tabus gleichwohl. Durch den Tourismus scheint nun aber dieser traditionelle
»Schutz« gefdhrdet. In der Touristensaison (Mérz bis September) bieten die Tao
eine kostenpflichtige Okosystem-Fiihrung an, bei der sie den Touristinnen nach
Sonnenuntergang die an der Kiiste und im Wald lebenden Tierarten zeigen. Die fo-
too existieren innerhalb des taiwanesischen Territoriums nur auf Lanyu, daher sind
sie die Hauptattraktion bei dieser Tour, mit der die Tao sehr gut verdienen. Durch
das Licht der Taschenlampen und den Larm der BesucherInnen werden die Eulen
jedoch gestort. Eine Reihe von Okologen schligt deshalb im Forschungsbericht
des Projektes »Untersuchung und Analyse des Okosystems auf Lanyu« vor (Lee et
al. 2010: 62), Regelungen einzuftihren, um diese Stdrungen zu verhindern. Glei-
ches gilt fiir die Suppenschildkrote (lat.: chelonia mydas), die auch auf der Liste
der CITES und auf der List of protected species in Taiwan sogar in der Kategorie I
(vom Aussterben bedrohte Arten) zu finden ist.

6. Habitat-Tabus

Diese Gruppe von Tabus gilt, wenn eine kulturelle Gruppe sowohl den Zu-
gang zu als auch die Nutzung von Ressourcen von bestimmten Lebensrdumen
in Raum und Zeit regelt.

Ein Ort, vor dem alle Tao sich fiirchten, ist der Friedhof. Alle Tiere und Pflanzen
vom Friedhof und aus seiner Umgebung diirfen nicht beriihrt oder konsumiert
werden, auch der Zutritt zum Friedhof auBlerhalb einer Beerdigung ist streng
verboten. Dies gilt in besonderem Maf}e fiir Frauen und Kinder.

93 Feldnotiz vom 13.08.2007.
94 Siehe http://www.cites.org/eng/resources/species.html (Stand: 30.11.2020).
95 Siehe http://conservation.forest.gov.tw/mp.asp?mp=11 (Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.cites.org/eng/resources/species.html
http://conservation.forest.gov.tw/mp.asp?mp=11
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.cites.org/eng/resources/species.html
http://conservation.forest.gov.tw/mp.asp?mp=11

2 Die Tao | 125

Kamanrarahet oder tova’ — der »Baum des Teufels« (chin.: ¥ 1, lat.: bar-
ringtonia asiatica) — gedeiht am dichtesten auf einem Friedhof an der Kiiste. Die
Friichte des fova wurden in der Tradition anderer polynesischer Gesellschaften
(Kirch und Green 2001: 139) auf den Philippinen (Koh, Chua und Tan 2009: 24—
25), auf Cook Island (Elevitch und Wilkinson 2000: 85), auf den Fidschi-Inseln’’
(Jones 2009: 120) und in Teilen Indiens als Betdubungsmittel (Chopra und Chopra
1933: 584) beim Fischfang eingesetzt, daher wird tova auch »fish-killer tree« oder
»fish-poison tree« genannt. Auch wird der fova in Indien, Teilen von Vietnam, auf
den Philippinen, im Sudan und auf den pazifischen Inseln als traditionelles medi-
zinisches Heilmittel gegen Rheuma, Magengeschwiire und offene Wunden ver-
wendet (Chopra und Chopra 1933: 584; Koh, Chua und Tan 2009: 24-25). Tova
ist stabil und lockert die Erde durch seine zahlreichen kréftigen Wurzeln auf, wo-
durch das Grundwasser problemlos zirkulieren kann. Die Tao setzen ihre Gréber
immer in die Ndhe von tova. Sie betrachten fova als absolutes Tabu, sogar die Er-
withnung des Namens kann ihrer Uberzeugung nach Ungliick bringen. In der Ver-
gangenheit verwendeten Tao-Schamanen Aste und Blitter des fova fiir bose Be-
schworungen (Yu 2004: 92). Es war mir leider nicht moglich, herauszufinden, wa-
rum die Tao die Nutzung dieser Bdume so streng verbieten.

Die obigen sechs Gruppen von Tabus und die dazugehdrigen Beispiele zeigen,
dass makaniaw nicht nur die Funktion hat, den Lebensraum und die Produkti-
onsaktivitdten der Tao zu definieren und zu formen, sondern auch das Gleich-
gewicht zwischen Menschen und ihrem Lebensumfeld zu erhalten: Makaniaw
trennt den Lebensraum der Tao vom Friedhof, dem »Lebensraum« der Geister
bzw. der verstorbenen Vorfahren; es kontrolliert je nach Saison die Nutzung der
lokalen natiirlichen Ressourcen; es reglementiert die Menge der Fischentnahme
durch die auf dem Geschlechteraspekt basierende Arbeitsteilung; es bildet einen
Schutzmechanismus fiir alte Tao, Kinder und Schwangere. Auf diese Weise
werden die Nahrungseinteilung, Produktionsmethoden und -prozesse organisiert.

Im Folgenden stelle ich anhand von ausgewihlten Beispielen die normieren-
den Einfliisse von makaniaw auf die Tao-Gesellschaft dar. Dabei nehme ich
teilweise auf die vorhergehenden Kapitel Bezug und gehe in drei Dimensionen
nédher darauf ein. Diese sind jeweils mit den anderen verbunden und haben einen
Einfluss aufeinander.

96 Kamanrarahet heifit in der Tao-Sprache »schlimmsten« und fova bedeutet »Ungliick
bringend«.

97 Es wird auf den Fidschi-Inseln auch »fuva« genannt.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126 | Lieder, Geister und Tabus

1. Nutzung der natiirlichen Ressourcen: Zeitliche oder saisonale Verbote und
Zuginge oder Methoden zur kollektiven Ressourcennutzung sind festgelegt.

» Das Konsumieren bestimmter Tier- und Pflanzenarten ist verboten (siche
RHTs 5), weiters auch die Nutzung von Lebewesen, die von einem Friedhof
stammen (siche RHTSs 6).

* Das zu jedem Dorf gehorige Fischfangterritorium ist mit den Inselbewohner-
Innen aus anderen Dorfern teilbar (Ke 2008: 163), aber dies ist nur auf Ein-
ladung moglich.”

« Die Wasserquellen sind heilig, man darf sie nicht zerstoren (Ke 2008: 163).

* Die Baume fiir den Haus- oder Bootsbau konnen nur verwendet werden,
wenn die Familienmitglieder damit einverstanden sind.

«  Tao-Frauen diirfen nicht fischen.”

Wiéhrend der Saison der Fliegenden Fische (rayon) besteht ein Verbot, hei-
mische Fische sowie wild wachsendes Gemiise und Obst zu konsumieren
(siche RHTSs 2).

«  Alle Tao-Minner'” eines Dorfes miissen beim Fang der Fliegenden Fische
beteiligt sein.

+ Beim Dorthafen darf nicht gefischt werden, Schwimmen ist je nach Dorf er-
laubt oder verboten (Ke 2008: 162; Dong 1997: 16).

* Man darf nicht mit Ruten angeln, auch Netz-, Harpunen- oder Hakenfang
sind verboten (siche RHTs 3).

* Frauen diirfen nicht zum Strand gehen (Dong 1997: 16).

2. Kosmos: Eine klare geografische Trennung oder Einteilung der spirituellen
Welten von Menschen, Geistern und Gottern wird festgehalten. Die Verbindung
zwischen Menschen und Gottern bzw. Geistern wird durch Rituale, Traume oder
Zeichen aus dem Natur- und Lebensumfeld hergestellt sowie definiert.

» Das Betreten des Friedhofs ist fiir Tao-Frauen und Kinder streng verboten.
Fiir alle Tao gilt, dass der Konsum von Pflanzen und Lebewesen, die vom
Friedhof stammen, untersagt ist (siche RHTs 6).

98 Feldnotiz vom 26.02.2008.

99 Feldnotiz vom 19.08.2007.

100 Hier sind die Tao-Ménner ab dem Alter macibliblit (Ruderer auf der Warteliste)
gemeint. Wenn ein Tao-Mann ein Alter erreicht, in dem er nicht mehr genug Kraft

fiir den Fang von Fliegenden Fischen hat, scheidet er aus.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 127

+  Wenn ein Kind zum ersten Mal sitzen kann und gesund ist, veranstaltet die
Familie das Ritual saingan (Namensgebung des zweiten Namens). Der zwei-
te Name (kasaing no ngaran) wird verwendet, wenn jemand aus der eigenen
Familie oder dem eigenen Dorf stirbt, welcher denselben Namen tréigt (Sinan
Jyavizong 2009: 105).

» Beim Ritual mivanwa locken die Tao die Fliegenden Fische — die »Geschen-
ke der Gotter« — herbei. Beim Ritual mipazos bringen Tao den verstorbenen
Familienmitgliedern und den Gottern Opfer dar. Wahrend der Haus- und
Bootsfertigungsfeste oder beim Hirseanprobieren-Ritual (fahaman o kadai)
werden die anito vertrieben. Ebenso miissen beim Hirsespeichern-Ritual (so-
kozen) rohes Fleisch und Schweinsleber an die anito verteilt werden (Sinan
Jyavizong 2009: 103).

*  Wer einen Tao auf dem Weg zum Fischen oder Arbeiten trifft, darf keine ar-
beitsbezogenen Fragen stellen. So wird verhindert, dass anito dem Tao etwas
Boses tun konnen.'”"

» Kinder diirfen wihrend der Saison der Fliegenden Fische keine Steine ins
Meer werfen (Dong 1997: 16). Generell sollte man keine Steine ins Meer
werfen (Ke 2008: 162).

3. Produktion: Die Arbeitsteilung, Produktionsprozesse und das kollektive Zele-
brieren, die Aufgaben, Arbeitsraume und Arbeitswerkzeuge von Miannern und
Frauen, die Mengen bei der Teilung der Nahrung, die Reihenfolge, der Raum
und die Methoden wihrend eines Produktionsprozesses sind genau definiert,
ebenso die Rituale und Zeremonien wihrend oder nach einer Produktionsphase.

¢ Die individuellen und kollektiven Rituale sowie Feste, auBerdem die monat-
lichen Aufgaben sind verpflichtend.

* Es gibt Tabus, die die Arbeitsteilung und die darauf basierende Nahrungstei-
lung betreffen (siehe 2.3).

* Bootsbau ist generell wihrend der Saison der Fliegenden Fische (rayon) ver-
boten.

* Man muss beim Hirseanbau und beim Haus- oder Bootsbau, wie bei jedem
anderen Ritual, hinsichtlich des Produktionsprozesses den Regeln folgen.
Wenn auch nur eine Kleinigkeit nicht stimmt, kann dies ein Ungliick oder
einen Todesfall in der eigenen Familie nach sich ziehen.

101 Feldnotizen vom 20.07.2007 und 15.08.2008.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128 | Lieder, Geister und Tabus

Die Regeln fiir die Produktionsprozesse sind streng und sorgfiltig konstruiert.
Gut zu erkennen ist dies an ausgewéhlten Beispielen im Monat paneneb in der
Saison der Fliegenden Fische (aus Dong 1997: 15-16):

* Mainner diirfen keine Feld- oder handwerkliche Arbeit verrichten.

* Ehepaare diirfen keinen Geschlechtsverkehr haben.

* Man darf niemanden beschimpfen oder verfluchen.

* Man darf nicht alleine handeln oder entscheiden.

» Frauen diirfen die Werkzeuge fiir den Fischfang nicht beriihren.

*  Wenn jemand wihrend einer Bootsfahrt auf die Toilette muss, fahrt man das
Boot zur Kiiste, damit der Betroffene seine Notdurft dort verrichten kann
statt im Meer.

*  Wenn Fliegende Fische entdeckt werden, darf man dies nicht mit »Es gibt
Fliegende Fische dort« kundtun, stattdessen muss man »alaka« sagen.

* Falls der erste Fliegende Fisch von der linken Seite des Boots heran-
schwimmt, muss man ihn von der rechten Seite des Bootes aus dem Wasser
nehmen.

* Nach dem Fang des ersten Fliegenden Fisches in der aktuellen Saison muss
man diesen mit einem Bambusrohr beriihren, auf das Opferblut aufgetragen
wurde. Erst dann darf der Fisch in die Aufbewahrungstruhe des Bootes ge-
geben werden.

Wihrend des Monats pitanatana in der Saison der Topferei (Dong 1997: 91-92)
gilt:

* Unkrautbeseitigung ist verboten.

* Gemiise mit Bldttern darf man nicht zu sich nehmen.

»  Zuckerrohr darf man nicht essen.

e Wenn man Bananen isst, darf man sie nicht schilen, sondern soll sie besser
mit einem Messer halbieren.

* Man darf auch Taros, SiiBkartoffeln und diverses Obst nicht schélen.

» Frauen diirfen die Haare nicht kimmen.

* Frauen diirfen nicht im vertrockneten Nassfeld Unkraut jiten oder Taros
ausgraben.

Zusammengefasst stellt makaniaw die Strukturierung des Kosmos dar, regelt
Aufgabenzuteilungen und die damit zusammenhidngende Nahrungsteilung der
Geschlechter. Es definiert zusétzlich die Produktionsarbeit, deren Methoden und
Prozesse und gewéhrleistet die Balance zwischen den Tao und ihren Naturres-

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 129

sourcen. Das wirtschaftliche Wachstum, verursacht durch Tourismus, fiihrt zu
einer Uberschreitung der Obergrenze fiir die nachhaltig orientierte Entnahme
von Naturressourcen. Tourismus verursacht auBerdem Wasserverschmutzung
und Verkehr sowie Miilllagerplatzmangel. Auch das japanische und taiwanesi-
sche Bildungssystem, die von der taiwanesischen Regierung getroffenen Ent-
scheidungen (siehe 2.1) und die Etablierung des Christentums zéhlen zu den we-
sentlichen Faktoren, die das Verhalten und die Gesellschaftsnormen der Tao be-
einflusst und transformiert haben. Dadurch werden traditionelle Normen verén-
dert und Prozesse des Traditions- und Sprachverlustes beschleunigt.

Die Beziehung zwischen makaniaw und den traditionellen
Liedern der Tao

Ich mochte die bisherigen Erkenntnisse liber makaniaw, das traditionelle Tabu-
konzept, welches ich als die kosmologische Anordnung und das Normgeriist der
traditionellen Tao-Gesellschaft betrachte, in Beziehung setzen zum soziodko-
nomischen Wandel in der Tao-Gesellschaft wihrend der letzten Jahrzehnte. Dies
wiederum ldsst sich in Beziehung setzen zur Musik im Leben der Tao, die mit
makaniaw eng verbunden sind. Dabei zeigt sich, dass eine Funktion, die Merri-
am der Musik in einer Gesellschaft zuschreibt, durch den Wandel an Bedeutung
zu verlieren scheint: »[...] the enforcement of conformity to social norms is one
of the major functions of music.« (Merriam 1964: 224) Denn der Wandel und
die damit einhergehenden verdnderten Wert- und Normvorstellungen haben eher
umgekehrt dazu gefiihrt, dass die traditionelle Musik und Kultur dazu in Gegen-
satz treten. Nur wenn die Tao ihre Kultur erneut definieren bzw. der heutigen
Zeit entsprechend transformieren, kann ihre Musik in der modernen und von der
han-chinesischen Mehrheitskultur gepriagten Gesellschaft bestehen.

Der folgende Text eines Liedes mit dem Titel »Das Schicksal mit unverin-
dertem Namen« (Tab. 7) wurde von einem mir namentlich unbekannten Mann
gedichtet. Es wurde im A4nood-Melodietypus (siche 3.1 »Anood«) von seiner
Frau Ying-Song Hsie (#%2#42) gesungen und am 15. August 2007 in seiner
Abwesenheit von mir aufgenommen.

Tabelle 7: Liedtext von »Das Schicksal mit unverdndertem Namen«.

15/08/2007 #10 Das Schicksal mit unverindertem Namen

1. ralaralaw no sinwalan do ziong a izaka  do cinablisan no ngaran
schade  dies kaufen Treibgut Edelstein =~ Namenwechseln Name
2. anolavilangan ko a gazagazen, oya sira todajiyapowan, o kazasinga
zdhlen ich nachzdhlen das sie fast zehn meine Generation

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

130 | Lieder, Geister und Tabus

3. a kaekaenakan, do ji ko pa cinab lisan no ngaran

die anderen meiner Generation in nicht ich  dndern Name

4. mamalipalit iya no manireng, so amamaogan na so kanakan
andern sein  horen schopfen  sein das Kind

5. saboin do atbod a omazongong, onotan do miraong so tavaos
nassen das Wasser flieen mit tragen Hut

6. maroarokma no among na

verbeugen Fisch er

SinngemiBe Ubersetzung:

Als ich fiir meine erste Tochter den Edelstein auftrug, verwendete ich einen gekauften
Edelstein. Das war fiir mich schlecht, fiihrte zu meinem Schicksal mit unverdndertem
Namen. Ich fragte iiber zehn Ménner aus meiner Generation, sie waren alle schon eine
Stufe hoher als ich. Nur ich trage den unverénderten Namen. Die Vorfahren sagten,
dass Gott die Menschen nach seinem Sinn geschaffen habe. Wenn ein Kind geboren
wird, tragen die Eltern Quellwasser mit dem Finger auf den Scheitel des Kindes auf.
Dieses Ritual fiihren die Eltern sehr heilig und ernst durch. Sie tragen einen Ritual-Hut
und Edelsteine am ganzen Korper, um dem Kind einen Namen zu geben. Ich tat es

auch und ich kann auch Fische fangen, warum kann ich meinen Namen nicht dndern?

Quelle: Das Lied wurde am 15. August 2007 von Ying-Song Hsie (#{52#2) gesungen.
Gedichtet hat es ihr Mann. Tsung-Ching Chou hat den Liedtext aus der Tao-Sprache ins
Chinesische tibersetzt. Aufgenommen, zusammengestellt und aus dem Chinesischen ins

Deutsche iibertragen wurde das Lied von Wei-Ya Lin.

Der Lieddichter und seine Frau konnten ihren Namen nur einmal (bei der Geburt
ihrer ersten Tochter) dndern, weil sie keine Enkelkinder haben (siche 2.3). Der
Dichter beschuldigt sich selbst mit der Begriindung, dass er bei einem Ritual ge-
kaufte Edelsteine verwendet habe, ein Detail, das offensichtlich bei solchen Ri-
tualen in fritheren Zeiten anders gehandhabt wurde. Er will durch das Lied iiber
sein ungliickliches Schicksal andere warnen, damit niemandem etwas Ahnliches
geschieht. An diesem Beispiel ist unmittelbar die tradierende und padagogische
Funktion eines Liedes zu erkennen, ebenso wie die der Reprisentation von ge-
sellschaftlichen Normen.

Wie im vorherigen Unterkapitel gezeigt wurde, ordnet das lokale Tabukon-
zept makaniaw alle Produktionsaktivititen und -prozesse in der Gesellschaft der
Tao. Haus- und Bootsbau sind ein wesentlicher Teil davon und werden immer
noch als zentrale kulturelle Symbole und Zentrum der Identitit der Tao-
Gesellschaft betrachtet. Ich mochte anhand einiger bedeutender Studien und ei-
gener Beobachtungen die Entwicklung der Wohnsituation und der Bootsbaukul-

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 131

tur bei den Tao darstellen. Ziel ist es, einen Uberblick iiber den Transformati-
onsprozess der gesellschaftlichen Normen zu geben.

In den 1960er-Jahren wurde das Wiahrungs- und Wirtschaftssystem Taiwans
auf der Insel Lanyu etabliert (siche 2.1), was Kontakte mit der Aulenwelt ent-
scheidend verstirkte und die Tao Teil eines wettbewerbsorientierten Marktes
werden lie8. Mitte der 1960er-Jahre stufte die taiwanesische Regierung exoti-
sche Béume, die zu dieser Zeit ein wichtiger Bestandteil des Urwaldes auf La-
nyu waren, als unwirtschaftlich ein. Aus diesem Grund fillte man viele Bédume,
die aber fiir die Balance des Okosystems auf der Insel und fiir das Uberleben der
Tao von entscheidender Bedeutung sind (vgl. Huang 1995: 129-130). Doch
nicht nur der Urwald wurde durch die Riicksichtslosigkeit der Regierung zerstort,
auch riss man 1966 im Zuge der »Maflnahme zur Verbesserung der gesellschaft-
lichen Vorteile« (siehe 2.1) viele traditionelle Hiuser ab. Es blieben nur die Dor-
fer Ivalino und Iraraley teilweise verschont. Ein Grof3teil der Tao wohnt heute in
Betonhdusern. Obwohl die Wohnbedingungen sich drastisch verdndert haben,
wird auch nach dem Bau eines Betonhauses ein Fertigungsfest mit allen Ritualen
und Geséngen veranstaltet (Beispiel siche Huang 2005: 83-100).

Im Zeitraum von 2002 bis 2006 bewilligte das taiwanesische Kulturministe-
rium Subventionen filir dringend erforderliche Reparaturen an traditionellen
Hausern Subventionen bewilligt. Seit 2007 werden solche Subventionen vom
Council for Economic Planning and Development unter dem Projekttitel »Insel-
aufbau-Fonds« (B 2 7% 3L 4) realisiert.'” Die Subventionshéhe betrug im
Jahr 2012 an die 4 Millionen Neue Taiwan-Dollar (ca. 106.815 Euro, Stand:
12.07.2012). Diese Mittel kamen insgesamt fiinf Familien zugute. Die Gewahrs-
personen meinten dazu, dass die Subventionen urspriinglich fiir die Verwendung
traditioneller Baumaterialien ausgegeben worden seien, der Grofteil der Tao
aber inzwischen lieber giinstiges Baumaterial von der Hauptinsel importiere,
weil man sich so Arbeitsaufwand erspare und nach der Restaurierung noch Geld
iibrig bliebe.'”

Am 29. Mirz 2010 fragte ich Tsung-Ching Chou in einem Gesprich nach
dem Bau von viertiirigen Héusern und ob er Informationen dariiber habe, dass
jemand in naher Zukunft einen solchen Hausbau plane. Ich wolle gerne ein sol-
ches Vier-Tiiren-Hausfertigungsfest besuchen, um die Lieder wahrend des Ritu-

102 Vgl. Bericht in der Zeitung Liberty Times vom 09.03.2007: http://www.liberty
times.com.tw/2007/new/mar/9/today-south1.htm (Stand: 30.11.2020).

103 Gesprich mit Bo-Guang Shih und seiner Frau Yue-Yun Chang (58 H &) am
31.03.2010.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.libertytimes.com.tw/2007/new/mar/9/today-south1.htm
http://www.libertytimes.com.tw/2007/new/mar/9/today-south1.htm
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.libertytimes.com.tw/2007/new/mar/9/today-south1.htm
http://www.libertytimes.com.tw/2007/new/mar/9/today-south1.htm

132 | Lieder, Geister und Tabus

104
als aufzunehmen.

Er antwortete mir, dass heutzutage niemand mehr freiwillig
ein viertiiriges Haus bauen wiirde, weil es dabei zu viele Tabus (hier makaniaw
gemeint) zu beachten gibe. Wenn eine Kleinigkeit oder ein Arbeitsschritt nicht
korrekt nach den Regeln erfolgt sei, bestiinde die Gefahr, dass jemand aus der
Familie des Hauseigentiirmers sterbe. Dies fiihrt in der Folge dazu, dass nun
langsam jene Lieder in Vergessenheit geraten, die fiir gewohnlich wihrend eines
Vier-Tiiren-Hausfertigungsfestes gesungen wurden.

Auch die Einfliisse von katholischer und presbyterianischer Kirche sind gro8,
denn die Kirchen sehen die anito (Geister) und das mit ihnen in Verbindung ste-
hende makaniaw (traditionelles Tabukonzept) als Irrationalitdt und Aberglauben
an, sodass viele Tao mittlerweile Abstand davon halten.

Da die traditionellen Lieder der Tao ihre Lebenserfahrungen und -geschichten
vermitteln, bespreche ich im Folgenden zwei Liedtexte, die wahrend eines Haus-
fertigungsfestes gesungen wurden. Sie behandeln den Bruch von makaniaw und
spiegeln das sich aus den komplexen Einfliissen ergebende Identitétsdilemma der
Tao wider, worin man auch deutlich ihre Gefiihlslage erkennen kann. Die beiden
Beispiele von einem Kariyag-Ereignis (Handeklatschlieder-Gesangsversammlung),
das wihrend eines Fertigungsfestes fiir ein makarang (Hoch-/Arbeitshaus) am 05.
und 06. Juli 1983 in Ivalino stattfand, wurden spéter von einer nativen Tao-Frau
namens Dong Ma-Nu (3§ %) auf Chinesisch publiziert (Tab. 8 und 9).

Tabelle 8: Ein Lied im Anood-Melodietypus, gesungen von Si Daykosang am
5. und 6. Juli 1983.

Beispiel I (Nr. 110)

1. kanig rana no makacicilowan ta
Verzeihung horen kdnnen
2.0ya rana todaji  makanateng ta oya
nun ungefdhr zehnmal
3. kapalowalowas so  tatala namen
oft fischen gehen am Meer Boot  unser
4. am ji ko pa cinaod siyapen
noch nicht ich noch rudern  Grofelterngeneration
S. rarakebh......ta sinazap ko o tawo
alte Leute  zuwenden ich Mensch
6. do malaod do ninonoya mikananet
Siiden verbinden ein paar Meter

104 Dies war eine Idee von Chien-Ping Kuo aus dem Dorf Iraraley, die er wéhrend sei-
nes Aufenthalts in Taipeh am 05.08.2007 &uB3erte. Seine Meinung war, dass die Lie-
der bald aussterben wiirden, weshalb es dringend notwendig sei, die Lieder eines

Vier-Tiiren-Hausfertigungsfestes zu dokumentieren.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 133

7.aovid aicakma i matarem no
Leine wie scharf
8. pangnan namen
fischen unser

SinngeméBe Ubersetzung:

Verzeihung, dass die anderen oft dariiber héren miissen, wie hdufig unsere Familie Fer-
tigungsfeste veranstaltet. Bis heute hat unsere Familie mehr als zehnmal Fertigungsfes-
te veranstaltet, aber ich konnte nicht einmal dabei sein und meinem Vater helfen. Denn
ich arbeite die ganze Zeit auf der Insel Taiwan, um Geld fiir die Schweine, die als Op-

fergabe der Feste geschlachtet werden sollen, zu verdienen.

Quelle: Dong, Ma-Nu 1991: 58. Liedtext iibersetzt aus dem Chinesischen ins Deutsche
von Wei-Ya Lin.

Tabelle 9: Ein Lied im Anood-Melodietypus, gesungen von Si Yapen Manaboy
am 5. und 6. Juli 1983.

Beispiel II (Nr. 158)

1. kanig rana no makacita tawo  do
Verzeihung sichtbar Mensch

2. kajingayowayodan so oyat ko
nicht miide Kraft mein

3. zayig namen a pamzotan so ovok
Axt unser blasen Haare

4. oya na niekek niyahad no oyay
das er absagen umgeben  Gold
5. katenngan na o pimanaziyan  na
wissen  er treffen konnen es
6. kavonas so ipapareng no inapo no
wegnehmen Arbeitsmethode ~ Vorfahren
7. mabedeh a mivagyozong so lila
sehr nasal nicht wenden  Zunge

SinngeméBe Ubersetzung:

Verzeihung, wir haben liberhaupt keine Kraft fiir das diesmalige Fertigungsfest ver-
schwendet, auch haben wir nicht einmal die Axt verwendet. Weil mein Sohn schon
ahnt, dass die Taiwanesen frither oder spéter unsere traditionellen Hauser abreif3en
werden, ist erneutes Bauen nur umsonst, eine Kraftverschwendung. (Deswegen bauen

wir das Haus nur mit den vom Amt verteilten Baumaterialien.)

Quelle: Dong, Ma-Nu 1991: 92. Liedtext iibersetzt aus dem Chinesischen ins Deutsche
von Wei-Ya Lin.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134 | Lieder, Geister und Tabus

Die zwei Liedtexte bringen das Identitétsdilemma der Tao deutlich zur Sprache.
Beim ersten Lied geht es um das Geldverdienen auf der Hauptinsel Taiwan. Das
ist der Grund, warum der Sohn seiner Familie beim Bau eines makarang nicht
behilflich sein kann. Es ist aber auch herauszuhoren, dass der Sohn wegen seines
Wunsches, sich dem taiwanesischen Kontext anzupassen, seit mehr als zehn Jah-
ren keine traditionelle Produktionsarbeit verrichtet hat. Die besagte Problematik
betrifft nicht nur diese Familie, sondern alle weiblichen und méannlichen Ge-
wihrspersonen der jungen und mittleren Generationen (17 bis 60 Jahre), die ich
wihrend meiner Feldforschungen auf der Insel Lanyu traf. Die meisten Tao die-
ser Altersgruppe kennen die Erfahrung, nach dem Absolvieren der Mittelschule
oder des Gymnasiums in der taiwanesischen Gesellschaft zu arbeiten, um Geld
zu verdienen. Alle ihnen in der taiwanesischen Mehrheitsgesellschaft offerierten
Tatigkeiten sind kraftaufwendige, anstrengende Korperarbeiten. Nur so kdnnen
sie sich das von der taiwanesischen Gesellschaft iibernommene Konsumverhal-
ten leisten. Aufgrund des fiir sie unangenehmen stidtischen Umfeldes und der
iiberall existierenden ethnischen Diskriminierung betrachten die Tao die Haupt-
insel als voriibergehenden Wohnort und Arbeitsplatz. Obwohl zwischen Mérz
und September viele Tao wegen des Tourismuswachstums auf Lanyu Geld ver-
dienen konnen, wechseln sie auflerhalb der Touristensaison wieder auf die
Hauptinsel Taiwan. Dadurch entsteht eine alle betreffende Problematik in der
Tao-Gesellschaft: Sie verliert ihre potenziellen Kulturtragerlnnen. Dies fiihrt in
weiterer Folge zu Traditions- und Sprachverlust, miindet im Verfall der eigenen
Tradition und bewirkt eine Wandlung der kulturellen Identitét.

Beim zweiten Lied kommen die zuvor erwihnten Fakten zum Vorschein,
ndmlich, dass die Regierung traditionelle Tao-H&user abreiflen lief. Die Be-
wohnerInnen von Ivalino tiben Kritik und ahnen die génzliche Zerstérung der
traditionellen Bauten im Liedtext voraus. Obwohl es nach Beendigung der
»MaBnahme zur Verbesserung der gesellschaftlichen Vorteile« (siehe 2.1) keine
weiteren Zerstorungsaktionen gab, haben die Tao bereits einen wichtigen Teil
ihrer Identitdt verloren, der mit ihrer Koexistenz in einem natiirlichen Lebens-
raum zu tun hat. Dieser Prozess des Traditions- und Kulturverlustes ist, folgt
man den Quellen, schon seit mindestens 50 Jahren im Gange und wurde durch
wirtschaftliche und politische Entscheidungen der taiwanesischen Regierung er-
zwungen. Hsu Huang (1995: 120-121) beschreibt die gegenwértige Situation in
Bezug auf die wirtschaftliche Lage der Tao noch ausfiihrlicher, was ich hier
sinngemil wiedergebe:

»Weil sie den Kapitalismus der Hauptgesellschaft [in Taiwan] nicht genug kennen, reicht

das, was sie verdienen, oft nicht aus [...]. Deshalb sind sie, um Geld zu verdienen, wenn

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 135

sie auf die Insel Lanyu zuriickkehren, wiederum von den bereits existierenden Geschafts-
beziehungen abhdngig, die mit von auBlen kommenden und auch lokalen Investoren beste-
hen. Daher hat sich die urspriinglich oppositionelle Beziehung zwischen den von aufen
kommenden Investoren und der ethnischen Gruppe der Yami aufgelost und zu einem Ar-
beitgeber-Arbeitnehmer-Verhéltnis hin verandert. Auch aufgrund der hierarchischen Ar-
beits- und Produktionserfahrung auf Taiwan ist die Gesellschaft der Yami, die urspriing-
lich nicht hierarchisch war, nun eine Gesellschaft mit sozialen Schichten geworden. [...]
[Dlie urspriingliche Struktur bestand aus der ethnischen Gruppe, asa satengo, asa ka sagai,
und dem Individuum, [...] und nun gibt es Nation, Kapital, religiose Gemeinschaften und

das Yami-Individuum.«

In diesem Zusammenhang werden die Tao in der Gegenwart auch Verdnderun-
gen ihrer Fangmethode und Zusammensetzung der Fischergruppen beim Fisch-
fang hinnehmen miissen. Im Lauf der Zeit verschwand so bereits das gesell-
schaftliche Konstrukt kakavang (eine aus patrilinearen Verwandten bestehende
Bootsbaugruppe) aus der traditionellen Gesellschaft der Tao.

Ich mochte hier kurz auf zwei grole Tao-Bootsbauprojekte aus den Jahren 2007
und 2011 zu sprechen kommen. Es sind dies Beispiele dafiir, wie die Tao versu-
chen, mithilfe der finanziellen Unterstiitzung ausldndischer Konzerne sowie der
taiwanesischen Regierung den Bootsbau wiederzubeleben und nach auBlen hin
als Identitdtssymbol zu verankern. Jedoch ist dies ein Prozess, der mit dem Bre-
chen und Reinterpretieren des traditionellen Tabukonzepts verbunden ist. Damit
will ich ein Bild der gegenwiértigen Situation hinsichtlich der Erhaltung dieser
Bootskultur zeichnen und ebenso das Dilemma illustrieren, das mit diesem Pro-
zess fiir die Gesellschaft der Tao verbunden ist.

Chien-Ping Kuo, ein nativer Tao (siche Beginn der Einleitung), stellte mit
seiner unver6ffentlichten Diplomarbeit unter dem Titel »Studie iiber die Tabu-
kultur der Yami aus religioser Sicht« (FfE3E 5 2E 5 AL B NEF ) bereits
1988 den Versuch an, das Tabukonzept in der Tao-Gesellschaft (makaniaw) zu
analysieren. Er schildert in diesem Text auch den von der Einfithrung des Chris-
tentums auf der Orchideeninsel verursachten Bruch mit makaniaw. Dariiber hin-
aus fiihrt er Fragestellungen zur Idealisierung von makaniaw an und behandelt
Problematiken bei der Umsetzung in der Gegenwart. Er kommt zu Schlussfolge-
rungen iiber den Konflikt zwischen traditionellen Tabus und gegenwértigem
christlichem Glauben.

Mit einem im Jahr 2001 vom National Museum of Natural Science in Tai-
chung in Auftrag gegebenen Projekt, dem Bau eines Bootes aus Originalmateria-
lien von der Insel Lanyu, bestimmt fiir das Museum auf der taiwanesischen

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

136 | Lieder, Geister und Tabus

Hauptinsel, begann Chien-Ping Kuo eine Idee, die er in seiner Magisterarbeit
formuliert hatte, in die Tat umzusetzen. Dies bedeutete fiir ihn eine Auseinan-
dersetzung mit traditionellen Tabus im modernen Kontext. Er hatte dazu das
Einverstindnis seines Vaters sowie die Unterstiitzung von weiteren Alteren im
Dorf Iraraley. Ich zitiere hier sinngemdfl und im freien Wortlaut eine Passage
aus seinen Erinnerungen, die im Weblog'” des Projekts Keep Rowing verdffent-

licht wurde.'®

»Damals fragte ich meinen Vater: »Kann man auf Taiwan ein groBes Boot bauen? Was ist
mit makanyou'®’ (Tabus)?« Vater fragte genau, weswegen man auf Taiwan ein Boot bauen
wolle. Wir antworteten: >Es geht um das Prasentieren vor den Taiwanesen. Und wir wol-
len sie verstehen lassen, dass ein grofes Boot nicht nur schon ist, sondern darin auch un-
sere Weisheit und Fahigkeit liegt!« Vater dachte nach und gab uns eine Antwort: >Es gibt
keine Geister (anito) auf Taiwan, warum denkt ihr so viel nach?« Danach haben wir im
selben Jahr ein Kultur-Boot gebaut, das vor den Taiwanesen présentiert wurde. In dem

198 s Warum rudern wir

Moment, als das Boot fertig gebaut war, kam uns ein Gedanke
nicht mit dem Boot, das bereits fertiggebaut ist?« Deshalb wollen wir heute, nach fiinf Jah-
ren, den taiwanesischen Freunden eine Sache mitteilen: >Dieses Boot ist nicht nur zum
Zweck der Présentation hier. Man kann damit auch fahren. Wir werden die Insel Taiwan

besuchen. «

105 http://keeprowing.blogspot.com/ (Stand: 30.11.2020).

106 Original auf Chinesisch: & &M : » 0] LLR| G E&E KNS 2 Makanyou
(BE3) BN« LHBANRY 1AM E L EEE MM R? »AaE8IAE,
MR 7, KA URREME, MR A AR R L« AP
%o TRBRRIIALHG T RM— MR » &8 EARMIR (Unito), R
I Z A 2« 248, —FRMEFIRITE R T — 8 7 68 7R 1 S0 R
it MLTESE LAE R, BURIMZRMZ: [HF THT, BEARRIR? | Rk,
TERNS R, RIMVEHEGENA > Z % M AREWRRK, B
AEATCHUATH, BRI 6.

107 Es handelt sich um das gleiche Wort wie makaniaw. Aufgrund der feinen Unter-
schiede in der Aussprache der verschiedenen Dorfer hat er es hier anders geschrie-
ben.

108 »Der Alteste in der Gruppe — Syapen Kamadaen — sagte plotzlich zu allen: >Manga
kagakei! Koi jagrlr mangawut du awa ...< (Freunde, ich will es [das Boot] so gerne
ins Meer bringen).« Quelle: http://www.erenlai.com/index.php/tw/extensions/asian-
cultures/beacons/859-2010-01-19_17_04_28 (Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://keeprowing.blogspot.com/
http://www.erenlai.com/index.php/tw/extensions/asian-cultures/beacons/859-2010-01-19_17_04_28
http://www.erenlai.com/index.php/tw/extensions/asian-cultures/beacons/859-2010-01-19_17_04_28
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://keeprowing.blogspot.com/
http://www.erenlai.com/index.php/tw/extensions/asian-cultures/beacons/859-2010-01-19_17_04_28
http://www.erenlai.com/index.php/tw/extensions/asian-cultures/beacons/859-2010-01-19_17_04_28

2 Die Tao | 137

Dadurch entstand 2007 sein Projekt Keep Rowing, mit dem er zum zweiten Mal
die traditionellen Tabus zu brechen versuchte. Diesmal waren es zwei ganz we-
sentliche Tabus, ndmlich der Bau eines Vierzehn-Personen-Bootes und die Fahrt
mit dem Boot zur taiwanesischen Hauptinsel. Da die junge Tao-Generation kein
Recht hat, die traditionellen Tabus zu brechen, diskutierte er mit der élteren Ge-
neration aus dem Dorf {iber seine Ideen. Denn »die alten Tao treffen die Ent-
scheidungen im Rahmen der Gemeinde, etwa zur Durchfithrung von Ritualen,
zum Zusammenfassen der historischen Geschichten und Mérchen, zur Erkldrung
und Umdeutung von Lebenserfahrungen. [...] [W]enn man einmal diese Macht
bekommt, dndert man seine bisherige Meinung zu allgemeinen, anstdndigen und
angemessenen Fakten um. So werden die jeweiligen Meinungen legalisiert und
floBen Respekt ein.« (Cheng 2004: 73). Chien-Ping Kuo regte durch sein Han-
deln und sein Projekt dazu an, makaniaw zu brechen, um die Tradition der Tao
mit der Moderne zu vereinen.

Auf diese Weise wurde das Projekt Keep Rowing, geleitet von Chien-Hsiang
Lin (#£# =) (Han-Taiwanese) und Chien-Ping Kuo, in das Férderprojekt Keep
Walking integriert. Der britische Getrdnkekonzern DIAGEO unterstiitzte es mit
1,2 Millionen Neuen Taiwan-Dollar (etwa 32.000 Euro, Stand: 25.06.2012),
StudyLink und die Leeds Metropolitan University'” forderten es ebenfalls. Die
Projektidee gewann auch den Life Sustainability Award des eRenlai Maga-
zine.""® Aufgrund der Tabubriiche aber wurde fiir das Boot mit der Kennzeich-
nung [PAN-GA NA 1001 kein Fertigungsfest veranstaltet, auBerdem ernannte
man keinen Kapitén (siehe Tab. 10).

109 Quelle: www.studylink.com.tw/english/LanYu.doc (Stand: 30.11.2020).
110 http://www.studylink.com.tw/english/LanYu.doc (Stand: 30.11.2020).

- am 12.02.2026, 13:41:4!


http://www.studylink.com.tw/english/LanYu.doc
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.studylink.com.tw/english/LanYu.doc

138 | Lieder, Geister und Tabus

Tabelle 10: Vergleich der zwei grofien Bootsbauprojekte der Tao:
IPAN-GA NA 1001 im Jahr 2007 und Si Mangavang im Jahr 2011,
zustande gekommen durch Kooperation und finanzielle Unterstiit-

zung ausldindischer Konzerne und der taiwanesischen Regierung.

201fJO dnysumog

ndup pun aunjn)) jo
Ansuyy ‘sajpdoag snouadipuy
0 j1ouno) ‘ubmin g

A0L21U] Y] JO A4SIUIAT

aantoduwn

uemie] [esundney
19p UOA USpINM
1s9Js3un3nio g sep
Iy uaqediydQ A1q ‘¢

(@o1ffo
duysumoy ndupy

Sop Jejenyes Jo()

Jo juowrvdaq fouaSy saeLIa19)[RUOIIEN UOUOSIBI Z] Sueny o1 -Suay) (yonsag)
s ) UQYISISOUBMIE) SOP 8011 81 Ye ke
UIUUD] ] PUD UOINLISUO)) S A= o m & JaladydsIaqn sajo00g M:u;m%:u 1
eIqn[-aIyer-00 1 sop pnzedey] 7 W IS
‘uduIwIouwIAUN
1102 Qyos1 uopualdalf | 1s9ysBundniog NN
I9p UOSIES JOp Ul
apanm neqoog Jo( [
ony] Suid QUISPOIN ‘uau0SIdg 71
-ual un ury SueIsp-ua1y. pun uonipel] 19112140s.19qN $100¢
RN mssu\w uoA SunSiuIA 7 sap jgnzedey| Ul EOM_M_M o
dooy PiRloid :0FOVIA orJ I9p IM[nysjooq "UIOPNI UBMIE ], [9SU] — = [ QS. VN
UBURIOLIAA J1Op QIp JNe JYOIU Uew JIep VONVdI
L00z Sunsaisienasy '1 | nAue snejoog uig ‘| 1594 Uy
aeysuetdspplog ; i
ugydey| Ll a
JIYPIIPIOMIURIIA
sneqsjooq SNqEL UdLPUONIPE) BN (TS cCJoMuﬁmMMVEO
sap [PIZ sed UAUIYI0GIS A aSupT | Imnzedey m%cw
ayefs3umpeisueio 3s9ys3unsnaa g sop aEMZ

Quelle: Tabelle erstellt von Wei-Ya Lin.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2 Die Tao | 139

Niemand von den Tao wollte die Konsequenzen des Brechens von makaniaw
verantworten und dabei nach der traditionellen Art zelebrieren. Das Vierzehn-
Personen-Boot wurde um die gesamte Insel Taiwan gerudert und am 1. August
2007 bei der Eroffnung von The Preparatory Office of Austronesian Forum in
Taipeh ausgestellt. Momentan ist das Boot [PAN-GA NA 1001 im National Tai-
wan Museum'"" eingelagert. Uber die Nachwirkungen der diversen Bootsprojek-

te seit 2001 schreibt Kuo in seinem Weblog'"*:

»Im Jahr 2001, nachdem wir und die Dorfbewohner zusammen die Bauholzmaterialien
von der Insel [Lanyu, Anmerkung der Verfasserin] zum naturwissenschaftlichen Museum
in Taichung gebracht und ein Zehn-Personen-Boot aulerhalb unserer traditionell aus pat-
rilineal verwandten Personen bestehenden Bootsgruppe [Tao: kakavang, Anmerkung der
Verfasserin] fertiggestellt hatten, begannen andere verbundene Kulturinstitutionen und
Gemeinden mit Subventionen oder dem Ankauf von Booten fiir Zwecke wie z.B. als Aus-
stellungsobjekte oder zur Nutzung fiir jene Dorfgemeinden, welche das jeweilige Dorf
beim Bootsbau unterstiitzten. Wéhrend dieses Prozesses veranstaltete jedes Dorf mehrere
Bootsfertigungsfeste, die Bootskultur wird nun bei der jungen Generation langsam wieder
ins Leben gerufen. Trotzdem sind die tief verborgenen Tabus der dlteren und mittleren
Generation bewusst. In diesem Moment der Tradition und der Moderne, der traditionellen
Konstruktion in der Bootskultur und der Tabus, miissen die Tao sich mit sehr vielen Ent-
scheidungen des Verdnderns oder Nicht-Verdnderns wéihrend des Prozesses auseinander-

setzen.«

Infolgedessen wurde im Jahr 2011 das Bootsprojekt Hundert Jahre Uberque-
rung der Schwarzen Stromung (E 4% 8% 2 ) i 42 5T ) mit dem Boot Si
Mangavang durchgefiihrt. Ziel war es, das Boot um die Insel Taiwan und
schlieBlich nach Taipeh zu rudern, um so das 100-jéhrige Jubildum des taiwane-

111 http://www.ntm.gov.tw (Stand: 30.11.2020).

112 Original auf Chinesisch: 2001 I, FRAMBAARIIEN, MHEMRE LRI
AT, —E R G i B RFHER AR, Bl T — AR A T T AR A
MF N KA A%, BERATIIA B SOAG B, A2 BT 47 AR B sl Bh 1) o7 2
AL T G A, R SO R R B B AL K AR . TEZBOEFE R, HE AT
Vo HRAT 1 2 TR B0 DR T K T B R g, RO SO T T ) E SR R AR A
JREN PGS . BRI, VRVE IR SCAGBE IR A9 K SR E 22 4R Bt AR 00 IR
WRIEAT, JRIAEEOSC BRI g IR 2, KM A A A, 25
SRR R AL IE AR T, WA T 2 SR BN SR R , BN
Quelle:  http://keeprowing.blogspot.co.at/search/label/keep%20rowing  (Stand:
30.11. 2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


http://www.ntm.gov.tw/
http://keeprowing.blogspot.co.at/search/label/keep%20rowing
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.ntm.gov.tw/
http://keeprowing.blogspot.co.at/search/label/keep%20rowing

140 | Lieder, Geister und Tabus

sischen Nationalfeiertags zu begehen. Dieses Projekt kopierte das Projekt Keep
Rowing, dessen Subventionsantrag'"” im Internet zu finden war und herunterge-
laden werden konnte. Es stammt von den Marine National Park Headquarters
(BB R AFEHEE). Die Antragsteller des neuen Projekts verwendeten das
vorherige Projekt Keep Rowing als Inspiration, als Vorbild und als Argumentati-
on fiir die Durchfiihrbarkeit eines Nachfolgeprojektes. Die Hauptveranstalter
waren das Construction and Planning Agency Department of the Ministry of the
Interior Taiwan (NBUHRE &), das Council of Indigenous Peoples (Ji1F K%
B %), das Ministry of Culture (U ZE B 6) und das Lanyu Township Of-
fice (T 4K/ FIT). Subventioniert wurde das Projekt von der taiwanesischen
Regierung mit Geldmitteln in Hohe von 14,5 Millionen Neuer Taiwan-Dollar'"*
(388.231,28 Euro, Stand: 26.06.2012), etwa das Zwolffache dessen, was dem
Projekt Keep Rowing zur Verfiigung stand. Der Bootskapitin war ein Han-
Taiwanese, der Sekretdr der Gemeinde von Lanyu (Lanyu Township Office) na-
mens Huang Cheng-Te (sieche Tab. 10), denn es fanden sich keine Freiwilligen
fiir diese Position unter den Tao, die die Konsequenzen des Tabubruchs zu tra-
gen bereit gewesen wéren.

SchlieBlich war Huang Cheng-Te, nachdem er fiir die Position des Bootska-
pitins zugesagt hatte'"
nach Ansicht der Tao, dass makaniaw besagt, dass niemand wihrend der Saison

, einen Monat lang im Krankenstand. Grund dafiir ist

der Fliegenden Fische ein Boot bauen diirfe (ein Tabu, welches vor diesem
Bootsbau streng eingehalten worden war). Ungliicklicherweise wurde diese Re-
gel fiir das Boot Si Mangavang gebrochen. Dazu missachteten die Projektleiten-
den ein weiteres Tabu, indem sie ein Fertigungsfest fiir das Boot Si Mangavang
veranstalteten. Die Opfergaben, Schweine und Taros, wurden von der Hauptin-
sel Taiwan importiert und viele der Beteiligten wihrend des Rituals waren sogar
Han-Taiwanesen in traditioneller Tao-Kleidung. Die Begriindung fiir die Abwe-
senheit der Tao vom Bootsbau und den damit verbundenen Feierlichkeiten bleibt
gleich: weil der Bau dieses Bootes ohne das Einverstidndnis der alten Tao oder
der Tao allgemein wichtige makaniaw gebrochen hatte. Obwohl eine Bezahlung
fiir die Teilnahme am Fertigungsfest angeboten wurde, wollten die meisten Tao
diese nicht akzeptieren und auch nicht mitfeiern. Das Projekt wurde in vielen

113 https://docs.google.com/file/d/1rpbKPxPabYRr3IqaWC3pbWkMOm2mbf-z MDW
NjZ2m5mICR7GfeWX4k6qeDOE/edit (Stand: 30.08.2015).

114 Die Website des Projekts: http://lanyutaiwan.blogspot.co.at/2011/07/blog-post 35
80.html (Stand: 30.11.2020).

115 Vgl. Zeitungsartikel aus der Liberty Times (H HF:$R) vom 29.06.2011, Quelle:
http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06_01_archive.html (Stand: 30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://docs.google.com/file/d/1rpbKPxPabYRr3IqaWC3pbWkM0m2mbf-z_MDWNjZ2m5mICR7GfeWX4k6qeDOE/edit
https://docs.google.com/file/d/1rpbKPxPabYRr3IqaWC3pbWkM0m2mbf-z_MDWNjZ2m5mICR7GfeWX4k6qeDOE/edit
http://lanyutaiwan.blogspot.co.at/2011/07/blog-post_3580.html
http://lanyutaiwan.blogspot.co.at/2011/07/blog-post_3580.html
http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06_01_archive.html
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://docs.google.com/file/d/1rpbKPxPabYRr3IqaWC3pbWkM0m2mbf-z_MDWNjZ2m5mICR7GfeWX4k6qeDOE/edit
https://docs.google.com/file/d/1rpbKPxPabYRr3IqaWC3pbWkM0m2mbf-z_MDWNjZ2m5mICR7GfeWX4k6qeDOE/edit
http://lanyutaiwan.blogspot.co.at/2011/07/blog-post_3580.html
http://lanyutaiwan.blogspot.co.at/2011/07/blog-post_3580.html
http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06_01_archive.html

2 Die Tao | 141

Weblogs''® einzelner Tao und auch groBerer Institutionen als »Missachtung«
oder »Diebstahl« gegeniiber der Tao-Kultur kritisiert.

Ich mochte in diesem Zusammenhang den nativen Tao Syaman Ranpongan
zu Wort kommen lassen. Er war in die Indigenenbewegung der 1980er-Jahre in-
volviert. Zwei Sétze, die oft bei mikarayag als Schlusssétze gesungen werden,
wurden in seiner Magisterarbeit (Syaman Ranpongan 2003: 89) verwendet. Dar-
in ist die Bedeutung der Bootskultur in der Tao-Gesellschaft beschrieben:

»ka tona sawon ngosokam do  aharang
er abernur  hinunter zum Hafen

tada polopolog aabo so  vawon

denn schwingen mit dem Wind, weil keine Waren/Essen«

SinngemiBe Ubersetzung: Ein Boot ist ja nur ein Boot, nichts Besonderes. Es liegt am
Strand, im Hafen des Dorfes nur zum Anschauen. Es ist noch nicht zum Fischen gefahren
und hat noch keine Herausforderung der Wellen iiberlebt. Es ist noch ungewiss, ob es
schnell oder langsam ist. Es hat auch noch nicht die Menge bestitigt, die man damit fan-
gen kann, wiahrend man mit dem Meer und dem Boot vereint ist. Deswegen sollst du als
der Bootseigentiimer keine groe Hoffnung haben. Aber du darfst auch nicht enttduscht
sein. Denn das Boot gehort dir, du hast das Boot gebaut. Das Meer ist immer dort, das

wirst du nicht vermeiden kénnen. «

Die hier angestellte Analyse der bereits erwdhnten Projekte den Bootsbau betref-
fend dient dazu, die gesellschaftlichen Normen und deren Transformationspro-
zesse zu verdeutlichen. Als ich im Jahr 2007 auf der Insel Lanyu war, erzdhlte
ich im Dorf Ivalino bei Gelegenheit immer wieder von meiner Anwesenheit bei
der Ankunft des Bootes IPAN-GA NA 1001 im Yu-Ren-Hafen (¥ AT§5H) in der
Stadt Neu Taipeh (#74L77) am 29.07.2007. Viele kritisierten Chien-Ping Kuo
zwar, einen positiven Eindruck vom Projekt Keep Rowing bekam ich innerhalb
des Dorfes nicht vermittelt. Nach auen jedoch wurde diese kritische Auseinan-
dersetzung mit dem Projekt nicht getragen. Negativmeldungen der Tao konnte

116 Z.B. der Facebook-Post einer nativen Tao namens Sinan Mavevo: https:/
www.facebook.com/note.php?note_id=193488990700088; das Blog von Renew Tai-
wan Culture: http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06 01 archive.html; die
Diskussionsplattform der Tao: http://comp.hihosting. hinet.net/post/show.asp; der
Privatblog eines Taiwanesen: http://blog.yam.com/munch/article/39248158 (Stand:
30.11.2020).

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://www.facebook.com/note.php?note_id=193488990700088
https://www.facebook.com/note.php?note_id=193488990700088
http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06_01_archive.html
http://comp.hihosting.hinet.net/post/show.asp
http://blog.yam.com/munch/article/39248158
https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.facebook.com/note.php?note_id=193488990700088
https://www.facebook.com/note.php?note_id=193488990700088
http://renewtwculture.blogspot.co.at/2011_06_01_archive.html
http://comp.hihosting.hinet.net/post/show.asp
http://blog.yam.com/munch/article/39248158

142 | Lieder, Geister und Tabus

ich bei meinen Recherchen in den Medien oder auf Internet-Diskussions-
plattformen keine finden. Das Gegenteil war beim Projekt Hundert Jahre Uber-
querung der Schwarzen Stromung (A 58k B W AR T ) der Fall.

Die Situation ldsst sich wie folgt zusammenfassen: Die Tao sind durch Einfliisse
der AuBlenwelt mit dem stdndig drohenden Verlust des eigenen (im)materiellen
Kulturerbes konfrontiert. Hinzu kommt die stindig drohende Gefahr des Versto-
Bens gegen die eigenen traditionellen Normen (in Form von makaniaw). Da-
durch befinden sich die Tao in einem Zwiespalt zwischen ihrer eigenen kulturel-
len Identitit und ihrer zukiinftigen Perspektive im Kontext der taiwanesischen
Mehrheitsgesellschaft und deren Normvorstellungen. Um dieses Dilemma lang-
fristig aufzuldsen, benotigen die Tao einen innovativen Anpassungsprozess mit
Bezug auf ihren speziellen Kontext, der jedoch keine Verzerrung ihrer eigenen
Wertvorstellungen verursachen darf.

Bruno Nettl schldgt in seiner Publikation »The Study of Ethnomusicology«
gerade Forschungen iiber solche Musikkulturen vor, die sich in einem radikalen
Verdnderungsprozess befinden (2006: 279):

»We are tempted to ask, why music changes at all, but if change is the norm in culture and
in music, we should rather ask the opposite question, that is, taking all of the mentioned
possibilities into account, whether there are cultures or social conditions in which music

does not change or in which radical and even gradual change is greatly inhibited.«

Bezug nehmend auf Nettl richte ich meinen Blick auf den Wandel in der Musik
der Tao ausgehend von den beschriebenen Verdnderungen des soziodkonomi-
schen Umfelds und der gesellschaftlichen Normen. Musikalischer Wandel war
in der Tao-Gesellschaft wahrscheinlich bereits in der Vergangenheit eine Kons-
tante, wie dies Nettl fiir alle Musikkulturen annimmt, im Gegensatz zu dlteren
Auffassungen von der unverinderten Uberlieferung von »Volksmusik« iiber Ge-
nerationen. Der Wandel jedoch, der in den vergangenen Jahrzehnten durch ex-
terne Einfliisse und durch einen Assimilationsdruck bei den Tao hervorgerufen
wurde, hat zu einem raschen Verlust von traditionellen Singpraktiken und in an-
deren kulturellen Bereichen, insbesondere in der Sprache, gefiihrt. Es stellt sich
daher die Frage, wie die Musik und Kultur der Tao sich verdndern kann, ohne
dabei ginzlich zu verschwinden. Wie die Tao dieser Herausforderung begegnen
konnen, wird im Rahmen der Angewandten Ethnomusikologie und ihrer partizi-
pativen Ansétze vertieft zu kldren sein.

- am 1.02.2026, 12:41:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839448557-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

