
IV. Die zweite Differenzierung der Grund-
struktur des Leidens: qualitative F�lle,
relationale Logizit�t und gestaltliches Maß

»Entgegen einer viel gehörten Behauptung
binden und nageln uns die Leiden an das Leben:
es sind unsere Leiden, wir sind geschmeichelt,
sie ertragen zu können,
sie zeugen dafür, dass wir Wesen
und nicht Gespenster sind.«
(Cioran, Die verfehlte Schöpfung, 1979)

1. Allgemeine Vorbemerkung

Während die Ontologie des Leidens die einfachsten Urmomente, sozu-
sagen den »Grund- oder Unterbau« des Leidens herauszuarbeiten
sucht, ist die Phänomenologie des Leidens bestrebt, den weitaus le-
bensnäheren »Oberbau« der Leidensstruktur zu erhellen. Streng ge-
nommen besteht zwischen Ontologie im hier verstandenen Sinne und
Phänomenologie kein Unterschied, da die erstere jene Grundmomente
eines Sachverhaltes analysiert, die noch der Anschauung zugänglich
sind und daher nicht – wie heute üblich – mit der Metaphysik gleich-
gesetzt werden darf, die ja transempirische Seinsvoraussetzungen eines
gegebenen Sachverhaltes zu ermitteln sucht, während die zweite, die
Phänomenologie, wenn sie einen philosophischen Anspruch hegt,
durchaus in der Lage ist, die Grundmomente einer Gegebenheit zu
erschauen. Von »Wesensschau« im Sinne Husserls möchte ich dagegen
nicht sprechen, da dieser Begriff allzu schillernd ist und – in einer
langen abendländischen Tradition, der sich auch Husserl anschließt –
präjudiziert, dass Existenz (Dasein) und Essenz (Sosein) einer Wirk-
lichkeit trennbar seien und jene zeitlich-akzidentiell, diese zeitlos-sub-
stantiell sei.1 Es lässt sich aber zeigen, dass die Grundmomente von

99

1 Eine genaue Analyse kann aufzeigen, dass jedes Seiende, das »existiert«, das »da« ist,
eo ipso eine Struktur hat, also auch »so« ist. Ein absolut bestimmungsloses Sein ist
ebenso unmöglich wie ein absolut unseiendes Wesen (vgl. Brandenstein, Vom Sinn der
Philosophie und ihrer Geschichte, Kap. 10., Essenz und Existenz, 1957). Im Übrigen ist
es von diesem Standpunkt aus gleichgültig, ob man die Existenz (wie Husserl) der Es-
senz oder (wie Sartre) die Essenz der Existenz nachordnet, man bewegt sich in derglei-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allem Innerweltlichen zeitlich und dennoch nicht »unwesentlich« oder
»akzidentiell« sind, und umgekehrt die Folgemomente einer Sache
sehr wesentlich sein können. Das wird die Leidensanalyse nach und
nach darlegen.

Das seinsmäßig Erste, gleichsam der Kern, die Basis eines Phäno-
mens ist sein konkreter, individueller, einzigartiger Gehalt, sein quali-
tatives Moment, das überhaupt erst möglich macht, dass es »da«, dass
es »im Sein« ist, im Fall unseres Exemplarbeispieles z.B. die Lebens-
angst. Ohne ihn kann sich das ganze Phänomen nicht geben und würde
einem Bewusstsein nicht erscheinen können. Wer von Geburt an blind
ist, dem lässt sich durch keine Beschreibung vermitteln, was ein Zin-
noberrot ist. Wer noch nie ein tief ergreifendes Leid erfahren hat, dem
lässt es sich nicht herbei erklären. Dagegen kann auch ein Blinder das
logische Verhältnis zwischen Unterordnung und Entsprechung oder
eine mathematische Ableitung begreifen.

Der Gehalt ist es, der uns an seinem Gehaltsein zeitlich zugleich
die logischen Zusammenhangsstrukturen und die quantitativen Ge-
staltungen eines Sachverhaltes mitgibt. Das gilt schon für die sinnliche
Wahrnehmung: Eine reine, alogische und quantitätslose Empfindung
gibt es nicht. Darum verkehrt J. Locke (1988, Bd. I, S. 146–158; vgl.
Kienzle 1997, S. 89–117; vgl. Brandenstein 1976, Das Problem der Sin-
nesqualitäten, S. 92–96) den wahren Sachverhalt, wenn er meint, die
primären Gegenstandsbestimmungen seien die mathematischen, die
sekundären die qualitativen Momente. Diese Korrektur nötigt, auch

100

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

chen, Existenz und Essenz auseinander reißenden Denkfigur. Natürlich ist zu beachten,
dass »Existenz« nicht gleich »Existenz« ist. Ob ich mit »Baum« nur ein Phantasiebild
oder einen physischen Gegenstand meine, ist nicht nur der Existenz nach, sondern eben
auch der Essenz nach verschieden. Existenzweise und Essenzweise sind einander stets
korrelat. Existenz meint also nicht nur ein physisches Sein der Welt, sondern jedes
»wirkliche Sein«. Und selbstverständlich ist ein Gefühl, eine Phantasie, ein Charakter-
zug nicht weniger wirklich als ein realer Stein oder sonst ein Weltding. Darum führt
Husserls Methode der »epochalen Reduktion«, die das angeblich zufällige Wirklichsein
eines Phänomens zugunsten seines angeblich notwendigen Wesensseins einklammert,
zu einer unheilvollen »Verbiegung« des Phänomens. Kurz: Ein jedes Phänomen als rei-
ne Bewusstseinsgegebenheit ist vollwirklich, ist »da«, »im Sein« (womit nicht nur ma-
terielles bzw. welthaftes Sein gemeint ist), und hat damit zugleich eine, genauer je seine
Struktur, sein Sosein, sein »Wesen« als einen Strukturzusammenhang, der individuelle
und allgemeine Strukturmomente enthält. Ist die phänomenale Gegebenheit als ganze
kontingent, dann ist es auch seine Wesensstruktur; ist sie als ganze notwendig, dann ist
es auch ihr Dasein. Kontingenz und Notwendigkeit eines Phänomens müssen eigens
und anderweitig ermittelt werden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kants (1981, S. 48–75) Auffassung zu verwerfen, die besagt, die quan-
titativen Momente der Zeitlichkeit und Räumlichkeit eines sinnlich
vermittelten Sachverhaltes entstammten allein der Anschauung des
Subjektes und seien keine Eigenschaften des Phänomens (bzw. des
Dings an sich), während er die qualitativen Momente sicher nicht dem
Subjekt, aber auch nicht dem »Ding an sich«, sondern – in letztlich
dunkler und unbefriedigender Weise – wohl am ehesten unserer Leib-
lichkeit zuordnet (was natürlich dann zu Selbstwidersprüchen führt,
wenn der Leib nicht nur als »Erscheinung«, als bloßes Phantasma, son-
dern auch als »Ding an sich«, als physikalische Realität genommen
wird). Kann man aber ernstlich glauben, dass die melodiöse Abfolge
einer Tonkomposition oder der komplizierte räumliche Aufbau eines
Organismus vom wahrnehmend-anschauenden Subjekt herrühre und
in das Phänomen »transzendental« hineinprojiziert werde? Wie hätte
denn dann die Melodie vom Komponisten über die nach Kant zeitlich
und räumlich unbestimmte materielle Welt vermittelt werden sollen?
Wie die Natur den Organismus ohne Raumbestimmung aufbauen
können?

Obwohl also der Gehalt das seinsmäßig Erste und Grundlegende
eines Sachverhaltes ist, und obwohl er in der Regel in seiner klaren und
intensiven und keineswegs – wie Leibniz2 meinte – verworren-diffusen
qualitativen Bestimmtheit gegeben ist, fällt es uns unendlich schwer,
einen Gehalt zu beschreiben. Das beweist nicht, dass wir das qualitative
Moment einer Farbe, einer Melodie, einer Trauer, einer Handlung usw.
nicht erfassen, nicht »denken« könnten, sondern es beweist, dass die
Sprache sich leichter tut, Zusammenhänge darzustellen. Trotzdem be-
weisen gerade die Dichter und die herausragenden Phänomenologen,

101

Allgemeine Vorbemerkung

2 Leibniz (Von dem, was jenseits der Sinne und der Materie liegt, 1966, S. 411–422;
Neue Studien über den menschlichen Verstand, Vorrede, 1967, S. 125; Monadologie,
1967, Kap. 25, Schriften zur Logik und Methodenlehre, 1966, S. 22–24) nimmt an, dass
die Sinnesqualitäten die subjektiven Wirkungen (Wirkungserscheinungen) der »vor-
sinnlichen«, etwa zahl- und größenmäßig bestimmten Dingeigenschaften, ja dass jene
die undeutliche, »konfus« oder »diffus« zusammengesetzte Auffassung (»Begriffe«)
von diesen seien. Hierin folgt er weitgehend dem Lockeschen Konzept der primären
und sekundären Qualitäten und verkennt die einfache, unzusammengesetzte, wesent-
lich mit ihrer Qualität gefüllte Gehaltseite eines Seienden, z.B. der Farbe eines Gegen-
standes. Bei der Untersuchung des leiblichen Schmerzen werde ich darzulegen ver-
suchen, dass sich die spezifische (sinnliche) Qualität eines Phänomens sehr wohl nicht
nur, wie Leibniz meint, klar, sondern auch deutlich beschreiben, bestimmen und distinkt
von anderen sinnlichen Qualitäten abgrenzen lässt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass auch mit Sprache das qualitativ Eigentümliche eines Phänomens
umschrieben werden kann. Ist dies auch im Falle des Leidens möglich?

2. Der qualitative Kerngehalt des Leidens: die schmerzliche
bzw. negativ-diskrepante Betroffenheit

2.1. Betroffenheit und Getroffenheit (Erleiden, Widerfahrnis,
affectio): die Doppelseitigkeit des Pathos

Wenn wir ein bestimmtes Leiden abspüren und meditieren, z.B. den
seelischen Schmerz eines Scheiterns, einer Scham, des Verlustes eines
geliebten Menschens oder die verzweifelte Todessehnsucht unseres
Exemplarbeispieles, dann stellen wir zweifellos etwas »Innig-Intensi-
ves«, »Innerliches«, »Uns-Angehendes«, »Ergreifendes«, »Bewegen-
des«, »Erschütterndes«, Schmerzlich-Reißendes, persönlich Bohrendes
und Brennendes fest. Von irgendetwas – von einem Verlust, einem
Scheitern, einer Demütigung, einem Mangel, einem Missverhältnis –
getroffen, sind wir tiefinnig bewegt, sind wir betroffen. Diese innere
Gemütsbewegung ist zunächst ein Berührtsein, ein inneres Schwingen,
eine »Selbstresonanz«, die ich, wenn unbestimmt bzw. neutral, Betrof-
fenheit, wenn schmerzlicher Natur, die leidvolle bzw. negativ-diskre-
pante Betroffenheit nennen möchte. Das in der Einleitung gegebene
Standardbeispiel bestätigt dieses Ergebnis: Das Geborenwerden ist ein
Widerfahrnis, ein Getroffenwerden, das unserer Selbstbestimmung
vollständig entzogen ist. Dass und wie wir dieses Ereignis erleben,
hängt dagegen von uns selbst ab; hier waltet das Betroffensein, das
Innig-innerliche Mitschwingen. Da in meinem Fall die Geburt mit
Schmerz, Leid und schwerer Not verbunden war, wurde aus der sonst
neutralen affectio (Erleiden) eine leidvolle afflictio (Beeinträchtigung),
aus dem leidfreien Erleben ein Leiden, ein leidvolles Betroffensein.

Betroffenheit ist aber keineswegs gleich Betroffenheit. Es gibt
leidlose, und es gibt beglückende, d.h. neutral-diskrepante und positiv-
diskrepante Betroffenheiten. Neutral-diskrepant ist z.B. eine einfache,
leidfreie Wunschregung, die um ihre baldige Erfüllung weiß; positiv-
diskrepant ist etwa das Staunen, die (positive) Überraschung, die Ehr-
furcht u. a.m. In allen Fällen bildet sich eine Kluft zwischen dem Be-
troffenen und der Wirklichkeit aus, die ihn trifft und betroffen macht.
Die Modalität ihrer Beziehung kann neutral, negativ und positiv sein,

102

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihre Ausrichtung horizontal oder vertikal. Die Ehrfurcht ist eine posi-
tiv-vertikale, der Neid eine negativ-horizontale, die Dankbarkeit ge-
genüber einem Freund eine positiv-horizontale Diskrepanz. Negativ-
vertikal wäre das Sündenbewusstsein gegenüber Gott oder die Angst
des Untergebenen vor seinem Chef. Während die positive Betroffen-
heit erhebt, erhöht, erweitert, befreit, mitreißt, drückt uns die leidvolle
Betroffenheit nieder, beengt, zerreißt, lähmt, entleert, »schmerzt und
wütet«. Daher schränkt sie auch das Freiheitsgefühl ein und erzeugt ein
Gefühl von Abhängigkeit, Auslieferung, Ohnmacht, Fremdbestim-
mung. Gewiss kann uns die beglückende Betroffenheit auch überwälti-
gen, so z.B. die Erhabenheit eines Sonnenaufganges, aber sie beschenkt
und erhebt, während die leidvolle Betroffenheit, wie unser Exemplar-
beispiel zeigt, entfremdet und der inneren und äußeren Stimmigkeit
beraubt.

Wie es dazu kommt, wissen wir noch nicht, doch soviel ist klar:
Die leidvolle Betroffenheit ist nicht nur ein Gedanke, eine Vorstellung,
gewiss kein Entschluss und keine Handlung. Vielmehr ist sie irgendwie
eine »Gemütsbewegung«, gleicht einem Gefühlszustand, einer Stim-
mung, einem Affekt; sie erzeugt einen emotionalen Schwingungs-
zustand, der die Folge einer »Resonanz« ist, die eine lebendig-gespann-
te, lebendig-zwieträchtige Einheit zwischen dem Betroffenen und der
Wirklichkeit, die ihn leidvoll trifft, herstellt (vgl. Wandruszka, Das
Gefühl als Synthesis der Existenz, 2007, S. 29–47).

Wenn die Betroffenheit mit einer Getroffenheit, mit einem Wi-
derfahrnis, einem Erleiden zusammenhängt und in uns jene Resonanz
auslöst, was ist dann das Erleiden? Es ist kein Leiden, kein subjektiver
Vollzug, sondern ein objektiver Wirkungszusammenhang. Etwas er-
leiden kann nur eine solcheWirklichkeit, die fremdbestimmbar ist, also
Objekt einer anderen Bestimmung werden kann. Ein absolutes, rein
selbstbestimmendes Wesen (worunter wir uns Gott denken), das nie
Objekt einer Bestimmung ist, kann darum nichts erleiden. Der Mensch
dagegen kann Objekt von inneren und äußeren Fremdeinwirkungen
werden, und eben dieses Geschehen nennen wir (im Sinne des Pathos-
begriffs des Aristoteles3, 1974, S. 70) Erleiden. Ob es sich neutral,

103

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

3 Aristoteles (1974, S. 70) versteht unter Pathos also explizit weder das bloße Erleben
noch das Fühlen (die »Leidenschaft«) noch das wahrnehmende Empfinden noch das
Leiden, sondern das Erleiden, das passive Fremdbestimmtwerden im Gegensatz zum
initiativen Handeln, so etwa, wenn jemand einen Messerstich erleidet. Weizsäcker
(2005) dagegen subsummiert in seiner »Pathosophie« unter »Pathos« alle genannten

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


positiv oder negativ auf den Betroffenen auswirkt, lässt sich a priori
nicht bestimmen und hängt wesentlich von der Konstitution, Auffas-
sungsart, Verarbeitungsweise und Reaktion desselben ab: Wir erleiden
einen angenehm warmen Sonnenstrahl nicht weniger als einen Mes-
serstich und sind dabei passive Objekte, die allerdings schon mit der
ersten Berührung den Vorgang aktiv mitbestimmen. Die Passivität
geht also nur seinslogisch der Aktivität voraus, zeitlich gesehen voll-
ziehen sie sich gleichzeitig. Die Begriffe Erleiden (affectio), Widerfahr-
nis, Getroffenheit und Pathos im engeren Sinn meinen also dasselbe.
Die Gleichsetzung von Gefühl (Affekt, Leidenschaft) und Erleiden (af-
fectio), die weit verbreitet und vielleicht auch sprachlich bedingt ist, ist
darum falsch. Ob das Leiden notwendig und immer an irgendeine Art
des Erleidens gebunden ist, wird zu prüfen sein.

Was die leidvolle Betroffenheit betrifft, kann es, das sei schon hier
eingefügt, eine allgemeine negativ-diskrepante Betroffenheit nicht ge-
ben. Vielmehr gestaltet sie sich sofort, d.h. uranfänglich, in eine quali-
tativ konkrete Richtung fort: Da ist die Betroffenheit der Angst, der
Trauer, der Verzweiflung, der quälenden Leere, des Ärgers, der Scham,
der Reue, der unerfüllten Sehnsucht, der depressiven Missstimmung,
der Entscheidungsunfähigkeit, der kognitiven Desorientierung usw.,
die alle ihr eigenes qualitatives Moment haben und auf die anderen
nicht zurückgeführt werden können. Darummuss hier eine subtile De-
skription und Analyse vorgenommen werden. Während z.B. in der
Trauer das drückend-hemmende, aber auch sich ergebende Moment
vorherrscht, dominiert in der Verzweiflung das reißend-zerreißend-
spaltende, aber auch aufbegehrende, rebellische Moment. Wir werden
später erarbeiten, wie diese vielen Leidensgestalten im Grunde mit-
einander zusammenhängen, aus einer komplexen Grundstruktur her-
vorgehen und einen »Kalkül« bilden.

Soviel dürfte bis hierher klar geworden sein: Ohne das besondere
qualitative Betroffenheitsmoment im Leiden wäre das Leiden nicht er-
lebbar, nicht gegeben. Dieses Moment ist die Mitte und das Fundament
der nun im Folgenden dargelegten Leidensstruktur. Die Komplexität
dieser Struktur ist unerwartet groß und vielschichtig, aber genau des-

104

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

Aspekte, was für eine durchdringende Klärung der komplexen Verhältnisse sehr hinder-
lich ist. Auch Spinoza, der unter »Leiden« (Übersetzung von »passiones«) primär das
Erleiden (also affectio) versteht (Ethik, 3. Teil, 2. Definition, 1887, S. 151), setzt Leiden,
Leidenschaft, Erleiden (affectio), Unlust und Gefühl (Affekt, Leidenschaft) weitgehend
gleich. So tut es auch jeder Naturalismus.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wegen wird sie uns über die Natur und die Stellung des Menschen in
Sein und Leben tiefstens aufklären. Was also kann uns die leidvolle
Betroffenheit an objektiven Strukturmomenten vermitteln? Was trägt
sie – dem naiven Auge verborgen – an Qualitäten, Zusammenhängen
und Gestaltaspekten in sich?

2.2. Die zwei komplementär-polaren Urqualitäten der leidvollen
Betroffenheit und ihre Einheit: Schmerz und Last (»Brennen«
und »Bedrücken«)

»Hast du die Schmerzen gelindert je des Beladenen?«
(Goethe, Prometheus)

Wie schon im Falle der ontologischen, allereinfachsten Grundstruktur
des Leidens so stoßen wir auch hier, auf der neuen Ebene, auf eine dem
Leiden eigentümliche Polarität. Denn die Qualität der leidvollen Be-
troffenheit kommt gar nicht »einfach« vor, sondern spaltet sich sofort
zwiefach auf. Gemäß der oben entdeckten Doppelstruktur von Hem-
mung und Zwietracht im Gestaltungswesen des Leidens finden wir
zwei Urqualitäten des Leidens, die nicht aufeinander zurückgeführt
werden können, dennoch oft gemeinsam oder gemischt auftreten, wo-
bei eine Qualität zumeist dominiert. Es handelt sich um den Leidens-
schmerz und die Leidenslast. Jener ist eine Art schwer beschreibbare
innerlich reißende Oszillation, eine blutende, schreiende Wunde, in
ihrem Wesen »laut«, dynamisch, bewegt, erregend (deren Wesens-
struktur wir noch eingehend erhellen werden), während diese eher
stumm lastet, beschwert, erdrückt, hemmt, lähmt. Beide aber »quä-
len«, d.h. beide dauern in ihrer Leidenswirkung, ohne dass wir sie so-
gleich aufheben könnten, und natürlich kennt jeder Mensch beide Lei-
densweisen und weiß, wie sie sich anfühlen und ineinander übergehen
können. Dabei finden wir, dass das Leiden in akuten Fällen meistens
mit dem Schmerz beginnt und, wenn es chronifiziert, übermächtig
oder hoffnungslos wird, in zermürbende Last übergeht. Es gibt aber
auch Leiden, die unmerklich beginnen, gleichsam schmerzlos, doch ir-
gendwie eine allgemeine, schwer fassbare Bedrückung erzeugen und
erst dann, wenn gewisse Grenzen des Erträglichen überschritten sind,
in heftigen Schmerz umschlagen. Gewisse psychische Störungen wie
die Depression neigen eher zur Last, andere dagegen, wie z.B. die Pa-

105

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nikstörung oder die Soziophobie, zum seelischen Schmerz. Beide bil-
den letztlich die Grundqualitäten jener oben beschriebenen Doppel-
gestaltung des Leidens in Hemmung und Zwietracht, die Last eher bei
der Hemmung, der Schmerz eher bei der Zwietracht stehend, und stel-
len darum ein Zwillingspaar dar, dessen Beachtung und Erforschung
noch manche Erkenntnis zu Tage fördern wird. In jedem Fall kann Lei-
den außerhalb der Schmerz-Last-Qualität nicht erfahren werden. Un-
ser Exemplum, auf diese Aspekte hin betrachtet, untermauert das ge-
wonnene Ergebnis: Die nach der Geburt plötzlich auftretende
Funktionsstörung (ein Verschluss des Magenausganges) musste bei
der ersten Nahrungsaufnahme zu massivem körperlichen und sicher-
lich zu schwerem seelischen Schmerz führen, der sich dann später in
eine komplexe Lasterfahrung der leiblichen und überhaupt gesamt-
menschlichen Existenz verwandelte.

Die erkenntnistheoretische oder epistemologische Relevanz dieses
Ergebnisses liegt auf der Hand und ist von großer Bedeutung: Im Ge-
gensatz zu Aristoteles (1974, S. 45), der in seiner Seinsbetrachtung
zwar das individual-einzeln-qualitative Moment als Komponente des
Seienden sah (undmit dem Begriff der »ersten Substanz« bezeichnete),
aber für die philosophische Wissenschaft weitgehend als irrelevant er-
klärte, erkennen wir, dass eine jede Erkenntnis ihre Basis in der präzi-
sen Aufhellung der einzeln-qualitativen Bestimmungsseite eines Sei-
enden, hier des Leidens, hat. Wer dies überspringt oder vernachlässigt,
wie z.B. Kant am Beginn seiner »Kritik der reinen Vernunft«, der be-
zahlt später bei der Ermittlung der allgemeineren Strukturen des Sei-
enden einen hohen Preis. Der so genannte Nominalismus erhält aus
der qualitativen Gehaltlehre sein objektives Recht, denn Gehalte sind
nie konstruktiv, abstraktiv und »universal«, sondern nur direkt-intui-
tiv-anschauend fassbar; doch er übertreibt dann entschieden, wenn er
die Möglichkeit von allgemeinen objektiven Strukturen prinzipiell be-
streitet. Das sehen wir im übernächsten Abschnitt.

2.3. Der leibliche Schmerz

Monistische Theorien vom Menschen, z.B. leibphänomenologischer
Provenienz (Fuchs, Weizsäcker), setzen entweder den seelischen und
den leiblichen Schmerz gleich oder betrachten die beiden Phänomene
als verschiedene Ausdrucksformen der einen Lebenskraft. Dahinter

106

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steht zweifellos der starke Wunsch, jedem anthropologischen Dualis-
mus a priori den Weg abzuschneiden. Sachlich beruft sich dieser Mo-
nismus auf die unzweifelhaft gegebene strenge Lebenseinheit des
menschlichen Daseins. Doch ratlos steht eine solche Anschauung vor
allen polaren und antagonistischen Phänomenen der leibseelischen
Existenz des Menschen. So beweist schon die einfache Empirie, dass
leibliche Schmerzen leidfrei gespürt werden können, bzw. dass gelitten
werden kann, ohne leibliche Schmerzen zu empfinden. Seitens der
Neurobiologie wird dies durch den Befund bestätigt, dass körperliche
Schmerzen gemäß der anatomischen Lokalisation in einer bestimmten
Region der Gehirnrinde, dem sensorischen Cortex, wie man sagt, »so-
matotopisch« abgebildet und verarbeitet werden, während psychisches
Leid keine Somatotopie aufweist und mit Strukturen im frontalen lim-
bischen System (dem »Gefühlshirn«) korreliert. Die Neurochirurgie
ihrerseits vermag bei therapieresistenten Schmerzen durch die gezielte
Läsion gewisser Stellen im cingulären Cortex, der zum limbischen Sys-
tem gehört, zwar nicht das Schmerzempfinden, aber das damit verbun-
dene Leiderleben zu beseitigen (vgl. Bader und Hell 2000, S. 162). Die
Theorie von W. James,4 der auch neuerdings T. Fuchs (2000, S. 231 ff.)
folgt, wonach der qualitativ charakteristische Gehalt eines Leidens
(z.B. der seelische Schmerz einer Angst, einer Verzweiflung etc.), ja
überhaupt aller Gefühle ausschließlich leiblich-sensualer Natur sei
und von den Leibempfindungen geliefert werde, kann nur durch eine
Kategorialanalyse der beiden Phänomene überprüft und geklärt wer-
den. Das Ergebnis aus unserer Sicht ist, dass seelisches Weh und leib-
lich-sinnlicher Schmerz kategorial verschieden, nichtsdestotrotz in vie-
ler Hinsicht analog strukturiert sind. Dies schließt keineswegs ihre
zweifellos starke Wechselwirkung aus, im Gegenteil, die Analogie er-
möglicht das reichhaltige Zusammenspiel von Leiden und Schmerz.

107

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

4 »Meine Theorie dagegen ist die, dass die körperlichen Veränderungen direkt auf die
Wahrnehmung der erregenden Tatsache folgen, und dass das Bewusstsein vom Eintritt
eben dieser Veränderungen die Gemütsbewegung ist … dann ist der Empfindungskom-
plex … die Gemütsbewegung … Die Gemütsbewegung ist hier weiter nichts als das
Gefühl eines körperlichen Zustandes, und sie ist rein körperlich bedingt … Wenn wir
nämlich irgendeine starke Gemütsbewegung vorstellen und dann versuchen, von dem
Bewusstsein derselben alle Empfindungen ihrer körperlichen Symptome abzuziehen,
dann werden wir finden, dass wir nichts übrig behalten, kein »psychisches Material«
(James 1909, S. 376–379). Man sieht, wir haben hier eine rein leib-sensualistische Ge-
fühlstheorie vor uns.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vor allem Weizsäcker (1987a, S. 27–47) ist es in bewundernswerter
Weise gelungen, die Analogie der seelischen und leiblichen Schmerzen
herauszuarbeiten, während er die ontologische Differenz wohl nicht
prinzipiell bestreitet, aber nicht tiefer bedenkt. Das ist auf dem Hinter-
grund seiner lebensphilosophischen Position verständlich.

Nun, worin besteht die Differenz und worin die Analogie der bei-
den Urphänomene Schmerz und Leid? Der leibliche Schmerz ist zu-
nächst, das kann nicht genügend betont werden, ein Zeichen von Le-
bendigkeit, ja eine Leistung, die nicht selbstverständlich ist, sondern
auch gestört sein und versagen kann. Die Unfähigkeit, Schmerzen zu
empfinden, ist darum eine Beeinträchtigung und führt nicht von un-
gefähr zu schweren Verletzungen und Verstümmelungen. Das vorherr-
schende Moment des Schmerzes als leiblich-seelischer Realität ist
zweifellos sein sinnlich-leiblicher, empfindungshafter Gehalt. Diese
einzigartige qualitative Charakteristik lässt sich als Bohren, Brennen,
Reißen und Beißen5 umschreiben. Im Unterschied zu anderen leib-
lichen Unlustphänomenen wie Jucken, Übelkeit, Müdigkeit etc. bohrt
sich der Schmerz, gleichsam sinnlich den Leib entleibend, in den Leib
hinein. Dabei unterdrückt er andere Sinnesqualitäten, z.B. lokale Tast-
empfindungen, die Libido oder den Appetit, oder führt zu Funktions-
störungen (etwa der Verdauung, der Atmung, der Bewegung und Hal-
tung). Überhaupt ist er ein großer motorischer Anreiz, entweder im
Sinne der Ruhigstellung oder einer das Übel zu beseitigen bestrebten
Aktion. Im Unterschied zu den epikritischen Sinnesqualitäten von Far-
be und Ton entspringt er im Leib und verbleibt im Leib, weist also nicht
(oder nur indirekt) über sich auf Weltgegenstände hinaus. Darum ist er
auch nur »von innen« wahrnehmbar und kann weder objektiviert noch
intersubjektiviert werden (Letzteres ist bei den Warm- und Kalt-
empfindungen u.a. teilweise möglich, wie die Verwendung von
Thermometern beweist). Ähnlich den Triebqualitäten des Hungers
und der Schlaf-, Ausscheidungs-, Sexual- und Atembedürfnisse ist
der Schmerz eine Drangempfindung6 (wieder im Unterschied zu Farbe,

108

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

5 DasWort »Schmerz« und das lateinische Wort »mordere« (beißen) sind etymologisch
verwandt und drücken auf diese Weise die Eigenart des leiblichen Schmerzen aus, sich
gleichsam in den Leib hinein zu beißen, hinein zu bohren. Gerade chronischen Schmer-
zen eignet solch eine Selbstzerfleischungstendenz.
6 Die Behauptung von H. Schmitz (1964, S. S. 183–192), der Schmerz sei ein qualitäts-
loser, gegen einen Widerstand anarbeitender Drang, nur Drang, lässt sich schon rein
phänomenologisch nicht halten. Er wäre ja dann von einem Ess- oder Ausscheidungs-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geruch, Geschmack, Ton usw.), doch zeigt er nicht wie diese einen
Mangel, sondern ein »Zuviel« von etwas Fremdem an. So drängt er
nicht zur Befriedigung eines leiblichen Grundbedürfnisses, sondern
vergegenwärtigt mit seiner eigensten Qualität, mit seinem Reißen,
Bohren, Brennen, etwas Leib- und Lebensfremdes, ja Leibfeindliches,
gegen das der Organismus auch sofort, z.B. durch irgendwelche Re-
flexhandlungen, aufbegehrt. Ja der Schmerz selbst ist ein Zuviel, ein
Fremdes, vor allem wenn er chronifiziert und nicht mehr im Dienst der
Anzeige einer Integritätsstörung steht. Fortlage (bei Diederichs 1930,
S. 87) geht noch weiter und spricht dem Schmerz eine Dynamik zur
Selbstaufhebung zu:

»Ein vollkommener Schmerz würde ein Zustand sein, dessen Streben auf nichts
anderes ginge als das Aufhören seiner selbst, und dessen Streben in jedem Au-
genblicke vollkommen misslänge.« (Fortlage, System der Psychologie, Leipzig,
1855, Bd. 1, S. 300 ff.)7

Der Schmerz besteht aber nicht nur aus reiner Qualität, sondern ist
immer auch räumlich, zeitlich und relational strukturiert. Das räum-
liche Moment erfahren wir an seiner spezifischen Lokalisation und
Ausdehnung, das zeitliche an seiner Dauer, Rhythmik (z.B. Pulsieren),
seinem Kommen und Gehen. Darüber hinaus steht er immer in einem
sachlogischen, relationalen Kontext: Er ist der Schmerz dieses Men-
schen, aufgrund dieser und jener Bedingungen (Krankheit, Überforde-
rung, Medikamente, soziales Umfeld etc.), in einer bestimmten sinn-
haften, darum verstehbaren Lebenssituation auf dem Hintergrund
einer verstehbaren Lebensgeschichte. Dagegen ist das seelische Weh
niemals unmittelbar räumlich ausgedehnt, allerdings zumeist im Sinne
einer Ausdrucksatmosphäre räumlich »ergossen«. Aus all dem geht
klar hervor, dass der Schmerz vom Leib her auf das Erleben des Betrof-
fenen, auf sein Ich, eindringt und kein Vollzugsgeschehen, kein Akt des
Betroffenen selbst ist. In dieser Hinsicht ist der Schmerz genauso ein

109

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

drang nicht zu unterscheiden. Außerdem lehrt die Erfahrung vielfältig in ihrer Qualität
unterschiedene Schmerzen, z.B. brennende, bohrende, ziehende, stechende, drückende
usw. Schmerzen. Richtig sagt Schmitz, dass der Schmerz ein gegen einen Widerstand
anarbeitender Drang sei. Den Widerstand bietet primär der Leib selbst auf, etwa wenn
ein schmerzendes Glied sich verspannt.
7 Weizsäcker und Schmitz scheinen hierin Fortlage zu folgen, ohne auf ihn Bezug zu
nehmen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bloßer, an sich passiver Gegenstand (bzw. eine Gegenstandsseite, näm-
lich des Leibes), ein eshaftes Geschehen wie eine Farb-, Warm-,
Druck-, Duft- oder Hungerempfindung.

Demgegenüber entspringt ein seelischer Schmerz (z.B. in Folge
einer Demütigung) nicht primär dem Leib, sondern dem Erleben des
Betroffenen, seinem Selbstgefühl und muss von ihm subjektiv als ech-
ter eigener Akt vollzogen werden. Der seelische Schmerz ist ein Ge-
fühl, eine Emotion, ist immer ichhaft, personal, keine Empfindung;
darum ist er auch ein Aktgeschehen und kein Objekt der Wahrneh-
mung. Das wird dadurch bewiesen, dass wir den leiblichen Schmerz
völlig leidfrei distanzieren und trotzdem wahrnehmen können, wäh-
rend eine Angst, eine Verzweiflung, eine Trauer nie völlig distanziert
erlebt werden können bzw. sich, wenn das doch gelingt, auflösen. Was
wir als Betroffene am leiblichen Schmerz aktmäßig vollziehen und
vollziehen müssen (um ihn zu erleben), ist die Wahrnehmung und
nicht die Schmerzqualität selbst, die wir gar nicht produzieren können
– sie wird uns vom Leib her autonom gegeben und aufgedrängt. Im
Übrigen sind auch die anatomisch-physiologischen Grundlagen der
leiblichen und seelischen Schmerzen verschieden, auch wenn sie in ge-
wissen zerebralen Zentren (z.B. Gyrus cinguli anterior) zusammenlau-
fen können. Sowohl physiologisch, psychologisch als auch ontologisch
müssen leiblicher Schmerz und seelischer Schmerz also unterschieden
werden, was ihre komplexe Wechselwirkung natürlich nicht aus-
schließt.

Diese Einsicht sollte nun jedoch ihrerseits nicht in einen radikalen
Dualismus abgleiten, der die Analogie und dadurch mögliche innige
Einheit der beiden Phänomene verkennt. Sowohl der physische als
auch der seelische Schmerz sind Phänomene der Unruhe, Spannung
und Beeinträchtigung; sie bedrängen, setzen unter Druck, erzeugen,
wenn sie das subjektive Maß der Erträglichkeit übersteigen, die Situa-
tion der Ausweglosigkeit und Not. Wir erleben in ihrem »Reißen«,
»Zerren«, »Brennen« einen Kampf verschiedener Kräfte, Gegensätze,
die aufeinander prallen und nicht selten um Leben und Tod ringen. Auf
diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass ihre Dynamik offen und
unentschieden ist, nichtsdestotrotz, wie Weizsäcker (1987a, S. 27–47)
richtig betont, aber einer Entscheidung zustrebt. Doch muss es nicht
dazu kommen – es gibt chronisch physische wie chronisch seelische
Schmerzzustände, die nie enden. Analogizität waltet ebenfalls, wie
Weizsäcker, Gebsattel, Freud und Buytendijk gesehen haben, in der

110

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


drohenden Entfremdung und Desintegration von Ich und Leib im Falle
des leiblichen Schmerzen und Ich und Ich im Falle des seelischen Lei-
dens. Während eine angenehme Empfindung wie z.B. ein Streicheln in
der Regel unreflektiert in das Icherleben als ichzugehörig integriert
wird, tritt der leibliche Schmerz aus der Ichsphäre heraus und macht
sich als fremdes, feindliches Es-Geschehen geltend. Es droht der Ver-
lust der menschlichen Integrität, unabhängig davon, ob es sich um eine
physische, eine intrapsychische oder eine psychosoziale Verletzung
handelt. Darin wurzelt die analoge ethisch-wertmäßige Qualität beider
Schmerzformen: Wir erleben tatsächlich nicht nur im seelischen
Schmerzleid, sondern auch im physischen Schmerz dieses »Das soll
nicht sein!«, wie Weizsäcker (1987a, S. 27–47) sagt, dieses »So kann
es nicht weitergehen!«, »Aufhören!« – vielleicht die geistig tiefste
Analogizität von körperlichem und seelischem Schmerz, die uns lehren
könnte, dass wir in der Auslieferung an den physischen Schmerz nicht
nur unsere Nichtshaftigkeit und Kontingenz erfahren, sondern dass
hinter aller Physis eine große dynamische Sinnordnung und Geistig-
keit lebt (Leibniz, Monadologie 1966, S. 451 ff.; Brandenstein, 1955,
S. 118–213). Trotzdem wird die Analogie durch die vielen ähnlichen
Züge nicht zur Identität -

»Die Zeichen in den beiden Systemen sind völlig verschiedene und können
nicht mit der gleichen Wissenschaftssprache wiedergegeben werden. Es besteht
also ein »Bedeutungssprung.« (Adler, S. 262, siehe Uexküll 1998b).

denn der körperliche Schmerz ist immer eshaft, d.h. primär apersonal,
imponiert viel stärker als Verhängnis und kann nur mittelbar, d.h.
nicht durch einen reinen Willensakt, beeinflusst werden, während das
Seelenleid, weil es jemeinig ist und aus der personalen Mitte ent-
springt, durchaus durch Wille und Einsicht direkt beeinflusst werden
kann. Es genügt, auf die vielen Lebensphänomene hinzuweisen, die das
Auseinandertreten beider Schmerzformen zeigen, um ihren Wesens-
unterschied zu konstatieren. Heinrich v. Kleist (1982, S. 883, Brief an
Marie von Kleist) war von einer solch abgrundtiefen Verzweiflung
befallen, dass er die schmeichelnd-glänzende Wärme eines morgend-
lichen Sonnenstrahls als unerträglich empfand. Andere leiden am Ver-
lust eines geliebten Partners, an einem Reueschmerz, einer Versagens-
angst, einer Demütigung, einer Ungerechtigkeit bis zur seelischen
Zerreißung, wüssten aber von keinem physischen Schmerz zu berich-
ten. Wieder andere empfinden die höllischsten körperlichen Qualen

111

Der qualitative Kerngehalt des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und verharren in stoischer innerer Ruhe. Auf seinem Sterbebette
schreibt Epikur an seinen Freund Idomeneus:

»Indem ich den glückseligen Tag meines Daseins erlebe und zugleich beende,
schreibe ich euch dies. Harnzwangbeschwerden folgen einander und Durchfall-
schmerzen, die keine Steigerung in ihrer Stärke übrig lassen. Doch entgegen
tritt all dem in meiner Seele die Freude über die Erinnerung an alle mir gewor-
denen Erkenntnisse.« (Epikur 1965, S. 21)

Und manche gar, wie viele Gebärende und Spitzensportler, nehmen
zwar den körperlichen Schmerz präzise wahr, fühlen ihn aber nicht
als Leid, als Weh, sondern nahezu neutral als bloße Körperempfin-
dung. Der Grund, den sie dafür selbst angeben, sind ihr Glück und ihre
Freude über das zur Welt kommende Kind bzw. über den trotz Schmer-
zen erkämpften Erfolg. Weizsäcker (1987a, S. 27–47) hat gewiss recht,
wenn er viele analoge Züge zwischen körperlichem und seelischem
Schmerz feststellt – das Bedrängende, die Not, den Konflikt, das Kri-
senhafte, die drohende oder eingetretene Entfremdung, die Entschei-
dungsnotwendigkeit, den Riss, das Verhängnisvolle, das Nicht-Sein-
Sollen –, und natürlich verschmelzen in der lebensvollen Welt der
Not beide Schmerzweisen oft bis zur Unkenntlichkeit miteinander. Ja
wir wissen heute, dass sie sich gegenseitig erzeugen und modulieren
können, oft in komplexester Weise, nämlich durch eine vom Subjekt
geleistete Bedeutungskopplung (Adler, S. 265, bei Uexküll 1998b).
Doch blendet Weizsäcker zwangsläufig das Eigenständige der beiden
Schmerzgestalten aus, wenn er sie undifferenziert behandelt und in
ihnen immer und ausschließlich den Kampf eines Es mit einem Ich
sieht. Für den seelischen Schmerz im Leiden ist das entschieden zu-
rückzuweisen. Hier kämpft ein Ich mit sich selbst, z.B. ein »Angst-
Ich« mit einem »Mut- oder Hoffnungs-Ich«. Verkennen wir diesen
ontologischen Rangunterschied zwischen leiblichem und seelischem
Schmerz, dann setzen wir die Würde des leidenden Subjekts aufs
Spiel. Ein »Es«, das meine Verzweiflung, meine Trauer, meine Angst,
meine Empörung macht, nähme mir meine Personalität, meinen exis-
tenziellen Sinn, und mit meinem Ichsein und meinem Sinn die Wahr-
heit und den geistigen Ernst meines Leidens und meines Daseins. Im
Leidensschmerz kämpft nicht das Ich mit einem Es, sondern mit sich
selbst! Im leidenden Ich ringt das Ich mit dem Ich, und es ringt um
seine Einheit, Integrität und vor allem, wie V. Frankl (1989, S. 70 ff.)
betont, um seinen Sinn und seine zentrale Aufgabe in diesem Leben,

112

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die durch ein bislang unassimilierbares, anscheinend sinnloses Leid
bedroht werden.

Zusammengefasst: Der leibliche Schmerz ist weder das Leiden
selbst noch eine Komponente des Leidens, sondern, wie andere Übel
auch, ein bestimmter Gegenstand des Leidens, also ein Leid. In seiner
ursprünglichen Leiblichkeit kann er als eine leibliche Selbstaffektion
betrachtet werden, mit der das Eindringen von etwas Fremdem ange-
zeigt werden soll. Dass der Schmerz biologisch sinnvoll ist, beweisen
jene Kranken, die keine leiblichen Schmerzen empfinden können (etwa
aufgrund der Zerstörung des Thalamus) und sich deswegen in einem
fort verletzen. Der leibliche Schmerz markiert Grenzen, er hebt die
Differenz von eigen und fremd hervor, ja er scheint aufgrund dieser
Leistung in den frühen Entwicklungsphasen des Kindes am Aufbau
des psychophysischen Selbst und des Körperbildes beteiligt zu sein,
womit er zu einem wichtigen Faktor der raumzeitlichen Individuation
in der Welt wird.

3. Der seinslogische Ring des Leidens:
Leidender – Leidensakt – Leid�bel

Wenn es stimmt, dass die Betroffenheit die gemüthaft resonierende
Antwort auf eine Getroffenheit ist, dann fragt sich, wer oder was wie
getroffen und betroffen ist?

Die Antwort liegt nahe: Weder ein Nichts noch ein lebloses Ding,
sondern nur ein Lebewesen, ein Wesen, das zum Erleben und Mitleben
fähig ist, kann leidend resonieren, also innerlich mitschwingend be-
troffen sein. Ohne einen Leidenden gibt es kein Leiden. Nennen wir
ihn das Subjekt des Leidens, den Leidenden.

Doch das genügt nicht, denn das Leiden will vollzogen werden,
und das wieder ist nur möglich, wenn es ein »Woran« gibt, an dem es
sich vollziehen kann. Und so ist es auch: Jeder, der leidet, leidet an oder
unter etwas, auch wenn dies oft verhüllt oder diffus oder überhaupt
unbestimmt ist (wie im Fall der existenzialen Angststimmung Heideg-
gers, 1979, §40). Einer leidet unter einem Verlust, der andere an einem
Versagen, der dritte an einer Kränkung, der vierte an Einsamkeit, der
fünfte an Sinnlosigkeit, der sechste an einer Leere oder an einer Krank-
heit, einer Verfolgung, einer Ausbeutung, an seinem »Geworfensein«
überhaupt, seiner Kontingenz usw. Dieses »Woran« des Leidens nenne

113

Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leid�bel

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ich das Objekt des Leidens, das Leid, den Leidensgegenstand oder kurz
das Übel. Es muss sich dabei nicht immer um ein »Objekt« im echten
Sinne, um ein Anderes handeln, es kann auch das Subjekt selbst bzw.
eine Eigenschaft desselben sein. So leiden viele an ihren Ängsten, ihrer
Unentschlossenheit, einer Unfähigkeit, sich abzugrenzen, einer An-
triebslosigkeit, ihrer Gewordenheit, Zeitlichkeit usw. Trotzdem, ein
»Woran« allemal, sei es objektaler, sei es subjektaler, sei es bestimmter,
sei es unbestimmter Art.

Wenn im Leiden jemand an etwas leidet, dann vollzieht er in die-
sem Kontext sein Leiden, und das ist das dritte Moment, der Leidens-
vollzug, das »Leidleiden«: Der Leidende leidet an einem Leid. Und
indem er an etwas leidet, wird dieses etwas zum Leid, zum Übel und
dadurch wieder er selbst zum Leidenden. Man sieht: Hier liegt eine so
genannte logischeWechsel- oder Ringbedingung vor. Wie der Leidende
ohne Leid nicht ist, so das Leid nicht ohne Leidenden. Allerdings macht
erst das Subjekt des Leidens irgendein oft zunächst neutrales Etwas zu
seinem Leidensgegenstand, während dieses Etwas – ein Verlust, eine
Demütigung usw. – das Leidenssubjekt provoziert, in den Leidensring
einzutreten. Denn kein Ereignis, z.B. ein beleidigender Vorgesetzter,
kann mich unmittelbar leiden machen, sondern erst dadurch, dass ich
mir seine Ausfälle »zu Herzen nehme« (!), werde ich leidend. Hier
erkennen wir das enorm aktive Moment im Leiden: Jeder macht sich
sein Leiden letztlich selbst, so sehr er dazu auch genötigt worden sein
mag. Ein direkter Zwang ist unmöglich, bzw. wäre mit der Zerstörung
des Subjekts und der Unmöglichkeit des Leiderlebens überhaupt
verbunden.

Damit wird die Ringstruktur und ihre Auslösung durchsichtig:
Irgendetwas trifft mich, wir nannten dies weiter oben die »Getroffen-
heit« (das Erleiden, das Widerfahrnis); ich beziehe diese auf mich (neh-
me es mir zu Herzen, bewerte sie als bedrohlich) und erzeuge so in mir
selbst die Betroffenheit, die unmittelbar den Leidensring von Leiden-
dem, Leidensakt und Leid erzeugt. Dabei wird deutlich, dass diese drei
Momente zeitlich zugleich bestehen, während die Getroffenheit der
Betroffenheit in gewisser Hinsicht zeitlich vorausgeht. Das leidende
Subjekt im Exemplum ist das Neugeborene (die Mitleidenden der Mit-
welt und ihre Rückwirkung auf das Kind nicht zu vergessen!). Das
Übel, woran es leidet, ist zunächst die körperliche Funktionsstörung
mit ihrem Schmerz, der Verunsicherung, Angst, Störung des Selbst-
gefühls, Ohnmachtsgefühl usw. nach sich zieht. Der Leidensvollzug

114

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


realisiert sich im Erleben erst des körperlichen Schmerzes, dann der
genannten Leidensgefühle, und, wie betont, bestimmen sich Leidender,
Leidübel und Leidensakt auch hier gegenseitig. So verstärkt bekannt-
lich ein Angstgefühl einen körperlichen Schmerz, zum einen, weil die
Wahrnehmung sensibilisiert wird, zum anderen weil Angst zu körper-
licher Spannung führt, die ihrerseits Schmerzen verstärkt. Das wieder-
um wirkt auf die Angst zurück und steigert ihre Leidqualität, das see-
lische Weh der negativen Leidbetroffenheit.

Epistemologisch handelt es sich bei der Ringstruktur des Leidens
um eine »Formalie« mit universalem Charakter. D.h. allem, was ir-
gendwie Leiden ist, inhäriert diese Struktur, und zwar objektiv, denn
ein Leiden ohne die Ringbedingung von Leidendem-Leidensakt-Leid
kann per se nicht in sich bestehen. Das beweist das Teilrecht des Uni-
versalismus gegen den Nominalismus, der in allen Allgemeinstruktu-
ren nur konventionaleWillkürbegriffe, »Namen« (nomina) sieht, wäh-
rend jener die objektive8 Existenz der Universalien behauptet. Doch
auch dieser übertreibt, wenn er die Universalien von den konkreten
Dingen ablöst und sie ontologisch vor und über die Konkreta stellt.
Zwar sind sie ablösbar, doch nur im Denken vom Denken und für das
Denken. Für sich können allgemeine Strukturen nicht bestehen, d.h.
»subsistieren«, denn sie sind ja gerade dadurch allgemein, dass sie
mehrere konkrete Einzeldinge, diesen insistierend, real allgemein um-
fassen. Damit fällt auch der Kantische Transzendentalismus, der be-
hauptet, die »Allgemeinbegriffe« würden vom denkenden Subjekt den
Einzeldingen gleichsam aufgeprägt oder in sie hinein projiziert. Man
fragt sich, wie z.B. die Ringstruktur des Leidens (vor aller Leiderfah-
rung!) oder die Säugetierstruktur der Schimpansen (vor aller Welt-
erfahrung!) bereits im Denken sollen vorbestanden haben? Dass dies
zu absurden Folgerungen führt und letztlich in einem absoluten Fich-
teschen Idealismus enden muss, liegt auf der Hand. Die Lösung ist
letztlich viel einfacher und natürlicher: Vollwirklich sind nur Einzel-

115

Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leid�bel

8 Objektiv meint hier natürlich nicht das von einem Betrachter unabhängige Bestehen
einer Sache in der materiellen Dingwelt, sondern meint soviel wie »sachhaft«, in der
Sache selbst bestehend und eben nicht nur vom Betrachter willkürlich gemeint, kon-
struiert oder bezeichnet. Bei der »Sache« wiederum muss es sich nicht um ein »Außen-
weltding« handeln, sondern jedes Etwas kommt hier in Frage, also auch rein bewusst-
seinsimmanente Sachverhalte wie z.B. das Leiden, das Wollen, ein Gefühl oder eine
reine Phantasie usw.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dinge, Einzelereignisse, Einzelgeschehnisse; doch tragen diese Indivi-
dua objektiv in sich allgemeinere oder allgemeine Strukturen, die das
Denken aufgrund seiner eigenen allgemeinen Strukturmomente (logi-
sche Kategorien usw.) aufzufassen fähig ist und von den Konkreta ab-
lösen und für sich im Denken betrachten und behandeln kann. Daraus
aber zu schließen, sie bestünden in einem reinen Universalienhimmel,
ist eine Hypothese, die unplausibel und im Übrigen widerlegbar ist.

4. Die dynamisch-dialektische Diskrepanz als die gestaltlich-
quantitative Seite des Leidens

Betrachten wir das zweite Moment des Leidensringes – den Leidensakt
– phänomenologisch genauer, dann geraten wir in das »Herz des Lei-
dens«. Denn hier eröffnet sich – nach den qualitativen Leidensgehalten
und dem logischen Leidensring – die spezifische Einheitsgestaltung des
Leidens, also seine seelenquantitative Seite.

Damit sich ein Akt vollziehen kann, muss er an etwas »ansetzen«.
Wir wissen schon, dass dies im Falle des Leidens das Woran des Leidens
ist. Dies impliziert die Positionierung eines Leidensgegenstandes, wie
sie in derWahrnehmung eines Übels anhebt: Ich erfahre vom Tod eines
Freundes und bin erschüttert. Da diese Erfahrung als Kenntnisnahme
ein aktiv-setzendes, genauer nachsetzendes (Brandenstein 1966b,
Kap. 10–18) Moment besitzt, dürfen wir hier von der Affirmation oder
– neutraler – von der Positionierung dessen sprechen, woran ich dann
leide, hier z.B. an einem Verlust in Form der Erschütterung. Dieses
erste Moment in der Konstituierung des Leidensaktes muss sich auch
dann konstituieren, wenn das Übel, woran ich leide, überwiegend ne-
gativ bestimmt ist wie etwa im Falle eines Verlustes, einer Entbehrung,
einer unbestimmten Leere usw. Denn mit dieser Negativität wird ers-
tens das Fehlen von etwas Positivem mitgesetzt, wodurch zweitens in
gewissem Sinne auch die Negativität selbst »gesetzt«, eben wahr-
genommen, erlebt wird wie im Falle des Verlustes einer Gliedmaße
oder, wie in unserem Exemplarbeispiel, der Geborgenheit.

Zweifellos wird im Leiden diese Negativität aufgenötigt, sie wird
erlitten. Doch wäre das Leiden unmöglich, wenn hierin reine Notwen-
digkeit oder totaler Zwang waltete. Schon phänomenologisch zeigt
sich, dass hier ein Moment der Eigenaktivität, der Freiheit, der zwar
nicht freiwilligen, aber freien Hinnahme mitwirkt. Wäre dem nicht

116

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so, dann glichen wir dem Stein, der einen Schlag erleidet, ohne diesen
mitempfinden zu können. Somit gilt, dass der Betroffene im Leidens-
akt eine unfreiwillig erlittene, aber selbst und damit partiell frei mit
vollzogene Leidposition und Leidaffirmation konstituiert: Ich erlebe
eine Demütigung, einen Arbeitsplatzverlust, ein Zerwürfnis, eine Dif-
famierung, eine Krankheit, im Exemplarbeispiel einen Schmerz und
leide daran. Ohne diese Leid- bzw. Übelpositionierung würde kein Lei-
den anheben, es wäre nichts als Erleiden, nichts als passiv-unerlebte
Einwirkung.

Aus dieser Leidpositionierung entspringt aber sogleich, d.h. zeit-
lich zugleich, nur der Seinsfolge nach später, ein zweites, gegensätzli-
ches Moment, nämlich ein »Nein!«. Jedes Leiden begehrt gegen das
unfreiwillig erlittene Übel auf, wenigstens als spontane emotionale
Wertung. Das ist dasNegationsmoment im Leidensakt, dem allerdings
ein eigentümliches Profil eignet. Das zeigt uns jedes Beispiel: Ich leide
gerade deswegen, weil ich das Erleiden des Übels nicht verhindern
kann, sondern unfreiwillig erdulden muss. Da wird, während ich z.B.
konzentriert arbeite, Lärm gemacht, den ich nicht abstellen kann, aber
abstellen will. Ich will etwas und kann es nicht – das ist eine ohnmäch-
tige Aktivitätsintention. Die Negation im Leiden ist also ein freiwillig
vollzogener, aber frustraner Abwehrversuch.9 Das wird durch die ge-
genteilige Annahme sofort bewiesen: Könnte ich jedes Übel, das ich zu
erleiden drohe, schon in seinem allerersten Beginn abwehren, dann
müsste ich niemals leiden. Während also die Leidposition das unfrei-
willig-hinnehmende Moment im Leidensakt ist, ist die Leidnegation
das freiwillig-abweisende, aber frustrane Moment im Leidensakt. Jene
setzt genötigt das Übel in das Erleben herein, diese versucht vergeblich,
das Übel aus dem Erleben und Leben wegzusetzen.

Da nun beide Momente zugleich bestehen, wenn auch in der an-
gegebenen ontologischen Folgeordnung, entsteht unvermeidlich eine
Diskrepanz, und zwar eine solche Zwietracht, die zugleich statisch
und dynamisch ist und darum »oszilliert«. Dabei wurzelt das statische
Moment in der Vergeblichkeit der Leidentfernung, also in einer Hand-
lungsohnmacht, während das dynamische Moment in dem unablässi-
gen Begehren gründet, das Erleiden des Übels (gegen einen Wider-

117

Die dynamisch-dialektische Diskrepanz

9 Treffend sagt Schopenhauer: »Denn alles Leiden ist nichts anderes als unerfülltes und
durchkreuztes Wollen.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand) aufzuheben, also in dem Wunsch, das Leiden zu überwinden. In
jedem Leiden waltet demnach ein Widerstreit:

»Denn immer erst der Widerstreit selbständiger und eigengesetzmäßiger Teile
zu ihrer Funktionsstellung in einem Ganzen, mit dem sie solidarisch sind und
das es mit ihnen ist, ist der allgemeinste ontologische Grund zur Möglichkeit
von Leid und Schmerz in einer Welt überhaupt, wie immer auch die besonderen
causae secundae aussehen mögen, die Leid und Schmerz im irdischen Lebewe-
sen in dieser und jener Form hervorrufen.« (Scheler 1923, S. 53)

»Es ist ein überaus dialektisches Spiel, das sich im Phänomen des Leidens be-
kundet … Die Zweiheit will nicht mehr Eines sein und die Einheit will ihr Sein
nicht aufgeben und in diesem Wechselspiel zwischen einer um ihr Sein kämp-
fenden Einheit und einer in und aus dieser Einheit werdenden Zweiheit besteht
der Prozess des Leidens.« (Diederichs 1930, S. 55)

Da es sich bei der Einheit dieser beiden Momente um eine prekäre
Gleichgewichtslage handelt, die jederzeit entweder in eine überwiegen-
de Affirmation des Übels (etwa als Duldung, Ergebung, Beschönigung
etc.) oder in eine überwiegende Negation des Übels (als Kampf, Auf-
begehren usw.) abgleiten kann oder eben in labiler Weise erhalten
bleibt, entsteht eine potentielle Dialektik des Leidens, die wesenhaft
offen ist. Wie zu sehen, begegnen wir hier auf höherer Stufe dem Mo-
ment der Leidenszwietracht aus der Seinsgrundstruktur des Leidens
wieder, und das ist kein Zufall. Denn mit dieser statisch-dynamischen
Dialektik sind wir in die Mitte des Leidens eingetreten, in der sich die
Leidensstruktur gewissermaßen rundet. Dabei wird offenbar, dass die
Einheitsstruktur des Leidens eben diese dynamisch-statisch-dialekti-
sche Diskrepanz ist, in der die Vielschichtigkeit, Labilität, Konflikt-
trächtigkeit und ontologisch grundhafte Unabgeschlossenheit des Lei-
dens gründet. Wer leidet, der entbehrt unfreiwillig und ohnmächtig
des Seins und sehnt sich doch mit allen Kräften nach seinshafter Fülle.
Mit dieser Umschreibung der statisch-dynamisch-dialektischen Dis-
krepanz des Leidens klärt sich weiter und tiefer auf, was der Schmerz
im Leiden ist: kein physischer Schmerz, keine einfache sinnliche Emp-
findungsqualität (wie der leibliche Schmerz oder die leibliche Unlust),
sondern eine bestimmte Konstellation von seelischen Kräften, die ein
konfliktuöses »Reißen« oder gar »Zerreißen« beinhaltet, das durch ein
Müssen und Nicht-Wollen des Leidens, ein Wollen und Nicht-Können
der Leidaufhebung konstituiert wird. Der seelische Schmerz des Lei-
dens ist darum nichts anderes als die gefühlte und durchlebt-durch-

118

Die zweite Differenzierung der Grundstruktur des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


littene dynamisch-statisch-dialektische Diskrepanz, als die innerste
seelische Qualität des komplizierten Leidensaktgefüges.10

119

Die dynamisch-dialektische Diskrepanz

10 In seiner wuchtig-klassischen Art formuliert Hegel (Enzyklopädie der philosophi-
schenWissenschaften, 1970, S. 144) diese Diskrepanz wie folgt: »Als Schranke, Mangel
wird etwas nur gewusst, ja empfunden, indem man zugleich darüber hinaus ist. Die
lebendigen Dinge haben das Vorrecht des Schmerzes vor den leblosen … weil sie als
lebendig die Allgemeinheit der Lebendigkeit, die über das Einzelne hinaus ist, in ihnen
haben, in dem Negativen ihrer selbst sich noch erhalten und diesen Widerspruch als in
ihnen existierend empfinden.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99 - am 16.01.2026, 08:41:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-99
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der qualitative Kerngehalt des Leidens: die schmerzliche bzw. negativ-diskrepante Betroffenheit
	2.1.  Betroffenheit und Getroffenheit (Erleiden,Widerfahrnis, affectio): die Doppelseitigkeit des Pathos
	2.2.  Die zwei komplementär-polaren Urqualitäten der leidvollen Betroffenheit und ihre Einheit: Schmerz und Last (»Brennen« und »Bedrücken«)
	2.3.  Der leibliche Schmerz

	3.  Der seinslogische Ring des Leidens: Leidender – Leidensakt – Leidübel
	4.  Die dynamisch-dialektische Diskrepanz als die gestaltlichquantitative Seite des Leidens

