Die Auswirkungen der Kreuzziige auf die
Gesellschaft des Byzantinischen Reiches

Ralph-Johannes Lilie

Nach allgemeiner und im Endeffekt kaum zu bestreitender Auffassung ist die
Zerstorung des Byzantinischen Reiches durch die Kreuzfahrer des Vierten Kreuz-
zugs eigentlich das einzige wirklich nachhaltige Ergebnis gewesen, das die Kreuz-
ritter im Laufe ihrer rund 200 Jahre dauernden Bemithungen erreicht haben. Die
Ereignisse als solche sind bekannt und missen an dieser Stelle nicht ein weiteres
Mal wiederholt werden. Weniger bekannt diirfte sein, dass die Kreuzziige — oder
besser: die durch die Kreuzziige provozierte und mit ihr einhergehende Entwick-
lung - schon vor 1204 zu massiven Storungen in der byzantinischen Gesellschaft
gefithrt hatten, durch die die Katastrophe von 1204 eigentlich erst moglich wur-
de. Diese Einwirkungen auf die byzantinische Gesellschaft und die durch sie ver-
ursachten Folgen sollen im Folgenden in einem kurzen Uberblick behandelt
werden. Dass es sich dabei aufgrund der Vielschichtigkeit des Themas nur um ei-
nen kurzen Einblick handeln kann, ist schon angesichts des beschrinkten Um-
fangs dieses Artikels offensichtlich.!

Jedoch zunichst eine Einschrinkung: Wenn in diesem Zusammenhang von Ge-
sellschaft gesprochen wird, ist nicht die gesamte byzantinische Gesellschaft ge-
meint, sondern nur der Teil, den man heutzutage wohl als ,Eliten bezeichnen
wiirde. Uber die Gesellschaft auf dem flachen Land ist nur wenig bekannt, und
dhnliches gilt fur die ,unteren“ Schichten in den Stidten, wobei eigentlich nur
Aussagen tiber die Bevolkerung Konstantinopels moglich sind, da die Quellenba-
sis fur die anderen Stidte zu schmal ist. Allerdings fillt diese Einschrinkung
nicht so sehr ins Gewicht, da wir annehmen konnen, dass dieser Teil der Bevol-
kerung sich ohnehin an den besagten Eliten orientiert hat.?

Um zu sehen, inwieweit die Kreuzfahrer Einfluss auf die byzantinische Gesell-
schaft nehmen konnten, ist zunichst ein Blick auf diese Gesellschaft selbst not-
wendig: Was waren ihre wesentlichen Merkmale, durch die sie sich von den Ge-

Daher wire es auch unsinnig, die gesamte Literatur zu der behandelten Thematik im Ein-
zelnen anzufithren; zu dem Verhiltnis zwischen Byzanz und den Kreuzfahrern vgl. zuletzt
den Uberblick bei Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595),
Stuttgart; dort auch die neuere Literatur zum Thema.

Insofern ist die Ausrichtung der Quellen auf die ,Eliten® zwar bedauerlich, fillt hier aber
nicht so sehr ins Gewicht. Ein kurzer Uberblick mit den wichtigsten Literaturhinweisen fin-
det sich bei Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einfiihrung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB
617), Stuttgart, Kap. 5 (Gesellschaft) 111-131, sowie Kap. 11 (Bildung und Kultur) 224-238.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 RALPH-JOHANNES LILIE

sellschaften des lateinischen Europa unterschied, und machten diese Unterschie-
de sie besonders verwundbar?

Es ist klar, dass diese Fragen in einem kurzen Artikel nur angerissen werden
konnen und dass vieles hypothetisch bleiben muss: Letzteres schon deshalb, weil
fast alle Quellen, auf die wir uns stiitzen, gleichfalls aus dieser Gesellschaft
kommen, genauer: aus der intellektuellen Elite, wenn man sie denn so nennen
will. Insofern vertreten sie auch deren Standpunkt, so dass eine ,,objektive” Aus-
wertung nur unter Schwierigkeiten moglich ist.3

Das Hauptmerkmal der byzantinischen Gesellschaft scheint mir ihre prinzipielle
Offenheit — sowohl nach oben als auch nach unten - zu sein, dem auf der Ge-
genseite das Fehlen einer Absicherung durch Gesetze oder andere traditionell
festgelegte Normen entspricht. Dies ist ein Erbe der Spitantike, gilt aber, wenn
auch in etwas abgeschwichter Form, die ganze byzantinische Zeit hindurch. Das
heifdt nicht, dass es in Byzanz keinen anerkannten Geburtsadel gegeben hitte.
Zweifellos gab es ihn, aber er war nicht institutionell definiert, wie es etwa in den
germanischen Reichen mit dem Lehnswesen der Fall war. ,Man“ wusste natiirlich,
welchen Stammbaum eine Familie hatte, und es besteht kein Zweifel daran, dass
eine bessere Herkunft auch in Byzanz gunstigere Startmoglichkeiten bot. Aber
einen festgeschriebenen Anspruch auf ein Amt, einen Titel oder auf besondere
Ehrungen gab es nicht. Im Prinzip konnte auch ein absoluter Auflenseiter die so-
ziale Leiter emporklettern, und zwar bis zur absoluten Spitze: dem Kaiserthron.
Nach dem 11. Jahrhundert ist das nicht mehr vorgekommen, aber dass Leute, die
nicht aus den eingesessenen Eliten kamen, hochste Staatsimter erreichten, ist bis
ins 14. Jahrhundert belegt.*

Diese Aufsteiger konnten sowohl aus einer niederen sozialen Schicht kommen
als auch ganz von aufen, eben aus dem Ausland. Aber die Moglichkeit zum so-
zialen Aufstieg hatte natiirlich auch ihre Kehrseite: Ebenso wie man in der by-
zantinischen Gesellschaft die gesellschaftliche Leiter emporsteigen konnte, konn-
te man auch wieder von ihr herunterfallen. Zwar boten etwa ab dem 10. Jahr-
hundert die Besitzungen einer Familie in den Provinzen ein gewisses Auffang-
becken, aber hier kollidierte der Adel wiederum mit dem Kaiser, dessen Einfluss
in den Provinzen sich in dem Mafle verminderte, in dem der Adel sich dort fest-
setzen konnte. Im 11. Jahrhundert hatte der Adel sich in der Provinz mehr oder

3 Es gibt natiirlich Ausnahmen. Man denke etwa an Ptochoprodromos, der in einigen Ge-

dichten durchaus als Kritiker der Verhiltnisse auftritt, aber mit seinen Gedichten eben auch
wieder den Beifall der finanzkriftigen Kreise suchte; zu Ptochoprodromos vgl. Kazhdan,
Alexander 1991b, Art. ,Ptochoprodromos®, in: The Oxford Dictionary of Byzantium, Bd. 3,
New York / Oxford, 1756, sowie ders. 1991a, Art. ,Prodromos, Theodore®, ebd., 1726f.

4 Zur Aristokratie in komnenischer Zeit vgl. Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aris-
tocracy I1X to XIII Centuries, (BAR International Series 221), Oxford; zu den Verhiltnissen in
der Provinz vgl. auch Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-
1100, Cambridge; wichtig ist auch Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997,
Laristocrazia bizantina dal principio dell’ X1 alla fine dell’ XI1 secolo, Palermo.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 43

weniger durchgesetzt, aber zugleich fihrten die dueren Bedingungen - konkret:
die Angriffe durch Petschenegen und Tiirken sowie Biirgerkrieg im Inneren - da-
zu, dass diese Basen in der Provinz an Soliditit verloren. Wollte eine Familie ih-
ren Status wirklich sichern, musste sie auch in Konstantinopel prisent sein und
sich mit dem Kaiser gut stellen, was im 11. Jahrhundert angesichts der zahlrei-
chen Kaiserwechsel nicht ohne Probleme war.’

Tatsidchlich konnen wir gerade zu der Zeit, als die Truppen des Ersten Kreuzzugs
in Byzanz erschienen, eine besonders labile Situation feststellen: Nach der Nieder-
lage von Mantzikert 1071 hatte Byzanz fast gesamt Kleinasien verloren. Damit
standen auch diejenigen Adelsfamilien, die ihre wesentlichen Besitzungen in
Kleinasien besafen, vor dem Ruin, wenn es ihnen nicht gelang, sich auf dem Bal-
kan neue Basen zu schaffen, wo sie aber auf den Widerstand der dort etablierten
Familien stieflen. Kaiser Alexios I. Komnenos profitierte in gewisser Weise von die-
ser Situation — obwohl seine Familie selbst gleichfalls ihre Giiter in Kleinasien ver-
loren hatte. Er schaffte es, die geschwichten Familien auf seine Seite zu ziehen, in-
dem er sie durch Heiratsverbindungen und sorgfiltig ausgesuchte Teilhabe an der
Macht in eine personliche Bindung zur herrschenden Dynastie der Komnenen
brachte, die in gewisser Weise dem feudalen Herrschaftssystem in Westeuropa dh-
nelte, freilich nicht wie dieses durch einen formellen Rahmen gesichert war. Jedoch
war dieses ,System“, um es einmal so zu nennen, zur Zeit des Ersten Kreuzzugs
beileibe noch nicht gesichert und problemlos in sich selbst tragfihig.

Eines der Mittel, die die Kaiser des 10. und vor allem des 11. Jahrhunderts ge-
gen den konkurrierenden Adel einsetzten, war die Anwerbung auslindischer So6ld-
ner. Diese Soldner schienen loyaler zu sein als die Einheiten, die sich aus Reichs-
bewohnern zusammensetzten und unter dem Befehl zumeist byzantinischer Adli-
ger standen. Die Lateiner galten hierbei als besonders kampfkriftig, allerdings auch
als unzuverlissig und geldgierig. Aber wie Soldner aus anderen Nationen auch -
Armenier, Petschenegen, Tiirken, Variger, um nur einige zu nennen -, waren sie
einzeln oder in kleineren Gruppen gekommen und konnten daher relativ problem-
los integriert werden. Erst in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts nahm die
Zahl von normannischen Exulanten aus Suiditalien zu, die von den Hautevilles
verdringt worden waren. Mit den Kreuzziigen aber inderten sich die Verhiltnisse

5 Zu den gesellschaftlichen Problemen im 11. Jh. vgl. immer noch Lemerle, Paul 1977, Cing

Etudes sur le X sitcle byzantin, Paris; speziell zu dem Widerstand der Aristokratie gegen die
Kaiser, soweit er sich in Verschworungen und Aufstinden zeigt, vgl. Cheynet, Jean-Claude
1990, Pouwoir et Contestations a Byzance (963-1210), Paris; s. aber auch die in der folgenden
Anm. genannten Arbeiten.

6 Lilie, Ralph-Johannes 1984a, ,Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der Zen-
tralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug®, in: Varia I, Ralph-Johannes Lilie und
Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120; zu Alexios vgl. Mullett, Margaret und
Dion C. Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast Byzantine Texts and Translations
4), Belfast; zuletzt Malamut, Elisabeth 2007, Alexis I” Comnéne, Paris (mit unzureichender
Dokumentation).

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 RALPH-JOHANNES LILIE

schlagartig. Jetzt zogen auf einmal Lateiner in grofer Zahl durch das Reich, Latei-
ner, von denen man nicht recht wusste, ob es sich um Gegner oder Freunde han-
delte, und ein nicht geringer Teil dieser Fremden blieb auch in Byzanz. Wir wissen,
dass z. B. Alexios Komnenos nach der Eroberung Nikaias, als viele Kreuzfahrer
sich in finanziellen Schwierigkeiten befanden, eine ganze Reihe von Rittern in sei-
ne Dienste nahm, und auch in den folgenden Jahren nahm die Zahl der lateini-
schen Soldner im Reich zu, so dass die Eliteregimenter des Kaisers sich zu einem
nicht geringen Teil aus ,frinkischen® Rittern, wie man sie in Byzanz nannte, zu-
sammensetzten.’

Eine militdrische Karriere war in Byzanz, wie anderswo auch, ein bevorzugtes
Mittel zum sozialen Aufstieg. Das galt zum Beispiel fur die Armenier, die im
Laufe der byzantinischen Geschichte sogar eine ganze Reihe Kaiser stellten. Im
12. Jahrhundert kamen die Lateiner dazu. Nicht wenige von ihnen nahmen hohe
Positionen in der Armee und in der Verwaltung ein. Sie traten so in direkte Kon-
kurrenz zu dem byzantinischen Adel, und zwar nicht nur am Hofe, sondern bis
hinunter in die ,mittlere” Verwaltung. Es reicht, als Beispiel den byzantinischen
Niketas Choniates zu zitieren, der iiber die Bevorzugung der Lateiner unter Kai-
ser Manuel 1. Komnenos (1143-1180) schreibt: ,Von den Kimmerern, den Ver-
schnittenen und sogar von den auslindischen Dienern mit ihrer barbarischen
Aussprache, denen bei jedem Wort der Speichel aus dem Mund spritzte, lief§ sich
Manuel leicht beeinflussen und war ihnen gegeniiber sehr umginglich. Thnen
lieh er meist ein geneigtes Ohr und erfiillte bereitwillig ihre Bitten. Alle machte
er reich, einige von ihnen lebten in solchem Uberfluf, dass sich bei ihnen das
Geld hiufte und sie von herrlichem Schmuck umgeben waren wie die michtig-
sten Herren bei den grofiten Volkern, und dabei waren sie ohne jegliche Bildung
und konnten die griechische Sprache nur nachplappern, so wie das Echo das Flo-
tenspiel der Hirten vom Felsen widerhallen 1i3t. Aber Manuel vertraute ihnen
am meisten als seinen getreuesten und ergebensten Dienern. Thnen verlieh er die
hochsten Amter, ja, er iibertrug ihnen sogar Richterstellen, zu denen selbst ein
Mann mit reicher Erfahrung auf dem Gebiete des Rechtswesens erst spit gelangt.
Wenn, was hiufig vorkam, eine Provinz fiir die Steuervorschreibung neu aufzu-
nehmen war, wurde diese Bande gebildeten, angesehenen Minnern vorgezogen.
Wurde ihnen aber ein vornehmer Rhomaier beigegeben, ein Mann voll Geist und
Klugheit, dann zu dem Zweck, dass er die Aufzeichnungen mache und die Un-
terlagen bearbeite [...] Der Auslinder aber flihrte den Vorsitz [...] und er versie-
gelte die Geldsicke, die an den Kaiser geschickt werden sollten.“®

7 Zur komnenischen Armee s. zuletzt Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the
Kommnenian Army: 1081-1180, (History of Warfare 5), Leiden / Boston / Koln.

Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae Byzan-
tinae 21,1), Berlin / New York 1975, 205; hier zitiert nach der dt. Ubersetzung von Grabler,
Franz 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der Kaiser Joannes und Manuel Kom-

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 45

Hier haben wir in einem Zitat das ganze Problem und zugleich einen Hinweis
darauf, wie die betroffenen Byzantiner ihm begegneten: Die Lateiner bedrohten
die byzantinische Fithrungselite sowohl unmittelbar, indem sie mit ihren Vertre-
tern um konkrete Stellen konkurrierten, als auch langfristig, indem sie die Position
des Kaisers stirkten, der sie — mit gewissen Einschrinkungen natirlich - als Gegen-
gewicht zu dem byzantinischen Adel zu nutzen suchte. Der hier zitierte Vorwurf
des Niketas Choniates ist beileibe nicht der einzige in dieser Hinsicht. Insbesonde-
re Manuel I. Komnenos galt seinen Zeitgenossen als ausgesprochen latinophil.
Hierfiir sei noch einmal ein Zitat aus Niketas Choniates angefiihrt: ,Der Kaiser
Uiberging mif3trauisch die Rhomaer, weil er sie fiir diebisch hielt, und merkte nicht,
dass er dadurch nur geldgierige Barbaren bereicherte und erbarmlichem Gesindel
Wohltaten erwies und die angeborene und anerzogene Biederkeit und Treue seines
Volkes ins Gegenteil verkehrte. Denn den Rhomiern blieb das krinkende Miss-
trauen des Kaisers nicht verborgen. Sie merkten, dass der Kaiser sie eher als Hand-
langer denn als zuverlissige Beamte betrachtete und ihnen deshalb Auslinder an
die Seite setzte und dass er sie zu zweit ausschickte, weil er sie sozusagen blof3 als
Beipferde am Staatskarren und den anderen als Leitpferd ansah.*?

Es ist nicht nur ihre hohe Anzahl und die Bevorzugung durch den Kaiser, durch
die die Lateiner in Byzanz den alteingesessenen Eliten Unbehagen bereiteten. Zwei
andere Dinge kamen hinzu: Neben der Religion, iiber die gleich noch zu handeln
sein wird, war es das Verhalten der Lateiner, das sie von anderen Einwanderern,
seien sie nun temporir oder auf Dauer ansissig, grundsitzlich unterschied. Bis da-
hin hatten Einwanderer im Prinzip die byzantinische ,Leitkultur”, um einen weite-
ren modernen Begriff zu gebrauchen, grundsitzlich akzeptiert und sich bemiiht,
sich selbst und ihre Angehorigen an diese Leitkultur anzupassen, nicht selten mit
gutem Erfolg. Es reicht aus, hier als Beispiel die makedonische Dynastie zu nennen:
Basileios 1. war noch ein weitgehend ungebildeter Aufsteiger aus der Provinz, sein
Vater ein armenischer Immigrant. Sein Sohn, Kaiser Leon VI, erhielt bereits den
Beinamen cogog (der Weise), und sein Enkel, Konstantin VII. Porphyrogennetos,
gilt bis heute geradezu als Personifikation des Gelehrten auf dem Kaiserthron.
Daneben gab es natiirlich auch Gruppen, die sich nicht anpassten, jedoch waren
dies in der Regel nur wenige, die dann zumeist auch fiir ganz bestimmte Aufgaben
gewiinscht wurden, wie etwa die Variger in der kaiserlichen Garde.!0

nenos (1118-1180) aus dem Geschichiswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichts-
schreiber 7), 2. unverind. Aufl., Graz / Wien / Kéln, 253f.

9 Ebd.

10" Grundsitzlich zu dem Problem der Fremden in Byzanz vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1995,
»Fremde im Byzantinischen Reich®, in: Mit Fremden leben. Eine Kulturgeschichte von der Anti-
ke bis zur Gegenwart, Alexander Demandt, Hg., Miinchen, 93-107. 252-257; Prinzing, Giin-
ter 1997, ,Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden®, in: Der Umgang mit dem Fremden
in der Vormoderne, Christoph Lith, Rudolf W. Keck und Erhard Wiersing, Hg., Kéln /
Weimar / Wien, 117-143; speziell zu den Lateinern in Byzanz vgl. jetzt auch Ciggaar, Krij-
nie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium, 962-1204: Cultural

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 RALPH-JOHANNES LILIE

Aber bei den Lateinern des 12. Jahrhunderts ist von einem solchen Anpas-
sungswillen so gut wie gar nichts zu spiiren. Sie blieben Lateiner, die keinerlei Wert
darauf legten, zum orthodoxen Glauben zu konvertieren oder sich der in Byzanz
herrschenden Kultur anzupassen. Im Gegenteil: Sie erwarteten, dass die Byzantiner
auf ihre Bediirfnisse Ricksicht nahmen — was auch geschah: So war es den Latei-
nern beispielsweise gestattet, eigene Kirchen im Byzantinischen Reich zu unterhal-
ten, die nicht dem Patriarchen von Konstantinopel, sondern letztendlich dem
Papst in Rom unterstanden. Hier sind vor allem die Kirchen in den Quartieren der
italienischen Kaufleute aus Venedig, Pisa und Genua zu nennen. Aber daneben
gab es auch andere lateinische Kirchen und Kloster. Selbst der Johanniterorden un-
terhielt eine Niederlassung in Konstantinopel.!!

Ein weiteres Zeichen fiir die umgekehrte Anpassung des Reiches an die Lateiner
ist die Ubernahme lateinischer Unterhaltungsformen: etwa des Turniers, das zuvor
in Byzanz unbekannt gewesen war. Selbst im Bereich der Rechtsnormen unter-
nahmen die Kaiser Anstrengungen. So schloss Alexios I. Komnenos Vertrige mit
den Teilnehmern des Ersten Kreuzzugs ab, die zumindest der Form nach Lehnsver-
trigen dhnelten. Sehr klar zeigt sich dies auch im Vertrag von Devol 1108 mit dem
Normannen Bohemund. Weitere Abmachungen dieser Art konnen wir im Laufe
des 12. Jahrhunderts feststellen, auch wenn sie noch nicht allzu zahlreich sind.
Aber sie zeigen, dass die frithere byzantinische Haltung — der Kaiser erweist Wohl-
taten, ldsst sich aber nicht durch einen beidseitigen Vertrag binden - unter dem
Druck der Verhiltnisse mehr und mehr brockelte.!2

Aber was konnten die byzantinischen Adligen dagegen tun? Fine offene Auf-
lehnung gegen den Kaiser war nicht moglich, zumindest wire sie von groflen Ge-
fahren begleitet gewesen, und aulerdem werden selbst die Feinde der komneni-
schen Anniherungspolitik begriffen haben, dass man auf die Lateiner als Soldner
in Heer und Armee nicht verzichten konnte.

Die Antwort ist relativ einfach: Man zog sich auf die Kultur zuriick! Fir die By-
zantiner war ihre Kultur seit alters her das non plus ultra, das sie tiber alle anderen
hinaushob, nicht zuletzt deshalb, weil es eben den Beweis fiir die direkte Verbin-
dung von Byzanz mit dem alten Imperium Romanum darstellte. Dartiber hinaus
war es aber auch eines der wenigen Gebiete, auf denen der Adel den Kaiser unge-

and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Leiden / New York / Koln; zu den
Varigern in Byzanz s. immer noch Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzan-
tium, London; Blondal, Sigfus 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg.
und Ubers., Cambridge.

Lilie, Ralph-Johannes 1989, ,Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vierten
Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme®, Byzantinische Zeitschrift 82, 202-220.

Zu diesen Vertrigen s. die Regesten der Kaiserurkunden des Ostromischen Reiches von 565-1453,
bearb. v. Franz Dolger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v.
Peter Wirth, mit Nachtrigen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkunden
des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), Miinchen 1995, Nr. 1196, 1200,
1202f. (1. Kreuzzug), 1243 (Vertrag von Devol); zu weiteren Lehnsvertrigen bzw. zu Ver-
trigen, die solchen hnlich sind, s. Lilie 1984a, 64-70 u. 6.

11

12

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 47

straft herausfordern konnte: Nur wer gebildet war, und zwar in byzantinischem
Sinne gebildet, war ein richtiger Byzantiner, alle anderen waren Barbaren, die
schon aus diesem Grund niemals als gleichwertig angesehen werden konnten.!3
Dieses Pochen auf Bildung als Voraussetzung fir die Anerkennung innerhalb
der byzantinischen Gesellschaft ist paradoxerweise eine Folge der oben angespro-
chenen ,offenen byzantinischen Gesellschaft. Da es keine férmliche Mitglied-
schaft in den ,besseren Kreisen® gab, musste man andere Kriterien finden, die fest-
legten, wer nun ,,dazugehorte” und wer nicht. Solche Kriterien konnten nicht vom
Kaiser oder von einer anderen Autoritit erlassen werden, sondern sie etablierten
sich im Konsens der byzantinischen Gesellschaft, die auf diese Weise selbst die
notwendigen Voraussetzungen schuf, sich auch weiterhin als Elite zu begreifen. In
diesem Rahmen konnte beruflicher Erfolg nicht die allein ausschlaggebende
Grundlage fiir Akzeptanz sein, denn diesen konnte auch ein Aufsteiger oder ein
Auslinder haben, besonders in der militirischen Hierarchie. Dasselbe galt fur
Reichtum. Ein ausschlaggebendes Kriterium war daher die Bildung, will heiflen:
die spezifisch byzantinische Bildung, die die Kenntnis sowohl der christlichen als
auch der klassischen antiken Autoren erforderte. Dies war eine Voraussetzung, die
ein Auslinder oder Aufsteiger kaum je erbringen konnte, weil es in der Regel hier-
fir mehrere Generationen brauchte. Auf diese Weise wahrte die byzantinische Ge-
sellschaft weiterhin einen gewissen Zusammenhalt und eine Abgrenzung gegen-
Uber den anderen, die eben nicht dazugehorten, vor allem gegentiber den Latei-
nern, die allerdings ihrerseits zumeist auch gar nicht danach strebten, sich diese
Bildung anzueignen, womit sie deren Wert fiir die Byzantiner nur noch attraktiver
machten. So begegnen wir wihrend des 12. Jahrhunderts einer ausgesprochenen
Renaissance der klassischen antiken und byzantinischen Autoren, die ihre Ur-
springe zumindest teilweise in der Verunsicherung hatte, der sich die byzantini-
sche Gesellschaft wihrend des 12. Jahrhunderts durch die Lateiner ausgesetzt sah.!
Der Gegensatz zwischen beiden wurde daher jetzt auch wesentlich offener und
hirter thematisiert, als es zuvor die Regel gewesen war. Uberraschend ist, dass die
Byzantiner dabei im Grundsatz nicht einmal zwischen befreundeten und verfein-
deten Lateinern unterschieden, wie wir an einem weiteren Beispiel sehen konnen:
Wohl 1148 oder kurz vorher wurde die byzantinische Prinzessin Theodora mit
dem Markgrafen Heinrich II. Jasomirgott verheiratet, der zu dieser Zeit Herzog

13 Zur klassischen Bildung in Byzanz s. den Uberblick bei Lilie 2007, Einfithrung Kap. 11
(Bildung und Kultur), 224-238.

Allgemein zum Problem der ,Renaissance” in Byzanz s. zuletzt Schreiner, Peter 2004,
»Ewige Antike oder immerwihrende Renaissance? Formen von Verstindnis und Akzeptanz
der Antike in Byzanz®, in: Die Prisenz der Antike im Ubergang vom Mittelalter zur friiben Neu-
zeit. Bericht iiber Kolloguien der Kommission zur Exforschung der Kultur des Spditmittelalters 1999
bis 2002, Ludger Grenzmann et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften
zu Gottingen, Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Gottingen, 389-412; vgl. auch die betreffen-
den Abschnitte bei Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180,
Cambridge.

14

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 RALPH-JOHANNES LILIE

von Bayern war. Heiratsbeziehungen zwischen Byzanz und dem Deutschen Reich
waren in dieser Zeit hiufig Gegenstand von Verhandlungen; selbst die Gattin des
byzantinischen Kaisers Manuel I. Komnenos war eine Deutsche, Bertha von Sulz-
bach, die in Byzanz den Namen Eirene erhalten hatte. Trotzdem wurde Theodora
in der Hofrhetorik betrauert, als wiirde man sie einer Bestie zum Fraf! vorwerfen.
Heinrich Jasomirgott war fiir die Byzantiner, selbst flir die offizielle Hofrhetorik,
im Wortlaut ,das wilde Tier aus dem Westen, das man mit diesem Opfer an die
Seite von Byzanz zu ziehen versuchte. Und diese Einschitzung konnte offenbar
sogar am Kaiserhof selbst geduflert werden, obwohl die Heirat der offiziellen Poli-
tik des Reiches und also des Kaisers entsprach. Man wird sich ohne Schwierigkeiten
ausmalen konnen, wie das Urteil in den Kreisen ausfiel, die einer Zusammenarbeit
mit den verhassten Lateinern negativ gegentiberstanden.!

Diese Ablehnung hat nicht nur rein materielle Griinde. Dann wire sie in dieser
Schirfe nur schwer verstindlich. Aber es kommen zwei weitere Punkte hinzu: die
Auflenpolitik und vor allem die religiése Komponente.

Zur Auflenpolitik: Wenn bis dahin Auslinder nach Byzanz kamen, dann ent-
weder als Feinde, als kurzzeitige Besucher - Gesandte, Hindler usw. — oder als
Immigranten, die die Briicken zu ihren Herkunftslindern abgebrochen hatten
und in Byzanz eine neue Heimat suchten. Die ersten beiden Bereiche brauchen
uns nicht weiter zu interessieren. Aber der dritte ist relevant, denn hier gibt es
einen signifikanten Unterschied zu frither: Die Lateiner, die sich im 12. Jahrhun-
dert in Byzanz aufhielten, haben zu einem tberwiegenden Teil nicht die Kontak-
te zu ihren Herkunftslindern abgebrochen. Demzufolge hatten sie auch kein
grof3es Interesse an einer Anpassung. Wir wissen z. B., dass italienische Schiffsbe-
satzungen fiir eine oder zwei Schifffahrtssaisons in byzantinische Dienste traten
und dann wieder zuriickkehrten. Ahnlich war es mit Séldnern, die im Heer dien-
ten. Da aber auf der anderen Seite die Kontakte mit den lateinischen Staaten sich
hiufig dnderten, aus Freunden Feinde wurden und umgekehrt, waren auch die
Lateiner in Byzanz mal willkommen als Angehorige befreundeter Reiche, mal
wurden sie misstrauisch beargwohnt, weil ihre Heimatlinder sich im Krieg mit
Byzanz befanden. Die italienischen Seestidte bieten hier ein gutes Beispiel.1®

Auf die byzantinische Gesellschaft wirkte dies insofern irritierend, als die La-
teiner im Reich damit eine grundlegend andere Rolle spielten, als es frithere Im-
migranten taten. Das Misstrauen ihnen gegeniiber war daher auch weitaus grofer,
als dies friher der Fall gewesen war.

15 Dazu Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, ,The ‘Wild Beast from the West’: Im-
mediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade®, in: The Crusades from the
Perspective of Byzantinm and the Muslim World, Angeliki E. Laiou und Roy Parviz Mottahe-
deh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116.

16 Zu den Beziehungen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem by-
zantinischen Reich und den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der
Kommnenen und der Angeloi (1081-1204), Amsterdam.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 49

Wichtiger noch war allerdings die religiovse Komponente, die hier natiirlich nur
kurz angerissen werden kann. Ganz kurz und simpel formuliert: Im Mittelalter -
und das heiflt, auch in Byzanz - wirkten Erfolg und Misserfolg auch als Gradmes-
ser fir die moralische Qualifikation: Ein Misserfolg kam nicht aus dem Nichts,
sondern war das Ergebnis eigenen Fehlverhaltens. Der Kreuzfahrerhistoriker Wil-
helm von Tyrus begriindete Misserfolge hiufig mit der Bemerkung, sie seien pecca-
tis nostris exigentibus geschehen.1” Ahnliche Urteile findet man immer wieder, auch
bei byzantinischen Historikern und Chronisten. Insofern war es eigentlich nicht
moglich, dass ein Siinder Erfolg hatte. In der byzantinischen Geschichtsschrei-
bung fihrte das im Extremfall so weit, dass Erfolge ,schlechter* Menschen
schlicht geleugnet oder sogar ins Gegenteil verfilscht werden, um auf diese Weise
der hoheren Wahrheit zu gentigen. Wir konnen dies beispielsweise in der Darstel-
lung Kaiser Konstantins V. bei den Geschichtsschreibern Theophanes und Ni-
kephoros im 8. Jahrhundert feststellen.!® Dem Beispiel lieflen sich beliebig viele
andere hinzufiigen.

Fur die Byzantiner des 12. Jahrhunderts aber ergab sich damit ein Problem: Die
Lateiner waren erfolgreicher als die Byzantiner, obwohl sie Schismatiker, wenn
nicht gar Hiretiker waren, die als solche eigentlich keinen Erfolg haben durften.
Dies galt noch mehr fur die Lateiner, die sich in Byzanz aufhielten und die ganz
offenkundig erfolgreich waren, obwohl sie sich weder den byzantinischen Normen
anpassten noch den Patriarchen von Konstantinopel als ihr kirchliches Oberhaupt
anerkannten und auch an den Praktiken festhielten, die im lateinischen Europa ak-
zeptiert wurden, die aber in Byzanz als fehlerhaft galten: etwa die Verwendung un-
gesduerter Brote in der Liturgie oder — noch schlimmer - das filioque: die Behaup-
tung, dass der Heilige Geist vom Vater und vom Sohne zugleich ausging.

Wie sehr hier die Diskrepanz zwischen falschem Glauben und dem trotzdem
feststellbaren wirtschaftlichen und politischen Erfolg die Byzantiner verunsicherte,
zeigt ein letztes Beispiel. Wihrend es in der Zeit vor den Kreuzziigen relativ wenig
direkte Bertthrungspunkte zwischen Byzantinern und Lateinern gegeben hatte,
nahmen sie jetzt in starkem MafSe zu, und auch lateinische Theologen hielten sich
hiufig in Byzanz auf, mit denen es nicht selten auch zu Streitgesprichen kam. Ein
bekanntes Beispiel ist Bischof Anselm von Havelberg, spiter Erzbischof von Ra-

17" Das gilt sogar fiir die byzantinische Niederlage bei Myriokephalon 1177, deren negative

Auswirkungen auf die Lage der Kreuzfahrer Wilhelm genau sah und die er daher mit den
Stiinden der Kreuzfahrer (!) begriindete; s. Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepis-
copi], Chronicon, R. B. C. Huygens, Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis
LXIII), Turnhout 1986, XXI, Kap. 11, 977; zu der Niederlage und ihrem Niederschlag in
den Quellen vgl. Lilie, Ralph-Johannes 1977, ,Die Schlacht von Myriokephalon (1176).
Auswirkungen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert®, Revue des
Etudes Byzantines 35, 257-275.

18 Vel. dazu Rochow, llse 1991, Byzanz im 8. Jabrbundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-historischer Kommentar zu den Jabren 715-813, (Berliner Byzantinistische Arbeiten 57),
Berlin, 179.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 RALPH-JOHANNES LILIE

venna, der sich zweimal in Byzanz aufhielt, an solchen Streitgesprichen beteiligt
war und auch selbst dartiber berichtete.

In einem ersten Religionsgesprich 1136 mit dem Metropoliten Niketas von
Nikomedeia scheint es eine gewisse Anniherung der Standpunkte gegeben zu
haben, jedenfalls wenn man der Darstellung Anselms glauben will. In dem zwei-
ten Dialog 1156 mit Basileios von Ochrid hat Anselm, soweit wir wissen, keinen
Erfolg verzeichnen kénnen.!®

Ganz anders sein Kontrahent, der den Disput genau wiedergegeben hat und der
dabei Anselm Worte in den Mund legt, die diesem, hitte er sie wirklich benutzt,
sofort die Verurteilung als Hiretiker durch die Romische Kirche eingetragen hitten.
So soll Anselm angeblich Folgendes gesagt haben: ,Ich werde dir aber meine Mei-
nung nicht vorenthalten. Diejenigen scheinen mir anmaflend zu sein, die die Dy-
archia (d. h. die gleichberechtigte Herrschaft von Vater und Sohn) einfithren. Denn
ich verehre allein die Monarchia (d. h. die alleinige Herrschaft des Vaters) und
kenne nur einen einzigen Anfang und eine Ursache des Sohnes und des Geistes,
nidmlich den Vater, und niemals werde ich zwei Anfinge lehren.“ Und weiter: ,Ich
habe ein eigenes Werk zusammengestellt auf der Grundlage der heiligen Minner,
die lehren, dass der Geist von Beginn an von dem Vater ausgeht, wie auch der
Sohn aus jenem geboren wird.“0

Kurz zusammengefasst, leugnete Anselm hier — am Ende und damit sozusagen
als Fazit des Dialogs — den Ausgang des Heiligen Geistes von Vater und Sohn, wie
er von Rom gelehrt wurde, und tibernahm damit v6llig die byzantinische Position.
Das aber ist so gut wie ausgeschlossen. Wir haben es zweifelsfrei mit einer Fil-
schung durch Basileios von Ochrid zu tun, dem Dialogpartner Anselms.

Aber man konnte es, um zu unserem Thema zuriickzukommen, auch als Indiz
fur die Verunsicherung der Byzantiner nehmen: Da Basileios nicht zugeben konnte,
dass der Dialog im besten Fall zu nichts gefiithrt hatte, filschte er den Part seines
Widersachers und lief§ ihn sozusagen zur griechischen Seite Uiberlaufen. Damit
blieb die byzantinische Auffassung doch die richtige — und sei es um den Preis der
Wahrheit, die dem eigenen Anhang offenbar nicht zuzumuten war.

19 Zu Anselm vgl. zuletzt Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Tewelfth
Century, (Studies in the History of Christian Thought 79), Leiden; allgemein zur Rolle sol-
cher Unterhindler s. immer noch Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato
Romano nel secolo XII, (Orientalia Chistiana Analecta 208), Rom.

Von den beiden Disputen Anselms mit Vertretern der Ostkirche ist besonders der erste mit
Niketas von Nikomedeia bekannt und auch hiufiger untersucht worden; vgl. z. B. Russell,
Th. Norman 1978, ,,Anselm of Havelberg and the Union of the Curches“, KAnpovopuia 10,
85-120; der Dialog mit Basileios von Achrida hat weniger Aufmerksamkeit gefunden, ist
aber natiirlich gleichfalls nicht unbekannt; zu dem hier zitierten Text s. Schmidt, Josef, Hg.
1901, Des Basilius ans Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher unedierte Dialoge. Ein Beitrag
zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veroffentlichungen aus dem Kirchenhistorischen
Seminar Miinchen 7), Miinchen, 50f., eigene Ubersetzung.

20

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 51

Fassen wir zusammen: Wihrend des 12. Jahrhunderts war fur viele Byzantiner die
stirkere Prisenz von Lateinern in Byzanz beunruhigend. Insbesondere der byzan-
tinische Adel fiithlte hier eine Konkurrenz, die er in fritherer Zeit nicht gekannt hat-
te. Vor allem in der Armee, aber auch in der Verwaltung und am Kaiserhof spielten
Lateiner eine bedeutende Rolle, die naturgemif} zumindest teilweise auf Kosten
der einheimischen Aristokratie ging. Die Privilegien fiir die italienischen Kaufleute
empfand man als Beeintrichtigung der eigenen Handelsklasse und die Existenz la-
teinischer Kirchen im Reich als Einschrinkung der Autoritit des orthodoxen Kle-
rus. Zusammen mit der religiosen Komponente, die infolge der Kreuzziige fiir bei-
de Seiten die Unterschiede noch wesentlich verstirkte, fithrte das offenbar zu einer
tiefgreifenden Verunsicherung der Byzantiner, die sich auch in der Literatur und
Kunst der Komnenenzeit zeigt. Insgesamt betrachtet, scheint die byzantinische
Bildungselite in dieser Zeit noch konservativer geworden zu sein, als sie es ohnehin
schon war. Der kulturelle Bereich war der einzige, in dem man sich den herandrin-
genden Lateinern nach wie vor tiberlegen fiihlen konnte. Es ist daher nicht ver-
wunderlich, dass die byzantinischen Intellektuellen gerade in diesem Bereich die
Schranken gegeniiber den lateinischen Barbaren hoher zu ziehen suchten. Als letz-
tes Beispiel fur die griechische Einstellung sei noch einmal Niketas Choniates zi-
tiert, der schreibt: ,,[Sie — gemeint sind die Lateiner] tragen [...] die unselige Begier
nach unseren Giitern in sich und sinnen unserem Volk immer Boses und richten
immer Unheil an [...] So klafft zwischen thnen und uns die tiefste Kluft der Feind-
schaft, unser Denken und Wollen ist mit dem ihren unvereinbar, und wir stehen in
schirfstem Gegensatz zueinander.“?!

Es kann kaum ein Zweifel daran bestehen, dass dieser Gegensatz sich erst durch
die Kreuzziige so sehr verschirft und vertieft hat, dass er zu einer volligen Ableh-
nung der Lateiner im iiberwiegenden Teil der byzantinischen Gesellschaft fuhrte,
zu einer Ablehnung, die auch den Fall von Byzanz 1453 tiberdauert hat und in
gewisser Weise noch heute anhilt, selbst wenn das Schisma zwischen Rom und
Konstantinopel seit 1965 offiziell aufgehoben worden ist.?2

Bibliographie

Angold, Michael, Hg. 1984, The Byzantine Aristocracy IX to XIII Centuries, (BAR
International Series 221), Oxford.

21 Niketas Choniates 301, hier zitiert nach der dt. Ubersetzung von Grabler, Franz, Hg. und
Ubers. 1958b, Abenteurer auf dem Kaiserthron, Die Regierungszeit der Kaiser Alexios I1., Andro-
nikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantini-
sche Geschichtsschreiber 8), 2. unverind. Aufl., Graz / Wien / Koln, 96.

22 Vgl. dazu Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das
Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jabre danach (1054 und 1204), (Beitrige aus
dem Zentrum fiir ckumenische Forschung Miinchen 2), Miinster.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 RALPH-JOHANNES LILIE

Birkenmeier, John W. 2002, The Development of the Komnenian Army: 1081-1180,
(History of Warfare 5), Leiden / Boston / Koln.

Blondal, Sigfus 1978, The Varangians of Byzantium, Benedikt S. Benedikz, Hg. und
Ubers., Cambridge.

Cheynet, Jean-Claude 1990, Pouwvoir et Contestations a Byzance (963-1210), Paris.

Ciggaar, Krijnie N. 1996, Western Travellers to Constantinople. The West and Byzantium,
962-1204: Cultural and Political Relations, (The Medieval Mediterranean 10), Lei-
den / New York / Koln.

Davidson, H. R. Ellis 1976, The Viking Road to Byzantium, London.

Grabler, Franz, Hg. und Ubers. 1958a, Die Krone der Komnenen. Die Regierungszeit der
Kaiser Joannes und Manuel Komnenos (1118-1180) aus dem Geschichtswerk des Nike-
tas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 7), 2. unverind. Aufl., Graz /
Wien / Koln.

Grabler, Franz, Hg. und Ubers. 1958b, Abenteurer aunf dem Kaiserthron, Die Regie-
rungszeit der Kaiser Alexios I1., Andronikos und Isaak Angelos (1180-1195) aus dem
Geschichtswerk des Niketas Choniates, (Byzantinische Geschichtsschreiber 8), 2. un-
verind. Aufl., Graz / Wien / Koln.

Jeffreys, Elizabeth und Michael Jeffreys 2001, ,The ‘Wild Beast from the West’:
Immediate Literary Reactions in Byzantium to the Second Crusade®, in: The
Crusades from the Perspective of Byzantium and the Muslim World, Angeliki E. Laiou
und Roy Parviz Mottahedeh, Hg., Washington D.C. 2001, 101-116.

Kazhdan, Alexander 1991a, Art. ,Prodromos, Theodore®, in: The Oxford Dictionary
of Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1726f.

Kazhdan, Alexander 1991b, Art. ,Ptochoprodromos®, in: The Oxford Dictionary of
Byzantium, Bd. 3, New York / Oxford, 1756.

Kazhdan, Alexander und Silvia Ronchey 1997, Laristocrazia bizantina dal principio
dell’ X1 alla fine dell’ X11 secolo, Palermo.

Lees, Jay T. 1998, Anselm of Havelberg. Deeds into Words in the Twelfth Century, (Stud-
ies in the History of Christian Thought 79), Leiden.

Lemerle, Paul 1977, Cing Etudes sur le XF siécle byzantin, Paris.

Lilie, Ralph-Johannes 1977, ,Die Schlacht von Myriokephalon (1176). Auswirkun-
gen auf das byzantinische Reich im ausgehenden 12. Jahrhundert®, Revue des
Etudes Byzantines 35, 257-275.

Lilie, Ralph-Johannes 1984a, ,,Des Kaisers Macht und Ohnmacht. Zum Zerfall der
Zentralgewalt in Byzanz vor dem vierten Kreuzzug®, in: Varia I, Ralph-
Johannes Lilie und Paul Speck, Hg., (Poikila Byzantina 4), Bonn, 9-120.

Lilie, Ralph-Johannes 1984b, Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und
den italienischen Kommunen Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und
der Angeloi (1081-1204), Amsterdam.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUSWIRKUNGEN DER KREUZZUGE AUF DIE GESELLSCHAFT 53

Lilie, Ralph-Johannes 1989, ,Die lateinische Kirche in der Romania vor dem vier-
ten Kreuzzug. Versuch einer Bestandsaufnahme®, Byzantinische Zeitschrifi 82,
202-220.

Lilie, Ralph-Johannes 1995, ,Fremde im Byzantinischen Reich®, in: Mit Fremden le-
ben. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart, Alexander Demandt,
Hg., Miinchen, 93-107, 252-257.

Lilie, Ralph-Johannes 2004, Byzanz und die Kreuzziige, (Urban Tb 595), Stuttgart.

Lilie, Ralph-Johannes 2007, Einfiibrung in die byzantinische Geschichte, (Urban TB
617), Stuttgart.

Magdalino, Paul 1993, The empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180, Cambridge.

Malamut, Elisabeth 2007, Alexis I Comnéne, Paris.

Mullett, Margaret und Dion C Smythe, Hg. 1996, Alexios I Komnenos, (Belfast
Byzantine Texts and Translations 4), Belfast.

Neville, Leonora 2004, Authority in Byzantine Provincial Society, 950-1100, Cam-
bridge.

Niketas Choniates, Historia, Jan-Louis van Dieten, Hg., (Corpus Fontium Historiae
Byzantinae 21,1), Berlin / New York 1975.

Nikolaou, Theodor, Hg. zus. mit Peter Neuner und Gunther Wenz 2004, Das
Schisma zwischen Ost- und Westkirche, 950 bzw. 800 Jabhre danach (1054 und 1204),
(Beitrige aus dem Zentrum fur 6kumenische Forschung Miinchen 2), Minster.

Prinzing, Giinter 1997, ,Vom Umgang der Byzantiner mit den Fremden®, in: Der
Umgang mit dem Fremden in der Vormoderne, Christoph Liith, Rudolf W. Keck und
Erhard Wiersing, Hg., Koln / Weimar / Wien, 117-143.

Regesten der Kaiserurkunden des Ostromischen Reiches von 565-1453, bearb. v. Franz
Dolger, 2. Teil: Regesten von 1025-1204, 2. erw. u. verb. Auflage, bearb. v. Peter
Wirth, mit Nachtrigen zu Regesten Faszikel 3, (Corpus der griechischen Urkun-
den des Mittelalters und der neueren Zeit, Reihe A, Abt. I), Miinchen 1995.

Rochow, Ilse 1991, Byzanz im 8. Jahrbundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkri-
tisch-bistorischer Kommentar zu den Jabren 715-813, (Berliner Byzantinistische Ar-
beiten 57), Berlin.

Russell, Th. Norman 1978, ,,Anselm of Havelberg and the Union of the Curches®,
KAnpovouia 10, 85-120.

Schmidt, Josef, Hg. 1901, Des Basilius aus Achrida, Erzbischofs von Thessalonich, bisher
unedierte Dialoge. Ein Beitrag zur Geschichte des griechischen Schismas, (Veroftentli-
chungen aus dem Kirchenhistorischen Seminar Miinchen 7), Miinchen.

Schreiner, Peter 2004, ,Ewige Antike oder immerwihrende Renaissance? Formen
von Verstindnis und Akzeptanz der Antike in Byzanz®, in: Die Prisenz der Antike
im Ubergang vom Mittelalter zur frithen Neuzeit. Bericht iiber Kolloquien der Kommissi-
on zur Erforschung der Kultur des Spéatmittelalters 1999 bis 2002, Ludger Grenzmann
et al., Hg., (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen,
Phil.-hist. Klasse, 3. Folge 263), Gottingen, 389-412.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 RALPH-JOHANNES LILIE

Spiteris, Jannis 1979, La Critica Bizantina del Primato Romano nel secolo XI1, (Orienta-
lia Chistiana Analecta 208), Rom.

Wilhelm von Tyrus [Willelmi Tyrensis archiepiscopi|, Chronicon, R. B. C. Huygens,
Hg., (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis LXIII), Turnhout 1986.

https://dol.org/10.5771/6783956506765-41 - am 22.01.2028, 04:14:12. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Immm—


https://doi.org/10.5771/9783956506765-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

