
Tarek Naguib

Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik

Problemstellung

Im internationalen Soft Law wurden in den letzten gut zwanzig Jahren die Begriffe Xe-
nophobie und Islamophobie – in deutscher Sprache auch Fremden- und Islamfeindlich-
keit – eingeführt. Die Begriffe werden jedoch aus Sicht der internationalen Rassismusfor-
schung kritisiert und sind politisch umkämpft. Moniert wird u.a., dass die Bezeichnun-
gen Phobie und Feindlichkeit auf psychische Ursachen des Phänomens hindeute und da-
durch soziale Machtverhältnisse „pathologisiert“ werden.1 Daher wird vorgeschlagen,
statt die Suffixe Phobie oder Feindlichkeit zu bemühen den Begriff Rassismus bzw. ent-
sprechende „-Ismen“ zu verwenden, um auf diese Weise strukturelle Ausgrenzung besser
fassen zu können.

Eine begriffliche Klärung scheint nötig, auch angesichts aktueller Manifestationen an-
timuslimisch- und anti-Schwarzer Rassismen, die sich etwa darin zeigen, dass Terroris-
mus, Islam und Fluchtbewegungen amalgamisiert werden und sie zum Kulturkampf des
„zivilisierten christlichen weißen Westens“ gegen den „unzivilisierten arabischen schwar-
zen Süden“ stilisiert. Im Folgenden werde ich in Teil 2 die jeweiligen Begriffskonzepte
von Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit und Islamophobie bzw. Muslimfeindlichkeit
sowie den ebenso im internationalen Recht bekannten Begriff der Christianophobie dar-
stellen. Anschließend werde ich in Teil 3 kritische Anmerkungen formulieren.

Begriffskonzeption

Xenophobia, Fremden- und Ausländerfeindlichkeit

Wissenschaftliche Definitionsansätze

In der Sozialpsychologie wird Xenophobie beschrieben als Ausgrenzung, die auf der
Grundlage von normativ konstruierten Selbst- und Fremdbildern entsteht. Nora Räthzel
spricht von „rebellierender Selbstunterwerfung“ als ein Phänomen, bei dem Widerstand
und soziale Ausgrenzung gegen einen unbeteiligten Dritten als Sündenbock in Form des
Anderen bzw. des Fremden gerichtet wird.2 Als fremd empfunden werden Menschen,
weil sie nach den expliziten oder impliziten sozialen Regeln der In-Group nicht zu eben
dieser qualitativen Mehrheit zählen (dürfen). Nach Guido Bolaffi ist Xenophobie mit der

1.

2.

2.1

2.1.1

1 Christopher Allen, Islamophobia, Ashgate Publishing, 2010, 136.
2 Nora Räthzel, in: Annita Kalpaka/Nora Räthzel (Hrsg.), Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein,

Köln 1994.

DOI: 10.5771/0023-4834-2016-2-194

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Angst vor Identitätsverlust verbunden, die sich insbesondere dann in Fremdenfeindlich-
keit manifestiert, „wenn eine Erschütterung des Bedürfnisses nach Stabilität und der
Selbstverständlichkeit unserer Annahmen über die Welt“ geschieht, wobei die Konstruk-
tion der Stabilität sehr stark von der Identitätsvorstellungen der Gruppe geprägt wird, zu
der man sich zugehörig fühlt und deren Normen einen auch als zugehörig bezeichnen.3
Somit erweist sich die Fremdenfeindlichkeit gemäß Irenäus Eibl-Eibesfeldt als anthropo-
logisches Erfordernis zur Aufrechterhaltung einer stabilisierenden Gruppennorm.4

Kontrovers diskutiert wird, ob Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit sich in erster
Linie auf die Gruppe der Ausländer ausrichten soll oder aber breiter nicht nur „auf Men-
schen mit anderem Staatsbürgerstatus, sondern vornehmlich auf Menschen mit bestimm-
ten Sozialmerkmalen“ gerichtet ist.5 Hierbei gilt es zwischen dem Diskurs über den Be-
griff Xenophobia und demjenigen über Fremdenfeindlichkeit zu unterscheiden. Während
sich Xenophobie gemäß vorherrschender Auffassung gegen Ausländer_innen richtet, ist
dies beim deutschsprachigen Begriff der Fremdenfeindlichkeit umstritten: Zwar wendet
sich die Aversion auch bei der Fremdenfeindlichkeit regelmäßig gegen „Ausländer (...)“
als „ensemble des discours et des actes tendant à désigner l’étranger de façon injustifiée
comme un problème, un risque ou une menace pour la société d’accueil et à l’écart de cet-
te société, que l’étranger soit au loin et susceptible de venir, ou déjà arrivé dans cette so-
ciété ou encore depuis longtemps installé“.6 Zugleich können aber auch „kulturelle“ In-
Group-Angehörige kulturelle Normen dieser Gruppe durch ihr Verhalten massiv in Fra-
ge stellen,7. Dabei handelt es sich um Personen(gruppen), die als different zu einer hege-
monialen Norm wahrgenommen werden wie z.B. Trans* und Homosexuelle (Reproduk-
tionslogik als heteronormative Geschlechternorm), Menschen mit Behinderung (Produk-
tionstüchtigkeit als ableistische Körpernorm), inländische Fahrende und Punks (sesshafte
und bürgerliche Lebensform). Fremdenfeindlichkeit wird dadurch zur Feindlichkeit ge-
gen alle, die durch ihr Sosein in prinzipieller Hinsicht nicht der Norm eines „gesunden,

3 Guido Bolaffi, Dictionary of race, ethnicity and culture, SAGE Publications Ltd., 2003, 332.
4 Irenäus Eibl-Eibesfeldt, Die Biologie des menschlichen Verhaltens – Grundriss der Humanetholo-

gie, Vierkirchen 2004, 409 ff., 443: „Die Gruppennorm äußert sich in Sprache, Brauchtum, Kleidung,
Körperschmuck und vielen anderen Alltäglichkeiten. Die materielle wie geistige Kultur ist nach ihr
ausgerichtet. Kultur erweist sich hier prägend und legt uns als zweite Natur insofern fest, als uns
auch der Schatz tradierten Brauchtums nicht allzuviel Bewegungsfreiheit lässt.“

5 Siehe hierzu etwa Robert K. Merton, On Social Structure and Science, 1996; Robert Ezra Park, Hu-
man Migration and the Marginal Man, American Journal of Sociology 33, 881-893; Everett V. Sto-
nequist, The Marginal Man: A Study in Personality and Culture Conflict, New York 1937; Markus
Schroer, Fremde, wenn wir uns begegnen. Von der Universalisierung der Fremdheit und der Sehn-
sucht nach Gemeinschaft, in: Armin Nassehi (Hrsg.), Nation, Ethnie, Minderheit. Beiträge zur Ak-
tualität ethnischer Konflikte, Köln/Böhlau 1997, 22; Alois Hahn, Die soziale Konstruktion des
Fremden, in: Walter M. Sprondel (Hrsg.), Die Objektivität der Ordnungen und ihre kommunikative
Konstruktion, Frankfurt a.M. 1994, 162; Ottfried Schäffler, Modi des Fremderlebens. Deutungs-
muster im Umgang mit Fremden, in: ders. (Hrsg.), Der Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen
Faszination und Bedrohung, Opladen 1991, 11; Armin Nassehi, Der Fremde als Vertrauter. Soziolo-
gische Betrachtungen zur Konstruktion von Identitäten und Differenzen, Kölner Zeitschrift für So-
ziologie 43 (1995), 443-463 (446); Zymunt Baumann, Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Ein-
deutigkeit, Frankfurt am Main 1995, 73 ff.

6 J.Valluy, Rejet des exilés – Le grand retournement du droit de l’asile, Editions Du Croquant,
2009, 2.

7 Zum Ganzen siehe auch Mark Terkessidis, Die Banalität des Rassismus. Migranten zweiter Genera-
tion entwickeln eine neue Perspektive, Bielefeld 2004, 53 ff.

195 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 195

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


leistungsfähigen und kulturell homogenen Volkskörpers“ entsprechen. Erfasst werden
damit auch die Formen der Trans*-, Homo- und Behindertephobie bzw. –feindlichkeit.

Völkerrechtliches Verständnis

Weder im Völkerrecht noch im internationalen Soft Law findet sich eine Definition des
Begriffes der Xenophobie.8 In der 4. Sitzung des UN Ad Hoc Committee on Comple-
mentary Standards vom 11.-20. April 20129 halten die geladenen internationalen Ex-
pert_innen fest, „that xenophobia is a fluid concept and that any concrete definition
would need to be debated and agreed upon by the members of the Committee” (gemeint
sind die Mitglieder des Committee on the Elemenation of All Forms of Racial Discrimi-
nation CERD). Nach Patrick Thornberry (CERD-Mitglied) birgt eine Definition die
Gefahr, dass potentielle Opfergruppen aufgrund von rein technischen Erwägungen aus-
geschlossen werden. In diesem Sinne waren sich die anwesenden Staaten darin einig,
„that problems surrounding a legal definition should not restrict the Committee from
protecting victims of xenophobia, particularly in light of the precedent that CERD deals
with issues surrounding indigenous rights without defining a class of indigenous peo-
ple”.10

Trotz bewusst offener Konzeption gibt die Praxis der außervertraglichen Menschen-
rechtsorgane gewisse Hinweise, was unter Xenophobie subsumiert werden kann. Neben
den vom CERD-Mitglied genannten „indigenous people“, die gegen Stigmatisierung ge-
schützt werden sollen, nennen die außervertraglichen Berichterstatter_innen11 Xenopho-
bie als eine der Hauptursachen für den Rassismus gegenüber Nichtstaatsangehörigen, im
speziellen Migrant_innen, Flüchtlingen und Asylsuchenden.12 Xenophobia sei ein Sym-
ptom nationaler Identitätsbildung zur Abwehr kultureller Diversität.13 Gemäß vorwie-
gend nichteuropäischen Staaten wird insbesondere der generelle Trend „in the industria-
lised world to introduce stricter migration policies“ unter Xenophobia gefasst.14 Außer-
dem wird regelmäßig auf die Kriminalisierung, Diskriminierung und Stigmatisierung von
Gruppen aufgrund ihres migrationsrechtlichen Status hingewiesen, die gerade in Zeiten
ökonomischer Herausforderungen als „Sündenböcke“ herhalten müssen („stigmatization
and targeting of groups in the context of the economic downturn ... stigmatizing certain
groups and blaming them for any problems endured ... on minorities, foreigners, mi-
grants, including irregular migrants, refugees and asylum seekers“).15

2.1.2

8 Der ins einschlägige völkerrechtliche Soft Law übernommene Begriff der „Xenophobia/Xénopho-
bie“ wird in deutschsprachigen Dokumenten regelmäßig mit „Fremdenfeindlichkeit“ übersetzt.
Allerdings wird die sowohl aus etymologischer als auch sprachwissenschaftlicher und soziologi-
scher Sicht problematische Gleichsetzung der beiden Begriffe zueinander nicht explizit erklärt.

9 Siehe hierzu HRC, Report v. 31.8.2012 des Ad Hoc Committee on the elaboration of complemen-
tary standards on its fourth session, U.N. Doc. A/HRC/21/59 (zit. HRC Report).

10 HRC Report (Fn. 9).
11 In UNO-, Europarat- und OSZE-Dokumenten.
12 World Conference against Racism, Racial Diskrimination, Xenophobia and Related Intolerance

(31 August to 8 September 2001) in Durban, South Africa, Durban Conference Declaration, 7.
13 HRC Report (Fn. 9), 4.
14 Siehe http://www.humanrights.gov.au/hreoc-website-racial-discrimination-national-consultations

-racism-and (besucht am: 18.3.2016).
15 HRC Report (Fn. 9), 4.

196 KJ 49 (2016) Heft 2 196

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Islamophobia und Islamfeindlichkeit

Wissenschaftliche Definitionsansätze

In den Sozialwissenschaften wurde der Begriff Islamophobie vermutlich erstmals gegen
Ende der 1980er-Jahre in einer Publikation von Tariq Modood aufgegriffen.16 Im An-
schluss daran formulierte der Runnymede Trust 1994, als erster nichtmuslimischer Rat
aus Wissenschaftler_innen eine Definition.17 Im Bericht wird Islamophobia definiert „as
an outlook or world-view involving an unfounded dread and dislike of Muslims, which
results in practices of exclusion and discrimination”. Demnach handelt es sich um eine
ablehnende Haltung gegenüber dem Islam, die diesen als gewalttätig, aggressiv, bedroh-
lich, primitiv, sexistisch wahrnimmt, ihn als fremd bezeichnet, und ihn als veränderungs-
resistent und dem Westen unterlegen begreift.18 Der Runnymede Report wurde von
zahlreichen Soziolog_innen kritisiert, so insbesondere seine mangelhafte historische Ein-
bettung, sowie die implizite Unterstellung, dass die Muslim_innen mitverantwortlich sei-
en für die Islamfeindlichkeit.19

Im Nachgang zu den Anschlagen auf das World Trade Centre in New York (9/11)
häufte sich die wissenschaftliche Auseinandersetzung. Hierbei wurden ein starker Eklek-
tizismus sowie vage und theoretisch kaum fundierte Klärungsvorschläge präsentiert. Die
erste wissenschaftliche, interdisziplinär und breit fundierte Studie legten dann die Histo-
riker Thomas Deltombes20 2005, Peter Gottschalk/Gabriel Greenberg21 2008 sowie der
Politologe und Soziologe Christopher Allen im Jahre 201022 vor. Diesen Autoren nach
führt die Islamophobie zu unterschiedlichsten Formen der Ausgrenzung und zu „gene-
rell ablehnender Einstellung gegenüber Muslimen, pauschalen Abwertungen der islami-
schen Kultur und distanzierenden Verhaltensabsichten gegenüber Muslimen“.23 Dabei
handele es sich um eine Ideologie, die die Muslim_innen und den Islam als das negativ
konnotierte Andere konstruiere, indem sie stereotype, einseitige, pauschalisierende und
tendenziell negative Sichtweisen transportiert.24 Die Islamfeindlichkeit zielt regelmäßig
auf Symbole, die vom Westen als problematisch konnotiert werden wie z.B. die Kopfbe-
deckung (als Symbol der weiblichen Unterdrückung), das Minarett bzw. die Moschee (als
Symbol für islamistische Strömungen) und der Koran (als Symbol für Rückständigkeit
und Gewalt).

2.2

2.2.1

16 Siehe hierzu Allen (Fn. 1), 58 ff.
17 Peter Gottschalk/Gabriel Greenberg, Islamophobia. Making Muslims Enemy, Lanham, 2008.
18 Encyclopedia of Race and Ethics, 215.
19 Robert Miles/D. Malcolm Brown, Racism, Second Edition, Routledge/London/New York, 2003,

162 ff.
20 Thomas Deltombe, L’Islam imaginaire, Éditions la Découverte, Paris 2005.
21 Gottschalk/Greenberg (Fn. 17).
22 Allen (Fn. 1).
23 Jürgen Leibold/Steffen Kühlen, Islamophobie. Differenzierung tut not, in: Wilhelm Heitmeyer

(Hrsg.), Deutsche Zustände, Folge 4, Frankfurt a. Main 2006, 135-155 (137).
24 Iman Attia, Die „westliche Kultur“ und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orientalismus und

antimuslimischem Rassismus, Bielefeld (transcript) 2009, 97 ff.

197 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 197

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Völkerrechtliches Verständnis

Islamophobie wird in den einschlägigen menschenrechtlichen Verträgen nicht ausdrück-
lich genannt. Hingegen ist der Begriff insbesondere seit 9/11 im aktuellen völkerrechtli-
chen Soft Law sowie in weiteren amtlichen Dokumenten der internationalen Diplomatie
etabliert und wird im Zuge der Debatte über Diskriminierung, Rassismus und Antisemi-
tismus sowohl als theoretisches Konzept als auch als soziale Praxis reflektiert.25 Die noch
junge Debatte sieht das Phänomen der Islamophobie als Antwort auf religiöse Intole-
ranz.26 Außerdem habe der islamische Radikalismus bzw. Islamismus sowie die Manipu-
lation des religiösen Glaubens zu politischen Zwecken gemäss dem UN-Sonderberichter-
statter gegen Rassismus zu einer Intensivierung bzw. verstärkten Manifestation der Isla-
mophobie und zu Ausgrenzung, Stigmatisierung und Diskriminierung geführt.27 Sowohl
die terroristischen Anschläge seitens Islamist_innen28 als auch die schwerwiegende Dis-
kriminierung von Muslim_innen im Westen seien Gründe für die verstärkte Islamopho-
bie wie auch für den intensiven Fokus auf die Problematik der Islamophobie und den
Umgang damit.29

Der UN-Sonderberichterstatter definiert Islamophobie als grundlose Feindlichkeit ge-
genüber dem Islam („baseless hostility and fear vis-à-vis Islam“) und als Ergebnis von
Furcht und Aversion gegenüber Muslim_innen („and as a result a fear of and aversion
towards all Muslims or the majority of them“). Gemäß Doudou Diène, dem ehemaligen
Sonderberichterstatter für Rassismus, bringen zeitgenössische Formen der Islamophobie
den Islam pauschal in Verbindung mit Menschenrechtsverletzungen repressiver Staaten
im Namen des Islam, mit terroristischen Organisationen, die von sich behaupten, ihr
Handeln auf islamische Werte zu stützen, und münden in eine politische Rhetorik, die
die westliche Welt (also das Eigene) als christlich zivilisiert wahrnimmt und demgegen-
über die islamische Welt (als das Andere bzw. Fremde) als sowohl homogene als mit die-
sen scheinbaren westlich-christlichen Werten nicht oder nur für sehr schwierig vereinbar
erklärt („enlightment against darkness“, „civilization against barbarism“).30 Demnach
seien gemäß Diène drei zentrale Entwicklungen besonders gewichtig: erstens die Asso-

2.2.2

25 Hingegen taucht der Begriff „Islamophobie“ in verschiedenen Resolutionen, die sich zu Diffamie-
rung von Religionen und zur Bekämpfung von Intoleranz, negativer Stereotypisierung und Stig-
matisierung, Diskriminierung, Aufruf zu Gewalt und zu Gewalt gegen Personen aufgrund ihrer
Religion oder ihres Glaubens äußern, nicht ausdrücklich auf; statt vieler siehe HRC,
Res. v. 12.4.2011, U.N. Doc. A/HRC/RES/16/18; U.N. Doc. A/HRC/19/L7; U.N. Doc.
A/HRC/22/L.40.

26 Siehe Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1927 (2010), Islam, Is-
lamism and Islamophobia in Europe, para. 1.

27 HRC, Report of the Special Rapporteur on contemporary forms of racism, racial discrimination,
xenophobia and related intolerance v. 21.8.2007, U.N. Doc. A/HRC/6/6, para. 23 ff.

28 HRC (2007), Report of the Special Rapporteur on contemporary forms of racism, racial discrimi-
nation, xenophobia and related intolerance v. 27.3.2007, U.N. Doc. A/HRC/4/19, para. 38.

29 Siehe auch Europarat - Parlamantarische Versammlung -, Resolution 1743 (2010) zu Islam, Isla-
mism and Islamophobia in Europe, para. 9; siehe auch HRC (2006), Report of the Special Rappor-
teur on freedom of religion or belief, and the Special Rapporteur on contemporary forms of
racism, racial discrimination, xenophobia and related intolerance v. 20.9.2006, U.N. Doc. A/HRC/
2/3, para. 18.

30 HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6, para. 21 ff.

198 KJ 49 (2016) Heft 2 198

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


ziation des Islam mit Gewalt und Terrorismus,31 zweitens die Tendenz zur Überwachung
islamischer Einrichtungen32 und dritten die fehlende Anerkennung bzw. Abwehr religiö-
ser Vielfalt in der gelebten Realität von Muslim_innen.33 Islamophobie könne sich auf
sehr unterschiedliche Weise manifestieren, so insbesondere durch Stereotypisierung, Stig-
matisierung, Diskriminierung und Marginalisierung.34

Auch auf europäischer Ebene gewinnt der Begriff der Islamophobie zunehmend an
Bedeutung. Für den Europarat ist Islamophobia eine Form des politischen Extremis-
mus35 im Sinne von Intoleranz, Diskriminierung gegenüber Musliminnen und Muslimen
und den Islam als solchen36 in Form von „hostile or oriental stereotypes“.37 Gemeint ist,
dass der Islam in Europa zu oft als mit den Prinzipien des modernen Europas und ethi-
schen Werte inkompatibel wahrgenommen werde („too often perceived ... as incompati-
ble with the principles which are the basis of the modern European society … and Euro-
pean ethics“).38 Ähnlich wertet die OSZE bzw. deren ehemalige Berichterstatterin das
Phänomen als Intoleranz gegenüber Muslim_innen und bezeichnet die Stigmatisierung
des Islam als eine Gefahr für die westliche Welt („negative public depiction of Islam“,
„Identification of terrorism and extremism with“),39 die regelmäßig auf unterschiedlichs-
te Weise in Diskriminierung verbaler, physischer und anderer Art münde.40

Christianophobia

Wissenschaftliche Definitionsansätze

In den Sozial- und historischen Wissenschaften wird Christianophobie unterschiedlich
verortet. Rupert Shortt definiert Christianophobie als feindliches Gefühl gegen
Christ_innen, die sozial benachteiligt, belästigt oder aktiv wegen ihrem christlichen
Glauben unterdrückt werden („socially disadvantaged, harassed or actively oppressed for
their beliefs“). 41 Von verschiedenen Vertreter_innen der Wissenschaften wird Christia-
nophobie im Kontext der Vorfälle von 9/11 betrachtet und als Reaktion darauf und ihren
politischen Folgen interpretiert, dies im Sinne einer Projektionsfläche gegenüber der als
dominant wahrgenommenen westlichen-christlichen Welt. Shortt jedoch argumentiert in
seiner empirischen Länderanalyse, dass das Phänomen der Christianophobia nicht aus-
schließlich als Reaktion auf eine wie auch immer geartete westliche, christlich-säkulare

2.3

2.3.1

31 HRC (Fn. 28), Report v. 12.1.2007, A/HRC/4/19, para. 38; ferner HRC (Fn. 29), A/HRC/2/3,
para. 18; siehe auch HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6, para. 17 ff.

32 HRC (Fn. 28), Report v. 12.1.2007, A/HRC/4/19, para. 38.
33 Ebd.
34 HRC, v. 2.9.2008, U.N. Doc. A/HRC/9/12, para. 19; siehe auch U.N. Doc. E/CN.4/2005/18/Add.

4, para 13; HRC (Fn. 29), A/HRC/2/3, para. 18.
35 Europarat (Fn. 26), para. 3.
36 Europarat (Fn. 26), para. 1.
37 Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1162 (1991), para. 6.
38 Ebd., para. 7.
39 OSCE/ODIR, Hate Crimes in the OSCE Region: Incidents and Responses. Annual Report for

2012, November 2013, 68 ff.
40 Siehe statt vieler den Report of the Personal Representative of the OSCE Chair-in-Office on Tol-

erance Issues (24.1.2012), CIO.GAL/262/11, 4 ff.; OSCE/ODIR, Annual Report (2012) on Hate
Crimes in the OSCE Region: Incidents and Responses, 68-72.

41 Rupert Shortt, Christianophobia: A Faith Under Attack, Rider 2012, 1.

199 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 199

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Dominanz verkürzt werden kann. Vielmehr werde die feindliche Haltung gegenüber dem
Christentum bzw. seiner Symbolträger oft bewusst durch religiöse Machtträger_innen
geschürt, um auf staatlicher oder parastaatlicher Ebene entweder einen (nichtchristlichen)
religiösen Machtapparat zu installieren oder zu stärken42 oder um ein antireligiöses
Machtsystem durchzusetzen. Beispiele einer religiös motivierten politischen Mobilisie-
rung der Christianophobie beträfen laut Shortt zwar überwiegend Gesellschaften mit
muslimischer Mehrheit43, so etwa in Ägypten, im Irak, in Pakistan44 und in Nigeria.45

Hingegen seien auch Gesellschaften davon betroffen, in denen andere Religionen domi-
nierten, so z.B. in Indien, wo hinduistische Extremist_innen christianophobe Anschläge
verüben, und dies mehrheitlich als eine Mischung aus ethnisch-religiös-nationalistischen
Bewegungen zu interpretieren sei.46 Beispiele für ein antireligiöses Machtsystem, in de-
nen u.a. Christ_innen massiv unterdrückt werden, sind die kommunistischen Regime un-
ter Burma und China.47

Völkerrechtliches Verständnis

Christianophobie ist kein etablierter Begriff des Völkerrechts, wird jedoch seit einigen
Jahren verstärkt im internationalen Soft Law thematisiert. Demnach handle es sich im
Kern um anti-christliche Steretoype und Vorurteile,48 die sich in Diskriminierungsvorfäl-
len und in Intoleranz gegen Christ_innen manifestieren. Die Diskriminierung würde sich
häufig in extremer Gewalt auf christliche Gemeinden entladen49 („mainly reflected in the
attacks of their places of residence and worship“),50 in Form von Aufrufen zu Hass („dis-
courses inciting to religious hatred“), Angriffen auf Gebetsstätten, Hinrichtungen und
Tötungen, oder anderen schwerwiegenden Unterdrückungshandlungen wie z.B. Verbote
der Übersetzung der Bibel, des Baus von Kirchen und religiöser Stätten.51 Der Council

2.3.2

42 Shortt (Fn. 41); siehe auch Matt Cole, America’s Role in Preventing International Anti-Christian
Persecution, Michigan State International Law Review 22 (2013), 455-490 (456 f.).

43 Wobei Shortt (Fn. 41), 35 ff., mit Hinweisen auf die Geschichte deutlich macht, dass dies nicht da-
mit zu tun habe, dass die islamische religiöse Lehre im Vergleich zu anderen Religionen in beson-
derer Weise Intoleranz fördere: „Just as Christianity has evolved, there are reasonable grounds for
thinking that Islam will do so, too“. Shortt nimmt dabei Bezug auf Benthall: „Islam has proved to
be just as flexible as Christianity in accomodating popular forms of belief and practice“ (Jonathan
Benthall, Confessional cousins and the rest: The structur of Islamic toleration, Anthropology To-
day, Vol. 21 No. 1 [2005], 20).

44 Zu den Vorfällen siehe etwa Christian Solidarity Worldwide (CSW), Report on Pakistan, Religious
Freedom in the Shadow of Extremism, 2011.

45 Paul A. Marshall (Hrsg.), Religous Freedom in the World, Littlefield 2008, insb. 310.
46 Siehe zum Ganzen etwa Christian Solidarity Worldwide (CSW), Report on India, Communalism,

Anti-Conversion and Religious Freedom, 2011, insb. 9 ff., 29 ff., 37.
47 Siehe hierzu Benedict Rogers, Carrying the Cross: The military regime’s campaign of restriction,

discrimination and persecution against Christians in Burma, 2011; R.C. Bush, Religion in Commu-
nist China, 1970; Victor Goossaert/David A.Palmer, The Religious Question in Modern China,
Chicago 2011.

48 Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1957 (2011), Violence against
Christians in the Middle East, para 12.4.

49 Ebd., para. 16.
50 HRC (Fn. 29), A/HRC/2/3, para. 20.
51 HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6, para. 50.

200 KJ 49 (2016) Heft 2 200

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


of European Episcopal Conferences (CCEE) bezeichnet Christianophobia „as every
form of dicrimination and intolerance against Christians”.52

Gemäß dem Europaratsparlament steht Christianophobia in einem engen Zusammen-
hang mit der Islamophobie, zwei Phänomene, die sich gegenseitigen verstärkten („both
phenomena reinforce each other“).53 Auch der UN-Generalsekretär sieht die beiden Phä-
nomene in enger Verbindung.54 Weiterführend in diese Richtung ist die Analyse von
Doudou Diène, der den Kern der Ursache für die verstärkte Christanophobie im We-
sentlichen in einer kulturellen Dominanz westlich-christlicher und -säkularer Werte
sieht, u.a. auch gegenüber dem Islam sowie islamisch geprägten Staaten.55 Konkret
spricht der ehemalige UN-Sonderberichterstatter gegen Rassismus von drei Gründen:
erstens, die kulturelle Verbreitung des dogmatischen Säkularismus,56 der nicht nur in eine
antireligiöse Kultur, sondern auch in eine Intoleranz gegenüber jeglicher religiöser Prak-
tik münde;57 zweitens, die starke Identifikation des Westens mit dem Christentum und
die dadurch bestehende historische Geschlossenheit;58 und drittens der Proselyitismus
bestimmter evangelischer Gruppen aus Nordamerika.59

Kritische Anmerkungen zur Begriffskonzeption

Phobie: Psychologisierung und Pathologisierung von sozialen Machtverhältnissen

Wissenschaftliche und politische Begriffskategorien, mit denen Phänomene der Ab- und
Ausgrenzung gegenüber Fremden bezeichnet werden und die dabei mit dem Suffix Pho-
bie bzw. Angst oder Feindlichkeit operieren, werden seit Anfang der 1990er-Jahre grund-

3.

3.1

52 Siehe hierzu http://www.ccee.eu/ccee_en/activities/00002191_All_News.html (Zugriff: 12.1.2014).
53 Europarat - Parlamantarische Versammlung -, Resolution 1743 (2010) zu Islam, Islamism and Isla-

mophobia in Europe, para. 1.
54 GA, UN. Doc. A/62/306, para. 41.
55 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para. 41; siehe auch HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6,

para. 45 ff.
56 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: „(...) which is historically based on op-

position to the political, cultural and ethical pre-eminence of Christianity, under the guise of mod-
ernization, the market and globalization (...)“.

57 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: „(...) leads not only to an anti-religious
culture, but also to intolerance of any religious practice, expression or sign. Recent illustrations of
this are the decline in religious practices, cultural impertinence towards and mockery of Christian
figures and symbols in the name of freedom of speech, and the reluctance – if not the refusal – to
accept the legitimacy of a religious ethic in the fundamental choices and discussion of society.“.

58 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para. 41: „(...) the identification of the West with
Christianity, owing to their historical closeness during the era of European colonization and cur-
rent political and intellectual rhetoric about the Christian identity of Europe, and opposition to
Turkey’s admission to the European Union, foster anti-Christian sentiment in Africa, Asia and the
Middle East (...).“

59 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: „(...) the proselytism of certain evangel-
ical groups, particularly those from North America, is provoking resistance and hostility towards
Christianity in South America, Africa and Asia. The demonization by certain evangelical groups in
South America of Amerindian and African spiritual religions and traditions, such as candomblé in
Brazil, as well as Hinduism or Buddhism in India, is leading to increasingly violent manifestations
of Christianophobia.“

201 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 201

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


sätzlich kritisiert.60 Insbesondere die damit einhergehende Gefahr der Psychologisierung
und Pathologisierung eines sozialen Phänomens wird als ein Problem bezeichnet, das da-
her rühre, dass die Bezeichnung Phobie auf eine sowohl individual als auch kollektiv-
psychische ja gar krankhafte Ursache des zu bezeichnenden Phänomens hindeutet.61 Der
begriffliche Fokus auf Angst und Ablehnung berge das Risiko, dass kulturalistische Aus-
grenzungsmechanismen vom Sozialen auf das Persönliche verlagert werden anstatt sie in
Machtverhältnissen der Differenz zu verorten. Soziale Verhältnisse werden auf diese Wei-
se als Probleme von Individuen bzw. einer aus Individuen zusammengesetzten Gruppe
verhandelt und dadurch bagatellisiert, ohne dabei die soziale Funktionsweise von Aus-
grenzungen zu analysieren.

Aus Sicht der kritischen internationalen Rassismusforschung wird daher vorgeschla-
gen, nicht begrifflich Ängste zu signifizieren, sondern kulturalistische Ausgrenzungs-
und Machtverhältnisse zu benennen.62 Dabei gehen die Ansätze davon aus, dass Rassis-
men sowohl ideologisch als auch ökonomisch geprägte Oppressions-, Dominanz- bzw.
Herrschaftsverhältnisse darstellen. Sie verstehen den Rassismus als ein Ensemble ökono-
mischer, politischer und ideologischer Praktiken.63 Rassismen sind keine Häufung von
individuellem Fehlverhalten auf der Grundlage von Vorurteilen, wie dies das Phobie-,
Angst- bzw. Feindlichkeit-Suffix suggeriert. Vielmehr bauten Rassismen auf gewachse-
nen epistemischen und institutionellen Praxen, die materielle und symbolische Aus-
schlüsse produzieren, legitimieren und verfestigen und sich in der Konstruktion von
Subjekten niederschlagen. Dieses Wissen und die institutionellen Praxen lagern sich auch
im Denken und Fühlen ab.64

Trotz dieser Kritik an Phobie-Begriffen ist darauf hinzuweisen, dass Ängste benannt
werden müssen. Wer Diskriminierung bekämpfen möchte, muss von den Ursachen und
Wirkungsweisen von Ängsten Kenntnisse haben. Allerdings geht es nicht um psychologi-
sche Problemstellungen, die vorsozial bestehen, als vielmehr um soziale Verhältnisse, die
Ängste begründen, verstärken oder abschwächen. Phobien sind somit sozial bedingt, ein-
gebettet in Machtverhältnisse und entsprechend in ihrer sozialen Konditionierung zu
analysieren. Außerdem sollte der Fokus von Begriffen nicht in erster Linie auf jene gelegt
werden, die ausgrenzen, sondern es sind die Funktionsweisen und Folgen von Ausgren-
zung zu fokussieren. Dementsprechend bedarf es neben dem Begriff des Rassismus wei-
terer Begriffe wie Diskriminierung sowie mit Blick auf spezifische Formen der kollekti-
ven Diskriminierung den Begriffen der Hate Speech und Hate Crime, welche die Folgen
und Ursachen aus der Perspektive sozialer Verhältnisse adressieren.65

60 Vgl. zusammenfassend Terkessidis (Fn. 7), 53 ff.
61 Allen (Fn. 1), 136.
62 Vgl. Doris Liebscher/Tarek Naguib/Tino Plümecke/Juana Remus, Wege aus der Essentialismusfal-

le: Überlegungen zu einem postkategorialen Antidiskriminierungsrecht, Kritische Justiz 2012,
217 ff.

63 Sonja Buckel, Neo-Materialistische Rechtstheorie, in: Buckel/Christensen/Fischer-Lescano
(Hrsg.), Neue Theorien des Rechts, 2. Aufl., Stuttgart 2009, 78 ff.; Mathias Moeschel, Race in
Mainland European Legal Analysis: Towards a European critical race Theory, Ethnic and Racial
Studien 34 (2011), 1648-1664 (1649); W. Kimberlé Crenshaw/Neil Gotanda/Gary Pellery/Thomas
Kendal, Critical Race Theory: The Key Writings Formed the Movement, 1995, 257-275.

64 Terkessidis (Fn. 7), 53 ff.
65 Vgl. ausführlich dazu Tarek Naguib, Begrifflichkeiten zum Thema Rassismus im nationalen und

im internationalen Verständnis. Eine Auslegeordnung unter Berücksichtigung des Völker- und

202 KJ 49 (2016) Heft 2 202

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Allerdings ist davor zu warnen, die Phobie- und Feindlichkeitsbegriffen gänzlich
durch die genannten Begriffe zu ersetzen. Vielmehr bedarf es ergänzend einer zusätzli-
chen Ausdifferenzierung, wie sich Feindlichkeit und Phobie machtanalytisch verorten
lassen: Rassismus- bzw. gleichheitstheoretisch muss etwa unterschieden werden zwischen
Ablehnungsverhalten von strukturell diskriminierten gegenüber strukturell mächtigen
Gruppen (wie z.B. gegenüber christlichen Dominanz) und Ausgrenzungsverhalten zur
Verteidigung der eigenen strukturellen Vormachtstellung (wie z.B. jene gegenüber Mus-
lim*innen und dem Islam in westlichen Gesellschaften). Sodann entstehen Ängste auch
zwischen Gruppen im Rahmen strukturell symmetrischer Verhältnisse.

Ebenfalls differenziert werden muss zwischen Ausgrenzungsverhalten, das der Funkti-
on dient, die kulturelle Homogenität aufrecht zu erhalten sowie Ausgrenzungsmechanis-
men zur Verteidigung des ökonomischen Status. Dabei müssen jeweils die spezifischen
Verhältnisse differenziert betrachtet werden: Diese zeigen sich im prinzipiellen Unter-
schied zwischen der Funktionsweise der Islamophobie sowie jenen der Germano-66 und
Francophobie.67 Während sich die Islamophobie im Kern historisch als sowohl kulturelle
wie ökonomische christlich-westliche Dominanz eines imperialistischen „Okzident“ ge-
genüber einem islamischen „Orient“ beschreiben lässt, lässt sich die Germanophobie
bzw. Deutschenfeindlichkeit und die Francophobie als projizierte Angst vor hegemonia-
ler Bedrohung innereuropäischer Provenienz schildern. Im Unterschied zur Islamopho-
bie handelt es sich bei der Germano- (und der Francophobie) in der Regel weder um
Rassismus, sondern um Ängste vor ökonomischer Übermacht inkl. Konkurrenz auf dem
Arbeitsmarkt zwischen Gleichqualifizierten. Allerdings wird auch hier mit dem Begriff
Angst kaschiert, dass die politische Frage der fairen Regulierung des Arbeitsmarktes und
des Wettbewerbs bzw. die problematischen Folgen kapitalistischer Produktionsverhält-
nisse als Problem der Identitätsangst von Individuen verhandelt werden, anstatt diese in
den Kontext ideologischer und ökonomischen Machtverhältnissen zu setzen.

Islamo, Christiano: Institutionalisierung als Verfehlung des Schutzobjekts

Kritisiert wird das Begriffskonzept ferner, weil mit den Präfixen Islamo und Christiano
Institutionen (Islam, Christentum) adressiert werden anstatt die Folgen für die betroffe-
nen Menschen ins Zentrum zu rücken. Kenan Malik etwa moniert, dass der Begriff Isla-
mophobie Diskriminierung von Muslim_innen und Islamkritik (wie z.B. das Phänomen
der „Mohammed-Karikaturen“) verwechsle.68 Iman Attia sieht in der Islamophobie we-
niger eine Kritik am Islam als vielmehr einen spezifisch antimuslimischen Rassismus, der
als Diskurs an den „islamischen Terror“ und an als islamisch definierte Praktiken wie

3.2

Verfassungsrechts. Expertise im Auftrag der Fachstelle für Rassismusbekämpfung (FRB), Eidge-
nössisches Departement des Innern (EDI), Bern 2014.

66 Vgl. BBC World Service Poll: Global Views of USA Improve, April 2008; Richard Scully, British
Images of Germany: Admiration, Antagonism & Ambivalence, 1860-1914, Palgrave Macmillan,
2012, 100. Ferner zeigt eine Studie zur Stadt Zürich, dass Bessergebildete in höheren beruflichen
Positionen sich durch die gut gebildete Zuwanderung Deutscher bedroht fühlen und latente Ängs-
te vor Deutschen sich reartikulierten (vgl. Marc Helbling, Germanophobia in Switzerland, Berlin
2010).

67 John G. Robertson, Robertsons’s Worlds for a Modern Age: A Cross Reference lf Latin and Greek
Combining Elements, Senior Scribe, 1991.

68 Siehe hierzu Manzoni, 21.

203 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 203

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


„Zwangsheirat“, „Ehrenmord“ und eine im Islam besonders virulente Frauendiskrimi-
nierung anknüpft. Damit schaffe die dominante nicht-islamische Gesellschaft Distanz
zwischen der islamischen, „grundsätzlich zurückgebliebenen ‚Kultur’“ und ihrer eigenen,
womit sie die „Höherwertigkeit ‚westlicher Kultur’“ bestätige.69

Andererseits kann m.E. auf einen Begriff, der strukturell ausgrenzende Kritik gegen-
über Institutionen fasst – wie diffamierende Islamkritik – nicht verzichtet werden. Dies
lässt sich etwa am Begriff der Diffamierung von Religionen erläutern, der in der Ent-
wicklung des internationalen Rechts seit 2002 politisch verhandelt wird. Der Tenor
zahlreicher UN-Resolutionen und Statements von Staatenvertreter_innen auf UN-Ebene
ist besorgt „about the (...) negative portrayal of religion in the media and in the political
discourse, as well as over policies and practices that seem to target people because of their
religion“70 und „the dissemination of expressions which offend certain believers“.71 As-
ma Jahangir, Special Rapporteur on freedom of religion or belief, weist zudem auf den
Zusammenhang zwischen Religionskritik und seinen Auswirkungen auf die Religionsan-
gehörigen hin und zeigt, wie der Gebrauch von negativen Stereotypen über Religionen
die Gefühle der Menschen verletzt („the use of stereotypes and labeling that insulted de-
ep-rooted religious feelings“).72 Die Hohe Kommissarin für Menschenrechte erläutert
sodann den Konnex zwischen missbräuchlicher, gewaltförmiger und repetitiver Kritik
(„abusive, violent and repetitive criticism“) des Islam, die in konkreter Diskriminierung
mündet („often as a result of entrenched stereotypical attitudes, and that (…) deepened
discrimination against them“). 73 Der Begriff der Defamation of Religion stellt somit ne-
ben den Begriffen der Diskriminierung und des Rassismus eine nutzbringende Analyse-
kategorie dar. Zugleich muss an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass überspitzte
und auch diffamierende Kritik an Institutionen aus Sicht der Meinungsäußerungsfreiheit
zulässig sind. Verbote widersprechen der in Art. 20 des Internationalen Paktes über bür-
gerliche und politische Rechte angelegten Konzeption, zwar „national, racial and reli-
gious hatred“ als Angriff auf die Person zu sanktionieren – allerdings Angriffe auf die
Religion bzw. ihre Ideen, Institutionen und Amtsträger*innen als zulässig erachten.74

69 Attia (Fn. 24), 101; knapp nachgezeichnet bei Naguib (Fn 65), insb. 17 f.
70 GA, Report of the Secretary General on Combating defamation of religions to the General As-

sembly 64th Session, U.N. Doc. A/64/2009, S. 5.
71 Report on UHCHR expert workshops on the prohibition of incitement to national, racial or reli-

gious hatred (6-7 July 2011, Bangkok), S. 13.
72 HRC, Report of the Special Rapporteur on freedom of religion or belief, Report to the Human

Rights Council 10th Session, U.N. Doc. A/HRC/10/8.
73 GA, Report of the High Commissioner for Human Rights, Report at the third substantive session

of the Preparatory Committee for the Durban Conference, U.N. Doc. A/CONF.211/PC.4/5, par.
3.

74 Im Juli 2011 erließ der UN-Menschenrechtsausschuss den General Comment Nr. 34, in welchem
er die Inkompatibilität von Blasphemie- und Diffamierungsgesetzen herausstreicht. Vgl. ferner
HRC, Report of the Special Rapporteur on the Promotion and Protection of the Right to Freedom
of Opinion and Expression v. 7.3.2008, UN Doc. A/HRC/7/14, para. 40; zur Praxis des EGMR
vgl. etwa W.P. and Others v. Poland, no. 42264/98 (ethnic hate speech); Garaudy v. France, no.
65831/01 (Negationismus und Revisionismus); Norwood v. the United Kingdom, no. 23131/03 (re-
ligious hatred speech); vgl. zum Ganzen Naguib (Fn. 65), 109 f.

204 KJ 49 (2016) Heft 2 204

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


Xeno, Fremde: Kaschierung von Rassismus und politischem Nationalismus

Ein weiterer Kritikpunkt betrifft die Präfixe Xeno- und Fremden-. Problematisch an die-
sen Begriffen ist die Gefahr der Banalisierung und Kaschierung von rassistischen Kultu-
ralisierungen. Denn letztlich gründen Phänome der Xenophobie und Fremdenfeindlich-
keit empirisch regelmässig in kulturalistischen Klassifikationen. Wie bereits gezeigt wur-
de, handelt es sich dabei entweder um Formen des kulturalistischen Rassismus oder um
Diskriminierung aufgrund der Herkunft. Daher erstaunt es auch nicht, dass Praxis und
Lehre des internationalen Rechts noch keine Kriterien zur Abgrenzung des Begriffes der
Xenophobie zum Rassismus-Begriff und zu den etablierten völkerrechtlichen Begriffen
der Diskriminierung und der Rassendiskriminierung festmachen konnten bzw. noch kei-
ne Antwort auf die Frage formuliert haben, inwiefern Xenophobie eine eigenständige Be-
deutung aufweist und in welchem Verhältnis sie zu diesen Begriffen steht.

Zur Verteidigung des Begriffes der Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit könnte
eingebracht werden, dass es bei Ängsten, Feindlichkeiten oder Hass gegenüber „Frem-
den“ wie Ausländern, Migranten, Flüchtlingen, Illegalisierten etc. nicht immer um For-
men der biologistischen oder kulturalistischen Rassifizierung oder Diskriminierung geht.
Vielmehr geht es oft „schlicht“ um eine Angst vor einem quantitativen Zuviel an Ein-
wanderung, die das soziale Gefüge überlasten könnte, unabhängig davon, ob es sich um
„kulturfremde“ oder „kulturnahe“ Einwanderungsgruppen, fremde oder gar eigene
Staatsangehörige handelt. Aber auch dann muss an dieser Stelle die kritische Frage nach
dem analytischen Wert des Begriffes der Xenophobie gestellt werden, geht es doch auch
hier im Kern weniger um Angst vor dem Fremden, sondern um die Verteidigung von
Privilegien einer politischen Nation auf einem bestimmten Territorium.

Fremd, Moslem, Christ: Homogenisierung multipler Subjektpositionen

Als letzten Punkt möchte ich darauf eingehen, dass gruppistische Begriffe wie Fremd, Is-
lamo, Christiano, Germano, Franco dazu verleiten, vielfältige soziale Verhältnisse zu ho-
mogenisieren. Darauf verweisen die verschiedenen konstruktivistischen Kritiken der Cri-
tical Race Theory, der Queer_Feminist Legal Critique, der Disability Theory sowie der
Theories on Law and Age(ing) mit ihrem Hinweis auf die Interdependenz bzw. Intersek-
tionalität von Machtverhältnissen (Rassismus, Sexismus, Heteronormativität, Ableism,
Ageism, Klassismus). Die verschiedenen „-Ismen“ sind zwar analytisch voneinander
trennbar, verweben sich jedoch regelmäßig auf der Ebene der sozialen Praxen miteinan-
der. So kommt etwa der Rassismus meist nicht in unikategorialer Ausprägung daher (z.B.
Hautfarbe), sondern manifestiert sich abhängig von Herkunft, Lebensalter, Geschlecht,
körperliche, geistige, psychische Konstitution etc. auf je spezifische Weise. Sodann be-
zeichnet der Begriff der multiplen Diskriminierung in Anlehnung an das Völkerrecht
eine Handlung, mit der bewirkt wird, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
aufgrund des Zusammenwirkens von mindestens zwei Diskriminierungsdimensionen
einem Nachteil ausgesetzt wird, und hierfür eine Rechtfertigung durch qualifizierte
Gründe nicht vorliegt.75 Während entsprechende Konzepte in der kritischen Rassismus-

3.3

3.4

75 Zur Genese und Geschichte des Begriffs der „Intersectionality“ siehe Kimberlé Crenshaw/Leslie
McCall, Intersectionality: Theorizing Power, Empowering Theory, Summer 2013, vol. 38, no. 4;

205 Tarek Naguib · Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. – eine Begriffskritik 205

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194


forschung bereits entwickelt worden sind, findet eine solche im Kontext der Begriffsde-
batten rund um die Begriffe der Xeno-, Islamo- und Christianophobie – aber auch
Trans*- und Homophobie u.ä. – nicht statt. Auch dies ist mit ein Grund, die Begriffe
grundsätzlich zu überdenken.

Ergebnis

Die im internationalen Soft Law relevanten Begriffe der Xeno-, Islamo- und Christiano-
phobia sowie Fremdenfeindlichkeit bzw. -phobie sind höchst problematisch. Einerseits
rekurriert das Suffix auf Ängste und kaschiert damit, dass Ausgrenzung im Wesentlichen
als soziale Verhältnisse und nicht als individual- oder kollektivpsychologische Probleme
analysiert werden müssen, um die Funktionsweisen von interdependent/intersektional-
rassistischen sowie anderweitigen Kulturalisierungen und (multiplen) Diskriminierungen
zu beschreiben. Andererseits verweisen die Präfixe auf Institutionen und Gruppen, wo-
mit entweder das Schutzobjekt verfehlt oder homogenisiert wird. Zielführender ist m.E.
stattdessen, Begriffskonzepte zu verwenden, die soziale Macht- und Differenzverhältnis-
se in den Blick zu nehmen – wie Rassismus, politischer Nationalismus und Diskriminie-
rung –, um auf diese Weise die Funktion und Wirkweisen von Ab- und Ausgrenzung ge-
gen das „Fremde“ – wovon Angst und Hass Teilaspekte sind – analytisch präziser fassen
zu können.

4.

und Eleonor Kleber, La discrimination multiple. Etude de droit international, suisse et européen,
Diss. Fribourg, Zürich 2015.

206 KJ 49 (2016) Heft 2 206

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

