Tarek Naguib

Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik

1. Problemstellung

Im internationalen Soft Law wurden in den letzten gut zwanzig Jahren die Begriffe Xe-
nophobie und Islamophobie — in deutscher Sprache auch Fremden- und Islamfeindlich-
keit — eingefiihrt. Die Begriffe werden jedoch aus Sicht der internationalen Rassismusfor-
schung kritisiert und sind politisch umkampft. Moniert wird u.a., dass die Bezeichnun-
gen Phobie und Feindlichkeit auf psychische Ursachen des Phinomens hindeute und da-
durch soziale Machtverhiltnisse ,pathologisiert® werden.! Daher wird vorgeschlagen,
statt die Suffixe Phobie oder Feindlichkeit zu bemiihen den Begriff Rassismus bzw. ent-
sprechende ,,-Ismen“ zu verwenden, um auf diese Weise strukturelle Ausgrenzung besser
fassen zu konnen.

Eine begriffliche Klirung scheint notig, auch angesichts aktueller Manifestationen an-
timuslimisch- und anti-Schwarzer Rassismen, die sich etwa darin zeigen, dass Terroris-
mus, Islam und Fluchtbewegungen amalgamisiert werden und sie zum Kulturkampf des
yzivilisierten christlichen weiffen Westens“ gegen den ,,unzivilisierten arabischen schwar-
zen Stiden® stilisiert. Im Folgenden werde ich in Teil 2 die jeweiligen Begriffskonzepte
von Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit und Islamophobie bzw. Muslimfeindlichkeit
sowie den ebenso im internationalen Recht bekannten Begriff der Christianophobie dar-
stellen. Anschlielend werde ich in Teil 3 kritische Anmerkungen formulieren.

2. Begriffskonzeption
2.1 Xenophobia, Fremden- und Auslinderfeindlichkeit

2.1.1 Wissenschaftliche Definitionsansitze

In der Sozialpsychologie wird Xenophobie beschrieben als Ausgrenzung, die auf der
Grundlage von normativ konstruierten Selbst- und Fremdbildern entsteht. Nora Rithzel
spricht von ,rebellierender Selbstunterwerfung® als ein Phinomen, bei dem Widerstand
und soziale Ausgrenzung gegen einen unbeteiligten Dritten als Sindenbock in Form des
Anderen bzw. des Fremden gerichtet wird.?2 Als fremd empfunden werden Menschen,
weil sie nach den expliziten oder impliziten sozialen Regeln der In-Group nicht zu eben
dieser qualitativen Mehrheit zihlen (dtrfen). Nach Guido Bolaffi ist Xenophobie mit der

1 Christopher Allen, Islamophobia, Ashgate Publishing, 2010, 136.
2 Nora Riithzel, in: Annita Kalpaka/Nora Rithzel (Hrsg.), Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein,
Koln 1994.

DOI: 10.5771/0023-4834-2016-2-194

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
I mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 195

Angst vor Identititsverlust verbunden, die sich insbesondere dann in Fremdenfeindlich-
keit manifestiert, ,wenn eine Erschiitterung des Bediirfnisses nach Stabilitit und der
Selbstverstindlichkeit unserer Annahmen tiber die Welt“ geschieht, wobei die Konstruk-
tion der Stabilitt sehr stark von der Identitdtsvorstellungen der Gruppe geprigt wird, zu
der man sich zugehorig fithlt und deren Normen einen auch als zugehorig bezeichnen.?
Somit erweist sich die Fremdenfeindlichkeit gemaf§ Irendus Eibl-Eibesfeldt als anthropo-
logisches Erfordernis zur Aufrechterhaltung einer stabilisierenden Gruppennorm.*
Kontrovers diskutiert wird, ob Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit sich in erster
Linie auf die Gruppe der Auslinder ausrichten soll oder aber breiter nicht nur ,,auf Men-
schen mit anderem Staatsbiirgerstatus, sondern vornehmlich auf Menschen mit bestimm-
ten Sozialmerkmalen® gerichtet ist.> Hierbei gilt es zwischen dem Diskurs iiber den Be-
griff Xenophobia und demjenigen iiber Fremdenfeindlichkeit zu unterscheiden. Wihrend
sich Xenophobie gemif} vorherrschender Auffassung gegen Auslinder_innen richtet, ist
dies beim deutschsprachigen Begriff der Fremdenfeindlichkeit umstritten: Zwar wendet
sich die Aversion auch bei der Fremdenfeindlichkeit regelmaflig gegen ,,Ausliander (...)*
als ,ensemble des discours et des actes tendant a désigner I’étranger de fagon injustifiée
comme un probléme, un risque ou une menace pour la société d’accueil et a I’écart de cet-
te société, que I’étranger soit au loin et susceptible de venir, ou déja arrivé dans cette so-
ciété ou encore depuis longtemps installé“.® Zugleich konnen aber auch ,kulturelle” In-
Group-Angehorige kulturelle Normen dieser Gruppe durch ihr Verhalten massiv in Fra-
ge stellen,”. Dabei handelt es sich um Personen(gruppen), die als different zu einer hege-
monialen Norm wahrgenommen werden wie z.B. Trans* und Homosexuelle (Reproduk-
tionslogik als heteronormative Geschlechternorm), Menschen mit Behinderung (Produk-
tionstiichtigkeit als ableistische Korpernorm), inlindische Fahrende und Punks (sesshafte
und birgerliche Lebensform). Fremdenfeindlichkeit wird dadurch zur Feindlichkeit ge-
gen alle, die durch ihr Sosein in prinzipieller Hinsicht nicht der Norm eines ,gesunden,

3 Guido Bolaffi, Dictionary of race, ethnicity and culture, SAGE Publications Ltd., 2003, 332.

4 Irendus Eibl-Eibesfeldt, Die Biologie des menschlichen Verhaltens — Grundriss der Humanetholo-
gie, Vierkirchen 2004, 409 ff., 443: ,Die Gruppennorm duflert sich in Sprache, Brauchtum, Kleidung,
Korperschmuck und vielen anderen Alltaglichkeiten. Die materielle wie geistige Kultur ist nach ihr
ausgerichtet. Kultur erweist sich hier prigend und legt uns als zweite Natur insofern fest, als uns
auch der Schatz tradierten Brauchtums nicht allzuviel Bewegungsfreiheit lasst.”

5 Siehe hierzu etwa Robert K. Merton, On Social Structure and Science, 1996; Robert Ezra Park, Hu-
man Migration and the Marginal Man, American Journal of Sociology 33, 881-893; Everett V. Sto-
nequist, The Marginal Man: A Study in Personality and Culture Conflict, New York 1937; Markus
Schroer, Fremde, wenn wir uns begegnen. Von der Universalisierung der Fremdheit und der Sehn-
sucht nach Gemeinschaft, in: Armin Nassehi (Hrsg.), Nation, Ethnie, Minderheit. Beitrige zur Ak-
tualitit ethnischer Konflikte, Koln/Bohlau 1997, 22; Alois Habn, Die soziale Konstruktion des
Fremden, in: Walter M. Sprondel (Hrsg.), Die Objektivitit der Ordnungen und ihre kommunikative
Konstruktion, Frankfurt a. M. 1994, 162; Ottfried Schiffler, Modi des Fremderlebens. Deutungs-
muster im Umgang mit Fremden, in: ders. (Hrsg.), Der Fremde. Erfahrungsmoglichkeiten zwischen
Faszination und Bedrohung, Opladen 1991, 11; Armin Nassehi, Der Fremde als Vertrauter. Soziolo-
gische Betrachtungen zur Konstruktion von Identititen und Differenzen, Kolner Zeitschrift fiir So-
ziologie 43 (1995), 443-463 (446); Zymunt Baumann, Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Ein-
deutigkeit, Frankfurt am Main 1995, 73 {f.

6 J.Valluy, Rejet des exilés — Le grand retournement du droit de [asile, Editions Du Croquant,
2009, 2.

7 Zum Ganzen siehe auch Mark Terkessidis, Die Banalitit des Rassismus. Migranten zweiter Genera-
tion entwickeln eine neue Perspektive, Bielefeld 2004, 53 ff.

4 P 2167321660, am 25012026, 11:27:42. © Uthebermachilch gaeehnum Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

196 K] 49 (2016) Heft 2

leistungsfihigen und kulturell homogenen Volkskorpers® entsprechen. Erfasst werden
damit auch die Formen der Trans*-, Homo- und Behindertephobie bzw. —feindlichkeit.

2.1.2 Volkerrechtliches Verstindnis

Weder im Volkerrecht noch im internationalen Soft Law findet sich eine Definition des
Begriffes der Xenophobie.® In der 4. Sitzung des UN Ad Hoc Committee on Comple-
mentary Standards vom 11.-20. April 2012° halten die geladenen internationalen Ex-
pert_innen fest, ,that xenophobia is a fluid concept and that any concrete definition
would need to be debated and agreed upon by the members of the Committee” (gemeint
sind die Mitglieder des Committee on the Elemenation of All Forms of Racial Discrimi-
nation CERD). Nach Patrick Thornberry (CERD-Mitglied) birgt eine Definition die
Gefahr, dass potentielle Opfergruppen aufgrund von rein technischen Erwigungen aus-
geschlossen werden. In diesem Sinne waren sich die anwesenden Staaten darin einig,
ythat problems surrounding a legal definition should not restrict the Committee from
protecting victims of xenophobia, particularly in light of the precedent that CERD deals

with issues surrounding indigenous rights without defining a class of indigenous peo-
» 10

ple”.
Trotz bewusst offener Konzeption gibt die Praxis der aufervertraglichen Menschen-

rechtsorgane gewisse Hinweise, was unter Xenophobie subsumiert werden kann. Neben
den vom CERD-Mitglied genannten ,indigenous people®, die gegen Stigmatisierung ge-
schiitzt werden sollen, nennen die aulervertraglichen Berichterstatter_innen!! Xenopho—
bie als eine der Hauptursachen fiir den Rassismus gegentiber Nlchtstaatsangehorlgen im
speziellen Migrant_innen, Flichtlingen und Asylsuchenden.!? Xenophobia sei ein Sym-
ptom nationaler Identititsbildung zur Abwehr kultureller Diversitit.'”> Gemifl vorwie-
gend nichteuropdischen Staaten wird insbesondere der generelle Trend ,in the industria-
lised world to introduce stricter migration policies“ unter Xenophobia gefasst.!* Aufier-
dem wird regelmifig auf die Kriminalisierung, Diskriminierung und Stigmatisierung von
Gruppen aufgrund ihres migrationsrechtlichen Status hingewiesen, die gerade in Zeiten
okonomischer Herausforderungen als ,,Siindenbocke® herhalten mussen (,,stigmatization
and targeting of groups in the context of the economic downturn ... stigmatizing certain
groups and blaming them for any problems endured ... on minorities, foreigners, mi-
grants, including irregular migrants, refugees and asylum seekers®).!>

8 Der ins einschligige vilkerrechtliche Soft Law ibernommene Begriff der ,,Xenophobia/Xénopho-
bie“ wird in deutschsprachigen Dokumenten regelmiflig mit ,Fremdenfeindlichkeit* tbersetzt.
Allerdings wird die sowohl aus etymologischer als auch sprachwissenschaftlicher und soziologi-
scher Sicht problematische Gleichsetzung der beiden Begriffe zueinander nicht explizit erklart.

9 Siche hierzu HRC, Report v. 31.8.2012 des Ad Hoc Committee on the elaboration of complemen-
tary standards on its fourth session, U.N. Doc. A/HRC/21/59 (zit. HRC Report).

10 HRC Report (Fn. 9).

11 In UNO-, Europarat- und OSZE-Dokumenten.

12 World Conference against Racism, Racial Diskrimination, Xenophobia and Related Intolerance
(31 August to 8 September 2001) in Durban, South Africa, Durban Conference Declaration, 7.

13 HRC Report (Fn. 9), 4.

14 Siche http://www.humanrights.gov.au/hreoc-website-racial-discrimination-national-consultations
-racism-and (besucht am: 18.3.2016).

15 HRC Report (Fn. 9), 4.

P 2167321660, am 25012026, 11:27:42. © Uthebermachilch peehnum Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 197

2.2 Islamophobia und Islamfeindlichkeit

2.2.1 Wissenschaftliche Definitionsansitze

In den Sozialwissenschaften wurde der Begriff Islamophobie vermutlich erstmals gegen
Ende der 1980er-Jahre in einer Publikation von Tariq Modood aufgegriffen.!® Im An-
schluss daran formulierte der Runnymede Trust 1994, als erster nichtmuslimischer Rat
aus Wissenschaftler_innen eine Definition.!” Im Bericht wird Islamophobia definiert ,as
an outlook or world-view involving an unfounded dread and dislike of Muslims, which
results in practices of exclusion and discrimination”. Demnach handelt es sich um eine
ablehnende Haltung gegentber dem Islam, die diesen als gewalttatig, aggressiv, bedroh-
lich, primitiv, sexistisch wahrnimmt, ihn als fremd bezeichnet, und ihn als verinderungs-
resistent und dem Westen unterlegen begreift.!® Der Runnymede Report wurde von
zahlreichen Soziolog_innen kritisiert, so insbesondere seine mangelhafte historische Ein-
bettung, sowie die implizite Unterstellung, dass die Muslim_innen mitverantwortlich sei-
en fiir die Islamfeindlichkeit.!

Im Nachgang zu den Anschlagen auf das World Trade Centre in New York (9/11)
haufte sich die wissenschaftliche Auseinandersetzung. Hierbei wurden ein starker Eklek-
tizismus sowie vage und theoretisch kaum fundierte Klarungsvorschlige prisentiert. Die
erste wissenschaftliche, interdisziplinir und breit fundierte Studie legten dann die Histo-
riker Thomas Deltombes?® 2005, Peter Gottschalk/Gabriel Greenberg?! 2008 sowie der
Politologe und Soziologe Christopher Allen im Jahre 201022 vor. Diesen Autoren nach
fihrt die Islamophobie zu unterschiedlichsten Formen der Ausgrenzung und zu ,gene-
rell ablehnender Einstellung gegentiber Muslimen, pauschalen Abwertungen der islami-
schen Kultur und distanzierenden Verhaltensabsichten gegeniiber Muslimen“.?*> Dabei
handele es sich um eine Ideologie, die die Muslim_innen und den Islam als das negativ
konnotierte Andere konstruiere, indem sie stereotype, einseitige, pauschalisierende und
tendenziell negative Sichtweisen transportiert.?* Die Islamfeindlichkeit zielt regelmifiig
auf Symbole, die vom Westen als problematisch konnotiert werden wie z.B. die Kopfbe-
deckung (als Symbol der weiblichen Unterdriickung), das Minarett bzw. die Moschee (als
Symbol fiir islamistische Stromungen) und der Koran (als Symbol fiir Rickstandigkeit
und Gewalt).

16 Siehe hierzu Allen (Fn. 1), 58 ff.

17 Peter Gottschalk/Gabriel Greenberg, Islamophobia. Making Muslims Enemy, Lanham, 2008.

18 Encyclopedia of Race and Ethics, 215.

19 Robert Miles/D. Malcolm Brown, Racism, Second Edition, Routledge/London/New York, 2003,
162 ff.

20 Thomas Deltombe, L’Islam imaginaire, Fditions la Découverte, Paris 2005.

21 Gottschalk/Greenberg (Fn. 17).

22 Allen (Fn. 1).

23 Jiirgen Leibold/Steffen Kiiblen, Islamophobie. Differenzierung tut not, in: Wilhelm Heitmeyer
(Hrsg.), Deutsche Zustinde, Folge 4, Frankfurt a. Main 2006, 135-155 (137).

24 Iman Attia, Die ,westliche Kultur® und ihr Anderes. Zur Dekonstruktion von Orientalismus und
antimuslimischem Rassismus, Bielefeld (transcript) 2009, 97 ff.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
Erlaubnis untersagt, b ‘mit. far oder In ,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

198 K] 49 (2016) Heft 2

2.2.2 Volkerrechtliches Verstindnis

Islamophobie wird in den einschligigen menschenrechtlichen Vertrigen nicht ausdriick-
lich genannt. Hingegen ist der Begriff insbesondere seit 9/11 im aktuellen volkerrechtli-
chen Soft Law sowie in weiteren amtlichen Dokumenten der internationalen Diplomatie
etabliert und wird im Zuge der Debatte tiber Diskriminierung, Rassismus und Antisemi-
tismus sowohl als theoretisches Konzept als auch als soziale Praxis reflektiert.?> Die noch
junge Debatte sieht das Phinomen der Islamophobie als Antwort auf religiose Intole-
ranz.?® Auflerdem habe der islamische Radikalismus bzw. Islamismus sowie die Manipu-
lation des religiosen Glaubens zu politischen Zwecken gemass dem UN-Sonderberichter-
statter gegen Rassismus zu einer Intensivierung bzw. verstirkten Manifestation der Isla-
mophobie und zu Ausgrenzung, Stigmatisierung und Diskriminierung gefithrt.?”” Sowohl
die terroristischen Anschlige seitens Islamist_innen?® als auch die schwerwiegende Dis-
kriminierung von Muslim_innen im Westen seien Griinde fir die verstirkte Islamopho-
bie wie auch fiir den intensiven Fokus auf die Problematik der Islamophobie und den
Umgang damit.?’

Der UN-Sonderberichterstatter definiert Islamophobie als grundlose Feindlichkeit ge-
geniiber dem Islam (,,baseless hostility and fear vis-a-vis Islam“) und als Ergebnis von
Furcht und Aversion gegeniiber Muslim_innen (,,and as a result a fear of and aversion
towards all Muslims or the majority of them®). Gemifl Doudou Diéne, dem ehemaligen
Sonderberichterstatter fiir Rassismus, bringen zeitgendssische Formen der Islamophobie
den Islam pauschal in Verbindung mit Menschenrechtsverletzungen repressiver Staaten
im Namen des Islam, mit terroristischen Organisationen, die von sich behaupten, ihr
Handeln auf islamische Werte zu stiitzen, und miinden in eine politische Rhetorik, die
die westliche Welt (also das Eigene) als christlich zivilisiert wahrnimmt und demgegen-
uber die islamische Welt (als das Andere bzw. Fremde) als sowohl homogene als mit die-
sen scheinbaren westlich-christlichen Werten nicht oder nur fiir sehr schwierig vereinbar
erklirt (,enlightment against darkness, ,civilization against barbarism*).>*® Demnach
seien gemafl Diene drei zentrale Entwicklungen besonders gewichtig: erstens die Asso-

25 Hingegen taucht der Begriff , Islamophobie® in verschiedenen Resolutionen, die sich zu Diffamie-
rung von Religionen und zur Bekimpfung von Intoleranz, negativer Stereotypisierung und Stig-
matisierung, Diskriminierung, Aufruf zu Gewalt und zu Gewalt gegen Personen aufgrund ihrer
Religion oder ihres Glaubens aduflern, nicht ausdriicklich auf; statt vieler sieche HRC,
Res. v.12.4.2011, U.N. Doc. A/HRC/RES/16/18; U.N. Doc. A/HRC/19/L7; U.N. Doc.
A/HRC/22/L.40.

26 Siche Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1927 (2010), Islam, Is-
lamism and Islamophobia in Europe, para. 1.

27 HRC, Report of the Special Rapporteur on contemporary forms of racism, racial discrimination,
xenophobia and related intolerance v. 21.8.2007, U.N. Doc. A/HRC/6/6, para. 23 f.

28 HRC (2007), Report of the Special Rapporteur on contemporary forms of racism, racial discrimi-
nation, xenophobia and related intolerance v. 27.3.2007, U.N. Doc. A/HRC/4/19, para. 38.

29 Siche auch Europarat - Parlamantarische Versammlung -, Resolution 1743 (2010) zu Islam, Isla-
mism and Islamophobia in Europe, para. 9; sieche auch HRC (2006), Report of the Special Rappor-
teur on freedom of religion or belief, and the Special Rapporteur on contemporary forms of
racism, racial discrimination, xenophobia and related intolerance v. 20.9.2006, U.N. Doc. A/HRC/
2/3, para. 18.

30 HRC (Fn.27), A/HRC/6/6, para. 21 {f.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
I mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 199

ziation des Islam mit Gewalt und Terrorismus,> zweitens die Tendenz zur Uberwachung
islamischer Einrichtungen®? und dritten die fehlende Anerkennung bzw. Abwehr religio-
ser Vielfalt in der gelebten Realitit von Muslim_innen.?* Islamophobie konne sich auf
sehr unterschiedliche Weise manifestieren, so insbesondere durch Stereotypisierung, Stig-
matisierung, Diskriminierung und Marginalisierung.>*

Auch auf europiischer Ebene gewinnt der Begriff der Islamophobie zunehmend an
Bedeutung Fir den Europarat ist Islamophobia eine Form des politischen Extremis-
mus® im Sinne von Intoleranz, Diskriminierung gegentiber Musliminnen und Muslimen
und den Islam als solchen?® in Form von ,hostile or oriental stereotypes“.’” Gemeint ist,
dass der Islam in Europa zu oft als mit den Prinzipien des modernen Europas und ethi-
schen Werte inkompatibel wahrgenommen werde (,,too often perceived ... as incompati-
ble with the principles which are the basis of the modern European society ... and Euro-
pean ethics*).?® Ahnlich wertet die OSZE bzw. deren ehemalige Berichterstatterin das
Phinomen als Intoleranz gegeniiber Muslim_innen und bezeichnet die Stigmatisierung
des Islam als eine Gefahr fiir die westliche Welt (,,negative public depiction of Islam®,
»1dentification of terrorism and extremism with“),?? die regelmiflig auf unterschiedlichs-
te Weise in Diskriminierung verbaler, physischer und anderer Art miinde.*°

2.3 Christianophobia

2.3.1 Wissenschaftliche Definitionsansitze

In den Sozial- und historischen Wissenschaften wird Christianophobie unterschiedlich
verortet. Rupert Shortt definiert Christianophobie als feindliches Geftihl gegen
Christ_innen, die sozial benachteiligt, belastigt oder aktiv wegen threm christlichen
Glauben unterdriickt werden (,,socially disadvantaged, harassed or actively oppressed for
their beliefs“). ! Von verschiedenen Vertreter_innen der Wissenschaften wird Christia-
nophobie im Kontext der Vorfille von 9/11 betrachtet und als Reaktion darauf und ihren
politischen Folgen interpretiert, dies im Sinne einer Projektionsfliche gegeniiber der als
dominant wahrgenommenen westlichen-christlichen Welt. Shortt jedoch argumentiert in
seiner empirischen Linderanalyse, dass das Phinomen der Christianophobia nicht aus-
schlieflich als Reaktion auf eine wie auch immer geartete westliche, christlich-sikulare

31 HRC (Fn.28), Report v.12.1.2007, A/HRC/4/19, para. 38; ferner HRC (Fn.29), A/HRC/2/3,
para. 18; siehe auch HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6, para. 17 {f.

32 HRC (Fn. 28), Report v. 12.1.2007, A/HRC/4/19, para. 38.

33 Ebd.

34 HRC,v.2.9.2008, U.N. Doc. A/HRC/9/12, para. 19; siche auch U.N. Doc. E/CN.4/2005/18/Add.
4, para 13; HRC (Fn. 29), A/HRC/2/3, para. 18.

35 Europarat (Fn. 26), para. 3.

36 FEuroparat (Fn. 26), para. 1.

37 Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1162 (1991), para. 6.

38 Ebd., para.7.

39 OSCE/ODIR, Hate Crimes in the OSCE Region: Incidents and Responses. Annual Report for
2012, November 2013, 68 ff.

40 Siche statt vieler den Report of the Personal Representative of the OSCE Chair-in-Office on Tol-
erance Issues (24.1.2012), CIO.GAL/262/11, 4{f.; OSCE/ODIR, Annual Report (2012) on Hate
Crimes in the OSCE Region: Incidents and Responses, 68-72.

41 Rupert Shortt, Christianophobia: A Faith Under Attack, Rider 2012, 1.

P 2167321660, am 25012026, 11:27:42. © Uthebermachilch peehnum Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

200 K] 49 (2016) Heft 2

Dominanz verkiirzt werden kann. Vielmehr werde die feindliche Haltung gegentiber dem
Christentum bzw. seiner Symboltriger oft bewusst durch religiose Machttriger_innen
geschiirt, um auf staatlicher oder parastaatlicher Ebene entweder einen (nichtchristlichen)
religidsen Machtapparat zu installieren oder zu stirken*’ oder um ein antireligioses
Machtsystem durchzusetzen. Beispiele einer religios motivierten politischen Mobilisie-
rung der Christianophobie betrifen laut Shortt zwar iiberwiegend Gesellschaften mit
muslimischer Mehrheit®, so etwa in Agypten, im Irak, in Pakistan** und in Nigeria.*?
Hingegen seien auch Gesellschaften davon betroffen, in denen andere Religionen domi-
nierten, so z.B. in Indien, wo hinduistische Extremist_innen christianophobe Anschlige
verliben, und dies mehrheitlich als eine Mischung aus ethnisch-religids-nationalistischen
Bewegungen zu interpretieren sei.*® Beispiele fiir ein antireligioses Machtsystem, in de-
nen u.a. Christ_innen massiv unterdriickt werden, sind die kommunistischen Regime un-
ter Burma und China.¥

2.3.2 Volkerrechtliches Verstindnis

Christianophobie ist kein etablierter Begriff des Volkerrechts, wird jedoch seit einigen
Jahren verstirkt im internationalen Soft Law thematisiert. Demnach handle es sich im
Kern um anti-christliche Steretoype und Vorurteile,* die sich in Diskriminierungsvorfal-
len und in Intoleranz gegen Christ_innen manifestieren. Die Diskriminierung wiirde sich
hiufig in extremer Gewalt auf christliche Gemeinden entladen* (,,mainly reflected in the
attacks of their places of residence and worship“),>® in Form von Aufrufen zu Hass (,,dis-
courses inciting to religious hatred“), Angriffen auf Gebetsstitten, Hinrichtungen und
Totungen, oder anderen schwerwiegenden Unterdriickungshandlungen wie z.B. Verbote
der Ubersetzung der Bibel, des Baus von Kirchen und religiser Stitten.’! Der Council

42 Shortt (Fn.41); siche auch Matt Cole, America’s Role in Preventing International Anti-Christian
Persecution, Michigan State International Law Review 22 (2013), 455-490 (456 £.).

43 Wobei Shortt (Fn. 41), 35 ff., mit Hinweisen auf die Geschichte deutlich macht, dass dies nicht da-
mit zu tun habe, dass die islamische religiose Lehre im Vergleich zu anderen Religionen in beson-
derer Weise Intoleranz fordere: ,,Just as Christianity has evolved, there are reasonable grounds for
thinking that Islam will do so, too®. Shortt nimmt dabei Bezug auf Benthall: ,Islam has proved to
be just as flexible as Christianity in accomodating popular forms of belief and practice® (Jonathan
Benthall, Confessional cousins and the rest: The structur of Islamic toleration, Anthropology To-
day, Vol. 21 No. 1 [2005], 20).

44 Zu den Vorfillen siehe etwa Christian Solidarity Worldwide (CSW), Report on Pakistan, Religious
Freedom in the Shadow of Extremism, 2011.

45 Paul A. Marshall (Hrsg.), Religous Freedom in the World, Littlefield 2008, insb. 310.

46 Siehe zum Ganzen etwa Christian Solidarity Worldwide (CSW), Report on India, Communalism,
Anti-Conversion and Religious Freedom, 2011, insb. 9 ff., 29f., 37.

47 Siehe hierzu Benedict Rogers, Carrying the Cross: The military regime’s campaign of restriction,
discrimination and persecution against Christians in Burma, 2011; R.C. Bush, Religion in Commu-
nist China, 1970; Victor Goossaert/David A.Palmer, The Religious Question in Modern China,
Chicago 2011.

48 Europarat - Parlamentarische Versammlung -, Recommendation 1957 (2011), Violence against
Christians in the Middle East, para 12.4.

49 Ebd., para. 16.

50 HRC (Fn.29), A/HRC/2/3, para. 20.

51 HRC (Fn.27), A/HRC/6/6, para. 50.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
I mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 201

of European Episcopal Conferences (CCEE) bezeichnet Christianophobia ,as every
form of dicrimination and intolerance against Christians”.>?

Gemafl dem Europaratsparlament steht Christianophobia in einem engen Zusammen-
hang mit der Islamophobie, zwei Phinomene, die sich gegenseitigen verstarkten (,,both
phenomena reinforce each other).>* Auch der UN-Generalsekretir sicht die beiden Phi-
nomene in enger Verbindung.’* Weiterfithrend in diese Richtung ist die Analyse von
Doudou Diene, der den Kern der Ursache fiir die verstirkte Christanophobie im We-
sentlichen in einer kulturellen Dominanz westlich-christlicher und -sikularer Werte
sieht, u.a. auch gegentiber dem Islam sowie islamisch geprigten Staaten.> Konkret
spricht der ehemalige UN-Sonderberichterstatter gegen Rassismus von drei Grinden:
erstens, die kulturelle Verbreitung des dogmatischen Sikularismus,>® der nicht nur in eine
antireligiose Kultur, sondern auch in eine Intoleranz gegentiber jeglicher religioser Prak-
tik miinde;?” zweitens, die starke Identifikation des Westens mit dem Christentum und
die dadurch bestehende historische Geschlossenheit;>® und drittens der Proselyitismus
bestimmter evangelischer Gruppen aus Nordamerika.>

3. Kritische Anmerkungen zur Begriffskonzeption
3.1 Phobie: Psychologisierung und Pathologisierung von sozialen Machtverhiltnissen

Wissenschaftliche und politische Begriffskategorien, mit denen Phinomene der Ab- und
Ausgrenzung gegentiber Fremden bezeichnet werden und die dabei mit dem Suffix Pho-
bie bzw. Angst oder Feindlichkeit operieren, werden seit Anfang der 1990er-Jahre grund-

52 Siehe hierzu http://www.ccee.eu/ccee_en/activities/00002191_All_News.html (Zugriff: 12.1.2014).

53 Europarat - Parlamantarische Versammlung -, Resolution 1743 (2010) zu Islam, Islamism and Isla-
mophobia in Europe, para. 1.

54 GA, UN. Doc. A/62/306, para. 41.

55 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para. 41; siche auch HRC (Fn. 27), A/HRC/6/6,
para. 45 1f.

56 HRC (Fn. 28), Report v.27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: ,(...) which is historically based on op-
position to the political, cultural and ethical pre-eminence of Christianity, under the guise of mod-
ernization, the market and globalization (...)“.

57 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: ,(...) leads not only to an anti-religious
culture, but also to intolerance of any religious practice, expression or sign. Recent illustrations of
this are the decline in religious practices, cultural impertinence towards and mockery of Christian
figures and symbols in the name of freedom of speech, and the reluctance — if not the refusal - to
accept the legitimacy of a religious ethic in the fundamental choices and discussion of society.*.

58 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para. 41: ,(...) the identification of the West with
Christianity, owing to their historical closeness during the era of European colonization and cur-
rent political and intellectual rhetoric about the Christian identity of Europe, and opposition to
Turkey’s admission to the European Union, foster anti-Christian sentiment in Africa, Asia and the
Middle East (...).“

59 HRC (Fn. 28), Report v. 27.3.2007, A/HRC/4/19, para 41: ,,(...) the proselytism of certain evangel-
ical groups, particularly those from North America, is provoking resistance and hostility towards
Christianity in South America, Africa and Asia. The demonization by certain evangelical groups in
South America of Amerindian and African spiritual religions and traditions, such as candomblé in
Brazil, as well as Hinduism or Buddhism in India, is leading to increasingly violent manifestations
of Christianophobia.”

4 P 2167321660, am 25012026, 11:27:42. © Uthebermachilch gaeehnum Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

202 K] 49 (2016) Heft 2

satzlich kritisiert.®® Insbesondere die damit einhergehende Gefahr der Psychologisierung
und Pathologisierung eines sozialen Phinomens wird als ein Problem bezeichnet, das da-
her riihre, dass die Bezeichnung Phobie auf eine sowohl individual als auch kollektiv-
psychische ja gar krankhafte Ursache des zu bezeichnenden Phinomens hindeutet.®! Der
begriffliche Fokus auf Angst und Ablehnung berge das Risiko, dass kulturalistische Aus-
grenzungsmechanismen vom Sozialen auf das Personliche verlagert werden anstatt sie in
Machtverhiltnissen der Differenz zu verorten. Soziale Verhiltnisse werden auf diese Wei-
se als Probleme von Individuen bzw. einer aus Individuen zusammengesetzten Gruppe
verhandelt und dadurch bagatellisiert, ohne dabei die soziale Funktionsweise von Aus-
grenzungen zu analysieren.

Aus Sicht der kritischen internationalen Rassismusforschung wird daher vorgeschla-
gen, nicht begrifflich Angste zu signifizieren, sondern kulturalistische Ausgrenzungs-
und Machtverhiltnisse zu benennen.®? Dabei gehen die Ansitze davon aus, dass Rassis-
men sowohl ideologisch als auch ckonomisch geprigte Oppressions-, Dominanz- bzw.
Herrschaftsverhiltnisse darstellen. Sie verstehen den Rassismus als ein Ensemble ckono-
mischer, politischer und ideologischer Praktiken.®* Rassismen sind keine Haufung von
individuellem Fehlverhalten auf der Grundlage von Vorurteilen, wie dies das Phobie-,
Angst- bzw. Feindlichkeit-Suffix suggeriert. Vielmehr bauten Rassismen auf gewachse-
nen epistemischen und institutionellen Praxen, die materielle und symbolische Aus-
schliisse produzieren, legitimieren und verfestigen und sich in der Konstruktion von
Subjekten niederschlagen. Dieses Wissen und die institutionellen Praxen lagern sich auch
im Denken und Fiihlen ab.®*

Trotz dieser Kritik an Phobie-Begriffen ist darauf hinzuweisen, dass Angste benannt
werden miissen. Wer Diskriminierung bekimpfen mochte, muss von den Ursachen und
Wirkungsweisen von Angsten Kenntnisse haben. Allerdings geht es nicht um psychologi-
sche Problemstellungen, die vorsozial bestehen, als vielmehr um soziale Verhiltnisse, die
Angste begriinden, verstirken oder abschwichen. Phobien sind somit sozial bedingt, ein-
gebettet in Machtverhiltnisse und entsprechend in ihrer sozialen Konditionierung zu
analysieren. Aulerdem sollte der Fokus von Begriffen nicht in erster Linie auf jene gelegt
werden, die ausgrenzen, sondern es sind die Funktionsweisen und Folgen von Ausgren-
zung zu fokussieren. Dementsprechend bedarf es neben dem Begriff des Rassismus wei-
terer Begriffe wie Diskriminierung sowie mit Blick auf spezifische Formen der kollekti-
ven Diskriminierung den Begriffen der Hate Speech und Hate Crime, welche die Folgen
und Ursachen aus der Perspektive sozialer Verhiltnisse adressieren.®®

60 Vgl. zusammenfassend Terkessidis (Fn. 7), 53 ff.

61 Allen (Fn. 1), 136.

62 Vgl. Doris Liebscher/Tarek Naguib/Tino Pliimecke/[uana Remus, Wege aus der Essentialismusfal-
le: Uberlegungen zu einem postkategorialen Antidiskriminierungsrecht, Kritische Justiz 2012,
217 f.

63 Sonja Buckel, Neo-Materialistische Rechtstheorie, in: Buckel/Christensen/Fischer-Lescano
(Hrsg.), Neue Theorien des Rechts, 2. Aufl., Stuttgart 2009, 781f.; Mathias Moeschel, Race in
Mainland European Legal Analysis: Towards a European critical race Theory, Ethnic and Racial
Studien 34 (2011), 1648-1664 (1649); W. Kimberlé Crenshaw/Neil Gotanda/Gary Pellery/Thomas
Kendal, Critical Race Theory: The Key Writings Formed the Movement, 1995, 257-275.

64 Terkessidis (Fn.7), 53 ff.

65 Vgl. ausfihrlich dazu Tarek Naguib, Begrifflichkeiten zum Thema Rassismus im nationalen und
im internationalen Verstindnis. Eine Auslegeordnung unter Beriicksichtigung des Volker- und

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
Erlaubnis untersagt, b ‘mit. far oder In ,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 203

Allerdings ist davor zu warnen, die Phobie- und Feindlichkeitsbegriffen ginzlich
durch die genannten Begriffe zu ersetzen. Vielmehr bedarf es erginzend einer zusitzli-
chen Ausdifferenzierung, wie sich Feindlichkeit und Phobie machtanalytisch verorten
lassen: Rassismus- bzw. gleichheitstheoretisch muss etwa unterschieden werden zwischen
Ablehnungsverhalten von strukturell diskriminierten gegeniiber strukturell michtigen
Gruppen (wie z.B. gegeniiber christlichen Dominanz) und Ausgrenzungsverhalten zur
Verteidigung der eigenen strukturellen Vormachtstellung (wie z.B. jene gegeniiber Mus-
lim*innen und dem Islam in westlichen Gesellschaften). Sodann entstehen Angste auch
zwischen Gruppen im Rahmen strukturell symmetrischer Verhaltnisse.

Ebenfalls differenziert werden muss zwischen Ausgrenzungsverhalten, das der Funkti-
on dient, die kulturelle Homogenitit aufrecht zu erhalten sowie Ausgrenzungsmechanis-
men zur Verteidigung des 6konomischen Status. Dabei miissen jeweils die spezifischen
Verhiltnisse differenziert betrachtet werden: Diese zeigen sich im prinzipiellen Unter-
schied zwischen der Funktionsweise der Islamophobie sowie jenen der Germano-°¢ und
Francophobie.”” Wihrend sich die Islamophobie im Kern historisch als sowohl kulturelle
wie okonomische christlich-westliche Dominanz eines imperialistischen ,,Okzident ge-
geniiber einem islamischen ,Orient” beschreiben ldsst, lasst sich die Germanophobie
bzw. Deutschenfeindlichkeit und die Francophobie als projizierte Angst vor hegemonia-
ler Bedrohung innereuropiischer Provenienz schildern. Im Unterschied zur Islamopho-
bie handelt es sich bei der Germano- (und der Francophobie) in der Regel weder um
Rassismus, sondern um Angste vor konomischer Ubermacht inkl. Konkurrenz auf dem
Arbeitsmarkt zwischen Gleichqualifizierten. Allerdings wird auch hier mit dem Begriff
Angst kaschiert, dass die politische Frage der fairen Regulierung des Arbeitsmarktes und
des Wettbewerbs bzw. die problematischen Folgen kapitalistischer Produktionsverhalt-
nisse als Problem der Identititsangst von Individuen verhandelt werden, anstatt diese in
den Kontext ideologischer und 6konomischen Machtverhiltnissen zu setzen.

3.2 Islamo, Christiano: Institutionalisierung als Verfehlung des Schutzobjekts

Kritisiert wird das Begriffskonzept ferner, weil mit den Prifixen Islamo und Christiano
Institutionen (Islam, Christentum) adressiert werden anstatt die Folgen fiir die betroffe-
nen Menschen ins Zentrum zu riicken. Kenan Malik etwa moniert, dass der Begriff Isla-
mophobie Diskriminierung von Muslim_innen und Islamkritik (wie z.B. das Phinomen
der ,Mohammed-Karikaturen) verwechsle.®® Iman Attia sicht in der Islamophobie we-
niger eine Kritik am Islam als vielmehr einen spezifisch antimuslimischen Rassismus, der
als Diskurs an den ,islamischen Terror und an als islamisch definierte Praktiken wie

Verfassungsrechts. Expertise im Auftrag der Fachstelle fiir Rassismusbekdmpfung (FRB), Eidge-
nossisches Departement des Innern (EDI), Bern 2014.

66 Vgl. BBC World Service Poll: Global Views of USA Improve, April 2008; Richard Scully, British
Images of Germany: Admiration, Antagonism & Ambivalence, 1860-1914, Palgrave Macmillan,
2012, 100. Ferner zeigt eine Studie zur Stadt Ziirich, dass Bessergebildete in hoheren beruflichen
Positionen sich durch die gut gebildete Zuwanderung Deutscher bedroht fiihlen und latente Angs-
te vor Deutschen sich reartikulierten (vgl. Marc Helbling, Germanophobia in Switzerland, Berlin
2010).

67 John G. Robertson, Robertsons’s Worlds for a Modern Age: A Cross Reference If Latin and Greek
Combining Elements, Senior Scribe, 1991.

68 Siche hierzu Manzoni, 21.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
Erlaubnis untersagt, b ‘mit. far oder In ,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

204 K] 49 (2016) Heft 2

,Zwangsheirat“, ,Ehrenmord“ und eine im Islam besonders virulente Frauendiskrimi-
nierung ankniipft. Damit schaffe die dominante nicht-islamische Gesellschaft Distanz
zwischen der islamischen, ,grundsitzlich zuriickgebliebenen ,Kultur’ und ihrer eigenen,
womit sie die ,,Hoherwertigkeit ,westlicher Kultur’ bestitige.®

Andererseits kann m.E. auf einen Begriff, der strukturell ausgrenzende Kritik gegen-
iber Institutionen fasst — wie diffamierende Islamkritik — nicht verzichtet werden. Dies
lasst sich etwa am Begriff der Diffamierung von Religionen erlautern, der in der Ent-
wicklung des internationalen Rechts seit 2002 politisch verhandelt wird. Der Tenor
zahlreicher UN-Resolutionen und Statements von Staatenvertreter_innen auf UN-Ebene
ist besorgt ,about the (...) negative portrayal of religion in the media and in the political
discourse, as well as over policies and practices that seem to target people because of their
religion“’® und ,the dissemination of expressions which offend certain believers“.”! As-
ma Jahangir, Special Rapporteur on freedom of religion or belief, weist zudem auf den
Zusammenhang zwischen Religionskritik und seinen Auswirkungen auf die Religionsan-
gehorigen hin und zeigt, wie der Gebrauch von negativen Stereotypen tiber Religionen
die Gefiihle der Menschen verletzt (,,the use of stereotypes and labeling that insulted de-
ep-rooted religious feelings“).”> Die Hohe Kommissarin fiir Menschenrechte erldutert
sodann den Konnex zwischen missbriuchlicher, gewaltférmiger und repetitiver Kritik
(,abusive, violent and repetitive criticism®) des Islam, die in konkreter Diskriminierung
miundet (,often as a result of entrenched stereotypical attitudes, and that (...) deepened
discrimination against them®). 7> Der Begriff der Defamation of Religion stellt somit ne-
ben den Begriffen der Diskriminierung und des Rassismus eine nutzbringende Analyse-
kategorie dar. Zugleich muss an dieser Stelle darauf hingewiesen werden, dass iiberspitzte
und auch diffamierende Kritik an Institutionen aus Sicht der Meinungsauflerungsfreiheit
zulissig sind. Verbote widersprechen der in Art. 20 des Internationalen Paktes tiber biir-
gerliche und politische Rechte angelegten Konzeption, zwar ,national, racial and reli-
gious hatred” als Angriff auf die Person zu sanktionieren — allerdings Angriffe auf die
Religion bzw. ihre Ideen, Institutionen und Amtstriger*innen als zulissig erachten.”*

69 Attia (Fn. 24), 101; knapp nachgezeichnet bei Naguib (Fn 65), insb. 17 f.

70 GA, Report of the Secretary General on Combating defamation of religions to the General As-
sembly 64 Session, U.N. Doc. A/64/2009, S. 5.

71 Report on UHCHR expert workshops on the prohibition of incitement to national, racial or reli-
gious hatred (6-7 July 2011, Bangkok), S. 13.

72 HRC, Report of the Special Rapporteur on freedom of religion or belief, Report to the Human
Rights Council 10% Session, U.N. Doc. A/HRC/10/8.

73 GA, Report of the High Commissioner for Human Rights, Report at the third substantive session
of the Preparatory Committee for the Durban Conference, U.N. Doc. A/CONEFE.211/PC.4/5, par.
3.

74 Im Juli 2011 erlief der UN-Menschenrechtsausschuss den General Comment Nr. 34, in welchem
er die Inkompatibilitit von Blasphemie- und Diffamierungsgesetzen herausstreicht. Vgl. ferner
HRC, Report of the Special Rapporteur on the Promotion and Protection of the Right to Freedom
of Opinion and Expression v.7.3.2008, UN Doc. A/HRC/7/14, para. 40; zur Praxis des EGMR
vgl. etwa W.P. and Others v. Poland, no. 42264/98 (ethnic hate speech); Garaudy v. France, no.
65831/01 (Negationismus und Revisionismus); Norwood v. the United Kingdom, no. 23131/03 (re-
ligious hatred speech); vgl. zum Ganzen Naguib (Fn. 65), 1091.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
I mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

Tarek Naguib - Xeno-, Islamo-, Christianophobia etc. — eine Begriffskritik 205

3.3 Xeno, Fremde: Kaschierung von Rassismus und politischem Nationalismus

Ein weiterer Kritikpunkt betrifft die Prifixe Xeno- und Fremden-. Problematisch an die-
sen Begriffen ist die Gefahr der Banalisierung und Kaschierung von rassistischen Kultu-
ralisierungen. Denn letztlich griinden Phinome der Xenophobie und Fremdenfeindlich-
keit empirisch regelmassig in kulturalistischen Klassifikationen. Wie bereits gezeigt wur-
de, handelt es sich dabei entweder um Formen des kulturalistischen Rassismus oder um
Diskriminierung aufgrund der Herkunft. Daher erstaunt es auch nicht, dass Praxis und
Lehre des internationalen Rechts noch keine Kriterien zur Abgrenzung des Begriffes der
Xenophobie zum Rassismus-Begriff und zu den etablierten volkerrechtlichen Begriffen
der Diskriminierung und der Rassendiskriminierung festmachen konnten bzw. noch kei-
ne Antwort auf die Frage formuliert haben, inwiefern Xenophobie eine eigenstindige Be-
deutung aufweist und in welchem Verhiltnis sie zu diesen Begriffen steht.

Zur Verteidigung des Begriffes der Xenophobie bzw. Fremdenfeindlichkeit konnte
eingebracht werden, dass es bei Angsten, Feindlichkeiten oder Hass gegeniiber ,,Frem-
den® wie Auslindern, Migranten, Fliichtlingen, Illegalisierten etc. nicht immer um For-
men der biologistischen oder kulturalistischen Rassifizierung oder Diskriminierung geht.
Vielmehr geht es oft ,schlicht® um eine Angst vor einem quantitativen Zuviel an Ein-
wanderung, die das soziale Gefiige tiberlasten konnte, unabhingig davon, ob es sich um
ykulturfremde“ oder ,kulturnahe Einwanderungsgruppen, fremde oder gar eigene
Staatsangehorige handelt. Aber auch dann muss an dieser Stelle die kritische Frage nach
dem analytischen Wert des Begriffes der Xenophobie gestellt werden, geht es doch auch
hier im Kern weniger um Angst vor dem Fremden, sondern um die Verteidigung von
Privilegien einer politischen Nation auf einem bestimmten Territorium.

3.4 Fremd, Moslem, Christ: Homogenisierung multipler Subjektpositionen

Als letzten Punkt mochte ich darauf eingehen, dass gruppistische Begriffe wie Fremd, Is-
lamo, Christiano, Germano, Franco dazu verleiten, vielfaltige soziale Verhaltnisse zu ho-
mogenisieren. Darauf verweisen die verschiedenen konstruktivistischen Kritiken der Cri-
tical Race Theory, der Queer_Feminist Legal Critique, der Disability Theory sowie der
Theories on Law and Age(ing) mit ithrem Hinweis auf die Interdependenz bzw. Intersek-
tionalitit von Machtverhiltnissen (Rassismus, Sexismus, Heteronormativitit, Ableism,
Ageism, Klassismus). Die verschiedenen ,,-Ismen“ sind zwar analytisch voneinander
trennbar, verweben sich jedoch regelmiaflig auf der Ebene der sozialen Praxen miteinan-
der. So kommt etwa der Rassismus meist nicht in unikategorialer Ausprigung daher (z.B.
Hautfarbe), sondern manifestiert sich abhingig von Herkunft, Lebensalter, Geschlecht,
korperliche, geistige, psychische Konstitution etc. auf je spezifische Weise. Sodann be-
zeichnet der Begriff der multiplen Diskriminierung in Anlehnung an das Volkerrecht
eine Handlung, mit der bewirkt wird, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
aufgrund des Zusammenwirkens von mindestens zwei Diskriminierungsdimensionen
einem Nachteil ausgesetzt wird, und hierfiir eine Rechtfertigung durch qualifizierte
Griinde nicht vorliegt.”> Wihrend entsprechende Konzepte in der kritischen Rassismus-

75 Zur Genese und Geschichte des Begriffs der ,Intersectionality siche Kimberlé Crenshaw/Leslie
McCall, Intersectionality: Theorizing Power, Empowering Theory, Summer 2013, vol. 38, no. 4;

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
I mit, for oder In .

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

206 K] 49 (2016) Heft 2

forschung bereits entwickelt worden sind, findet eine solche im Kontext der Begriffsde-
batten rund um die Begriffe der Xeno-, Islamo- und Christianophobie — aber auch
Trans*- und Homophobie u.i. — nicht statt. Auch dies ist mit ein Grund, die Begriffe
grundsitzlich zu iberdenken.

4. Ergebnis

Die im internationalen Soft Law relevanten Begriffe der Xeno-, Islamo- und Christiano-
phobia sowie Fremdenfeindlichkeit bzw. -phobie sind hochst problematisch. Einerseits
rekurriert das Suffix auf Angste und kaschiert damit, dass Ausgrenzung im Wesentlichen
als soziale Verhaltnisse und nicht als individual- oder kollektivpsychologische Probleme
analysiert werden missen, um die Funktionsweisen von interdependent/intersektional-
rassistischen sowie anderweitigen Kulturalisierungen und (multiplen) Diskriminierungen
zu beschreiben. Andererseits verweisen die Prifixe auf Institutionen und Gruppen, wo-
mit entweder das Schutzobjekt verfehlt oder homogenisiert wird. Zielfihrender ist m.E.
stattdessen, Begriffskonzepte zu verwenden, die soziale Macht- und Differenzverhaltnis-
se in den Blick zu nehmen — wie Rassismus, politischer Nationalismus und Diskriminie-
rung —, um auf diese Weise die Funktion und Wirkweisen von Ab- und Ausgrenzung ge-
gen das ,,Fremde“ — wovon Angst und Hass Teilaspekte sind — analytisch praziser fassen
zu konnen.

und Eleonor Kleber, La discrimination multiple. Etude de droit international, suisse et européen,
Diss. Fribourg, Ziirich 2015.

1P 216.73.216.60, am 25.01.2026, 11:27:42. © Urheberrechtlich geschiitzter Inalt. Ghne gesonderte
b

Erlaubnis untersagt, mit, for oder In ,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2016-2-194

