Herausgeber: Hasso Hofmann « Edgar Michael Wenz « Dietmar Willoweit

W0rzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechistheorie

und Rechtssoziologie

13

V

Otfried Hoffe

Gerechtigkeit

als Tausch?

Zum politischen
Projekt der Moderne

X2

Nomos Verlag



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortrédge zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Hasso Hofmann,
Edgar Michael Wenz und Dietmar Willoweit

Mitbegriindet von Ulrich Weber

Heft 13

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, , 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otfried Hoffe

Gerechtigkeit als Tausch?
Zum politischen Projekt
der Moderne

{} Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 8. Februar 1990

CIP-Titelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Hoffe, Otfried:
Gerechtigkeit als Tausch?: Zum politischen Projekt der Moderne; [Vortrag] /
Otfried Hoffe. — 1. Aufl. — Baden-Baden: Nomos Verl.-Ges., 1991
(Wiirzburger Vortrage zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie; H. 13)
ISBN 3-7890-2244-6
NE: GT

1. Auflage 1991

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1991. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der photomechanischen Wieder-
gabe und der Ubersetzung, vorbehalten.

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Gerade angesichts unserer reich bliihenden Dogmatik des
positiven Rechts und im Hinblick auf eine gewisse Tendenz,
Rechtspraxis auf Rechtstechnik zu reduzieren, ist es wichtig,
ja notwendig, iiber den kleinen Kreis derjenigen hinaus, die
sich mit Rechtsphilosophie, Normentheorie oder Rechtsso-
ziologie besonders befassen, Anstéfle fir die Beschiftigung
mit den Grund- und Grenzfragen des Rechts zu geben. We-
nigstens ab und an sollte auch der vorwiegend dogmatisch
arbeitende Jurist — Student wie Praktiker — jene heilsame Un-
ruhe verspiiren, die aus der Begegnung mit den Frag-Wur-
digkeiten der Grundlagen und Methoden unseres Faches
entspringt. Eine lockere Folge von Einzelvortrigen scheint
uns hierfiir aus mehreren Griinden das geeignete Mittel. So
kann auf diese Weise am ehesten ein lebendiger Eindruck
von Reichtum, Vielfalt und Spannweite der nichtdogmati-
schen Beschiftigung mit dem Recht entstehen. Reichen die
Grund- und Grenzprobleme unseres Faches doch von der
alten und unabweisbar immer neu sich stellenden Frage der
Gerechtigkeit, der Frage des Rechts als Ausdruck menschli-
chen Selbstverstindnisses iiber die moderne Normanalytik
bis zur Bedeutung der sozialen Verhiltnisse fiir Entstehung,
Anwendung und Wirksamkeit der Gesetze wie fir die Bil-
dung von Rechtsbewufitsein.

Durch die Verdffentlichung dieser an der Universitit
Wiirzburg gehaltenen Vortrige mochten die Herausgeber
dariiber hinaus Texte zur Verfiigung stellen, die tber be-
stimmte Aspekte {iberschaubare Zuginge zur Theorie erdff-
nen, aber auch als Arbeitsmittel in Seminaren und Ubungen
dienen kénnen.

Wiirzburg, im Jul 1984

Hasso Hofmann  Ulrich Weber ~ Edgar Michael Wenz

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://del.org/10.5771/9783845261408 - am 17.01.2026, 06:1



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechtigkeit als Tausch?
Zum politischen Projekt der Moderne

1. Ethische Skepsis: Entmoralisierung

Der Titel tragt ein Fragezeichen. Wer den politischen
Diskurs der Moderne kennt, wird dem Fragezeichen
zustimmen, sich aber denken, es sei zu spit gesetzt.
Die Skepsis gegen die Gerechtigkeit, statt blof} be-
stimmte Interpretationen zu erfassen, etwa das Ver-
stindnis als Tausch, richtet sich auf die Idee der Ge-
rechtigkeit selbst. Auch sie ist zum Opfer jener radika-
len Rhetorik geworden, die im Fortgang der Moderne
mehr und mehr an Gewicht gewinnt, der Rhetorik der
Toterklirungen.

Wir entsinnen uns: Seit dem 19. Jahrhundert wird
zunichst Gott fiir tot erklirt, spiter das neuzeitliche
Subjekt und vorher schon, in vielen Varianten, die Me-
taphysik. Neuerdings verabschiedet man — wieder viel-
stimmig — die Wahrheitsanspriiche der Vernunft; ich
erinnere an Feyerabend (1989, vorher schon 1975),
Lyotard (1983) und Rorty (1989); und die Gerechtig-
keit hat, schon vor mehr als vier Jahrzehnten, der skan-
dinavische Rechtstheoretiker Lundstedt (1947, 450) fir
vollstindig sinnlos (,,completely senseless“) erklirt.

Dort, wo die Skepsis so unverblumt auftritt, macht
sie es freilich dem Widerspruch leicht. Im Namen der
Gerechtigkeit, noch mehr aus Protest gegen Ungerech-
tigkeiten findet eine Fiille von Rechts- und Gesell-
schaftsreformen statt, die nicht, was die Gerechtig-

7

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keitsidee nur blofistellen wiirde, mehrheitlich zum
Schaden der Betroffenen geraten. Statt sinnlos zu sein,
entfaltet die Gerechtigkeitsidee eine bemerkenswerte
handlungsleitende Kraft. Man darf deshalb den Philo-
sophen zitieren, der ohnehin eines naiven Moralisie-
rens unverdichtig ist: Thomas Hobbes. Im Leviathan,
Kapitel 15, sagt er: ,The fool says in his heart, there is
no such thing as justice. Ich tibersetze, etwas ver-
schirfend: ,Nur der Narr sagt in seinem Herzen, so
etwas wie Gerechtigkeit gebe es nicht.“

Andererseits wird tiber das, was ,Gerechtigkeit®
heiflt, und noch mehr iiber die Kriterien, mit deren
Hilfe wir das Gerechte vom Ungerechten unterschei-
den, heftig gestritten. Der Ausdruck zeichnet sich
durch Eigenschaften aus, die es erleichtern, gesell-
schaftliche Krifte zu mobilisieren oder eine Festrede
zu halten; dem wissenschaftlich-philosophischen Dis-
kurs machen sie es schwer: ,Gerechtigkeit* ist ein
Wort von grofler Erhabenheit - und zugleich von ge-
ringer objektiver Bestimmtheit. Eine Moglichkeit
bleibt dem Diskurs zwar offen, und Hans Kelsen
(1960, 357-401) hat sie beispielgebend verwirklicht:
Man beschreibt, ,,was tatsichlich als gerecht gewertet
wird“, allerdings ,ohne sich selbst mit einem dieser
Werturteile zu identifizieren® (a.a.O., 365).

Kelsen reprisentiert eine zweite, jetzt abgeschwichte
Form von Skepsis. Sie enthilt sich gegen die Gerechtig-
keit jeder normativen Stellungnahme und entwickelt
eine nur deskriptive Wissenschaft. Fiir sie kennen wir
ibrigens mehr Moglichkeiten als lediglich die von Kel-
sen realisierte Form. Des liangeren gibt es die Begriffs-
und Ideengeschichte, ferner, freilich noch wenig prak-

8

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiziert, eine Sozialwissenschaft, die wie etwa bei Bar-
rington Moore (1978) untersucht, unter welchen Be-
dingungen Unrecht hingenommen wird und welche
(psychischen, sozialen und kulturellen) Faktoren die
Menschen befahigen, gegen Unrecht zu revoltieren.

Wer sich jeder normativen Stellungnahme enthilt,
praktiziert einen rechtsethischen Relativismus. Wis-
senschaftstheoretisch betrachtet ist diese Haltung mehr
als blof} konsistent, sie ist einleuchtend; wer, was ist,
erforscht, 13t seine personlichen Werturteile aus dem
Spiel. Dort, wo die Gerechtigkeit zum Tragen kommen
soll, im politischen Prozef}, folgt aus dem Relativismus
jedoch, daf} nicht die Gerechtigkeit selbst zahlt, son-
dern allein das Machtpotential, das hinter ihr steht. In
einer — idealen — Demokratie entspriche das der Zahl
der Stimmberechtigten, die von diesem oder jenem Ge-
rechtigkeitsprinzip tiberzeugt sind, die aber, haufig ge-
nug, statt einer Gerechtigkeitsidee zu folgen, sich le-
diglich von partikularen Interessen leiten lassen.

Wo eigentlich blof} die Macht zahlt, wird die Rede
von Gerechtigkeit zu einer Variante politischer Ideolo-
gie, die in einer Theorie der Faktoren objektiver
Rechtsgeltung keinen Ort hat. Wer sie trotzdem the-
matisiert, behandelt sie dort, wohin in der Reinen
Rechtslebre Kelsen sie plaziert: aulerhalb der Rechts-
theorie, im Anhang. Auf die Dauer wird jedoch der
Anhang entbehrlich; wie Lundstedt kann man die Ge-
rechtigkeit ganz verabschieden.

Unter dem Stichwort ,,Moral“, also dem normativen
Oberbegriff vertritt diese Position, freilich subtiler als
Lundstedt, Niklas Luhmann. Nachdem er sich schon
friher fur eine Legitimation blof} durch Verfahren aus-

9

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesprochen hat (Luhmann 1969), erklirt er jingst, bei
der Entgegennahme des Hegel-Preises, die Moral zum
‘verlorenen Paradigma‘ (Luhmann 1988). Friher,
nimmt Luhmann an, kann die Moral durchaus einen
Sinn gehabt haben, der heute aber nicht mehr gegeben
sel. Der Soziologe vertritt eine Entmoralisierung, die
er, entschieden und radikal, als eine vollstindige be-
hauptet. Das Fragezeichen im Titel gehdrt also nicht
erst hinter das Tauschverstindnis, sondern hinter die
Gerechtigkeit selbst.

2. Eine Verschirfung der Gerechtigkeitsfrage

Die heute einflufireichste Theorie der Gerechtigkeit,
Rawls’ (1971, 3) gleichnamige Monographie, beginnt
mit dem lapidaren Satz: ,Justice is the first virtue of so-
cial institutions”. Wer — wie etwa Karl-Otto Apel — ei-
ne philosophische Letztbegrundung sucht, muf} diesen
Beginn Kkritisieren. Diskussionsstrategisch kann das
Vorgehen trotzdem uberzeugen. Rawls versichert sich
einer Primisse, die er mit seinem Hauptgegner, dem
Utilitarismus, teilt. In dessen einflufireichster Darstel-
lung, in Mills Utilitarianism, wird der Gerechtigkeit
die Prioritit zugebilligt; sie sei nimlich im Verhiltnis
zu anderen normativen Prinzipien ,far more imperati-
ve in its demands®, aulerdem habe sie eine ,superior
binding force* (Mill 1861, 241/ dt. 74). Trotzdem, be-
hauptet Mill, lasse sich die Gerechtigkeit unter die Ma-
xime der allgemeinen Nitzlichkeit (,general expen-
diency“) subsumieren. Rawls fithrt nun am Utilitaris-
mus, was eine gute Argumentationsstrategie darstellt,

10

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine immanente Kritik durch; im Ausgang von Mills
erster These — zum zitierten Anfangssatz unformuliert
— lehnt er dessen zweite These vehement ab. Aristoteles
wiirde die Argumentation topisch nennen: Rawls be-
ginnt mit einem Satz, Uber den er sich mit seinem
Hauptgegner im Konsens weif3.

Wird nun, wie mit Luhmanns These der Entmorali-
sierung, der Konsens aufgekiindigt, so muf} die Philo-
sophie ,einen Schritt zuriick® gehen. Sie sucht, was
spatestens seit Lundstedt auch in der englischsprachi-
gen Debatte nétig wire, was also Rawls eigentlich auch
hatte leisten sollen: sie sucht den Standpunkt der Ge-
rechtigkeit selbst noch einmal zu rechtfertigen. Um
uns in die Veristelungen der ethischen Grundlagende-
batte nicht zu verirren, beziehen wir uns direkt auf
Luhmann (etwas ausfithrlicher: Héffe 1990, Kap. 3.1).

Der Soziologe entwickelt seine Entmoralisierungs-
these im Rahmen einer Theorie der Moderne. In Ab-
wandlung von Carl Schmitts These der Neutralisierung
behauptet er, im Verlauf der Neuzeit finden in der Ge-
sellschaft funktionale Differenzierungen statt, deret-
wegen als Faktor der gesellschaftlichen Integration die
Moral aufler Kraft trete. In der Moral gehe es nimlich
um den Menschen als ,ganze Person®, dagegen sei in
einer hochdifferenzierten Gesellschaft der Mensch nur
noch in seinen verschiedenen Rollen und Funktionen
gefragt — Sie jetzt als Zuhorer und als Diskussionspart-
ner, ich als Referent —, wahrend alle anderen Interessen
und Sorgen ,vor der Tir“ bleiben kénnen. Luhmann
vertritt nicht etwa einen Naturalismus, er erkennt
durchaus eine Normativitit an; an die Stelle der einen
und funktionsunspezifischen Normativitit, der Moral,

11

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sei aber eine Vielzahl, jetzt funktionsspezifischer ,,Co-
dierungen” getreten.

Nach Kelsen gibt es fur die Gerechtigkeit keine nor-
mative Wissenschaft, nach Luhmann fir den Normati-
vitatstyp, die Moral, keine Funktionen mehr; der He-
gel-Preistrager folgt der radikalen Rhetorik der Tot-
erklarung, freilich mit neuen, raffinierteren Argumen-
ten als Lundstedt: nicht sinnlos sei die Moral gewor-
den, aber — unter den Bedingungen moderner Gesell-
schaft — rundum funktions- und arbeitslos.

Luhmann legt seiner Diagnose einen personalen Be-
griff der Moral zugrunde; er definiert sie in bezug auf
natirliche Subjekte. ,,Gerecht® oder ,ungerecht“ nen-
nen wir aber nicht nur zurechnungsfihige Personen:
ithr Tun und Lassen oder ihre Einstellung, den Charak-
ter. Ebenfalls als ,,gerecht” oder aber ,ungerecht” be-
werten wir, worauf Luhmann nicht eingeht: soziale In-
stitutionen, dabei vor allem ein Rechts- und Staatswe-
sen. Dort, bei natiirlichen Subjekten, kann man von
»personaler Gerechtigkeit“, hier, bei einer Rechts- und
Staatsordnung, von ,politischer Gerechtigkeit“ spre-
chen.

Wenn die Moral, wie Luhmann behauptet, rundum
funktionslos sein soll, dann darf es weder die eine noch
die andere, also weder die personale noch die politische
Gerechtigkeit geben. Nun lift sich mit guten Griinden
die Diagnose der Entmoralisierung in beiden Teilen in
Zweifel ziehen, sowohl in der expliziten Diagnose zur
personalen Moral wie in der aus Griinden der Triftig-
keit mit zu behauptenden Diagnose zur politischen
Gerechtigkeit.

Der Einwand gegen die explizite Diagnose vermei-

12

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

det, was Luhmann zu Recht beklagt: einen politischen
Moralismus. Selbst in hochdifferenzierten Gesellschaf-
ten behilt die personale Moral eine legitime und kei-
neswegs moralisierende Aufgabe. Sie stellt sich aller-
dings auf eine komplexere Weise, als sie Luhmann dis-
kutiert; die funktionsunspezifische Normativitat, die
Moral, wird auf funktionsspezifische Weise gefordert.
Institutionen wie das Gerichtswesen, das Parlament
oder die Regierung sind nur unter der Voraussetzung
funktionsfahig, dafl die Amtstriger ,im groflen und
ganzen® sich nicht bestechen lassen. Hier wird die
funktionsunspezifische Moral funktionsspezifisch
wirksam; die Frage, ob Richter oder Abgeordnete ge-
gen ihre Freunde unehrlich sind, gehort in das Privatle-
ben, nicht dagegen die Frage, ob sie sich korrumpieren
lassen.

Die zweite, auch noch aktuelle Gerechtigkeitsaufga-
be sieht, wer sich von Luhmanns begrifflicher Engfith-
rung l6st und nach moralischen Gesichtspunkten nicht
lediglich Personen beurteilt, sondern auch die Institu-
tionen und Strukturen, in denen die Personen agieren.
Gerecht kann etwa eine Verfassung heiflen, die auf die
Menschenrechte verpflichtet ist und die die offentli-
chen Zwangsbefugnisse nur in Gewaltenteilung aner-
kennt. '

Daf man in der Politik nicht nur Personen nach Ge-
rechtigkeitskriterien beurteilt, versteht sich im abend-
lindischen Rechts- und Staatsdenken uiber Jahrhunder-
te von selbst. Ebenso selbstverstindlich ist, daf} die
Gerechtigkeitsperspektive auf zwei Ebenen zum Tra-
gen kommt: nicht erst bei Einzelentscheidungen, son-
dern auch, systematisch gesehen sogar vorrangig, bei

13

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Institutionen, dabei allererst beim Grundgesetz:
bei der (geschriebenen und ungeschriebenen) Staats-
und Verfassungsform. Unstrittig ist schliefflich der
Maf3stab fiir deren Gerechtigkeit. Das hier einschligige
Theoriestiick ist die Lehre der sog. Staats- und Verfas-
sungsformen. Der Philosoph, auf den sie zurtickgeht,
Aristoteles (Politik 111 6-7, bes. 1279a 17-21), nennt le-
gitim (richtig: orthos), folglich ohne Wenn und Aber,
namlich einfach (baplos) gerecht eine politische Ord-
nung, die dem koine sympheron, dem Gemeinwohl
oder, pointierter, Burgerwohl, dient; dagegen hilt er
sie fur illegitim bzw. verfehlt (hemartemenar), wenn es
lediglich um das Wohl der Herrschenden (archontes)
geht.

Worin genau das Gemein- oder Biirgerwohl liegt —
diese schwierige Frage brauchen wir nicht zu beant-
worten. Entscheidend ist, daf§ die Aristotelische Lehre
durchaus bis heute iberzeugen kann, zumal die negati-
ve Seite, die Kritik am bloflen Herrscherwohl. Trotz-
dem laflt sie eine Frage offen, und genau diese Offen-
heit veranlaflt die Moderne, das politische Projekt der
Antike und des Mittelalters aufzugeben. Die Lehre der
gerechten und ungerechten Staatsformen macht eine
Voraussetzung, die die Moderne in Frage stellt: dafl es
tiberhaupt gerecht ist, die Gesellschaft staatsformig zu
organisieren. Mag der Staat in Gestalt einer Polis, eines
Reiches oder in seiner neuzeitlichen Form auftreten —
selbst dort, wo er nicht lediglich dem Herrscherwohl
dient, hat er den Charakter von Herrschaft.

Nach Adorno (1969, 103 {.) trigt Herrschaft immer
das ,Moment des Furchtbaren® und die ,Tendenz zur
Totalitat“ in sich, weshalb gegeniiber dem ,Potential

14

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, , 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des absoluten Grauens® die guten Seiten, die die Herr-
schaft ,sicherlich zuzeiten gehabt“ habe, nicht ernst-
haft ins Gewicht fallen konnten. Adorno steht mit die-
ser Ansicht nicht allein. Der beriihmte Kritiker der
Franzdsischen Revolution, Edmund Burke, schreibt
als junger Mann von 27 Jahren eine schonungslose Ab-
rechnung mit aller politischen Herrschaft. Die Ab-
handlung A Vindication of Natural Society (1756, 21)
sieht in jeder ,politischen Gesellschaft“ Gewalt und
Despotie am Werk (,,all empires have been cemented in
blood*); folgerichtig votiert sie fur ein herrschaftsloses
Zusammenleben, fir die ,natiirliche Gesellschaft“, de-
ren Freiheit sie rihmt.

Selbst wer Burke und Adorno nicht folgt und fur die
politische Herrschaft zunichst einen neutralen Begriff
bildet, wer sie als Zwangsbefugnis 6ffentlicher Gewal-
ten definiert, kann das Moment der Freiheitseinschrin-
kung nicht ibergehen. Genau diese Einschrinkung be-
darf der Legitimation. Falls sich nun zeigt, daf} der Le-
gitimationsbedarf nur mit Hilfe einer Gerechtigkeits-
idee zu erfiillen ist, dann gehort diese Idee nicht, wie
Luhmann will, ins Museum ,alteuropaische Gesell-
schaft“; sie behilt einen noch heute lebenswichtigen
Ort. Und im Verhaltnis zu Rawls bringt die Frage nach
der Herrschaftslegitimation das zweite Mal eine Radi-
kalisierung in den Gerechtigkeitsdiskurs. Die in jeder
Herrschaft enthaltene Freiheitseinschrinkung fithrt
zur neuzeitlich verschirften Legitimationstrage und
der seitdem ersten Aufgabe politischer Gerechtigkeit:
Darf es einen Zwang von Menschen gegen Menschen
geben; kann eine Herrschaft, was die Antike still-
schweigend voraussetzt, iiberhaupt gerecht sein?

15

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Politische Skepsis: Entstaatlichung

Im politischen Projekt der Moderne bildet die Legiti-
mation der Zwangsbefugnis einen ersten und grundle-
genden Teil. In jiingster Zeit gibt es jedoch Entwick-
lungen, die, so scheint es, die Moderne tiberholen und
auch im Bereich des Politischen einer Postmoderne
Platz machen, freilich einer Postmoderne eigener Art.
Sozial- und Politikwissenschaften diagnostizieren fiir
den Staat bald Auflosungserscheinungen, bald einen
Machtverlust. Gelegentlich spricht man sogar vom En-
de des Staates, so dafl man die radikale Rhetorik der
Neuzeit, die der Toterklarungen, wiederfindet.

Im Begriff der Herrschaft, arche, hat die Antike vor
allem die Seite der Ordnung und Lenkung gesehen, die
der Zwangsbefugnis dagegen unterbewertet. In der Er-
lduterung seiner berithmten These, der Mensch sei von
Natur aus ein politisches Lebewesen, setzt sich Aristo-
teles (Politik 12) mit dem Zwangscharakter, der auch in
der Polis gegenwirtig ist, nicht auseinander. Die politi-
sche Philosophie der Moderne, deutlich seit Hobbes,
betont im Staat die (souverine) Zwangsgewalt; die
»politische Postmoderne“, wenn dieser saloppe Aus-
druck einmal erlaubt sei, spricht von der Entzauberung
des Staates (Willke 1983) und, vorsichtiger sowie phi-
nomengerechter, vom Abbau der Zwangsgewalt
(Grimm 1987, 79).

Man kann von einem Drei-Stadien-Gesetz sprechen:
Die Antike fragt nach der gerechten Herrschaft, die
Moderne, ob eine Herrschaft iiberhaupt gerecht sein
kann, die Postmoderne, ob es denn das, was gerecht
sein soll, die Herrschaft, wirklich noch gibt. Sollte sich

16

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, , 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die radikale Diagnose bewahrheiten, so wiirde die Fra-
ge nach der politischen Gerechtigkeit gewissermafien
durch die normative Kraft des Faktischen entschieden.
Fine Institution, die sich in der sozialen Realitit ver-
flichtigt, setzt aufs Spiel, was wir als erstes Argument
zugunsten einer Wiederbelebung der Gerechtigkeits-
perspektive aufgefiihrt haben: sie nimmt der Legitima-
tionsdebatte ihr lebensweltliches Gewicht.

Die Sozial- und Politikwissenschaftler machen zu
Recht auf Veranderungen in der Staatlichkeit aufmerk-
sam (vgl. die differenzierte Diagnose von Grimm 1987,
74 ff.). Beispielsweise verlieren die traditionellen Auf-
gaben, namentlich die duflere und die innere Sicher-
heit, gegentiber neuen Aufgaben, vor allem gegeniiber
dem tippigen Strauf sozialstaatlicher Aufgaben, an Be-
deutung. Ferner tritt hier, in der Bildungs- und Wis-
senschaftspolitik, in der Sozialpolitik, der Wirtschafts-
und der Technikforderung, der Staat in anderer Weise
auf: weniger mit hoheitlicher Gewalt als mit Anreizen
oder mit Subventionen. Auflerdem findet er sich auf
die Kooperation mit ,staatsexternen Agenturen® ange-
wiesen; bei den vielfiltigen Planungsaufgaben braucht
er zum Beispiel den Sachverstand der Wissenschaften.
Nicht zuletzt ist dieser Teil der Luhmannschen Dia-
gnose unstrittig: im Rahmen der Gesamtgesellschaft
bilden die offentlichen Gewalten lediglich ein Teilsy-
stem, dem andere Teilsysteme — die Wirtschaft, die
Wissenschaft, die Kunst und die Technik bzw. Techno-
logie — nicht unter-, sondern nebengeordnet sind. Statt
vom Staat spricht man deshalb lieber vom politischen
System und betont, daf} es fir die verschiedenen Teilsy-

17

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

steme der Gesellschaft nicht die Spitze einer Hierarchie
bilde.

Die Phinomene, auf die man sich beruft, treffen
weitgehend zu; Bedenken erheben sich erst gegen die
Interpretation, gegen die These der (partialen) Ent-
staatlichung. Ich greife lediglich zwei Gegenargumente
heraus. Ein erstes Bedenken: Die neuen Aufgaben tre-
ten nicht an die Stelle der traditionellen Staatsaufgaben,
sie erginzen sie vielmehr; und hier wie dort ist der
Staat — in sachbedingten Grenzen - durchaus erfolg-
reich. Somit findet eine Kumulation der Aufgaben
statt, weshalb die Gesamtmacht des Staates eher zu-,
jedenfalls nicht abnimmt; allenfalls fillt die Zunahme
weniger grof} aus, als die einen erhoffen, die anderen
befurchten. Kurz, die Diagnose des Machtverlustes ist
eine perspektivische Tauschung: ,Weil die traditionel-
len Aufgaben und deren Wirksamkeit uns selbstver-
stindlich geworden sind, nehmen wir eine geringere
Zuwachsrate an Macht schon als Machtverlust wahr
(Hoffe 1991, Abschn. 1).

Ein zweites Bedenken: Schon der ,traditionelle
Staat“ lbte seine Zwangsbefugnis auf vielfiltige Weise
aus, etwa durch Strafzwang, Formvorschriften und den
Zwang, gewisse Leistungen zu erbringen, insbesonde-
re: Steuern zu zahlen. Fir das politische System von
heute gilt wieder, daf es all diese Formen aufnimmt, sie
sogar um neue Formen erweitert, weshalb dem Staat
bzw. politischen System ein zweites Mal mehr Macht
zuwichst.

Das erste Argument hebt einen Zuwachs der Staats-
aufgaben hervor, das zweite Argument eine Erweite-
rung des Instrumentariums, die Staatsaufgaben wahr-

18

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zunehmen. Deshalb bleibt trotz aller Veranderungen
der Staatlichkeit das Legitimationsziel dasselbe; die
Gerechtigkeitsperspektive verliert ihr lebensweltliches
Gewicht nicht; die moderne, inzwischen schon tradi-
tionelle, die ,traditionell-moderne“ Frage heiflt: Las-
sen sich oOffentliche Gewalten legitimieren, und
braucht es fur die Legitimation Gerechtigkeitsargu-
mente?

4. Ein rechtsethischer Neuwanfang

Eine Rechtfertigung der Gerechtigkeitsperspektive
fehlt allerdings noch. Aus argumentationsstrategischen
Grinden folgen wir Kelsen und geben uns — zunichst
einmal — mit einer deskriptiven Betrachtung zufrieden.
Um trotzdem mehr als jenen rechtsethischen Relativis-
mus zu erreichen, der wissenschaftstheoretisch unbe-
denklich, politisch aber unbefriedigend ist, l6sen wir
uns von einer thematischen Fixierung. Wir fragen, ob
es fur die Gerechtigkeit nicht aufler den endlosen Strei-
tigkeiten auch so etwas wie einen Konsens gibt.

Wer sich die Gegenfrage iiberhaupt vorlegt, findet
die positive Antwort rasch. Der Konsens, den es
durchaus gibt, 1aflt sich sogar bis in die Anfinge des
abendlindischen Gerechtigkeitsdiskurses zuriickver-
folgen; mehr noch: er liflt eine kulturiibergreifende
Giiltigkeit erwarten. Die blofle Gegenfrage erlaubt also
eine Ideologiekritik; der rechtsethische Relativismus
erweist sich als eine — zumindest partielle — perspektivi-
sche Tauschung. Uber Kriterien der Verteilungsgerech-
tigkeit sind wir uns uneinig, einig dagegen iber Krite-

19

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rien der Verfahrensgerechtigkeit und Gber ihr Leitprin-
zip, die Idee der Unparteilichkeit; ferner besteht ein
Konsens uiber das Prinzip der Tauschgerechtigkeit, die
Gleichwertigkeit im Nehmen und Geben.

In wissenschaftlichen Debatten werden Fragen, tiber
die es ,endlose Kontroversen® gibt, nach einiger Zeit
einfach ad acta gelegt. Um diesem Schicksal zu entge-
hen, also wieder aus argumentationsstrategischen
Griinden, setze man die Verteilungsgerechtigkeit ein-
mal beiseite und versuche es mit der Verfahrens- oder
aber der Tauschgerechtigkeit. Das strategische Argu-
ment kann freilich nur ein erstes Wort sein; das ent-
scheidende Argument ergibt sich aus der Sache, die zur
Legitimation ansteht:

Ein Zwang ist nur dort legitim, wo sich die Zwangs-
unterworfenen mit ihm einverstanden erkliren kon-
nen. Weil andernfalls der Zwang den Charakter blofler
Gewalt behailt, kann die Legitimation nicht von aufler-
halb erfolgen, sondern lediglich von den Betroffenen
selbst. Deren Zustimmung mufl freilich nicht aktuell
erfolgen; die Zustimmungsfahigkeit geniigt.

Das Kriterium der Zustimmungsfihigkeit kennen
wir von den Konsenstheorien, wie sie neuerdings in
der Ethik von der Erlanger Schule oder von Apel und
Habermas vertreten werden. Das Argumentationsmu-
ster ist aber viel dlter. Schon bei Thomas Hobbes ist es
voll ausgeprigt; spiter wird es im First Treatise von
Locke gegen Filmer vertreten; seitdem ist es uns so
selbstverstindlich, dafl diesseits aller Kontroversen die
Verfassungstheorie lapidar sagt: Alle Gewalt geht vom
Volk aus.

Vertritt man die Konsenstheorie exklusiv, so bleibt

20

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Frage offen, warum man denn die Zustimmung ge-
ben soll. Die Antwort, besser: das Muster der Ant-
wort, kann nur lauten: Der Zwang, der als solcher ei-
nen Nachteil darstellt, verspricht — in der einen oder
anderen Form — einen gréferen Vorteil. Uberhaupt ei-
nen Offentlichen Zwang zu haben, dariber hinaus: ihn
fir genau diese Aufgaben anzuerkennen, nicht zuletzt:
ihn in dieser oder jener Form durchzufiihren, mifite
vorteilhafter sein als der Verzicht auf jede Zwangsbe-
fugnis.

Das vorgeschlagene Antwortmuster, mit dem wir
tiber die neueren Konsenstheorien hinausgehen, ent-
hilt noch eine Zweideutigkeit. Der Vorteil, auf den es
ankommt, kann in einem kollektiven oder aber einem
distributiven Sinn verstanden werden. Die kollektive
Interpretation entspricht dem Utilitarismus; das Prin-
zip, das er vertritt, das grofite kollektive Wohl, erlaubt,
den Nachteil der einen gegen den Vorteil der anderen
zu verrechnen. Folglich gilt die Zwangsbefugnis schon
dann als legitim, wenn zwar gewifle Teilgruppen be-
nachteiligt, vielleicht sogar (wie Sklaven oder wie kul-
turell unterdriickte Gruppen) extrem benachteiligt
werden, der Vorteil fir die Gruppe als ganze aber per
Saldo uberwiegt. Fir die Benachteiligten behilt die
Zwangsbefugnis jedoch den Charakter blofler Gewalt,
weshalb die utilitaristische Legitimation nicht aus-
reicht.

Um das im Utilitarismus enthaltene Legitimations-
defizit zu tiberwinden, ist das Legitimationskriterium
zu verschirfen. An die Stelle des kollektiven Verstind-
nisses tritt der Vorteil eines jeden Betroffenen, der di-
stributive Vorteil. Eine Zwangsbefugnis ist dann, aber

21

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch nur dann rundum legitim, wenn das Bestehen der
Zwangsbefugnis vorteilhafter als das Nichtbestehen ist
und wenn, so die verschirfende Bedingung, der groflere
Vorteil fur jeden der Zwangsunterworfenen zutrifft.
Mit dem distributiven Vorteil, einem Gerechtigkeits-
prinzip, geben wir der moralischen Perspektive eine le-
bensweltliche und zugleich modernititstheoretische
Aktualitit zuriick. Im Titel seiner Preisrede spielt Luh-
mann auf Miltons Epos Paradise Lost an. Bekanntlich
hat Milton ein zweites Epos geschrieben, Paradise
Regained, dessen Titel wir zu Paradigm Regained ab-
wandeln: zumindest fiir die Herrschaftslegitimation
darf die Moral als wiedergewonnenes Paradigma gelten.
Gegen das Legitimationskriterium des distributiven
Vorteils kommt ein erster Einwand von prominenter
Seite. In seinem Besprechungsessay zur Politischen Ge-
rechtigkeit (Hoffe 1987) vermiflit Jurgen Habermas
(1989, 323) die Perspektive einer hoherstufigen Inter-
subjektivitit; auflerdem kritisiert er jene individualisti-
schen oder liberalistischen Voraussetzungen, gegen die
im englischen Sprachraum die sog. Communitarians,
»the three Michaels“ Sandel (1982), Taylor (1982) und
Walzer (1983), opponieren. Nach der liberalistischen
Position kdnnen die Subjekte, da sie in derselben Welt
leben, ihren begehrlichen Blick auf ein und dasselbe
Objekt richten und befinden sich schon dann, durch
die blofle Konkurrenz des Begehrens, in Konflikt un-
tereinander. Die Rechts- und Staatsordnung — so fahrt
die kritisierte, liberalistische Position fort — 16st diese
Konflikte nach dem Muster einer wechselseitigen Ein-
schrinkung der Handlungsfreiheit, einer Einschrin-
kung, die, weil wechselseitig, zugleich die Freiheit

22

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, , 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines jeden sichert. Diese Position gilt nun deshalb als
ein ,,llberallstlsches Vor-Urteil“, weil sie die Subjekte
als immer schon handlungsfahig unterstellt. In Wahr-
heit, so die Kritiker, gewinnen die Subjekte ihre Hand-
lungsfihigkeit erst in sozialen Beziehungen und durch
sie.

Die These — Subjektivitit durch Intersubjektivitit —
leuchtet in der Sache durchaus ein. Im Rahmen einer
Legitimationsdebatte kann sie aber nur den Status einer
Hypothese beanspruchen. Wer sie sich argumentativ
erarbeiten will, kann, behaupte ich, zumindest firr eine
elementare Schicht von ,Subjektivitit durch Intersub-
jektivitit® auf die Idee der Tauschgerechtigkeit zuriick-
greifen. Vorausgesetzt ist allerdings, daff man zunichst
einen sehr formalen Tauschbegriff bildet und dann eine
spezielle Tauschform entwickelt.

Gewohnlich denken wir beim Tausch an einen
Markt, also an Wirtschaftsprozesse oder, etwas allge-
meiner, an ein positives Nehmen und Geben. Eine
grundsitzlichere Bedeutung hat ein negativer und
durch und durch nichtokonomischer Tausch: der
wechselseitige Verzicht, Leib und Leben, die Reli-
gionsausiibung bzw. die Gewissens- und Meinungs-
freiheit und das Eigentum anderer mit Gewalt zu be-
drohen. Insofern die Verzichte gegenseitig vorgenom-
men werden, findet ein Tausch statt; und da jeder auf
dasselbe verzichtet, ist das Getauschte gleichwertig,
folglich der Tausch selbst gerecht. Wir argumentieren
also mit einer den ethischen Kontroversen entzogenen
Perspektive, der Tauschgerechtigkeit; und nicht aus
strategischen Erwigungen folgen wir dieser Argumen-
tation, sondern aus dem legitimatorischen Grund, daf}

23

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir — was allein Herrschaft legitimiert — einen distribu-
tiven Vorteil suchen.

Der genannte Tausch hat tibrigens nicht lediglich ei-
nen negativen Charakter. In wechselseitigem Verzicht
entsteht eine positive Leistung: jener Schutz von Leib
und Leben, jene Religions- und Eigentumsfreiheit, die
die Rechtsordnung als einen subjektiv-6ffentlichen
Anspruch, als ein Freiheitsrecht von menschenrechtli-
cher Dignitit bezeichnet.

5. Ein transzendentaler Tausch

Wer den Tauschcharakter der Freiheitsrechte erkennt,
hat einen ersten, freilich auch nur den ersten Schritt der
Legitimationsaufgabe getan. Der zweite Schritt ist
durch die Frage bezeichnet, ob sich die Buirger auf die-
sen Tausch einlassen sollen. Will man lieber die Freiheit
behalten, gegen andere Gewalt zu iiben, aber mit der
Gefahr verbunden, selber das Opfer von Gewalt zu
werden; oder zieht man den Schutz vor Gewalt vor, je-
doch zum Preis, seinerseits nicht Gewalt iiben zu diir-
fen? Anders formuliert: Will man sowohl Opfer als
auch Titer von Gewalt sein oder lieber weder-noch?

Um die Frage zu beantworten, mufl man einen Vor-
teil ausfindig machen, den der Mensch, blof deshalb,
weil er Mensch ist, hat. Analog zum Ausdruck ,,Men-
schenrechte“ konnte man von ,Menscheninteressen®
sprechen, nimlich von Interessen, die dem Menschen
angeboren, unverinderlich und unveriuflerlich sind.
Allerdings ist es durchaus ungewif}, ob es derartige In-
teressen liberhaupt gibt.

24

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach einem ersten Versuch, Menscheninteressen zu
bestimmen, hat der Mensch ein dominantes Begehren;
freilich, dem negativen Tausch entsprechend, ein nega-
tives Begehren. Jedermann, heift es im Leviathan (bes.
Kap. 13), will nichts mehr vermeiden als einen gewalt-
samen Tod durch seinesgleichen. Die politische Situa-
tion, in der Hobbes seine Staatstheorie entwickelt, die
konfessionellen Birgerkriege, relativieren jedoch die
Annahme; statt absolut und fiir alle Menschen domi-
nant zu sein, ist die Todesfurcht bestenfalls fiir viele
Menschen oder aber fiir alle, dann aber nur in vielen Si-
tuationen ein dominantes Begehren. Manchen Men-
schen ist jedenfalls die Glaubensfreiheit wichtiger als
das blole Uberleben, anderen die politische Freiheit,
wieder anderen die Ehre und nochmals anderen die
sprachliche und kulturelle Identitat.

Eine zweite Antwort gibt die ,Hobbessche Annah-
me“ und zugleich jede These eines absolut dominanten
Begehrens auf. Da auch die alternativen Optionen fiir
eine absolute Dominanz bestenfalls generell gultig
sind, erklirt man sich mit einer abgeschwichten Domi-
nanz zufrieden. Nach ihr hat es jeder nicht schlecht-
hin, aber relativ zur Tétungsfreiheit lieber, nicht geto-
tet zu werden als selber toten zu dirfen. Unter dieser
Annahme 1af8t er sich, ohne daff ihm das Leben tiber al-
les ginge, auf den wechselseitigen Totungsverzicht gern
ein. Als schwichere Primisse trifft die relative Domi-
nanz fiir weit mehr Menschen zu als die absolute Do-
minanz; trotzdem ist manchen der eine oder der andere
Zweck gleichgiiltig. Wem, wie einem Agnostiker bei-
spielsweise an der Religion nichts liegt, fiir den mag der
Verzicht, die Religionsausiibung anderer zu storen,

25

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine geringe Einschrinkung sein. Sie ist gleichwohl ein
Nachteil, der durch keinen Vorteil ausgeglichen wird;
fir den zur Religionsfreiheit fithrenden Tausch von
Verzichten besteht kein Interesse.

Auflssen laflt sich das Restproblem, wenn man ge-
wohnliche von logisch hoherstufigen Interessen unter-
scheidet und den Freiheitstausch lediglich von den hé-
herstufigen Interessen her legitimiert. Eine logisch ho-
here Stufe liegt dort vor, wo die Interessen die Bedin-
gung der Moglichkeit fir die gewohnlichen Interessen
abgeben. Das trifft fiir all die Bedingungen zu, die
moglich machen, was beim Verfolgen von Interessen
vorausgesetzt ist: die Handlungfahigkeit. Hier geht es
um das, worauf es auch der Diskursethik ankommt,
um elementare Interessen, auf die keiner, gerade weil er
gewisse Interessen verfolgen will, verzichten kann.

Ein deutliches Beispiel fiir logisch hoherstufige In-
teressen bildet die Integritit von Leib und Leben. Auch
wer nicht sonderlich am Leben hingt, hat — bewufit
oder unbewufit — deshalb ein Interesse daran, weil er
andernfalls weder etwas begehren noch sein Begehren
zu erfillen trachten kann; die Integritdt von Leib und
Leben ist tatsichlich eine Bedingung der Moglichkeit
von Handlungsfihigkeit. In diesem Sinn will der reli-
giose oder politische Mirtyrer oder auch, wer sich auf
Ehrenhindel einlift, selber entscheiden, wofiir er sein
Leben opfert: um seinen Uberzeugungen bzw. seinem
Ehrenkodex treu zu bleiben - und nicht etwa, um von
einem Riuber erschlagen zu werden.

Wenn man die fir den Menschen charakteristische
Bewegungsform, das Handeln, als intentionale Titig-
keit und diese wiederum als sprachgebundenes Tun

26

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, , 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Lassen interpretiert, dann hat eine analoge Bedeu-
tung die Meinungsfreiheit. Einiges spricht sogar dafiir
anzunehmen, daf§ die anderen Freiheitsrechte im we-
sentlichen unter diese beiden Elementarrechte fallen:
die physische Bedingung fiir Handlungsfihigkeit liegt
in der Integritit von Leib und Leben, die kognitive und
zugleich soziale Bedingung im Recht auf den freien
Gebrauch der Sprach- und Kommunikationsfahigkeit.

Bedingungen der Méglichkeit heiflen in der Philoso-
phie transzendental; die genannten Interessen kann
man deshalb als transzendental ansprechen. Als Bedin-
gungen nicht fir Erkennen, sondern fir Handeln ha-
ben sie allerdings keinen transzendentaltheoretischen,
vielmehr einen transzendentalpraktischen Charakter;
sie benennen die Bedingungen, die ein praktisches Sub-
jekt ermdglichen. Und als fir den Menschen unver-
zichtbar gelten sie nur in dieser transzendentalen Hin-
sicht, aber nicht — wie in der Hobbesschen Annahme —
schlechthin.

Transzendentale Interessen allein rechtfertigen noch
nicht, dafl die Gesellschaft sich fiir zustindig erklart
und zwangsbefugt eingreift. Um eine soziale Zwangs-
befugnis zu legitimieren, miissen die Interessen, zu-
sitzlich zur Bedingung des Transzendentalen, eine wei-
tere Bedingung erfiillen, und diese diirfte der Diskurs-
ethik ebenso willkommen sein. Die genannten Interes-
sen zeichnen sich, so ein dritter Legitimationsschritt,
durch eine ihnen innewohnende Sozialitit aus. Im
Rahmen der transzendentalpraktischen Interessen ge-
horen der Lebensschutz und die Meinungsfreiheit zu
jenem Typ von Interessen, die sich nur in und aus
Wechselseitigkeit realisieren lassen. Nun liegt das

27

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muster eines wechselseitigen Gebens und Nehmens im
Tausch. Die auf transzendentale Interessen bezogene
und ihnen immanente Gegenseitigkeit kann deshalb
kiirzer ein tranzendentaler Tausch heiflen.

Wer gegen das Tauschdenken skeptisch ist, kann sich
spitestens hier selbstkritisch fragen, ob er nicht etwa
einem zu engen, iiberdies zu ,ungeduldigen®, viel-
leicht noch einem zu ,kleinlichen“ Tauschbegriff auf-
sitzt. Zu eng ist sein Begriff, wenn er lediglich an Geld,
an Waren oder an jene Dienstleistungen denkt, die man
sich in unseren Gesellschaften kaufen kann. Aufler
ymateriellen“ Vorteilen gibt es aber auch ,ideelle“ Vor-
teile; zu ihnen gehoren beispielsweise Macht, Sicher-
heit, ferner gesellschaftliche Anerkennung, vielleicht
auch die durch Anerkennung vermittelte Selbstach-
tung; nicht zuletzt geht es um Freiheit und um Chan-
cen zur Selbstverwirklichung. ,,Ungeduldig” wiederum
ist ein Tauschbegriff, der vergifit, die beim Tauschen
von Menscheninteressen wichtigen Phasenverschie-
bungen einzurechnen. Schliefilich ist ,kleinlich®, wer
immer nur dem gibt, von dem er erhalten hat, und nur
so viel, wie er gerade empfangen hat.

Vor allem in der dritten Hinsicht konnen wir von an-
deren Kulturen lernen; die Ethnologie macht uns mit
Gesellschaften vertraut, die aus einem sehr viel grofizi-
gigeren Tauschverstindnis heraus leben. Dagegen zei-
gen die vorangehenden Uberlegungen, daff es nicht nur
andersgeartete Tauschformen, sondern auch einen lo-
gisch hoherstufigen Tausch gibt, jenen Tausch, der die
Konstitution praktischer Subjektivitit erméglicht. Der
die Handlungsfihigkeit erméglichende Tausch beant-
wortet die Frage, die fiir die Diskursethik vital ist,

28

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trotzdem bei ihr offen bleibt. Ob es ausschliefilich oder
zu einem wesentlichen Teil geschieht, ist ein sekundi-
res Problem; primir gilt dies: Die Konstitution der
praktischen Subjektivitit ist an eine transzendentale
Wechselseitigkeit, also an eine transzendentale Inter-
subjektivitit, gebunden. Es lafit sich also - hier freilich
bewuflt nur fiir einen Teil — einlésen, was Habermas
beansprucht: dafl die Subjekte, um handlungsfihig zu
sein, ,erst einmal gesellschaftlich konstituiert” werden.

Da die intersubjektive Konstitution von Subjektivi-
tit nur durch wechselseitige Verzichte zustande kommt
und da bei diesem Tausch jeder dasselbe gibt, den Ge-
waltverzicht, und dafiir dasselbe erhilt, die entspre-
chenden Freiheitsrechte, zeichnet sich der Tausch
durch eine elementare Gleichwertigkeit des Getausch-
ten aus. Der Tausch, damit haben wir einen weiteren,
vierten Legitimationsschritt gefunden, ist grundlegend
gerecht.

In den letzten Jahrzehnten ist man zu Recht fir
weitere Arten von Menscheninteressen sensibel gewor-
den. Zu den Bedingungen fir Handlungsfihigkeit ge-
horen auch Fragen, die die Bildung von Identitit, von
personaler ebenso wie sozialer und kultureller Identi-
tit, betreffen, ferner wirtschaftliche und soziale Vor-
aussetzungen des Menschseins, nicht zuletzt 6kologi-
sche Bedingungen. Auch hier gibt es Formen der wech-
selseitigen Bedrohung, weshalb das skizzierte Legiti-
mationsmuster, der negative und transzendentale
Tausch, anwendbar bleibt. Allerdings handelt es sich
zum Teil um neue Formen, um sowohl indirekte als
auch kollektiv zu verantwortende Bedrohungen, wes-
halb das Legitimationsmuster weiterzuentwickeln ist.

29

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon hier liflt sich aber festhalten, daff fiir Menschen-
interessen und deren wechselseitigen Tausch, die Men-
schenrechte, beim klassischen, liberalistischen Kanon
das letzte Wort nicht liegt. (Zur tauschtheoretischen
Rechtfertigung der sozialen Gerechtigkeit vgl. Hoffe
1988, 73 ff.)

6. Legitimation von Staat und Depotenzierung

Weil die Freiheitsrechte durch allseitige Freiheitsver-
zichte zustande kommen, stellt sich die Frage, wieso es
Uberhaupt einer offentlichen Zwangsordnung bedarf.
Ist nicht jenen anarchistischen Sozialutopien beizu-
pflichten, die nach dem Vorbild des jungen Burke eine
offentliche Zwangsmacht bzw. politische Herrschaft
grundsitzlich ablehnen? Weil der Freiheitstausch fur
jeden vorteilhaft ist, mifite er doch von allein zustan-
dekommen; die 6ffentliche Zwangsmacht wire tber-
flissig — und als Gberflissige Einschrainkung menschli-
cher Freiheit ein Nachteil, mehr noch: ein Unrecht.
Nicht die politische Herrschaft ist legitim, sondern al-
lein die Herrschaftsfreiheit.

Gegen die Idee der Herrschaftsfreiheit — sofern man
sie als Gesellschaftsprinzip verteidigt, denn als Legiti-
mationsprinzip versteht sie sich seit Platons Dialogen
von selbst —, gegen eine herrschaftsfreie Koexistenz
spricht schon die Aufgabe, die Menschenrechte ge-
nauer zu definieren; diese Aufgabe obliegt vor allem
dem Gesetz- und Verfassunggeber. Ferner gibt es selbst
bei genaueren Definitionen trotzdem kontroverse Aus-
legungen; es ist das tagliche Brot von Juristen, entspre-

30

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chende Streitigkeiten zu schlichten, und als 6ffentliche
Gewalt ist ein Gerichtswesen einzurichten. Schliefllich
gibt es die Komplikation, daf} nicht nur zwei Hand-
lungsmoglichkeiten offen stehen: der wechselseitige
Freiheitsverzicht und der Verzicht auf den Verzicht. Es
gibt vielmehr eine dritte, sogar noch vorteilhaftere
Moglichkeit: den einseitigen Freiheitsverzicht; vorteil-
hafter ist allerdings nur der einseitige Verzicht der an-
deren. Wenn die anderen auf ihre Fihigkeit zur Ge-
waltausiibung verzichten, dann geniefle ich auch dort
meine Rechte, wo ich den vitalen Interessen anderer im
Wege stehe und die anderen deshalb gegen mich gern
Gewalt anwenden wiirden, obne dafl dort, wo andere
mich behindern, ich auf meine Gewalttitigkeit ebenso
verzichte.

Wer allseits vorteilhafte Unternehmungen parasitar
ausniitzt, heift im Bereich 6ffentlicher Verkehrsmittel
ein Schwarzfahrer. Der Versuch, den Vorteil der wech-
selseitigen Freiheitsverzichte zu genieflen, ohne dafiir
den Preis, den eigenen Freiheitsverzicht, zu bezahlen,
kénnte analog ein Schwarzfahren am gerechten Frei-
heitstausch heiflen. Zu einem Schwarzfahren wird man
vor allem dort verleitet, wo die Vorteile des Freiheits-
tausches zeitverschoben zum Tragen kommen. Unter
den heute aktuellen Problemen trifft das fiir den Um-
weltschutz zu; allgemein: fir die Beziehung der Gene-
rationen zueinander.

Um die parasitire Einstellung zu verhindern und um
die Gefahr zu bannen, daf} der negative Fretheitstausch
ein blofles Wort bleibt, darf sich das Schwarzfahren
nicht lohnen. An dieser, freilich auch erst an dieser
Stelle 1aflt sich jene gemeinsame oder offentliche

31

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Durchsetzungsmacht rechtfertigen, die wir die Rechts-
und Staatsordnung nennen; in legitimationstheoreti-
scher Perspektive heifdt sie besser ,,Schwert der Gerech-
tigkeit“. Dessen Einsetzung besteht dem legitimatori-
schen Kern nach wieder aus einem Tausch, der erneut
einen negativen Charakter hat; die Rechtsgenossen ver-
zichten gegenseitig darauf, ihre Freiheitsrechte privat
durchzusetzen. Da der Verzicht allseits und fiir jeden
gleich stattfindet, kann auch dieser negative Tausch als
gerecht gelten.

Zu der erwahnten ,neuen Staatlichkeit gehort ein
Komplex von Phinomenen, die gegen einen zu hohen
Rang und fur eine ,,Entzauberung des Staates” (Willke
1983) sprechen. Diese These der Depotenzierung des
Staates wird durch die tauschtheoretische Legitimation
mit zwei Argumenten unterstiitzt, zugleich wird eine
zu einfache Vorstellung korrigiert.

Das erste Argument zugunsten der Depotenzierung
betrifft die Legitimationsgrundlage: Der Staat ist weder
aus eigenen Gnaden legitim noch auf Grund einer
(biirger-)transzendenten Ermichtigung; die Legitimi-
tit erfolgt aus der distributiv universalen Zustim-
mungsfahigkeit. Nach dem zweiten Argument ist der
Staat nicht unmittelbar von Vorteil, sondern lediglich
sekundir und subsididr, hier: zur Durchsetzung der
Freiheitsrechte.

In der bloff sekundiren Legitimation bestitigt sich
der Vorrang der Tauschgerechtigkeit. Wer namlich —
stattdessen — von der Verteilungsgerechtigkeit ausgeht,
der setzt das zu Verteilende als irgendwie schon gege-
ben voraus. Es kommt gewiflermafien ,,von oben®, von
einer Giberlegenen, und zwar primir nicht machtmafig,

32

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern produktiv iiberlegenen Instanz: von Gott, von
der Natur, von einem Familienvater oder einer Magna
mater, spiter von einem Staat, der dann notwendiger-
weise pater- oder maternalistische Ziige an sich trigt.
Das zu Verteilende fillt aber nicht wie das Manna vom
Himmel. Abgesehen von der unbertihrten Natur, die
tatsichlich, und zwar absolut vorgegeben ist, mufl das
zu Verteilende auf die eine oder andere Weise erarbeitet
werden, wobei das Erarbeiten in einem sehr weiten
Sinn zu verstehen ist. Fiir die Gerechtigkeit beim Erar-
beiten braucht es nun die Idee der Tauschgerechtigkeit.
(Hinsichtlich der letzten Grundlage, der Natur,
braucht es allerdings die Verteilungsperspektive, wes-
halb die Tauschgerechtigkeit fiir die Legitimation not-
wendig, aber nicht zureichend ist.)

Fur den Staat gilt, dafl er in seinen verschiedenen Ti-
tigkeiten grundsitzlich nur zu sekundiren und subsidi-
aren Leistungen fahig ist. Ob er — mittels Strafgesetzen
— elementare Rechtsgiiter schitzt, ob er — mittels
Formvorschriften — das Geschaftsleben, die Rechtspro-
zesse und die T4atigkeit der 6ffentlichen Gewalten ord-
net, ob er — mittels Steuern — Bildungseinrichtungen,
Sozialfonds oder solche Wirtschaftszweige (mit)finan-
ziert, die allein nicht lebensfihig sind, oder ob er
schliefflich — mittels Planungsinstanzen und anderem —
sich den neuesten Aufgaben zuwendet: all diese Lei-
stungen setzen Leistungen der Rechtsgenossen bzw.
der gesellschaftlichen Teilsysteme voraus: daff man
(vielleicht nur aus Angst vor Strafen) sich gegenseitig
weder totet noch beraubt, dafl man geschiftliche
Transaktionen vornehmen will, daff man (vielleicht
wieder nur aus Angst vor Strafen) Steuern zahlt, dafl

33

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man dem Staat gewisse Planungs- und Regulierungs-
kompetenzen einriumt, ihn auflerdem bei der Wahr-
nehmung dieser Kompetenzen mit wissenschaftlichem
Sachverstand unterstiitzt usw. Nun sind die Birger,
Gruppen oder gesellschaftlichen Teilsysteme legitima-
tionstheoretisch zunichst als einander neben-, nicht
untergeordnet anzusehen; es zihlt der Vorteil eines je-
den. Damit die entsprechenden Staatstitigkeiten als le-
gitim gelten konnen, ist nun auf einer ersten Stufe der
Tausch gewisser Leistungen als wechselseitig vorteil-
haft auszuweisen, und ist auf einer zweiten Stufe zu
zeigen, dafl der allseits vorteilhafte Tausch nur dann
durchgesetzt wird — entweder iiberhaupt oder aber hin-
reichend verlifllich —, wenn man mittels eines zweiten
Tausches zwangsbefugte Instanzen schafft.

Der Umstand, daff sich der zweite nur im Verhiltnis
zum ersten Tausch als legitim erweist, hat fur das poli-
tische Projekt der Moderne die einschneidende Konse-
quenz, die ich zum Schluff wiederhole: Die Legitima-
tion von Zwangsbefugnis erfolgt lediglich in Verbin-
dung mit ihrer Limitation. Nicht schlechthin ist das
Bestehen offentlicher Gewalten gerecht, sondern nur
sekundir und subsidiir zu einer — im groflen und gan-
zen — gerechten Rechtsordnung.

34

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Adorno, T.W. 1969: Diskussionsbemerkung zu R. Dahrendorf, in:
ders. (Hrsg.), Spatkapitalismus oder Industriegesellschaft? Ver-
handlungen des 16. deutschen Soziologentages, Stuttgart, 100-
106.

Burke, E. 1756: A Vindication of Natural Society: Or, a view of the
miseries and evils arising to mankind from every species of artifi-
cial society (hrsg. v. F. Vagano, Indianapolis 1982; dt. in: Die
freie Generation 1[1906/07], 2[1907/08], 3[1908/09]).

Feyerabend, P.K. 1975: Against Method : Outline of an Anarchistic
Theory of Knowledge, London ( dt. Wider den Methoden-
zwang: Skizze einer anarchistischen Erkenntnistheorie, Frank-
furt/M., 1976).

—1989: Irrwege der Vernunft, Frankfurt/M.

Grimm, D. 1987: Der Staat in der kontinentaleuropiischen Tradi-
tion, in: ders., Recht und Staat der biirgerlichen Gesellschaft,
Frankfurt/M., 53-84.

Habermas, J. 1989: Otfried Hoffes politische Fundamentalphiloso-
phie, in: Politische Vierteljahresschrift 30. Jg., Heft 2, 320-327.
Hoffe, O. 1987: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kriti-
schen Philosophie von Recht und Staat, Frankfurt/M. (Taschen-

buch: Frankfurt/M., 1989).

— 1988: Das Prinzip Gerechtigkeit, in: B. v. Maydell und W. Kan-
nengiesser (Hrsg.), Handbuch Sozialpolitik, Pfullingen, 67-78.

- 1990: Kategorische Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Mo-
derne, Frankfurt/M.

- 1991: Die Tauschgerechtigkeit als Muster fiir Staatsaufgaben?, in:
Grimm D. (Hrsg.), Staatsaufgaben, Baden-Baden (im Druck).

Kelsen, H. 1960: Reine Rechtslehre, Wien.

Luhmann, N. 1969: Legitimation durch Verfahren, Neuwied a.
Rh. - Berlin (Taschenbuch: Frankfurt/M. 1983).

—1988: Paradigm Lost. Die ethische Reflexion der Moral, Stuttgart.

Lundstedt, V. 1947: Law and Justice: A Criticism of the Method of
Justice, in: P. Sayre (Hrsg.), Interpretations of Modern Legal
Philosophy, New York, 450-483.

Lyotard, J.E 1983: Le différend, Paris (dt. Der Widerstreit, Mun-
chen 1988).

35

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mill, J.S. 1861: Utilitarianism, in: ders., Essays on Ethics, Religion
and Society, hrsg. v. ].M. Robson, Toronto — London 1969 (dt.
Der Utilitarismus, hrsg. v. D. Birnbacher, Stuttgart 1976).

Moore, B. 1978: Injustice. The Social Bases of Obedience and Re-
volt, New York (dt. Ungerechuigkeit. Die sozialen Ursachen von
Unterordnung und Widerstand, Frankfurt/M 1982).

Rawls, J. 1971: A Theory of Justice, Cambridge/Mass. (dt. Eine
Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 1975).

Rorty, R. 1989: Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge —
New York (dt. Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/M.
1989)

Sandel, M. 1982: Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge -
London.

Taylor, M. 1982: Community, Anarchy and Liberty, Cambridge
u.a.

Walzer, M. 1983: Spheres of Justice: A Defence of Pluralism and
Equality, Oxford.

Willke, H. 1983: Entzauberung des Staates: Uberlegungen zu einer
sozietalen Steuerungstheorie, Konigstein/Ts.

36

https://dol.org/10.5771/8783845261409 - am 17.01.2026, 06:11:01. [EE—



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otfried Hoffe
Geboren: 1943 in Leobschiitz
1964-1970: Studium der Philosophie, Geschichte, Theologie und So-

ziologie in Miinster, Tiibingen, Saarbriicken und Miinchen
1970/71:  Visiting Scholar der Columbia University in New York,

N.Y.
1976: Habilitation fiir Philosophie (Universitit Miinchen)
1977: o. Professor fiir Philosophie an der Universitit Duisburg

Seit 1978: o. Professor fiir Ethik und Sozialphilosophie sowie Direk-
tor des Internationalen Instituts fur Sozialphilosophie und
Politik der Universitit Freiburg (Schweiz)

1978-1990: Lehrauftrag fiir Rechtsphilosophie an der dortigen Juristi-
schen Fakultit

1985/86:  Wissenschaftliches Mitglied (Fellow) am Wissenschaftskol-
leg zu Berlin

Seit 1989: DPrisident der Schweizerischen Vereinigung fiir Rechts- und
Sozialphilosophie

Buchveroffentlichungen:

Praktische Philosophie ~ das Modell des Aristoteles, Miinchen-Salzburg 1971; Strategien

der Humanitit, Miinchen-Freiburg 1975 (Taschenbuch 1985,); Hrsg.: Einfithrung in die

utilitaristische Ethik. Klassische und zeitgendssische Texte, Miinchen 1975; Lexikon der

Ethik, Miinchen 1977 (*1985); Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der politi-

schen Philosophie, Frankfurt/M. 1979 (*1987); Sittlich-politische Diskurse, Frankfurt/M.

1981; Hrsg.: Klassiker der Philosophie, 2 Bde., Miinchen 1981 (?1985); Immanuel Kant,

Miinchen 1983, 21988; Introduction a la philosophie pratique de Kant, Albeuve 1985; Politi-

sche Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Philosophie von Recht und Staat, Frank-

furt/M. 1987 (Taschenbuch 1989); Ubersetzungen ins Englische, Franzésische, Ttalienische,

Japanische, Portugiesische und Spanische.

Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln. Philosophische Versuche zur Rechts- und

Staatsethik, Stuttgart 1988; Estudios sobre la teoria del derecho y la justicia, Barcelona-Ca-

racas 1988; L’Etat et la justice. Les problémes éthiques et politiques dans la philosophie

anglo-saxonne. John Rawls et Robert Nozick, Paris 1988; Kategorische Rechtsprinzipien.

Ein Kontrapunkt der Moderne, Frankfurt/M. 1990. — Herausgeber der Beck’schen Reihe

»Grofle Denker”, Minchen; Herausgeber der Zeitschrift fir philosophische Forschung.

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie

und Rechtssoziologie

Heft 1:  Arthur Kaufmann
Theorie der Gerechtigkeit
Problemgeschichtliche Betrachtungen
1984. 51 S. DM 19,80

Heft2: -

Heft 3: Niklas Luhmann
Die soziologische Beobachtung des Rechts
1986. 48 S. DM 16,80

Heft 4: Ernst-Wolfgang Bdckenférde
Die verfassunggebende Gewalt des Volkes -
Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts
1986. 34 S. DM 16,80

Heft 5: Raif Dreier
Rechtsbegriff und Rechtsidee
Kants Rechtsbegriff und seine Bedeutung
fiir die gegenwirtige Diskussion
1986. 37 S. DM 18,80

Heft 6. Giinter Dux
Der Téter hinter dem Tun
Zur soziologischen Kritik der Schuld
1988. 58 S. DM 24—

Heft 7: Franz Bydlinski
Recht, Methode und Jurisprudenz
1987. 46 S. DM 19,80

Heft 8: Martin Kriele
Freiheit und ,,Befreiung*
Gibt es eine Rangordnung der
Menschenrechte?

1988. 52 S. DM 26,—
Heft 9: Manfred Rehbinder
Fortschritte und Entwicklungstendenzen
einer Soziologie der Justiz
1989. 63 S. DM 26,—
Heft 10: Klaus Liiderssen
Die Krise des offentlichen Strafanspruchs
1989. 62 S. DM 26,~
Heft 11: Norbert Hoerster
Verteidigung des Rechtspositivismus
1989. 31 S. DM 26,—
Heft 12: Giuseppe Duso:
Der Begriff der Repréasentation bei Hegel und das moderne Pro-
biem der politischen Einheit. 1990. 55 S. 1989.

Nomos Verlagsgesellschaft, Postfach 610, D-7570 Baden-Baden

17012026, 06:11:01, [ —



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Giuseppe Duso

Der Begriff der Reprisentation
bei Hegel und das moderne
Problem der politischen Einheit

Die Folgen der Glaubensspaltung stellten auch die Frage nach der
politischen Einheit neu. Deren neuzeitliche Theorie findet bei Hobbes
ihren Schliisselbegriff in dem gegen die iiberlieferte Bedeutung
blofler Stellvertretung geprigten Gedanken der Reprisentation des
politischen Gemeinwesens. Kant suchte diesen Gedanken durch Auf-
kldrung des Monarchen mittels der 6ffentlichen Meinung zu rationali-
sieren, Fichte dagegen will die Verantwortlichkeit monarchischer
Staatsreprisentation durch ein Gegengewicht in der Verfassung
sicherstellen und verfingt sich damit in den Fallstricken der Hobbe-
sianischen Reprisentationslogik. Vor diesem Hintergrund zeigt sich
die Entwicklung der Staatsphilosophie Hegels von der Jenaer Kritik
des Naturrechts {iber die Verfassungsschrift von 1802 und die Stiinde-
schrift von 1817 bis hin zur Rechtsphilosophie als ein Versuch, den
Reprisentationsbegriff, an einen dlteren Strang der theoretischen
Uberlieferung ankniipfend, als ein zwar notwendiges, aber dennoch
nur zusitzliches Moment der Verniinftigkeit des Staates der sich
abzeichnenden Klassengegensitze neu zu verorten.

1990, 55 S., kart., 24,— DM, ISBN 3-7890-1985-2
(Wiirzburger Vortrige, Bd. 12)

NOMOS VERLAGSGESELLSCHAFT
Postfach 610 - 7570 Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/6783845261409 - am 17.01.2026, 0B:11:01. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://del.org/10.5771/9783845261408 - am 17.01.2026, 06:1



https://doi.org/10.5771/9783845261409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Editorial
	Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt der Moderne

