
Der Zeugenfall

Über das ethische Profil notwendiger indirekter 

Kenntnisnahme am Beispiel Kants

JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

[W]enn Pontoppidan schreibet, daß es auf 

gewißen Meeren einen überaus großen 

Fisch gebe, der wie ein Stück Land aussie-

het, und den er Crac nennet, so muß er, 

weilen ein solches Thier noch nie gesehen 

worden, solches beweisen. bezeuget aber 

jemand etwas, was mit der Erfahrung, und 

Vernunft augenscheinlich, und wohl über-

einstimmet, so glaubet man ihm ohne be-

weis.

KANT NACH DER LOGIK BLOMBERG, § 212

»Wir können« – so liest man in Immanuel Kants Logik – »mit derselben 
Gewißheit eine empirische Wahrheit auf das Zeugniß Anderer annehmen, 
als wenn wir durch Facta der eigenen Erfahrung dazu gelangt wären.«1 Als 

1 Kant, Immanuel: Logik (Jäsche), AA IX, S. 72. Zu textkritischen Anmerkungen 

vgl. Fußnote 8 in diesem Aufsatz. Mit Ausnahme der Kritik der reinen Vernunft 

werden Kants Schriften nach der Akademieausgabe (= Kants gesammelte 

Schriften, Berlin: Reimer / De Gruyter 1900ff.) mit der Sigle ›AA‹ sowie Band 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Argument folgt unmittelbar: »Bei der erstern Art des empirischen Wissens 
ist etwas Trügliches, aber auch bei der letztern.”2 Weil also meine eigenen 
Erfahrungen genauso der Möglichkeit der Täuschung ausgesetzt sind wie 
das, was man mir sagt, drängt sich für Kant ein prinzipieller Unterschied
nicht auf. Sicher, die Quelle der Täuschung ist der jeweiligen Art empiri-
schen Wissens eigentümlich; für den Zeugenfall hält er fest: »Das histori-
sche oder mittelbare empirische Wissen beruht auf der Zuverlässigkeit der 
Zeugnisse. Zu den Erfordernissen eines unverwerflichen Zeugen gehört: 
Authenticität (Tüchtigkeit) und Integrität.«3 Wenn ein Zeugnis zuverlässig 
ist, kann ich es glauben. Zuverlässig ist es dann, wenn ich der Person, die es 
ablegt, trauen kann. Und einer Person trauen kann ich schließlich dann, 
wenn diese erstens über die physische und mentale Kompetenz verfügt, et-
was überhaupt authentisch bezeugen zu können, und wenn sie zweitens in-
teger ist, das heißt, wenn sie einem bestimmten ethischen Maßstab gerecht 
wird. Unter eben diesen Bedingungen kann ich Kant zufolge das, was ich 
einem Zeugen zuerst nur glaube, letztlich sogar wissen. Kants knappe Aus-
führungen folgen damit einer Bewegung, in der die Möglichkeit von Wis-
sen im Zeugenfall außer von der allgemeinen Tüchtigkeit des Zeugen ins-
besondere auch von der ethischen Disposition des Zeugen als Person ab-
hängig gemacht wird. Es ist diese Abhängigkeit eines erkenntnisorientier-
ten Prozesses von einer im weitesten Sinn ethischen Basis, der im Folgen-
den das erweiterte Interesse gilt. 

Dass gerade Kant, der im Horizont gegenwärtiger Debatten um eine so-
ziale Epistemologie gern als paradigmatischer Vertreter einer individualis-
tischen, subjektzentrierten Erkenntnistheorie verbucht und damit zugleich 
ad acta gelegt wird, das Zeugnis nicht etwa ausblendet oder gar vergisst, ist 
inzwischen mehrfach nachgewiesen und diskutiert worden.4 Das Ziel der 

und Seitenzahl zitiert. Die Kritik der reinen Vernunft wird mit der Sigle ›KrV‹ 

nach der Originalpaginierung der Auflagen von 1781 (A) und 1787 (B) zitiert.

2 Ebd.

3 Ebd.

4 Vgl. insbesondere die Aufsätze von. Scholz, Oliver R: »Autonomie angesichts 

epistemischer Abhängigkeit – Kant über das Zeugnis anderer«, in: Volker Ger-

hardt/Rolf-Peter Horstmann/Ralph Schumacher (Hg.), Kant und die Berliner 

Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 2, Berlin: De 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 93

folgenden Überlegungen ist daher weniger die erschließende Untersuchung 
des Zeugenfalls bei Kant überhaupt als vielmehr die Schärfung einer sys-
tematischen Frage in exemplarischer Rücksicht auf seine Konzeption. Wäh-
rend sich die Studien zu Kants Konzeption des Zeugenfalls allem voran auf 
die epistemologischen Probleme konzentrieren, geht es in diesem Aufsatz 
um eine Verschränkung des Epistemischen und des Ethischen: Welche Rol-
le spielen ethische Aspekte für den Zeugenfall dann, wenn er zunächst als 
ein epistemologisches Problem begriffen wird? In der Beantwortung dieser 
Frage versuchen die hier angestellten Überlegungen die Hypothese zu er-
härten, dass das epistemologische Problem der Zeugenschaft ursprünglich
mit einem ethischen verschwistert ist – dergestalt, dass die erkenntnistheo-
retische Frage, inwiefern Wissen im Zeugenfall möglich ist, nicht ohne Re-
kurs auf ein ethisches Profil beantwortet werden kann, das den Zeugenfall 
von Grund auf auszeichnet.5

Diese Hypothese lässt sich zunächst unabhängig von der Kantischen 
Konzeption erläutern, wenn Zeugenschaft vorläufig als Situation notwendi-

ger indirekter Kenntnisnahme verstanden wird. Noch vor der Frage, ob 
Wissen im Zeugenfall möglich ist, bedeutet Zeugenschaft in diesem Sinn 
eine Situation elementarer Kenntnisnahme, in der Informationen übermittelt 
und einem Rezipienten zugänglich gemacht werden. Diese Kenntnisnahme 
untersteht in einem doppelten Sinn der Notwendigkeit. Erstens erfolgt sie 
indirekt und zwar notwendigerweise indirekt. Wenn es eine Möglichkeit 
gibt, direkt – und das heißt: unmittelbar und selber – an die gleichen Infor-
mationen zu kommen, löst sich die Situation der Zeugenschaft letztlich in 
eine des Hinweises auf, man solle sich hier oder dort diese oder jene Infor-

Gruyter 2001, S. 829-839, sowie Gelfert, Axel: »Kant on testimony«, in: British 

Journal for the History of Philosophy 14 (2006), S. 627-652.

5 Unabhängig von der Kantischen Konzeption hat Sybille Krämer den Zusam-

menhang zwischen der Glaubwürdigkeit des Zeugnisses und der Glaubwürdig-

keit der bezeugenden Person als eine ethische Dimension dargestellt, die sich 

grundsätzlich in allen Formen von Zeugenschaft finden lasse. Vgl. Krämer, Sy-

bille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 2008, S. 232f. Vgl. außerdem zu den ethischen und politischen 

Implikationen der Zeugenschaft allgemein die systematische Studie von 

Schmidt, Sibylle: Zeugenschaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt 

a.M.: Lang 2009, insb. S. 24-29 u. 30-47.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

mation selbst beschaffen. Der Zeugenfall beschreibt damit eine irreduzible 
epistemische Situation, in der es – sei’s aus prinzipiellen oder auch nur aus 
pragmatischen Gründen – ausschließlich den indirekten Zugang zu be-
stimmten Informationen gibt. Zweitens zeigt sich die Notwendigkeit in der 
Angewiesenheit sozial lebender Menschen auf indirekte Kenntnisnahmen. 
Es ist evident, dass der in Gesellschaft lebende Mensch sich in seinen Le-
bensvollzügen ständig auf indirekt zur Kenntnis genommene Informationen 
einlassen muss, deren Wahrheit er selbst nicht verbürgen kann. Exakt in 
dieser doppelten Notwendigkeit kommt das ethische Profil der Zeugen-
schaft zum Vorschein. Einerseits erfordert die notwendige Indirektheit der 
Kenntnisnahme eine ethische Evaluation des Zeugen als Person: Ist er 
glaubwürdig, kann ich ihm trauen? Andererseits zwingt die Angewiesenheit

auf Zeugnisse dazu, gegenüber indirekten Kenntnisnahmen nicht immer 
indifferent zu bleiben, sondern sich Informationen bisweilen anzueignen 
und mit ihnen so umzugehen, als verfügte man über zuverlässiges Wissen. 
Gleichwohl wird dabei etwas als wahr behandelt, dessen Wahrheit vom Re-
zipienten nicht epistemisch verbürgt werden kann, sondern insbesondere 
aufgrund seiner ethischen Einschätzung des Zeugen gilt. Das heißt, die An-
nahme einer Information von Zeugen als wahr geschieht aufgrund von Ver-

trauen und damit aufgrund einer ethischen Haltung gegenüber einer ande-
ren Person. Während also Glaubwürdigkeit auf der Seite des Zeugen und 
Vertrauen auf der Seite des Rezipienten dem Zeugenfall bereits ein ethi-
sches Profil bescheinigen, soll die Hypothese noch einen Schritt weiter ge-
führt werden. Wenn indirekt akquiriertes Wissen aufgrund einer ethischen 
Haltung gilt und daher nicht in rein epistemischer Hinsicht absolut verbürgt 
ist, scheint die Argumentation soweit einer grundsätzlichen Skepsis oder 
sogar einem erkenntnistheoretischen »Zeugnisnihilismus«6 zuzuarbeiten, 
dem zufolge aus Zeugnissen schlechterdings keinerlei Wissen bezogen 
werden kann. Dass ein Zeugnis falsch sein mag, disqualifiziert den Zeugen-
fall jedoch noch nicht als legitimes Medium der Kenntnisnahme. Vielmehr 
ergibt sich aus dem Umstand, dass Zeugnisse falsch sein können, eine Ver-

antwortung insbesondere auf Seiten des Rezipienten. So ist erstens in je-

6 Scholz, Oliver R.: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer sozialen Er-

kenntnistheorie«, in: Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen 

zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2003, S. 354-375, hier S. 

359.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 95

dem Fall einer Zeugnisgabe der Rezipient dafür verantwortlich, neu zu ent-
scheiden, ob sie vertrauenswürdig ist oder nicht. Wenn er dem Zeugnis 
dann vertraut und sich damit auf einen epistemisch nicht gesicherten Infor-
mationsbestand festlegt, ist er zweitens für die Konsequenzen seines Für-
wahrhaltens verantwortlich, weil das, was er für wahr hält, auch falsch sein 
könnte. In dem Maße wie der Zeugenfall eine ethisch fundierte Wissens-
quelle ist, erfordert er eine genau so ethische, nämliche verantwortliche 
Wissenspraxis: die selbstkritische Aufmerksamkeit darauf, dass das, was 
man für wahr hält, auch anders sein könnte. Diese Form von Verantwor-
tung bildet gemäß der hier vorgelegten Hypothese neben der Glaubwürdig-
keit und dem Vertrauen eine dritte ethische Dimension des Zeugenfalls. 
Was kann nun Kant zu diesen Überlegungen beitragen?

Kants Auseinandersetzung mit Zeugenschaft ist nicht etwa deshalb be-
reits originell, weil er einen basalen ethischen Maßstab einführt, indem er 
die Glaubwürdigkeit des Zeugnisses auf die Glaubwürdigkeit der bezeu-
genden Person zurückführt, denn er wiederholt soweit nur eine traditionelle 
Legitimationsfigur7, die sich außerdem auch schon aus dem gesunden Men-
schenverstand gewinnen ließe. Genauso wenig darf übersehen werden, dass 
Kants Interesse allem voran ein erkenntnistheoretisches ist, und er den 
Zeugenfall sogar systematisch von den für ihn wichtigen ethischen Fragen 
absondert. Das heißt, wenn im Folgenden nach den ethischen Implikationen 
der Zeugenschaft gefragt wird, geht es nicht um das, was in Kants prakti-
scher Philosophie unter diesem Namen firmiert. Gerade aber weil Kant den 
Zeugenfall entschieden in erkenntnistheoretischer und nicht in ethischer 
Hinsicht behandelt, bieten seine Ausführungen eine Gelegenheit, an der 
sich die hier vorgelegte Hypothese exemplarisch bewähren kann. Es geht 
im Folgenden darum, anhand der Leitbegriffe der Glaubwürdigkeit, des 
Vertrauens und schließlich der Verantwortung im Falle Kants zu präzisie-
ren, dass und wie in einer exemplarischen erkenntnistheoretischen Konzep-
tion der Zeugenschaft dennoch eine ursprüngliche ethische Dimension zur 

7 So übernimmt Kant diese Kriterien aus G.F. Meiers Auszug aus der Ver-

nunftlehre, die er seinen Logik-Vorlesungen zugrunde gelegt hatte (vgl. 

Abschnitt II). Vgl. weiterführend für einen Überblick über die Thematisierung 

des Zeugnisses in der Philosophiegeschichte Scholz, Oliver R.: »Zeuge, Zeug-

nis«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12, Basel: Schwabe 2004, S. 1316-1324.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Geltung kommt. Dazu skizziert Abschnitt I zuerst die Grundfigur der Zeu-
genschaft bei Kant. Abschnitt II wendet sich sodann Kants Ausführungen 
zum Problem der Glaubwürdigkeit und dem damit zusammenhängenden 
ethischen Anspruch an die Person des Zeugen zu. Abschnitt III untersucht 
schließlich unter den beiden Gesichtspunkten des Vertrauens und der Ver-
antwortung, inwiefern der Rezipient eines Zeugnisses immer schon ethisch 
involviert ist.

I. INDIREKTE ERFAHRUNG: ZUR GRUNDFIGUR DER 

ZEUGENSCHAFT BEI KANT

Dass Zeugenschaft für Kant ein epistemologisches Problem ist, deutet sich 
bereits aus der Distanz an, da er es insbesondere in seinen Logik-
vorlesungen behandelt, die er über vierzig Jahre frei entlang von Georg 
Friedrich Meiers Auszug aus der Vernunftlehre von 1752 gehalten hat.8 Im 
Zentrum seines Interesses steht dabei das Problem des Glaubens; indem er 
den Zeugenfall genauer dem historischen Glauben zuordnet, ist außerdem 
eine systematische Differenz zu dem markiert, was für Kant in den Bereich 
des Ethischen fällt: der Vernunftglaube etwa an Gott oder die Unsterb-

8 Die Quellenlage im Fall der Logikvorlesungen Kants ist vielschichtig, vor allem 

weil er seine Logik nie selbst und geschlossen publiziert hat. Daher ist man ers-

tens auf Kants Exemplar von Meiers Auszug aus der Vernunftlehre angewiesen, 

das er fortlaufend mit handschriftlichen Anmerkungen versehen hat, die in Bd. 

16 der Akademieausgabe zugänglich sind. Darüber hinaus liegen heute neun 

weitere Vorlesungsmitschriften von Kants Hörern vor, die z.T. in Bd. 24 der 

Akademieausgabe und z.T. in einer von Tillmann Pinder besorgten Edition als 

Bd. 8 u. 9 der Kant-Forschungen enthalten sind. Drittens gibt es die von Kant 

autorisierte und von Gottlob Benjamin Jäsche im Auftrag verfasste Logik, die in 

Bd. 9 der Akademieausgabe veröffentlicht ist. Insbesondere die Zuverlässigkeit 

der Logik Jäsche ist in der Forschung umstritten und wird deshalb hier nur am 

Rande berücksichtigt (vgl. Terry Boswell: »On the textual authenticity of Kant‘s 

Logic«, in: History and Philosophy of Logic 9 (1988), S. 193-203). Die folgen-

den Untersuchungen entwickeln Kants Position zu Zeugenschaft ausgehend von 

seinen eigenhändigen fragmentarischen Reflexionen zu Meiers Logik-Lehrbuch 

und Passagen aus den Mitschriften.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 97

lichkeit der Seele. Kant schildert diesen Unterschied zwischen historischem 
Glauben und Vernunftglaube an einer Stelle der Logik Blomberg auf noch 
vorläufige Weise, er kommt dabei aber bereits zu der zentralen 
Bestimmung dessen, was einen Zeugen für ihn ausmacht:

»Was können wir also auf Glauben [gemeint ist hier und i. F. das historische Glau-

ben, JGS] annehmen? auf  g lauben kann man nicht annehmen dogmatische Er-

kenntniße, die der andere aussagt, sondern blos Erfahrung. allgemeine Vernunft-

Erkenntniße kann man darum nicht auf Glauben annehmen, weil man sich bey den-

selben sehr leicht irren kann. Aussagen von Dogmatibus sind also keine zeugniße, 

sondern Aussagen von Empirischen Erkenntnißen, von Erfahrungen sind Zeug-

niße . Ein Zeuge ist also eigentlich derjenige, der eine Erfahrung aussaget. Derje-

nige aber, welcher allgemeine Vernunft Urtheile vor wahr aussagt, der ist kein Zeu-

ge, und der Beste Historische Glaube geht also auch nicht auf dogmata (als in so 

fern sie göttliche dogmata sind), sonderen blos auf Erfahrungen.«9

Zeuge ist demnach, wer eine Erfahrung mitteilt und zwar nur eine 
Erfahrung. Dogmen, die das Erfahrbare überschreiten, wenn sie etwa aus 
einem reinen Vernunftschluss bestehen, können in der Konsequenz nie 
rechtmäßiger Gegenstand eines Zeugnisses sein. Dass Kant den histori-
schen Glauben im Zeugenfall entschieden von Erfahrung abhängig macht, 
zeichnet die Grundfigur und den ersten spezifischen Einsatz seiner Überle-
gungen aus. Inwiefern aber die dabei gegebene Charakterisierung zugleich 
nur vorläufig ist, zeigt sich in Kants Angabe des Grundes: Bei solchen 
Sachverhalten könne man sich ›sehr leicht irren‹. Aus der erweiterten 
Perspektive der Kantischen Überlegungen zum Problem des Vernunft-
glaubens geht es letztlich aber um eine Unangemessenheit des Zeugnisses, 
weil die reine praktische Vernunft, die grundsätzlich jedem Menschen 
zukommt, dazu in der Lage ist, Ideen der Vernunft eigens zu rechtfertigen. 
Damit entfaltet der Vernunftglaube seine Virulenz gerade im Bereich des 
Praktischen und der Kantischen Ethik, während aus genau dieser Sphäre 
der Zeugenfall ausgeschlossen wird. Fragt man also nach den ethischen 
Implikationen der Zeugenschaft bei Kant, muss diese Grenzziehung zuerst 
berücksichtig werden. Es stellen sich in diesem Kontext vor allem die 
Fragen, was Kant unter Glauben und Wissen näher versteht, sowie was sich 

9 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 244.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

genauer mit der Grenzziehung zwischen historischem Glauben und 
Vernunftglauben verbindet.

Allgemein firmiert Glauben bei Kant neben Meinen und Wissen als ein 
bestimmter Modus, in dem etwas für wahr gehalten werden kann. Während 
er Wissen als apodiktisches und Meinen als problematisches Fürwahrhalten 
auszeichnet, fasst er Glauben als assertorisches Fürwahrhalten, das subjek-
tiv zureichend, obwohl es nicht objektiv, das heißt in vollem Umfang ver-
bürgt ist.10 Wenn ich also etwas glaube, dann halte ich es subjektiv für hin-
reichend bestätigt und damit für wahr, ohne dass ich aber zugleich auch 
dessen Allgemeingültigkeit behaupten könnte. Wenn ich dagegen etwas 
weiß, dann halte ich es sowohl für subjektiv als auch für objektiv hinrei-
chend belegt und somit apodiktisch für wahr. Nun war Kants epoche-
machende Einsicht in der Kritik der reinen Vernunft, dass apodiktisches 
Wissen nur in der Sphäre sinnlicher Erfahrung möglich sei und jedes 
gleichwohl natürlich motivierte Bestreben der Vernunft, über das Sinnliche 
hinaus zu gehen, seinerseits niemals zu Wissen führen könne. Kant musste 
deshalb in Bezug auf dasjenige, was sich im Sinnlichen nicht antreffen 
lässt, seinem berühmten Diktum gemäß »das Wissen aufheben, um zum 
Glauben Platz zu bekommen.«11 Während nach der Kritik der reinen 
Vernunft jeder apodiktische Wissensanspruch über Ideen wie Gott, die Un-
sterblichkeit der Seele und den Anfang der Welt von vornherein dogma-
tisch und der Sache nach unzulässig ist, werden solche Ideen von Kant 
nicht schlechtweg verworfen, sondern er räumt ihnen als Gegenständen le-
gitimen Glaubens ein, dass sie ohne einen konstitutiven Erkenntnisgewinn 
zu leisten immer noch zu »einem vortrefflichen und unentbehrlichen regu-
lativen Gebrauch, nämlich den Verstand zu einem gewissen Ziele zu rich-
ten«12 nötig sind. In einer seiner nachgelassenen handschriftlichen Reflexi-
onen zu Meiers Auszug schreibt Kant diesbezüglich:

»(Vernunft-)Glaube (als ein nicht Erkentnisqvell) ist eine Hypothesis, so fern sie in 

practischer Absicht für nothwendig gehalten wird. Es giebt also einen pragmatischen 

10 Kant legt diese Definition in den Logiktexten sowie in der Kritik der reinen 

Vernunft vor. Vgl. etwa Kant: Logik (Jäsche), insb. S. 66-70 sowie KrV B 531-

538.

11 Kant: KrV B 19.

12 Kant: KrV B 672.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 99

und moralischen Ver Glauben. Der letztere ist der reine Vernunftglaube – trägt 

nichts zum Erkenntniß bey.«13

Die moralische Rolle solcher Ideen wird in der Kritik der praktischen Ver-
nunft deutlich, wo Kant sie als Postulate praktischer Vernunft fasst und ih-
ren Stellenwert neu begründet. Etwa an Gott zu glauben – auch wenn man 
nie wissen kann, ob er tatsächlich existiert –, erweist sich nach Kant letzt-
lich im sittlich-praktischen Lebensvollzug als entscheidend, weil dieser 
Glaube der Annahme eines höchsten Gutes und damit der Sittlichkeit über-
haupt zugute kommt. Der komplexe Zusammenhang zwischen der 
theoretischen und praktischen Philosophie Kants muss hier nicht weiter 
vertieft werden, um allein die folgende, für den Zeugenfall entscheidende 
Konklusion zu ziehen: Wenn bei Kant der Glaube an die Erfahrung 
übersteigende Ideen seine eigene Legitimierung in der praktischen Ver-
nünftigkeit des Menschen erfährt, dann kann er nicht aufgrund eines bloßen 
Zeugenberichts für wahr angenommen werden. An Gott glaubt das 
Kantische Subjekt nicht, weil es ihm jemand glaubhaft bezeugt hat, sondern 
weil es von seiner Vernunft selbst, insofern sie praktisch ist, zu diesem 
Glauben angehalten wird. Indem der Vernunftglaube sich auf Ideen richtet, 
die das Erfahrbare überschreiten, kann er im Horizont der Kantischen 
Erkenntnistheorie niemals ein Wissen werden und bleibt deshalb im 
eigentlichen Sinn Glaube. Dagegen markiert der systematische Stellenwert 
der Erfahrung gemäß der eingangs zitierten These Kants, aufgrund eines 
Zeugnisses könne man genau so gut eine empirische Wahrheit annehmen 
und damit ebenso wissen wie aufgrund von eigener Erfahrung, den prinzi-
piellen Unterschied zwischen Vernunftglauben und historischen Glauben. 
Während jener nie ein Wissen werden kann, weil er den Bereich des Empi-
rischen immer schon überschritten hat, kann sich dieser genau deshalb vom 
assertorischen Fürwahrhalten des Glaubens zum apodiktischen des Wissens 
steigern, weil er sich immer noch auf Erfahrung gründet. Im Zeugenfall hat 
zwar keine unmittelbare, aber immerhin und immer noch eine mittelbare, 
indirekte Erfahrung statt. Und genau weil im Zeugenfall Erfahrung statt 
hat, ist auch Wissen möglich.

In einem prägnanten Kommentar der Definition, in der Meier drei Er-
kenntnisquellen angibt, macht Kant deutlich, dass der historische Glaube 

13 Kant: Handschriftlicher Nachlaß: Logik, AA XVI, Refl. 2791, S. 512.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

für ihn mit indirekter Erfahrung sogar zusammenfällt. In Paragraph 202 
seiner Schrift unterscheidet Meier zwischen den möglichen Quellen: 
»eigene Erfahrung, die Erfahrung anderer Leute, und andere Gründe, die 
keine Erfahrungen sind.«14 In Bezug auf diese Stelle hält Kant kritisch fest: 
»Nur 2 Erkentnisquellen: Vernunft und Erfahrung; denn Glauben ist 
mittelbare Erfahrung durch anderer bezeugte Erfahrung.«15 Damit ist »[d]er 
Historische Glaube […] kein besonderes Erkentnisprincip, sondern gehort 
zur Erfahrung.«16 Wenn demnach Glauben im Zeugenfall ineins indirekte 
Erfahrung bedeutet, dann wird Kants zugespitzte These verständlich: »Das 
Glauben auf ein Zeugniß ist von dem Vorwahrhalten durch eigene 
Erfahrung gar nicht dem Grade nach unterschieden, auch nicht der Art 
nach.«17 ›Der Art nach‹ sind unmittelbare und mittelbare Erfahrung das-
selbe, insofern sie jeweils Dimensionen empirischer Erkenntnis und damit 
von derselben Erkenntnisart sind.18 Darüber hinaus unterscheiden sie sich 
auch ›dem Grade nach‹ nicht, weil jeweils in Form der Ausbildung 
apodiktischer Überzeugungen derselbe Grad im Fürwahrhalten erreicht 
werden kann. Soweit stehen also der Zeugenfall und die unmittelbare 
Erfahrung erkenntistheoretisch auf derselben Stufe. Während man sogar –
wie Kant nach der Logik Pölitz hinzufügt – »oft dem Zeugnis anderer mehr 
glauben [kann] als seiner eigenen Erfahrung«19, bleibt nach der Logik 
Dohna-Wundlacken dennoch das Problem, »zu bestimmen, was mich 
berechtige, mittelbare Erfahrung ebenso als unmittelbare zu achten –
worauf Autoriät beruhe.«20 Woraus speist sich also die epistemische 
Autorität im Zeugenfall?

Wenn unmittelbare und mittelbare Erfahrung sich weder dem Grad 
noch der Art nach unterscheiden, dann darf insbesondere die Mittelbarkeit 
der Erfahrung im Zeugenfall keinen prinzipiellen Unterschied bedeuten. Zu 

14 Georg Friedrich Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, Halle 1752, §202 – zit. n. 

Kant: AA XVI, S. 494.

15 Kant: AA XVI, Refl. 2769, S. 502.

16 Kant: AA XVI, Refl. 2789, S. 512.

17 Kant: AA XVI, Refl. 2765, S. 501.

18 Gelfert rekonstruiert diesen Zusammenhang treffend als Kants »Symmetriethe-

se«. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633.

19 Kant: Logik Pölitz, AA XXIV, S. 560.

20 Kant: Logik Dohna-Wundlacken, AA XXIV, S. 750.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 101

fragen ist also nach den Bedingungen, unter denen diese Mittelbarkeit un-
problematisch ist. Es liegt auf der Hand, dass sie unproblematisch genau 
dann wäre, wenn ausgeschlossen werden könnte, dass die Vermittlung die 
bezeugte Erfahrung entstellt. Und es ist die Frage nach den Bedingungen 
einer unverstellten Vermittlung, die letztlich auf einen ethischen Anspruch 
an den Zeugen führt.

II. DAS PROBLEM DER GLAUBWÜRDIGKEIT UND 

DER ETHISCHE ANSPRUCH AN DEN ZEUGEN

Glaubwürdig ist ein Zeugnis dann, wenn die unverstellte Vermittlung einer 
Erfahrung gesichert ist. Nun sind die Bedingungen für diese unverstellte 
Vermittlung nicht nur ethische. Kants knappste Formulierung dieser Bedin-
gungen überliefert die Logik Dohna-Wundlacken: »Er [der Zeuge, JGS] ist 
unverwerflich, wenn er die Wahrheit wissen kann und sagen will. Also Ca-
pazität und Integrität sind die beiden Requisita.«21 Zuerst ist hierbei zu fra-
gen, wie Kant Kapazität und Integrität genauer begreift. Dabei wird sich 
ergeben, dass diese ›Requisita‹ Idealbedingungen sind, denen ein Zeuge 
grundsätzlich gerecht werden muss. Der ethische Anspruch an den Zeugen, 
ehrlich und integer zu sein, bleibt indes solange abstrakt, wie die realen Be-
dingungen, unter denen Ehrlichkeit tatsächlich statt hat, nicht berücksichtigt 
werden. Verfolgt man diese Perspektive bei Kant, wird ersichtlich, dass er 
im Zusammenhang mit Ehrlichkeit außerdem kultur-, epochen- und sogar 
schichtspezifische Annahmen in seine Konzeption des Zeugenfalls einbe-
zieht und damit gerade auf Realbedingungen abstellt.22 Zwei Lesarten bie-
ten sich im Kontext dieser Annahmen an. Einerseits gewinnt das ethische 
Profil von Zeugenschaft an Kontur, denn glaubwürdig ist ein Zeugnis Kant 
zufolge insbesondere dann, wenn die bezeugende Person bei einer Falsch-
aussage befürchten muss, im spezifischen sozialen und kulturellen Kontext 
des 18. Jahrhunderts ihre Ehre zu verspielen. Andererseits spricht diese 
Rückbindung von Ehrlichkeit an eine kontextspezifische Vorstellung von 
Ehre für eine Überschreitung der ethischen Voraussetzung der Glaubwür-
digkeit. Das ethische Profil der Zeugenschaft scheint sich in dieser Perspek-

21 Ebd.

22 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«, S. 647f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

tive letztlich auf allerlei Vorannahmen zu öffnen, in denen Glaubwürdigkeit 
weniger als ein im engeren Sinn ethischer denn als ein sozial und kulturell 
präfigurierter Standard erscheint.

Im Allgemeinen übernimmt Kant die grundlegenden Kriterien für die 
Glaubwürdigkeit eines Zeugnisses von Meier, der in Paragraph 207 seines 
Auszugs die Autorität des Zeugnisses auf die Tüchtigkeit und die Integrität 
der bezeugenden Person zurückführt:

»Das Ansehen eines Zeugen (autoritas testis) besteht in demjenigen Grad seiner 

Ehre, vermittelst dessen er in seiner Erkenntniss für nachahmungswürdig gehalten 

wird. Wir können keinem Zeugen glauben, der in keinem Ansehen bei uns steht. 

Und dieses Ansehen besteht 1) in der Tüchtigkeit des Zeugen (dexteritas testis), 

wenn er zureichende Kräfte besitzt, nicht nur eine richtige Erfahrung zu bekommen, 

sondern dieselbe auch auf eine richtige Art zu bezeichnen: 2) in der Aufrichtigkeit 

des Zeugen (sinceritas testis), oder in der Neigung seines Willens, seine Erfahrun-

gen so zu bezeichnen, wie er sie für wahr hält. Keins von beiden kann, ohne den an-

dern, einem Zeugen das gehörige Ansehen verschaffen.«23

Kant schließt an Meiers Defintionen an, indem er zusammenfasst, was die 
Autorität und damit die Glaubwürdigkeit des Zeugen ausmacht: Autoritas 

testis ist »die Glaubwürdigkeit des Zeugnißes, in so weit sie aus der morali-
schen (und physischen) Beschaffenheit des Zeugen kan erkant werden.«24

Über diese kurze Zusammenfassung hinaus folgt Kant den Meier’schen 
Kriterien weitgehend.25 Bevor er sich diesen direkt widmet, weist er noch 
allgemein darauf hin, dass es »nicht so leicht [sei] in allen Fällen Erfahrung 
anzustellen.«26 Die zentrale Bedeutung der Reinheit in der Vermittlung 
wird an der Bemerkung deutlich, man müsse etwa darauf achten, dass man 
»nicht sein Urtheil mit der Erfahrung vermische.«27 Näher rekapituliert er 
das, was Meier unter Tüchtigkeit versteht, nach der Wiener Logik vor allem 
in Termini der Geschicklichkeit: Ein Zeuge verfügt über die Kapazität, eine 

23 G.F. Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, §207 – zit. n. Kant: AA XVI, S. 504. 

Hervorhebungen im Original.

24 Kant: AA XVI, Refl. 2774, S. 504.

25 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«,  S. 631.

26 Kant: Wiener Logik, AA XXIV, S. 898.

27 Kant: AA XVI, Refl. 2776, S. 505.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 103

Erfahrung unverstellt zu vermitteln, wenn er überhaupt »genugsame Ge-
schicklichkeit hat, Erfahrung anzustellen«, sowie wenn »er in den Umstän-
den gewesen ist, worin er hat Erfahrungen anstellen können«, und schließ-
lich wenn er »die Geschicklichkeit hat, seine Erfahrungen zu declariren, 
daß man seinen Sinn wohl verstehen kann.«28 Alle diese Aspekte beschrei-
ben Idealbedingungen, die kaum einer weitergehenden Erläuterung bedür-
fen. Es ist evident, dass bei der Erfüllung dieser Bedingungen einer unver-
stellten Vermittlung nichts im Wege steht. Interessant ist die Frage, ob Kant 
diese Bedingungen grundsätzlich als erfüllbar ansieht. In einer suggestiven 
Passage der Logik Blomberg wendet er sich skeptischen Einwänden gegen 
die Erfüllung dieser Glaubwürdigkeitsbedingungen zu: Wenn man den Sin-
nen prinzipiell nicht trauen könnte, wenn das menschliche Gedächtnis 
mangelhaft wäre und wenn die Sprache, in der Erfahrungen bezeugt werden 
müssen, schon an sich selbst fehlerhaft wäre, dann wäre in der Tat kein 
Zeugnis glaubwürdig. Dagegen kann man Kant zufolge prinzipiell voraus-
setzen, »wie es auch wircklich wahr ist daß 1:) wir allemahl die Fähigkeit 
haben Erfahrungen anzustellen, und denn 2:) unser Gedächtniß auch treu 
genug ist […] und denn 3:) wir auch in unserer Sprache alle angestellte Er-
fahrungen anderen Bekanndt zu machen vermögendt sind[.]«29 Setzt man 
also voraus, dass soweit nichts grundsätzlich gegen die Möglichkeit einer 
unverstellten Vermittlung von Erfahrung spricht, dann »wird doch zur 
Glaubwürdigkeit dieser, oder jener, die Erfahrungen angestellet haben, 
noch erfordert werden, daß sie ehrlich sind, und eine Neigung zur Wahrheit 
haben.«30 Exakt hiermit vollzieht Kant den Schritt zur ethischen Idealbe-
dingung, die er weiter oben an der ›moralischen Beschaffenheit‹ der bezeu-
genden Person festgemacht hatte. Auch die Neigung zur Wahrheit oder die 
Ehrlichkeit bedürfen als Idealbedingungen nicht der näheren Erläuterung. 
Wenn der Zeuge über die Kompetenz verfügt, eine Erfahrung zu machen, 
zu einem späteren Zeitpunkt zu erinnern sowie adäquat darzustellen, und 
diese Erfahrung dabei auch nicht willentlich verfälscht, dann ist die Ver-
mittlung unverstellt und der Zeuge glaubwürdig.31 Mit diesen Idealbedin-

28 Kant: Wiener Logik, S. 898.

29 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 245.

30 Ebd.

31 In dem Maße wie bei Kant die Vermittlung einer Erfahrung die Grundfigur der 

Zeugenschaft ausmacht, verfügt letztlich der Augenzeuge über eine größere Au-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

gungen ist freilich die Frage nach der faktischen Glaubwürdigkeit in kon-
kreten Situationen der Zeugnisgabe noch nicht entschieden. Für diese rea-
len Bedingungen sind Kants Befunde darüber aufschlussreich, wie Ehrlich-
keit in der Lebenswelt des ausgehenden 18. Jahrhunderts zu verstehen ist.

Verfolgt man Kants Ausführungen in der Logik Blomberg weiter, dann 
liest man, die Neigung zur Wahrheit entspringe »oftmals mehr aus der Ehr-
liebe, als aus der Ehrlichkeit. […] [W]eil auch die Lüge etwas schädliches 
ist, und die Aussage der Wahrheit der sicherste Weg ist, der Verachtung zu 
entgehen.«32 Kant geht es hier nicht darum, die Lüge grundsätzlich als 
schädlich, sondern als schädlich für die Ehre des Lügners darzustellen, da 
der Lügner sich bei seiner Entlarvung der Gefahr der Verachtung aussetzt. 
Diese Bestimmung weist darauf voraus, dass Integrität und Ehrlichkeit für 
Kant nicht nur ethische Charaktereigenschaften von Individuen sind, son-
dern letztlich auch auf jenes kultur-, epochen- und außerdem schichtspezifi-
sche Ethos hinauslaufen, das Kant in drei Anläufen thematisiert. Erstens 
hält er in der Warschauer Logik fest, dass der Ehrlichkeit eine kulturspezi-
fische Signatur zukommt:

»Bey der Aufrichtigkeit ist zu untersuchen: Ob die Zeugen ein Intereße gehabt ha-

ben, von der Wahrheit abzugehen – Das ist aber so vielfältig, daß man es kaum 

beurtheilen kann. Das, was wir hier nicht für ein Intereße halten würden, ist bey an-

deren Völckern eins.«33

Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen hängt demnach nicht nur an einem ab-
soluten Charakter der Person als solcher, sondern auch an deren mannigfa-
chen Motivationen, die ihren Ursprung in einer bestimmten Kultur haben 
und die für den Außenstehenden kaum einschätzbar seien. Was also in Kö-
nigsberg als unaufrichtig gilt, muss nicht auch in Paris als unaufrichtig gel-
ten. Zweitens weist Kant der Ehrlichkeit eine epochenspezifische Ausprä-
gung zu, nach der sie ein Ethos der Neuzeit sei, an dem sich etwa die Rö-

torität als der Zeuge vom Hörensagen. Vgl. hierzu Kant: Logik Blomberg, S. 

247.

32 Ebd., S. 245.

33 Kant: Warschauer Logik, in: Kant, Logik-Vorlesung. Unveröffentlichte Nach-

schriften I. Hg. u. bearb. v. T. Pinder, (= Kant-Forschungen Bd. 9), Hamburg: 

Meiner 1998, S. 603.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 105

mer und Griechen noch nicht im selben Maße orientiert hätten. Seine Er-
wähnung griechischer und römischer Autoren steigert sich dabei teilweise –
wie etwa in der Warschauer Logik – bis ins Polemische:

»[F]ast alle alte Schriftsteller sind nicht sehr püncktlich in Erzählung der Wahrheit 

gewesen – Sie waren faul genug, die Wahrheit nicht zu untersuchen; und namen je-

des flügenden Gerucht für Wahrheit an ZE Herodot. Und was noch ärger war so 

wollten sie die Wahrheit nicht sagen: Liuius zE [sic! gemeint ist Livius, JGS] dieser 

sonst so vortrefliche Geschichtsschreiben erzählet vieles, wovon er gewis wußte, 

daß es falsch war. Er läßt zE die Generalen Reden halten, die sie ganz gewis nicht 

werden gehalten haben.«34

An diese Polemik schließt Kant mit der These an, dass erst seit dem 17. 
Jahrhundert die Ehrlichkeit im Allgemeinen zugenommen habe, weil die 
experimentelle Physik als exakte Wissenschaft sowie die stärkere Verbrei-
tung von Medien durch Buchdruck und Postwesen zu ihr angehalten hätten. 
In diesem Sinn argumentiert er in einer ausführlichen Passage aus der Wie-
ner Logik:

»Wir in unsern Zeiten sind schon mehr gezwungen, die Wahrheit zu reden, durch 

Umstände, vornähmlich die experimental physic, und daß man durch Beobachtun-

gen und Versuche die Erscheinungen genau zu bestimmen sucht, um mit mehrerer 

Gewißheit die Gesetze der Natur zu durchschauen. Im Anfange des vorigen saeculi 

erst fieng man an einzusehen, daß es nöthig sey, die Wahrheit ganz zu sagen, und 

ein Jeder mußte denn in seinen Nachrichten ganz genau seyn, und wenn einer nur 

ein bischen von der Wahrheit in seinen Schriften abwich: so wurde er blamirt und 

verunehrt. […] Diese Genauigkeit im Berichte der Erfahrung ging hernach von der 

Naturwissenschaft in die Historie über. Denn man sah ein, es ist nothwendig, nicht 

im geringsten Punkte die Wahrheit zu verletzen. Jetzt haben wir Erleichterungen die 

Wahrheit zu erfahren. Die Druckerpreßen zeigen gleich, wo er in seiner Schrift ge-

fehlt hat, ferner die Gazetten, es laßen sich jetzt nicht mehr wie in Rom Histörchen 

erzählen. Denn da ehedem nach 3 Jahren einer aus einem Lande in das andere kam: 

so ist jetzt durch die Einrichtung der Posten in wenig Tagen die Nachricht aus einem 

Ort in dem anderen.«35

34 Kant: Warschauer Logik, S. 602.

35 Kant: Wiener Logik, S. 899.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Sicher sind Kants Einschätzungen zweifelhaft, insbesondere was die opti-
mistische Korrelation zwischen einer wachsenden Zugänglichkeit von In-
formationen und einem damit einhergehenden Zuwachs an Ehrlichkeit an-
geht – gerade dann, wenn man diese Argumentation vom Zeitalter des In-
ternets her betrachtet, in dem bekanntlich die Frage der Glaubwürdigkeit 
von Informationen in höchstem Grade virulent bleibt. Aufschlussreich ist 
aber, dass Ehrlichkeit nach diesen Ausführungen als ein von den wissen-
schaftlichen, medialen und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts 
abhängiges Ethos erscheint und damit von Kant nicht mehr nur als Idealbe-
dingung dargestellt wird, sondern bereits als zweifach kontextgebunden. 
Drittens schließlich führt Kant in einer schichtspezifischen Perspektive die 
Figur des ›gemeinen Mannes‹ an. Wenn Kant schreibt, »[d]ie gemeinen 
Leute machen sich nicht viel daraus, etwas anders zu erzählen, und die 
Grenzen der Wahrheit zu überschreiten«36, dann spricht er dem ›gemeinen 
Mann‹ das Ethos der Ehrlichkeit rundweg ab. Die Wiener Logik überliefert 
die drastischste Version dieses Befunds:

»Der gemeine Mann ist zu roh dazu, einen großen Werth in die Wahrheit zu setzen. 

Ein Mund voll Lügen, wenn einem was daran gelegen ist, glaubt er, verschlage nicht 

viel. Uebel erzählen sie immer mit einer Vergrösserung, so daß Alles übertrieben ist, 

und in das Gräßliche fällt. Kurz, sie suchen Bewunderung zu erwecken. Hier muß 

man sie durch die Drohung mit dem Eide aufmerksam machen.«37

Trotz des verächtlichen Tons, den Kant hier anschlägt, lässt sich seine Dis-
kreditierung des ›gemeinen Mannes‹ nicht auf einen bloßen Standesdünkel 
zurückführen. Vor dem Hintergrund seiner Annahme, dass Ehrlichkeit an 
der Ehrliebe hänge, die sich ihrerseits wiederum angesichts der medialen 
und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts besonders zu bewäh-
ren habe, muss das Ethos des ›gemeinen Mannes‹, der gewiss kein Zei-
tungsleser war und überhaupt zu dieser Zeit an vergleichbaren Standards 
nicht unmittelbar partizipiert hat, beinahe notwendigerweise auf einem 
vormodernen Niveau zurückbleiben. Während ihn Kant denn auch aus-

36 Kant: Logik Hechsel, in: Kant, Logik-Vorlesung, S. 382.

37 Kant: Wiener Logik, S. 898.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 107

drücklich in die Nähe der Griechen und Römer rückt38, traut er »gelehrte[n] 
Leute[n] und Leute[n] von Stande« eine größere Ehrlichkeit zu, denn diese 
sehen »mehr auf die Ehre […] als der gemeine Mann, der sich wenig Ein-
fluß von ihr in sein Interesse versprechen kann[.]«39 Dass wissenschaftliche 
und soziale Eliten mehr Wert auf ihre Ehre legten, hängt nach Kant offen-
bar damit zusammen, dass sie an den medialen und kommunikativen Inno-
vationen der Neuzeit partizipieren und mit jeder Falschaussage das Risiko 
eingehen, entlarvt und diskreditiert zu werden. Wiederum geht es also nicht 
um eine charakterliche Superiorität im Falle solcher Eliten, sondern darum, 
dass sie sich nur ehrlicher verhalten, weil sie nach Kant besonders stark von 
ihrer Reputation abhängig sind.40 Während sich Kants Zweifel soweit auf 
die ethische Disposition des ›gemeinen Mannes‹ im engeren Sinne richten, 
führt er seine Überlegungen in der Wiener Logik einen Schritt weiter. Zu 
den Zweifeln an der Aufrichtigkeit des ›gemeinen Mannes‹ tritt dort au-
ßerdem auch eine Skepsis gegenüber dessen Tüchtigkeit zur Zeugnisgabe 
überhaupt. Kant hält zuerst allgemein fest: »Der gemeine Mann ist kein ge-
höriger Zeuge. Denn er kann nicht recht Erfahrungen anstellen. Denn wenn 
ihn die Furcht überfällt: sieht er eines vor das andere, und übersieht Man-
ches.«41 In Bezug auf die Anforderung an die mentale Kompetenz des Zeu-
gen geht Kant im Fall des gemeinen Mannes noch stärker ins Detail und 
schreibt: »Vornähmlich kann der gemeine Mann es nicht in allen innern 
Umständen. Z.B. er ist oft schläfrig, furchtsam, zerstreut, u.s.w.«42 Das 
heißt, der ›gemeine Mann‹ als eine träge, minderbemittelte Lebensform teilt 
nicht nur das Ethos der Aufrichtigkeit nicht, sondern er ist nicht einmal da-
zu in der Lage, auf zuverlässige Weise Erfahrungen überhaupt anstellen zu 
können. In diesem Sinn fällt die Warschauer Logik das unmissverständliche 
Urteil:

38 So leitet Kant etwa von seiner Kennzeichnung des ›gemeinen Mannes‹ zu der 

der Griechen und Römer über, indem er festhält, was für den ›gemeinen Mann‹ 

gelte »gilt auch von den alten Zeiten«. Vgl. Kant: Wiener Logik, S. 898.

39 Kant: Warschauer Logik, S. 602.

40 Vgl. zur Rolle der Reputation außerdem Kant: Logik Busolt, AA XXIV, S. 652.

41 Kant: Wiener Logik, S. 898.

42 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

»Der gemeine Mann ist kein gehöriger Zeuge er giebt nicht Acht, und ist zu nachlä-

ßig alles genau zu beobachten – und wäre er es auch vermögend: so ist er nicht in 

allen Umständen dazu geschickt und denn ists auch nicht so was leichtes, alles deut-

lich zu erzählen – Was die Aufrichtigkeit des Zeugen betrift: so ist beym gemeinen 

Mann sich gar nicht darauf zu verlaßen.«43

Es bleibt nach Kants Ausführungen unklar, ob der ›gemeine Mann‹ auf-
grund seines Lebenswandels und damit seiner ethischen Disposition auch 
die Kompetenz zur Zeugnisgabe verliert, oder ob ihm diese Inkompetenz 
sui generis zukommt. In jedem Fall aber, auch wenn man die Drastik der 
Warschauer Logik nicht zu Kants letztem Wort stilisiert, bleibt er neben 
dem Idealtyp des Lügners der grundsätzlich zweifelhafteste Zeuge.44

Selbst wenn man Kants bis hier dargestellte Position im Einzelnen nicht 
teilt, machen seine Ausführungen dennoch auf einen allgemeinen Zusam-
menhang zwischen idealer und tatsächlicher Glaubwürdigkeit aufmerksam: 
Indem die Glaubwürdigkeit von einem ethischen Anspruch im Sinne einer 
Idealbedingung abhängig gemacht wird, ergibt sich zugleich die Frage nach 
den realen Bedingungen von Glaubwürdigkeit, und der Zeugenfall scheint 
sich geradezu systematisch auf allerlei zusätzliche Annahmen über das 
Ethische zu öffnen. Damit ist die Frage der Glaubwürdigkeit anfällig für 
kontextspezifische Voranahmen, die sich im abstrakten Ideal der Ehrlich-
keit als solchem nicht finden. Glaubwürdig ist, wer ehrlich ist – wer aber 
tatsächlich in einem bestimmten sozialen und kulturellen Kontext als ehr-
lich gilt, ist damit noch nicht ausgemacht. Dass sogar Kant solche Annah-
men einbezieht, der – wie sogleich darzustellen bleibt – eigentlich eine 
grundlegende Rolle des Vertrauens zwischen allen Menschen stark machen 
will, nimmt sich somit als ein symptomatischer Beleg für die Öffnung des 
Zeugenfalls auf allgemeine, kontextabhängige Einschätzungen über die
thische Disposition anderer aus. Es bleibt die Frage, ob dem Zeugenfall 

43 Kant: Warschauer Logik, S. 602. Hervorhebung im Original.

44 Vgl. weiterführend zur schichtabhängigen Glaubwürdigkeit die einflussreiche 

Studie zur Figur des ›Gentleman‹ von Shapin, Steven: A Social History of 

Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England,  Chicago: Chicago 

UP 1994, insb. S. 8-15 u. 42-52, sowie die Überlegungen zur epistemischen 

Rolle von Vorurteilen bei Fricker, Miranda: Epistemic Injustice. Power and the 

Ethics of Knowing, Oxford: Oxford UP 2007, insb. S. 17-29.

 
e

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 109

deshalb letztlich nicht nur eine ethisches, sondern auch ein eigenständiges 
soziales und kulturelles Profil zukommt.

III. DAS VERTRAUEN UND DIE VERANTWORTUNG

 DES REZIPIENTEN

Während man Vertrauen im Zeugenfall zunächst allgemein als die Haltung 
eines Rezipienten gegenüber einer glaubwürdigen Mitteilung verstehen 
kann, verbindet Kant damit eine umfassenderes Problem. Bis hierher wurde 
eine in diesem Zusammenhang maßgebliche Unterscheidung ausgespart: 
»Der Glaube wird erwogen entweder 1. als ein Glaube an Sachen, oder 2. 
als ein Glaube an Personen. Im ersten Fall glaube ich etwas, im anderen 
glaube ich jemandem«45. Während ›etwas Glauben‹ sich auf den allgemei-
nen Akt bezieht, irgendetwas unmittelbar und ohne Beteiligung anderer für 
wahr zu halten, gehört der Zeugenfall evidenterweise der Seite des ›jeman-
den Glaubens‹ an. Diese Unterscheidung führt nun eine eigene ethische 
Dimension mit sich, denn Kant differenziert weiter zwischen historisch und 
moralisch jemandem Glauben. Die moralische Dimension des Glaubens 
zeichnet er genauer als »Zutrauen zu der Rechtschaffenheit des Menschen 
in Ansehung des Künftigen« aus und gibt als Beispiel: »Wenn […] jemand 
was verspricht; dann [äussern wir] einen moralischen [Glauben].«46 In Ge-
stalt dieses moralischen Glaubens gegenüber einer anderen Person wendet 
sich Kant demnach dem Vertrauen zu, in dem er eine entscheidende Bedin-
gung menschlichen Zusammenlebens überhaupt ausmacht: »Der moralische 
Glaube« – und das heißt: Vertrauen – »ist das nothwendige Band der Ge-
sellschafft.«47 Im handschriftlichen Nachlass spitzt er die Rolle des Ver-
trauens als moralischen Glauben sogar noch zu: »Ohne diesen ist keine Ge-
sellschaft möglich«48  und überhaupt sei »Fides […] eigentlich Treue im 
pacto oder (subiectiv Zutrauen) zu einander, daß einer dem Andern sein 
Versprechen halten werde[.]«49 In dem Maße, wie ohne Vertrauen mensch-

45 Kant: Logik Philippi, AA XXIV, S. 448.

46 Ebd, S. 449.

47 Ebd.

48 Kant: AA XVI, Refl. 2754, S. 499.

49 Kant: AA XVI, Refl. 2792, S. 513.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

liches Zusammenleben gar nicht möglich wäre, geht es Kant um ein allge-
meines Ethos im Umgang mit anderen Menschen, das in seiner Allgemein-
heit auch den Zeugenfall betrifft. Will Kant also letztlich im Gegensatz zu 
seinen komplexeren Ausführungen im vorangegangenen Abschnitt sagen, 
dass im Sinne dieser scheinbar uneingeschränkten Rolle des Vertrauens 
dem Zeugnis anderer grundsätzlich immer zu vertrauen sei?

Diese Vermutung scheint sich zunächst anhand der Kantischen Überle-
gungen zum Unglauben zu bestätigen, in denen er sich radikalskeptischen 
Positionen zuwendet. Zwei zentrale Aspekte stehen dabei im Mittelpunkt. 
Nach der allgemeinen Definition gilt: »Ungläubig ist der, welcher nichts als 
aus theoretisch hinreichenden Gründen für wahr hält.«50 Damit ist zu alle-
rerst der für Kants praktische Philosophie entscheidende Vernunftglaube 
betroffen. Wer etwa die Unsterblichkeit der Seele als Hypothese praktischer 
Vernunft aus »moralisch (Zur practischen Befolgung der Pflicht) hinrei-
chenden Gründen nicht einräumen will, blos darum, weil er theoretisch da-
von nicht gewiß werden kan. Zeigt Mangel an moralischem Interesse.«51

Das heißt, während man an die Unsterblichkeit der Seele nicht glauben 
muss, drückt sich gerade dann, wenn ein Mensch dennoch daran glaubt, 
dessen ethische Einstellung aus. Und aufgrund dieser ethischen Einstellung 
lässt sich der Glaube bereits rechtfertigen. Der zweite Aspekt, wie ihn ins-
besondere die Logik Blomberg darstellt, zielt nun unmittelbar auf das Ver-
trauen zu anderen Menschen und damit auch zum Zeugen:

»Der Glaube kann im moralischen Verstand genommen werden, wenn man einen 

Mangel alles Zutrauens zu der moralischen Beschaffenheit eines Zeugen hat. Derje-

nige, der einen solchen moralischen Unglauben hat, halt alle Menschen für Lügner, 

er trauet keinem Menschen, er glaubet keinen Versprechungen, sonderen zweifelet 

immer an der Aufrichtigkeit anderer Leute. Ein moralischer Unglaube ist dem mora-

lischen Fundament aller menschlichen Gesellschaft entgegen. ohne Treu und Glau-

ben kann, wie schon oben angezeigt worden, kein Staat bestehen. Er ist aber ge-

meinhin bey denjenigen anzutreffen, die selbst eine moralische Pravitaet besitzen, 

so, daß man ihnen nicht viel Glauben beymeßen kann.«52

50 Kant: AA XVI, Refl. 2784, S. 509.

51 Kant: AA XVI, Refl. 2783, S. 509.

52 Kant: Logik Blomberg, S. 249.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 111

Was hier in Frage steht, ist der eingangs erwähnte radikale Zeugnisnihilis-
mus. Wer prinzipiell niemandem glaubt, weil die Wahrheit der Mitteilung 
im Zeugenfall nicht epistemisch vollkommen verbürgt ist, macht sich somit 
eines moralischen Vergehens schuldig. Auch der Zeugnisnihilist ›zeigt 
Mangel an moralischem Interesse‹, denn er leugnet die ethische Grundlage 
von Gesellschaft. Damit ist angedeutet, dass Kant den Zeugnisnihilismus 
nicht theoretisch oder epistemologisch widerlegt, sondern letztlich aufgrund 
eines praktischen, ethischen Interesses des Menschen an Sozialität. Nur wer 
kein Interesse daran hat, dass Gesellschaft funktioniert, kann deren Grund-
lage leugnen. Gegen die nihilistische Position formuliert Kant die Maxime, 
man »müsse niemals das Böse von andern glauben, sondern, wenn man 
darnach handeln soll, muß man es wissen. Das Gute, wenn man nur einen 
logischen Grund hat es zu meinen, muß man glauben.«53 Die Logik Blom-
berg rekurriert dazu noch auf die »Regel der Billigkeit«, nach der »jeder-
man vor Ehrlich, und aufrichtig so Lang gehalten [wird], biß das Ge-
gentheil, daß er nemlich von der Wahrheit etc. abgehe, erwiesen worden 
ist.«54 Vor diesem Hintergrund scheint nun insbesondere Kants Relativie-
rung seiner bisher leitenden Einsicht, dass der historische Glaube stets auf 
eine ethische Einschätzung der bezeugenden Person zurückzuführen sei, für 
eine unumschränkte Affirmation des Vertrauens zu sprechen. Denn »man 
glaubet zu weilen einem jeden, er sey, wer er wolle, blos weil er etwas sagt, 
ohne auf seine Persohn, oder seinen caractère oder Stande zu attendiren.«55

Kant tritt mit dieser Bemerkung jedoch nicht in direkten Widerspruch zu 
seiner bisher dargestellten Position, sondern es geht ihm – wie das folgende 
Zitat deutlich macht – offenbar um solche alltäglichen Fälle, in der etwa 
jemand einem anderen die Uhrzeit sagt und der Akt des Glaubens ein un-
mittelbarer ist. So hält er fest, dass »[d]er historische Glaube […] auch […] 
bey Menschen [stattfindet], die nicht die geringste Redlichkeit haben. Der 
moralische aber nur bey Rechtschaffenen. Kommt aber zu einem der was 
erzählt die Rechtschaffenheit hinzu, so ist unser historische Glaube um so 
viel grösser.«56 Der Zeuge, dem man Rechtschaffenheit und Integrität un-
terstellt, bleibt also nach wie vor glaubwürdiger. Im Horizont des Vertrau-

53 Kant: AA XVI, Refl. 2755, S. 499.

54 Kant: Logik Blomberg, S. 246.

55 Ebd., S. 242.

56 Kant: Logik Philippi, S. 449.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

ens geht es Kant somit nicht in erster Linie um eine »Pflicht zu Glauben«57

als unbedingtes positives Prinzip, sondern vielmehr um die negative Maxi-
me, anderen Menschen und ihren Zeugnissen nicht grundsätzlich zu miss-

trauen. In diesem Sinn scheint seine allein stehende Notiz aus dem Nach-
lass gemeint zu sein, »[d]er historische Glaube ist vernünftig, wenn er cri-
tisch ist«58 – wenn er also zumindest nicht blind vertraut. Anstelle einer 
Pflicht zu Glauben ergibt sich aus dem Auftrag, anderen nicht von vornher-
ein zu misstrauen und trotzdem kritisch zu bleiben, ein spezifisches Di-
lemma, in das sich der Rezipient in der Praxis gezogen sieht.59 Zu diesem 
Dilemma kommt es dann, wenn das Vertrauen in eine andere Person mit 
der kritischen Vernunft des Rezipienten kollidiert.

Erst mit der Einführung der Vernunft als drittes Glaubwürdigkeitskrite-
rium neben der Tüchtigkeit und der Integrität der bezeugenden Person tritt 
dieses Dilemma auf. So sind Zeugnisse für Kant schlechterdings dann nicht 
vertrauens- und glaubwürdig, wenn sie der allgemeinen Vernünftigkeit wi-
dersprechen. An seinem Beispiel der Wünschelrute lässt sich ablesen, wie 
sich mit der Einführung der Vernunft das Dilemma konkret zeigt. In der 
Logik Blomberg hält er fest, dass Berichte über Wünschelruten »keine Un-
tersuchung [verdienen], man kann sie sogleich verwerfen, sie verdienen 
keine Widerlegung, denn sie sind an, und vor sich falsch.«60 Eben weil 
nicht einsichtig ist, wieso und inwiefern der Einsatz einer Wünschelrute 
dazu in der Lage sein sollte, wahre Erkenntnis hervorzubringen, kann jeder 
Bericht über ihr angebliches Vermögen aus dem Gesichtspunkt der Ver-
nunft bereits verworfen werden. Zugleich räumt er aber in der Logik Philip-
pi ein, »wenn wir von der Wünschelruthe oder Gespenstern durch Personen 
von glaubwürdigem Character benachrichtiget werden; so fangen wir an es 

57 Gelfert führt Kants Ausführungen an einer Stelle auf eine Pflicht zu Glauben 

(»obligation to trust«) eng, was offenbar eine Zuspitzung ist, die er im Verlauf 

seines Essays relativiert. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633f.

58 Kant: AA XVI, Refl. 2763, S. 501.

59 Im Zusammenhang mit dem Dilemma des Vertrauens hat Sibylle Schmidt in 

komplementärer Weise auf eine »prekäre Lage« auch des Zeugen hingewiesen, 

die sich von Kant her nicht unmittelbar ergibt, systematisch aber zentral ist. Vgl. 

Schmidt: Zeugenschaft, insb. S. 29.

60 Kant: Logik Blomberg, S. 247.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 113

zu glauben.«61 Das heißt, in diesem Fall können das Vertrauen in eine ande-
re Person und die kritische Vernunft des Rezipienten in einen Widerstreit 
treten. Kant löst dieses Dilemma, indem er den Zeugen unter Beweispflicht 
stellt, denn wenn er etwas bezeuge, »was sehr unwahrscheinlich ist, und 
den Ordentlichen Begebenheiten in der Natur wiederspricht, so kann er 
noch nicht verlangen, daß man ihm gleich auf seine Aussage glauben soll, 
sondern wenn er dieses haben will, so muß er den beweiß führen.«62 Damit 
man also etwa die Sichtung eines unvorstellbar großen Kraken glauben 
kann, reicht nicht der bloße Bericht einer Autorität wie Pontoppidan – auch 
er muss dies belegen. Kant gibt also der kritischen Vernunft den Vorzug 
gegenüber dem Vertrauen, nicht aber in dem Sinn, dass die Vernunft alles 
selbst entscheiden könnte, sondern dass sie im Zweifelsfall Beweise ver-
langen kann. Solange der Zweifel nicht ausgeräumt ist, sei es »[d]as Beste 
[…] die Erkenntniß weder zu verwerfen noch als wahr anzunehmen, son-
dern seinen Beyfall so Lange aufzuschieben bis man mehr Gründe vor, oder 
wieder sie hat.«63 Die entscheidende Frage ist nun aber, was in Fällen ge-
schieht, in denen man nicht warten kann. Es ist dies der Punkt, an dem sich 
schließlich die Frage der Verantwortung in zweifacher Hinsicht stellt.

Aus dem Bisherigen hat sich ergeben, dass der Rezipient insofern in ei-
ner Verantwortung steht, als er jedes Zeugnis kritisch evaluieren und sich 
nicht schlechterdings dem Vertrauen hingeben darf. In diesem Sinn bleibt 
Verantwortung allerdings noch unspezifisch. Kant weist darüber hinaus 
noch auf eine Verantwortung für Glaubensakte als solche hin. Bevor er sich 
der Zeugenschaft direkt zuwendet, notiert er in den Abschnitten zu den 
Modi des Meinens, Glaubens und Wissens allgemein: »Wenn man durch-
aus, und zwar aus moralischen Gründen, ein Urtheil fällen muß und nicht in 
suspenso bleiben darf: so ist dieses Urtheil nothwendig.«64 Zwar spricht der 
Kontext dieses Zitats dafür, dass Kant vor allem den Vernunftglauben im 
Blick hat. Diese Überlegung ist aber dennoch für den historischen Glauben 
im Zeugenfall relevant, da auch im Vollzug des alltäglichen Lebens der Re-
zipient nicht andauernd in der Schwebe bleiben kann. Auch wenn einem 
Rezipienten etwas bezeugt wird, steht er tendenziell vor der Notwendigkeit 

61 Kant: Logik Philippi, S. 448.

62 Kant: Logik Blomberg, S. 248.

63 Ebd.

64 Kant: AA XVI, Refl. 2446, S. 371.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

zu entscheiden, ob er glaubt oder nicht. Und mit dem bloßen Akt eines 
notwendigen Glaubens verbindet sich nach Kant bereits die Übernahme 
eines Zwanges und einer Verantwortung. Entscheidend ist dabei der Unter-
schied zwischen Glauben und bloßem Meinen: »Beym glauben nimmt man 
etwas an, man ist entschieden. Beym Meinen in suspenso. Man ist noch 
frey. Bey jenem im Zwange.«65 Solange ein Rezipient nur etwas meint, 
bleibt er gerade in der Schwebe, denn Meinen als problematisches Für-
wahrhalten führt weder eine objektive noch eine subjektive Gewissheit mit 
sich. Es erfolgt im Modus des Vielleicht und wäre im Zeugenfall gerade 
eine indifferente, unentschiedene Haltung gegenüber der Mitteilung ande-
rer. Glauben dagegen impliziert, weil es bereits in subjektiver Hinsicht eine 
Festlegung bedeutet, einen ›Zwang‹ oder wie Kant auch schreibt: »[B]eym 
Glauben aber bin ich dem subiecte nach schon Gebunden.«66 Aus dieser 
Festlegung auf die Wahrheit einer mitgeteilten Sache ergibt sich nun für 
Kant direkt eine Verantwortung: »Meine Meinung darf ich nicht verantwor-
ten (außer wenn einer die richtigkeit meiner Gründe streitet), denn ich habe 
es [bloß, JGS] angenommen. Was ich aber glaube, muß ich verantwor-
ten.«67 Was kann es nun heißen, für Glaubensakte verantwortlich zu sein? 
Wenn Verantwortung an Festlegung hängt, dann kann es offenbar nur dann 
zu Verantwortung kommen, wenn die Wahrheit dessen fragwürdig bleibt, 
auf das der Rezipient sich festlegt. Weil aber zugleich eine praktische Not-
wendigkeit besteht, Informationen aus den Worten Anderer zu beziehen, 
muss es zu Glaubensakten kommen, die letztlich nicht in epistemischer 
Hinsicht verbürgt werden können. Indem Zeugnisse genauso unverzichtbar 
sind, wie sie unter Umständen falsch sein können, dürfen sie nicht als legi-
time Quelle von Wissen ausgeschlossen werden; sie erfordern aber einen 
selbstkritischen, verantwortlichen Umgang in Gestalt eines permanenten 
Bewusstseins, dass es immer auch anders sein könnte, als man aufgrund 
einer Mitteilung glaubt. Exakt mit dieser Idee von Verantwortung lässt sich 
dem Zeugnisnihilisten entgegentreten, denn was er ignoriert, ist gerade die 
praktische Notwendigkeit indirekter Kenntnisnahme.

Blickt man nun abschließend auf die ethischen Implikationen bei Kant 
zurück, die sich anhand der Leitbegriffe der Glaubwürdigkeit, des Vertrau-

65 Kant: AA XVI, Refl. 2463, S. 381.

66 Kant: AA XVI, Refl. 2449, S. 372f.

67 Kant: AA XVI, Refl. 2462, S. 381.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 115

ens und der Verantwortung erschlossen haben, dann erweist sich seine lan-
ge unterschätzte Konzeption der Zeugenschaft nicht nur als eine fruchtbare 
Quelle für gegenwärtige epistemologische Diskussionen. Genauso hält sie 
im Grenzbereich des Ethischen und des Epistemologischen wesentliche An-
regungen bereit, die etwa im Horizont heutiger Positionen einer Virtue Epi-

stemology zu diskutieren bleiben.68 Dabei wäre insbesondere der Aspekt 
der Verantwortung weiter zu präzisieren – nicht nur, weil auf ihn das Ar-
gument gegen die skeptische Disqualifizierung des Zeugenfalls hinausläuft, 
sondern weil sich außerdem anhand des Problems der Zeugenschaft Fragen 
nach epistemischer Verantwortung überhaupt aufwerfen lassen.69

68 Insbesondere die Arbeiten von Lorraine Code versprechen Anschlussmöglich-

keiten bereit zu halten, da sie früh und einflussreich das Konzept einer epistemic 

responsibility in umfassender Weise entwickelt und außerdem von einem bloßen 

virtue reliabilism, der allem voran auf die Zuverlässigkeit von Zeugnissen ab-

stellt, abgehoben hat. Vgl. hierzu Code, Lorraine: »Towards a Responsibilist 

Epistemology«, in: Philosophy and Phenomenological Research 45 (1984), S. 

29-50.

69 In diesem Zusammenhang wäre insb. Robert Brandoms These zu verfolgen, für 

Kant seien über den Zeugenfall hinaus Urteile überhaupt, d.h. »judgements […] 

the minimal units of responsibility« – vgl. Brandom, Robert: Reason in Philo-

sophy. Animating Ideas, Cambridge/Mass.: Harvard UP 2009, S. 34.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91 - am 14.02.2026, 14:36:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

