Der Zeugenfall

Uber das ethische Profil notwendiger indirekter

Kenntnisnahme am Beispiel Kants

JOHANNES-GEORG SCHULEIN

[W]enn Pontoppidan schreibet, daf3 es auf
gewilen Meeren einen iiberaus grofien
Fisch gebe, der wie ein Stiick Land aussie-
het, und den er Crac nennet, so mul} er,
weilen ein solches Thier noch nie gesehen
worden, solches beweisen. bezeuget aber
jemand etwas, was mit der Erfahrung, und
Vernunft augenscheinlich, und wohl iiber-
einstimmet, so glaubet man ihm ohne be-
weis.

KANT NACH DER LOGIK BLOMBERG, § 212

»Wir kénnen« — so liest man in Immanuel Kants Logik — »mit derselben
GewiB3heit eine empirische Wahrheit auf das Zeugnif3 Anderer annehmen,
als wenn wir durch Facta der eigenen Erfahrung dazu gelangt wiren.«' Als

1 Kant, Immanuel: Logik (Jasche), AA IX, S. 72. Zu textkritischen Anmerkungen

vgl. FuBnote 8 in diesem Aufsatz. Mit Ausnahme der Kritik der reinen Vernunft

werden Kants Schriften nach der Akademicausgabe (= Kants gesammelte
Schriften, Berlin: Reimer / De Gruyter 1900ft.) mit der Sigle >AA< sowie Band

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

Argument folgt unmittelbar: »Bei der erstern Art des empirischen Wissens
ist etwas Triigliches, aber auch bei der letztern.”> Weil also meine eigenen
Erfahrungen genauso der Moglichkeit der Tduschung ausgesetzt sind wie
das, was man mir sagt, drangt sich fiir Kant ein prinzipieller Unterschied
nicht auf. Sicher, die Quelle der Tduschung ist der jeweiligen Art empiri-
schen Wissens eigentiimlich; fiir den Zeugenfall hélt er fest: »Das histori-
sche oder mittelbare empirische Wissen beruht auf der Zuverlédssigkeit der
Zeugnisse. Zu den Erfordernissen eines unverwerflichen Zeugen gehort:
Authenticitit (Tiichtigkeit) und Integritit.«© Wenn ein Zeugnis zuverlissig
ist, kann ich es glauben. Zuverléssig ist es dann, wenn ich der Person, die es
ablegt, trauen kann. Und einer Person trauen kann ich schlieBlich dann,
wenn diese erstens {iber die physische und mentale Kompetenz verfiigt, et-
was tiberhaupt authentisch bezeugen zu konnen, und wenn sie zweitens in-
teger ist, das heifit, wenn sie einem bestimmten ethischen Maf3stab gerecht
wird. Unter eben diesen Bedingungen kann ich Kant zufolge das, was ich
einem Zeugen zuerst nur glaube, letztlich sogar wissen. Kants knappe Aus-
fiihrungen folgen damit einer Bewegung, in der die Moglichkeit von Wis-
sen im Zeugenfall auBer von der allgemeinen Tiichtigkeit des Zeugen ins-
besondere auch von der ethischen Disposition des Zeugen als Person ab-
héngig gemacht wird. Es ist diese Abhéngigkeit eines erkenntnisorientier-
ten Prozesses von einer im weitesten Sinn ethischen Basis, der im Folgen-
den das erweiterte Interesse gilt.

Dass gerade Kant, der im Horizont gegenwirtiger Debatten um eine so-
ziale Epistemologie gern als paradigmatischer Vertreter einer individualis-
tischen, subjektzentrierten Erkenntnistheorie verbucht und damit zugleich
ad acta gelegt wird, das Zeugnis nicht etwa ausblendet oder gar vergisst, ist
inzwischen mehrfach nachgewiesen und diskutiert worden.* Das Ziel der

und Seitenzahl zitiert. Die Kritik der reinen Vernunft wird mit der Sigle »KrV«
nach der Originalpaginierung der Auflagen von 1781 (A) und 1787 (B) zitiert.
Ebd.

Ebd.

Vgl. insbesondere die Aufsitze von. Scholz, Oliver R: »Autonomie angesichts
epistemischer Abhingigkeit — Kant tiber das Zeugnis anderer«, in: Volker Ger-
hardt/Rolf-Peter Horstmann/Ralph Schumacher (Hg.), Kant und die Berliner
Aufkldrung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 2, Berlin: De

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 93

folgenden Uberlegungen ist daher weniger die erschlieBende Untersuchung
des Zeugenfalls bei Kant iiberhaupt als vielmehr die Schérfung einer sys-
tematischen Frage in exemplarischer Riicksicht auf seine Konzeption. Wéh-
rend sich die Studien zu Kants Konzeption des Zeugenfalls allem voran auf
die epistemologischen Probleme konzentrieren, geht es in diesem Aufsatz
um eine Verschrinkung des Epistemischen und des Ethischen: Welche Rol-
le spielen ethische Aspekte fiir den Zeugenfall dann, wenn er zunéchst als
ein epistemologisches Problem begriffen wird? In der Beantwortung dieser
Frage versuchen die hier angestellten Uberlegungen die Hypothese zu er-
hirten, dass das epistemologische Problem der Zeugenschaft urspriinglich
mit einem ethischen verschwistert ist — dergestalt, dass die erkenntnistheo-
retische Frage, inwiefern Wissen im Zeugenfall moglich ist, nicht ohne Re-
kurs auf ein ethisches Profil beantwortet werden kann, das den Zeugenfall
von Grund auf auszeichnet.’

Diese Hypothese ldsst sich zundchst unabhingig von der Kantischen
Konzeption erldutern, wenn Zeugenschaft vorldufig als Situation notwendi-
ger indirekter Kenntnisnahme verstanden wird. Noch vor der Frage, ob
Wissen im Zeugenfall moglich ist, bedeutet Zeugenschaft in diesem Sinn
eine Situation elementarer Kenntnisnahme, in der Informationen iibermittelt
und einem Rezipienten zugénglich gemacht werden. Diese Kenntnisnahme
untersteht in einem doppelten Sinn der Notwendigkeit. Erstens erfolgt sie
indirekt und zwar notwendigerweise indirekt. Wenn es eine Moglichkeit
gibt, direkt — und das heifit: unmittelbar und selber — an die gleichen Infor-
mationen zu kommen, 16st sich die Situation der Zeugenschaft letztlich in
eine des Hinweises auf, man solle sich hier oder dort diese oder jene Infor-

Gruyter 2001, S. 829-839, sowie Gelfert, Axel: »Kant on testimony, in: British
Journal for the History of Philosophy 14 (2006), S. 627-652.

5 Unabhingig von der Kantischen Konzeption hat Sybille Kramer den Zusam-
menhang zwischen der Glaubwiirdigkeit des Zeugnisses und der Glaubwiirdig-
keit der bezeugenden Person als eine ethische Dimension dargestellt, die sich
grundsitzlich in allen Formen von Zeugenschaft finden lasse. Vgl. Krdmer, Sy-
bille: Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der Medialitit, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2008, S. 232f. Vgl. aulerdem zu den ethischen und politischen
Implikationen der Zeugenschaft allgemein die systematische Studie von
Schmidt, Sibylle: Zeugenschaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt
a.M.: Lang 2009, insb. S. 24-29 u. 30-47.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

mation selbst beschaffen. Der Zeugenfall beschreibt damit eine irreduzible
epistemische Situation, in der es — sei’s aus prinzipiellen oder auch nur aus
pragmatischen Griinden — ausschlieflich den indirekten Zugang zu be-
stimmten Informationen gibt. Zweitens zeigt sich die Notwendigkeit in der
Angewiesenheit sozial lebender Menschen auf indirekte Kenntnisnahmen.
Es ist evident, dass der in Gesellschaft lebende Mensch sich in seinen Le-
bensvollziigen stindig auf indirekt zur Kenntnis genommene Informationen
einlassen muss, deren Wahrheit er selbst nicht verbiirgen kann. Exakt in
dieser doppelten Notwendigkeit kommt das ethische Profil der Zeugen-
schaft zum Vorschein. Einerseits erfordert die notwendige Indirektheit der
Kenntnisnahme eine ethische Evaluation des Zeugen als Person: Ist er
glaubwiirdig, kann ich ihm trauen? Andererseits zwingt die Angewiesenheit
auf Zeugnisse dazu, gegeniiber indirekten Kenntnisnahmen nicht immer
indifferent zu bleiben, sondern sich Informationen bisweilen anzueignen
und mit ihnen so umzugehen, als verfligte man {iber zuverldssiges Wissen.
Gleichwohl wird dabei etwas als wahr behandelt, dessen Wahrheit vom Re-
zipienten nicht epistemisch verbiirgt werden kann, sondern insbesondere
aufgrund seiner ethischen Einschitzung des Zeugen gilt. Das heif3t, die An-
nahme einer Information von Zeugen als wahr geschieht aufgrund von Ver-
trauen und damit aufgrund einer ethischen Haltung gegeniiber einer ande-
ren Person. Wiahrend also Glaubwiirdigkeit auf der Seite des Zeugen und
Vertrauen auf der Seite des Rezipienten dem Zeugenfall bereits ein ethi-
sches Profil bescheinigen, soll die Hypothese noch einen Schritt weiter ge-
fithrt werden. Wenn indirekt akquiriertes Wissen aufgrund einer ethischen
Haltung gilt und daher nicht in rein epistemischer Hinsicht absolut verbiirgt
ist, scheint die Argumentation soweit einer grundsétzlichen Skepsis oder
sogar einem erkenntnistheoretischen »Zeugnisnihilismus«® zuzuarbeiten,
dem zufolge aus Zeugnissen schlechterdings keinerlei Wissen bezogen
werden kann. Dass ein Zeugnis falsch sein mag, disqualifiziert den Zeugen-
fall jedoch noch nicht als legitimes Medium der Kenntnisnahme. Vielmehr
ergibt sich aus dem Umstand, dass Zeugnisse falsch sein konnen, eine Ver-
antwortung insbesondere auf Seiten des Rezipienten. So ist erstens in je-

6 Scholz, Oliver R.: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer sozialen Er-
kenntnistheorie«, in: Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen
zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2003, S. 354-375, hier S.
359.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 95

dem Fall einer Zeugnisgabe der Rezipient dafiir verantwortlich, neu zu ent-
scheiden, ob sie vertrauenswiirdig ist oder nicht. Wenn er dem Zeugnis
dann vertraut und sich damit auf einen epistemisch nicht gesicherten Infor-
mationsbestand festlegt, ist er zweitens fiir die Konsequenzen seines Fiir-
wahrhaltens verantwortlich, weil das, was er fiir wahr hélt, auch falsch sein
konnte. In dem MaBe wie der Zeugenfall eine ethisch fundierte Wissens-
quelle ist, erfordert er eine genau so ethische, ndmliche verantwortliche
Wissenspraxis: die selbstkritische Aufmerksamkeit darauf, dass das, was
man fir wahr hélt, auch anders sein konnte. Diese Form von Verantwor-
tung bildet gemil der hier vorgelegten Hypothese neben der Glaubwiirdig-
keit und dem Vertrauen eine dritte ethische Dimension des Zeugenfalls.
Was kann nun Kant zu diesen Uberlegungen beitragen?

Kants Auseinandersetzung mit Zeugenschaft ist nicht etwa deshalb be-
reits originell, weil er einen basalen ethischen MaBstab einfiihrt, indem er
die Glaubwiirdigkeit des Zeugnisses auf die Glaubwiirdigkeit der bezeu-
genden Person zuriickfiihrt, denn er wiederholt soweit nur eine traditionelle
Legitimationsfigur’, die sich auBerdem auch schon aus dem gesunden Men-
schenverstand gewinnen liefe. Genauso wenig darf tibersehen werden, dass
Kants Interesse allem voran ein erkenntnistheoretisches ist, und er den
Zeugenfall sogar systematisch von den fiir ihn wichtigen ethischen Fragen
absondert. Das heifit, wenn im Folgenden nach den ethischen Implikationen
der Zeugenschaft gefragt wird, geht es nicht um das, was in Kants prakti-
scher Philosophie unter diesem Namen firmiert. Gerade aber weil Kant den
Zeugenfall entschieden in erkenntnistheoretischer und nicht in ethischer
Hinsicht behandelt, bieten seine Ausfithrungen eine Gelegenheit, an der
sich die hier vorgelegte Hypothese exemplarisch bewdhren kann. Es geht
im Folgenden darum, anhand der Leitbegriffe der Glaubwiirdigkeit, des
Vertrauens und schlieBlich der Verantwortung im Falle Kants zu prizisie-
ren, dass und wie in einer exemplarischen erkenntnistheoretischen Konzep-
tion der Zeugenschaft dennoch eine urspriingliche ethische Dimension zur

7 So tbernimmt Kant diese Kriterien aus G.F. Meiers Auszug aus der Ver-
nunftlehre, die er seinen Logik-Vorlesungen zugrunde gelegt hatte (vgl.
Abschnitt IT). Vgl. weiterfithrend fiir einen Uberblick iiber die Thematisierung
des Zeugnisses in der Philosophiegeschichte Scholz, Oliver R.: »Zeuge, Zeug-
nis«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder/Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 12, Basel: Schwabe 2004, S. 1316-1324.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

Geltung kommt. Dazu skizziert Abschnitt I zuerst die Grundfigur der Zeu-
genschaft bei Kant. Abschnitt IT wendet sich sodann Kants Ausfithrungen
zum Problem der Glaubwiirdigkeit und dem damit zusammenhidngenden
ethischen Anspruch an die Person des Zeugen zu. Abschnitt III untersucht
schlieBlich unter den beiden Gesichtspunkten des Vertrauens und der Ver-
antwortung, inwiefern der Rezipient eines Zeugnisses immer schon ethisch
involviert ist.

l. INDIREKTE ERFAHRUNG: ZUR GRUNDFIGUR DER
ZEUGENSCHAFT BEI KANT

Dass Zeugenschaft fiir Kant ein epistemologisches Problem ist, deutet sich
bereits aus der Distanz an, da er es insbesondere in seinen Logik-
vorlesungen behandelt, die er iiber vierzig Jahre frei entlang von Georg
Friedrich Meiers Auszug aus der Vernunftlehre von 1752 gehalten hat.® Im
Zentrum seines Interesses steht dabei das Problem des Glaubens; indem er
den Zeugenfall genauer dem historischen Glauben zuordnet, ist auBBerdem
eine systematische Differenz zu dem markiert, was fiir Kant in den Bereich
des Ethischen fillt: der Vernunfiglaube etwa an Gott oder die Unsterb-

8 Die Quellenlage im Fall der Logikvorlesungen Kants ist vielschichtig, vor allem
weil er seine Logik nie selbst und geschlossen publiziert hat. Daher ist man ers-
tens auf Kants Exemplar von Meiers Auszug aus der Vernunftlehre angewiesen,
das er fortlaufend mit handschriftlichen Anmerkungen versehen hat, die in Bd.
16 der Akademiecausgabe zugdnglich sind. Dariiber hinaus liegen heute neun
weitere Vorlesungsmitschriften von Kants Horern vor, die z.T. in Bd. 24 der
Akademieausgabe und z.T. in einer von Tillmann Pinder besorgten Edition als
Bd. 8 u. 9 der Kant-Forschungen enthalten sind. Drittens gibt es die von Kant
autorisierte und von Gottlob Benjamin Jésche im Auftrag verfasste Logik, die in
Bd. 9 der Akademieausgabe verdffentlicht ist. Insbesondere die Zuverldssigkeit
der Logik Jésche ist in der Forschung umstritten und wird deshalb hier nur am
Rande beriicksichtigt (vgl. Terry Boswell: »On the textual authenticity of Kant‘s
Logic«, in: History and Philosophy of Logic 9 (1988), S. 193-203). Die folgen-
den Untersuchungen entwickeln Kants Position zu Zeugenschaft ausgehend von
seinen eigenhindigen fragmentarischen Reflexionen zu Meiers Logik-Lehrbuch

und Passagen aus den Mitschriften.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 97

lichkeit der Seele. Kant schildert diesen Unterschied zwischen historischem
Glauben und Vernunftglaube an einer Stelle der Logik Blomberg auf noch
vorldufige Weise, er kommt dabei aber bereits zu der zentralen
Bestimmung dessen, was einen Zeugen fiir ihn ausmacht:

»Was konnen wir also auf Glauben [gemeint ist hier und i. F. das historische Glau-
ben, JGS] annehmen? auf glauben kann man nicht annehmen dogmatische Er-
kenntnife, die der andere aussagt, sondern blos Erfahrung. allgemeine Vernunft-
Erkenntnifle kann man darum nicht auf Glauben annehmen, weil man sich bey den-
selben sehr leicht irren kann. Aussagen von Dogmatibus sind also keine zeugnifie,
sondern Aussagen von Empirischen Erkenntnilen, von Erfahrungen sind Zeug-
nifle. Ein Zeuge ist also eigentlich derjenige, der eine Erfahrung aussaget. Derje-
nige aber, welcher allgemeine Vernunft Urtheile vor wahr aussagt, der ist kein Zeu-
ge, und der Beste Historische Glaube geht also auch nicht auf dogmata (als in so

fern sie gottliche dogmata sind), sonderen blos auf Erfahrungen.«’

Zeuge ist demnach, wer eine Erfahrung mitteilt und zwar nur eine
Erfahrung. Dogmen, die das Erfahrbare iiberschreiten, wenn sie etwa aus
einem reinen Vernunftschluss bestehen, konnen in der Konsequenz nie
rechtméBiger Gegenstand eines Zeugnisses sein. Dass Kant den histori-
schen Glauben im Zeugenfall entschieden von Erfahrung abhingig macht,
zeichnet die Grundfigur und den ersten spezifischen Einsatz seiner Uberle-
gungen aus. Inwiefern aber die dabei gegebene Charakterisierung zugleich
nur vorldufig ist, zeigt sich in Kants Angabe des Grundes: Bei solchen
Sachverhalten konne man sich >sehr leicht irren<. Aus der erweiterten
Perspektive der Kantischen Uberlegungen zum Problem des Vernunft-
glaubens geht es letztlich aber um eine Unangemessenheit des Zeugnisses,
weil die reine praktische Vernunft, die grundsitzlich jedem Menschen
zukommt, dazu in der Lage ist, Ideen der Vernunft eigens zu rechtfertigen.
Damit entfaltet der Vernunftglaube seine Virulenz gerade im Bereich des
Praktischen und der Kantischen Ethik, wihrend aus genau dieser Sphire
der Zeugenfall ausgeschlossen wird. Fragt man also nach den ethischen
Implikationen der Zeugenschaft bei Kant, muss diese Grenzziehung zuerst
berticksichtig werden. Es stellen sich in diesem Kontext vor allem die
Fragen, was Kant unter Glauben und Wissen ndher versteht, sowie was sich

9 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 244.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

genauer mit der Grenzziechung zwischen historischem Glauben und
Vernunftglauben verbindet.

Allgemein firmiert Glauben bei Kant neben Meinen und Wissen als ein
bestimmter Modus, in dem etwas fiir wahr gehalten werden kann. Wahrend
er Wissen als apodiktisches und Meinen als problematisches Fiirwahrhalten
auszeichnet, fasst er Glauben als assertorisches Fiirwahrhalten, das subjek-
tiv zureichend, obwohl es nicht objektiv, das heifit in vollem Umfang ver-
biirgt ist.'” Wenn ich also etwas glaube, dann halte ich es subjektiv fiir hin-
reichend bestétigt und damit fiir wahr, ohne dass ich aber zugleich auch
dessen Allgemeingiiltigkeit behaupten konnte. Wenn ich dagegen etwas
weil}, dann halte ich es sowohl fiir subjektiv als auch fiir objektiv hinrei-
chend belegt und somit apodiktisch fiir wahr. Nun war Kants epoche-
machende Einsicht in der Kritik der reinen Vernunft, dass apodiktisches
Wissen nur in der Sphire sinnlicher Erfahrung moglich sei und jedes
gleichwohl natiirlich motivierte Bestreben der Vernunft, tiber das Sinnliche
hinaus zu gehen, seinerseits niemals zu Wissen fithren konne. Kant musste
deshalb in Bezug auf dasjenige, was sich im Sinnlichen nicht antreffen
lasst, seinem berithmten Diktum gemdB »das Wissen aufheben, um zum
Glauben Platz zu bekommen.«'' Wihrend nach der Kritik der reinen
Vernunft jeder apodiktische Wissensanspruch tiber Ideen wie Gott, die Un-
sterblichkeit der Seele und den Anfang der Welt von vornherein dogma-
tisch und der Sache nach unzulissig ist, werden solche Ideen von Kant
nicht schlechtweg verworfen, sondern er rdumt ihnen als Gegensténden le-
gitimen Glaubens ein, dass sie ohne einen konstitutiven Erkenntnisgewinn
zu leisten immer noch zu »einem vortrefflichen und unentbehrlichen regu-
lativen Gebrauch, ndmlich den Verstand zu einem gewissen Ziele zu rich-
ten«'” nétig sind. In einer seiner nachgelassenen handschriftlichen Reflexi-
onen zu Meiers Auszug schreibt Kant diesbeztiglich:

»(Vernunft-)Glaube (als eint nicht Erkentnisqvell) ist eine Hypothesis, so fern sie in

practischer Absicht fiir nothwendig gehalten wird. Es giebt also einen pragmatischen

10 Kant legt diese Definition in den Logiktexten sowie in der Kritik der reinen
Vernunft vor. Vgl. etwa Kant: Logik (Jésche), insb. S. 66-70 sowie KrV B 531-
538.

11 Kant: KrV B 19.

12 Kant: KrV B 672.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 99

und moralischen Ver Glauben. Der letztere ist der reine Vernunftglaube — trigt

nichts zum ErkenntniB bey.«"’

Die moralische Rolle solcher Ideen wird in der Kritik der praktischen Ver-
nunft deutlich, wo Kant sie als Postulate praktischer Vernunft fasst und ih-
ren Stellenwert neu begriindet. Etwa an Gott zu glauben — auch wenn man
nie wissen kann, ob er tatsdchlich existiert —, erweist sich nach Kant letzt-
lich im sittlich-praktischen Lebensvollzug als entscheidend, weil dieser
Glaube der Annahme eines hochsten Gutes und damit der Sittlichkeit tiber-
haupt zugute kommt. Der komplexe Zusammenhang zwischen der
theoretischen und praktischen Philosophie Kants muss hier nicht weiter
vertieft werden, um allein die folgende, fiir den Zeugenfall entscheidende
Konklusion zu ziehen: Wenn bei Kant der Glaube an die Erfahrung
iibersteigende Ideen seine eigene Legitimierung in der praktischen Ver-
niinftigkeit des Menschen erféhrt, dann kann er nicht aufgrund eines bloen
Zeugenberichts fiir wahr angenommen werden. An Gott glaubt das
Kantische Subjekt nicht, weil es ihm jemand glaubhaft bezeugt hat, sondern
weil es von seiner Vernunft selbst, insofern sie praktisch ist, zu diesem
Glauben angehalten wird. Indem der Vernunftglaube sich auf Ideen richtet,
die das Erfahrbare iiberschreiten, kann er im Horizont der Kantischen
Erkenntnistheorie niemals ein Wissen werden und bleibt deshalb im
eigentlichen Sinn Glaube. Dagegen markiert der systematische Stellenwert
der Erfahrung gemif3 der eingangs zitierten These Kants, aufgrund eines
Zeugnisses konne man genau so gut eine empirische Wahrheit annehmen
und damit ebenso wissen wie aufgrund von eigener Erfahrung, den prinzi-
piellen Unterschied zwischen Vernunftglauben und historischen Glauben.
Wihrend jener nie ein Wissen werden kann, weil er den Bereich des Empi-
rischen immer schon iiberschritten hat, kann sich dieser genau deshalb vom
assertorischen Fiirwahrhalten des Glaubens zum apodiktischen des Wissens
steigern, weil er sich immer noch auf Erfahrung griindet. Im Zeugenfall hat
zwar keine unmittelbare, aber immerhin und immer noch eine mittelbare,
indirekte Erfahrung statt. Und genau weil im Zeugenfall Erfahrung statt
hat, ist auch Wissen moglich.

In einem prignanten Kommentar der Definition, in der Meier drei Er-
kenntnisquellen angibt, macht Kant deutlich, dass der historische Glaube

13 Kant: Handschriftlicher NachlaB: Logik, AA XVI, Refl. 2791, S. 512.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

fur ihn mit indirekter Erfahrung sogar zusammenfillt. In Paragraph 202
seiner Schrift unterscheidet Meier zwischen den moglichen Quellen:
»eigene Erfahrung, die Erfahrung anderer Leute, und andere Griinde, die
keine Erfahrungen sind.«'* In Bezug auf diese Stelle hilt Kant kritisch fest:
»Nur 2 Erkentnisquellen: Vernunft und Erfahrung; denn Glauben ist
mittelbare Erfahrung durch anderer bezeugte Erfahrung.«'” Damit ist »[d]er
Historische Glaube [...] kein besonderes Erkentnisprincip, sondern gehort
zur Erfahrung.«'® Wenn demnach Glauben im Zeugenfall ineins indirekte
Erfahrung bedeutet, dann wird Kants zugespitzte These verstindlich: »Das
Glauben auf ein Zeugni ist von dem Vorwahrhalten durch eigene
Erfahrung gar nicht dem Grade nach unterschieden, auch nicht der Art
nach.«'’ yDer Art nach« sind unmittelbare und mittelbare Erfahrung das-
selbe, insofern sie jeweils Dimensionen empirischer Erkenntnis und damit
von derselben Erkenntnisart sind."® Dariiber hinaus unterscheiden sie sich
auch »dem Grade nach< nicht, weil jeweils in Form der Ausbildung
apodiktischer Uberzeugungen derselbe Grad im Fiirwahrhalten erreicht
werden kann. Soweit stehen also der Zeugenfall und die unmittelbare
Erfahrung erkenntistheoretisch auf derselben Stufe. Wéhrend man sogar —
wie Kant nach der Logik Politz hinzufiigt — »oft dem Zeugnis anderer mehr
glauben [kann] als seiner eigenen Erfahrung«'9, bleibt nach der Logik
Dohna-Wundlacken dennoch das Problem, »zu bestimmen, was mich
berechtige, mittelbare Erfahrung ebenso als unmittelbare zu achten —
worauf Autoriit beruhe.«’’ Woraus speist sich also die epistemische
Autoritét im Zeugenfall?

Wenn unmittelbare und mittelbare Erfahrung sich weder dem Grad
noch der Art nach unterscheiden, dann darf insbesondere die Mittelbarkeit
der Erfahrung im Zeugenfall keinen prinzipiellen Unterschied bedeuten. Zu

14 Georg Friedrich Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, Halle 1752, §202 — zit. n.
Kant: AA XVI, S. 494.

15 Kant: AA XVI, Refl. 2769, S. 502.

16 Kant: AA XVI, Refl. 2789, S. 512.

17 Kant: AA XVI, Refl. 2765, S. 501.

18 Gelfert rekonstruiert diesen Zusammenhang treffend als Kants »Symmetriethe-
se«. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633.

19 Kant: Logik Pélitz, AA XXIV, S. 560.

20 Kant: Logik Dohna-Wundlacken, AA XXIV, S. 750.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 101

fragen ist also nach den Bedingungen, unter denen diese Mittelbarkeit un-
problematisch ist. Es liegt auf der Hand, dass sie unproblematisch genau
dann wire, wenn ausgeschlossen werden konnte, dass die Vermittlung die
bezeugte Erfahrung entstellt. Und es ist die Frage nach den Bedingungen
einer unverstellten Vermittlung, die letztlich auf einen ethischen Anspruch
an den Zeugen fiihrt.

Il. DAS PROBLEM DER GLAUBWURDIGKEIT UND
DER ETHISCHE ANSPRUCH AN DEN ZEUGEN

Glaubwiirdig ist ein Zeugnis dann, wenn die unverstellte Vermittlung einer
Erfahrung gesichert ist. Nun sind die Bedingungen fiir diese unverstellte
Vermittlung nicht nur ethische. Kants knappste Formulierung dieser Bedin-
gungen tiberliefert die Logik Dohna-Wundlacken: »Er [der Zeuge, JGS] ist
unverwerflich, wenn er die Wahrheit wissen kann und sagen will. Also Ca-
pazitit und Integritit sind die beiden Requisita.«’' Zuerst ist hierbei zu fra-
gen, wie Kant Kapazitidt und Integritit genauer begreift. Dabei wird sich
ergeben, dass diese >Requisita< Idealbedingungen sind, denen ein Zeuge
grundsitzlich gerecht werden muss. Der ethische Anspruch an den Zeugen,
ehrlich und integer zu sein, bleibt indes solange abstrakt, wie die realen Be-
dingungen, unter denen Ehrlichkeit tatséchlich statt hat, nicht berticksichtigt
werden. Verfolgt man diese Perspektive bei Kant, wird ersichtlich, dass er
im Zusammenhang mit Ehrlichkeit auBerdem kultur-, epochen- und sogar
schichtspezifische Annahmen in seine Konzeption des Zeugenfalls einbe-
zieht und damit gerade auf Realbedingungen abstellt.”> Zwei Lesarten bie-
ten sich im Kontext dieser Annahmen an. Einerseits gewinnt das ethische
Profil von Zeugenschaft an Kontur, denn glaubwiirdig ist ein Zeugnis Kant
zufolge insbesondere dann, wenn die bezeugende Person bei einer Falsch-
aussage befiirchten muss, im spezifischen sozialen und kulturellen Kontext
des 18. Jahrhunderts ihre Ehre zu verspielen. Andererseits spricht diese
Riickbindung von Ehrlichkeit an eine kontextspezifische Vorstellung von
Ehre fiir eine Uberschreitung der ethischen Voraussetzung der Glaubwiir-
digkeit. Das ethische Profil der Zeugenschaft scheint sich in dieser Perspek-

21 Ebd.
22 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«, S. 647f.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

tive letztlich auf allerlei Vorannahmen zu 6ffnen, in denen Glaubwiirdigkeit
weniger als ein im engeren Sinn ethischer denn als ein sozial und kulturell
préfigurierter Standard erscheint.

Im Allgemeinen tibernimmt Kant die grundlegenden Kriterien fiir die
Glaubwiirdigkeit eines Zeugnisses von Meier, der in Paragraph 207 seines
Auszugs die Autoritit des Zeugnisses auf die Tiichtigkeit und die Integritét
der bezeugenden Person zuriickfiihrt:

»Das Ansehen eines Zeugen (autoritas testis) besteht in demjenigen Grad seiner
Ehre, vermittelst dessen er in seiner Erkenntniss fiir nachahmungswiirdig gehalten
wird. Wir konnen keinem Zeugen glauben, der in keinem Ansehen bei uns steht.
Und dieses Ansehen besteht 1) in der Tiichtigkeit des Zeugen (dexteritas testis),
wenn er zureichende Krifte besitzt, nicht nur eine richtige Erfahrung zu bekommen,
sondern dieselbe auch auf eine richtige Art zu bezeichnen: 2) in der Aufrichtigkeit
des Zeugen (sinceritas testis), oder in der Neigung seines Willens, seine Erfahrun-
gen so zu bezeichnen, wie er sie fiir wahr hilt. Keins von beiden kann, ohne den an-

. vt 23
dern, einem Zeugen das gehorige Ansehen verschaffen.«

Kant schliefit an Meiers Defintionen an, indem er zusammenfasst, was die
Autoritit und damit die Glaubwiirdigkeit des Zeugen ausmacht: Autoritas
testis ist »die Glaubwiirdigkeit des Zeugnifes, in so weit sie aus der morali-
schen (und physischen) Beschaffenheit des Zeugen kan erkant werden.«**
Uber diese kurze Zusammenfassung hinaus folgt Kant den Meier’schen
Kriterien weitgehend.” Bevor er sich diesen direkt widmet, weist er noch
allgemein darauf hin, dass es »nicht so leicht [sei] in allen Féllen Erfahrung
anzustellen.«’® Die zentrale Bedeutung der Reinheit in der Vermittlung
wird an der Bemerkung deutlich, man miisse etwa darauf achten, dass man
»nicht sein Urtheil mit der Erfahrung vermische.«*’ Niher rekapituliert er
das, was Meier unter Tiichtigkeit versteht, nach der Wiener Logik vor allem
in Termini der Geschicklichkeit: Ein Zeuge verfiigt tiber die Kapazitit, eine

23 G.F. Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, §207 — zit. n. Kant: AA XVI, S. 504.
Hervorhebungen im Original.

24 Kant: AA XVI, Refl. 2774, S. 504.

25 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«, S. 631.

26 Kant: Wiener Logik, AA XXIV, S. 898.

27 Kant: AA XVI, Refl. 2776, S. 505.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 103

Erfahrung unverstellt zu vermitteln, wenn er tiberhaupt »genugsame Ge-
schicklichkeit hat, Erfahrung anzustellen«, sowie wenn »er in den Umstén-
den gewesen ist, worin er hat Erfahrungen anstellen konnen«, und schlie3-
lich wenn er »die Geschicklichkeit hat, seine Erfahrungen zu declariren,
daB man seinen Sinn wohl verstehen kann.«** Alle diese Aspekte beschrei-
ben Idealbedingungen, die kaum einer weitergehenden Erlduterung bediir-
fen. Es ist evident, dass bei der Erflillung dieser Bedingungen einer unver-
stellten Vermittlung nichts im Wege steht. Interessant ist die Frage, ob Kant
diese Bedingungen grundsitzlich als erfiillbar ansieht. In einer suggestiven
Passage der Logik Blomberg wendet er sich skeptischen Einwédnden gegen
die Erfiillung dieser Glaubwiirdigkeitsbedingungen zu: Wenn man den Sin-
nen prinzipiell nicht trauen konnte, wenn das menschliche Gedéchtnis
mangelhaft wire und wenn die Sprache, in der Erfahrungen bezeugt werden
miissen, schon an sich selbst fehlerhaft wire, dann wire in der Tat kein
Zeugnis glaubwiirdig. Dagegen kann man Kant zufolge prinzipiell voraus-
setzen, »wie es auch wircklich wahr ist dafl 1:) wir allemahl die Fahigkeit
haben Erfahrungen anzustellen, und denn 2:) unser Gedachtnif3 auch treu
genug ist [...] und denn 3:) wir auch in unserer Sprache alle angestellte Er-
fahrungen anderen Bekanndt zu machen vermdgendt sind[.]«29 Setzt man
also voraus, dass soweit nichts grundsatzlich gegen die Moglichkeit einer
unverstellten Vermittlung von Erfahrung spricht, dann »wird doch zur
Glaubwiirdigkeit dieser, oder jener, die Erfahrungen angestellet haben,
noch erfordert werden, daB sie ehrlich sind, und eine Neigung zur Wahrheit
haben.«’ Exakt hiermit vollzieht Kant den Schritt zur ethischen Idealbe-
dingung, die er weiter oben an der »moralischen Beschaffenheit« der bezeu-
genden Person festgemacht hatte. Auch die Neigung zur Wahrheit oder die
Ehrlichkeit bediirfen als Idealbedingungen nicht der ndheren Erlduterung.
Wenn der Zeuge iiber die Kompetenz verfiigt, eine Erfahrung zu machen,
zu einem spiteren Zeitpunkt zu erinnern sowie addquat darzustellen, und
diese Erfahrung dabei auch nicht willentlich verfdlscht, dann ist die Ver-
mittlung unverstellt und der Zeuge glaubwiirdig.”’ Mit diesen Idealbedin-

28 Kant: Wiener Logik, S. 898.

29 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 245.

30 Ebd.

31 In dem MaBe wie bei Kant die Vermittlung einer Erfahrung die Grundfigur der

Zeugenschaft ausmacht, verfiigt letztlich der Augenzeuge iiber eine grof3ere Au-

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

gungen ist freilich die Frage nach der faktischen Glaubwiirdigkeit in kon-
kreten Situationen der Zeugnisgabe noch nicht entschieden. Fiir diese rea-
len Bedingungen sind Kants Befunde dariiber aufschlussreich, wie Ehrlich-
keit in der Lebenswelt des ausgehenden 18. Jahrhunderts zu verstehen ist.

Verfolgt man Kants Ausfithrungen in der Logik Blomberg weiter, dann
liest man, die Neigung zur Wahrheit entspringe »oftmals mehr aus der Ehr-
liebe, als aus der Ehrlichkeit. [...] [W]eil auch die Liige etwas schédliches
ist, und die Aussage der Wahrheit der sicherste Weg ist, der Verachtung zu
entgehen.«’> Kant geht es hier nicht darum, die Liige grundsitzlich als
schédlich, sondern als schddlich fiir die Ehre des Liigners darzustellen, da
der Liigner sich bei seiner Entlarvung der Gefahr der Verachtung aussetzt.
Diese Bestimmung weist darauf voraus, dass Integritit und Ehrlichkeit fiir
Kant nicht nur ethische Charaktereigenschaften von Individuen sind, son-
dern letztlich auch auf jenes kultur-, epochen- und auBBerdem schichtspezifi-
sche Ethos hinauslaufen, das Kant in drei Anldufen thematisiert. Erstens
hélt er in der Warschauer Logik fest, dass der Ehrlichkeit eine kulturspezi-
fische Signatur zukommt:

»Bey der Aufrichtigkeit ist zu untersuchen: Ob die Zeugen ein Interele gehabt ha-
ben, von der Wahrheit abzugehen — Das ist aber so vielfiltig, daB man es kaum
beurtheilen kann. Das, was wir hier nicht fiir ein Intere3e halten wiirden, ist bey an-

e . 33
deren Voélckern eins.«

Die Glaubwiirdigkeit eines Zeugen hingt demnach nicht nur an einem ab-
soluten Charakter der Person als solcher, sondern auch an deren mannigfa-
chen Motivationen, die ihren Ursprung in einer bestimmten Kultur haben
und die fiir den AuBlenstehenden kaum einschitzbar seien. Was also in Ko-
nigsberg als unaufrichtig gilt, muss nicht auch in Paris als unaufrichtig gel-
ten. Zweitens weist Kant der Ehrlichkeit eine epochenspezifische Auspri-
gung zu, nach der sie ein Ethos der Neuzeit sei, an dem sich etwa die Ro-

toritédt als der Zeuge vom Horensagen. Vgl. hierzu Kant: Logik Blomberg, S.
247.

32 Ebd, S. 245.

33 Kant: Warschauer Logik, in: Kant, Logik-Vorlesung. Unveroffentlichte Nach-
schriften 1. Hg. u. bearb. v. T. Pinder, (= Kant-Forschungen Bd. 9), Hamburg:
Meiner 1998, S. 603.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 105

mer und Griechen noch nicht im selben Malle orientiert hitten. Seine Er-
wihnung griechischer und romischer Autoren steigert sich dabei teilweise —
wie etwa in der Warschauer Logik — bis ins Polemische:

»w[F]ast alle alte Schriftsteller sind nicht sehr piincktlich in Exzahlung der Wahrheit
gewesen — Sie waren faul genug, die Wahrheit nicht zu untersuchen; und namen je-
des fliigenden Gerucht fir Wahrheit an ZE Herodot. Und was noch édrger war so
wollten sie die Wahrheit nicht sagen: Liuius zE [sic! gemeint ist Livius, JGS] dieser
sonst so vortrefliche Geschichtsschreiben erzihlet vieles, wovon er gewis wulfite,
daf} es falsch war. Er 148t zE die Generalen Reden halten, die sie ganz gewis nicht

werden gehalten haben.«**

An diese Polemik schlieft Kant mit der These an, dass erst seit dem 17.
Jahrhundert die Ehrlichkeit im Allgemeinen zugenommen habe, weil die
experimentelle Physik als exakte Wissenschaft sowie die stirkere Verbrei-
tung von Medien durch Buchdruck und Postwesen zu ihr angehalten hitten.
In diesem Sinn argumentiert er in einer ausfithrlichen Passage aus der Wie-
ner Logik:

»Wir in unsern Zeiten sind schon mehr gezwungen, die Wahrheit zu reden, durch
Umstédnde, vorndhmlich die experimental physic, und daB man durch Beobachtun-
gen und Versuche die Erscheinungen genau zu bestimmen sucht, um mit mehrerer
GewiBheit die Gesetze der Natur zu durchschauen. Im Anfange des vorigen saeculi
erst fieng man an einzusehen, daf3 es nothig sey, die Wahrheit ganz zu sagen, und
ein Jeder muflte denn in seinen Nachrichten ganz genau seyn, und wenn einer nur
ein bischen von der Wahrheit in seinen Schriften abwich: so wurde er blamirt und
verunehrt. [...] Diese Genauigkeit im Berichte der Erfahrung ging hernach von der
Naturwissenschaft in die Historie iiber. Denn man sah ein, es ist nothwendig, nicht
im geringsten Punkte die Wahrheit zu verletzen. Jetzt haben wir Erleichterungen die
Wahrheit zu erfahren. Die Druckerpreien zeigen gleich, wo er in seiner Schrift ge-
fehlt hat, ferner die Gazetten, es la3en sich jetzt nicht mehr wie in Rom Histérchen
erzidhlen. Denn da ehedem nach 3 Jahren einer aus einem Lande in das andere kam:
so ist jetzt durch die Einrichtung der Posten in wenig Tagen die Nachricht aus einem

. 35
Ort in dem anderen.«

34 Kant: Warschauer Logik, S. 602.
35 Kant: Wiener Logik, S. 899.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

Sicher sind Kants Einschitzungen zweifelhaft, insbesondere was die opti-
mistische Korrelation zwischen einer wachsenden Zuganglichkeit von In-
formationen und einem damit einhergehenden Zuwachs an Ehrlichkeit an-
geht — gerade dann, wenn man diese Argumentation vom Zeitalter des In-
ternets her betrachtet, in dem bekanntlich die Frage der Glaubwiirdigkeit
von Informationen in hochstem Grade virulent bleibt. Aufschlussreich ist
aber, dass Ehrlichkeit nach diesen Ausfiihrungen als ein von den wissen-
schaftlichen, medialen und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts
abhingiges Ethos erscheint und damit von Kant nicht mehr nur als Idealbe-
dingung dargestellt wird, sondern bereits als zweifach kontextgebunden.
Drittens schlieBlich fiihrt Kant in einer schichtspezifischen Perspektive die
Figur des »gemeinen Mannes< an. Wenn Kant schreibt, »[d]ie gemeinen
Leute machen sich nicht viel daraus, etwas anders zu erzdhlen, und die
Grenzen der Wahrheit zu iiberschreiten«’®, dann spricht er dem >gemeinen
Mann« das Ethos der Ehrlichkeit rundweg ab. Die Wiener Logik tiberliefert
die drastischste Version dieses Befunds:

»Der gemeine Mann ist zu roh dazu, einen grolen Werth in die Wahrheit zu setzen.
Ein Mund voll Liigen, wenn einem was daran gelegen ist, glaubt er, verschlage nicht
viel. Uebel erzéhlen sie immer mit einer Vergrosserung, so dafl Alles iibertrieben ist,
und in das GraBliche fillt. Kurz, sie suchen Bewunderung zu erwecken. Hier muf

man sie durch die Drohung mit dem Eide aufmerksam machen.«’’

Trotz des verdchtlichen Tons, den Kant hier anschligt, lasst sich seine Dis-
kreditierung des >gemeinen Mannes« nicht auf einen bloBen Standesdiinkel
zuriickfithren. Vor dem Hintergrund seiner Annahme, dass Ehrlichkeit an
der Ehrliebe hidnge, die sich ihrerseits wiederum angesichts der medialen
und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts besonders zu bewéh-
ren habe, muss das Ethos des >gemeinen Mannes«, der gewiss kein Zei-
tungsleser war und tiberhaupt zu dieser Zeit an vergleichbaren Standards
nicht unmittelbar partizipiert hat, beinahe notwendigerweise auf einem
vormodernen Niveau zuriickbleiben. Wahrend ihn Kant denn auch aus-

36 Kant: Logik Hechsel, in: Kant, Logik-Vorlesung, S. 382.
37 Kant: Wiener Logik, S. 898.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 107

driicklich in die Nihe der Griechen und Rémer riickt®®, traut er »gelehrte[n]
Leute[n] und Leute[n] von Stande« eine groBere Ehrlichkeit zu, denn diese
sehen »mehr auf die Ehre [...] als der gemeine Mann, der sich wenig Ein-
fluf von ihr in sein Interesse versprechen kann[.]«’’ Dass wissenschaftliche
und soziale Eliten mehr Wert auf ihre Ehre legten, hingt nach Kant offen-
bar damit zusammen, dass si¢ an den medialen und kommunikativen Inno-
vationen der Neuzeit partizipieren und mit jeder Falschaussage das Risiko
eingehen, entlarvt und diskreditiert zu werden. Wiederum geht es also nicht
um eine charakterliche Superioritit im Falle solcher Eliten, sondern darum,
dass sie sich nur ehrlicher verhalten, weil sie nach Kant besonders stark von
ihrer Reputation abhingig sind.*” Wihrend sich Kants Zweifel soweit auf
die ethische Disposition des »gemeinen Mannes< im engeren Sinne richten,
fiihrt er seine Uberlegungen in der Wiener Logik einen Schritt weiter. Zu
den Zweifeln an der Aufrichtigkeit des »gemeinen Mannes« tritt dort au-
Berdem auch eine Skepsis gegeniiber dessen Tiichtigkeit zur Zeugnisgabe
tiberhaupt. Kant hilt zuerst allgemein fest: »Der gemeine Mann ist kein ge-
horiger Zeuge. Denn er kann nicht recht Erfahrungen anstellen. Denn wenn
ihn die Furcht iiberfillt: sieht er eines vor das andere, und iibersiecht Man-
ches.«*' In Bezug auf die Anforderung an die mentale Kompetenz des Zeu-
gen geht Kant im Fall des gemeinen Mannes noch stérker ins Detail und
schreibt: »Vorndhmlich kann der gemeine Mann es nicht in allen innern
Umstdnden. Z.B. er ist oft schlifrig, furchtsam, zerstreut, uws.w.«” Das
heiflt, der »gemeine Mannc« als eine trage, minderbemittelte Lebensform teilt
nicht nur das Ethos der Aufrichtigkeit nicht, sondern er ist nicht einmal da-
zu in der Lage, auf zuverldssige Weise Erfahrungen tiberhaupt anstellen zu
konnen. In diesem Sinn fillt die Warschauer Logik das unmissversténdliche
Urteil:

38 So leitet Kant etwa von seiner Kennzeichnung des »gemeinen Mannes«< zu der
der Griechen und Romer iiber, indem er festhélt, was fiir den >»gemeinen Mannc¢
gelte »gilt auch von den alten Zeiten«. Vgl. Kant: Wiener Logik, S. 898.

39 Kant: Warschauer Logik, S. 602.

40 Vgl. zur Rolle der Reputation auBerdem Kant: Logik Busolt, AA XXIV, S. 652.

41 Kant: Wiener Logik, S. 898.

42 Ebd.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

»Der gemeine Mann ist kein gehoriger Zeuge er giebt nicht Acht, und ist zu nachla-
Big alles genau zu beobachten —und wére er es auch vermogend: so ist er nicht in
allen Umstidnden dazu geschickt und denn ists auch nicht so was leichtes, alles deut-
lich zu erzédhlen — Was die Aufrichtigkeit des Zeugen betrift: so ist beym gemeinen

. . 43
Mann sich gar nicht darauf zu verlaffen.«

Es bleibt nach Kants Ausfiithrungen unklar, ob der >gemeine Mann« auf-
grund seines Lebenswandels und damit seiner ethischen Disposition auch
die Kompetenz zur Zeugnisgabe verliert, oder ob ihm diese Inkompetenz
sui generis zukommt. In jedem Fall aber, auch wenn man die Drastik der
Warschauer Logik nicht zu Kants letztem Wort stilisiert, bleibt er neben
dem Idealtyp des Liigners der grundsitzlich zweifelhafteste Zeuge.*

Selbst wenn man Kants bis hier dargestellte Position im Einzelnen nicht
teilt, machen seine Ausfithrungen dennoch auf einen allgemeinen Zusam-
menhang zwischen idealer und tatsdchlicher Glaubwiirdigkeit aufmerksam:
Indem die Glaubwiirdigkeit von einem ethischen Anspruch im Sinne einer
Idealbedingung abhingig gemacht wird, ergibt sich zugleich die Frage nach
den realen Bedingungen von Glaubwiirdigkeit, und der Zeugenfall scheint
sich geradezu systematisch auf allerlei zusétzliche Annahmen tber das
Ethische zu 6ffnen. Damit ist die Frage der Glaubwiirdigkeit anféllig fiir
kontextspezifische Voranahmen, die sich im abstrakten Ideal der Ehrlich-
keit als solchem nicht finden. Glaubwiirdig ist, wer ehrlich ist — wer aber
tatsdchlich in einem bestimmten sozialen und kulturellen Kontext als ehr-
lich gilt, ist damit noch nicht ausgemacht. Dass sogar Kant solche Annah-
men einbezieht, der — wie sogleich darzustellen bleibt — eigentlich eine
grundlegende Rolle des Vertrauens zwischen allen Menschen stark machen
will, nimmt sich somit als ein symptomatischer Beleg fiir die Offnung des
Zeugenfalls auf allgemeine, kontextabhingige Einschdtzungen tiiber die
ethische Disposition anderer aus. Es bleibt die Frage, ob dem Zeugenfall

43 Kant: Warschauer Logik, S. 602. Hervorhebung im Original.

44 Vgl. weiterfiihrend zur schichtabhingigen Glaubwiirdigkeit die einflussreiche
Studie zur Figur des >Gentleman< von Shapin, Steven: A Social History of
Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England, Chicago: Chicago
UP 1994, insb. S. 8-15 u. 42-52, sowie die Uberlegungen zur epistemischen
Rolle von Vorurteilen bei Fricker, Miranda: Epistemic Injustice. Power and the
Ethics of Knowing, Oxford: Oxford UP 2007, insb. S. 17-29.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 109

deshalb letztlich nicht nur eine ethisches, sondern auch ein eigenstdndiges
soziales und kulturelles Profil zukommt.

I1l. DAS VERTRAUEN UND DIE VERANTWORTUNG
DES REZIPIENTEN

Waihrend man Vertrauen im Zeugenfall zunéchst allgemein als die Haltung
eines Rezipienten gegeniiber einer glaubwiirdigen Mitteilung verstehen
kann, verbindet Kant damit eine umfassenderes Problem. Bis hierher wurde
eine in diesem Zusammenhang mafgebliche Unterscheidung ausgespart:
»Der Glaube wird erwogen entweder 1. als ein Glaube an Sachen, oder 2.
als ein Glaube an Personen. Im ersten Fall glaube ich etwas, im anderen
glaube ich jemandem«*. Wihrend setwas Glaubenc sich auf den allgemei-
nen Akt bezieht, irgendetwas unmittelbar und ohne Beteiligung anderer fiir
wahr zu halten, gehort der Zeugenfall evidenterweise der Seite des »jeman-
den Glaubens< an. Diese Unterscheidung fiihrt nun eine eigene ethische
Dimension mit sich, denn Kant differenziert weiter zwischen historisch und
moralisch jemandem Glauben. Die moralische Dimension des Glaubens
zeichnet er genauer als »Zutrauen zu der Rechtschaffenheit des Menschen
in Ansehung des Kiinftigen« aus und gibt als Beispiel: »Wenn [...] jemand
was verspricht; dann [dussern wir| einen moralischen [Glauben].«‘“’ In Ge-
stalt dieses moralischen Glaubens gegeniiber einer anderen Person wendet
sich Kant demnach dem Vertrauen zu, in dem er eine entscheidende Bedin-
gung menschlichen Zusammenlebens iiberhaupt ausmacht: » Der moralische
Glaube« —und das heiBit: Vertrauen — »ist das nothwendige Band der Ge-
sellschafft.«*” Im handschriftlichen Nachlass spitzt er die Rolle des Ver-
trauens als moralischen Glauben sogar noch zu: »Ohne diesen ist keine Ge-
sellschaft moglich«®™ und iiberhaupt sei »Fides [...] eigentlich Treue im
pacto oder (subiectiv Zutrauen) zu einander, da} einer dem Andern sein
Versprechen halten werde[.]«*’ In dem MaBe, wie ohne Vertrauen mensch-

45 Kant: Logik Philippi, AA XXIV, S. 448.
46 Ebd, S. 449.

47 Ebd.

48 Kant: AA XVI, Refl. 2754, S. 499.

49 Kant: AA XVI, Refl. 2792, S. 513.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

liches Zusammenleben gar nicht moglich wire, geht es Kant um ein allge-
meines Ethos im Umgang mit anderen Menschen, das in seiner Allgemein-
heit auch den Zeugenfall betrifft. Will Kant also letztlich im Gegensatz zu
seinen komplexeren Ausfithrungen im vorangegangenen Abschnitt sagen,
dass im Sinne dieser scheinbar uneingeschriankten Rolle des Vertrauens
dem Zeugnis anderer grundsétzlich immer zu vertrauen sei?

Diese Vermutung scheint sich zunichst anhand der Kantischen Uberle-
gungen zum Unglauben zu bestitigen, in denen er sich radikalskeptischen
Positionen zuwendet. Zwei zentrale Aspekte stehen dabei im Mittelpunkt.
Nach der allgemeinen Definition gilt: »Ungldubig ist der, welcher nichts als
aus theoretisch hinreichenden Griinden fiir wahr hilt.«’’ Damit ist zu alle-
rerst der fiir Kants praktische Philosophie entscheidende Vernunftglaube
betroffen. Wer etwa die Unsterblichkeit der Seele als Hypothese praktischer
Vernunft aus »moralisch (Zur practischen Befolgung der Pflicht) hinrei-
chenden Griinden nicht einrdumen will, blos darum, weil er theoretisch da-
von nicht gewiB werden kan. Zeigt Mangel an moralischem Interesse.«’'
Das heiflit, wihrend man an die Unsterblichkeit der Seele nicht glauben
muss, driickt sich gerade dann, wenn ein Mensch dennoch daran glaubt,
dessen ethische Einstellung aus. Und aufgrund dieser ethischen Einstellung
lasst sich der Glaube bereits rechtfertigen. Der zweite Aspekt, wie ihn ins-
besondere die Logik Blomberg darstellt, zielt nun unmittelbar auf das Ver-
trauen zu anderen Menschen und damit auch zum Zeugen:

»Der Glaube kann im moralischen Verstand genommen werden, wenn man einen
Mangel alles Zutrauens zu der moralischen Beschaffenheit eines Zeugen hat. Derje-
nige, der einen solchen moralischen Unglauben hat, halt alle Menschen fiir Liigner,
er trauet keinem Menschen, er glaubet keinen Versprechungen, sonderen zweifelet
immer an der Aufrichtigkeit anderer Leute. Ein moralischer Unglaube ist dem mora-
lischen Fundament aller menschlichen Gesellschaft entgegen. ohne Treu und Glau-
ben kann, wie schon oben angezeigt worden, kein Staat bestehen. Er ist aber ge-
meinhin bey denjenigen anzutreffen, die selbst eine moralische Pravitaet besitzen,

50, daB man ihnen nicht viel Glauben beymeBen kann.«*>

50 Kant: AA XVI, Refl. 2784, S. 509.
51 Kant: AA XVI, Refl. 2783, S. 509.
52 Kant: Logik Blomberg, S. 249.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 111

Was hier in Frage steht, ist der eingangs erwéhnte radikale Zeugnisnihilis-
mus. Wer prinzipiell niemandem glaubt, weil die Wahrheit der Mitteilung
im Zeugenfall nicht epistemisch vollkommen verbiirgt ist, macht sich somit
eines moralischen Vergehens schuldig. Auch der Zeugnisnihilist >zeigt
Mangel an moralischem Interesse<, denn er leugnet die ethische Grundlage
von Gesellschaft. Damit ist angedeutet, dass Kant den Zeugnisnihilismus
nicht theoretisch oder epistemologisch widerlegt, sondern letztlich aufgrund
eines praktischen, ethischen Interesses des Menschen an Sozialitit. Nur wer
kein Interesse daran hat, dass Gesellschaft funktioniert, kann deren Grund-
lage leugnen. Gegen die nihilistische Position formuliert Kant die Maxime,
man »miisse niemals das Bdse von andern glauben, sondern, wenn man
darnach handeln soll, mufl man es wissen. Das Gute, wenn man nur einen
logischen Grund hat es zu meinen, muB man glauben.«’* Die Logik Blom-
berg rekurriert dazu noch auf die »Regel der Billigkeit«, nach der »jeder-
man vor Ehrlich, und aufrichtig so Lang gehalten [wird], bi} das Ge-
gentheil, da8 er nemlich von der Wahrheit etc. abgehe, erwiesen worden
ist.«>* Vor diesem Hintergrund scheint nun insbesondere Kants Relativie-
rung seiner bisher leitenden Einsicht, dass der historische Glaube stets auf
eine ethische Einschédtzung der bezeugenden Person zuriickzufiihren sei, fuir
eine unumschrénkte Affirmation des Vertrauens zu sprechen. Denn »man
glaubet zu weilen einem jeden, er sey, wer er wolle, blos weil er etwas sagt,
ohne auf seine Persohn, oder seinen caractére oder Stande zu attendiren.«”
Kant tritt mit dieser Bemerkung jedoch nicht in direkten Widerspruch zu
seiner bisher dargestellten Position, sondern es geht ihm — wie das folgende
Zitat deutlich macht — offenbar um solche alltdglichen Fille, in der etwa
jemand einem anderen die Uhrzeit sagt und der Akt des Glaubens ein un-
mittelbarer ist. So hilt er fest, dass »[d]er historische Glaube [...] auch [...]
bey Menschen [stattfindet], die nicht die geringste Redlichkeit haben. Der
moralische aber nur bey Rechtschaffenen. Kommt aber zu einem der was
erzdhlt die Rechtschaffenheit hinzu, so ist unser historische Glaube um so

56

viel grosser.«” Der Zeuge, dem man Rechtschaffenheit und Integritit un-

terstellt, bleibt also nach wie vor glaubwiirdiger. Im Horizont des Vertrau-

53 Kant: AA XVI, Refl. 2755, S. 499.
54 Kant: Logik Blomberg, S. 246.

55 Ebd., S.242.

56 Kant: Logik Philippi, S. 449.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

ens geht es Kant somit nicht in erster Linie um eine »Pflicht zu Glauben«’’
als unbedingtes positives Prinzip, sondern vielmehr um die negative Maxi-
me, anderen Menschen und ihren Zeugnissen nicht grundsditzlich zu miss-
trauen. In diesem Sinn scheint seine allein stehende Notiz aus dem Nach-
lass gemeint zu sein, »[d]er historische Glaube ist verniinftig, wenn er cri-
tisch ist«’® — wenn er also zumindest nicht blind vertraut. Anstelle einer
Pflicht zu Glauben ergibt sich aus dem Auftrag, anderen nicht von vornher-
ein zu misstrauen und trotzdem kritisch zu bleiben, ein spezifisches Di-
lemma, in das sich der Rezipient in der Praxis gezogen sieht.”’ Zu diesem
Dilemma kommt es dann, wenn das Vertrauen in eine andere Person mit
der kritischen Vernunft des Rezipienten kollidiert.

Erst mit der Einfithrung der Vernunft als drittes Glaubwiirdigkeitskrite-
rium neben der Tiichtigkeit und der Integritéit der bezeugenden Person tritt
dieses Dilemma auf. So sind Zeugnisse fiir Kant schlechterdings dann nicht
vertrauens- und glaubwiirdig, wenn sie der allgemeinen Verniinftigkeit wi-
dersprechen. An seinem Beispiel der Wiinschelrute ldsst sich ablesen, wie
sich mit der Einfithrung der Vernunft das Dilemma konkret zeigt. In der
Logik Blomberg hilt er fest, dass Berichte iiber Wiinschelruten »keine Un-
tersuchung [verdienen], man kann sie sogleich verwerfen, sie verdienen
keine Widerlegung, denn sie sind an, und vor sich falsch.«** Eben weil
nicht einsichtig ist, wieso und inwiefern der Einsatz einer Wiinschelrute
dazu in der Lage sein sollte, wahre Erkenntnis hervorzubringen, kann jeder
Bericht tiber ihr angebliches Vermogen aus dem Gesichtspunkt der Ver-
nunft bereits verworfen werden. Zugleich rdumt er aber in der Logik Philip-
pi ein, »wenn wir von der Wiinschelruthe oder Gespenstern durch Personen
von glaubwiirdigem Character benachrichtiget werden; so fangen wir an es

57 Gelfert fiihrt Kants Ausfithrungen an einer Stelle auf eine Pflicht zu Glauben
(»obligation to trust«) eng, was offenbar eine Zuspitzung ist, die er im Verlauf
seines Essays relativiert. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633f.

58 Kant: AA XVI, Refl. 2763, S. 501.

59 Im Zusammenhang mit dem Dilemma des Vertrauens hat Sibylle Schmidt in
komplementdrer Weise auf eine »prekére Lage« auch des Zeugen hingewiesen,
die sich von Kant her nicht unmittelbar ergibt, systematisch aber zentral ist. Vgl.
Schmidt: Zeugenschatft, insb. S. 29.

60 Kant: Logik Blomberg, S. 247.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 113

zu glauben.«’' Das heiBt, in diesem Fall konnen das Vertrauen in eine ande-
re Person und die kritische Vernunft des Rezipienten in einen Widerstreit
treten. Kant 16st dieses Dilemma, indem er den Zeugen unter Beweispflicht
stellt, denn wenn er etwas bezeuge, »was sehr unwahrscheinlich ist, und
den Ordentlichen Begebenheiten in der Natur wiederspricht, so kann er
noch nicht verlangen, dal man ihm gleich auf seine Aussage glauben soll,
sondern wenn er dieses haben will, so muf er den beweiB fithren.«** Damit
man also etwa die Sichtung eines unvorstellbar grolen Kraken glauben
kann, reicht nicht der bloBe Bericht einer Autoritit wie Pontoppidan — auch
er muss dies belegen. Kant gibt also der kritischen Vernunft den Vorzug
gegeniiber dem Vertrauen, nicht aber in dem Sinn, dass die Vernunft alles
selbst entscheiden konnte, sondern dass sie im Zweifelsfall Beweise ver-
langen kann. Solange der Zweifel nicht ausgerdumt ist, sei es »[d]as Beste
[...] die Erkenntni3 weder zu verwerfen noch als wahr anzunehmen, son-
dern seinen Beyfall so Lange aufzuschieben bis man mehr Griinde vor, oder
wieder sie hat.«” Die entscheidende Frage ist nun aber, was in Fillen ge-
schieht, in denen man nicht warten kann. Es ist dies der Punkt, an dem sich
schlieBlich die Frage der Verantwortung in zweifacher Hinsicht stellt.

Aus dem Bisherigen hat sich ergeben, dass der Rezipient insofern in ei-
ner Verantwortung steht, als er jedes Zeugnis kritisch evaluieren und sich
nicht schlechterdings dem Vertrauen hingeben darf. In diesem Sinn bleibt
Verantwortung allerdings noch unspezifisch. Kant weist dariiber hinaus
noch auf eine Verantwortung fiir Glaubensakte als solche hin. Bevor er sich
der Zeugenschaft direkt zuwendet, notiert er in den Abschnitten zu den
Modi des Meinens, Glaubens und Wissens allgemein: »Wenn man durch-
aus, und zwar aus moralischen Griinden, ein Urtheil fillen muf3 und nicht in
suspenso bleiben darf: so ist dieses Urtheil nothwendig.«** Zwar spricht der
Kontext dieses Zitats dafiir, dass Kant vor allem den Vernunftglauben im
Blick hat. Diese Uberlegung ist aber dennoch fiir den historischen Glauben
im Zeugenfall relevant, da auch im Vollzug des alltéiglichen Lebens der Re-
zipient nicht andauernd in der Schwebe bleiben kann. Auch wenn einem
Rezipienten etwas bezeugt wird, steht er tendenziell vor der Notwendigkeit

61 Kant: Logik Philippi, S. 448.

62 Kant: Logik Blomberg, S. 248.

63 Ebd.

64 Kant: AA XVI, Refl. 2446, S. 371.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | JOHANNES-GEORG SCHULEIN

zu entscheiden, ob er glaubt oder nicht. Und mit dem bloBen Akt eines
notwendigen Glaubens verbindet sich nach Kant bereits die Ubernahme
eines Zwanges und einer Verantwortung. Entscheidend ist dabei der Unter-
schied zwischen Glauben und bloBem Meinen: »Beym glauben nimmt man
etwas an, man ist entschieden. Beym Meinen in suspenso. Man ist noch
frey. Bey jenem im Zwange.«”’ Solange ein Rezipient nur etwas meint,
bleibt er gerade in der Schwebe, denn Meinen als problematisches Fiir-
wahrhalten fiihrt weder eine objektive noch eine subjektive Gewissheit mit
sich. Es erfolgt im Modus des Vielleicht und wire im Zeugenfall gerade
eine indifferente, unentschiedene Haltung gegeniiber der Mitteilung ande-
rer. Glauben dagegen impliziert, weil es bereits in subjektiver Hinsicht eine
Festlegung bedeutet, einen »Zwang« oder wie Kant auch schreibt: »[Bleym
Glauben aber bin ich dem subiecte nach schon Gebunden.«*® Aus dieser
Festlegung auf die Wahrheit einer mitgeteilten Sache ergibt sich nun fiir
Kant direkt eine Verantwortung: »Meine Meinung darf ich nicht verantwor-
ten (auBer wenn einer die richtigkeit meiner Griinde streitet), denn ich habe
es [blof3, JGS] angenommen. Was ich aber glaube, muf} ich verantwor-
ten.«®” Was kann es nun heiflen, fiir Glaubensakte verantwortlich zu sein?
Wenn Verantwortung an Festlegung héngt, dann kann es offenbar nur dann
zu Verantwortung kommen, wenn die Wahrheit dessen fragwiirdig bleibt,
auf das der Rezipient sich festlegt. Weil aber zugleich eine praktische Not-
wendigkeit besteht, Informationen aus den Worten Anderer zu bezichen,
muss es zu Glaubensakten kommen, die letztlich nicht in epistemischer
Hinsicht verbiirgt werden konnen. Indem Zeugnisse genauso unverzichtbar
sind, wie sie unter Umstdnden falsch sein konnen, diirfen sie nicht als legi-
time Quelle von Wissen ausgeschlossen werden; sie erfordern aber einen
selbstkritischen, verantwortlichen Umgang in Gestalt eines permanenten
Bewusstseins, dass es immer auch anders sein koénnte, als man aufgrund
einer Mitteilung glaubt. Exakt mit dieser Idee von Verantwortung lésst sich
dem Zeugnisnihilisten entgegentreten, denn was er ignoriert, ist gerade die
praktische Notwendigkeit indirekter Kenntnisnahme.

Blickt man nun abschlieBend auf die ethischen Implikationen bei Kant
zuriick, die sich anhand der Leitbegriffe der Glaubwiirdigkeit, des Vertrau-

65 Kant: AA XVI, Refl. 2463, S. 381.
66 Kant: AA XVI, Refl. 2449, S. 372f.
67 Kant: AA XVI, Refl. 2462, S. 381.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ZEUGENFALL | 115

ens und der Verantwortung erschlossen haben, dann erweist sich seine lan-
ge unterschétzte Konzeption der Zeugenschaft nicht nur als eine fruchtbare
Quelle fiir gegenwirtige epistemologische Diskussionen. Genauso hilt sie
im Grenzbereich des Ethischen und des Epistemologischen wesentliche An-
regungen bereit, die etwa im Horizont heutiger Positionen einer Virtue Epi-
stemology zu diskutieren bleiben.”® Dabei wire insbesondere der Aspekt
der Verantwortung weiter zu prézisieren — nicht nur, weil auf ihn das Ar-
gument gegen die skeptische Disqualifizierung des Zeugenfalls hinausléuft,
sondern weil sich auerdem anhand des Problems der Zeugenschaft Fragen
nach epistemischer Verantwortung iiberhaupt aufwerfen lassen.®

68 Insbesondere die Arbeiten von Lorraine Code versprechen Anschlussmoglich-
keiten bereit zu halten, da sie frith und einflussreich das Konzept einer epistemic
responsibility in umfassender Weise entwickelt und auerdem von einem blofien
virtue reliabilism, der allem voran auf die Zuverlédssigkeit von Zeugnissen ab-
stellt, abgehoben hat. Vgl. hierzu Code, Lorraine: »Towards a Responsibilist
Epistemology«, in: Philosophy and Phenomenological Research 45 (1984), S.
29-50.

69 In diesem Zusammenhang wire insb. Robert Brandoms These zu verfolgen, fiir
Kant seien tiber den Zeugenfall hinaus Urteile {iberhaupt, d.h. »judgements [...]
the minimal units of responsibility« — vgl. Brandom, Robert: Reason in Philo-
sophy. Animating Ideas, Cambridge/Mass.: Harvard UP 2009, S. 34.

- am 14.02.2026, 14:36:21, T —



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 14:36:21,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

