Laura Biittgen

(Aachen)

Les Afropéennes élevent la voix

Le potentiel subversif dans I’ceuvre de Léonora Miano

Abstract

In this study, we examine the subversive potential of contemporary female
Afro-Europeans who raise their multi-faceted voice to draw attention to
their needs, fears and concerns during their search for identity in the
middle of Parisian society. On the basis of the Afropean novels of the
Afro-French author Léonora Miano, we analyze a cross-border style of
writing that seems to be a novelty in Afro-French literatures. We find that
the so-called ‘Afropeans’ are shaped by different family tragedies that are
connected to the historical wounds caused by the transatlantic trade,
colonialism and slavery. This study discloses Miano’s poetic of negation
and refusal because of our analysis of the linguistic and cultural technics
of subversion. Simultaneously, it represents the discovery of cultural
hybridity and the acquisition of sociocultural realities of Afropeans. In
conclusion, the study advances our understanding of Afropea as a third-
space of individual and cultural emancipation and empowerment.

1. Introduction

Stéréotypés, rejetés et marginalisés, les Afrodescendants, qui ont en
partage des expériences afro-européennes, semblent mener une vie en
bordure de la société francaise. L’auteure afro-francaise Léonora
Miano, qui sera introduite au début de ’article, préte dans ses ceuvres,
romans ou nouvelles, sa voix aux soi-disant « Afropéennes » et « Afro-
péens » (Miano 2012a : 84) qui, ressortissants des immigrés africains
ou antillais en France, sont a la recherche de leurs chemins et leurs
appartenances identitaires. Appartenant a la génération « des enfants de
la postcolonie » (Waberi 1998 : 8), nés apres les indépendances de
I’Afrique francophone, Léonora Miano reprend dans ses ceuvres la

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

344 Laura Biittgen

quéte de I’identité qui s’avere étre le théme central de toute une
génération d’une diaspora africaine en France depuis les années quatre-
vingt-dix (cf. ibid.). A partir du roman Blues pour Elise. Séquences
afropéennes. Saison 1 de Léonora Miano, publié¢ en 2010, I’objectif de
cet article est de détecter le potentiel subversif des voix féminines,
celles des « Afropéennes ». Celles-ci prennent la parole pour se faire
remarquer avec leurs besoins et veeux dans « le refus d’une identité na-
tionale réductrice et crispante » (Miano 2012a : 86) et semblent se libé-
rer du lourd poids des clichés et des stéréotypes.

D’abord, les voix féminines dans 1’ceuvre de Miano seront analy-
sées en particulier en ce qui concerne leur construction identitaire.
Forgées par leurs destinées différentes et hétéroclites, les voix des Afro-
péennes se refletent dans un discours varié et critique en pleine émer-
gence, sur la vie entre tradition et modernité, race et genre, illusion et
désillusion. Ensuite, nous esquisserons leurs motivations et aspirations
en intégrant une analyse linguistique de leurs expressions et langage
subversifs.

2. Une écriture frontaliére

Dans son écriture, Léonora Miano, « une Afro-occidentale parfaitement
assumée » (Miano 2012a: 26), née en 1973 a Douala au Cameroun,
s’inspire de plusieurs influences. Elle met en relation sa « multi appar-
tenance » (ibid. : 25) avec I’idée d’une ‘identité frontaliére’, ancrée
dans un lieu qui ne sépare ni ne divise mais qui, au contraire, fait se ren-
contrer (cf. ibid.). Inspirée par les écrivains noirs de I’Amérique et de
la Caraibe — notamment par les concepts de créolisation (voir Glissant
1997) et de la construction de la Relation' d’Edouard Glissant, un Mar-
tiniquais des Antilles francaises — la frontiere est, selon Miano, un lieu
qu’elle habite, ou les mondes se touchent et les langues se mélent
(Miano 2012a : 25). De plus, elle a fait des études en littérature améri-
caine et elle écrit en faisant usage de ses langues. Dans son recueil
d’essais Habiter la frontiére, elle constate d’une maniére récurrente :

' En 1990, Edouard Glissant concrétise dans son essai Poétique de la Relation le con-
cept clé de Relation selon laquelle toute identité s’étend dans un rapport a 1’autre (voir :
Glissant 1990).

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 345

« Jécris telle que je suis. J’écris ce que je suis » (ibid. : 28, 30). Miano
emprunte souvent la structuration de ses récits a la musique de jazz, un
genre musical, qui a été créé au sein des communautés afro-américaines
au Sud des Etats-Unis a la fin du XIX° si¢cle. Pour elle, le jazz du XX°¢
siecle, avec son héritage de la musique euro-américaine et afro-amé-
ricaine, est une « musique métisse par excellence » (ibid. : 29). Dans
ses écrits, elle transmet le rythme, la tension, la polyphonie, la répétition
ou le chorus du jazz a ses textes. A coté du jazz, qui symbolise « le
mélange », elle se laisse inspirer par le soul, « le hurlement », et le
blues, « la réalité » (ibid. : 30) ce qui se voit dans le titre de I’ceuvre
analysée.

Dans les chapitres suivants, nous constaterons que Léonora Miano
est également influencée par les auteurs de la Négritude, qui ont produit
leurs ceuvres entre 1930 et 1960, et par les auteurs africains franco-
phones a partir des années 1970.

D’un point de vue littéraire, Miano appartient a une génération
d’écrivains afro-frangais qu’Abdourahman A. Waberi appelle les
« enfants de la postcolonie » (Waberi 1998 : 8). Dans sa classification
des littératures africaines francophones, il reprend la notion de « post-
colonie » d’Achille Mbembe? et se permet ainsi un clin d’ceil aux en-
fants de minuit® de Salman Rushdie, parce que ceux-ci sont nés apres
les indépendances en Inde a partir de 1’année 1960. Parmi les auteurs
des enfants de la postcolonie, la « quatriéme génération » (Waberi
1998 : 8) selon la classification de Waberi, on retrouve de jeunes au-
teurs d’origine africaine vivant et publiant en France, nés apres les indé-
pendances de 1’ Afrique francophone. Ils se proclament écrivains avant
d'étre noirs et s’assument comme « batards internationaux » (ibid.),
c’est-a-dire comme auteurs multiculturels et transcontinentaux qui
questionnent leur identité et leur appartenance. Les thémes littéraires de
cette génération se caractérisent, en général, par un co-té provocateur :

2 Dans De la postcolonie. Essai sur I'imagination politique dans [’Afrique contempo-
raine, Mbembe saisit la postcolonie en tant qu’espace socio-historique et politique qui
refléte non seulement la réalité, mais aussi « I’identité propre d’une trajectoire histo-
rique donnée : celle des sociétés récemment sorties de 1’expérience que fut la colonisa-
tion [...] » (Mbembe 2000 : 140).

3 Le roman Les enfants de minuit (1981) de Salman Rushdie traite de mille et un enfants,
nés a Bombay le 15 aodt 1947 a minuit, a savoir au moment ou 1’Inde accéde a
I’indépendance et a leur lien fort avec au I’enchainement a I’histoire de leur pays.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

346 Laura Biittgen

par exemple, en préférant 1’arrivée en France au retour au pays natal,
ou par le refus de la vision du monde de la génération précé-dente, celle
de la littérature de la décolonisation et de la désillusion des années 1970
(cf. ibid. : 8 et sq.).

Les générations précédentes des littératures africaines francophones
sont, selon Waberi, celle des pionniers (1910-1930), celle de la Négri-
tude (1930-1960) et celle de la décolonisation et du désenchantement
postcolonial (a partir des années 1970) (ibid.). Les années 1970 corres-
pondent a I’émergence d’une littérature pleine de désillusion face aux
dictatures des régimes postcoloniaux. Les auteurs qui sont devenus une
référence de cette littérature sont par exemple Sony Labou Tansi,
I’écrivain congolais qui a publi¢ en 1979 La Vie et demie, Amadou
Kourouma, I’auteur ivorien, qui a écrit Les Soleils des indépendances
(1968), et Tierno Monénembo, I’auteur guinéen francophone des
Crapauds-brousse (1979). A cette époque-1a, les écrivaines sénéga-
laises Mariama Ba (1979), Aminata Sow Fall (1979) et Ken Bugul
(1984) forgent par exemple les débuts d’une écriture féminine africaine
francophone. Les écrivains femmes, influencées souvent par leurs di-
verses expériences au foyer, prennent la parole et décrivent — par
exemple chez Bugul — leur propre vie ou — par exemple chez Ba et Fall
— a travers des romans épistolaires, des histoires de vies des femmes
fictives. Leurs sujets dépeignent la condition de la femme, les différents
bouleversements sociaux d’aprés les indépendances africaines franco-
phones et les expériences d’immigration en France. Elles dénoncent
avec ardeur des comportements patriarcaux et des obstacles a I’essor de
la femme et contribuent ainsi a une illustration de la vie des femmes
africaines d’hier et d’aujourd’hui.

Miano a elle-méme été témoin de transformations historiques et cultu-
relles multiples, par exemple pendant son enfance au début de I’¢re
post-coloniale* & Douala ainsi qu’au cours de son immigration & Paris.
Face a ce constat, elle semble continuer cette tradition d’une écriture fé-
minine africaine et marque ses écrits de sa propre empreinte esthétique
et stylistique. A coté des auteurs féminins contemporains comme

4 Dans ce contexte, nous adoptons la définition de Moura selon laquelle « post-colonial
désigne le simple fait d’arriver apres 1’époque coloniale » (Moura 1999 : 4).

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 347

Calixthe Beyala (2009) et Fatou Diome (2004), Miano aborde dans ses
textes des thémes traitant la présence noire en France et en particulier,
la condition de la femme africaine. Par exemple, dans Ecrits pour la pa-
role (2012b), un recueil destiné a la scéne ouverte, Miano consacre ses
textes courts aux Frangaises noires qui souffrent mais sont rarement en-
tendues.

Léonora Miano est devenue célebre grace a une trilogie dans
laquelle elle a déja imposé sa voix. Les trois romans intitulés
L’Intérieur de la nuit, Contours du jour qui vient et Les Aubes écarlates,
publiés entre 2005 et 2009 par la maison d’édition Plon, ont une scéno-
graphie fictive en Afrique équatoriale. Les ceuvres ont été saluées par
le public et la critique et Miano a méme obtenu le Goncourt des Lycéens
en 2006 pour Contours du jour qui vient. En 2010, le roman Les Aubes
écarlates était finaliste du Prix des 5 continents de la francophonie. De
maniere tout a fait inédite, le roman La saison de ['ombre (2013)
s’interroge sur 1’événement de la traite transatlantique. Lauréate du prix
Femina, Miano met en scéne des personnages qui sont restés dans leurs
villages africains. Elle y montre surtout le point de vue des femmes et
de meres qui sont non seulement en quéte de leurs fils enlevés, vendus
et disparus, mais tout autant en quéte de leur identité.

Avec le roman précédant Blues pour Elise, Tels des astres éteints,
publié en 2008, Miano est I’écrivaine qui inaugure le terme et la thé-
matique des « Afropéens » vivant en France, dans la nouvelle Afropean
Soul et autres nouvelles (2008b). Avec le terme Afropéen ou Afropé-
enne, elle désigne les personnes d’ascendance subsaharienne avec des
attaches européennes fortes, souvent appelés « franco quelque chose »
(Miano 2012a : 139) en France.

Depuis son premier roman, L ‘intérieur de la Nuit, Miano « travaille
sur la couleur afin de I’affranchir du regard du passé » (ibid. : 85). Blues
pour Elise n’est donc pas un discours rancunier sur la présence noire a
Paris ou en France. C’est plutét un roman léger qui déploie une réfle-
xion cachée sur des questions aussi profondes que la quéte identitaire et
la vie entre tradition et modernité. Au-dela, il montre les illusions et
désillusions des protagonistes concernant leurs conditions de vies
comme femmes, noires et Afro-européennes a Paris. Dans le roman,
Miano donne ainsi la parole aux femmes noires qui font office de porte-

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

348 Laura Biittgen

paroles d’individus qu'on entend peu. Ainsi, elle esquisse des portraits
loin de tout cliché ‘prémaché’ qui se-ront examinés dans ce qui suit.

3. Les voix féminines de Blues pour Elise

Dans Blues pour Elise, il est question de jeunes femmes, issues de pa-
rents immigrés de 1’ Afrique subsaharienne et de la Caraibe en France®,
qui forment un groupe qui s’appelle « Bigger than life » (Miano 2010 :
78). Les héroines sont des Parisiennes, financi¢rement indépendantes et
capables de s’imposer. « Bigger than life » est devenu leur devise (cf.
ibid. : 77). Le roman montre ainsi un portrait de femmes de différents
ages, qui toutes menent leurs vies de fagon différente. Ces femmes ont
cependant en commun des doutes non seulement propres a leur fémini-
té, mais aussi a cause de leur origine africaine ou caribéenne. Elles sont
perpétuellement confrontées aux représentations que d’autres person-
nages se font d’eux : femmes, noires et afro-européennes. Mais quand
sont-elles juste humaines ?

Les « Bigger than life » sont Akasha, Malaika, Amahoro et Shale (cf.
Miano 2010 : 78). Akasha, la protagoniste qui ouvre le roman, est une
femme mélancolique et dégue par ses amours avec des hommes de
I’Afrique subsaharienne. Malaika est une femme qui assume ses
rondeurs et qui ne veut pas se soumettre aux idéaux de beauté des socié-
tés occidentales. Amahoro, quant a elle, vit un conflit avec son mari,
parce que celui-ci doute de la fidélité de sa femme. Elise, doyenne du
groupe et mere de Shale et Estelle, est marquée par des blessures an-
ciennes : ¢’est ainsi qu’Elise garde un secret de famille qu’elle ne révéle
qu’a la fin du roman a Shale, sa fille qui a été engendrée dans son pays
natal africain lors d’un viol, motivé par des raisons racistes (ibid. : 78
et sqq.). De plus, il y a la protagoniste Kimmy, qui travaille comme ho-
tesse d’accueil dans une entreprise.

3 Certains personnages descendent de captifs subsahariens déportés dans la Caraibe et
d’autres sont issus de parents venus d’Afrique subsaharienne pour s’établir en France
au XX siecle.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 349

Dans leurs conversations, ou elles évoquent leurs amours, leurs dé-
ceptions et leurs aspirations, elles se positionnent toutes de fagon diffé-
rente. Leur sort commun est symbolisé par leurs cheveux crépus. De-
venu un point central dans le récit, la thématique du cheveu est
I’expression des doutes propres a leur féminité, naissant de leur ascend-
ance africaine et caribéenne, qui leur confére une place particuliére dans
la société francaise. Sur ce point, leurs différentes coiffures — de la
perruque au style occidental avec des cheveux longs et lisses jusqu’a la
coupe « afro », courte et frisée — reflétent leurs besoins et leurs souhaits
variés concernant leur adaptation et insertion dans la société frangaise.
Par exemple, il y a des femmes qui se rasent la téte ou elles se coupent
les cheveux pour ne laisser que les racines crépues (ibid. : 80). Ainsi,
elles manifestent qu’elles ont abandonné le défri-sage des cheveux pour
retrouver une esthétique plus naturelle et concordant avec leur ascen-
dance africaine ou caribéenne, loin des exigences de beauté europé-
ennes mentionnées plus haut.

Pourtant, la vie moderne dans la ville ainsi que 1’exercice de la pro-
fession continuent de confronter les femmes afro-européennes aux exi-
gences de I’idéal de beauté selon les normes occidentales. Comment
gerent-elles ces défis quotidiens qui ont un grand impact sur leur cons-
truction identitaire ? Voici quelques exemples : la patronne de Kimmy
exige qu’elle porte une « coiffure conventionnelle » (Miano 2010 : 43)
qui convient mieux a I’image de la société francaise que ses tresses, qui
lui donnent une apparence, au-dela de sa couleur de peau noire tres
voyante, « trop ethnique » (ibid.). Par conséquent, Kimmy, excédée,
déclare a ses copines qu’elle en a

ras-le-bol qu’on culpabilise celles qui se défrisent les cheveux, assez qu’on
les pointe du doigt, qu’on les dise honteuses de leur couleur, comme si le
noir disparaissait avec le défrisage, comme si les gens étaient tout a coup
plus aimables, comme s’il était plus simple de trouver un logement. (Ibid.)

Mais bien que Kimmy se fasse faire de belles tresses, elle met en
évidence le fait qu’elle ne se sent pas moins noire qu’une autre malgré
son ancien défrisage de cheveux. Par contre, Akasha répond : « la quéte
d’une chevelure lisse est la marque de 1’aliénation, de la détestation de
soi » (ibid. : 45). Pour Akasha, méme les extensions pour les cheveux

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

350 Laura Biittgen

doivent étre abandonnées. Elise, I’autre membre du groupe « Bigger
than life », objecte que personne ne lui dictera les codes de sa liberté
(cf. ibid. : 48). Pour Akasha, cependant, I’argument de la liberté indivi-
duelle semble un argument spécieux si on ne se sent libre qu’en se tra-
vestissant :

Elle tait ce qu’elle sait de I’origine du défrisage, ne dit pas non plus que le
port du cheveu dénaturé est majoritaire chez les femmes d’ascendance
subsaharienne, ce qu’on observe dans aucun autre groupe ethnique [...].
(Ibid.)

Akasha lie donc avec amertume le verbe « travestir » aux cheveux d¢-
naturés et a une attitude artificielle, adoptés par ses amies d’ascendance
africaine, reflétant leur effort d’intégration. Mais alors que la définition
d’une liberté individuelle par Kimmy et Elise ne coincide pas avec leur
désir d’intégration dans la société frangaise, Akasha, elle, assume par
conséquent plus ses racines africaines en favorisant le retour aux che-
veux naturels (cf. Miano 2010 : 48).6

Cette discussion entre Akasha et Kimmy montre que les questions
d’image et de regard semblent primordiales pour ces femmes. Cela
s’explique par leur statut de minorité dans la société ainsi que par leurs
angoisses d'avoir a d’assumer les parties africaines en elles. Les femmes
sont intérieurement écartelées et perturbées, puisqu’elles ressentent en-
core la douleur et les répercussions du passé colonial.

Miano écrit :

La douleur est celle de déchirures intérieures, d’écartélements, de difficiles
remembrements. Le défi est de faire en sorte que les heures sombres du
passé deviennent enfin 1’Histoire, pas un présent perpétuel. Les femmes

¢ Miano se réfere ici indirectement & une conception de I’altérité, résultant de
I’ambivalence de I’identification psychique pendant le colonialisme, abondamment
analysée par le précurseur des idées postcoloniales, Frantz Fanon, né a Fort-de-France,
Martinique. A partir du regard de I’ Autre, Fanon manifeste les processus psychiques
d’identification ambivalents a 1’intérieur de la relation coloniale. Dans Peau noire,
masques blancs, publi¢ en 1952, Fanon décrit que dans le regard de 1’ Autre, c’est-a-
dire dans le regard du colon blanc, se refléte le rejet de 1’étre noir. Par contrecoup, le
Noir se sent géné par la présence du colon blanc, en se sentant en proie aux stéréotypes
de la société frangaise, dominants dans I’Histoire coloniale et le discours colonial (cf.
Basto 2008 : 48).

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 351

noires du troisiéme millénaire cherchent leur place, dans un espace aux
limites mal définies, entre aliénation et quéte de la pureté identitaire. D’ici
une heure ou deux, elles vont payer Coco, prendre a nouveau le métro,
tenter de n’étre que des femmes. (Ibid. : 49).

Ainsi, Léonora Miano met en évidence une conscience diasporique qui
unit les Noirs de 1’ Afrique, de la Caraibe et des Amériques a travers un
passé commun, forgée par 1’esclavage et la traite transatlantique. C’est
la raison pour laquelle Miano fait usage du concept Afropea qui désigne
un endroit utopique, une invention « d’un ancrage pour ne pas som-
brer » (Miano 2012a : 86). Ainsi, le néologisme Afropea est pour les
Afropéens I’expression d’une « maturation progressive de leur parcours
identitaire » (ibid.) :

Afropea, c’est, en France, le terroir mental que se donnent ceux qui ne
peuvent faire valoir la souche frangaise. C’est la Iégitimité identitaire arra-
chée, et c’est le dépassement des vieilles ranceeurs. C’est la main tendue
du dominé au dominant, un geste qui dit qu’on sera libre parce qu’on ac-
cepte de libérer 1’autre. (Miano 2012a : 86)

Pour souligner ce «terroir mental » (ibid.) des Afropéens, nous
ajoutons le concept de « melancholia africana » (Etoké 2010 : 27), forgé
par Nathaliec Etoké dans son ouvrage Melancholia africana.
L’indispensable dépassement de la condition noire (2010). A partir de
son concept qu’elle intitule melancholia africana, elle veut « embrasser
cette mélancolie qui colore I’existence des Noirs en Afrique, en Europe,
dans la Caraibe, et en Amérique du Nord » (ibid. : 28 et sq.). Etoké
cherche ainsi a saisir « comment les Subsahariens et les Afrodes-
cendants gerent la perte, le deuil et la survie dans une pratique du
quotidien contaminé par le passé »’ (ibid. : 27). Le passé dans lequel la
melancholia africana est enracinéese définit dans I’ceuvre d’Etoké par
la traite négricre, 1’esclavage et la colonisation. Au-dela, Etoké aborde
I’idée d’une conscience diasporique des Noirs qui est non seulement
liée a la mémoire, mais surtout « un sentiment d’appartenance qui con-

7 Avec les termes ‘Subsahariens’ et ‘Afrodescendants’, par exemple, Léonora Miano
désigne, d’une part les immigrés de la premicre génération en France originaires de
I’ Afrique subsaharienne francophone et d’autre part, les personnes de la deuxiéme gé-
nération, nées de I’immigration africaine.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

352 Laura Biittgen

tribue a une plénitude existentielle » (ibid. : 33). Au sein de la cons-
cience diasporique, la douleur est intégrée en tant que partie de la
melancholia africana. Ceci révéle la nécessité pour les générations
présentes d’assumer et de pardonner les blessures et ruptures du passé
pour mieux se retrouver dans un monde en mouvement (cf. ibid. : 36).

De cette fagon, Miano reprend dans Blues pour Elise le théme de la
douleur, qui a déja été central dans ses romans précédents, surtout dans
Tels des astres éteints. Ce roman, publié en 2008, met en scéne trois
protagonistes qui sont psychiquement et physiquement écartelés entre
la capitale frangaise, 1’« Intra-muros » (Miano 2008a : 81) et le Mboa-
su, un pays en Afrique équatoriale. Paris se manifeste comme catalyseur
de la claustrophobie des personnages qui errent dans la ville et se
sentent apatrides. En quéte de leur identité, ils ont besoin de s’enraciner
quelque part. Pour les protagonistes Amok et Shrapnel, fascinés par
I’histoire, la langue et le style de vie des anciens colons, 1’Afrique
représente un endroit qu’ils veulent quitter (Miano 2008a : 62 et sq.).
Par contre, pour la protagoniste féminine, Amandla, 1’Afrique repré-
sente des son enfance a la fois un mythe et un désir profond. Selon
Amandla, I’ Afrique représente « le réve du Pays Primordial » (ibid. :
83) et son unique objectif, c’est un retour aux sources. Pour les prota-
gonistes Amok et Shrapnel, la patrie ressemble a un enfer qu’ils veulent
quitter a tout prix : « Le pays, c’était cet indestructible en soi [...]. Pour
Amok, la distance n’avait pas fait du pays un paradis perdu. Il ne
s’agissait toujours que d’un séjour infernal dont il cherchait sa sortie »
(ibid. : 42). Amok est le fils d’un Africain qui a trahit les siens en aidant
le colonisateur (cf. Miano 2008a: 198 et sq.). Son pére exercait
réguliérement son « droit de correction » (ibid. : 27) et battait sa mere
dont il traitait le corps comme bien (cf. ibid. : 25). Amok se pergoit
comme fils de cette violence et produit de I’endurance maternelle
(ibid. : 27). Cela explique pourquoi le continent africain suscite chez
Amok la mémoire d’une enfance violente dont il ressent « la blessure
inguérissable » (ibid.). Il a intériorisé une culpabilité historique qu’il lui
est impossible d’appréhender. Par conséquent, contrairement aux
protagonistes de Tels des astres éteints qui sont surmenés par leurs
problémes existentiels en tant que migrants africains, les « Bigger than
life » parviennent a mieux confronter cette douleur grace a leur amitié

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 353

profonde et a une réévaluation de thémes du quotidien, comme le
montrent les passages suivants.

Dans Blues pour Elise, les Afropéennes et Afropéens discutent
librement de la problématique des sentiments d’appartenance identi-
taire des jeunes vivant en minorité dans la capitale frangaise de 1’ancien
empire colonial. Pour Estelle, la fille d’Elise, qui discute avec Ernest,
un jeune homme originaire des Antilles, les Afropéens tendent plutot a
rechigner a s’affirmer Européens. Cette tendance contraste avec le com-
portement des Afro-Américains, selon 1’avis d’Estelle, qui ont lutté
pour se faire respecter. Elle constate que le probléme des Afropéens est
lié a leur identité « dédoublée » (Miano 2010 : 105) ; ils ne se sentent
pas a leur place en Europe (cf. ibid.). Elle donne I’exemple que les Afro-
péennes et Afropéens en France portent souvent des patronymes qui les
rattachent au continent africain, méme si leur culture et leur mode de
vie sont avant tout européens (ibid.). Pour Estelle, il ne reste qu’une
solution :

Les Afropéens devraient mettre un terme a leurs tergiversations identi-
taires, cesser d’attendre d’étre nommés et 1égitimés par la majorité. Ils de-
vaient s’inventer, s’imposer, se dire. (Miano 2010 : 106)

Cette citation montre bien que les Afropéennes et Afropéens attendent
d’étre réhabilitées par (le regard de) la majorité francaise. En méme
temps, la citation révele que les Afropéennes ont besoin de représen-
tations positives d’elles-mémes. Pour arriver a ce but et mettre fin a
leurs tourments identitaires, les Afropéennes veulent donc s’inventer et
s’imposer en vue d’un avenir meilleur. En imposant leur place dans la
société francaise, elles commencent a donner leur avis sur des thémes
qui les concernent et les affectent autant que les personnes
d’ascendance occidentale. Ce processus ainsi que le potentiel subversif
de leur langue et langage sera analysé dans les paragraphes suivants.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

354 Laura Biittgen

4. L’analyse du potentiel subversif de la langue et du langage des
Afropéennes

Dans ce contexte, nous entamons 1’analyse de la langue et du langage
des Afropéennes du roman Blues pour Elise, devenus un moyen de
subversion contre les structures dominantes dans une société d’anciens
colonisateurs. Vu d’une perspective étymologique, le mot subversion
provient du verbe latin subvertere et signifie ,renverser’ ou ‘boule-
verser’. La subversion peut étre tournée contre un ordre établi et des
principes que I’on croyait immuables ou contre I’autorité, qu’elle soit
sociale, politique, religieuse ou littéraire et artistique.

Dans les études littéraires postcoloniales®, les critiques® dénoncent
souvent comme mythe 1’idée coloniale de I’homme oriental, subordon-
né a I’homme occidental. Sur fond de ces théses, le théoricien indien
Homi K. Bhabha, qui fait partie des critiques des théories postcoloniales
les plus influents sur la recherche contemporaine, a étudié¢ d’une ma-
niere profonde et essentielle les ambivalences dans le discours colonial.
Par exemple, dans son article Of Mimicry and Man : The Ambivalence
of Colonial Discourse (1984), il cite le psychanalyste Jacques Lacan et
introduit ainsi la signification de « mimicry » :

Mimicry reveals something in so far as it is distinct from what might be
called an itself that is behind. The effect of mimicry is camouflage. [...] It
is not the question of harmonizing with the background, but against a
mottled back-ground, of becoming mottled — exactly like the technique of
camouflage practised in human warfare. (Bhabha 1984 : 125)

8 Dans Littératures francophones et théorie postcoloniale (1999), Jean-Marc Moura
distingue le sens strictement historique du « post-colonial » (avec un tiret) du sens dia-
lectique du postcolonial (cette fois sans tiret). La notion « postcolonial » se réfere selon
Moura « a toutes les stratégies d’écriture déjouant la vision coloniale, y compris durant
la période de la colonisation » (Moura 1999 : 4).

9 Les principaux fondements des études postcoloniales se situent dans les ceuvres de
Frantz Fanon Peau noire, masques blancs (1952) et Les Damnés de la Terre (1961),
dans l’ceuvre Portrait du colonisé (1957) d’Albert Memmi et dans l'ouvrage
L Orientalisme (1978) d’Edward Said.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 355

Bhabha révele une technique postcoloniale en se basant sur les con-
ceptions sur I’inconscient de Lacan'®. A travers la mimicry, Bhabha ex-
pose que I’imitation et la moquerie aident le colonisé a décoder le colo-
nisateur — I”’ Autre’.

La signification des ambivalences dans les discours coloniaux est
donc primordiale pour notre analyse, parce qu’elle est en rapport avec
le potentiel subversif dans la langue et le langage des Afropéennes.
Hawkins ajoute que les rapports entre la culture des colonisateurs et
celles des anciens colonisés étaient complexes et souvent occultés. De
cette maniére, les relations coloniales n’étaient pas forcément a direc-
tion unique : du colonisateur au colonisé (cf. Hawkins 2001 : 104). Plus
concrétement, cela signifie qu’il ne s’agissait pas seulement d’une
imposition de modgles coloniaux, mais plutot « de leur subversion et de
leur approbation a des fins tout autres par les peuples anciennement
colonisés » (Hawkins 2001 : 104).

A partir de la critique postcoloniale, il nous semble que Miano
subvertit le discours de 1’ancienne hégémonie coloniale pour dresser un
portrait plus authentique des Afropéennes. Dans 1’ceuvre Blues pour
Elise (2010), Miano fait usage d’une langue orale, vigoureuse et salée,
pleine d’anglicismes et de créolismes qui pimentent le texte, écrit en
francais. Il semble méme qu’elle s’émancipe de 1’'usage classique de la
langue frangaise, dispersée et inculquée par les anciens colons aux
classes privilégiées lors des décolonisations. Ainsi, Miano exécute une
subversion linguistique en s’appliquant a construire un vocabulaire
nouveau, capable de dire la France d’aujourd’hui. En ce faisant, nous
constatons qu’elle suit par exemple les pas d’Ahmadou Kourouma,
I’auteur ivorien des Les Soleils des indépendances (1968), premier
roman dont la caractéristique la plus marquante de son premier roman
est son usage naturel de la tradition orale pour transmettre ses messages.
Grace a son premier roman, Kourouma a ouvert la voie a la francopho-
nie, qui se base également sur le dialogue entre la langue francaise et

19 Par exemple, dans Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse,
publié en 1956, Jacques Lacan se réfere aux travaux de Sigmund Freud sur l‘inconscient
que celui-ci a désigné comme concept explicatif du fonctionnement psychique. Dans
cette étude, Lacan a méme remanié et renouveler la réception de Freud en s‘appropriant
des outils théoriques de la linguistique comme les concepts sur le langage, la langue et
la structure et en les intégrant dans les théories de la psychanalyse.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

356 Laura Biittgen

les langues des populations utilisations le frangais (cf. Gassama 1995 :
72). Dans ses textes, Miano méle le francais, I’anglais, le franglais, le
créole et I’américain. L’écriture de Miano, qui se caractérise par une
esthétique frontaliére (cf. Miano 2012a : 29), est hybride!'!, sans identité
unique et précise. Elle recourt a une onomastique qui est onirique,
autant pour les lieux que pour les personnages : par exemple, le nom
Mboasu, ce pays d’Afrique équatoriale, qui sert de cadre fictif aux ro-
mans de sa trilogie africaine, ou le prénom Malaika, qui signifie « mon
ange » en swahili (Miano 2010 : 92). Dans Tels des astres éteints, les
titres des chapitres sont américains, issus du répertoire du jazz : Afro
Blues, Straight Ahead, Angel Eyes, Round Midnight, Come Sunday.
Dans Blues pour Elise, les titres des chapitres reflétent des influences
linguistiques et le monde cosmopolite des Afropéennes a Paris : « Sable
sister », « Radiées de la douceur », « Fantaisie impromptue », « The
man 1 lovey, « Figures de [’altérité », « Beau gusse», « C’est
’amour », « Blues pour Elise ». Deux interludes, qui font une scission
entre les six premiers chapitres, s’appellent « Ton pied, mon pied ».
Cela signifie « a la vie, a la mort » (ibid. : 200) —un terme qui s’emploie
le plus souvent pour parler d’amitié. Miano aime emméler ses langues
pour peindre d’une maniere la plus authentique les univers hybrides des
protagonistes :

Il y a toujours, dans le soubassement de la phrase, une multitude d’autres
langues. Celles dans lesquelles je ne pense pas mais que je ressens. J’écris
dans 1’écho des cultures qui m’habitent : africaine, européenne, africaine
américaine, caribéenne. Tout cela vient naturellement se loger dans le
texte. Mon esthétique est donc frontali¢re. Elle utilise la langue francgaise,
mais ses références, les images qu’elle déploie sur la page, appartiennent
a d’autres sphéres. (Miano 2012a : 29)

Grace a son écriture frontaliére, Miano subvertit les frontiéres qui divi-
sent les langues en instaurant des affrontements et enlacements qui
donnent naissance a son écriture exceptionnelle.

' Tci, nous nous référons a la notion d’« hybridité culturelle » que Bhabha a définie
dans The Location of Culture (1994) comme « une maniere de déstabiliser I’ordre co-
lonial, en appelant a la négociation » (Bhabha 2007 : 75). La théorie prend en compte
I’ambivalence de I’identité culturelle coloniale dans les processus de constructions
identitaires.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 357

Dans Blues pour Elise, le premier chapitre, Sable sister, met en évi-
dence autant I’ascendance antillaise d’ Akasha et de sa mere Marianne
que ’usage partiel de la langue créole. Akasha arrive a la conclusion,
marquée par ses propres expériences traumatisantes avec les hommes
ainsi que celles de sa mére, qu’elle veut ouvrir un nouveau chapitre dans
sa vie. Ainsi, elle annonce le premier jour de sa nouvelle vie et la réin-
vention de son existence (cf. Miano 2010 : 13). Cela signifie, concréte-
ment, qu’elle veut rompre avec la tradition antillaise dont sa mere était
une proie. Car Marianne a été dénoncée par son mari africain, venu de
la Terre Mére, en tant que descendante d’esclaves, comme femme sans
généalogie. Dans les années suivantes et jusqu’a son divorce, Marianne
fut donc appelée canne a sucre et fut aussi traitée comme une matiére
(ibid. : 19). Cette expression péjorative souligne d’autant plus sa fonc-
tion et son identité considérée comme inférieure :

L’homme, influencé par les sages paroles des anciens de chez lui qui sont,
comme chacun sait, des bibliothéques vivantes, finit par oublier le temps
des roucoulades et des embrassades. Il s’employa a traiter sa femme
comme ce qu’elle était devenue a ses yeux : une chose faite pour étre ma-
chée, pressée, recrachée, dés lors qu’on en avait extirpé tous les sucs.
(Ibid. : 15)

En se référant encore une fois a la conception de I’altérité, nous cons-
tatons que Miano laisse revivre les ambivalences identitaires et les riva-
lités entre les Noirs de 1I’Afrique et ceux des Antilles frangaises ou
d’Haiti, composés majoritairement de personnes d’origine africaine et
de métis. Cela montre que ces rivalités sont encore présentes a I’époque
postcoloniale. Elles sont consécutives aux stéréotypes, développés lors
de P’esclavage et du commerce triangulaire. Les tournements identi-
taires de Marianne, la protagoniste du roman Blues pour Elise, ont leur
origine dans le regard de I’ Autre, qui ménent a une intériorisation d’une
image de soi inférieure. Ceci explique le renforcement de 1’aliénation
de soi-méme que sa fille Akasha, refuse de subir a son tour. Il en ressort
qu’elle ne veut plus correspondre au « poteau mitan »,'> ¢’est-a-dire a
I’idéal de la femme antillaise. Elle dit résolument :

12 Le « poteau mitan » est la traduction frangaise de 1’expression créole antillo-guya-
naise « poto mitan » qui désigne originairement le poteau central dans le temple vau-

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

358 Laura Biittgen

Fini de passer pour une amazone, une icone. [...] Aujourd’hui, elle con-
gédiait la femme poteau mitan. Elle ne serait plus la femme increvable,
taillable et corvéable, la déesse vivante pour laquelle il n’y eut jamais de
septieme jour, celle qu’on célébra autant qu’on la craignit, qu’on idolatra
pour mieux s’en détourner, son éclat décidément trop puissant, trop éblou-
issant. Fini de marcher sur les traces de ses [d’Akasha] aieules, pour n’étre,
sur une rive ou I’autre de I’océan, que madone ou béte de somme. (Miano
2010 : 13 etsq.)

Grace a I’usage de créolismes, elle se décommande d’une maniére sub-
versive auprés des hommes qu’elle a rencontrés afin de ne plus étre
qu’elle ne soit plus obligée de suivre le méme destin que sa mere. De
cette manicre, nous voyons de nouveau que les créolismes restent pour
Akasha des outils linguistiques lui permettent de décrire sa réalité de
vie en France.

Une autre technique que Léonora Miano utilise est I’intégration du
chant créole dans le récit. Par exemple, Shale raconte 8 Amahoro le con-
tenu d’un texte mythique qu’elle avait écrit elle-méme. Dans I’histoire,
intitulée « La Vraie Vie de Sambo » (Miano 2008a : 144), tous les épi-
sodes commencent de la méme facon. Au centre de I’histoire de Shale
se trouve une petite fille, Sambo, qui essaie de voir le visage de son pére
(cf. Miano 2008a : 145). Pendant qu’ Amahoro écoute a I’histoire, elle
croise un jeune homme qui chante en créole : « An pati ka loué tét a yo,
pou dot moun palé pa bouch a yo. Véyé pouvwe k ilang ka palé » (ibid.).
En note de bas de page du roman, la traduction dit : « Certains louent
leur esprit pour que d’autres parlent a travers eux. Assurez-vous de
savoir décoder leur langage » (ibid.). Le chant en créole remplit une
fonction didactique au niveau de contenu et au niveau linguistique. Au
niveau du contenu, le chant est intégré dans le roman quand Shale
explique a Amahoro que la fille de son roman ne parvient pas a faire
connaissance de son pere. Parallelement, le lecteur attentif sait que
Shale ne connait pas non plus son géniteur non plus. Au niveau linguis-
tique, Shale ne maitrise pas non plus la langue créole, si bien a tel point
qu’elle ne peut pas décoder la traduction des lignes en créoles. Par

dou. Le « poto mitan » décrit en créole, le pilier central sur lequel repose la case et sans
lequel toute la maison s’écroule (cf. Miano 2010 : 13). L’expression décrit un individu
qui est au centre du foyer et autour duquel tout s’organise et sur lequel tout s’appuie.
Ainsi, ce terme sert a désigner le soutien familial, qui est souvent la mére.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 359

conséquent, elle n’est pas capable de comprendre I’indice clé que les
lignes en créole décrivent a propos de sa propre quéte identitaire.

Cette technique est utilisée encore une fois a la fin d’une discussion
des Afropéennes concernant le port du « cheveu dénaturé » (Miano
2008a : 48) qui est majoritaire chez les femmes d’ascendance subsaha-
rienne. A ce moment, les cheeurs d’une chanson oubliée de Pascal
Vallot, un auteur et interpréte francais, né en 1967 en Guadeloupe,
s’élevent : « atitid an nou ke sové nou » (ibid.). La ligne en créole
signifie en francais : « C’est notre attitude qui nous sauvera » (ibid.).
Dans ce contexte, le message du chant nous semble comme une sagesse
populaire.

La fonction didactique de la langue créole se réfere a la douleur et
aux déchirures intérieures des Afrodescendantes qui sont en train de
chercher leur place. La langue créole rappelle — ainsi que les cheveux
crépus en tant qu’héritage africain — a I’histoire du commerce triangu-
laire et du trafic négrier entre I’ Afrique, les Amériques et I’Europe, que
les Afropéennes ont en commun aussi bien avec des ancétres d’ Afrique
subsaharienne qu’e celles avec des ancétres de la Caraibe ont en com-
mun.

Pour souligner I’hybridité des cultures et des langues qui forgent la
France de nos jours, Miano a ajouté « Le Glossaire des interludes »
(ibid. : 199) a la fin du roman. La, on trouve aussi les traductions des
mots en camframglais13 ou en pidgin english, utilisées souvent dans les
dialogues ordinaires des Afrodescendants. Par exemple, le mot Mbeng
vient du douala Mbengué et signifie, a 1’origine, I’Occident. Mais dans
I’usage camerounais, ce terme n’est employé que pour la France. En
pidgin english du Cameroun, le substantif mop signifie la bouche. En
revanche, le verbe mop signifie embrasser. Ces exemples soulignent
d’autant plus que les éléments subversifs dans la langue des Afropé-
ennes se mélangent d’une maniére naturelle avec leur francais stan-
dard.

Dans le chapitre suivant, le lecteur apprend, dans une rétrospective,
qu’Akasha voulait jadis faire connaissance avec des hommes dont les

13 Dans ce glossaire, on peut voir qu’un autre élément de subversion de la langue fran-
caise qui se détache dans le roman est 1’'usage du camfranglais, un argot hybride bras-
sant I’anglais, le francais et les dialectes camerounais.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

360 Laura Biittgen

meeurs et I’apparence lui étaient familicres. Ceux-ci pouvaient étre soit
des « pharaons noirs désormais sans sceptre ni territoire » (Miano
2008a : 21), soit des « driveurs réfractaires a I’ordre et a la loi [...] »
(ibid.) ou des « rois du marronnage dont les tours HLM étaient deve-
nues les mornes protecteurs » (ibid.). Akasha établit, sur un ton iro-
nique, un jeu de symboles masculins de la mythologie égyptienne et
créole qui sont transmis aux réalités des immigrés noirs de la France
d’aujourd’hui. D’abord, elle aborde les ‘pharaons noirs’, ce qui sou-
ligne son enthousiasme pour I’Histoire de la Terre Mére — I’ Afrique.'*
Ensuite, elle fait usage du terme créole ‘driveur’ pour décrire les vaga-
bonds migratoires d’ascendance antillaise qui errent de nos jours dans
le systéme politique et juridique en France. Les ‘rois du marronnage’
semblent symboliser finalement les déserteurs des anciens esclaves
antillais qui étaient habitués a se cacher dans les mornes, c’est-a-dire
dans les collines martiniquaises. Aujourd’hui, ils se cachent, comme
I’imagine Akasha, dans les HLM, situés dans les périphéries de la ban-
lieue parisienne.

Ces exemples nous montrent que leur langue subversive est méta-
phorique et pleine d’exagérations, a la fois ironique et satirique.

Au-dela des créolismes, Miano cache dans son ccuvre des réfé-
rences qui attirent 1’attention vers les poetes de la Négritude : Léon G.
Damas, Aimé Césaire et Léopold Sedar Senghor. Celles-ci soulignent
notre hypothése d’une nouvelle conscience de soi des Afropéennes. La
quéte d’amoureuse d’Akasha nous sert a nouveau d’exemple : en
comparant les hommes aux étoiles a 1’éclat ambré et aux ‘feux sombres’
que le sort avait voulu éteindre, elle prend a cceur de raviver leur éclat
(cf. Miano 2010 : 25). Ici, nous analysons 1’expression ‘feu sombre’ sur

14 Par exemple, I’historien et anthropologue Cheikh Anta Diop a travaillé a partir de la
langue, de la tradition et de la religion, sur les liens entre la culture africaine et la culture
égyptienne. Le kémitisme panafricain, une tendance identitaire, trouve sa source dans
les travaux de Diop cherchant a faire connaitre et renaitre la philosophie des anciens
Egyptiens ou kémites, en tant qu'héritage culturel de 1’ Afrique. Dans 1’ ceuvre de Miano,
les protagonistes féminines Amandla de Tels des Astres éteints (2008a) et Akasha de
Blues pour Elise (2010) y font référence en abordant le sujet de la réappropriation et
revendication de ses origines ainsi que du retour aux sources.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 361

fond d’un poéme que Césaire a dédié a Léon-Gontran Damas." Le
poéme s’appelle « Léon G. Damas : feu sombre toujours » et fut publié
en 1982 dans la collection de poémes intitulée Moi, Laminaire. Ce
poéme commence par les vers :

soleils

oiseaux d’enfance déserteurs de son hoquet

je vois les négritudes obstinées

les fidélités fraternelles

la nostalgie fertile

la réhabilitation de délires trés anciens

je vois toutes les étoiles de jadis qui renaissent et sautent
de leur site ruiniforme

je vois toute une nuit de ragtime et de blues

traversée d’un péle-méle de rires

et de sanglots d’enfants abandonnés. (Césaire 1990 : 90)

Dans ce poéme, Césaire se souvient de Damas, qu’il appelle « frere, feu
sombre toujours ». Il se rappelle leur amitié profonde, leur combat pour
la quéte de la liberté et leur unité spirituelle, liée a la philosophie de la
Négritude.

Inspirée de cette spiritualité et solidarité, Akasha, adepte de la
Neégritude, tente d’entrer en contact avec les hommes d’ascendance sub-
saharienne afin qu’ils puissent échanger sur les conditions d’étre noir
en France. Mais elle ne parvient pas a raviver 1’éclat ambré de ces
hommes. Habitant dans une chambre louée dans la banlieue nord, des
questions concernant sa condition de vie la tourmentent : « Qui a ima-
giné ce lieu pour y loger des humains ? [...] Etait-ce cela qui effrayait
les hommes ? » (Miano 2010 : 22). Elle s’est égarée avec ses aventures
amoureuses sur les voies sinueuses d’un mythe et vit, par conséquent,
plusieurs échecs amoureux qu’elle dénomme « le négre bleu » (ibid. :
23), « le lascar » (ibid.), « le bigot » (ibid. : 24) « mauvaise imitation de
Black Panther » et « 1’ultime — le grand afro blues » (Miano 2010 : 25).
Miano écrit : « Alors, pour les approcher, Akasha était descendue du
piédestal ou les femmes d’ascendance subsaharienne avaient été pla-

15 Les caractéristiques de la poésie damassienne sont la dénonciation radicale des
agressions contre les Negres, 1’opposition aux actes sous-entendant une infériorité ou
une supériorité raciale et la préconisation de 1’unité et de la solidarité.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

362 Laura Biittgen

cées, sacralisées, abandonnées » (ibid. : 23). Akasha est un exemple
d’ Afropéenne influencée, d’une part, par la tradition et I’héritage cultu-
rel d’ Afrique subsaharienne, par exemple illustrés par ses illusions vis-
a-vis des « males de bronze » (ibid.), et, d’autre part, confrontée a la
réalité dure et a la désillusion concernant par exemple la réalisation de
sa mission d’amour et ses conditions de vie. Ainsi, elle en arrive a la
conclusion suivante : « Il n’y avait plus rien a dire, elle en avait fini
avec les astres éteints » (ibid. : 25). Ici se cache une autre référence a
I’ceuvre Tels des astres éteints de Miano, puisque les protagonistes sont
des antihéros, qui sont littéralement des « désastres ». Au-dela,
Amandla et Amok se révélent incapables d’entretenir une relation
amoureuse a cause de leurs idéologies différentes et a cause de leur
incapacité a se distancier du passé colonial.

Les Afropéennes trouvent d’autres inspirations dans le monde ang-
lophone, par exemple dans le couple ‘noir’ et ‘héroique’ Barack et
Michelle Obama. Barack Obama, dénommé tendrement « brother b. »
(ibid. : 192), montre qu’une vie heureuse et couronnée de succes est
possible a I’écart de la domination blanche. Cette conception de la vie
des Afropéennes, qui prennent €également en considération les Noirs des
Amériques, révele la conscience diasporique dont parle Nathalie Etoké.
Au-dela, les membres de « Bigger than life » sont nourries d’une force
et d’un pouvoir qu’elles appellent « newbian pawa ou power » (ibid. :
194), déclenchés par 1’¢lection de Barack Obama en tant que premier
président noir des Etats-Unis. Cette adoration se refléte autant dans le
terme « black love » (ibid. : 31) ou « newbian luv » (ibid. : 189), sym-
bolisant la nouvelle égalité au sein des couples noirs, que dans leur ma-
xime qui est aussi le sous-titre du dernier chapitre : « Let’s Barack our
lives I » (ibid.). Vu sous I’angle de I’hybridité culturelle, le terme
« newbian » se réfere d’un coté aux Noirs « neufs », ¢’est-a- dire aux
Africains-Américains métis ainsi qu’au peuple des Nubiens.!® De
I’autre, il nous rappelle les origines musicales du terme représentant
I’ Afrique et I’Europe : d’abord a I’album musical Adventure in Afropea
(1993) du groupe de musique belge, aux origines zairoises Zap Mama,

16 Les Nubiens sont un groupe ethnolinguistique originaire du Soudan actuel et du sud
de I’Egypte. Ils proviennent des premiers habitants de la vallée centrale du Nil qui est
considérée comme 1'un des premiers berceaux de la civilisation.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 363

et ensuite a I’album Princesses Nubians (1998) du groupe afro-frangais
Les Nubians, qui était inspirée par Marie Daulne du groupe Zap Mama.

Pour nous, la notion représente également une référence a la sphére
anglophone du concept Afropea, par exemple a 1’écrivain et bloggeur
britannique Johny Pitts, né d’un pére noir américain et d’une mere bri-
tannique blanche. Depuis 2014, il partage ses expériences afropéennes
sur le site Afropean.com. En 2019, il a publi¢ Afropean : Notes from
Black Europe, un ouvrage qui présente les Afro-Européens!’ dans leur
propre histoire et révéle de maniére similaire les contradictions et les
obstacles auxquels ils sont en butte.

5. Conclusion

Dans son ceuvre Blues pour Elise, Léonora Miano se dédie d’une ma-
niére profonde a la condition d’étre femme, noire et Afro-européenne
en France aujourd’hui. Grace a son écriture frontaliere, Miano se
focalise sur la reconquéte de la parole de la voix féminine sur des
thémes culturels, sociaux, politiques et économiques. Elle se fonde sur
plusieurs influences, par exemple celle de la littérature afro-caribéenne
et afro-francaise ainsi que des registres musicaux différents qui ont
leurs origines dans la musique afro-américaine.

A cotés des écrivaines afro-frangaises contemporaines comme
Fatou Diome et Marie Ndiaye (2009), elle écrit les histoires des femmes
qui refusent I’humiliation mais qui adorent la vie. Avec son potentiel
subversif, transmis par le langage et les expressions des Afropéennes,
Miano esquisse non seulement les univers hybrides des protagonistes,
mais aussi son ‘esthétique frontaliére’ au sein des littératures africaines
francophones.

L’écrivaine afro-francaise présente autant dans Tels des astres
éteints que dans Blues pour Elise deux postures différentes autour des
esquisses identitaires des Afropéennes et Afropéens en France. A partir
d’ici, se ré-vele probablement la différence la plus frappante : en
comparaison avec les Afropéens de Tels des astres éteints, tristes et
mélancoliques (cf. Miano 2008a : 53 sq.), les Afropéennes de Blues

17 En anglais : « African-Europeans ».

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

364 Laura Biittgen

pour Elise semblent avoir tiré les legons du passé. Tandis que le passé
colonial a encore une grande influence sur les protagonistes de Tels des
astres éteints (ibid. : 56 et sq.), qui culmine dans le suicide de Shrapnel
(ibid. : 337), les protagonistes de Blues pour Elise sont capables de
mieux avancer dans leur vie. Les anti-héros afropéens de Tels des astres
éteints se transforment ainsi dans Blues pour Elise en ‘héroines afro-
péennes’. Les « Bigger than life » sont en train de déve-opper un style
de vie positif qui met en relief leur liberté individuelle.'® Bien que
certaines d’elles courent aprés 1’amour, elles ont pour code d’honneur
de se faire respecter par les hommes."

Les personnages afropéennes valorisent 1’amitié et la solidarité,
dont le poéme « Léon G. Damas: feu sombre toujours » d’Aimé
Césaire était une allégorie. Ces valeurs trouvent leur origine dans
I’histoire familiale douloureuse d’Elise. Celle-ci sert de fil conducteur
du roman en liant le passé (en Afrique) avec le présent (en France).
Elise est, comme doyenne du groupe, la protagoniste qui unit les mé-
moires “noires et blanches’ d’antan et d’aujourd’hui. Ainsi, elle incite
les Bigger than life a s'exprimer sur leurs expériences afro-européennes
en France. Bien que son histoire familiale soit tragique, celle-ci montre
également que I’amour et la confiance entre Elise et son mari, qui a
accepté la fille Shale comme la sienne, donnent confiance en soi a une
nouvelle génération de jeunes femmes afropéennes.

Néanmoins, les portraits littéraires des Afropéens et des Afropé-
ennes dans 1’ceuvre de Miano font preuve qu’ils continuent tout autant
a souffrir des blessures historiques — comme la traite négriére, la co-
lonisation et I’esclavage®® — que les personnes d’ascendance africaine
ou caribéenne restés sur le continent africain ou dans la Caraibe. Ces
ceuvres de Miano révélent ainsi qu’un « travail de mémoire » (Miano
2012a : 127) est primordial pour les Afrodescendants. Ce travail semble

18 A la fin du roman, Miano annonce une suite du roman qui s’appelle « Paris Boogie.
Séquences afropéennes. Saison 2 ». A ce jour, le roman n’est pas encore publié.

19 Par exemple, dans le dernier chapitre Newbian luv, il s’agit de 1’égalité au sein des
couples noirs.

20 Dans son recueil de textes théoriques intitulé L’Impératif transgressif (2016),
I’écrivaine invente des concepts pour penser et dépasser les idéologies actuelles. Ainsi,
elle propose 1’ Afrophonie plutot que la francophonie, la Déportation Transatlantique
des Subsahariens, plutdt que la traite des esclaves.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 365

indispensable d’une part pour mieux se réconcilier avec leur héritage
subsaharien et d’autre part pour mieux s’approprier une nouvelle cons-
cience de leur propre valeur afin qu’une meilleure affirmation de leur
identité afropéenne.

Nous en concluons que dans Blues pour Elise, Miano met en scéne une
émancipation individuelle et culturelle des Afropéennes ayant lieu dans
le « tiers-espace »*! (Bhabha 2006 : 99) qui s’appelle « Afiopea »
(Miano 2012a : 86). Pour elles, étre « afropéen » ou « afropéenne » ex-
prime une fagon de se réconcilier avec le passé et avec sa propre expé-
rience. Les expressions et le langage subversifs au sein des discussions
vives des protagonistes nous servent de preuve. En sortant de la ca-
ractérisation raciale et de 1’identification de la nation comme référent
identitaire, Miano projette le terme « Afropéen/ne » méme dans une
« ére/aire post-occidentale » (ibid. : 140). Celui-ci transcende « les con-
ceptions occidentales de la nation et de la race qui se sont imposées en
Afrique avec la colonisation, pour inventer quelque chose de bien plus
apaisé, de beaucoup moins belliciste » (Miano 2012a : 140).

Miano montre que la subversion linguistique et culturelle releve
d’une poétique de la négation et de la contestation, souvent dotée d’une
fonction didactique. En méme temps, ’usage de la langue francaise
standard, qui est parfois truffée par exemple d’expressions en créole, en
anglais ou en camfranglais, refléte la fagon la plus naturelle et facile
pour des Afropéennes de s’exprimer. De cette maniére, les différentes
techniques subversives révelent leur découverte de I’hybridité cultu-
relle, leur appropriation des réalités socio-culturelles actuelles ainsi que
la prise de connaissance d’eux-mémes en tant qu’ Afropéennes.

Avec Marianne et le garg¢on noir, publié en 2017, soit la méme
année de publication de I’ceuvre de Fatou Diome Marianne porte
plainte (Diome 2017), Miano montre qu’elle reste fidéle non seulement
a la représentation des Afropéens dans la littérature de la diaspora
africaine en France mais aussi a son écriture frontaliére et a sa poétique

21 Selon Bhabha, le tiers-espace « rend possible I’émergence d’autres positions. Ce
tiers-espace vient perturber les histoires qui le constituent et établit de nouvelles
structures d’autorité, de nouvelles initiatives politiques, qui échappent au sens
commun » (Bhabha 2006 : 99).

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

366 Laura Biittgen

de négation et de contestation. Cependant, elle y adopte le point de vue
masculin des Afropéens et examine, a la suite de violences policicres,
I’expérience des Noirs de sexe masculin dans ’hexagone. Grace aux
contributions d’auteurs d’origine subsaharienne, elle y déploie égale-
ment une parole politique qui se révéle a la fois complexe et sensible.

Bibliographie

Ba, Mariama (1979) : Une si Longue Lettre, Paris: Le Serpent a
plumes.

Basto, Maria-Benedita (2008): “Le Fanon de Homi Bhabha.
Ambivalence de I’identité et dialectique dans une pensée postcolo-
niale”, dans : Tumultes, 31, p. 47-66.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, London/New
York : Routledge.

Bhabha, Homi K. (2007) : Les Lieux de la culture. Une théorie post-
coloniale, Paris : Payot & Rivages.

Bhabha, Homi K. (1984) : “Of Mimicry and Man : The Ambivalence
of Colonial Discourse”, dans : October, 28, special issue Disciple-
ship: A Special Issue on Psychoanalysis, p. 125-133.

Bhabha, Homi K./Rutherford, Jonathan (2006): “Le tiers-espace”,
dans : Revue Multitudes : « Multitudes », 26, p. 95-107.

Beyala, Calixthe (2009) : Le Roman de Pauline, Paris : Albin Michel.

Césaire, Aim¢é (1982): Lyric and Dramatic Poetry (1946-82),
Charlottesville : The University Press of Virginia.

Diome, Fatou (2004) : Le Ventre de [’ Atlantique, Paris : Librairie géné-
rale frangaise.

—(2017) : Marianne porte plainte, Paris : Flammarion.

Etoké, Nathalie (2010): Melancholia africana. L’indispensable
dépassement de la condition noire, Paris : Editions du Cygne.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Les Afropéennes ¢lévent la voix 367

Fanon, Frantz (1952) : Peau noire, masques blancs, Paris : Seuil.
—(1961) : Les Damnés de la Terre, Paris : Editions Maspero.

Fall, Aminata Sow (1979) : La Greve des Battu, Sénégal : Nouvelles
¢éditions africaines.

Fenoglio, Iréne (1999) : « Egyptianité et langue frangaise. Un cosmopo-
litisme de bon aloi», dans: Entre sable et Nil. Les écrivains
d’expression frangaise en Egypte. 1920 — 1960, Paris : CNDP, p.
15-25.

Gassama, Makhily (1995) : La Langue d’Ahmadou Kourouma, ou Le
frangais sous le soleil d’Afrique, Paris : ACCT-Karthala.

Glissant, Edouard (1997) : Traité du Tout-monde, Paris : Gallimard.
—(1990) : Poétique de la Relation. Poétique 111, Paris : Gallimard.

Hawkins, Peter (2001) : « Littérature francophone : littérature post-
coloniale? », dans : Véronique Bonne (éd.) : Frontieres de la fran-
cophonie ; francophonie sans frontiéres, Paris : L’Harmattan, p.
103-1009.

Husung, Kirsten (20006) : Discours féministe et postcolonial : stratégies
de subversion dans Les Honneurs perdus de Calixthe Beyala,
Vix;jo : Vixjo Universitet.

Kourouma, Amadou (1968) : Les Soleils des indépendances, Montréal :
Presses de 1’Université de Montréal.

Lacan, Jacques (1956) : « Fonction et champ de la parole et du langage
en psychanalyse », dans La psychanalyse, 1, Sur la parole et le
langage, p. 81-166.

Mbembe, Achille (2000) : De la postcolonie. Essai sur I'imagination
politique dans I’Afrique contemporaine, Paris : Karthala.

Memmi, Albert (2002) : Portrait du Colonisé. Précédé de Portrait du
Colonisateur, Paris : Gallimard.

Miano, Léonora (2005) : L Intérieur de la nuit, Paris : Plon.

—(2006) : Contours du jour qui vient, Paris : Plon.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

368 Laura Biittgen

—(2008a) : Tels des Astres éteints, Paris : Plon.

—(2008Db) : Afropean Soul et autres nouvelles, Paris : Plon.
—(2009) : Les Aubes écarlates. « Sankofa cry », Paris : Plon.
—(2010) : Blues pour Elise. Séquences afropéennes, Paris : Plon.
—(2012a) : Habiter la frontiére. Conférences, Paris : L’ Arche.
—(2012b) : Ecrits pour la parole, Paris : L’ Arche.

—(2013) : La Saison de I’'ombre, Paris : Grasset.

—(2016) : L ’Impératif transgressif, Paris : L’ Arche.

—(éd.) (2017) : Marianne et le gar¢on noir, Paris : Pauvert.
Monénembo, Tierno (1979) : Les Crapauds-brousse, Paris : Seuil.

Moura, Jean-Marc (1999) : Littératures francophones et théorie postco-
loniale, Paris : Presses Universitaires de France.

Ndiaye, Marie (2009) : Trois Femmes puissantes, Paris : Gallimard.
Rushdie, Salman (1983) : Les Enfants de minuit, Paris : Stock.
Said, Edward W. (2005) L Orientalisme, Paris : Seuil.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008) : Les Subalternes peuvent-elles
parler ?, Paris : Amsterdam.

Tansi, Sony Labou (1979) : La Vie et demie, Paris : Seuil.
Tchak, Sami (2000) : Place des fétes, Paris : Gallimard.

Waberi, Abdourahman A. (1998) : « Les enfants de la postcolonie :
esquisse d’une nouvelle génération d’écrivains francophones
d’ Afrique noire », dans : Notre Librairie, 135, p. 8-15.

https://dol.org/10.5771/9783487423555-343 - am 22.01.2026, 21:34:04, hitpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.5771/9783487423555-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1. Introduction
	2. Une écriture frontalière
	3. Les voix féminines de Blues pour Élise
	4. L’analyse du potentiel subversif de la langue et du langage des Afropéennes
	5. Conclusion
	Bibliographie

