Kapitel Il: Wechselfalle der logischen Zeit

Jedes Thema als Handschuh betrachten. Umstiilpen.

Canetti, Die Provinz des Menschen

WZA-Y’EI is a word for the negative conceptual
space left surrounding a positive concept, the class
of things larger than thought, being what thought
excludes.

Alan Moore, The courtyard

Nachdem die zentralen Mechanismen jener Dialektik erhellt wurden, die mit ,,Ge-
schichte* letztlich synonym ist, immer freilich unter der Voraussetzung einer Meta-
physik der Immanenz, sollen in diesem Kapitel einige weitere Aspekte dieser Ge-
schichtlichkeit betrachtet werden. Diese Aspekte lassen sich unter dem Begriff der
,logischen Zeit“ zusammenfassen. Der Begriff der logischen Zeit ist einigen ver-
streuten Andeutungen bei Deleuze und Lacan entnommen.' Er soll hier als jene

1 Vgl bei Lacan zumal in: ,Le temps logique et 1’assertion de certitude anticipée. Un nou-
veau sophisme*. In: Ecrits 1. 195-211. Bei Deleuze finden sich entsprechende Andeutun-
gen vor allem gegen Ende des Kapitels IV von Différence et répétition, wo die différenci-
ation als Aktualisierung des Virtuellen beschrieben wird, vgl.: Différence et répétition.
269-285. Einiges in diesem Kapitel wurde bereits ausgefiihrt in: Von Dingen und Wor-
tern in Zeiten der Differenz. Als das Vorliegende lingst geschrieben war, musste ich
iiberrascht feststellen, dass der Begriff einer logischen Zeit auch bei Walter Benjamin
auftaucht, und zwar als jene Zeit, in der sich allein produktives Erkennen vollziehen ldsst,
im Gegenentwurf zur Idee einer Erkenntnis, die Zeit iiberspringt. Die StoBrichtung ist al-
so vor allem epistemisch (und zieht etwa im Passagen-Werk und in den ,Geschichtsphi-
losophischen Thesen‘ eine ganze Erkenntnistheorie nach sich), sie ist aber ohne Zweifel
verwandt mit der Verwendung des Begriffs, die ich einsetze. ,,Das Jetzt der Erkennbar-
keit ist die logische Zeit, welche anstatt des zeitlosen Geltens zu begriinden ist.” Walter

Benjamin: Kairos. 71.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Rhythmik der Artikulation von Welt genommen werden, in der sich konkret ge-
schichtlich Einsicht vollzieht und Wahrheit konstituiert. In diesem Sinn werden wir
zuerst die Analysen Ludwik Flecks zur Geschichtlichkeit der Wissenschaft verfol-
gen, um uns dann den Mechanismen der Begriffsbildung und —fortspinnung zuzu-
wenden. Daraus wird sich ein Bild der Struktur der logischen Zeit ergeben, das sich
zum einen auf den Humor als die zentrale Vene derselben, zum anderen auf das
Jenseits der logischen Zeit 6ffnen wird.

DIE WISSENSCHAFTLICHE TATSACHE: LUDWIK FLECK

Ludwik Flecks Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache ist
ohne Zweifel eines der bedeutsamsten Biicher, die zur Wissenschaftstheorie ge-
schrieben wurden. Nur die Zeitumstinde — Fleck veroffentlichte als polnischer Jude
das Buch im Jahr 1935 in Deutschland und auf deutsch — konnen erkldren, wie ihm
bisher jede breitere Rezeption versagt bleiben konnte. Die Prézision und Differen-
ziertheit seiner, von medizinischem Sachwissen wie von philosophischem Scharf-
sinn geleiteten Analysen und die kristallklare metaphysische Stringenz empfehlen
es so nachdriicklich, dass ich es im Folgenden nicht so sehr diskutieren mochte, als
vielmehr aus ihm eine Reihe von Elementen herausgreifen und Konsequenzen aus
diesen ziehen werde.

Auch wenn der Begriff der Transzendentalphilosophie darin nirgends fillt, so
stellt sich Fleck doch von der allerersten Seite an auf den Boden solchen Philoso-
phierens. Denn dort schreibt er iiber die selbstverstindlich gewordene ,,Tatsache*:
»Jie ist uns selbstverstédndlich geworden, sie diinkt uns fast gar kein Wissen mehr,
wir fiihlen nicht mehr unsere Aktivitit bei diesem Erkenntnisakte, nur unsere voll-
stindige Passivitidt gegeniiber einer von uns unabhdngigen Macht, die wir ,Exis-
tenz* oder ,Realitiit* nennen.** Aus diesem Grund nimmt sich Fleck als praktizie-
render Mediziner eine Tatsache der Wissenschaft vor, die zum einen noch so ,,neu*
ist, dass sie noch nicht selbstverstindlich geworden ist, und deren Genese sich zum
anderen gut verfolgen lisst, nimlich die Wassermann-Reaktion zum Nachweis der
Syphilis.

Zugleich antizipiert dieser Satz aus der ersten Seite bereits die Unterscheidung
in aktive und passive Koppelungen, mit der Fleck die seiner Ansicht nach wenig
hilfreichen Begriffe des Subjektiven und Objektiven ersetzt. Aktive Koppelungen
sind jene Verbindungen innerhalb eines Erkenntniszusammenhangs, die als in der
Willkiir der agierenden Subjekte stehend empfunden werden: So kann der Experi-

2 Ludwik Fleck: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 1. Meine

Hervorhebungen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 215

mentator die Zusammensetzung seiner Losungen variieren (und wird dies hoffent-
lich auch verzeichnen); so kann der Philosoph Annahmen machen, deren problema-
tischen oder heuristischen Charakters er sich bewusst bleibt (so etwa Descartes’
Zweifelsmethode oder sein genius malignus); so kann der Volkswirt Konstanten
einfiihren, die es ihm erlauben werden, komplexere Zusammenhinge zu systemati-
sieren. Aktiv sind aber auch jene Koppelungen, die als historisch und kulturell ge-
wachsene Voraussetzungen das Forschen als ganzes anleiten, z.B. die unerschiitter-
liche Uberzeugung, dass nur eine quantifizierende und experimentelle Wissenschaft
vom menschlichen Seelenleben den Namen der Wissenschaftlichkeit iiberhaupt
verdient. Man sieht bereits, warum die Begriffe von Subjektivitit und Objektivitit
hier nicht weiterhelfen: Das Aktive lisst sich in dieser Dichotomie {iberhaupt nicht
fassen.

Passive Koppelungen sind dann jene Verbindungen innerhalb eines Erkenntnis-
zusammenhangs, die als zwingende Folgen oder Wirkungen einer Voraussetzung
der Spontaneitit der Subjekte eine Grenze aufweisen. In unseren Beispielen wire
die Verdnderung des Resultats, das sich nach Variation der Zusammensetzung einer
Losung dem Chemiker in gehoriger RegelméBigkeit (d.h. nach Wiederholung des
Vorgangs in Versuchsreihen — auch diese Forderung der Wiederholung gehort ins
Aktive) darbietet, eine solche passive Koppelung. Descartes’ Selbstgewissheit des
cogito und die absolute Gewissheit der Wahrheit der idea Dei wire eine solche,
ebenso wie das Ergebnis, auf das der Volkswirt in seinen Berechnungen stoft. ,,Re-
alitat®, ,,Wirklichkeit®, ,,Wahrheit“ sind also die prézisen Korrelate von aktiven Er-
kenntnisleistungen, von denen sie nirgends abstrahiert werden diirfen. Aktivitdt und
Passivitit, Willkiir und Wirklichkeit sind keine streng trennbaren Teile, sondern
immer neu sich ergebende Aspekte eines Gangs der Erkenntnis. Sie ergeben sich in
geregelter Weise aus dem Fortgang und der Entwicklung des Denkstils selbst oder
aber im ,,Sprung von einem Denkstil zum néchsten — ein ,,Sprung®, der aber sei-
nerseits geregelt ist, auch wenn seine Regelhaftigkeit gerade dahin besteht, eine
neue Regelhaftigkeit, neue Kriterien von Wahrheit und Wirklichkeit zu instituieren.
Kein Satz der Wissenschaft ist nur aktiv oder nur passiv, sondern konstituiert sich
vielmehr daraus, dass das Aktive (das ,,Subjektive™) und das Passive (die ,,Wirk-
lichkeit”) — jene beiden heterogenen Reiche, an der alle Erkenntnis und alle Er-
kenntnistheorie laboriert — ihn aus sich als aus einer asymmetrischen Spannung ent-
lassen.

Es ist deutlich, dass Fleck der Transzendentalphilosophie so ihre historische
Dimension erschlieBt.> Dem entspricht, dass Fleck jede iiberhistorische, transzen-

3 Er kommt iibrigens auch zu einer ganz auf seinen detaillierten Ansatz gestiitzten Formu-
lierung der Husserl’schen Generalthesis der natiirlichen Einstellung: In Bezug auf die in-
nere Harmonie der Denkstile schreibt Fleck, sie schaffe ,,den festen Glauben an eine un-

abhingig von uns existierende Wirklichkeit” (114 £.).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

dente Perspektive verweigert. Die Metaphysik der Immanenz, die wir als den Kno-
ten unserer ganzen Untersuchung festgestellt haben, kommt bei Fleck zu ihrer
schirfsten Anwendung. So stellt das erste Kapitel des Buches vier verschiedene,
aber zueinander in vielfachen Beziehungen stehende ,,Syphilis“-Begriffe vor, vom
mystisch-ethischen (,,Syphilis“ als Folge astronomischer Konstellationen sowie als
gottliche Strafe fiir ,,Unzucht®), tiber den empirisch-therapeutischen (,,Syphilis“ de-
finiert durch ihre Behandelbarkeit durch Quecksilber) und den pathogenetischen
(,»Syphilis* in Korrelation mit einer spezifischen Qualitit des Bluts Betroffener) bis
zum &tiologischen (,,Syphilis* verursacht durch das Bakterium Spirochaeta pallida).
Entscheidend ist nun, dass diese ,,Syphilis“-Begriffe, die Fleck auch Krankheitsein-
heiten nennt, nicht dasselbe beschreiben. Im Gegenteil bestimmen die Parameter
des Forschens und Denkens allererst, was in einer schwer (wenn iiberhaupt) diffe-
renzierbaren Ansammlung moglicher Phinomene als efwas und als der ,,Syphilis*
zugehorig zu erscheinen hat. Die ,,Syphilis* muss daher immer in Anfithrungszei-
chen gesetzt werden, denn zwischen den verschiedenen Begriffen von ihr besteht
zwar ein beschreibbares, niamlich historisches Verhiltnis, nicht aber eine Identitit
des Gemeinten. Wichtig ist aber, dass man, obgleich man etwa als Mediziner wie
Fleck an dem jeweils aktuellen Begriff und seinen Parametern festhélt und festhal-
ten muss, in metaphysischer Strenge gesprochen nicht die ,,wahre* Theorie identifi-
zieren kann. Da jede Theorie denkstilabhéngig ist, da jeder Denkstil seine Kriterien
der Wissenschaftlichkeit und der Wahrheit begriindet, da aber jenseits eines Denk-
stils tiberhaupt nicht gedacht werden kann, lassen sich keine letztgiiltigen und abso-
luten Kriterien der Wahrheit angeben — im Prinzip sind alle Krankheitseinheiten
gleichwertig; was ihren Unterschied moglich, verstindlich und produktiv werden
lasst, ist einzig und allein die Geschichte, die sie hervorbringt. Bediirfte es noch ei-
nes Belegs fiir Flecks Metaphysik der Immanenz, dann findet er sich dort, wo als
»Beispiele” einer in unmogliche Aporien fithrenden Verabsolutierung eines wesent-
lich relativen Begriffs auch die Begriffe von Existenz, Wirklichkeit und Wahrheit
auftauchen und explizit Kants ,,Ding an sich“ als Erscheinungsform dieses folgen-
reichen Irrtums zuriickgewiesen wird (41).

Mit Hilfe der Ausfiihrungen des vorigen Kapitels lésst sich vielleicht die Physi-
ognomie der Denkstile noch niher fassen.* Was m.E. entscheidend daran ist, ist die

4 Fleck definiert den Denkstil. Er schreibt: ,,Wir konnen also Denkstil als gerichtetes
Wahrnehmen, mit entsprechendem gedanklichen und sachlichen Verarbeiten des Wahr-
genommenen, definieren. Ihn charakterisieren gemeinsame Merkmale der Probleme, die
ein Denkkollektiv interessieren; der Urteile, die es als evident betrachtet; der Methoden,
die es als Erkenntnismittel anwendet.” (130) Mein Versuch, ihn ndher zu fassen, ist eher
strukturell orientiert — eine Richtung, die Fleck in der vorgeschlagenen formalen Allge-
meinheit eher vermeidet, aus seinem berechtigten Misstrauen gegen jede blof formale

Erkenntnistheorie heraus (vgl. 14 £.).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 217

jeweils neue Beschreibung der Verhiltnisse zwischen einer Ursache und ihren Wir-
kungen einerseits und die Festlegung der Prozesse der Wissenschaftlichkeit ande-
rerseits. Wir hatten gesehen, dass in jeder Metaphysik — und wie sollte die Wissen-
schaft von ihr frei sein? — ein Etwas als Ursache der Phinomene zugrundelegt wird,;
diese fungieren als Zeichen fiir jenes. Wiahrend nun der Zeichenaspekt theoretisch
nur als Umkehrung der Ursichlichkeit aufgefasst wird (und daher von dieser ab-
hingig bleibt), ist grundsitzlich immer fraglich: 1. was {iberhaupt als Ursache in
Frage kommt, 2. wie ,,Ursdchlichkeit* gedacht wird und damit 3. inwiefern das Be-
obachtbare Wirkung der zugrundelegten Ursache sein kann. Jeder Denkstil beant-
wortet diese drei Fragen, und er muss sie beantworten, will er Wissenschaft sein.
Zugleich damit legt er fest, nach welchen Prozessen die Aufdeckung der Ursachen
zu geschehen hat, wer daran beteiligt ist, nach welchen Ritualen der Austausch oder
Streit der Meinungen organisiert ist usw. Diese Aspekte obliegen der disziplinie-
renden Gewalt des Denkkollektivs. Fleck hat sie (146-164) fiir das moderne Denken
beschrieben.

Wir haben es also mit einem Relativismus zu tun, aber mit einem ganz strengen.
Erkennen ist relativ auf einen Denkstil und ein Denkkollektiv. Im Erkennen kom-
men das Individuum, das Kollektiv (als Trager des Denkstils) und die ,,Realitdt” in
eine Auseinandersetzung, deren ,,Ergebnis radikal unabsehbar ist, weil die Begrif-
fe, in denen es beschrieben werden kann, allererst gefunden werden miissen. Die
,ersten Beobachtungen™ und das Ergebnis lassen sich nicht in derselben Sprache
beschreiben.’

Denn wo sich eine ,, Tatsache® einmal etabliert hat, da schafft sie ,,Erfahrenhei-
ten®. D.h. dass ein Forscher, der sich nicht nur in einen bestimmten Denkstil, son-
dern auch in bestimmte in ihm wirksame Tatsachen eingearbeitet hat, diese allererst
zu sehen lernen muss und sie, nach gehoriger Ubung und Gewohnung, bald auch
ohne Schwierigkeiten sehen wird.

Eben dieses Voraussetzungsvermogen [der stilgemédfen Kontrollmechanismen und Gewiss-
heiten] und die Ubung, manuelle und gedankliche, bilden zusammen mit dem ganzen experi-
mentellen und nicht experimentellen, sowohl mit dem klargefassten wie auch mit dem unkla-
ren ,,instinktiven” Wissensbestande eines Forschers das, was wir Erfahrenheit nennen wollen.
(126)

Erfahrung wird so selbst zu einem dynamischen System, das iiberhaupt nur in sei-
ner Verschiebung und Geschichtlichkeit sein kann! Wissenschaftlicher ,,Fortschritt
bedeutet die Etablierung neuer Weisen der Erfahrung.

5 ,.In der Sprache der ersten Beobachtungen sind die Ergebnisse ebenso wenig aussagbar

wie umgekehrt, die ersten Beobachtungen in der Sprache der Ergebnisse.“ (118)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Dagegen beginnt jede wissenschaftliche Einsicht mit einem Sehen, das sich
spezifisch von diesem ,,Gestaltsehen* (121) unterscheidet, ndmlich mit einem ,,un-
klaren anfinglichen Schauen®; dieses ist

stillos: verworrene, chaotisch zusammengeworfene Teilmotive verschiedener Stile, wider-
sprechende Stimmungen treiben das ungerichtete Sehen hin und her: Streit der gedanklichen
Gesichtsfelder. Es fehlt das Tatsédchliche, Fixe: man kann so oder so sehen, fast willkiirlich.
Es fehlt der Halt, der Zwang, der Widerstand, der ,.feste Boden der Tatsachen®. (121 f. Meine

Hervorhebungen)

Ist es nicht auffillig mit welcher Zwangslaufigkeit in dieser Beschreibung jene Be-
griffe auftauchen, die wir im vorigen Kapitel zur Kennzeichnung der Dialektik der
Geschichte eingefiihrt hatten? Das Chaos als das andere des Bestimmten und die
Richtung, die der Vertex erst zu geben vermag, beherrschen das Bild des anfiangli-
chen Schauens. (Spater spricht Fleck noch einmal von dem ,,Chaos, dem [der For-
scher] gegeniibersteht™, 124.)

Ebenso deutlich ist aber auch, dass es ein totales Chaos nicht gibt. Es gibt es
eben immer nur in Bezug auf ein entweder unterstelltes oder bereits wirksames Be-
stimmtes und Bestimmendes; und selbst wo noch gesucht wird, erscheint immer
schon etwas, sei es auch noch so vage oder mit noch so wenig festen Differenzie-
rungen. Die Differenz ist gerade das, was der Denkstil mit seiner dreifachen Be-
stimmung des Seins (Ursache, Ursdchlichkeit, Wirkungen) erst hervorbringt, und
zwar sowohl als Differenz des einen gegen das andere wie als Binnendifferenzie-
rung jedes moglichen Gegenstands. Dass aber ein vollkommen chaotisches Sehen
nirgends zu finden ist, liegt daran, dass die Arbeit des Erkennens keinen Anfang hat
(so wie sie auch kein Ende kennt): Jeder Erkennende unterliegt immer schon dem
Denkstil und Denkkollektiv, dem er sich ausgesetzt findet. Damit ist vollkommen
deutlich, dass wir mit dem Denkstil und (korrelativ und von ihm unabtrennbar) dem
Denkkollektiv eine konkrete und detaillierte Ausarbeitung dessen vorfinden, was
wir im vorigen Kapitel das Gesetz genannt haben.

Das Gesetz ist jene Grenze, die liberhaupt etwas als Etwas zur Erscheinung
bringt. Sie bestimmt, was ist und was gesagt werden kann; sie ist die (immer vor-
laufige) Festsetzung der Arbeit des Vertex. Ebenso bringt erst der Denkstil iiber-
haupt etwas zur Erscheinung. Er macht es moglich, dass sich ein Relevantes und in
sich Bestimmtes aus der Menge der moglichen Erfahrungen aussondert und heraus-
sticht — eine ,,Menge®, die natiirlich dieser Artikulation nicht vorhergeht, sondern
ihrerseits als Produkt des Denkstils selbst erscheint. Mit Husserl gesprochen, ist
auch hier, im Bereich der Wissenschaft wie bei jeder Erkenntnis das Prinzip der
Abschattung unhintergehbar: Die von einem gegebenen Gesetz (mit Fleck von ei-
nem Denkstil und Denkkollektiv) abhidngige und sich in der Geschichte, der logi-
schen Zeit verwirklichende Erkenntnis kann nicht {ibersprungen werden hin auf ei-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 219

ne zeitlose, voraussetzungslose und vorsoziale Position. ,,Es existiert keine ,Erfah-
rung an sich‘, der man zugéinglich oder unzuginglich sein konnte.“ (66) Die Idee
absoluter, d.h. von allen Bedingungen losgeloster Wahrheit ist nichts als die Fikti-
on, die sich im Vollzug der Erkenntnis, in der Stabilisierung des Denkstils und der
Eingewohnung in den sich so konstituierenden Denkzwang retroaktiv als eine
transzendentale ergibt. Wahrheit und Wirklichkeit sind jene Dimensionen der Welt-
habe, die sich im Prozess der Erkenntnis in ihrer je konkreten Gestalt ergeben und
die von ihrer Genese nirgends abgetrennt werden diirfen:

Auf diese Weise ist die Entdeckung mit dem sogenannten Irrtum unzertrennlich verflochten:
um eine Beziehung zu erkennen, muss man manche andere Beziehungen verkennen, verleug-
nen, iibersehen.

Analog den Erscheinungen der Bewegungsphysiologie verhalten sich jene der Erkenntnisphy-
siologie: um die Bewegung eines Gliedes auszufiihren, muss ein ganzes sogenanntes myosta-
tisches System als Fixationsbasis unbeweglich gemacht werden. Jede Bewegung besteht aus
zweierlei aktiven Vorgingen: aus Bewegungen und aus Hemmungen. Dem entspricht in der
Erkenntnisphysiologie ein zielstrebendes, gerichtetes Determinieren und ein entgegenkom-

mendes Abstrahieren, die einander erginzen. (44. Meine Hervorhebung)

Auf diese Weise sind Erkenntnis, Etwas-Sehen einerseits und die Tduschung, E?-
was-Nicht-Sehen andererseits produktiv miteinander verwachsen. Jeder Denkstil
schafft zugleich mit dem durch ihn Bestimmten einen unscharfen Bereich dessen,
was aus ihm, aus der Wirklichkeit damit, ausgeschlossen bleibt. Fleck analysiert ei-
ne Reihe von Stufungen, in denen sich dieser Ausschluss praktisch vollzieht (40-
53). Diese Stufungen reichen von der Undenkbarkeit des nicht dem Denkstil Kon-
formen iiber seine Unsichtbarkeit, sein Verschweigen, seine aufwindige theoreti-
sche Reintegration bis hin zur magischen Realisierung des nur theoretisch Vermein-
ten. Gerade die letzte Stufe ist instruktiv: Fleck bezieht sich darin auf Abbildungen
aus alten anatomischen Atlanten, in denen — geméill der Theorie, dass mannliche
und weibliche Geschlechtsorgane strukturell isomorph sind — bei den weiblichen
Organen Gefdlle zum Abfluss des unterstellten Ejakulats einfach zugeschrieben
werden. Die Pointe daran ist doppelt: Zum einen muss man keinen bosen Willen zur
Tduschung vermuten; die Herrschaft des Denkstils ldsst etwas sehen, was man fiir
diese, der Theorie nach notwendigen Gefif3e hilt. Zum anderen lisst sich die Denk-
stilgebundenheit selbst noch der Abbildung nicht umgehen: Bei seiner Suche nach
einer ,,naturgetreuen Abbildung, die er im Buch den alten Zeichnungen gegeniiber
hitte stellen konnen, musste Fleck feststellen, dass so eine sich nicht finden lief.
Selbst noch Photographien, auf die er stief, waren im Sinn der herrschenden Theo-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

rie manipuliert.® ,,So iiberzeugte ich mich noch einmal, dass keine naturtreue Abbil-
dung der tiberholten gegeniibergestellt werden kann: nur Lehre steht gegen Lehre.
[...] In der Naturwissenschaft gibt es gleichwie in der Kunst und im Leben keine
andere Naturtreue als die Kulturtreue.“ (48)

Es sind diese Ausfiihrungen, die uns einen der wichtigsten Punkte dieser Arbeit
klarstellen und prizise fassen helfen: Die Anschauung kann nicht als eine fiir sich
bestehende letzte Grundlage aller Wissenschaft dienen, nicht einmal der Phéno-
menologie. Denn was Anschauung ist, was wirklich gesehen werden kann, verweist
immer schon auf eine ,,Sinnsedimentierung®, auf eine unabsehbare Geschichte der
L»dinnkonstitution®, auf einen ,,Denkstil“, ein Gesetz, in dem sie sich als ganze arti-
kuliert. Anschauung ist in einem ganz prdzisen und konkreten Sinn in der Dialektik
der logischen Zeit selbst verankert.”

Und noch ein Zweites wird durch diese Beispiele und durch die Analysen
Flecks in jenem Abschnitt deutlich: Unsere erste Charakterisierung und Annéhe-
rung an die Termini der Dialektik bedarf einer Prizisierung. Zwar ist es richtig, und
Flecks eigene Formulierungen bestitigen das, dass in jeder metaphysischen Theore-
tisierung das andere des Bestimmten und des Bestimmenden als Chaos, Materie...
auftritt. Doch in der konkreten Artikulation der Welt durch die Dialektik der logi-
schen Zeit ist das andere des Bestimmten keineswegs einfach und undifferenziert
das Unbestimmte. Vielmehr ist das andere des Bestimmten meist selbst vielfaltig
bestimmt. Es unterliegt der Atimia des Gesetzes, der Entrechtung und Ausstoung
aus dem Bereich des ,,Wichtigen* oder ,,Wirklichen* oder ,,Wissenschaftlichen®
oder was auch immer das Gesetz in seiner konkreten Gestalt reprisentiert. Nicht
einfach das Unbestimmte ist das andere des Bestimmten, sondern das Nicht-Seiende
und das Irrelevante, das Falsche und das Undenkbare, aber auch das Unsinnige,
das Absurde, das Groteske, das Obszone und Widerliche, selbst noch das Bose —
mit einem Wort: alles, worauf sich der Humor mit Vorliebe stiirzt, um es auszukos-
ten und ihm fiir einen Augenblick zu seinem Recht zu verhelfen, wenn auch nur in
einem Akt der Bestimmung und Sinnverleihung, der selbst als Travestie jeder

6 Uberhaupt die Photographie: Selbst wo man eine ganz unmanipulierte Photographie ,,s0
wie sie ist“ in ein Lehrbuch aufnehmen wiirde, so wire doch schon die Auswahl aus den
unendlich vielen moglichen Photographien eine, die als typische direkter Ausfluss eines
Denkstils und der durch ihn bestimmten Erfahrenheit wire.

7 ,Konkretes vom Abstrakten ist tiberhaupt nicht exakt zu unterscheiden. Die ganze Eintei-
lung beruht auf hochst primitiver Denkart.” (34, Fn.) Leider scheint mir Fleck auch hierin
recht zu behalten. Gleichwohl ldsst sich auf diese Begriffe nicht ohne Weiteres verzich-
ten. Wenn ich sie weiterhin gebrauche, dann mit der nun unzweifelhaften Kautel, dass
auch in ihnen keine absolute, keine unhistorische Unterscheidung vor allem gesehen wer-
den darf.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 221

,.wirklichen“ Setzung von Recht auftritt. Denn der Humor ist nichts anderes als das
Ostzillieren des Gesetzes, das fiir sich zur Erscheinung kommt. (Dazu spiiter mehr.)®

8 Ebenso kann das andere der Bestimmtheit einer moralisch-theologischen Deutung unter-
liegen. Dafiir ist z.B. das zweite Buch von Miltons Paradise Lost instruktiv. Die gefalle-
nen Engel werden von Anfang an in einer Ordnung vorgestellt, einer Hierarchie, die zum
einen ihre deutliche Herkunft von der himmlischen hat — denn dort wurde sie instituiert —,
die zugleich aber, durch die Untreue zu Gott, zu ihrer eigenen Travestie verkommen ist.
Als sich Satan auf den Weg macht, die Erde zu suchen, deren kommende Erschaffung
noch im Himmel prophezeit worden war, stof3t er zunéchst, an den Pforten der Holle, auf
die Personifikationen von Siinde und Tod (II, 648 ff.). Die Siinde, einst Satans ,,Tochter*
und Geliebte, endet nun ab der Hiifte in einem schlangenartigen, sich windenden Stachel.
Tod aber, der Sohn der inzestuésen Verbindung, ist ganz der Form entkleidet: ,,The other
shape/If shape it might be called that shape had none/Distinguishable in member, joint or
limb,/Or substance might be called that shadow seemed,/For each seemed either; black it
stood as night,/Fierce as ten Furies, terrible as hell,/and shook a dreadful dart; what
seemed his head/The likeness of a kingly crown hat on.“ (II, 666-673) Dieser Tod ist ge-
radezu dadurch gekennzeichnet, dass er sich der Gestalt entzieht, dass er der Bestimmt-
heit mangelt, aber nicht in einer nur defizitiren, sondern einer dezidiert bedrohlichen
Weise. (Man beachte nur das wiederholte ,,seemed*: Hier ldsst sich etwas im Wortsinne
nicht fassen.) Durch seinen Rest an Bestimmtheit bleibt der Tod aber ein geradezu /limi-
nales Wesen, was ja in mehr als einer Weise zu ihm passt: als Hiiter der Pforte, als Uber-
gang von diesem Leben zum ndchsten, als Gestalt ohne Gestalt. Als es Satan gelingt,
Siinde und Tod zu iiberzeugen, ihm die Pforte zu 6ffnen, sieht er sich nun tatséchlich ei-
nem unendlichen Ozean gegeniiber, in der das Chaos der Elemente herrscht. Milton ent-
wirft hier also, in 890 ff., ein exaktes Bild des metaphysischen Unbestimmten (wenn es
so etwas geben kann). Zugleich greift er dazu auf antike, atomistische und elementarphy-
sikalische Vorstellungen zuriick, die ja bereits eine erste Ordnung des Chaos als Chaos
namlich sind. (Es bestitigt sich, dass es ein absolutes Chaos nicht einmal in Gedanken
geben kann.) Auch Gott als Prinzip aller Bestimmung kehrt wieder, denn der Kampf der
Elemente wird solange weitergehen, bis Gott ordnend in ihn eingreift und aus ihm neue
Welten erschafft (914-6). Was in diesen Beschreibungen schon angedeutet ist, ndmlich
dass Chaos (895, 907), Nacht (894) und Zufall (910) als halb abstrakte, halb personifi-
zierte Richter tiber diesen Abgrund (,,abyss*) herrschen, bestdtigt sich zunichst in der Er-
zdhlung: Satan fillt, und er wiirde bis heute fallen, hitte ihn nicht eine zufillige gewittri-
ge Wolke in die Hohe geschleudert (,,by ill chance®, 935). Der Zufall ist also als klar um-
rissene Grofe in der Aitiologie des Bosen wirksam; er gehort selbst, und gerade in seiner
Unbestimmtheit, in das Reich, das sich der Bestimmung entziehen will und eben dadurch
mitbestimmt bleibt. Das bestitigt sich weiterhin, wenn Satan, angelockt durch ein Gewirr
(,,hubbub*) von Stimmen und Ldrm, auf den Thron jenes Abgrundes trifft (und wieder

eine Travestie). Auf dem Thron sitzt die Nacht, und neben ihr finden sich klassische Got-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Und schlieBlich benennt Fleck auch ein offenbar allgemeines Prinzip, mit dem
er, so der erste Eindruck, doch wieder zu einer iiberhistorischen Sichtweise zuriick-
kehrt: ,,Ich halte das Postulat vom Maximum der Erfahrung fiir das oberste Gesetz
wissenschaftlichen Denkens.“ (70) Man muss dieses Postulat aber recht verstehen:
Es kann nicht gemeint sein, dass eine wissenschaftliche Theorie ,,mdglichst viel,
vielleicht sogar ,,moglichst alles” in der Erfahrung erkldren kénnen sollte; Fleck
formuliert also nicht ein Metaprinzip und iibergeordnetes Kriterium wissenschaftli-
chen Arbeitens. Nicht nur widersprechen dieser Auslegung die folgenden Sétze der-
selben Seite; nicht nur wire so das alte ,,Gott war’s* die wahrscheinlich beste aller
Erkldrungen, da sie tatsdchlich alles erklirt — Fleck hatte doch schon klargemacht,
dass es keineswegs selbstverstindlich ist, etwas iiberhaupt sehen zu konnen! Das
Postulat vom Maximum der Erfahrung ist daher weder Metaprinzip noch Kriterium,
sondern nichts anderes und nichts Geringeres als das innere Prinzip der Dialektik
der logischen Zeit selbst: Immer mehr und immer weiteres und anderes dringt dazu,
erfahren werden zu konnen. ,,Fortschritt™ heiflt in dieser Dialektik dann, dass sol-
ches, was zuvor in den Graubereichen des Unbestimmten lag (in dessen vielfiltiger
Differenzierung) zum Gegenstand einer wirklichen Erfahrung werden kann. Zu-
gleich kann niemals alles gesehen und erfahren werden; jede Verbesserung des
Blicks in einer Richtung wird durch eine Unschirfe, ein Abriicken in einer anderen
erkauft. Das Postulat vom Maximum der Erfahrung reguliert also immer schon und
ohne jede transzendente Begriindung die Dialektik der logischen Zeit, eben weil
diese Dialektik und Geschichte ist.’

ter der Holle wie Orcus und Ades, ebenso Demogorgon, eine Gestalt, die dhnlich wie die
Nacht durch ihre Unbestimmtheit bestimmt ist. Damit ist Milton auf dem Boden der Un-
bestimmtheit als solcher. Er setzt ihr aber eine bestimmte Unbestimmtheit zur Seite, nim-
lich einige Hoflinge des Chaosthrons, die als Prinzipien der Zerstorung jeder rechten
Ordnung vielféltig im menschlichen Leben wirken: das Geriicht (,,Rumour), der Zufall
(,,Chance®), Aufruhr (,,Tumult®), Verwirrung (,,Confusion*) und Zwietracht (,,Discord*)
(959-967). Bei Milton ist also beides présent: das Unbestimmte als solches, als reines und
,,blof* formales Prinzip der Zerstérung von Ordnung iiberhaupt, und die ,.konkreten®, al-
so ihrerseits wohlbestimmten Prinzipien solcher Zerstorung. Das, was sich dem Zugriff
dadurch entzieht, dass es der Ordnung ermangelt, ruft klassischerweise das Gefiihl der
Erhabenheit hervor; Burke zitiert denn auch in seiner Analyse derselben die (oben wie-
dergegebenen) Verse tiber den Tod, unter dem Titel der Dunkelheit (,,Obscurity) und re-
stimiert: ,,In this description all is dark, uncertain, confused, terrible, and sublime to the
last degree.” (Edmund Burke: A philosophical enquiry into the origin of our ideas of the
sublime and beautiful. 55).

9 ,Diese Denkstilverdnderung — d.h. Verdnderung der Bereitschaft fiir gerichtetes Wahr-
nehmen — gibt neue Entdeckungsmoglichkeiten und schafft neue Tatsachen.“ (144) Die-

ses Postulat darf nicht mit dem spiter von Fleck genannten ,,Postulat des Maximums der

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 223

Von hieraus lédsst sich auch die Rolle beleuchten, die die Anschauung unter sol-
chen Vorzeichen noch haben kann. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sie in
einer so verstandenen Philosophie nicht mehr die Funktion einer letzten und un-
zweifelhaften Begriindung erfiillen kann. Damit féllt aber auch der starre Kontrast
von Begriff und Anschauung, der die Philosophie spitestens seit Kant in immer
schirferer Form beschiftigt hat. Gleichwohl versteht sich die vorliegende Analyse
doch als eine phinomenologische. Wie ldsst sich das noch rechtfertigen? Zum einen
hatten wir schon ausfiihrlich dafiir argumentiert, dass sich in der Phanomenologie in
letzter erdenklicher Klarheit ein metaphysisches Konzept ausspricht, das fiir alles
zukiinftige Denken leitend sein muss und das, obwohl mit seinen eigenen Schwie-
rigkeiten behaftet, tatsachlich in gewisser Hinsicht einen ,,Endpunkt® der Philoso-
phiegeschichte darstellt: die Metaphysik der Immanenz. Husserl hatte also recht,
wenn er die Philosophie in der Phinomenologie an ein Ziel gekommen glaubte,
auch wenn er wohl dieses Ziel nicht an der richtigen Stelle vermutete. (Dass dieser
,-Endpunkt* in Wirklichkeit nur ein Anfang ist, ein unhintergehbarer Schritt der lo-
gischen Zeit, versteht sich nach allem Vorangegangenen von selbst.)

Zum anderen verliert die Anschauung aber keineswegs ihre zentrale Rolle in der
Philosophie. Vielmehr wandelt sie sich von der Grundlage der Wahrheit aller Phi-
losophie zu deren wichtigstem, vielleicht einzigem Thema, das sich durch seine
Wandelbarkeit, seine Historizitdt, seine Sozialitit geradezu auszeichnet, im besten
Sinn des Wortes. Es ist letztlich die Frage, die diese Arbeit von ihrem Anfang an
begleitet: Was heif3it es ganz konkret und je neu und anders, eine Welt zu haben?
Wie ist diese volle und anschauliche Welthabe in der Pluralitit der Subjekte, der
».Standpunkte® (der Vertices) und in ihrer Geschichtlichkeit zu fassen, unter Aus-
schaltung jeder Transzendenz? Wie ist es moglich und was heiflit es, dass diese
Welthabe gerade nicht festgelegt ist, sondern im Gegenteil nur ist, insofern sie sich
je anders bestimmt (Altermination)? Die Anschauung wandelt sich mit einem Wort
und wird von einer passiven zu einer, vielleicht zu der aktiven Koppelung des
Menschseins. Diese Arbeit ist demnach phidnomenologisch — wenn man auf solche
Schulzuweisungen Wert legt —, indem sie die Anschauung noch ernster nimmt.

Doch Flecks Ausfiihrungen zeigen deutlich, dass man auf solche Schulzugehorig-
keiten nicht ohne weiteres Verzicht leisten kann. Wissenschaft, auch Philosophie,

Kenntnisse“ (189) vermengt werden, auch wenn sie enge Verbindungen unterhalten: Die-
ses ist die Erscheinungsform von jenem innerhalb eines Denkstils, namlich des moder-
nen. Das Postulat vom Maximum der Erfahrung muss keineswegs in einem Denkstil auf-
tauchen; dieser kann explizit gegen seinen Gedanken gerichtet sein. Dieses grundlegende
Postulat ist ndmlich als internes Prinzip der Dialektik von Geschichte iiberhaupt den
Denkstilen weder transzendent noch einfach immanent, so wie ein Gedankeninhalt (z.B.

ein bestimmter Krankheitsbegriff) einem Denkstil immanent ist.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ist wesentlich eine soziale Titigkeit, auch wenn auf den Biichern tiblicherweise am
Ende nur ein Name prangt. Das Denkkollektiv verbiirgt, nicht zuletzt durch einen
sozialen Zwang, durch Einweihungs- und Autoritdtsmechanismen, die Stabilitit und
Kontinuitit des Denkstils.!® Es verbiirgt dadurch die notwendigen Bedingungen da-
fiir, dass Geschichtlichkeit sich herstellen kann, es verbiirgt nicht zuletzt ndmlich
auch Verstdandlichkeit. Dass Verstidndlichkeit und Unverstdndnis keine Widersprii-
che sind, sondern im Gegenteil sich gegenseitig fordernde Aspekte ein und dessel-
ben Prozesses, macht die Konstitution dieser Geschichtlichkeit iiberhaupt erst ver-
standlich. Fleck hat das genau beobachtet:

Fertigkeiten, Erfahrungstatsachen, Ideen — ,,falsche* und ,,richtige” — gingen von Hand zu
Hand, von Kopf zu Kopf und dnderten sicherlich ihren Inhalt, sowohl wihrend des Aufenthal-
tes in jedem Individuum, als auch wihrend des Weges von Person zu Person, da vollkomme-
nes Verstehen des tradierten Wissens so schwer ist. Schlielich entstand ein Wissensgebiude,
das eigentlich von Niemandem geahnt und beabsichtigt wurde, ja eigentlich gegen das Ahnen
und die Absicht des Einzelnen. (91)

Und das nur in Bezug auf einen Prozess, der sich innerhalb eines Denkkollektivs
abspielt. Noch schwerer wiegt das Unverstehen, wo mehrere Denkstile Elemente
austauschen: ,,Man kann also kurz sagen, jeder interkollektive Gedankenverkehr
habe eine Verschiebung oder Verinderung der Denkwerte zur Folge.” (143) Und
der ,,.Denkwert” muss hier sicher ganz in dem Sinn genommen werden, in dem
Saussure den sprachlichen Wert nimmt.

Zugleich diirfen Denkstil und Denkkollektiv ihrerseits nicht hypostasiert wer-
den. Sie sind nur und ganz historisch, so wie die Geschichte die letzte und einzige
Dimension der Artikulation von Welt tiberhaupt ist. Immer von neuem artikuliert
diese sich in Aktives und Passives: die ,,Wirklichkeit®“. ,,Ein Netzwerk in fortwih-
render Fluktuation: es heil3t Wirklichkeit oder Wahrheit.” (105)

Die ,,Wirklichkeit” war uns schon zweimal begegnet: einmal als die Widerstéin-
digkeit des Materiellen, dann als jenes Etwas, das zu entstehen hat, das von einem
Subjekt gesetzt wird, im Oszillationsfeld des Gesetzes zwischen Buchstabe und

10 Es sind die Namen, die von einem anderen verliehen werden. Zugleich ist jeder Name ei-
ne Altermination, zu der ich mich stellen muss. Und ich kann darin auch versagen: ,,Die
Einfiihrung, eine Art Weihe, die andere erteilen, erdffnet den Eingang in ein Wissen, —
Erfahrung, immer nur personlich erlangbar, befihigt erst zum titigen, selbstindigen Er-
kennen. Der Unerfahrene lernt nur, er erkennt nicht.” (125 f.) Was, so muss man sich fra-
gen, geschieht, wo die Aneignung des eigenen Namens nicht gelingt? Genauer: Diese
Aneignung muss misslingen, da die Differenz zwischen ,,mir* und dem Namen nicht auf-
gehoben werden kann. Aber es mag strukturelle Unterschiede in den Weisen dieses Miss-

lingens geben.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 225

Geist. Sosehr dieses in jenes iibergehen kann, so wenig diirfen beide Bedeutungen
der Wirklichkeit miteinander vermengt werden. Sie bezeichnen andere Weisen, in
denen Wirklichkeit erscheinen kann. Wiahrend man Wirklichkeit meist (zumindest
diesseits der Spekulation) mit der stupiden Anwesenheit der Dinge identifiziert, al-
so ,,Wirklichkeit“, ,,Faktum* und ,,Sein* fiir synonym hélt, weist das zweite Wirkli-
che in eine andere modale Richtung, die wir mit dem Kunstbegriff des Deontischen
anzuzeigen versuchten. Zugleich ist diese zweite Wirklichkeitsdimension ihrerseits
verdoppelt, insofern das Gesetz einen Anspruch stellt, also das Subjekt in das Deon-
tische hineinstellt, innerhalb dessen efwas entstehen muss: In der Spannung zwi-
schen dem Ontischen und dem Deontischen fordert etwas seine Hin-Stellung.

Vielleicht ist auch diese Unschirfe des scheinbar grundlegendsten Begriffs wie-

derum nur eine Oszillation von Buchstabe und Geist; d.h. ,,Wirklichkeit* in ihrer
vollen Bedeutung kann iiberhaupt nicht gefasst werden, weil sie eben diese Doppel-
deutigkeit des Ontischen und des Deontischen ist. Die ,,Einheit des Begriffs der
Wirklichkeit verbirgt dann nur notdiirftig das aufeinander bezogene und doch zu
keiner Deckung zu bringende Schwanken der asymmetrischen ,,Seiten* der ,,Sa-
che*.
Immerhin hat die ,,nackte” Wirklichkeit immer eine Eigenschaft: Sie stellt einen
Widerstand, etwas Festes dar, oder sie soll es doch zumindest. Die Widerstidndigkeit
des Materiellen, der Anspruch des Gesetzes, die Hirte der Gewalt, das Wider-
standsaviso, in der sich fiir die Wissenschaft je die ,, Wahrheit* kristallisiert — immer
steht etwas entgegen.!! Interessanterweise nennt Fleck selbst neben dem Wider-
standsaviso der Wissenschaft als Feststellungsarten einer Tatsache auch die Hallu-
zinationen eines Kranken und den Schmerzensschrei eines Kindes, das sich gesto-
Ben hat (134). Und im anfinglichen und noch nicht artikulierten Schauen des For-
schers fehlt der ,,feste Boden der Tatsachen®, wie oben schon zitiert.

Eine wesentliche Differenz zwischen Flecks Ansatz und der Weise, in der hier
die Analyse gefiihrt wird, darf nicht verschwiegen werden: Bei Fleck ist wesentlich
das Denkkollektiv das Subjekt der Erkenntnis, und nur sekundir auch der Einzelne.
Dagegen schreibe ich iiberall so, als sei das Verhéltnis umgekehrt. Fleck hitte das
sicherlich kritisiert, und mit einigem Recht. Fiir einmal will ich auf die billige Ant-

11 Castoriadis, dessen Theorie iiberhaupt einige Verwandtschaft zum hier Entworfenen zeigt
(etwa darin, dass auch bei ihm die operativen Begriffe des Bestimmten und des Unbe-
stimmten eine zentrale Funktion erfiillen), schreibt im selben Sinn iiber die Technik: ,,.La
technique opére ainsi la division du monde en ces deux régions fondamentales pour le
faire humain: celle qui résiste de toute facon et celle qui (a une étappe donnée de
I’histoire) ne résiste que d’une certaine fagon. Elle constitue dans le réel brut ce par rap-
port a quoi on ne peut rien, et ce par rapport a quoi un faire est possible. La technique est
création en tant qu’utilisation arbitraire a la fois de la facture rationnelle du monde ez de

ses interstices indétérminés.* (Technique. 303)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

wort ,,Dialektik* verzichten — die gleichwohl am Platze wire — und auf ein Problem
hinweisen, auf das Fleck keine rechte Antwort geben kann: Wie genau lésst sich
noch das schopferische Element der Erkenntnisgeschichte, der logischen Zeit fas-
sen? Dass Geschichte eine solche schopferische Angelegenheit ist, bestreitet Fleck
nicht, im Gegenteil: darin besteht eine seiner wichtigsten Einsichten. Und auch das
individuelle und personliche Element der Wissenschaft sieht Fleck in aller Klarheit.
Nur erkldren kann er es nicht mehr: Warum einer in dieser Richtung, mit diesen
Gedanken und tastenden Versuchen forscht und nicht in einer anderen, bleibt frag-
lich. Zwar gibt es soziale Stimmungen, die bestimmte Probleme begiinstigen — etwa
die besondere gesellschaftliche Aufmerksamkeit auf die Syphilis und ihre Bekidmp-
fung in Flecks Beispiel —, und sicher sind nicht zu jeder Zeit alle Probleme maoglich.
Doch andererseits werden sie ja erst moglich, indem jemand sie neu und unerwartet
angreift, in einer Abweichung vom Denkstil, die gro3 genug ist, um neue Probleme
sichtbar zu machen, doch klein genug, um noch, wenn auch nach Kiampfen und ei-
niger Zeit, als Fortentwicklung des Denkstils selbst gelten zu koénnen. Mit einem
Wort: Fleck fehlt ein Begriff, der die Funktion einnehmen konnte, die hier der Ver-
tex hat, ein Hinausgreifen in einen noch unbestimmten Ort, das zugleich ein Hin-
ausgreifen in eine echte Zukunft ist (also eine solche, die mehr ist als bloe logische
Fortschreibung der Gegenwart). Jedes Erkennen und Schaffen bedarf aber des
Strabismus, und solches Schielen wird erst durch die Differenz zwischen Kollek-
tiv/Denkstil und Subjekt eingefiihrt. Wir werden darauf im folgenden Abschnitt zu-
riickkommen. !?

12 Der Leser wird bei den vorangegangenen Seiten iiber Ludwik Fleck gelegentlich an das
bekannte Buch von Thomas Kuhn iiber Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen ge-
dacht und dessen Diskussion vermisst haben. In der Tat erwéhnt Kuhn Flecks Buch sogar
(9). Dass er es bei dieser einen Erwidhnung belédsst und ihn nicht vielmehr bei all seinen
zentralen Punkten zitiert, ist allerdings schwer nachvollziehbar. Denn in der Tat lassen
sich alle grundlegenden Thesen Kuhns direkt auf Fleck zuriickfiihren (die Herausstellung
der radikal historischen und sozialen Natur von Wissenschaft; die Wirksamkeit gewisser,
sich wandelnder Schemata des wissenschaftlichen Denkens, die als Rahmung fiir die For-
schung fungieren; damit die Unterscheidung in verschiedene Niveaus des wissenschaftli-
chen Arbeitens; die Unmdglichkeit, von direkt und eindeutig gegeben Daten auszugehen,
da diese vielmehr immer schon dem ,,Paradigma® unterliegen...); mit dem Unterschied,
dass sich Kuhn bemiiht fiihlte, das Ganze in ein etwas groBartigeres begriffliches Schema
hineinzupressen und dafiir jene ganz und gar auergewohnliche Prizision Flecks aufzu-
geben. Das zeigt sich vor allen Dingen bei der Rede von dem Paradigma als einem Welt-
bild (Kapitel X). Kuhn spiirt hier, dass das, was wir die transzendentale Frage nennen,
unumginglich ist. Aber anstatt seinem Original genauer zu folgen, gelangt er nur zu sehr
lauwarmen Aussagen dariiber, was er damit meint, wenn er sagt, die Wissenschaftler, die

verschiedenen Paradigmata unterstehen, lebten in anderen Welten. Sein bester Versuch

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 227

THEORIE DER THEORIE

Stellen wir die Frage noch einmal von neuem: Wie entstehen Theorien, wie neue
Bedeutungen und Begriffe? Wir hatten bereits festgestellt, dass die Unterscheidung
in ,,eigentliche* und ,,bildhafte” Ausdriicke ihr Recht hat, aber auch nur ihr relatives
Recht. Sie wurzeln beide gleichermallen (und gemeinsam) in dem, was man so un-
bedacht ,,Vernunft“ nennt. Wie entstehen also solche Geflechte, in denen sich ei-
gentliche und bildhafte Bedeutungen konkret voneinander scheiden, und vor allem
auch: was bedeutet es, dass gewisse Gegenstindlichkeiten anderen dghnlich sind?
Um das zu kldren, miissen wir verstehen, wie eine ,,Theorie® entsteht.

a) Von den Urbildern der Wortlosigkeit
und den Urbildern des Wortes

Denn es geht um das, was im engen Sinn Neues schafft. Zwar ist jede Altermination
eine neue Bestimmung, die ein bestimmtes Etwas als ein solches erst in den Blick
bringt; diese neue Bestimmtheit ist aber nur moglich, insofern eine wirklich neue
Dimension geschaffen ist, die es zuvor in allerstrengstem Sinn nicht gab; diese Di-
mension ist immer, implizit oder explizit, theoretisch. Es geht also um den Ur-
sprung der Theorie, wobei die Moglichkeit einer ,,impliziten” Theorie noch geklart
werden muss.

Ich starte mit einem Beispiel: Canetti beschreibt zu Beginn des dritten Bandes
seiner Autobiographie, Das Augenspiel, die Begegnung mit dem Dirigenten Her-
mann Scherchen. Canetti spart dabei nicht mit kritischen und duflerst harschen Be-
trachtungen; man konnte sagen, Scherchen komme darin nicht gut weg. Dass das so
ist, hat sicherlich zweierlei Griinde: Zum einen ist das tatsdchlich die personliche
Abneigung, nicht nur gegen den Mann Hermann Scherchen, nicht nur gegen den
Rivalen bei Anna Mahler, sondern auch gegen eine bestimmte Art der Selbstdarstel-

ist noch eine Psychologisierung des Problems, aber immerhin spiirt er deren Unzulidng-
lichkeit, ohne ihr doch etwas Treffenderes entgegensetzen zu konnen. Er kommt hier
nicht zu einer klaren Aussage (Lavoisier arbeitete, ,,nachdem er den Sauerstoff entdeckt
hatte, in einer anderen Welt“ 160, ,,dass die Wissenschaftler nach einer Revolution in ei-
ner anderen Welt arbeiten 180, aber: ,,Er steht derselben Konstellation von Objekten ge-
geniiber wie vorher” 164, ,,der Wissenschaftler betrachtet nach einer Revolution noch
dieselbe Welt“ 174). Sein Lavieren, seine Ungenauigkeit, seine Inkonsequenz an dieser
Stelle, die den Kern der ganzen Frage betrifft — all das deutet darauf hin, dass Kuhn
schlicht die Mittel zu der philosophischen Durchdringung fehlen, die hier nétig wire. Der
Umstand, dass diese halbherzige Paraphrase zum ,,Klassiker wurde, wéhrend ihr Origi-

naltext in Vergessenheit geriet, ist eine traurige Ungerechtigkeit.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

lung und -verherrlichung. Diese personliche Abneigung Canettis wird aber nur in
dem MaBe auch philosophisch interessant, darf daher auch nur deswegen so viele
Seiten beanspruchen, als und weil sie sofort {iberhoht wird zu einem allgemeinen
Problem: ,,Ihn habe ich genau und erbarmungslos, wie er selbst war, studiert, nicht
ein Wort, nicht ein Schweigen, nicht eine Regung von ihm ist mir entgangen, end-
lich hatte ich in Reinkultur nah vor mir, was ich begreifen und darstellen wollte: ei-
nen Machthaber.“!3

Hermann Scherchen ist also vor allen Dingen insofern wichtig und der ausfiihr-
lichen Erwdhnung wert, als er nicht nur Hermann Scherchen ist. Er ist aber auch
nicht einfach nur zugleich ein Beispiel oder eine Illustration, auch kein Symbol. Es
spielt sich dort im Gegenteil eine ganz konkrete Begegnung Canettis mit einem ganz
konkreten Menschen ab (den er in seinen ganz konkreten Ziigen zu beschreiben
sucht, auch wenn er dabei vielleicht manchmal erbarmungsloser ist, als es sein
miisste), aber eine solche Begegnung und ein solcher Mensch, dass das Erlebte zu-
gleich zum Urbild einer Idee wird."*

Dieses, gelinde gesagt, belastete Wort des Urbildes passt hier ausnahmsweise
ganz genau: Das Urbild ist ein Bild, es ist ganz konkret erlebte Erfahrung: ein
Mensch, eine Situation, ein Kunstwerk, eine Farbe, ein Gefiihl, eine Melodie... Das
Urbild ist jene Erfahrung, die iiber sich hinausdringt und sich zum Maf3stab macht,
die auf Allgemeinheit weist, die Allgemeinheit im strengen Sinn verkérpern will '3

Wie ist das moglich? Muss diese Erfahrung dafiir besonders intensiv sein? Die
Intensitit einer Erfahrung ist kein sicheres Mal}, da z.B. Hermann Scherchen sicher-

13 Elias Canetti: Das Augenspiel. 81. Es ist im Ubrigen interessant, wie Canetti sich hier, ob
bewusst oder nicht, selbst verrit, denn er gesteht ein, dass er sich dem Dirigenten gegen-
iiber verhalten hat, wie dieser sich gegeniiber allen anderen: genau und erbarmungslos.
Ob darin das Prinzip der Verwandlung Anwendung gefunden hat, das Canetti iiberall auf-
zuspliren und zugleich zu iiben suchte, oder ob sich darin eine geleugnete Verwandtschaft
Geltung verschafft, eine Machthaberei Canettis, die sich nur andere Wege sucht als die
des Dirigenten, sei dahingestellt. Es ist noch erwihnenswert, dass diese Idee des Dirigen-
ten als des Paradigmas des Machthabers auch in Masse und Macht unter den ,Aspekten
der Macht*® wiederkehrt.

14 Canetti selbst spricht einmal (Nachtrdge aus Hampstead. 198) von ,,Erfindungs-Keimen*.
Zwar fdllt der Begriff in einem etwas anders gelagerten Kontext (ndmlich in Bezug auf
die Erfindung des Erzihlers), und er wird auch anders konzeptualisiert als hier vorge-
schlagen. Dennoch scheint das ein brauchbarer und treffender Ausdruck des hier Gemein-
ten zu sein.

15 Dann, eines Tages, wenn dieser Prozess sich vollzogen hat, dann wird man von ihr sagen
konnen, wie Fleck es ausdriickt, dass das Wort Fleisch geworden ist — aber auch nur, weil
diese Erfahrung lidngst eine solche Transformation durchlaufen hat, dass sie nicht mehr

dieselbe geblieben ist.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 229

lich immer sehr intensiv war — wenn man Canettis Schilderung glauben darf —, aber
nur bei einem diesen Charakter eines Urbildes annehmen konnte (zumindest genau
dieses Urbild wurde er nur bei Canetti). Offenbar muss auch hier wieder der ,,sub-
jektiven“ Bedingtheit der Erfahrung Rechnung getragen werden, wobei es natiirlich
gerade darum geht, wie sich ein Subjektives objektiviert.

Man wird mindestens zwei Weisen des Urbilds unterscheiden miissen: das Ur-
bild der Wortlosigkeit (ein Etwas mit ,,leerem* Vertex) und das Urbild des Wortes.
Es gibt Erfahrungen, die vor allem als Beweis einer fundamentalen Ratlosigkeit
dienen, die vor die Tatsache stellen, dass in einem ganz zentralen Punkt etwas noch
vollig Unverstandenes liegt. In Canettis Fall wird man hierin die Serie der Mas-
senerlebnisse verorten miissen, wobei sich die frithesten, die in Canettis Autobio-
graphie etwa schon mit den wochentlichen Versammlungen der Zigeuner bei Canet-
tis Grofvater in Ruschtschuk beginnen, erst im Nachhinein, unter der Beleuchtung
des urbildlichen Erlebnisses — des Brandes des Wiener Justizpalastes — als solche,
in ihrer ganzen Bedeutung und Fragwiirdigkeit ergeben. Die notwendig nachtrigli-
che Form der Autobiographie lésst hier eine Serialitit erkennen, die der Erfahrung
mehr Konstanz verleiht, als sie tatsdchlich besitzt; gleichwohl liegt darin keine Ver-
falschung: so und nicht anders gibt sich nun einmal die sinnvolle Ordnung einer
,.Lebensgeschichte*.!® Zwischen ihr und dem ,,Leben®, dem Vollzug einer immer
kontingenten und briichigen Sinnstiftung, verlduft das Wechselspiel, das Wirklich-
keit und Wahrheit gegenseitig aneinander bindet und im Verhiltnis gegenseitiger
.Korrektur das wirklich Konkrete des Erlebens erst stiftet. (Dass dabei das Pendel
— auch je nach Lebensphase — mal in diese, mal in jene Richtung ausschlégt, dass
z.B. im Erleben des Jugendlichen die Kontingenz eines abenteuerlichen oder auch
bedrohlichen Lebens vor der Rationalitit einer zusammenhédngenden Erzidhlung
steht, die ihrerseits im Alter tendenziell die Moglichkeit neuer und ungedachter Er-
fahrungen unterbindet, ist dabei nicht verwunderlich. Auf den Begriff der Serie
werde ich gleich noch zuriickkommen.)

Die Massenerfahrungen, die ihr spites Urbild im Brand des Justizpalastes fin-
den, bilden also jene Serie von Erfahrungen, die als solche der Wortlosigkeit fol-
genreich werden. Canetti fiihlt, dass sich dort etwas Bahn gebrochen hat, dessen
Bedeutung noch nicht einmal ganz erahnt, geschweige denn dessen theoretische
Fassung bereits addquat in Angriff genommen ist. Dies wird ihm zur Aufgabe. Nun
wird man fragen, weshalb er ausgerechnet eine theoretische Ergriindung dieses
Phinomens suchte, weshalb er es nicht auszurotten oder zu verwenden suchte, wes-
halb er es tiberhaupt als solches, als ein frag-wiirdiges Phdnomen, hat erfahren kon-

16 Ganz deutlich erkennt diese Serialitdt und die Logik, die sie der Autobiographie oder
doch dem Riickblick aufdriickt, auch Canetti selbst: ,,Jeder Erinnerung an Massenhaftes
in der Kindheit bin ich nachgegangen, und keine habe ich entstellt. Es fehlt die friiheste
Erinnerung an Bldtter.* (Nachtrage. A.a.O. 201).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

nen. Alles, was sich allgemein dazu sagen ldsst, ist, dass das Erkennen des Phino-
mens als eines frag-wiirdigen, zumindest bemerkenswerten auf eine Struktur des
Begehrens, auf eine Beziehung zum Sein verweist, die eben ihm, Canetti eigen war,
und dass es andererseits einer bestimmten Okonomie und Schulung des Begehrens
bedarf, um daraus den Anlass zu philosophischer Reflexion zu machen.!” Letzteres
leuchtet wohl noch halbwegs ein, ersteres aber scheint wie ein billiger Trick. Aber
wie sollte man die unendliche Reihe der Problematisierungen, der Fragen und Lek-
tiiren und Erfahrungen rekonstruieren konnen, selbst wenn man die wertvolle Hilfe
seiner eigenen Autobiographie hat, um zu erkldren, weshalb es gerade dieses Phi-
nomen ist, das ihm auffillt. Ohne Zweifel wird man anhand dieser Biicher und an-
derer Zeugnisse diese oder jene Begriindungslinie aufweisen konnen; ohne Zweifel
aber wird man dabei immer hinter einer wirklich befriedigenden Begriindung zu-
riickbleiben. Es bleibt, dass Canetti in dieser Erfahrung eine Erschiitterung von
Gewissheiten, von Sicherheiten, von liebgewonnenen Theorien hat sehen miissen,
wie es ein anderer nicht tat. Es bleibt auch, dass er zugleich von allen anderen Er-
klarungen dieser Phidnomene in nichts befriedigt war, zumal von der Freudschen
nicht. Mit anderen Worten: Die Erfahrung der Masse stofit Canetti in eine Wortlo-
sigkeit, in einen ,, Mangel an Theorie”, die sein Denken antreiben wird. Es ist eine
nackte und konkrete Erfahrung; sie hat zwar einen Namen — ,, Masse** —, aber die-
ser Name sagt noch nicht iiber sie aus. Er fungiert in den folgenden Jahren nicht als
Erklarungsgrund, sondern nur als Chiffre fiir eine Erfahrung, deren Komplexitit,
Stirke und Bedeutung alle leichtfertigen ,,Erklarungen® abzuweisen hilft. Mehr leis-
tet dieser Name zunéchst nicht. Insofern bleibt er genau das, ein Name, ein Eigen-
name geradezu — zwar nicht seiner sprachlichen Verwendung, wohl aber seiner the-
oretischen Funktion nach.'®

Etwas ganz anderes geschieht mit Hermann Scherchen. Sein Name, der nun
wirklich Eigenname ist, wird zum Wort. Denn Scherchen ist, wie eine Kapiteliiber-
schrift sagt, ,Der Dirigent‘. Er ist vor allem aber ein Machthaber. Die Erfahrung mit

17 Trotzdem ist diese Neigung zur theoretischen Fassung nicht einfach nur ein Spezialfall
der Okonomie des Begehrens unter anderen. Wir werden noch genauer sehen, was bereits
auf den ersten Blick einleuchtet, dass es ndmlich iiberhaupt keine Verhaltung gibt, die
nicht immerhin von einer rudimentéren ,,Theorie* geleitet wire. Wir steigen also hiermit
ins Zentrum der transzendentalen Problematik ein.

18 Dieser ,,Name* hat ebenfalls eine doppelte Funktion der Deskription und der Normativi-
tét, wie wir sie fiir den Namen im emphatischen Sinn festgehalten haben. Schlielich kri-
tisiert Canetti Freud dafiir, Phinomene wie das Heer oder die Kirche als Masse unter-
sucht zu haben; fiir Canetti hat Freud damit eben das Entscheidende, ja: den Gegenstand
selbst verfehlt. Dennoch hat dieser Name eine sichtlich andere Rolle als der Name, wie er
im Coriolan auftritt: nicht mehr der Identifizierung, sondern vielmehr der Verunsiche-

rung, und damit immer nur andeutend und von ferne her selektierend.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 231

Scherchen wirkt nicht so sehr als blole Verunsicherung und Frage, sondern sie ist
der Beginn einer Antwort."” Der erste Schritt einer Antwort ist das Wort. Das Wort
ist noch nicht Begriff. Wo genau liegt der Unterschied? Das Wort eréffnet einen Be-
reich, der der einer Theorie werden kann und gelingendenfalls auch wird. Die Theo-
rie ist hier aber noch in der Zukunft, als eine zu schaffende.?® Das Beispiel Canettis
ist instruktiv: Zwar hatte er sich, als er Scherchen ,,studierte*, bereits seit zwei Jah-
ren damit getragen, dass seine Theorie der Masse (die ebenfalls nur in einer Ah-
nung, eben in der Hindeutung auf ein Problem bestand) durch eine Theorie der
Macht zu vervollstindigen wire; d.h. er war sich schon dariiber im Klaren, dass
dort, bei der Macht, etwas zu finden sein miisste, was im Riickgang das Phéanomen
der Masse erhellen konnte. Es fehlte ihm aber noch an einer klaren phéanomenalen
und erst recht theoretischen Grundlage. Nun trifft er auf diesen Dirigenten, und ihm
wird klar, dass dieser Mann nicht nur ein Dirigent, nicht nur sein Rivale in Liebes-
dingen, nicht nur dieses oder jenes sei — sondern dass sich in ihm das Wesen des
Machthabers zum Ausdruck bringt. In dem Augenblick, in dem der immer zunédchst
diffuse phdnomenale Eindruck auf ein Wort hin iiberschritten wird, ero6ffnet sich
zweierlei: Erstens ldsst sich dadurch der einzelne Mensch Hermann Scherchen als
Exemplum fiir ein Allgemeines auffassen und zweitens gewinnt dadurch dieses All-
gemeine allererst eine klare Gestalt. Dort also, in der Begegnung mit einem be-
stimmten Menschen, beginnt eine doppelte Arbeit der gegenseitigen Bestimmung
von Individuellem und Allgemeinem, wobei das, was an jenem festgestellt wird, zur
Grundlage der Theoretisierung von diesem gerit. Das Urbild ist also ein ganz ande-
res als ein Beispiel, auch anderes als eine Illustration oder ein Symbol etc., weil in
ihm der Ubergang vom Einzelnen zum Universellen vollzogen wird. Wie kann das
sein, d.h. wie ist das logisch moglich? Schlielich meint man doch gemeinhin, Er-
kenntnis wire eine Frage der Kategorisierung. Aber in Wirklichkeit ist Erkenntnis

19 Warum kann die Massenerfahrung als Verunsicherung, die Begegnung mit Scherchen
aber als Beginn einer Antwort dienen? Die Massenerfahrung iiberwiltigt, sie ist ganz und
unzerteilbar (auf diesen Charakter weist Canetti selbst in seiner Beschreibung des Bran-
des hin). Dagegen ist Canetti zwar mit Scherchen in einer Art Kampf verwickelt, und das
Vereinnahmen, das Uberwiltigen und Einverleiben ist eben jene Struktur der Person
Scherchens, die ihn zum Machthaber stempelt; gleichwohl studiert Canetti ihn, er gliedert
ihn auf in seine Worte, Gebdrden, Handlungen, Phrasen, Gewohnheiten etc. Darin liegt
der entscheidende Punkt: Eine Erfahrung, die sich, zumindest in ihren groben Ziigen, in
Worte fassen lédsst, konnte nicht als jene Vertreibung aus dem Paradies fungieren. Will
man aber eine Leiter iiber die Mauer und zuriick ins Paradies bauen, dann muss man jede
Strebe einzeln legen. Man kommt hier wieder auf Kleists Text ,Uber das Marionettenthe-
ater® zuriick.

20 Das ,,Wort" ist also eines jener ,,natiirlichen Zeichen®, die wir in II, 1 untersucht hatten —

allerdings mit einem Versprechen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

nichts anderes als der Entwurf neuer Kategorien. Und dies kann nur so geschehen,
dass ein Einzelnes mit einem Wort belegt wird, das in eine Richtung deutet, von der
man weifl oder ahnt, dass in ihr etwas Wichtiges zu finden wire. Das Wort ist also
die Briicke in eine Theorie, und es gehort zugleich dieser Theorie noch nicht an.
Wenn Canetti spiter, in der ,etablierten” Theorie von Masse und Macht — wenn es
so etwas wie eine ,,etablierte Theorie* gibt — vom Machthaber schreibt, dann ist das
Wort zu einem Begriff geworden.

Umgekehrt muss, wer eine Theorie verstehen will, das Wort wiederfinden, also
jenen Moment/jenes Moment, in dem sich eine Vermittlung von Einzelnem und
Universellem vollzieht, wo sich das scheinbar so gut Bestimmte der tédglichen Er-
fahrung in einen Horizont der Unbestimmtheit verschiebt. Freilich ist das nicht der-
selbe Unbestimmtheitshorizont, von dem so viel die Rede war. Wir finden also eine
neue Bedeutung des Horizonts: Die ,, Unbestimmtheit* dieses Horizonts ist die Auf-
Sforderung, sie in Bestimmtheit zu iiberfiihren, und das heifsit: das Wort zum Keim
einer Theorie zu machen, innerhalb deren es zum Begriff reifen kann. Dabei ist es
im Ubrigen nicht besonders wichtig, ob etwa der philosophische Leser tatsichlich
genau den Moment des Ubergangs findet, der historisch den gelesenen Philosophen
geleitet hat, der ihm als Wort diente. Meist lédsst sich das ohnehin nicht rekonstruie-
ren, und die Produktivitdt der Lektiire legt darauf auch keinen Wert. Wer meint,
man miisse einem Philosophen vollkommen gerecht werden, verlangt erstens etwas
Unmogliches und iibersieht vor allen Dingen, dass darin ein Widerspruch in sich
besteht: Er verlangt doch damit, genau so zu denken wie jener Philosoph, den man
liest. Aber jener Philosoph musste so denken, weil er gewisse Fragen hatte, wortlo-
se Erfahrungen, die es zu kldren galt. Also miisste ich entweder exakt die selben
wortlosen Erfahrungen haben, die mich und ihn so umtreiben, was nie der Fall sein
kann und was, selbst wenn es der Fall wire, in keiner Weise tiberpriifbar wire; oder
aber ich bin von anderen Fragen getrieben: dann kann ich mir nicht die Freiheit ver-
sagen, den Text mit diesen zusammenzufiihren, ich muss es tun, wenn ich Philoso-
phie treiben will. Andernfalls bete ich nur Thesen herunter; das mag ich dann zwar
in auBlerordentlicher Prizision tun konnen, aber wenn ich es unter Abstraktion von
wortlosen Erfahrungen tue, bleibt mir nichts als toter Buchstabe. Es verhilt sich so
wie mit den guten Taten und der Liebe bei Paulus (1. Korinther 13).

Eine Theorie entsteht also immer aus dem Zusammenprall einer Erfahrung, ei-
nes Urbild der Wortlosigkeit bzw. seiner Nachbeben mit einem Wort, d.h. mit der
Bewegung, in der ein Einzelnes transzendiert wird hin auf den Ansatzpunkt eines
Entwurfes, innerhalb dessen zu hoffen ist, dass beide Urbilder verstindlich werden
konnten. Die Frage, ob es immer zweier Urbilder bedarf, ob es also notwendig ei-
nen Unterschied zwischen der Erfahrung, die die grofite Erschiitterung hervorgeru-
fen hat, und jener, die im Wort erscheinen kann, geben muss, lasse ich dahinge-
stellt. Es scheint, um noch einmal aufs Beispiel zu kommen, allerdings bezeich-
nend, dass die Theorie Canettis eher vom Machthaber als von der Masse ihren Aus-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 233

gang genommen hat, so als sei die Erfahrung der letzteren zu grofl gewesen, als
dass man sie ohne Umweg hitte angehen konnen.

Das Wort ist zugleich die erste Verdoppelung. Ich zitiere einen Satz aus Mer-
leau-Pontys Text tiber ,Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens*:
,»Abgesehen vielleicht von einigen Unseligen, die nur gewinnen oder recht haben
wollen, geistert durch jedes Handeln, jede Liebe die Erwartung eines Berichts
[récit], der ihre Wahrheit hervortreten lisst [...].“*' Wahrscheinlich sind auch jene
Unseligen von der Sehnsucht nach einer Erzidhlung, die ihrem Erfolg und ihrer
Rechthaberei Wahrheit zuteil werden lisst, der sie in das Medium der Wahrheit er-
hebt, nicht verschont; gerade der Rechthaber will ja, dass man ihm bestétigt, dass er
recht hat. Vor allem aber muss die wichtige Andeutung Merleau-Pontys nun auf
den Punkt ausgedehnt werden, an dem jede Erzdhlung nicht ihren Anfang, sondern
ihre Moglichkeitsbedingung empfingt. Denn die wirklich verunsichernde Erfahrung
ist eben die, fiir die gewissermallen noch gar keine Sprache besteht. Es ist jene, die

somit ,,unméoglich* ist.??

Damit sie moglich wird, damit sie verstandlich wird, muss
sie in ein anderes iibergehen, und das heiflt auch, sie muss das System der Sprache
dem unterwerfen, was Merleau-Ponty mit Malraux’ gliicklichem Ausdruck eine
,.kohdrente Deformierung® nennt.

Wir miissen diese ,,Verdoppelung™ noch priziser fassen. Wesentliches wurde
bereits angedeutet: Durch das Wort wandelt sich der Charakter des Einzelnen; es
wird von einem Einzelnen zu einem Urbild und sogleich iiberschritten hin auf eine
Allgemeinheit, die durch es erst gewonnen werden soll. Die Erfahrung der Masse
blieb als solche wirksam bei Canetti; sie erhielt nur einen Namen und blieb damit in
ihrer Kompaktheit und Ritselhaftigkeit ganz, intakt (unberiihrt). Das Denken findet
da zunéchst kein Tor, durch das es seine Titigkeit, das Aufdroseln, in das Phéno-
men einfithren konnte, bzw. alle solche Versuche (z.B. die Massenpsychologie bei

21 Maurice Merleau-Ponty: Le langage indirect et les voix du silence. 120. Dt.: Merleau-
Ponty: Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens. 161.

22 In diesem ganz prizisen Sinn ist fiir Lacan das Reelle das Unmogliche: Es ist das, was
sich in eine formalisierte Wahrheit einschleicht (also letztlich auch in jede Sprache als
Aktualisierung der symbolischen Ordnung), ohne in ihr ausgedriickt werden zu konnen,
ohne aus dem Formalismus ableitbar zu sein. Lacan stiitzt sich dort (L envers de la psy-
chanalyse. 190) auf den Satz Godels, wonach alle axiomatischen Systeme einer bestimm-
ten GroBenordnung Wahrheiten enthalten, die innerhalb dieser Systeme, d.h. im Ausgang
von ihren Axiomen nicht beweisbar sind. Ein solches ist das Reelle: ein Wahres, das in-
mitten einer Sprache steht, die es nicht auszudriicken und vor allem nicht zu ,,begriinden‘
vermag. (Natiirlich verliert sich die Strenge der mathematischen Definition beim Uber-
gang in das Reich der ,,sciences humaines®, aber dafiir gewinnen die Begriffe der letzte-
ren eine grofere Strenge.) Wir tun den Thesen Lacans kaum Gewalt an, wenn wir sagen,

dass jene Erfahrungen, zumal die der wortlosen Urbilder, ein Reelles in diesem Sinn sind.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Freud) werden von Canetti als solche empfunden, die von der eigenen Lebendigkeit
der Erfahrung dementiert werden. Somit wird das Denken dort zwar angetrieben,
aber es findet keinen Halt, keinen festen Boden auf dem terrain vague der Phino-
mene. Hitte er andererseits den Hermann Scherchen einfach abgefertigt, indem er
ihn bei sich z.B. als ,,Arschloch® tituliert hétte, dann hitte nur ein Begriff Anwen-
dung auf einen Fall gefunden. Es hitte sich, um die wichtigen Begriffe Kants auf-
zunehmen, nur die bestimmende Urteilskraft betétigt. Indem aber das Erlebnis der
Begegnung mit diesem Mann in eines umgedeutet wird, das paradigmatischen Cha-
rakter hat, wird dieses Phanomen Hermann Scherchen zu einem Urbild, zu jener
konkreten Gestalt eines Allgemeinen, an dem sowohl die spéteren Bilder desselben
Allgemeinen als auch die Theoretisierung ankniipfen konnen. Aber dazu bedarf es
eben des Wortes. Das Wort ist insofern Verdoppelung, als es ein anderes ist, das
aber an derselben topologischen Stelle steht wie das Urbild: beide sind dabei, sich
neu und voll zu bestimmen, beide sind in der Bewegung eines Ubergangs befangen,
und sie konnen diesen Ubergang nur dann gliicklich zum ,,Ende* bringen, wenn sie
sich gegenseitig stiitzen. Wir haben hier dieselbe Struktur, die von der Analyse des
Zeichens durch Saussure bekannt ist: Der Signifikant fiir sich genommen, ist radikal
nichts; man wiederhole ein Duzend mal hintereinander dasselbe Wort, bis es fiir
den Moment seine Bedeutung einbiiit: Wenn so die Stiitze des Signifikats wegfillt,
ist man sich einfach nicht mehr sicher, ob man es richtig ausspricht. Ebenso wenig
gibt es ein Signifikat an sich, ohne die Verwurzelung im ,,Sinnlichen des Signifi-
kanten. Diese beiden Lahmen, Ohnméchtigen, bilden zusammen etwas Kraftvolles
und Standfestes, ndmlich das Zeichen. Und so miissen sich auch hier Urbild und
Wort gegenseitig stiitzen, diesmal aber nicht nur in der Statik der synchronen Ana-
lyse einer Sprache, sondern um die Bewegung eines doppelten Ubergangs vollzie-
hen zu konnen: von einer Erfahrung, die leicht hitte trivial sein konnen, zur Aufla-
dung und Umdeutung der Erfahrung in ein Urbild; von einem Begriff, der entweder
bekannt und also tendenziell banal oder unbekannt und also tendenziell sinnlos ist,
zu einem Begriff, der im Zusammenhang einer neuen Theorie Neues auszusagen
und aufzuzeigen beansprucht. Der letztere Prozess ist das, was ich als Wort be-
zeichne.

Soll das Wort sich zu einer Theorie weiten, muss es sich selbst in Serien, wie
bereits gesagt, vervielfiltigen. Diese Serialitdt muss niher betrachtet werden. Wenn
man das Urbild als wesentlich in eine Serialitit eingebunden auffasst, dann zer-
schlagen sich all jene Einwinde, die iiblicherweise gegen die philosophische Rede
von ,,Urspriingen” in neuerer Zeit vorgebracht werden. Diese Einwinde sind nicht
einfach nur einem gewissen Zeitgeist geschuldet, der dem Absoluten und Letzten
misstraut und dabei letztlich mehr diffus-sentimentale Griinde fiir sich hat als ver-
niinftige (jene Angst vor dem Unmenschlichen, das absoluten Wahrheiten einzu-
wohnen pflegt). Diese mehr sentimentale Begriindung zeichnet eine vulgarisierte
Version strenger philosophischer Analysen, den platten Zeitungsrelativismus aus,

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 235

der letztlich in der Angst griindet, eine Meinung zu haben, und dem eine ebenso
platte ,,Riickkehr zu ,,Werten* und dhnliches gegeniibersteht. Die Abkehr von der
Suche nach ,,Urspriingen* hat aber ihre guten Griinde fiir sich, deren préiziseste Dar-
legung wohl von Derrida stammt: Die Suche nach einem Urspriinglichen oder Ers-
ten ist nicht ein bloBer Fehler, eine bedauerliche Entwicklung von Philosophie und
Wissenschaft, sondern im Gegenteil deren Schicksal. Wo ein Diskurs echte Kohi-
renz erreichen will, muss er auf strenge Unterscheidungen ausgehen. Zugleich ge-
neriert gerade der Versuch, diese Unterscheidungen zu etablieren, bestindig eine
Verschiebung der so entgegengesetzten Termini, so dass jede Festschreibung eines
Ursprungs notwendig in ihr Gegenteil umschligt.

Das Urbild ist nun ebenfalls kein Ursprung, und das aus zweierlei Griinden. Ers-
tens hatten wir bereits gesehen, dass das Urbild zwar eine gewisse ,historische®
Prizedenz beanspruchen kann — so wie die Begegnung mit Scherchen als dem Ur-
bild des Machthabers fiir Canetti oder der Brand des Justizpalastes als Urbild des
Massenereignisses —, dass es aber nur insofern wirksam wird, als es sich in eine
ganze Serie einschreibt, die seine Bedeutsamkeit erst entfaltet. So mogen zwar die
Ereignisse vor und wéhrend des Brandes des Justizpalastes fiir Canetti die zentrale,
urbildhafte Erfahrung der Masse sein, aber sie deuten genau in dem Mafle, wie sie
urbildlich sind, voraus und zuriick und finden ihre ,,Abbilder in fritheren Erfahrun-
gen (den Zigeunern im Garten des Grof3vaters, der Erregung beim Untergang der
Titanic, den Arbeiterdemonstrationen in Frankfurt...) und fordern ihre Abbildung in
einer Theorie, ermoglichen das Auffinden ihrer Spiegelbilder in unzihligen My-
then, schédrfen von nun an das Bewusstsein fiir weitere Erfahrungen usw. Daraus
folgt zweitens, dass die Rede von Urbild und Abbild immer nur eine relative sein
kann: Es steht sich hier nicht in metaphysischer Strenge Unterscheidbares gegen-
tiber, sondern Erfahrungen, die einen Ort und eine Zeit haben. Diese Erfahrungen
wirken aufeinander, so dass, um eine Trivialitidt zu sagen, in Canettis Autobiogra-
phie die fritheren Szenen nur deswegen eine ,Ahnlichkeit“ mit dem Urbild haben
konnen, weil sie in der Erinnerung durch dieses hindurchgefiltert wurden. Aber
man muss diese Relativitit von Urbild und ,,Abbild* noch weitertreiben: Keines-
wegs ist garantiert, dass das Urbild im Gang seiner Serialisierung unveréndert bleibt
oder auch nur seinen zeitlichen Primat auch als einen logischen aufrechterhalten
kann. Hermann Scherchen begegnet Canetti als reines Urbild eines Machthabers.
Doch die Theorie der Macht, die Canetti dann in Masse und Macht entfalten wird,
hat so unendlich viel mehr mit einbezogen, sie ist vor allem durch die Erfahrungen
des Zweitens Weltkriegs, des Nationalsozialismus, allgemein des Totalitarismus
gegangen, dass die Serie, deren Anfang und Urbild ein Dirigent mit schwieriger
Personlichkeit war (der noch dazu mit Canetti in personlicher Rivalitit um eine
Frau stand), von diesem zwar noch manches zuriickbehalten hat, aber ldngst von
anderen Bildern an den Rand gedridngt wurde (so etwa von Domitian, vom Sultan
von Delhi, von Schreber...). Dass die Rede von Urbildern — deren es innerhalb ei-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ner Serie dann mehrere geben kann — gleichwohl ihre theoretische Legitimitit und
sogar Notwendigkeit hat, liegt daran, dass sich in einer Perspektive der Immanenz
zwischen zeitlichem und logischem Primat immer nur nachtriglich und unzuldng-
lich unterscheiden lésst.

Das Urbild nimmt so innerhalb einer Serie eine herausgehobene Stellung ein,
insofern als es diese Serie erst begriindet; im Zuge seiner Entfaltung findet es aber
seine eigenen Vorginger und schafft die Moglichkeit von Nachfolgern, die den
Charakter der gesamten Serie zu modifizieren in der Lage sind. Daher verdient das
,,Urbild*“ durchaus seinen Namen, der freilich dann nichts mehr Absolutes, sondern
im Gegenteil eine prizise Funktion in einer ganz immanenten Sinngeschichte be-
zeichnet.

Es kommt aber ein Weiteres hinzu, namlich die Tatsache, dass die so konstitu-
ierten Sinngeschichten nicht einfach nur isolierte Serien sind, dass vor allem auch
alle Urbilder wie auch ihre Nachfolger (und ihre Ahnen) zum Ansatz- oder Kreu-
zungspunkt mehrerer Serien werden konnen. Damit ist etwas ganz einfaches ge-
meint, ndmlich dass jene konkreten, geradezu iiberkonkreten Erfahrungen, die wir
mit dem Begriff des Urbilds bezeichnen, in verschiedener Hinsicht fruchtbar wer-
den, indem sie sich ihre Nachfolger suchen. Es ist gerade die Konkretion des Ur-
bilds, die es ermdglicht, dass verschiedene Erfahrungen sich an es anschlieSen kon-
nen, deren ,, Ahnlichkeit* in genau dieser Moglichkeit erst gestifiet wird. Was hat
wohl Hermann Scherchen mit solchen Personen wie dem Sultan von Delhi und dem
Gerichtsprasidenten Schreber gemein, was auch haben diese beiden letzteren ge-

23 Das musikalische Konzept der entwickelnden Variation ist die prizise Analogie dieser
Verhiltnisse: Die Variationen beziehen sich nicht so sehr auf ein Grundthema, das immer
wieder wie von neuem aufgenommen und verdndert wird, sondern auf die gesamte Reihe
der voraufgegangenen Variationen — ein Prozess, der die Hierarchie zwischen ,,Grund-
thema® und ,,Variation (zumindest tendenziell) auflost. Daher kann in solchen Serien
das Urbild hinter den folgenden verschwinden: Es sind Erfahrungen von grolerer Allge-
meinheit, wenn vielleicht auch nicht unbedingt von groferer sinnlicher Eindriicklichkeit,
die es erlauben, den Sinn und die ganze Tragweite dessen zu artikulieren, was im Urbild
zwar angelegt und geahnt, aber noch nicht artikuliert und ausgefiihrt war. Das Urbild hat
sie moglich gemacht, und muss doch, unter Umstdnden, hinter ihnen zuriicktreten. Des-
wegen taucht der Dirigent zwar in Masse und Macht wieder auf, aber nur auf drei Seiten,
und auch sehr viel differenzierter und weniger ,tendenzios* als die Beschreibung des
Machthabers Scherchen. (Dennoch ist sowohl die Tragweite der Erfahrung des Dirigen-
ten, als auch ein versteckter Hinweis auf die Genealogie der Theorie eingeflochten: ,,Es
gibt keinen anschaulicheren Ausdruck fiir die Macht als die Tatigkeit des Dirigenten. [...]
Wer nichts iiber sie wiisste, konnte ihre Eigenschaften eine nach der anderen aus einer
aufmerksamen Betrachtung des Dirigenten ableiten.” (468) Gerade dieser letztere Satz

findet sein genaues Echo im oben zitierten Satz aus dem Augenspiel.)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 237

mein? ,,Auf den ersten Blick® — und das heif3t fiir jeden anderen als fiir Canetti —
haben sie nichts gemein; sie ordnen sich aber fiir denjenigen, der in gewisser Hin-
sicht auf sie zu schauen vermag, in eine Serie, als deren Vertreter sie dann wahlwei-
se erscheinen konnen. Schon wird ein Nichstes dringlich: Was die Urbilder ermog-
lichen, die Serien, die sie stiften, die Theorien, die sie aus sich entlassen — dies alles
steht ganz offenbar nicht einer autonomen und fiir sich bestehenden anschaulichen
Welt einfach gegeniiber. Es gibt dieser anschaulichen Welt unserer Erfahrungen im
Gegenteil erst das Relief, in der sie uns je als bestimmte erscheint. ,,Ein Netzwerk
in fortwéhrender Fluktuation: es heiBt Wirklichkeit oder Wahrheit.«?*

Eine ganz grundsitzliche und wichtige Unterscheidung zwischen den verschie-
denen Serien wurde bereits eingefiihrt, ndmlich als wir Urbilder der Wortlosigkeit
und solche des Wortes unterschieden. Denn jene Urbilder fordern nicht nur ihre
Fortschreibung in Serien geradehin, sondern sie fordern neben der Vielfalt der Se-
rien auch ihre Vielfalt in Hinsicht auf die Ordnung ihrer Register. Und die deut-
lichste Unterscheidung der Register liegt in der zwischen der Vielfalt anderer Er-
fahrungen oder der Hervorbringung bestimmter Erfahrungsmoglichkeiten einerseits
und der Thematisierung dieser Erfahrungen in der Sprache, in einer Theorie ande-
rerseits. Die Versprachlichung ist eine Serie, die an jede beliebige andere immer
angeschlossen werden kann (wenn auch nicht unbedingt immer gleich gelingend).
Das eben ist der Unterschied der beiden Arten von Urbildern, denn es ist ja klar,
dass ihr Unterschied nicht in einem anderen ,,Inhalt* 0.4. beschlossen liegt.

b) Die Wege der Theorie:
zwischen semantischer Dichte und kohédrenter Deformierung

Die Theorie, die sich entwickeln soll, hat ihre Wege und Strategien. Diese sind
nicht methodisch anwendbar oder erlernbar; sie geschehen. Gleichwohl haben sie
ihre Logik, ebenso wie die Tatsache ihrer Undiszipliniertheit ihren ganz logischen
Grund hat.

Der erste, der, soweit ich sehe, beides in vollkommener Klarheit gesehen hat,
war Kant. Seine Kritik der Urteilskraft ist nicht einfach ein dritter Teil, der das kri-
tische Unternehmen abschlief3t. Man wird vielmehr sagen miissen, dass dieses aus
der Kritik der Urteilskraft allererst seinen Sinn erhilt. Kant stellt die Urteilskraft
von Anfang an (also seit der ersten Einleitung von 1789/90) als jene Instanz vor, die
alle anderen Vermogen des Gemiits miteinander in Beziehung setzt, sie zueinander
vermittelt und damit letztlich allererst so etwas wie ein Bewusstsein moglich macht.
Das ist umso bedeutsamer, als die Urteilskraft zwar ihr Prinzip hat und nach be-
schreibbaren Weisen operiert, aber radikal nicht methodisch disziplinierbar ist.

24 Fleck: Entstehung und Entwicklung. 105.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Man kann, um des griffigeren Zugangs willen, zwischen einer Urteilskraft im
Groflen und einer im Kleinen unterscheiden; immer aber erweist sich die Urteils-
kraft als jene prekire, weil in keiner Weise methodisch disziplinierbare Bezie-
hungsstiftung von Allgemeinem und Besonderem, von Einheit und Vielheit.?® Die
erste, die Urteilskraft ,,im GroBen®, hat ihren systematischen Ort als die mediale In-
stanz von Vernunft und Verstand. Der Verstand ist das Vermdgen der Prinzipien,
der Erkenntnis des Allgemeinen, die Vernunft ist das Vermogen der Ableitung aus
gegebenen Prinzipien und deren Systematisierung in einer theoretischen Einheit;
die Urteilskraft steht nun zwischen diesen beiden als das Vermogen, das Besondere
unter das Allgemeine zu subsumieren, oder allgemeiner gesprochen: es in Bezie-
hung zu einem Allgemeinen zu setzen. Damit steht die Urteilskraft schon im Gro-
Ben als vermittelnde Instanz zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen, aber
so0, dass sie nicht die Erkenntnis (der allgemeinen Prinzipien) der Dinge zum Ge-
genstand hat (wie der Verstand), auch nicht die systematische Zusammenstimmung
der Erkenntnisse (wie die Vernunft), sondern ausschlieflich die Beziehung einer
Gesamtheit des Erfahrbaren auf ein Subjekt. Die Urteilskraft erweist sich als emi-
nent schopferisch, und das im doppelten Sinn. Erstens entwirft sie einen Begriff von
Natur, der in keiner Erfahrung jemals gegeben werden kann, der auch kein Begriff
a priori ist, der ebenfalls keine regulative Idee ist, der aber als Voraussetzung und
Unterstellung die Erfahrung als die eines Systems moglich werden lidsst (die Natur
betrachtet als Kunst, wie Kant schreibt.).?® Es handelt sich um einen ganz formalen
Begriff der Erfahrung, der aber zu seiner ,,Fiillung®™ und Realisierung auffordert.

[...] so muss die Urteilskraft fiir ihren eigenen Gebrauch es als Prinzip a priori annehmen,
dass das fiir die menschliche Einsicht Zufillige in den besonderen (empirischen) Naturgeset-
zen dennoch eine, fiir uns zwar nicht zu ergriindende, aber doch denkbare gesetzliche Einheit,

in der Verbindung ihres Mannigfaltigen zu einer an sich mdglichen Erfahrung, enthalte.?’

Anders formuliert: Die Welt ist eine wohl bestimmte, wohl geordnete, allzeit im
Grundsatz erkennbare und nach ihren allgemeinen (zwar empirischen, aber dennoch
zwingenden) Gesetzen erkennbare Gesamtheit. Weil dieses Prinzip der Urteilskraft
die Erkenntnis der ,,Natur” anleitet, aber nie eingelost wird, erweist sich die Ur-

25 Da ich den Kantischen Text hier nur beriicksichtige, insofern er fiir die vorliegenden Fra-
gen von Belang ist, darf keine erschopfende Diskussion erwartet werden. Vieles wird un-
ter den Tisch fallen, etwa die so wichtige Beziehung der Urteilskraft zu Lust und Unlust.

26 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. 17. AA XX. 204. (Erste Einleitung).

27 Ebd. B XXXIII. Vielleicht sogar noch deutlicher in der Ersten Einleitung: ,,Das eigen-
tiimliche Prinzip der Urteilskraft ist also: die Natur spezifiziert ihre allgemeine Gesetze zu
empirischen, gemdfy der Form eines logischen Systems, zum Behuf der Urteilskraft.
(Ebd. 29. AA XX. 216).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 239

teilskraft in einem zweiten Sinn als schopferisch, da sie bestindig dazu aufgefordert
ist, diese Bestimmung der Natur, die als langst feststehende vorausgesetzt ist, von
Neuem in Angriff zu nehmen, und das heifit: neue empirische Gesetze aufzufin-
den.”® Das Problem besteht, in Kants Systematik formuliert, darin, dass die Ver-
standesbegriffe, als grundlegendste Formen aller Empirie eine riesige Leerstelle las-
sen, ndmlich dort, wo es um konkrete Naturgesetze, um das wirkliche Erfassen der
Natur geht. Der Begriff der Kausalitét verrdt mir in seiner Formalitit noch nichts
dartiber, ob Steine fallen, weil unten ihr natiirlicher Ort ist, weil sie von der Luft
gedriickt werden oder weil sie von der Masse der Erde angezogen werden. Die kon-
krete (und verdnderliche) Systematik der Natur zu entwerfen ist die Aufgabe der
Urteilskraft.? Die Urteilskraft verfihrt hierbei ,.kiinstlich®, wie es Kant formuliert.°

Das leitet iiber zur Urteilskraft im Kleinen: Hier steht vor allem das Verhiltnis
von Einbildungskraft (als dem Vermogen der Synthetisierung des Mannigfaltigen
der Sinnlichkeit) und Verstand in Frage. Die Urteilskraft prisentiert sich also als
die prekdre Stiftung des Verhdltnisses von Begriff und Anschauung. Was Kant im
Schematismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft mehr angedeutet bzw. einer
sehr fragwiirdigen Kldrung zugefiihrt hatte, das wird nun mit Hinweis auf die Ur-
teilskraft gekldrt. Wie ist es moglich, ein Ding unter einen Begriff zu subsumieren?
— Zielt diese Frage auf eine Antwort, die als Anweisung oder Anleitung dienen
konnte — ist sie also technisch —, dann muss man antworten: Das ist iiberhaupt nicht
moglich. Genau dieses Abbrechen alles Methodischen und Geordneten, das Kant in
der ersten Kritik mit der Einfithrung der Schemata hatte iiberwinden wollen, akzep-
tiert er nun; und genau darin zeigt sich die alles fundierende Funktion, die die Ur-
teilskraft bei Kant einnimmt, denn sie ist die Chiffre fiir ein lebendiges Fungieren,
das sich nur noch nachzeichnen, nicht mehr (im Sinn einer Disziplinierung oder
Methodik) erkliren liefe. Dem steht nimlich schon eine einfache logische Uberle-
gung entgegen:

Sie soll also selbst einen Begriff angeben, durch den eigentlich kein Ding erkannt wird, son-
dern der nur ihr selbst zur Regel dient, aber nicht zu einer objektiven, der sie ihr Urteil anpas-
sen kann, weil dazu wiederum eine andere Urteilskraft erforderlich sein wiirde, um unter-

scheiden zu kénnen, ob es der Fall der Regel sei oder nicht.’!

28 Sobald man diesen zweiten Punkt anerkannt hat, ist man bereits bei Flecks Kennzeich-
nung von Wirklichkeit/Wahrheit als ,,Netzwerk in fortwihrender Fluktuation™ angelangt.

29 Vgl. dazu den wichtigen Abschnitt IV der (zweiten) Einleitung. Dieser Entwurf ist je und
je an die Dreifaltigkeit der transzendentalen Prinzipien der Homogenitit, der Spezifikati-
on und der Kontinuitdt gebunden. Vgl. dazu den Abschnitt V bei Kant, sowie zu diesen
Prinzipien hier weiter unten.

30 A.a.0.26. AA XX. 213 f. (Erste Einleitung).

31 Ebd. 75.B 7. (Vorrede).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Was die Urteilskraft so auszeichnet, ist, dass sich in ihr das Mysterium der Bezie-
hung eines erkennenden Subjekts auf eine Welt von Einzeldingen verdichtet: ndm-
lich das Mysterium, dass in der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem auf-
einander eine Spontaneitit herrscht, die nicht weiter begriindet werden kann, die ihr
eigener Grund ist. Denn wiirde man dort tatséchlich ein ,,Drittes” zugrunde legen,
geriete man in einen unendlichen Regress, da sich die Frage, wie das Besondere
zum Dritten und das Allgemeine zum Dritten sich verhalte usw., endlos wiederhol-
te. Die Urteilskraft ist also nicht so sehr ein Mittler, als vielmehr das Fungieren der
Medialitdt selbst.

Das zeigt sich auch in jenen beiden Gestalten, die die Urteilskraft im Kleinen
annimmt: die bestimmende und die reflektierende. Schon die bestimmende Urteils-
kraft, also die schlichte Subsumtion eines Gegebenen unter einen Begriff, erweist
vor diesem Hintergrund die ganze Ritselhaftigkeit und Immensitit, die in ihr lie-
gen. Von besonderen Interesse fiir uns ist aber die reflektierende Urteilskraft. In
dieser Konzeption spricht sich zum ersten Mal das gesamte Problem einer Erkennt-
nis aus, die nicht mehr dem Leitfaden einer transzendenten Wahrheit folgen zu
konnen hofft. Wie ist es moglich, zu einem Gegebenen ein allgemeines Gesetz zu
finden, eine Regel, einen Begriff? — Auch diese Frage kann, wenn sie als Hand-
lungsanleitung (technisch) gemeint wire, nur mit dem eindeutigen ,,Uberhaupt
nicht* beantwortet werden. Dass das aber moglich ist, dass also das Denken von ei-
nem Etwas zu einem Allgemeinen springen kann, oder noch genauer: dass das
Denken sich zu diesem Sprung streckt, der, wenn er vollzogen sein wird, das ,,Et-
was®, von dem das Denken ausging, zu einem anderen gemacht haben wird — darin
liegt das nicht mehr weiter ,,aufkldrbare” Ritsel. In Canettis Erfahrung der Masse
hatten wir die reflektierende Urteilskraft in Reinform vor uns; zugleich zeigt sich in
diesem Beispiel, dass wir darunter nicht einen isolierten Akt der Begriffsfindung
oder der Kategorisierung zu verstehen haben, sondern einen komplexen Prozess, in
dem sich die Begriffe und Kategorien ganz grundsitzlich verschieben miissen. Die
Urteilskraft ist, auch und vor allem als reflektierende, nicht regellos; doch die Re-
gel, der sie folgt, ist niemals ,,objektiv®, sie ist nicht selbst gegeben und ausdriick-
lich das Fungieren der Urteilskraft anleitend. Vielmehr darf als solche Regel der
Urteilskraft nur die dialektische Verbindung von Anschauungen und Begriffen, das
immer neue Verhiltnis von Allgemeinem und Besonderem, das freie Spiel der
Vermogen und seine subjektive Beziehung zu Lust und Unlust gelten; als explizite
Regel ldsst sie sich bestenfalls im Nachhinein extrahieren.

Es lassen sich aber solche ,,Regeln angeben, nach denen die Arbeit mit und an
den Begriffen verfihrt. Die folgende Auflistung einiger solcher ,,Regeln“ wird nicht
erschopfend sein, sie wird vielmehr ein ,,rhapsodistisches* Aussehen erhalten;*? das

32 Nach Kants Zuriickweisung aller vorigen Kategorienlehre, vgl. Kritik der reinen Ver-

nunft. B 106. Man sagt demnach nur dasselbe, wenn man festhlt, dass diese ,,Regeln*

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 241

liegt, wie sich schon absehen ldsst, in der Natur der Sache — mit Kant gesprochen:
in der Autonomie (im Wortsinn) der Urteilskraft; zugleich wird sich der Sinn von
,.Regel“ durch diese Auflistung niher kléren.

Eine erste und besonders grundsitzliche Weise, den Begriffen ihren Weg zu
bahnen, hatte Kant bereits in einem ,Anhang zur transzendentalen Dialektik® in der
Kritik der reinen Vernunft gegeben (,Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der
reinen Vernunft®). Dieser Text, der bereits wichtige Ideen der Kritik der Urteilskraft

vorwegnimmt,*

unterscheidet zwischen drei transzendentalen Prinzipien: den Prin-
zipien der Spezifikation, der Homogenitit und der Kontinuitit. Diese transzenden-
talen Prinzipien leiten nach Kant das konkrete Forschen iiber die Natur immer an,
wenn auch in je anderer Gewichtung. Dabei fordert das Prinzip (oder die Maxime)
der Homogenitit, dass man von den vielfiltigen, sich im Laufe einer Forschung er-
gebenden Begriffen zu einem Uberbegriff gelangt, der diese alle als seine Arten un-
ter sich vereinigen kann, um schlussendlich einen obersten Begriff aufzufinden, der
das gesamte Gebiet der Forschung zu einer Einheit zusammenfiigen kann. Die Spe-
zifikation ist dagegen die Forderung, so viele Unterteilungen wie notig in die Be-
griffe der Forschung einzuziehen: Da die Mannigfaltigkeit der Phdnomene ins Un-
endliche geht, muss ihr auch theoretisch Rechnung getragen werden, indem nicht
vorschnell alle Unterschiede in der Einheit eines allzu handlichen Begriffs iiber-
sprungen werden, auch wenn natiirlich die Vielfalt der Erscheinungen nicht erreicht
werden kann (sonst wire die Erkenntnis auch keine mehr). Die Kontinuitdt be-
zeichnet schlielich die aus den beiden ersten Prinzipien folgende doppelte trans-
zendentale Voraussetzung, wonach es erstens keinerlei Isoliertes in der Natur gibt,
also nichts, was durch die Maschen des von Homogenitit und Spezifikation aufge-
spannten Netzes fallen kann (die Voraussetzung der ,,Verwandtschaft aller Glieder
der Natur*)**, und wonach es zweitens keine diskreten Verschiedenheiten der Arten
gibt, sondern die Ubergiinge als infinitesimale angesehen werden miissen (sodass
sich das ,,Netz“, von dem die Rede war, zu einem kontinuierlichen Schleier wandelt

der Urteilskraft oder Strategien des Begriffslebens nicht aus einem einheitlichen Ur-
sprung deduziert werden konnen.

33 Der Unterschied liegt vor allem in der Richtung, auf die die Analyse ausgeht: Wéhrend es
im Kontext der transzendentalen Dialektik darum geht, dass die Vernunft darauf aus ist,
den Erkenntnissen dadurch systematische Einheit zu geben, dass ,,iiberfliegende* Gegen-
stinde angenommen werden (wenn auch, in der kritischen Philosophie, blof} in heuristi-
scher Weise), die jenseits des Felds moglicher Erfahrung stehen und gerade dadurch ei-
nen systematischen Abschluss realisieren konnen — verbleibt die Urteilskraft in der dritten
Kritik ganz ,.einheimisch® und organisiert ausschlielich die dynamische Strukturierung
des Felds der Erfahrung selbst.

34 Kiritik der reinen Vernunft B 689.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

— freilich immer nur der Tendenz nach und der Unterstellung der vollstindigen Er-
kennbarkeit zufolge).

Es ist wichtig zu betonen, dass alle drei Prinzipien nur Tendenzen der Begriffs-
arbeit bezeichnen: Unméglich kann eine unendlich differenzierte Spezifikation der
Begriffe gegeben werden, unmoglich der oberste Begriff, der alles vereinte (bzw.
nur um den Preis seiner vollkommenen Leere), unméglich auch die Kontinuitét der
Natur in Hinsicht auf ihre Arten aufgefunden werden. Aber so, wie sie nur Tenden-
zen der Begriffsarbeit bezeichnen, so deuten sie vor allem die allgemeine und unab-
schlieBbare Notwendigkeit der Begriffsschopfung an. Kant legt hier groen Wert
auf den prozessualen Charakter des Forschens. Differenzen in Unterbegriffen wer-
den entworfen, Einheiten in Oberbegriffen werden gesucht, ihr geregelter Zusam-
menhang tiberall unterstellt — aber entsprechend der Auffassung der Natur als Kunst
werden dieser Entwurf und diese Suche immer von neuem angefangen: Indem die
Urteilskraft (oder die Vernunft, von der Kant in diesem fritheren Text fast aus-
schlieBlich spricht) die Natur als Kunst auffasst, wird sie selbst zur Kiinstlerin — die
freilich nur deswegen den Pinsel schwingt, weil sie glaubt, darin der Natur — die sie
im gleichen Zuge erst erfindet — nachzufolgen!

Kant gibt diesen Tendenzen des Denkens sogleich eine anthropologische
Grundlage, indem er ihnen Vermdgen zuteilt:

Dieser Grundsatz (der Scharfsinnigkeit, oder des Unterscheidungsvermogens) schriankt den
Leichtsinn des ersteren (des Witzes) sehr ein, und die Vernunft zeigt hier ein doppeltes einan-
der widerstreitendes Interesse, einerseits das Interesse des Umfangs (der Allgemeinheit) in
Ansehung der Gattungen, andererseits des Inhalts (der Bestimmtheit) in Absicht auf die Man-
nigfaltigkeit der Arten, weil der Verstand im ersteren Falle zwar viel unter seinen Begriffen,

im zweiten aber desto mehr in denselben denkt.

So fasst Kant als einer der ersten die begrifflichen Hierarchien in ihrem ,,fluktuie-
renden® Sein, in ihrem Ausgreifen auf Umfassenderes und ihrer Differenzierung in
Besonderungen, sowie in dem Bestreben der Zusammenfiihrung beider Bewegun-
gen.* Dieser dynamische Aspekt des Lebens der Begriffe kann erst in dem Moment
zum Gegenstand der Theorie werden, wenn sich das Denken von dem An-sich der
Wahrheit 16st oder doch, wie im Falle Kants, in strenger Uberlegung von der Mog-
lichkeit der Erfassung dieses An-sich abwendet. Das ist die Aufgabe der Urteils-

35 Ebd. B 682.

36 Ausgerechnet aus der Perspektive einer spekulativen Metaphysik, die die Transzendenz
des Einen zu ihrem Dreh- und Angelpunkt macht, gelangt Nikolaus von Kues zu einer
nicht undhnlichen Idee der Fluktuation der Begriffe, die bei ihm unter das Gesetz der
~MutmaBung® gestellt sind. Vgl. dazu die Interpretation von Borsche: Was etwas ist.
Teil IV.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 243

kraft: die Regelhaftigkeit wahren, die im Entwurf der Wahrheit liegt, zugleich aber
nichts anderes als diesen Entwurf selbst zum MaBstab dieser Wahrheit zu machen.
Kants Unterscheidung der Homogenitdt und Spezifikation, sowie der Kontinuitat
bleibt dabei ganz in der Vorstellung einer vertikalen und horizontalen Bestimmung
der Begriffsverhiltnisse: Begriffe ordnen sich zueinander (und bilden so Reihen
von nebeneinander bestehenden Arten) und untereinander (und bilden so die viel-
filtigen Hierarchien von Arten und Gattungen).’” Die Begriffe mogen aber auch
durchaus andere Wege gehen, oder genauer: Die Wege der Begriffe lassen sich kei-
neswegs in solche ,,rechtwinklige® Schemata pressen; diese sind vielmehr die letz-
ten Ausldufer einer Konsolidierung der Begriffwelten.

Die Begriffe machen aber eben auch ,,Résselspriinge*, wie Canetti das sagt. Ein
solcher, seinerseits duBerst geregelter Rosselsprung ist die Formalisierung, die
Husserl immer wieder von der Generalisierung abzutrennen bemiiht ist. So ist das

37 Es ist eigenartig und zutiefst bemerkenswert, dass Kant in diesen Seiten der Kritik der
reinen Vernunft nacheinander zwei Charakterisierungen gelingen, die sich fast wie Be-
schreibungen unserer zentralen Begriffe lesen. So veranschaulicht er diese Theorie der
Verhiltnisse von Begriffen mit dem Vergleich: ,,Man kann einen jeden Begriff als einen
Punkt ansehen, der, als der Standpunkt eines Zuschauers, seinen Horizont hat, d.i. eine
Menge von Dingen, die aus demselben konnen vorgestellet und gleichsam iiberschauet
werden. Innerhalb diesem Horizonte muss eine Menge von Punkten ins Unendliche an-
gegeben werden konnen, deren jeder wiederum seinen engeren Gesichtskreis hat; d.i. jede
Art enthilt Unterarten, nach dem Prinzip der Spezifikation, und der logische Horizont be-
steht nur aus kleineren Horizonten (Unterarten), nicht aber aus Punkten, die keinen Um-
fang haben (Individuen). Aber zu verschiedenen Horizonten, d.i. Gattungen, die aus
ebenso vielen Begriffen bestimmt werden, lésst sich ein gemeinschaftlicher Horizont, da-
raus man sie insgesamt als aus einem Mittelpunkte iiberschauet, gezogen denken, welcher
die hohere Gattung ist, bis endlich die hochste Gattung der allgemeine und wahre Hori-
zont ist, der aus dem Standpunkte des hochsten Begriffs bestimmt wird, und alle Mannig-
faltigkeiten, als Gattungen, Arten und Unterarten, unter sich befasst. (Ebd. B 686 f.) Al-
lerdings fillt auf, dass Kant hier, entgegen unserer Verwendung des Begriffs, jedem Ho-
rizont immer nur das zukommen ldsst, was unter einen einmal angenommenen Stand-
punkt fallt, nicht aber, was ihn iibersteigt. Dementsprechend fasst er den (Inhalt des) Ho-
rizont(es) als eine ,,Menge von Dingen* auf. Noch ndher an unserem Vertex sind aber
diese Zeilen: ,,Dagegen aber haben sie [die transzendentalen Ideen] einen vortrefflichen
und unentbehrlichnotwendigen regulativen Gebrauch, nidmlich den Verstand zu einem
gewissen Ziele zu richten, in Aussicht auf welches die Richtungslinien aller seiner Regeln
in einem Punkt zusammenlaufen, der, ob er zwar nur eine Idee (focus imaginarius), d.i.
ein Punkt ist, aus welchem die Verstandesbegriffe wirklich nicht ausgehen, indem er ganz
auBerhalb der Grenzen moglicher Erfahrung liegt, dennoch dazu dient, ihnen die grofite
Einheit neben der groften Ausbreitung zu verschaffen.” (Ebd. B 672)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Dreieck unter die Gattung der Raumgestalt eingeordnet und die Farbe Rot unter die
Gattung der sinnlichen Qualitit; beide sind aber, in ganz anderer Weise, eingeord-
net in die Form ,,Wesen*.* Jean Cavailles nimmt den Begriff der Formalisierung
auf, wendet ihn aber eher auf die Erfassung logischer Operationen an. So ist der
Ubergang von arithmetischen Sitzen zu algebraischen Formeln wie ,,a+b=c* Bei-
spiel einer Formalisierung.* In ihr wird von der Gegenstandsbeziehung allgemein
abstrahiert. Dagegen bezeichnet die Generalisierung fiir Cavailles die Erweiterung
einer Operation {iber ihr urspriingliches gegenstindliches Feld hinaus. Deswegen
entspricht ihr auch die so wichtige ,,adjonction d’idéaux®, die Angliederung neuer
Gegenstindlichkeiten, die durch die genannte Erweiterung erfordert sind. Wenn da-
her der Mathematiker die Wurzelzichung, die ,,eigentlich® nur auf positive Zahlen
Anwendung finden kann, auf die Zahl —2 anwendet, ist er gezwungen, eine neue
Zahl einzufiihren, einen neuen Zahlentyp (i). Dasselbe gilt freilich schon fiir die
Einfilhrung der negativen Zahlen und so aller Zahltypen. SchlieBlich nennt
Cavailles die Thematisierung: In ihr wird eine Operation (wie z.B. die formalisierte
Subtraktion) zum Gegenstand einer hoherstufigen Theorie, innerhalb derer sie als
Individuum auftritt. Bei alledem ist offensichtlich, dass das urspriingliche ,,Materi-
al“, die ersten Operationen, die formalisiert, generalisiert oder thematisiert werden,
nicht unverindert bleiben konnen; sie indern vielmehr grundlegend ihren Sinn.*
Auf ganz andere Wege fiihrt eine Unterscheidung, die uns schon begegnet war,
ndamlich die von Saussure in Syntagma und Paradigma. Beriicksichtigt man die wei-
tere Aufwertung, die Roman Jakobson diesen Prozessen hat zukommen lassen (als

38 Z.B. Husserl: LU III. Hua XIX/1. § 24 oder Ideen 1. Hua III/1. § 13.

39 Zu diesen von Cavaillés unterschiedenen Operationen, die er ,,dialektische Momente*
nennt, siche meinen Aufsatz: Jean Cavailles: Wissenschaftstheorie und Phanomenologie.
31f.

40 Solche Prozesse lassen sich natiirlich nicht nur in der Mathematik auffinden. Liest man
noch einmal jenen Abschnitt, der die Transzendentale Dialektik in der Kritik der reinen
Vernunft (und mit ihr die gesamte Transzendentale Elementarlehre) abschlieft (,Von der
Endabsicht der natiirlichen Dialektik der menschlichen Vernunft‘), wird man gewahr,
dass sich Kants Vorgehen mit diesen Begriffen gut beschreiben lésst: Er thematisiert eine
Generalisierung, die die menschliche Vernunft mit einer gewissen Zwangslaufigkeit vor-
nimmt und die sie tiber das Feld moglicher Erfahrung hinaus zu transzendenten Gegen-
stinden fiihrt. Indem er diesen Uberstieg thematisiert, kann er ihn regulativ verwenden,
ihn in der Schwebe und damit seine (unterstellte) formale Struktur (die auf ZweckméaBig-
keit ausgeht) im Spiel halten. So lésst sich im Riickgang — und darin besteht ja die ,,End-
absicht™ — die Welt zum Zweck ihrer Erkenntnis als eine zweckméBige, im Modus des
Als-ob auffassen. Diese so verstandene Welt ist damit weder mit einer ganz ,,gottlosen*
noch auch mit einer ungebrochen als Schopfung eines allweisen Gottes aufgefassten ganz

identisch; sie bleibt in einem gewissen Zwielicht.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 245

Metonymie und Metapher), werden sie zu Hinweisen in eine ganz andere Richtung
als jene der logischen Analyse. Es sind letzten Endes die Prozesse, die man in einer
allzu leichtfertigen Weise der Rhetorik zugeschrieben hat, die man ihrerseits von al-
ler ernsthaften Philosophie und Wissenschaft abzugrenzen sich die grofite Miihe
gab. Versteht man unter ,,Rhetorik* die Kunst der Uberredung oder des nur Ange-
nehmen in der Rede, dann ist diese Trennung gerechtfertigt. Erweist sich aber, dass
die Prozesse, die eine Rhetorik untersucht, eben dieselben sind, in denen sich all-
gemein die Arbeit am Begriff realisiert, also dieselben, die auch Wissenschaft und
Philosophie verwenden miissen, wollen sie eine Verschiebung des Rahmens errei-
chen, innerhalb dessen sich etrwas gibt — dann ist die Rhetorik nicht mehr das
schindliche Gegenprojekt zur wissenschaftlichen Bemiihung um Wahrheit, sondern
deren unverzichtbarer Bestandteil, sogar das einzige, was den Namen ,,Methoden-
lehre* dann noch verdient, auch wenn darunter nichts Normatives mehr verstanden
werden kann. Damit ist auch vollends klar, was sich schon lidngst angedeutet hat
und bei Kant seine logische Begriindung erfahren hat, namlich dass eine ,,Liste der
Wege der Begriffe nicht abgeschlossen sein kann. Aus welchem Prinzip lieen sich
die Rosselspriinge der Rhetorik auch ableiten? Solange die Sprache ihre eigene
Kraft unter Beweis stellt, muss man auf Verbindungen und Beziehungen neuer Art
gefasst sein. Nicht mehr Handbiicher der Logik konnen dann die Autorititen iiber
die Erkenntnis sein, sondern die ,,rhapsodistischen* Handbiicher der Rhetorik.*!
Diese wird dann zur ,,spekulativen Rhetorik*.4?

41 Ein Nebenergebnis weist jetzt schon auf einige Begrenzungen hin und iiber diese hinaus:
Wir hatten uns im Ersten Teil auf die Theorie des Begehrens durch Lacan gestiitzt; nun
zeigt sich aber, dass auch Metapher und Metonymie, Verdichtung und Verschiebung, bei
aller Privilegierung, die sie bereits bei Freud erhielten, nicht die letzten irreduziblen Ele-
mente der Rhetorik sind, und damit auch nicht die letzten Elemente, auf die sich alle We-
ge des Begehrens reduzieren lassen. Metapher und Metonymie sind ungemein wichtige
Elemente der Rhetorik, doch bleiben sie Elemente unter anderen. So stellt sich uns die
Theorie des Begehrens, der wir bislang gefolgt waren, schon von dieser sprachphiloso-
phischen Seite her in Frage.

42 Ich tibernehme den Ausdruck von Pascal Quignard. In seinem Buch diesen Titels interes-
siert sich Quignard zwar weniger fiir die exakte Analyse solcher Prozesse; es geht ihm al-
lerdings um die (selbst auf der Grenze von Philosophie und Literatur wandelnde) Wiirdi-
gung einer Denktradition, die sich der (Transzendenz-)Metaphysik und ihren strengen
Begriffsunterscheidungen verweigert mit dem Hinweis auf die nicht zu béndigende Kraft
der Sprache, die immer von neuem Wahrheit hervorbringt. Dies verbindet sich zwangs-
laufig mit dem ,,Atheismus“ dieser Tradition: ,,Curieusement la rhétorique est athée.
Pourtant elle est un obéir fanatique au langage, elle présente une foi aveugle en ses au-
daces, elle organise une véritable piété dans ses formes. Or, pour la tradition rhétorique, il

n’y a jamais eu la possibilité de religion révélée, ni méme d’école associce a une maitrise,

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wertvolle Hinweise auf diese spekulative Rhetorik, die uns zugleich zu ihren
korrelativen Aspekten fiihren, liefert Freuds Traumdeutung. Schon einer seiner aus-
gefeilten Vergleiche bringt uns auf die Spur:

Wenn ein Gedicht in Reimen entstehen soll, so ist die zweite Reimzeile an zwei Bedingungen
gebunden; sie muss den ihr zukommenden Sinn ausdriicken, und ihr Ausdruck muss den
Gleichklang mit der ersten Reimzeile finden. Die besten Gedichte sind wohl die, wo man die
Absicht, den Reim zu finden, nicht merkt, sondern wo beide Gedanken von vornherein durch
gegenseitige Induzierung den sprachlichen Ausdruck gewihlt haben, der mit leichter Nachbe-

arbeitung den Gleichklang entstehen ldsst.®

Der Ausdruck, der gesucht wird, muss also sowohl inhaltlichen wie strukturellen
Bedingungen geniigen; letztere sind sogar sehr vielfiltig: neben dem Reimschema
gehoren hierher das VersmaB, das Sprachniveau, ja selbst die Sprache mit ihren
grammatikalischen und syntaktischen Forderungen. Und auch der ,,Inhalt” liegt ja
nicht einfach erst vor und wird dann ,,iibersetzt” in das Gedicht, oder so: Vielleicht
wird er ,,iibersetzt”, aber nur in der Weise, dass er erst dadurch und danach ,,vor-
liegt™. Zunidchst erscheint er nur als etwas Auszudriickendes, wobei dieses noch
keine klare Gestalt hat. Hétte sie diese bereits, dann wire der Ausdruck kein Prob-
lem, niemals ein Problem. Mit anderen Worten: Wieder miissen wir hier der pha-
nomenologischen Gegebenheit im zeitlichen Verlauf Rechnung tragen und nicht das
»Ergebnis“ in den Anfang jenes Prozesses hineintragen, der es erst hervorbringen
wird. Wir konnen in Bezug auf dieses Auszudriickende mit Merleau-Ponty von ei-
ner ,,bestimmten Leere“ sprechen: Das, was gesagt werden soll, ist eine Leere, inso-
fern es eben noch nicht gesagt werden kann; es ist aber eine bestimmte Leere, inso-
fern es als selbst nicht gegebenes Kriterium der Wertung und Selektion der ,,Aus-
driicke* dient.** Es hat also, wie man sieht, die selben systematischen Charakteristi-
ka wie die Regel, die das Wirken der Urteilskraft bei Kant anleitet.*’ Diese be-
stimmte Leere, die den Ausdruck leitet und im Wortsinne autonom ist, muss als

ni méme une autorité grammaticale ou philologique qui surplomberait les chasses force-
nées du signifiant au-dela des signes. Rien dans la dévotion au langage ne permet de
s’arréter a un effet de langage et le prétendre comme la source du langage.“ (71 f.)

43 Freud: Traumdeutung. 345 f.

44 Die Anfiihrungszeichen haben ihren Grund in einer Tatsache, die uns nun schon mehr-
mals begegnet ist: Die Ausdriicke liegen nicht einfach als Moglichkeiten vor, bzw. in
dem Mafe, in dem sie es tun, sind sie nicht geeignet; in dem Malfle aber, in dem sie sich
als geeignet erweisen, sind sie nicht mehr jene feststehenden und bekannten Ausdriicke,
auf die man gewissermafen technisch zuriickgreifen kann.

45 Siehe zu der ,,bestimmten Leere* auch meinen Aufsatz ,Das Subjekt im Anspruch’.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 247

Operator der Beziehung von ,,semantischer Dichte* und ,kohdrenter Deformie-
rung‘ betrachtet werden.

Was ist damit gemeint? Die Frage, die uns hier beschiftigt, ist allgemein gesagt:
Wie etwas sagen? Dabei ist das ,,etwas™ aber nicht irgendetwas, sondern solches,
wofiir es noch keinen angemessenen Ausdruck gibt. Wie kann ich also so etwas
.ausdriicken“? Wire es nicht verlockend und hilfreich, wiirde es nicht allen die Ge-
schichte der Wissenschaft durchziehenden Irrtiimern das Wasser abgraben, wenn
ich einfach ein ganz neues Wort schaffe, das mit den gewohnten in iiberhaupt kei-
nem Zusammenhang mehr stiinde? Und doch geschieht das nie: Warum nicht?

Um das zu erkldren, muss man den Modus der Aufnahme der Worte genauer
betrachten. Was zieht einen Philosophen an einem Wort der philosophischen Tradi-
tion an? Hat er etwa das Ganze der Bedeutung bzw. Bedeutungen vor sich, die die-
ses Wort im Laufe seiner Geschichte angenommen hat? So ist es in der Wirklich-
keit nicht, und zwar nicht etwa deswegen, weil man nicht alle Bedeutungen vor
Augen hitte oder haben konnte. Ist es dann eine der gingigen Bedeutungen, die da-
zu auffordern, das Wort wieder aufzunehmen?

Auch das nicht. In Wirklichkeit konzentriert sich in einem solchen Wort, das
anspricht, auffordert, das als eine Art Antwort auf ein Problem plétzlich eintritt, je-
ne ,,Eigenschaft der Sprache, die man mit Ponge (und in seiner Folge mit Merleau-
Ponty) ,,semantische Dichte* oder, mit Sartre, ,,Bedeutungshumus* nennen kann.*®
Diese Dichte wirkt immer in doppelter Richtung, ndmlich in Hinsicht auf die pro-
duktive Kraft des Diskurses und in Hinsicht auf seine Moglichkeitsbedingung.

Fassen wir zunichst ersteres durch eine nidhere Beschreibung der wirkenden
Vorginge. Ich verbinde natiirlich immer eine bestimmte Bedeutung oder vielleicht
eher: die Richtung, die Deixis einer Bedeutung mit einem Wort. Jeder Begriff ist
wie eine organische Einheit, die zwar einen Kern hat, der aber seinerseits eher ,,um-
schrieben® als streng umgrenzt werden kann. Auflerdem ist der ,,Kern“ selbst ein
beweglicher, vielleicht sogar ein vielfiltiger. Wenn ich z.B. mit der Geschichte des
Substanzbegriffs vertraut bin, werde ich vielleicht bestimmte Phasen, bestimmte
Kernbedeutungen also herauslosen konnen; deren Verhiltnis zueinander ist keines-
wegs immer schon klar: ihre Bestimmung ist ja gerade der Zweck dieser Uberle-
gungen. Um den Kern herum gruppieren sich in einer gewissen Unschirfe — un-
scharf wie der Kern selbst — Bedeutungsvektoren, die als ,,Konnotationen“ zu be-
schreiben vollig irrefithrend (weil wiederum objektivierend) wire. Es geht eben ge-
rade darum, ,,Bedeutung® als ein Phinomen zu begreifen, das nicht von einer fixen
Gestalt getragen ist, sondern von Vektoren, Kraftlinien, ,,M6glichkeiten, Richtun-
gen, Verweisungen (die wohlgemerkt ,,leer”, unbestimmt oder zumindest unterbe-
stimmt bleiben). Was mich dann an einem Begriff anzieht, das ist nicht so sehr die-
se oder jene schon feststehende Bedeutung. Wenn es um die ginge, dann wiirde ich

46 Merleau-Ponty: Signes. 121. Deutsch: 163.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ja niemals einen Begriff ibernehmen! Erstes Ergebnis: Es kann nur weitergespro-
chen werden (mit ,,denselben‘ Worten), weil man sich nicht auf dasselbe bezieht!
In Bezug auf jene bestimmte Leere, von der wir gesprochen haben, verspricht dieser
oder jener Begriff eine Produktivitit, verheif3t er eine Fruchtbarkeit, strahlt er eine
Michtigkeit aus, die noch nicht erschopft ist.

Man hat es nie mit einer fixen, feststehenden Bedeutung zu tun, zumindest dann
nicht, wenn man versucht, etwas ,,auszudriicken. Man hat es aber auch nie mit ir-
gendetwas zu tun, wenn man sich ausdriickt. Sich ausdriicken, das heif3t, mit den
Mitteln einer Sprache, die schon da ist, etwas zu sagen, was noch nicht gesagt wur-
de. Wie geht das? Es geht ganz offensichtlich nicht, indem man ganz neue Worte
erfindet (,,Blitrubrasch®). Warum genau geht das nicht?

Man merkt wohl, dass jeder ,,Ausdruck®, den man verwendet und den es schon
gibt, das, was es auszudriicken gilt, in Gefahr bringt, nimlich in die Gefahr, in das
immer schon Gesagte zuriickzufallen. Wie der Gefahr entkommen? Vielleicht kann
man ja der Tradition ein Schnippchen schlagen, indem man das Gesamt der vorlie-
genden sprachlichen Mittel, der schon existierenden Begriffe iiberspringt, sie voll
und ganz hinter sich lésst, inklusive aller Anspielungen und Andeutungen und Erin-
nerungen — mit einem Wort: indem man die semantische Dichte, die jeden Aus-
druck wie ein Gewicht zuriickhilt, iiber Bord wirft. Direkt auf die ,,Bedeutung® zu-
gehen und ein ganz neues Wort erfinden — das wire der Ausweg!

Nur ldsst sich beobachten, dass dieser Ausweg, diese Flucht, zum Scheitern
verdammt ist. Warum? Weil es auf eine solche Bedeutung eben keinen direkten
Zugriff gibt! Bedeutung ist eben nicht fiir sich bestehend, und daher ist sie auch
nicht fiir sich bezeichenbar. Will ich sagen, was ich meine, dann empfinde ich zwar
eine gewisse Leerstelle, ich spiire deutlich, dass da etwas ist, was ausgesagt werden
will; ich kann vielleicht halbwegs seinen Ort umschreiben, vielleicht sogar den Sinn
dessen, was ich sagen will. Aber wenn ich so handle, dann bin ich schon mehr als
die Hilfte des Weges gegangen auf dem Weg des Ausdriickens. Soll ausdriicken
heiflen, eine Bedeutung hervorbringen, die noch nicht gedacht oder gesagt wurde,
die es vielleicht noch nicht konnte, dann muss ich eben die miihselige Arbeit der
Bestimmung des Orts und der Gestalt dessen auf mich nehmen, was es dort zu sa-
gen und denken gibt. Ich muss mich auch hier durch die Widerstindigkeit des Ma-
terialen durcharbeiten, nur dass hier das ,,Materiale” eben die Sedimentierung der
,,Bedeutungen* als semantische Dichte ist.*’

47 Was die Rezeption von Texten angeht, muss als solches Materiale auch die spezifische
Nicht-Isotropie derselben Riicksicht erfahren. Der Text hat seine Unebenheiten, seine
Widerstidnde und Hohlstellen, wie ein Stiick Holz. Es ldsst sich nicht, wie Barthes richtig
schreibt, iiber einen Text nachdenken, ohne diese immer ganz individuellen Aspekte des
Textes mit einflieBen zu lassen. Es gibt also keine ,,reine* strukturale Analyse: ,,[...] de

méme il faudra bien que I’analyse structurale reconnaisse les moindres résistances du

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 249

In diesem Durcharbeiten mag ein neues Wort entstehen oder ein altes neuen
,»Sinn* erhalten (so zum Beispiel ,,Altermination* oder ,,Vertex*). Doch bedarf es
einer Verbindung zum ,,konservativen“ Aspekt der semantischen Dichte. Die Wor-
te, und mit ihnen das gesamte Feld der (als erlaubt geltenden) ,,Ausdriicke®, diirfen
einer Deformierung unterworfen werden; aber es muss eine kohirente sein. Diese
,kohirente Deformierung**® ist die Essenz des ,,Ausdrucksgeschehens®, insofern
die bestimmte Leere als Operator der Transformation im Horizont der semantischen
Dichte wirkt. Sie ist Deformierung, insofern sie die Mittel des Ausdrucks zwingt;
kohérent ist sie aber wiederum nur im Nachhinein, namlich insofern sich der neue
Ausdruck behauptet und dauerhaft das Feld der Ausdriicke modifiziert.

Mir scheint, dass sich diese Verschiebung immer (oder doch meist) unter drei
Hinsichten zu vollziehen hat: der &sthetischen, der strategischen und der semanti-
schen. Jedes Mal stellt sich eine Reihe von Fragen, die das Ausdrucksgeschehen nur
performativ (d.h. nur gelingend oder misslingend) beantworten kann. Asthetisch:
Wie weit kann ich mit den Wortern gehen? Was kann ich ihnen antun, wo muss
meine Willkiir mit ihnen Grenzen haben? Inwieweit muss ich mich nicht nur dem
Herkémmlichen der Worter, sondern auch dem der Weisen der Wortbildung unter-
werfen? (Man sieht, dass dieses Asthetische sich von einem ,,ethischen Umgang
mit den Wortern kaum unterscheidet.) Strategisch: Wie kann ich noch verstanden
werden? Wie kann mein Wort in einen Begriff verwandelt werden, der es nicht nur
mir erlaubt, etwas Bestimmtes zu denken? Wie ldsst sich ein Begriff finden, der
seine Objektivitidt beweisen und bezeugen kann? Semantisch: Wie lassen sich Be-
griffe so manipulieren, dass sie moglichst nicht manipuliert erscheinen, um aber
doch ein Ergebnis zu erreichen? Wie ldsst sich das Minimum an Modifikation mit
einem Maximum an Abgrenzung zu allem etablierten Begrifflichen verbinden?

In diesem Dilemma steht jedes Bemiihen um einen Ausdruck: Zwar ist jedes
etablierte Wort zugleich als eine Art Trigheitszentrum (nicht nur im physikali-
schen, auch im ethischen Sinn!) die Bedrohung des Ausdrucks. Aber nur in der und
durch die Durcharbeitung der Worte, so wie sie schon sind, ldsst sich tatsdchlich
Etwas sagen. Je weiter ich mich also von ihnen entferne, desto grofer die Gefahr,
dass ich, statt etwas ganz Neues und Auflergewohnliches, in Wirklichkeit gar nichts
sage.

Zweites Ergebnis also: Es kann nur gesprochen und gedacht werden, indem
man dasselbe wieder sagt und denkt, aber so, dass es unmerklich zu einem anderen
wird. In diesem Dilemma bewegt sich auch jede Philosophie. AuBerlich lisst sich

texte, le dessin irrégulier de ses veines.” (Barthes: Le plaisir du texte. 51) Barthes erkennt
hier ganz in Ubereinstimmung mit unseren Ausfiihrungen zur Materialitit in I, 2 das Trre-
duzible der bestimmten Materialitit.

48 Merleau-Ponty (Signes 88. Deutsch: 132) iibernimmt diesen gliicklich gewihlten Aus-

druck von Malraux.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das sehr gut beobachten, an den schlichten Tatsachen des Missverstindnisses und
des Unverstdndnisses. Jeder Versuch, einen Autor zu lesen (iibrigens nicht nur ei-
nen philosophischen), bewegt sich auf dem schmalen Grat zwischen den beiden
Einschitzungen: Entweder gelingt es mir nicht, den Begriffen, die er verwendet,
auch jene Bedeutung zu geben, die er ihnen geben will; dann erfolgt ein Missver-
standnis. Dann lege ich ihm entweder solche Thesen in den Mund, die er nie hatte,
oder ich halte seine Aussagen fiir Trivialititen oder Absurdititen. Dann verfalle ich
also dem zweiten Faktum des Sprechens. Oder aber ich merke, dass ich den Autor
nicht verstehe, ich erkenne also an, dass er mit seinen Worten etwas sagen will, was
,»in thnen noch nicht steckt™ (erstes Ergebnis); dann kann ich entweder seinen Tief-
sinn bewundern, der sich mir entzieht, oder aber den Unsinn beklagen, den er ver-
zapft.

Die Autoren sind sich offenbar dieses Problems immer bewusst gewesen, daher
auch ihre immer gleichen Aussagen in Bezug auf die Verwendung der Termini der
Tradition: Ich verwende die Begriffe, die mir eine Tradition iibergibt, heif3it es dann
immer, aber nur in meinem Sinn; es wire vielleicht besser, neue Begriffe zu prigen,
um Missverstindnisse zu vermeiden, aber dieser Weg steht nicht offen.*

Und in dem Augenblick, wo sich die Autoren der Bedeutung und Problematik
der Sprache bewusst geworden sind, zeigt sich noch etwas anderes: Sie glauben
dann immer (mehr oder weniger naiv), den wahren Sinn eines Begriffs endlich ge-
hoben zu haben. Was genau heif3t das? Es wire ja Unsinn zu glauben, Husserl oder
Heidegger wiirden wirklich meinen, nun als erste begriffen zu haben, was ein Be-
griff bedeutete, den Heraklit oder Platon verwendet hat. Was sie meinen, ist, dass es
ihnen gelungen ist (und dieses Gelingen ist eben ein erkenntnishistorisches Ereig-
nis, das ihnen widerfahren ist), eine solche Kraftlinie aus diesem Begriff herauszu-
heben, die in ihm schon schlummerte und insgeheim, gewissermaflen unbemerkt
von denen, die ihn anwandten, seine Verwendung und seinen Einsatz leitete.

Wir konnen so das, was die ,,bestimmte Leere” mit den Ausdriicken macht,
noch einmal anders und in den bereits eingefiihrten Begriffen formulieren. Dann
kann man sagen, dass diese bestimmte Leere als ein Vertex fungiert, der, insofern er
eine Leere ist, noch nicht festgestellt ist; als solcher ,, entmagnetisiert” er die Aus-
driicke, deren ich mich bediene. Der Vertex der Ausdriicke selbst gerdt ins Schwin-
gen. Genau das ist es, was Freud so ausfiihrlich in seiner Traumdeutung be-
schreibt.>

49 So stellt Descartes, um nur ein Beispiel zu nennen, in der ,Regula tertia® klar, dass er
nicht gedenke, auf andere, in der Universitatsphilosophie gebriuchliche Verwendungen
des Begriffs ,,intuitus® Riicksicht zu nehmen; man miisse sich auf seine eigene Verwen-
dungsweise einlassen, AT X. 369.

50 Vgl. etwa besonders pointiert 346: ,,Es ist im allgemeinen bei der Deutung eines jeden

Traumelements zweifelhaft, ob es:

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 251

In dem Augenblick aber, wo der Vertex (das ,,Auszudriickende®) eine Feststel-
lung erfahrt, vollzieht sich an eben diesen Ausdriicken eine Art ,,Remagnetisie-
rung®: Die Vertices der einzelnen Ausdriicke richten sich nach einem neuen Norden
aus und versuchen, die Nadel zu halten. Das ist die kohédrente Deformierung.

Dieser Prozess ist aber nur unter einer Bedingung moglich, nimlich dass mir die
Sprache bereits vorgegeben ist. Diese vorgegebene Sprache ist eine Schwerkraft,
die sowohl den Fall moglich macht als auch erst einen Boden gibt, auf den ich tre-
ten kann. Die Dialektik des (unscharfen) Kerns und seiner Vektoren, die alleine mir
das Sprechen ermdglichen, kann es nur deswegen geben, weil die Sprache mich
immer schon tiberstiegen hat, weil sie mir nicht gehort! Die Sprache, die als vorge-
gebene immer auf einen Aspekt des Denkens und Seins verweist, der sozialer Natur
ist (aber in der vollen transzendentalen Strenge!), ist zugleich und in wesentlicher
Einheit ,,faschistisch*>' und der ,,Brunnen‘ in eine Vergangenheit, aus der heraus
sich das Neue wie ein Altes schopfen lisst.*?

Damit ergibt sich eine ganz prizise transzendentale Dimension des Sozialen,
zumindest in dieser Hinsicht auf die ,,Erkenntnis® (wenn es denn moglich wiére,
solche ,,Bereiche® unserer Beziehung zur Welt zu isolieren): Die Sprachen, in de-
nen ich denke und spreche, stellen Konkretisierungen, Materialisierungen einer
Schwerkraft der Geschichte dar, die mir vorhergeht, in die ich mich einzugliedern
habe, die von einem Denkkollektiv getragen und modifiziert werden, die das Den-
ken und Sehen allererst erlauben und doch auch einem ,,authentischen* Akt des
Denkens oder Sehens, gerade durch ihre Durchschnittlichkeit, den Weg zu verstel-

a) im positiven oder negativen Sinne genommen werden soll (Gegensatzrelation);
b) historisch zu deuten ist (als Reminiszenz);

c) symbolisch, oder ob

d) seine Verwertung vom Wortlaute ausgehen soll.

51 Roland Barthes: Lecon. ,,Le langage est une législation, la langue en est le code. Nous ne
voyons pas le pouvoir qui est dans la langue, parce que nous oublions que toute langue
est un classement, et que tout classement est oppréssif: ordo veut dire a la fois répartition
et commination.“ (12) ,,Mais la langue, comme performance de tout langage, n’est ni ré-
actionnaire, ni progressiste; elle est tout simplement: fasciste; car le fascisme, ce n’est pas
d’empécher de dire, c’est d’obliger a dire.” (14)

52 ,,So wird uns jedes Wort zum Brunnen in seine ganz eigene Vergangenheit.” Gregor Ei-
senhauer (Text), Klaus Puth (Illustrationen): Kleines ABC der vergessenen oder so gut
wie nie aufzufindenden Tierarten (Unter ,,Klolibri®). Dieser Prozess, in dem eine unbe-
stimmte Leere, ein noch nicht festgestellter Vertex dialektisch die Bestimmtheiten her-
vorbringt und zugleich sich selbst bestimmt, in dem sich eine Artikulation von Welt und
eine erlebte Verschiebung gegeniiber dem ,,Vorigen ereignet, ist im Ubrigen von Berg-
son unter dem Begriff des ,,dynamischen Schemas® brillant beschrieben worden in
,L’effort intellectuel® (1902).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

len drohen. Diese erste und wohl fundamentalste Ebene der transzendentalen Ver-
umstindung — und an diesem scheinbaren Oxymoron fiihrt nun kein Weg mehr vor-
bei — hat auch Fleck bereits klar formuliert: ,,Schon in dem Aufbau der Sprache
liegt eine zwingende Philosophie der Gemeinschaft, schon im einzelnen Worte sind
verwickelte Theorien gegeben. >

Damit ist aber auch das Prekére und das Geféhrdete des Lesens und Schreibens
genannt, solange nidmlich der Vertex noch seinen Ort sucht. Barthes beschreibt in
Le plaisir du texte drei Schritte einer zunehmenden Verdiinnung oder Entkriftung
(exténuation): 1) Der Text verzichtet auf jede Idee einer Metasprache; es gibt nichts
,hinter” ihm, das ,,eigentlich* ausgesagt wire, keine Stimme, die durch ihn, nur um
der Annehmlichkeit willen ein wenig verstellt, spricht. D.h. der Text muss einer in-
neren Notwendigkeit folgend dahin gelangen, dass er in einer ersten Hinsicht ganz
mit sich selbst identisch ist. 2) Der Text zerstort die Gattungen des Schreibens, aber
nicht primir durch einen Akt der Vernichtung, sondern durch ihre absolute Uber-
spitzung. 3) SchlieBlich kann er sich noch an die kanonischen Formen der Sprache
selbst wagen und an ihnen vergehen, indem er die lexikalischen oder syntaktischen
Gesetzlichkeiten direkt untergribt. Damit entsteht ein Text, der durch alle Konven-
tionen und Banalititen durchgegangen ist und genau dadurch jenseits aller steht.>

Wieso denkt man dann noch etwas bei einem Text, wenn doch hinter ihm nicht
ein anderer steht, sondern er nur er selbst ist? Weil der Text exakt in diesem Zug
frei wird, mit dem in Beziehung, in Schwingung zu treten, was ihm verwandt ist:
nicht eine verborgene Absicht, keine Ausdrucksintention, kein reiner Gedanke —
sondern ein anderer Text. Dabei mag es fiir jeden Einzelnen Referenztexte geben,
die als ,,mathesis universalis* der Texte fungieren (so bei Barthes Proust).3 Wichtig
ist aber immer, dass das plaisir ganz wesentlich mit einem gewissen akustischen
Schielen verbunden ist: Man hort den Text, und in und durch ihn hort man etwas
anderes, einen anderen Text.® Dieser mag schon vorliegen (wie im Fall der Refe-
renztexte); vielleicht ist das aber auch genau der Text, den es noch zu schreiben
gilt.

Genau das ist es aber, was geschieht, wenn ein Text gelesen wird, der dabei im
Horizont eines anderen steht, der noch geschrieben werden soll: Ich lese Barthes,
und wihrend in ihn lese, wihrend ich sein plaisir schmecke, hore ich etwas in ihm,
nicht etwa, was Barthes nicht gedacht hat (das wire eine dumme Frage), sondern
was in Beziehung zu einem Text steht, den ich noch lange nicht geschrieben habe,
den ich aber schreiben will — ohne dass ich schon genau wiisste, wie das moglich
ist. Aber genau darin besteht ja auch immer die Anstrengung: Das plaisir des Tex-

53 Fleck: Entstehung und Entwicklung. A.a.O. 58.
54 Roland Barthes: Le plaisir du texte. 43 f.

55 Ebd. 51f.

56 Ebd. 36.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 253

tes ist kein reines und ist vor allem auch kein einfaches. Das Lesen ist dann, wenn
es ein solches doppeltes Horen anregt, ein besonders schmerzlicher Akt; man kann
nur vorsichtig und langsam vorangehen, aus Angst, etwas von jenen Verbindungen
zu verlieren, oder sogar zu iiberhoren; aus Angst auch, zu viele davon auf einmal
wahrzunehmen. Deswegen braucht man fiir die ,,besten* Biicher oft die ldngste
Zeit. Ein schlechtes Buch liest sich flott. Man fiihlt sich oft wie ein Drahtseiltinzer
oder wie beim Fierlauf. Da steht etwas Briichiges, Prekires, Diinnes, und doch im
Prinzip sehr Starkes, Gerades auf dem Spiel. Das Problem ist aber, dass es erst dort
seine Kraft und Bestindigkeit wirklich findet, wo es seinen festen Ort gefunden hat,
wo es also Text ist. Jetzt ist es das aber noch nicht. Es ist also wie ein Spinnfaden,
der allererst gezogen wird, der nicht schon ein ganzes Netz hat, um ihn zu stiitzen.
Und tiberhaupt gibt es das Spinnennetz niemals: Es ist nur sehr bedingt so, dass die-
ses Gefiihl des Zarten und Prekédren im Verlauf des Nachdenkens und Lesens und
eben Schreibens nachlésst. Jeder neue Faden muss mit der gleichen Aufmerksam-
keit und Prizision und Vorsicht gezogen werden wie der allererste!

Lesen ist ein plaisir, ja. Aber es ist auch eine Folter: Jonglieren mit 100 Eiern,
und immer kommen noch welche dazu. Wie nicht eines fallen lassen?! Vielleicht
besteht die Aufgabe nur darin, die zwei oder drei, die man schlieBlich rettet, sicher
zu fiihren.”’

Freuds Traumdeutung kann noch in einer weiteren Hinsicht, die sich in das bisher
Ausgefiihrte einfiigt, Aufschluss geben. Wir hatten bereits gesehen, wie sich das
Bemiihen des Ausdrucks der doppelten Forderung einer ,,inhaltlichen* und einer
strukturellen® (sprachlichen, syntaktischen, metrischen...) Einpassung zu unter-
stellen hat, freilich mit der Moglichkeit und auch der Notwendigkeit, die Regeln
solcher Einpassung zu verschieben. Freud legt aber andererseits auch den allergrof-
ten Wert auf die fiir ihn ganz grundlegende Tatsache des Seelenlebens, wonach alle

57 Ebenfalls in Barthes Le plaisir du texte findet sich eine weitere Andeutung, wie der
Selbstverstindlichkeit und der Stereotypie der Sprache zu entgehen ist. Nachdem Barthes
bemerkt hat, dass die schlichte und direkte Opposition einer Notwendigkeit folgend im-
mer noch im Bereich des so Kritisierten (und damit machtlos) bleibt, spricht er von der
,subtilen Subversion®, die stattdessen das zu erreichen vermag, was bloe Ablehnung
nicht kann: ,,(J’entends a ’inverse par subversion subtile celle qui ne s’intéresse pas di-
rectement a la destruction, esquive le paradigme et cherche un autre terme: un troisieme
terme, qui ne soit pas, cependant un terme de synthése, mais un terme excentrique, inoui.
Un exemple? Bataille, peut-étre, qui déjoue le terme idéaliste par un matérialisme inat-
tendu, ou prennent place le vice, la dévotion, le jeu, 1’érotisme impossible, etc.; ainsi, Ba-
taille n’oppose pas a la pudeur la liberté sexuelle, mais... /e rire.)* (A.a.O. 74) Auch hier
entspinnen sich also asymmetrische Spannungen, die eben in ihrer Asymmetrie fruchtbar

zu werden vermogen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

bedeutsamen psychischen Phidnomene iiberdeterminiert sind. So heifit es von der
Psychoanalyse, dass sie ,,zuerst die regelmiBige Uberdeterminierung psychischer
Akte und Bildungen aufgedeckt hat“.”® Solche Akte und Bildungen sind fiir Freud
etwa das Symptom oder das Traumbild, die jeweils von dem unbewussten Wunsch
und zugleich von den Mechanismen der Zensur ,,gehalten* sind. Zugleich ist aber
damit eine Differenz des Gegenstands zu sich selbst gestiftet, ein Spalt in die Hand-
lung, das Bild, das Objekt eingeschrieben, der diese erst zu menschlichen Gegen-
stinden macht. Somit ist die Uberdeterminierung des Gegenstands zugleich die Be-
dingung seiner Unterdeterminierung, seiner Unbestimmtheit und Bestimmbarkeit,
die eine menschliche Welt erst ausmachen.

Lassen wir in diesem Kontext einer Dialektik die ,,Philosophie* AuBien vor, die
wir im Ersten Teil aus der Psychoanalyse fiir unsere Zwecke destilliert hatten, so
lassen sich diese wichtigen Ausfiihrungen Freuds in ganz strenger Weise mit unse-
ren Ergebnissen vereinbaren und in ihre Termini iibersetzen. Dann wird klar, dass
einerseits die Struktur von Welt fiir ein menschliches Subjekt iiberhaupt, also die
Altermination, eine ,,Uberdetermination® nicht nur fordert, sondern dass sie die
Wahrheit solcher Uberdetermination ist: Nicht liegen einige Dinge schon einfach
vor, wihrend andere, die vom unbewussten Wunsch aufgeladen werden, sich einer
Uberdetermination zu unterwerfen haben; vielmehr ist letztere nur deswegen mog-
lich, weil nichts einfach nur es selbst ist. Zweitens aber dndert sich durchaus die
Gestalt dieser Uberdetermination dort, je nach dem Verhiltnis, das etwas zu einem
entweder gesuchten oder bereits im Prinzip gefundenen Vertex einnimmt. Und dann
gelangen Freuds Beschreibungen in ein neues Recht: Denn die doppelte Bewegung
der ,.Entmagnetisierung” und ,,Remagnetisierung™, der die Bilder und Objekte
ebenso wie die Worte unterworfen sind, lassen ebenso das Freiwerden und Schwin-
gen des Vertex strukturell verstindlich werden, wie jene anderen Phinomene, die
eine genaue Parallele in unseren Analysen haben:

So bilden sich einerseits Elemente des Traums, die als ,,Knotenpunkte™ fungie-
ren konnen,

in denen sehr viele der Traumgedanken zusammentreffen, weil sie mit Bezug auf die Traum-
deutung vieldeutig sind. Man kann die dieser Erkldarung zugrunde liegende Tatsache auch an-
ders aussprechen und dann sagen: Jedes der Elemente des Trauminhaltes erweist sich als

iiberdeterminiert, als mehrfach in den Traumgedanken vertreten.>

So stellt sich der Traum als eine Art Blaupause einer Realitét heraus, aus der — wie
nach Hitchcocks Wort beim Drama — alle langweiligen Teile herausgeschnitten
wurden. Was bleibt iibrig? Ein Netzwerk aus Knotenpunkten, die vielféltige gegen-

58 Freud: Totem und Tabu. 122.
59 Traumdeutung. 289. Auch 346.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 255

seitige Beziehungen unterhalten. Und so beschreibt Freud denn auch auf derselben
Seite die Bezichungen im Traum in einer Weise, die prizise an Flecks Definition
der Wirklichkeit oder Wahrheit als eines Netzwerks in fortwéhrender Fluktuation
erinnert:

Nicht nur die Elemente des Traums sind durch die Traumgedanken mehrfach determiniert,
sondern die einzelnen Traumgedanken sind auch im Traum durch mehrere Elemente vertre-
ten. Von einem Element des Traums fiihrt der Assoziationsweg zu mehreren Traumgedanken,

von einem Traumgedanken zu mehreren Traumelementen. %

Es wiederholt sich sogar ganz exakt die Struktur, die sich bei der Untersuchung der
,,Wirklichkeit” als einer Schopfung der Wissenschaft erwiesen hatte: Denn auch
diese Auffassung des Traums, die ihn allererst als ein Gegenstand in einem echten
Sinn konstituiert, beruht auf einer Artikulation des Traums unter Einfiihrung von
Vertices (Traumgedanken, latenter Trauminhalte), die als abwesende, aber doch
wirksame Operatoren der Strukturierung eines ,,an sich“ sinnlosen Hirngespinstes
fungieren. Erst die Einfiihrung dieser Traumgedanken, des unbewussten Wunsches,
also erst die charakteristische Bewegung die der Vertex stiftet, ldsst, im Riickweg
von ihm, die einzelnen Aspekte des Traums zu manifesten Trauminhalten werden,
und macht diese damit wahrheitsfahig. Erst der Vertex schafft Singularititen (im
Sinne von Deleuze).®!

Wir sehen nun aber auch, dass ein solches Traumelement, das als Ansatzpunkt
vieler Verbindungen dienen kann und eben deswegen so ,,geeignet” ist, die Wir-
kung eines Vertex zu manifestieren, seine genaue Parallele in dem hat, was wir zu-
vor ein ,,Urbild des Wortes* genannt hatten. So wie Canetti in einer Begegnung, die
alles mogliche oder auch vollig unbedeutend hitte sein konnen, eine Realitiit der
Macht offenbar wurde, der Machthaber in Reinkultur, so wie sich dieser Hermann
Scherchen in all seiner Konkretion der Beobachtung, fast der Sezierung durch Ca-
netti ausgesetzt fand, so wie seine Handlungen, Attitiiden, Eigenarten zum Hinweis
auf ein ,,Wesen“ von Macht wurden, das sich in dieser Spannung (zwischen dem
,.konkreten* Urbild und der Allgemeinheit des Wortes) erst zu enthiillen hat und das
im Fortgang auch das erste Urbild nur zu einem Kapitel der Analyse der Macht de-
gradieren sollte — genau so gibt sich jede Singularitit zuerst. Und jede Singularitit
ist immer ein Stiick fester Boden, auf dem man sich bewegen kann: sei es als neu
gefundene Singularitit im Gang einer Erfahrung, deren Ausgang nicht absehbar ist;
sei es als etablierte Singularitiit, auf deren Zuverldssigkeit unbefragt gebaut und vor
allem alltdglich gehandelt werden kann.

60 Traumdeutung. 290.

61 Vgl. dazu meinen Aufsatz ,In den Bogenmafien des Seins*.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Das Urbild des Wortes ist demnach die Gestalt, die eine Singularitit — ein Kno-
ten im fluktuierenden Netzwerk der Wirklichkeit — im Gang der Erkenntnis an-
nimmt, also erstens im ontologischen Bereich, den die Arbeit des Erkennens konsti-
tuiert (um zumindest noch vorldufig solche Trennungen beizubehalten), und zwei-
tens in diesem Erkennen, solange es sich noch entwickelt und also noch nicht zu ei-
nem selbstverstidndlichen Wissen geworden ist. Eine solche dynamische Singulari-
tidt zeichnet sich dadurch aus, dass in ihr, fiir einen Moment zumindest, Vertex und
Sein zusammenfallen: Hermann Scherchen ist Machthaber, er ist der Machthaber.
Aber sie ist nur insofern Singularitit, als diese Einheit sogleich aufgebrochen wird:
Weil er der Machthaber ist, ist er zugleich Paradigma, weist er iiber sich hinaus, er-
laubt er es, einen Vertex als ,,beweglichen Fixstern* zu setzen.

Diese Singularitit, ein solcher Knotenpunkt kann nur zur Erscheinung kommen,
indem zuvor ein Horizont erdffnet wurde, bei dem vieles schon moglich sein mag
(Beschreibungen, Abweisung von Fehldeutungen, Ahnungen...); eines ist dort aber
ausgeschlossen: die genaue Festsetzung des Vertex. Bei Canetti ist das die Erfah-
rung der Massen, also jenes Urbild der Wortlosigkeit, das die Erkenntnisarbeit an-
stoBt, aber selbst von ihr niemals endgiiltig erreicht wird. Der Vertex schlégt hier
unabldssig und unbezihmbar aus. Jenes Urbild der Wortlosigkeit bildet also zwar
Serien aus und eroffnet Horizonte, innerhalb deren eine neue Artikulation von Welt
moglich wird; es ist aber nicht selbst eine Singularitit, wenn man darunter ein etwas
versteht, das zumindest vorldufig und zeitweise einen Ort innerhalb eines von ei-
nem festen Vertex bestimmten Raums finden kann. Als solches bleibt diese Erfah-
rung innerhalb der Welt (wo auch sonst?) und treibt doch als deren Nicht-
Integrierbares ihre Artikulation an. Kaum verwunderlich, dass sie auch im Traum
ihr Analogon findet:

In den bestgedeuteten Traumen muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man bei der
Deutung merkt, dass dort ein Kniduel von Traumgedanken anhebt, der sich nicht entwirren
will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beitrdge geliefert hat. Dies ist dann der Na-
bel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die Traumgedanken, auf die
man bei der Deutung gerit, miissen ja ganz allgemein ohne Abschluss bleiben und nach allen
Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichte-
ren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem My-

celium.?

Und was uns Freud sonst tiber den Wunsch und seine Unbewusstheit sagt, macht
klar, dass dieses unentwirrbare ,,Kniuel*“ wohl das ist, was unserer ,,Erkenntnis* der
Wiinsche letzten Endes am nichsten kommt.

62 Traumdeutung. A.a.O. 530. Meine Hervorhebung.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 257

In unsere Begriffe iibertragen: Gibe es nicht ganz grundsitzlich eine Unsicher-
heit und ein unkontrolliertes Ausschlagen des Vertex — was sich in einer bestimm-
ten ,.knduelartigen” Erfahrung Ausdruck verschaffen kann, aber nicht muss —, giibe
es nicht einen solchen grundsitzlichen Horizont der Unbestimmtheit, eine jener
,ontologischen Fragen“, von denen Deleuze spricht, wére nicht die Bestimmtheit
des Males aller Bestimmtheit (des einen erhofften Vertex) das erste Problem —
dann gelangten andererseits auch alle Einzelfragen, -begriffe, -worte... niemals in
eine Bestimmtheit, dann wire die Welt keine menschliche, auch keine tierische,
sondern tatsdchlich jene chaotische, die immer in den Metaphysiken bis hin zu
Saussure als ein Schreckgespenst auftritt. Die Wege der Theorie, die in diesem Un-
terkapitel beschrieben wurden, sind auf einen Operator angewiesen, der die Theorie
vorantreibt und in neue Bestimmtheiten zwingt. Als solcher Operator dient immer
eine unbestimmte Leere, ein nicht festgesetzter Vertex, der die Vertices der Aus-
driicke und Worte zu entmagnetisieren vermag, auch dort, wo nicht die eine wortlo-
se Erfahrung nachgewiesen werden kann, die uns Canetti dankenswerter Weise so
freigiebig anbietet.

Man sieht: Der Gang der Erkenntnis ist in Bezug auf solche Bilder nicht eine
Approximation oder eine zunehmende Adiquation an sie. Als Bilder bleiben sie
widerstidndig gegen eine vollstindige Vereinnahmung. Sie konnen hochstens eines
Tages einen Ort finden, in dem sie ,,zur Ruhe kommen* konnen, doch auch das nur,
wenn sie dem gesamten ,,System®, in dem sie sich finden, ihre Bewegung mitgeteilt
haben. Sie bleiben aber als Prinzip des Dynamischen aktiv.

c) Die Artikulation der Anschauung durch die Theorie
und die Ahnlichkeit

Gleichwohl sind solche und andere ,,Bilder”, wenn sie auch niemals in einer Theo-
rie aufgehen konnen, doch in anderer Weise einer Pragung durch die ,,Theorie* un-
terworfen. Alle Philosophien, die ihre letzte Quelle in einem Schauen, einer Unmit-
telbarkeit des Sehens zu finden behaupten, miissen das, was dort geschaut wird, als
ein fiir sich Bestehendes, ein an sich Wahres und Unverinderliches, hochstens
durch die Begrenztheiten des menschlichen Verstandes Verzerrtes voraussetzen.
Das gilt fiir alle platonisierenden und fiir alle mystischen Philosophien ebenso wie
fiir die Phdnomenologie. Wir hatten bereits im Ersten Teil die ,,Anschauung® prob-
lematisiert. Nicht dass es keine Anschauung gibe; doch die Souverinitit und Asei-
tit, die man ihr dort zuschreibt, konnen wir nicht mehr teilen. Das Prinzip der
Altermination allein macht dies unméglich. Mit Fleck gesprochen ist uns die An-
schauung von einer passiven zu einer aktiven Kopplung geworden. In diesem Zwei-
ten Teil haben wir jene Prozesse niher verfolgt, in denen die Artikulation der An-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

schauung als ein Akt der logischen Zeit — als diese selbst, in ihrer ihr wesentlichen
Skandierung — sich vollzieht.

Wir miissen nun die Konsequenzen hieraus ziehen. Anschauung, Welt, in den
konkretesten Gestalten, die wir hiermit verbinden, das also, was uns erscheint, ist
jeweils und immer das Ergebnis eines Prozesses, der als solcher vergessen ist. Die-
se These ist nicht ein billiger Relativismus, sondern ein transzendentaler und stren-
ger ,,Relativismus* (wenn man dieses Wort unbedingt verwenden will).

Deswegen ist es kein bildhafter Ausdruck, keine nur metaphorische Redeweise
und ebenso wenig ein salomonisches Akzeptieren der Vielfalt der Meinungen,
wenn wir sagen, dass jede Welt — die Welt eines jeden Subjekts ebenso wie die viel-
faltigen Welten, in denen das Subjekt nacheinander oder zugleich existiert — wirk-
lich und unhintergehbar eine andere ist. Wir hatten das bereits im Ersten Teil auf-
grund der grundlegenden transzendentalen Tatsache der Subjektivitit iiberhaupt
ausgesagt; nun aber lédsst sich erst die ganze Tragweite dieser Behauptung ermes-
sen. Denn in der Tat sieht die Welt ganz unmittelbar anders aus, je nach den Theo-
rien und Voraussetzungen, den vergessenen Metaphysiken, die sich in ihr je reali-
sieren. Entscheidend ist hier das ,, unmittelbar andere Aussehen® der Welt, jene
primére und scheinbar so grundlegende Gegebenheit, die wir Wahrnehmung nennen
und in der wir zu oft nur einen letzten Endes physiologisch erklirlichen Akt vor uns
zu haben meinen, dessen Normativitit und dann auch krankhafte Abweichungen
wir benennen konnen, der uns aber vor die sinnliche Realitit stellt. Der metaphysi-
sche Status dieser letzteren wird dann héufig nur in Frage gestellt, sei es in einem
Platonismus, einem Naturalismus oder wie auch immer sonst; dagegen halten wir
uns hier, ganz phidnomenologisch, an die Immanenz dieser ,,Wahrnehmung* und
befragen diese nach ihrer metaphysischen Verumstindung. Solange es nicht mog-
lich ist, ein fiir alle Mal und unbestreitbar jene Kriterien festzulegen, die es erlauben
wiirden, iiber diese ,,Wahrnehmung® hinauszugehen und ihre Wahrheit in Bezug
auf die sie iibersteigende Wahrheit des Absoluten zu bestimmen, solange sich jede
Meta-Theorie wieder an jenes verwiesen sieht, das sie zu iibersteigen beansprucht
(das Physische im weitesten Sinn), solange jeder Versuch, der Situiertheit, Positio-
niertheit, Endlichkeit des Erkennens sich zu entheben, in sich zuriickfillt — so lange
muss uns schon die ,,Wahrnehmung* als das Feld grundsétzlichster metaphysischer
Befragung gelten. (Und in der Tat ist die Unmoglichkeit solches ,,Uberfliegens® ja
das Axiom dieser gesamten Arbeit.)

Das Grundlegendste ldsst sich dabei sogleich aussprechen: Die Welt ist uns in
der Wahrnehmung, in ihrer vielfiltigen sinnlichen Erscheinung, in unserem tétigen
Umgang mit ihr, im Genuss ,,ohne Hintergedanken“ (Levinas) wirklich und wahr-
haftig unmittelbar gegeben. Das aber deswegen, weil uns — den alterminierenden
Wesen — iiberhaupt nichts unmittelbar gegeben sein kann, es sei denn, es gibt sich
in einer bereits bestimmten Weise, es sei denn es gibt sich ,,selbstverstandlich®, und
eben deswegen unverstanden. Daher ist es richtig, dass in der Wahrnehmung der

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 259

Welt kein ,,als“ der Auffassung auffindbar ist; wir hatten das schon ausgefiihrt:
Welthabe ist kein Gegenstand der Hermeneutik, da sich das Sein und So-Sein der
Welt erst durch die und in der Altermination stiftet und es sich daher nicht um die
Auslegung eines anderen handelt.%* Denn das ,,als“, das uns in einem expliziten Akt
vielleicht auffallen kann — wie wenn man im Museum schwankt, ob man das Ding,
das vor einem steht, wirklich ernst nehmen oder es als bloBe AnmaBung von Be-
deutsamkeit abtun soll (also ob man es als Kunst oder als Miill betrachten soll) —,
ist in der Wahrnehmung léngst natiirlich geworden. Daher ist es dort nicht mehr
auffindbar.®* Wenn Pascal schreibt, die Gewohnheit sei dem Menschen zur zweiten
Natur geworden, ldsst sich jetzt die transzendentale Tragweite dieser Behauptung
ermessen: Gewohnheit ist ein transzendentaler Begriff, durch den die Einilibung ei-
ner Sichtweise, und damit erst ihr reibungsloses Fungieren beschrieben wird. Sie ist
aber immer auch und korrelativ eine Weise der Erscheinung von Welt. Fleck hatte
das als die Erfahrenheit des Forschers in seinen Methoden und Handgriffen, in sei-
nem Blick auf den Gegenstand und die Artikulation desselben eben durch diesen
Blick beschrieben. Es handelt sich aber nicht um etwas (Sichtweisen, Perspektiven
etc., Gewohnheiten eben), was nachtréiglich zu einem in sich immer schon ,,voll-
standigen und selbstgeniigsamen Subjekt hinzukommt: Die Gewohnheit in diesem
transzendentalen Sinn, mit ihrem konstitutiven Vergessen, den Sedimentierungen
von Auffassungsweisen etc. ist zwingend in dieses alterminierende Subjekt Mensch
eingeschrieben. Dabei sollte man sich nicht primir auf die Argumentationsweise
stiitzen, wonach, wire es anders, ein praktisches Leben in dieser Welt nicht moglich
wire; das ist sicher richtig, droht aber eine Teleologie in die transzendentale Analy-
se hineinzutragen, die dort nicht hingehort. Vielmehr verlangt es die transzendenta-
le Struktur dieses Subjekts selbst, dass es den Umweg vergisst, der ihm allein die
Ankunft an einem Ziel ermoglicht hat, oder, was dasselbe ist: dass sich das Verste-
hen auf einem Unverstandenen (oder nicht mehr Verstandenen) aufpfropft, oder,
was dasselbe ist: dass die Vergangenheit wegsinken und den Raum fiir eine Ge-
genwart er6ffnen kann. Wiederum nicht weil der Verstand des Menschen nur eine

63 Daher verfangen auch die Einwénde Graesers (Das hermeneutisch ,als*) hier nicht, ob-
gleich wir zur Verdeutlichung immer wieder auf das Schema der Auffassung (etwas als
etwas auffassen) zuriickgreifen. Mir scheint seine Kritik freilich bereits in Bezug auf
Heidegger deutlich zu kurz zu greifen.

64 Oder auch so: Es gibt deswegen kein ,,als“, weil das Objekt dann nicht als ein anderes er-
scheint, sondern im Gegenteil als in seiner Wahrheit stehend. Nun ist aber ,,als in seiner
Wahrheit stehend” nichts als eine Tautologie: Wenn ich etwas in seiner Wahrheit sehe,
dann eben nicht mehr in einem ,,als“, es sei denn ein ,,als*, das wieder nur auf sich selbst
verweist. Deswegen fehlt die Differenz, zumindest allem Anscheine nach; erst die In-
kompatibilitdten zwischen den Welten und die Ungereimtheiten, die sich aus der Exklu-

sivitit einer Welt ergeben, lassen diese ,,Differenz®, den Haarriss aufbrechen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

begrenzte ,,Kapazitit™ hitte, sondern weil diese Prozesse fiir uns eben eine Be-
stimmtheit und Artikulation der Welt erst ganz eigentlich begriinden: der Umweg
der Altermination iiber einen Vertex, der nicht fiir sich gegeben ist; der Shift, der
von der (Erlernung der) Handhabung der ,,Instrumente® (und zuerst unseres Leibes
und der Sprache) zu dem dadurch Gehandhabten fiihrt; die Zuverlédssigkeit eines
Verstandenen (als Partizip Perfekt), das eben deswegen zuverlissig ist, weil es nicht
mehr und vielleicht niemals ,,im Verstand war®, eine Vergangenheit also, die als
abgeschlossene den Anfang im Jetzt ermoglicht.5

Um diese Struktur des Subjekts auszudriicken, konnte man sagen, das Subjekt
ist ein ,,gefaltetes®, nach einer schonen franzosischen Formel, wonach das Anneh-
men von Gewohnheiten als ,,prendre un pli“ beschrieben wird: eine Falte schlagen.
Die Falten und Furchen sind nicht nur duflerlich das Zeichen dafiir, dass das Subjekt
wesensmifig in eine Zeit eingeschrieben ist, der gegeniiber es nicht ,,neutral® oder
,distanziert* bleiben kann.

Allerdings stellt die Anforderung einer wenigstens andeutungsweisen phianomeno-
logischen Beschreibung solcher Faltenwiirfe im Subjekt und der Verschiedenheiten
und Verinderungen von Welt vor die allergrofiten Schwierigkeiten. Diese lassen
sich in zwei Grundprobleme zusammenfassen: Es geht hier ja erstens nicht darum,
dass dieser jenes lieber mag oder dass er solches ,,schon findet. All diese mehr als
trivialen (aber deswegen eben noch lange nicht verstiandlichen) Differenzen glie-
dern sich doch immer ein in die grundlegende Differenz zwischen den Welten — eine
Differenz, die im gewissermallen leeren Faktum der Differenz der Subjekte ange-
legt ist und die sich vervielfiltigt in den ,,Falten, die diese so schlagen, dass sie in
mal mehr mal weniger merklicher Weise divergieren, divergieren miissen. Wie soll-
te es moglich sein, eine solche fundamentale Differenz wie die zwischen zwei Wel-
ten auch nur zu beriihren, geschweige denn zu beschreiben? Zweitens sind diese
Welten aber niemals einsinnig: Jede Welt hat eine Vielzahl von Vertices, jeder Ver-
tex zieht zusammen mit einer Bestimmtheit immer auch einen Haarriss durchs Sein,
und nichts garantiert die ,logische* Vertrdglichkeit der Vertices. Das lédsst sich
ebenso aussagen, indem man sagt, jedes Subjekt lebt in vielen Welten zugleich und
nacheinander, oder: keine Welt (nun begriffen als alles, was ein Subjekt erfahren
kann) ist total oder totalitdr. Wie also diese briichigen, widerspriichlichen, im Bilde
.zerknitterten® Welten beschreiben, deren Bruchlinien immer unvorhersehbar blei-
ben und nicht verallgemeinert werden koénnen? Wie noch ,,wissenschaftlich® spre-
chen und doch der Gefahr der Karikatur entgehen, die dort droht, wo ein Stereotyp
fiir das Ganze genommen wird?

65 Vgl. hierzu die Seinsweise des Virtuellen bei Deleuze und das Nicht-Verstindnis/-
Verstiandnis der Zeit bei Augustinus, wie sie in meinem Aufsatz ,In den BogenmafBien des

Seins* dargestellt sind.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 261

Es ist mehr als wahrscheinlich, dass diesen Gefahren — dem unaussprechlichen
Holismus der Welten und ihrem zugleich irreduzibel ,,lokalen* Charakter — nicht zu
entkommen ist und dass es in der Tat keine wissenschaftliche Rede iiber diese Wel-
ten mehr gibt, nur mehr Poesie. (Wodurch diese natiirlich eine echte und genau um-
grenzte ,,Erkenntnisfunktion erhielte.) Andeutungen miissen dennoch gewagt wer-
den, es fiihrt kein Weg daran vorbei, wenn auch im vollen Bewusstsein der Grenzen
und Gefahren. Diese Andeutungen ordnen sich unter zwei Uberschriften.

Erstens, die Wirklichkeit. Wir miissen hier noch einmal unterscheiden zwischen ei-
ner statischen und einer dynamischen Beschreibung. Diese sucht, den Verschiebun-
gen, denen Welt unterworfen ist, in ihrem Verlauf nachzuspiiren, wihrend jene die
Ergebnisse solcher Prozesse nebeneinander stellt, um sie zu ,,vergleichen. Es ver-
steht sich, dass die statische Betrachtungsweise leichter zu fassen ist.

Denn wir erfinden uns die Welt ja nicht; sie ist immer schon erfunden worden.
(Und ,,erfunden* kann man hier in dem breiten Gebrauch nehmen, der etwa bei Lu-
ther noch wirksam ist: ,,finden®, ,,erfinden* und ,,erkennen gleichzeitig.) Von die-
sen Erfindungen zehren wir.

Einige Hinweise entnehmen wir wiederum Fleck. So hatten wir bereits auf das
Problem der Abbildung hingewiesen: Unter der Voraussetzung, dass méinnliche und
weibliche Geschlechtsorgane strukturell analog sind, beginnen die Forscher nicht
nur diese Analogie zu sehen, nicht nur die dann notigen Gefile zum Abfluss des
(nicht ausgeschiedenen) Ejakulats bei der Frau zu sehen, sondern diese auch in ihre
Abbildungen mit aufzunehmen. Die eigentliche Pointe ist aber doch, dass diesen
,.Sinnbildern keine ,,wahrheitsgetreuen® entgegengestellt werden kénnen, da jedes
Bild Ausdruck einer Theorie ist, die so tief in den Forscher eingedrungen ist, dass
er sie sieht. Und das gilt auch fiir die Photographie, denn welches Photo eines ist,
das ein getreues und charakteristisches Abbild eines bestimmten Gegenstands gibt,
entscheidet eine Theorie, die eine Falte geworfen hat.*

In solchen wissenschaftlichen Kontexten 14sst sich dieses ,,Sinn-Sehen® beson-
ders gut verfolgen. (,,Sinn-Sehen” in Anfithrungszeichen wegen des Misstrauens,
das wir dem Begriff des Sinns entgegenbringen.) Es ldsst sich aber ganz ebenso in
anderen ideologischen Kontexten nachweisen. So sieht der fanatische Christ in den
Liisten und Lastern ganz konkret den Teufel am Werk; das ist keine Metapher, und
dem lasst sich auch keine ,,nicht-ideologische®, d.h. nicht ihrerseits in einen Falt ge-
schlagene Sichtweise entgegensetzen; auch der wissenschaftlich distanzierte Blick
auf Sexualitdt z.B. ist nur ein moglicher, und sogar einer, der das Wesentliche zu
verfehlen scheint (weshalb ,,Sexualwissenschaft® ein typischer Abkommling jenes
priiden 19.Jhs. ist). Dem Spieler dringt alles auf das Spiel hin, die Welt scheint auf

66 Entstehung und Entwicklung. 47 f. Und im allerletzten Kapitel kommt Fleck noch einmal

darauf zuriick.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das Casino ausgerichtet zu sein, und in diesem ist jener Platz und jener Moment der
metaphysische Mittelpunkt, an dem er in einem Triumph, der die Sprache iiber-
steigt, gegen alle Wahrscheinlichkeit alles setzen und alles gewinnen wird.” Der
Psychologe wird beide, den Fanatiker und den Siichtigen, in seine Theorien bringen
und wiederum genau das verfehlen, was ,,Fanatismus® und ,,Sucht* {iberhaupt erst
moglich macht: dass sie nicht Abweichungen, Irrtiimer, Krankheiten sind, sondern
zuerst Welten.

Noch grundlegender zeigt sich diese Evidenz und Unmittelbarkeit der Welt aber
genau dort, wo sie scheinbar ihre Grenze findet: in der biederen Welt. Als biedere
Welt bezeichne ich die, in der sich ein Mensch auf das ,,Praktische®, das ,,Notige*,
das ,,Niitzliche* konzentriert, und dabei die weiteren Uberlegungen ausschlieft.
Diese biedere Welt, der sich niemand ganz entziehen kann, ist immer auch eine
Flucht: vor der Tatsache, dass die Welten nicht kommunizierbar sind, dass die Zeit
unumkehrbar ist und meine ist, dass sie gelebt werden muss, und — als das, was all
jene beunruhigenden Tatsachen umgreift und ihren (Anti-)Klimax darstellt — vor
der Tatsache, dass ich sterben muss.®® Diese so vollkommen unverdichtige biedere

67 Vgl. Fleck: Schauen, Sehen, Wissen. In: Ludwik Fleck: Denkstile und Tatsachen. 390-
418. ,Wenn durch den historischen Verlauf der Umstinde zwei Kollektive zusammen-
treffen, die lingere Zeit voneinander isoliert waren, erscheinen die Mitglieder einander
als Wahnsinnige oder Liigner: ,Wie kann man Rassen nicht sehen?‘ — ,Wie kann man
Klassen nicht sehen?‘ — ,Wie kann man nicht die schlechten und guten Geister sehen, die
an jeder Ecke erscheinen?‘ — ,Wie kann man nicht die Gesetze der Natur sehen, die in je-
dem Phinomen erscheinen?‘ (400, 402) Der Aufsatz krankt allerdings ein wenig an der
popularisierenden Ausrichtung einerseits und der terminologischen Anlehnung an die Ge-
staltpsychologie andererseits, die beide die Schirfe und Eigenstdndigkeit der Entwick-
lung beeintrichtigen.

68 In dieser Hinsicht ist sie Heideggers ,,Man“ nahe, aber auch nur in dieser Hinsicht. Was
Heidegger unter der Verfallenheit an das Man beschreibt, steht dort einer Emphase von
,.Eigentlichkeit” und ,,Entschlossenheit* gegeniiber, einem Aufruf zum ,,eigensten eigent-
lichen Selbstseinkonnen®, das von der Verfallenheit wie abgeschnitten wirkt. Zwar be-
ziehen sie sich auf ,,das Selbe“, ndmlich auf das Sein des Daseins, weshalb Heidegger in
Sein und Zeit immer wieder versuchen kann, die Verdeckungen aufzuzeigen, in denen die
Verfallenheit genau das hilt, was etwa der Ruf des Gewissens oder die Angst (und beide
verweisen natiirlich aufeinander) aufdecken. Doch soll in der Eigentlichkeit eine solche
Reinheit des eigenen Seinkonnens erreicht sein, dass sie in der Tat keinerlei Inhalt mehr
haben kann. Wieder setzt sich der Formalismus der Fundamentalontologie durch. (Daran
dndert auch die etwas lieblos nachgeschobene Einbeziehung von Situation und ,,Handeln*
nichts Wesentliches, Sein und Zeit. 299 f.) Was sich dagegen aus der biederen Welt her-
aushebt oder von ihr absetzt, ist keineswegs formal gefasst, sondern wie etwa das Begeh-

ren im Ersten Teil ein durch und durch konkreter und ,,sinnlicher” Aspekt des Mensch-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 263

Welt, auf die ein jeder zuriickkommen muss, ist ihrerseits durch und durch von Fal-
tungen durchwirkt. Fleck schreibt ja ganz richtig: ,,Schon in dem Aufbau der Spra-
che liegt eine zwingende Philosophie der Gemeinschaft, schon im einzelnen Worte
sind verwickelte Theorien gegeben.” Schon die Sprache ist die erste Theorie, die
wir uns iiber die Welt aneignen. Und keine Sprache ist zuerst einmal neutral und
niichtern. Sprache ist, dadurch dass sie Kategorien setzt und Unterscheidungen ein-
zieht, dadurch dass sie uns sprechen heilit, ,,faschistisch®, wie Barthes schreibt.
Meine Sprache — meine Nationalsprache, meine Dialekte, meine Phrasen und Lieb-
lingsworter — bestimmen immer schon, was Welt fiir mich ist. Und erstens gibt es
schon ,,objektiv* zwischen verschiedenen Auspragungen dieser Sprachniveaus kei-
ne Ubersetzung, die nicht auch eine Umdeutung wire, so dass sich schon zwischen
dem Deutschen, dem Franzosischen, dem Englischen keine unmittelbare Uberein-
stimmung herstellen lidsst — auf dem Niveau der Worte nicht, aber auch nicht auf
dem der syntaktischen Struktur und all der Aspekte, die zusammen den Charakter,
das Tempo und das Temperament einer Sprache bilden. Zweitens wird jedes dieser
Sprachniveaus in mir und durch mich zu etwas, was sich nicht vollstindig mit allen
,,objektiven* Konstatierungen tiber dieselben decken kann. So wie das Subjekt das
Clinamen der Geschichte ist, so ist es auch — und in notwendiger Einheit damit —
das Clinamen der Sprache(n).*

So sind alle Evidenzen, auf die wir meist nicht einmal verweisen, weil sie so
evident sind, alle Selbstverstidndlichkeiten, deren Infragestellung uns eher Kopf-
schiitteln abnotigt als einen argumentativen Aufwand, verwurzelt in einer Sedimen-
tierung, die niemand je ganz hinter sich lassen kann. Und wann wird eine solche
Evidenz in Frage gestellt und mit welchem Recht? Doch immer nur wieder
dadurch, dass beim anderen die komplexen Herrschaftsverhiltnisse der Vertices so
gelagert sind, dass sie jenes vor den Richterstuhl rufen und anklagen, was andern-
orts die Grundlage allen Rechts ist oder das, was von aller Legitimititsdebatte ge-
wissermafien verfassungsméBig ausgeschlossen ist.

seins (der freilich die verschiedensten Auspriagungen haben kann, immer aber seine Ge-
schichte hat) oder aber, wie das gegenwirtige Kapitel zumal zeigen soll, es arbeitet sich
produktiv durch diese biedere Welt hindurch. (Davon deutlich unterschieden ist die Kon-
zeption Heideggers im § 74, in der sich die entschlossen ergriffene Geschichtlichkeit, das
,schicksalhafte Geschick®, als Wiederholung und Wahl eines ,,Helden* darstellt. Wieder
fungiert das Vorlaufen in den Tod als ein theoretischer Kurzschluss, der sich an die Stelle
einer wirklichen Verstdandlichmachung setzt.)

69 Fleck: Zur Krise der ,,Wirklichkeit“. In: Denkstile und Tatsachen. A.a.O. 52-68. ,,Dies ist
aber ein schwerwiegender Umstand, denn auf dem kurzen Wege vom Munde des Lehrers
zum Ohre des Schiilers tritt immer eine kleine Verschiebung des Erkenntnisinhaltes ein.*
(52)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Immer geht es also um die Verhiltnisse, die die Vertices zueinander und zur
Welt selbst einnehmen. Was der Vertex iiberall besorgt, ist die Heraushebung des
einen und die Abschattung des anderen. Solches muss keineswegs den Charakter
einer pragmatischen Evidenz haben. Der Vertex ist selbst nie gegeben. Was noch in
der biederen Welt ebenso wie in der ,,ideologisierten — und es ist klar, dass hier
kein Wesensunterschied waltet, ja nicht einmal eine scharfe Trennung — gegeben
ist, ist aber die aussagbare Bestimmtheit der Welt. Freilich gibt es Dimensionen des
Seins von Welt, in der beides als abwesendes fungiert: Was man so ungenau als
L»Stimmungen® bezeichnet, sind solche Horizonte, in die das Erleben gestellt ist, die
nicht ein Einzelnes konkret bestimmen oder hochstens vermittelt, die aber gleich-
wohl das Ganze des Erlebens ,,farben“. Und hier ist denn das Fungieren der Ver-
tices umso deutlicher zu beobachten, als es nicht durch das Werk der Bestimmung
verstellt wird. Das Triibe und Bedriickende des Novembersonntags lédsst sich zwar
nennen; erfahren ist es aber vor allem als die Herrschaft eines Vertex, der nicht nur
nicht fassbar ist, sondern der sich sogar als ein besonders schwacher, weicher be-
merkbar macht. Denn solche ,,Stimmungen® treten ja nicht unbedingt nur in Reakti-
on auf schlechtes Wetter auf.

Was die biedere Welt und was ebenso die ideologischen Welten auszeichnet, ist
eine gewisse Stabilitdt und vor allem Strenge der Vertices: In der ideologischen
Welt kann diese Strenge bis zur Absolutheit getrieben erscheinen, in der biederen
Welt bleibt sie durch die Orientierung am Notigen und Niitzlichen recht formal be-
stimmt (und ldsst daher zumindest grundsétzlich zu, dass die biedere Welt nicht die
letzte Wahrheit von Welt ist). Der Vertex besorgt das Relief der Welt: Manches tritt
hervor, anderes tritt in den Schatten. Der geradezu intensive Unterschied, den der
Vertex in die Welt einschreibt, ist eben das, was wir als Artikulation bezeichnen,
jener Prozess, in dem sich uns eine geordnete Welt erst gibt. Was geschieht aber,
wenn diese Unterschiede in der Intensitéit zuriicksinken, wenn sich die Niveaus an-
gleichen, die Differenzen nivellieren? Was bleibt, ist die Intensitdt als solche. Die
ist es, die wir dann als Stimmung empfinden. Sie firbt gleichmiflig eine Welt, die
dann nur in ihr gegeben ist und auch nur als in ihr gegeben vorstellbar ist. Daher die
Hartnickigkeit einer Gestimmtheit gegen alle ,,Widerlegungen® und ,,Argumente®.
Und so sehr es einen ,,Morgen* und einen ,,Frithling®, einen ,,November“ und eine
»Mondnacht“ gibt, die sich nicht auf bloBe Tatsachen reduzieren lassen, sondern
tatséchlich ontologische Stimmungen sind, so sehr lassen sie sich, eben weil sie pu-
re Intensitdt sind, nicht auf duBere Anlésse, nicht auf die Tageszeit oder den Jahres-
zyklus festnageln.

Weil die Stimmungen nicht am konkreten Werk der Bestimmung teilhaben oder
doch nur vermittelt, sind sie auch weder sprachlich ausdriickbar, noch mitteilbar.
Dass sie nicht am Werk der Bestimmung unmittelbar teilhaben, ersieht man daran,
dass sie, wenn sie etwas iiber die Dinge sagen sollen, iiber alle nur dasselbe sagen
konnen! Die Stimmung in diesem Sinn, im emphatischen Erfahrungssinn, ist also

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 265

die Hyperbel eines Vorgangs, der in jedem Entwurf eines Vertex liegt: So wie jeder
Vertex einiges heraushebt und anderes abschattet, so ,,iibertreibt” die Stimmung
dies, indem sie alles in der genau gleichen Weise heraushebt bzw. abschattet. Das
Prinzip des Unterschieds wird also in einer Bewegung des In-sich-Abbildens aufge-
hoben, indem es iiberdreht wird.” Der Vertex sinkt gewissermaBen in die Welt
selbst ein, anstatt das Scharnier ihrer Artikulation zu sein; oder auch — denn die
»Extreme* fallen zusammen: der Vertex ist tyrannisch (insofern er alles gleich be-
handelt), oder auch: der Vertex ist abwesend (insofern er nicht mehr die Funktion
der Differenzierung erfiillt).

Es ist doch interessant, wie in der Stimmung in diesem ,,psychologischen Sinn
(und psychologisch ist das freilich nicht mehr im Geringsten) zwar das konkrete
Werk der Bestimmung zugunsten eines gewissermafien globalen, unterschiedslosen,
,billigen® (,leicht” — , gleichmaBig-gerecht”) Eintauchens tibersprungen wird, wie
sich aber doch dieser dicke Pinselstrich in Einzelheiten verdichten kann, die emb-
lematisch werden fiir die Stimmung. Nichts anderes ist die Aufgabe der Literatur,
nichts anderes, als im Einzelnen das Allgemeine anwesend zu machen.”!

Aber es liegt in dieser Beziehung auch die Antwort auf jene Gefahren und
Grenzen, die uns eingangs bei der Beschreibung dieser Welten begegnet waren. Ge-
rade weil diese Probleme der Beschreibung solche sind, die aus unterschiedlichen
Richtungen die Moglichkeit der philosophischen Analyse angreifen, enthalten sie
zueinander das Gegenmittel: Die Welten sind inkommensurabel, sowohl zwischen
den Menschen als auch schon die Welten eines Menschen; die Welten biindeln oder
fokussieren sich aber immer in Einzelnen — sei es in einem ausgezeichneten Einzel-
nen oder in einer geordneten Serie —, die Orfe ausbilden. Die Vielfalt der unaus-
sprechlichen Welten (als ganzer genommen) einerseits und die beschreibbaren Lo-
kalititen oder Singularititen verweisen gegenseitig aufeinander, gerade auch in ih-
ren Widerspriichlichkeiten und Unvertriaglichkeiten. Keine Singularitit geht ganz in
seiner Welt auf; keine Welt bestimmt ganz und gar ihre Elemente. In diesen asym-
metrischen Spannungen von Vertex und Horizont und von Welt und Singularitit
machen tiberhaupt nur die Briiche und das Nicht-Integrierbare so etwas wie Bewe-
gung und auch Verstindigung iiberhaupt moglich. Diese letztere gelingt wohl in
Wirklichkeit fast nie; immerhin kann sie nur so als Problem erst erfahren werden
(was die Bedingung fiir eine Bemiihung um Verstehen ist).

70 Vgl. zu dieser Struktur ,Von Monstern und Krisen® in meiner Apeirontologie.

71 Der Begriff der Stimmung lésst sich aber noch in weiterem Sinn verwenden. So bezeich-
net Fleck als ,,Stimmung® durchgehend die Dispositionen und Bereitschaften, die Dinge
in dieser oder jener Weise aufzufassen; sie ist bei ihm also das individual- oder kollektiv-
psychologische Korrelat der Welt. Er wird noch einmal anders, noch systematischer ver-
handelt werden in III, 2.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wir miissen also immer diese beiden Seiten zusammenhalten: Die Dinge sind
andere, weil die Welt eine andere ist. Bliebe man beim ersten stehen, dann wére ei-
ner einfach psychologisierenden Auslegung der Weg offen: Dann fasst man halt das
an sich selbe in unterschiedlicher Weise auf, weil man gewisse Erfahrungen ge-
macht hat oder solches besonders mag oder physiologische Beeintrichtigungen hat.
Begniigte man sich mit dem zweiten Teil des Satzes, dann bliebe nichts iibrig als
Schweigen. Nur die beschreibbaren Unterschiede der Gegenstandsauffassung, in
den Horizont ihrer Welt zuriickgestellt, lassen die Radikalitdt der These verstind-
lich werden.

Dasselbe gilt es immer auch zu beachten, wenn man zu einer dynamischen Be-
trachtung der ,,Wirklichkeit” ibergeht. Eine solche Beschreibung, die wohl schwie-
riger ist — zum einen, weil sie kaum je unternommen wurde, zum anderen, weil es
nicht um Bestimmtheiten, sondern deren Formierung und Verschiebung geht —, ist
ja der eigentliche Gegenstand dieser Analysen, die als letzte metaphysische Dimen-
sion die Zeit identifiziert haben. Wir konnen daher zum einen zuriickgreifen etwa
auf unsere Interpretation des Romerbriefs oder auf die Theorie Flecks (einer der
wenigen Vorginger in dieser Hinsicht), zum anderen vorverweisen auf das, was in
diesem Kapitel noch folgt. Immerhin soll manches noch gesagt werden.

Hierher gehort denn das Verbale des Ausdrucks ,,prendre un pli“. Es ist das
Sich-Einleben in Theorien, Uberzeugungen, Ideologien, Autoren, Lebenswelten,
Klassen, Schichten, Berufe, Tatigkeiten..., das jeweils neue, mehr oder weniger be-
grenzte Welten und ihre Bestimmtheiten konstituiert. Mehr oder weniger begrenzt,
denn manche Welt triagt das Siegel seiner Begrenztheit in sich, manche andere ge-
rade nicht.”?> Ein einfaches Beispiel zeigt das an: Der Jugendliche lebt sich in eine
soziale Welt des Schiiler-Seins ein, die durch bestimmte Gruppenzugehorigkeiten
(die Entgegensetzung gegen die Lehrer, aber auch innerhalb der Schiiler), durch
Verhaltensweisen, Redeweisen usw. geprigt ist. Doch fiir den Jugendlichen, gerade
fiir den, der es nicht erwarten kann, aus der Schule herauszukommen und endlich
,,selbst bestimmen zu konnen®, ist dieses Schiiler-Sein konstitutiv eine Welt, deren
Lebenszeit begrenzt ist. Was fiir ihn aber zeitlich nicht begrenzt ist, ist das Jung-
Sein: Er wird schon wissen, dass er dlter werden wird; aber genau darin mag ein
Problem liegen, denn nur die Jungen — so meint er — konnten den Verknocherungen

72 Der Begriff der Welt scheint sich nach und nach zu verwissern. Um diesen Eindruck ab-
zuwenden, ist nur eine kleine Erinnerung notig: Nichts, absolut nichts vermag die erste
und radikalste Trennung der Welten — die zwischen meiner Welt und jenem Unvorstell-
baren: ,,die Welt der anderen* — zu iibersteigen. Diese Trennung ist einmalig (im strengs-
ten Sinn) und sie liegt auf einem ganz anderen Niveau als die verschiedenen Welten, die
ich kennen mag. Gleichwohl sind meine Welten, ist meine Welt (als deren Gesamtheit
genommen) immer schon kontaminiert und mitbedingt von diesen rétselhaften ,,anderen‘

— wie sich schon durch Fleck zeigte und wie wir im Dritten Teil noch néher sehen sollen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 267

der Alten etwas entgegensetzen, nur sie seien wahrheitsfiahig durch ihre Abscheu
vor der Heuchelei und SpieBigkeit, nur die Jugend sei also das eigentliche Element
der Wahrheit wie des Lebens. Welche Ironie, wenn sich eines Tages herausstellen
sollte, dass es genau umgekehrt ist: dass das Jungsein mit seiner Wahrheitsemphase
verebbt, das Schiiler-Sein aber nicht enden will. ..

Die meisten unserer unsere Welt artikulierenden Vertices kommen uns zu, ohne
dass wir uns bewusst um sie bemiihen; sie schleichen sich durch die Hintertiir ein,
und vielleicht sind das auch die hartnickigsten. Gerade hier, in den fundamentalen
Pragungen der ,,Lebenswelt”, ist der Einfluss des Sozialen auf die Weise, in der
Welt erscheint, am grofften. Vieles, was man iiber das Bewusstsein der ,,Primiti-
ven®, der ,,Urvilker* geschrieben hat, verfehlt die Frage: Ob die ,,wirklich“ an die
Magie ihres Schamanen glauben, will man da wissen; schlieBlich gibe es doch un-
zihlige Hinweise darauf, dass diese Magie alles andere als zuverléssig ist. Der Irr-
tum liegt darin, einen vollig unpassenden Begriff des Glaubens zugrunde zu legen:
Es geht da doch nicht um etwas, was dem peinlichen, bestidndiger Selbstbefragung
und Zweifel unterworfenen Verhiltnis des Protestanten zu seinem Gott gleicht. Die
Magie, der Schamane, das Totemtier und was man sonst alles nennen kann, sind
eben ,,Denkstile”, wie Fleck sagen wiirde: Faltenwiirfe, die allererst eine Welt so
moglich machen, dass sich Relevantes und Unwichtiges, Verbotenes und Erlaubtes,
Empfohlenes und Gehoriges scheidet. Wie oft liegen moderne Doktoren daneben,
bei wie vielen Phidnomenen hat die Medizin nicht nur keine Losung, sondern noch
nicht einmal eine Formulierung fiir das Problem, wie oft bleibt dem Arzt, der sich
aller Mittel seiner Kunst und alles Fachwissens in vorbildlicher Weise bedient hat,
schlieBlich nur noch das Eingestdndnis, dass der Ausgang nun nur noch Gegenstand
von Hoffnung ist! Und doch erscheint uns der grundsitzliche Zweifel an der Medi-
zin als das Unsinnige, nicht etwa das grundsitzliche Vertrauen in sie. Die Antwort
ist immer die gleiche: Die Medizin ist eben eine jener selbstverstdndlichen, weil
historisch gewachsenen Gestalten, in denen sich Wahrheit uns prisentiert, sie ist ein
Denkstil, der sich in allgemeinere Denkstile einpasst, an denen wir partizipieren.
Genau so erscheint uns jeweils Welt.

Ein anderes Beispiel ist jener Denkstil, dem man immer wieder begegnet, wo-
nach alles Treiben der Menschen nach Mallgabe der Begriffe des Geschiftlichen
und des Kalkiils zu betrachten sei. Dann ist ein oft eher vage verstandener ,,Erfolg®
das Ziel des Handelns, die ,,Effizienz der beste Weg dahin. Diese Haltung, dieser
Denkstil weitet sich nicht selten aus in eine sehr erniichternde Sicht auf menschli-
ches Tun allgemein: Dieses ist dann immer nur Ausdruck eines egoistischen Wun-
sches, selbst dort, wo man etwas fiir andere tut — denn schlieBlich tite man es nicht,
wenn man damit nicht die Hoffnung verbinden diirfte, dass man sich selbst dadurch
besser fiihlte. So oder dhnlich hort man sprechen, und es ist fast unmoglich, solche
Uberzeugungen zu widerlegen. Dabei sollte unser Misstrauen gegen solche Rede-
weisen und Sichtweisen, die ihre eigene, ganz graue Welt mit sich fiihren, nicht auf

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ebenso naiven Uberzeugungen basieren, wonach der Mensch inhirent gut ist oder
dhnliches. Vielmehr miissen uns diese und vergleichbare Phinomene auf den Punkt
fithren, an dem wir sehen, wie unglaublich grob und nutzlos diese Begriffe sind, die
nicht nur die Philosophiegeschichte, sondern eben auch die Alltagswelt durchgeis-
tern: ,,Egoismus®, ,,Altruismus®, ,,gut” und ,,schlecht” als Prédikate, die dem gan-
zen Menschengeschlecht zukommen sollen oder auch nur einzelnen aus ihm...

In jedem Fall gilt, dass die ,,Erfahrenheit”, die ,,Falte” erst erworben werden
muss. Nichts ist schon da, nichts schon sichtbar, es sei denn das Sehen wird zur
Gewohnheit. Und jedes Mal geridt manches in den Blick, anderes verliert sich.

Ein erfahrener Lehrer fand, dass nur die wenigsten Schiiler etwas Neues allein bemerken,
wenn man sie nicht ausdriicklich darauf aufmerksam macht, und dass nur wenige es auch
dann sofort sehen, wenn man es ihnen zeigt. Sie miissen es erst sehen lernen. Auch der Er-
wachsene, wenn er erstmalig vor Neuem steht, etwa vor einem futuristischen Bild, fremdarti-
ger Landschaft, oder auch zum ersten Male vor dem Mikroskop, ,,weil nicht, was er sehen
soll“. Er sucht nach Ahnlichkeiten mit Bekanntem, iibersieht also eben das Neue, Unver-

gleichliche, Spezifische. Auch er muss erst sehen lernen.”

Wer beginnt, ein Instrument zu lernen, muss allererst begreifen (und das wird meist
einige Zeit brauchen), dass das Musizieren sich nicht in der Abfolge komplexer
Bewegungen in einem Rhythmus erschopft, die moglichst irgendeine ,,Emotion er-
zeugen®, sondern dass das Instrument eine wahrhaft unendliche Differenziertheit
von Klang bietet, die es zu horen und zu formen gilt. Sollte es in der Musik um
»Emotion“ gehen, dann ergibt sie sich nur im Zusammenspiel technischer Beherr-
schung des Instruments, der Sensibilitit fiir den Klang und des Verstdndnisses fiir
Struktur. Dass jemand schnell Klavier spielen kann, kann jeder Horer oder Zu-
schauer erkennen; das bildet nur den Spektakelaspekt der Musik. Doch wer es ge-
lernt hat, auf die klangliche Nuance oder den Widerhall der Strukturen zu lauschen,
dem erdffnet sich im Wortsinn eine neue Welt. Dann ist es auch vollig unerheblich,
ob das Stiick ,,schwer* oder ,,leicht® ist, d.h. technische Bravur erfordert oder nicht.
Die Meisterschaft der Interpretation hat damit nichts mehr (oder fast) zu schaffen.
Wichtig ist aber, dass sich im Erlernen der Musik wortwortlich eine Differenziert-
heit und Dichte von Welt konstituiert, die nicht nur zuvor nicht da war, sondern der
sich auch in keiner Weise eine ganz ,,objektive” Existenz zuschreiben liee, die nun
nur erkannt wird. Flecks Analysen sind hier ernst zu nehmen: Im hierarchischen
Verhiltnis von Lehrer und Schiiler, in dem sich (aber nicht nur da) die {iberindivi-
duelle Dimension z.B. der Musik aktualisiert, stiftet sich ein Verhiltnis zu einem
Sein, das (das Verhiltnis) dem Schiiler schliefilich ganz alleine angehort; letzteres
nicht so, als konnte er die soziale Dimension hinter sich lassen, sondern so, dass

73 Fleck: Zur Krise der ,,Wirklichkeit“. A.a.O. 53.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 269

diese so eroffnete Welt der Musik nur seine ist, nur und ausschlieBlich fiir ihn mit
dieser Bestimmtheit ist. Die neue Differenziertheit ist die eines gesamten neuen Be-
reichs des Seins, der sich nun veristelt und wie in Aderchen ausliuft, indem er viel-
faltige neue Moglichkeiten von Erfahrung erdffnet, eine eben artikulierte Erfahrung
von Musik etwa. Diese Differenzierung fillt aber nicht auseinander in die ,,Parame-
ter”, die man in der Musik unterscheiden und zu horen lernen kann; vielmehr ver-
dichtet sich diese Erfahrung in einer neuen Intensitét, darin, dass die Musik dann,
wie eine neuentdeckte Sonne die Blicke auf sich zieht und zugleich die Gravitation
verstiandlich werden ldsst, die immer schon wirkte.

Auch der Leser philosophischer Biicher ist einer solchen Verschiebung der Ho-
rizonte, des Vertex und damit der ,,Beleuchtung® der Welt unterworfen. Wer sich
tatsdchlich in eine Theorie einlebt, der sieht sie. Und versucht man ihm die Be-
grenztheiten einer solchen Theorie zur Ansicht zu bringen, so scheitert man meist
deswegen, weil sie lingst das Sehen, den scheinbar so unvermittelten Zugang zur
Welt geprigt und durchdrungen hat, so dass er die Welt kaum noch anders sehen
kann. Wo sich dem Betrachter der Situation (in der Dritten Person) eine gegenseiti-
ge Stiitzung und Konsolidierung von Theorie und Anschauung darbietet, hat sich
dem dergestalt einer Theorie Verpflichteten selbst die Welt allererst durch die The-
orie in der Evidenz gegeben, die sie immer schon hatte (gemif3 dessen, was wir als
eine transzendentale Voraussetzung betrachten). So kann es passieren, dass die Lek-
tiire eines in der Tat grandiosen Buches wie der Preisschrift iiber die Freiheit des
Willens von Schopenhauer zu einem geradezu unheimlichen Ergebnis fiihrt: Kaum
hat man das Buch zugeschlagen und die Augen wieder erhoben, laufen alle Men-
schen um einen herum wie an Fiaden gezogen durch die Welt — ein Eindruck, der
schon unheimlich genug ist, doch noch in dem Moment iibertroffen wird, wo sich
der Blick zuriickwendet und sich der Leser selbst — und noch in all seinen dann ge-
rade gegenwirtigen Gedanken — als eine ebensolche unfreie Puppe erkennt.

Eine solche Erfahrung wird nur kurz wihren und bald einer niichterneren Sicht
Platz machen, in der dann der Determinismus seine Herrschaft behaupten wird oder
nicht; doch ob er bleibt oder anderen Anschauungen das Feld raumt — immer wird
die Welt anders aussehen.

Das Beispiel kann auch helfen, den naheliegenden Einwand zu verstehen: Ver-
schwindet dann nicht der Unterschied zwischen Gesundheit und Wahn? Ist dann
nicht ein jeder eigentlich und immer wahnsinnig? Darauf ist zweierlei zu antworten:
Erstens kann ,,Wahn* und ,,Gesundheit” an sich ganz ebenso wenig Anspruch auf
Realitdt machen wie irgendeine andere Kategorisierung. Davon ganz abgesehen,
dass schon die Idee des Wahns recht neuen Datums ist, ganz zu schweigen von der
jeweiligen Vorstellung, die von ihm besteht; auch abgesehen davon, dass die Defi-
nition von ,,Gesundheit® ein Problem ist, dessen beste Kandidaten solche sind, die
auf eine substantielle Seinsweise der Gesundheit zugunsten einer dynamischen
Vorstellung verzichten (wie etwa Georges Canguilhem) — was ,,Wahn“ ist und was

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

,»Gesundheit” ist, muss sich immer aus einem Entwurf heraus ergeben, der zu einer
bestimmten Artikulation von Welt gehort; d.h. diese Unterscheidung ist immer von
dem jeweiligen Vertex abhingig. Was nun aber unseren Vertex angeht, so konnen
wir aus dieser Perspektive heraus die Differenz so fassen: ,,Wahnhaft* oder doch
zumindest hyperbolisch wire dann die Unfdhigkeit oder Weigerung, den Haarriss
des Seins sowohl theoretisch wie praktisch anzuerkennen, und zugleich die Unfi-
higkeit oder Weigerung, die ontologische Differenz zwischen einer Theorie und der
Welt anzuerkennen. Denn nur weil wir darauf beharren, dass in jedem Blick auf die
Welt, in jeder noch so banalen Erfahrung schon eine Theorie steckt, und sei es nur
diejenige, die durch diese Erfahrung erschiittert wird, dass es (etwas genauer ge-
sagt) keine bloBe Erfahrung, keine reine Anschauung, keine Vorurteilslosigkeit und
kein nur Gegebenes gibt, vergessen wir ja nicht, dass eine Theorie keine sinnliche
Erfahrung isz. Artikulation ist immer ein Zusammenwirken aus beidem, woraus sich
wiederum beides neu ergibt. Dieser Prozess mag seine Phasen der Unschirfe zwi-
schen beiden haben (und das Erlebnis des Schopenhauerlesers wire so eine); aber
letztlich wird dieser Unterschied doch immer wieder hergestellt. Gesundheit in die-
sem Sinn wire also eine gewisse Fihigkeit zur Inkonsequenz, Widerspriichlichkeit
mit sich selbst, ja selbst zur Heuchelei. Denn diese Widerspriichlichkeit besagt doch
nur, dass es mehr als einen Vertex gibt.

Die neue Artikulation von Welt ist der Entwurf eines neuen Vertex, oder die
Heraushebung eines solchen. Die Beschreibung solcher Prozesse fillt auch deswe-
gen so schwer, weil diese je neue Dominanz oder doch Okonomie der Krifte ver-
schiedener Vertices sofort zu einer Normalisierung neigt: Die Verschiebung ist sehr
bald als solche vergessen; was bleibt, ist eben die neue Konstellation. Weil aber
das, was sich daraus je ergibt, die Welr in ihrer ganz konkreten Gestalt ist, l4sst sich
ihr Anders-Sein oder Anders-sein-Konnen kaum noch rekonstruieren, sie setzt sich
ganz selbstverstiandlich als einzige durch, noch genauer: ,,Selbstverstindlichkeit™ ist
das Produkt dieses Prozesses einer Verschiebung und ihres Vergessens. Es mag
hochstens noch die Erinnerung daran bleiben, dass es einmal anders war, dass sich
Welt einmal anders darstellte. Doch diese Erinnerung bleibt zumeist — wenn auch
nicht immer! — leblos.

Eine solche Erinnerung ist z.B. die an ein Problem, das aufgehort hat, eines zu
sein, eine Frage, die sich nicht mehr stellt, ein Leiden, das nur noch als Wort exis-
tiert, ein Bereich des Seins, der ganz in eine nur mehr verbale Nachschwingung zu-
riickgetreten ist. So stellen sich zum Beispiel dann, wenn man sich in eine dialekti-
sche Philosophie der Geschichte einlebt, gewisse personliche Fragen nicht mehr.
Solches riickt einfach ins Unbestimmte und weniger Wichtige; die ,,Person” ist im-
mer schon iiberragt von einem Prozess, der in sich nichts Personliches mehr hat,
erst recht und schon gar nicht, wenn er als ,,Geist* wie bei Hegel angesprochen ist.
Ganz anders in der Einlebung in psychoanalytische Theorien, die fast zwangslédufig
eine neue Achtsamkeit fiir all jenes mit sich fiihrt, was als ,,Symptom* im weitesten

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 271

Sinn betrachtet werden kann. Dies kann sich bis in ,,Kleinigkeiten des alltdglichen
Lebens fortsetzen — aber wo gibe es auch Kleinigkeiten an sich? —, indem das Be-
wusstsein fiir die Bedeutungsdimension des Traums dazu fiihrt, dass die Triume
mehr und mehr erinnert werden, ein Vorgang, der durch das Erstellen von Traumta-
gebiichern noch weiter vorangetrieben wird.”

Diese Beispiele haben alle die selben Probleme: Sie sind solange abstrakt und
schwer fasslich, als sie sich in der allgemeinen Bezeichnung sich verschiebender
Artikulation bewegen; sobald sie aber in die Beschreibung von Details dieses Wan-
dels eintreten, drohen sie zu psychologisierenden Trivialititen zu verkommen. Die
Losung kann, fiir jeden, der den Gedanken mit zu vollziehen sucht, nur in einer ge-
genseitigen Erhellung der beiden Aspekte liegen: Man wird nicht einfach aufmerk-
sam auf solches, was immer schon da war; es kommt in einem strengen Sinn aller-
erst ins Seins durch diese Verschiebungen. Und es kann nur ins Seins gelangen, in-
dem es sich, niemals vollkommen darin aufgehend, wohl aber immer davon seine
Beleuchtung erhaltend, in den Horizont stellt, den ein neu sich herausschilender
Vertex eroffnet. Dieser selbst ist dabei nicht greifbar, nur andeutungsweise begriff-
lich anzeigbar, nie ganz feststehend, nicht von der Seinsweise eines ,,etwas“. Und
all das beruht auf jener allerersten und durch nichts weiter begriindbaren oder be-
greifbaren Tatsache, auf jenem ,,irrationalen Faktum* (Husserl), das also fiir uns als
passive Koppelung (Fleck) dastehen muss: dass bei aller selbst wieder transzenden-
tal begriindeten ,,sozialen” Dezentrierung, meine Welt meine ist, unaustauschbar,
undelegierbar, unkommunizierbar.

Letzten Endes gelangt meine Fihigkeit, diesen Prozessen Ausdruck zu geben,
hier an eine Grenze. Es bleibt mir hier nichts anderes iibrig, als jene Aufforderung

74 Was alle besorgten Piadagogen oder alle Besorgten, insofern sie Pddagogen sein wollten,
immer schon wussten, scheint also eine Rechtfertigung zu erhalten: dass die Biicher, die
man liest, die Filme, die man sieht, die Musik, die man hort, der Sport, den man treibt...
den Charakter prigen. Erstens ist diese Formulierung (oder alle ihr in Bezug auf die phi-
losophische Perspektive dquivalenten) unrichtig: Die Rede vom Charakter (oder der See-
le, oder dem Geist oder den Gewohnheiten etc.) setzt immer die Welt als bestimmte und
in ihr die Menschen als durch die Welt bestimmbare voraus. Damit kann die so verstan-
dene Pddagogik nur auf einer transzendental naiven Psychologie aufsitzen. Nicht dass
hier ein idealistischer Standpunkt vertreten wiirde, der von der Autonomie des Bewusst-
seins gegeniiber der Welt ausgeht. Im Gegenteil: Beides — ,,Bewusstsein* und ,,Welt* —
sind Titel von Fragen, keines ist das Standbein, um das herum sich in Drehung nach links
oder rechts der Trauermarsch des Verfalls vom Walzer der Zukunft trennte. Zweitens darf
nie vergessen werden, dass es keine totalitdre Welt geben kann. Die allzu einfachen Kau-
salitdten, die z.B. Linien von brutalen Computerspielen zu Bluttaten oder von dionysi-
schen Rhythmen zu allgemeiner Ausschweifung ziehen, sind daher nicht nur psycholo-

gisch, sondern auch transzendental schlecht begriindet.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Descartes” und der Phidnomenologen ebenfalls an den Leser zu richten: Er moge
versuchen, diese diirren Worte, die vielleicht aus prinzipiellen Griinden das Ge-
meinte bestenfalls andeuten konnen, als Fingerzeige zu nehmen hin zu einer Erfah-
rung und Einlebung, die er selbst vollziehen muss.

Zweitens, die Ahnlichkeit. Der handgreiflichste Effekt unserer Artikulation von
Welt ist das, was man so leichthin als Ahnlichkeit bezeichnet. Soweit ich sehe, fehlt
uns noch eine verstindliche Erklirung dessen, was Ahnlichkeit bedeutet. Ich bilde
mir andererseits nicht ein, diesem Mangel mit einem Schlag abzuhelfen, doch im-
merhin in eine Richtung zu fiihren oder wenigstens auf das Problem selbst, soll ver-
sucht werden.

Die erste Tatsache, von der bei jeder Fragestellung in Bezug auf die Ahnlichkeit
ausgegangen werden muss, lautet ganz einfach so: Ahnlichkeit ist nicht und kann in
keiner Weise sein eine , objektive Eigenschaft” von Gegenstdindlichkeiten. Dafiir
gibt es bereits einen logischen Grund, denn Ahnlichkeit ist iiberhaupt keine Eigen-
schaft, die irgendetwas zukidme, sondern eine Beziehung, die zwei oder mehrere
Gegenstindlichkeiten zueinander einnehmen. Damit ist sie also keine Eigenschaft,
sie ist aber auch nicht in irgendeiner verstidndlichen Weise objektiv. Sie liegt nir-
gends einfach vor. Zwar wird sie, wie alles, was sich mit dem transzendentalen Sinn
der Wirklichkeit (in der zwingenden Aquivokation dieses Terminus) gibt, gefunden.
Doch sie ist etwas, dessen ,,Vorhandensein“ nicht von seiner Feststellung abge-
trennt werden kann.

Wie ist es aber moglich, Ahnlichkeiten festzustellen? Eine erste Antwort weist
auf die Notwendigkeit hin, eine Perspektive oder Hinsicht zu bestimmen, unter der
dieses und jenes dhnlich ist. Es bedarf einer Gerichtetheit (so wie auch Fleck immer
davon spricht, dass das Einleben in eine z.B. wissenschaftliche Perspektive und
Praxis auch ein gerichtetes Beobachten hervorbringt). Allerdings ist ja auch diese
Fahigkeit, auf ,,Perspektiven” oder ,,Hinsichten* zugreifen zu kénnen, in den Be-
griff des Vertex verschoben worden, um damit allererst ihre Ritselhaftigkeit enthiil-
len zu konnen. So richtig diese erste Antwort ist, so bringt sie uns also noch nicht
wesentlich weiter.

Aber droht nicht andererseits eine Trivialisierung unseres Vertex? Denn wenn
der Vertex das alter der Altermination ist, wo liegt dann noch der Unterschied zum
Tertium comparationis? Reduziert sich der Vertex dann zu einer schlichten logi-
schen Funktion?

Wabhrscheinlich aber muss man das Problem herumdrehen: Dann wére das Ter-
tium comparationis die unbedachte Gestalt, in der der Vertex in den Theorien der
Sprache auftritt, gewissermalen die Abbildung jener transzendentalen Funktion ins
Logische. Dass er unbedacht ist, zeigt sich daran, dass er als etwas selbst Benenn-
bares aufgefasst wird. Wenn das stimmt, dann liele sich im Gegenteil mit dem Ter-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 273

tium comparationis das Verstindnis des Vertex befordern — das freilich nur dann,
wenn man Tertium comparationis und Vertex nicht zusammenwirft.”

Was geschieht also im Vergleich? Was in der Metapher bzw. all jenen rhetori-
schen Figuren, in denen etwas durch ein anderes ersetzt wird? Vielleicht ldsst sich
das ex negativo leichter fassen. Ein Kommentar zu einem Aphorismus von Elias
Canetti weist, gerade weil er daneben greift, den Weg. Der Aphorismus lautet: ,,Er
bemiihte sich in der Holle verniinftig zu bleiben.“’® In dem Bemiihen, die literari-
sche Methode Canettis zu erhellen (die zugleich als ,,Figur des Denkens® eine
Uberhohung erfihrt), schreibt der Herausgeber dazu Folgendes: ,,Der Gegensatz
zwischen Holle und Vernunft, mit dem der Spruch das Zeitalter anprangert, be-
schwort dialektisch den Wahnsinn als dritten Begriff.«”’

Ich behaupte nun, dass exakt diese Formalisierung des Wirkens des Aphoris-
mus’ falsch ist oder zumindest doch das Wesentliche verfehlt. Die Kraft eines Sat-
zes, der wie der zitierte bereits aus sich heraus und nicht erst im Zusammenhang ei-
nes ,,Systems* wirken soll, besteht ganz im Gegenteil darin, dass nichts ,,beschwo-
ren” oder ,,evoziert” wird, auf jeden Fall nichts, was selbst wieder die Gestalt eines
Begriffs hat. Dieser Begriff des Wahnsinns stellt sich durchaus nicht beim Leser
ein; er kann hochstens in einer nachkommenden explizierenden Reflexion rekon-
struiert werden — eine nachkommende Reflexion, die nicht, wie im Kommentar des
Herausgebers, in das urspriingliche Erlebnis der Lektiire hineininterpretiert werden
darf. Vielmehr wird das ,,Bild* oder die Szenerie, die der Aphorismus vielleicht
evozieren mag, aus einem Punkt her entworfen, der wie jeder Blickpunkt ein blin-
der ist, also selbst gerade nicht gesehen wird. In der Tat wirkt da etwas, und es wird

75 Mache ich mich dann meinerseits einer ,,Methode des Abklatschens und Durchpausens*
schuldig, die Deleuze so scharfsinnig in der Geschichte nicht nur der Philosophie als ein
Hauptproblem diagnostiziert? Nicht zwangsldufig. Alles hdngt davon ab, wie sich Terti-
um und Vertex zueinander verhalten sollen. Sie konnen nicht schlichtweg miteinander
identifiziert werden. Ersteres soll ja von letzterem erst seine Erlduterung erfahren konnen.
Andererseits darf aber der Vertex auch in keinem Fall hypostasiert werden. Er ,,ist“ ja
nichts, es sei denn, er wird in seine weltartikulierende Funktion zuriickversetzt. Da sich
uns diese Artikulation zwingend nicht nur in Pluralitét, sondern auch in unterschiedlichen
Ebenen oder Niveaus dargestellt hat, darf seine ,,Abbildung ins Logische* auch nicht so
verstanden werden, dass sich dort eine irgendwie defizitdre Form dieses Wirkens ereigne-
te. Es handelt sich dann vielmehr um eine der vielfiltigen und in sich nicht dem Wert o-
der der Wichtigkeit nach abgestuften Erscheinungsweisen, in denen sich der Vertex iiber-
haupt nur realisiert. (Oder, wenn man die Niveaus unbedingt mit einer Wichtigkeit ver-
binden will, dann macht es jedenfalls keinen Sinn, diese gegeneinander ausspielen zu
wollen.) Hilt man diese Kennzeichnung fest, dann trifft Deleuzes Kritik hier nicht mehr.

76 Elias Canetti: Aufzeichnungen fiir Marie-Louise. 11.

77 Ebd. 101 und 102.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

auch etwas evoziert, aber beides ist nicht von der Seinsweise eines ,,etwas®: das ers-
tere, das Wirkende, weil es nicht greifbar ist, das letztere, in diesem Fall das Bild
oder der ,,Sinn“, weil es/er nichts fest Umgrenztes ist, vielmehr etwas Ausfaserndes.
Hat das Bild nicht (mehr) diesen Charakter, dann hat es auch seine Kraft verloren
(was es ironischerweise erst recht niitzlich, ,,bieder” eben macht). Aber wir sehen
schon, dass das, was die Zusammengehorigkeit der Worte stiftet — so wie sie sich in
einem literarischen Aphorismus, in einer lebendigen Metapher, wohl auch der ,,Bil-
der in einer Erinnerung etc. findet —, nicht von etwas hervorgebracht wird, das die
Seinsweise dessen teilt, was es verbindet. Die Erinnerung an Kant kann uns bereits
vor dieser Vermutung schiitzen: Wire das, was die Zusammenordnung von ver-
schiedenen Begriffen oder Vorstellungen zu- und untereinander stiftet, wieder ein
Begriff oder eine Vorstellung, dann miisste noch einmal ein Begriff bzw. eine Vor-
stellung eingefiihrt werden, die es ermdglichten, den ordnenden Begriff/die ordnen-
de Vorstellung mit den von ihm/ihr geordneten zu verbinden. Es sind also sowohl
logische wie phdanomenologische Griinde (der angeblich ,,beschworene* Begriff
bleibt in Wirklichkeit aus), die eine solche Theorie widerlegen.

,,Ahnlichkeit: Wir miissen nun erst sehen, welche Ausweitung die Mechanis-
men haben, die unter dieses harmlose Wortchen fallen. Die Ahnlichkeit von Ge-
sichtern oder Kleidungsstiicken sicher; aber so wie wir es nun schon beschrieben
haben wohl auch: die Einheit eines Bildes, wie es von der poetischen Praxis erzeugt
wird; die Beziehungen von Begriffen zueinander, aber auch von Vorstellungen, die
sich so tiberhaupt erst unter Begriffe ordnen kénnen (was Kant ofters als ,,Affinitét*
anspricht); jene Beziehungen, die Erfahrungen untereinander so eingehen, dass ein
Erlebnis ein vergangenes heraufrufen kann (was man oft ,,Assoziation” nennt — ein
ebenso leichtfertig benutzter Begriff wie ,,Ahnlichkeit“ selbst)... Es ordnen sich
unversehens unter die ,,Ahnlichkeit* praktisch all jene Mechanismen, die die Be-
ziehungen der ,,Inhalte* unserer Welt(en) zueinander ordnen!

Sind das nun sprachliche Prozesse? Nein, das sind sie nicht, auch wenn nur ein
Wesen, das Sprache hat, auch Ahnlichkeit kennen kann. Denn beiderseits ist diesel-
be logische Operation vonnéten, die somit als die Wurzel des Logos angesprochen
werden kann: Nicht-Prdsentes wird vergegenwirtigt, Prisentes verweist auf ande-
res, das es nicht selbst ist, zweierlei geht eine solche Beziehung ein, dass das eine
fur das andere einstehen kann, ohne doch genau dasselbe zu sein... Alles verschie-
dene Formulierungen, um anzudeuten, was dort immer geschieht und was doch so
ratselhaft ist. Im lateinischen Wortchen ,,pro“ deutet sich diese formale Grundope-
ration der Artikulation von Welt an.

Es sind also nicht sprachliche Prozesse, die hier wirken, vielmehr werden die
sprachlichen ihrerseits erst verstindlich unter der Bezugnahme auf diese eine
Grundoperation. Die Lacansche Konzentration auf Metapher und Metonymie ge-
langt also nicht nur angesichts der Vielfalt der Prozesse der ,,spekulativen Rhetorik*
an ihre Grenzen, sondern auch wegen eines damit zusammenhéngenden Problems,

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 275

das nun virulent wird: Die Wege des Bewusstseins (wie des Unbewussten) sind
nicht sprachliche, sie haben lediglich dieselbe Wurzel wie die sprachlichen. (Inso-
fern ist Lacans Formulierung, wonach das Unbewusste strukturiert sei wie eine
Sprache, nicht nur ganz korrekt, sondern auch selbst wieder eine Aktualisierung je-
ner einen Grundoperation, die eine menschliche Welt strukturiert, inklusive jener
Abgriinde des ,,Seelischen®.)

Wir sprechen also von ,,der einen Grundoperation®, gewissermaflen von der
Wurzel der Wurzeln von Sprache und Welt/Begriff und Anschauung/Begriff und
Vorstellung. Weil es eine Wurzel ist, kann es {iberhaupt nur jenes Verhiltnis zwi-
schen diesen Termini geben, das sie von Gegensitzen zu Elementen einer Dialektik
werden ldsst — einer Dialektik, der wir hier iiberall nachspiiren. Andererseits: Wenn
es die eine Wurzel ist, wieso fillt es dann so schwer sie aufzufinden und auszusa-
gen? Offenbar sind wir doch mit allen bisherigen Versuchen der Klidrung der hier
wirksamen Beziehungen unzufrieden. In der Tat ist letzteres eine logische Folge aus
ersterem: Diese Wurzel oder Grundoperation ist eben deswegen kaum fasslich, weil
sie erstens im strengen Sinn allgegenwirtig ist (sogar: alle Gegenwart erzeugend),
weil sie zweitens so in eine Vielfalt von Gestaltungen eingebunden bleibt, weil sie
drittens ihrerseits (fast) ungreifbar ist, als das, was alles (Be)Greifbare konstituiert.
Wir hatten ja im Beispiel gesehen, wie die Einheit einer Vision auf eine Funktion
verweist, die unter keinen Umstidnden an der Seinsweise des von ihr Ermoglichten
teilhaben kann.

Wir miissen, um der Kldrung ndher zu kommen, noch eine Unterscheidung ein-
fiihren: Denn es scheint doch zweierlei Ahnlichkeit zu geben. Zum einen gibt es je-
ne Dinge, die sich voneinander in nur sehr unzureichender Weise unterscheiden, so
dass ,,alles gleich aussicht. Wer nicht die Erfahrenheit eines Dermatologen hat,
dem werden verschiedene Bilder von Haut nichts sagen; bestenfalls kann er eine
unterschiedliche Fiarbung konstatieren, mehr oder weniger Falten, eine mehr oder
weniger deutliche Abhebung der Poren — aber alles wird doch ,,Haut“ bleiben. Wer
von Autos nichts versteht, der wird als Augenzeuge einer Fahrerflucht nur wenig
Niitzliches zu sagen haben: ,,ein gro3es, graues Auto war’s“, das ist natiirlich nicht
viel. Und bekannt ist auch das Phidnomen, dass die meisten Schwierigkeiten haben,
Menschen aus anderen Ethnien ,,auseinanderzuhalten® — man ist eben nicht darin
eingelebt! Das weist schon darauf hin, wie grundlegend diese Erfahrenheit ist, wie
sich noch die Identifizierung in ihren scheinbar einfachsten Formen auf eine Ge-
schichte angewiesen sieht und eine Leistung darstellt. Man konnte das Phianomene
,negativer Ahnlichkeit nennen, denn was dort ,,ihnlich* erscheint, ist vor allen
Dingen ununterscheidbar, und zwar mangels einer Erfahrenheit und der aus ihr er-
wachsenen Kriterien der Differenzierung.

Dieser negativen Ahnlichkeit steht die ,,positive” gegeniiber: Es ist jene, die ge-
stiftet ist durch eine Erfahrenheit und die innerhalb der so konstituierten Seinsregi-
on Verbindungen produktiver Art herzustellen weifl. Der Musiker, der Strukturen,

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Spiegelungen, Anspielungen, Zitate, Provokationen... in einem Stiick hort, das an-
deren vielleicht ganz verschlossen bleibt, gehort ebenso hierher wie der Wissen-
schaftler, dem sich eine Verbindung auftut, die ganze Bereiche des Wissens in eine
unerhorte Kommunikation bringt. Und nicht nur die hochgeistigen Phinomene sind
Effekte dieser ,,Ahnlichkeit: Wenn Alfred Tetzlaff es schafft, alles irgendwie Be-
klagenswerte mit seiner unbestechlichen ,,Logik* zur Schuld der Regierung der
,,Sozis“ zu erkldren, dann ist auch das ein Werk der positiven Ahnlichkeit oder, wie
man es klassisch nennt, das Witzes. ,,Der &sthetische Witz, oder der Witz im engs-
ten Sinne, der verkleidete Priester, der jedes Paar kopuliert, tut es mit verschiedenen
Trauformeln.*’

Dann verwundert es auch nicht mehr, dass die Beispicle des Witzes, der ,,Erfin-
dung von Ahnlichkeiten* immer eine gewisse ,,Erkenntnisemphase* haben, dass sie
also nie aus den Bereichen der biederen Welt stammen. Das konnen sie aus einem
einfachen Grund nicht, denn es bedarf eines starken, herrischen Vertex, nicht so
sehr um solche ,,Ahnlichkeiten* aufzufinden/zu erfinden, als vielmehr um in ein le-
bendiges, durch Erfahrenheit belebtes Netz von Differenzen eingebunden zu sein,
zwischen denen sich erst das Wirken des Witzes als einer transzendentalen Grofe
vollziehen kann. Wir kommen damit dem Grund dafiir noch niher, weshalb die Po-
pularisierung der Wissenschaften — und der Philosophie vielleicht am meisten —
immer nur zu Unfug oder zu Trivialititen fiihren kann: Was dem allgemeinen Pub-
likum fehlt und was deswegen auch in der popularisierten Version fehlen muss, ist
die Einlebung in eine Seinsregion; nur durch diese werden gewisse Unterscheidun-
gen als solche prignant und relevant, werden die Begriffe vom Alltagsverstand in
wissenschaftliche transformiert — und schlieBlich: nur durch diese Einlebung und
Erfahrenheit ldsst sich dann der Schritt ermessen, den der Witz eines Forschers
vollbringt.

Damit ist nun aber die Position gewonnen, durch die sich die beiden Formen der
,,Ahnlichkeit* zueinander koordinieren: Denn die ,hegative Ahnlichkeit bezeich-
net eine Ununterschiedenheit, die jene Bereiche trifft, die nur eine mangelhafte,
meist: eine nur biedere Beleuchtung durch die Vertices erfahren. Was in dieser
Weise ,,dhnlich® ist, was blofl ununterschieden ist, liegt in einer Art transzendenta-
lem Zwielicht. Dagegen, wo Ahnlichkeit im engen Sinn wirkt, dort muss ein Vertex
zuerst strenge Unterscheidungen eingefiihrt haben.

Ahnlichkeit also, jener Effekt des Witzes, die Form, in der sich die Grundopera-
tion des alterminierenden Wesens Mensch je von neuem in der Artikulation einer
Welt manifestiert — diese Ahnlichkeit setzt zwei Gegenstindlichkeiten nicht in Be-
zug auf irgendein Drittes in eine Beziehung zueinander. Vielmehr konnen die bei-

78 Jean Paul: Vorschule der Asthetik. 173. Kurz zuvor, im § 42, hatte Paul bei der Einfiih-
rung des Witzes auf zwei kurzen Seiten eine Klarheit in Bezug auf das Problem, was es

mit der ,,Ahnlichkeit“ auf sich hat, bewiesen, die selten erreicht wurde.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 277

den Ahnlichen nur deswegen in einer Beziehung zueinander stehen, weil es kein
Drittes gibt. ,,Der Witz allein daher erfindet, und zwar unvermittelt [...].“”° Der
Vertex, als jener Punkt, an dem sich der Vektor des Geistes umkehrt und zuriick-
kommt, aber als anderer, dieser Vertex ist selbst ja nichts. Er ist nur, insofern er
Gegenstindlichkeiten in eine Beziehung bringt, mit der er selbst keine Ahnlichkeit
hat. ,,Was ist nun Witz? Wenigstens keine Kraft, die ihre eigne Beschreibung zu-
stande bringt.“®® Als Operator der Artikulation von Welt ist er nichts, was selbst
dem &hnlich wire, was er hervorbringt. Zugleich fiihrt das vage Bewusstsein seines
Wirkens in einer metaphysischen Sichtweise fast zwingend auf seine Hypostasie-
rung, wodurch er dann als ein ,,Gott* auftritt, der als Prinzip aller Bestimmtheit sein
Schicksal noch einmal leben muss: immer im Zwischenreich der Welt zu sein, da er
als Prinzip der Bestimmtheit der Welt dieser nicht zugehoren kann und er zugleich
als das Prinzip der Bestimmtheit der Welt nicht ohne Verbindung zu ihr sein kann.
So wie sich alle spekulative Theologie immer mit dieser widerspriichlichen Charak-
teristik abgemiiht hat und abmiihen musste, so scheint auch der Vertex im Paradox
aller unédhnlichen Prinzipien der Erkldrung befangen zu sein: dem zu Erkldrenden
nicht dhneln zu diirfen und ihm doch so nahe zu kommen, dass eine Erkldrung noch
moglich ist.

Dieses Problem muss in der stummen Aporie enden — allerdings nur, wenn man
vergisst, was sich uns als die einzige Dimension von Welt hat erweisen miissen: die
logische Zeit. Denn der Vertex existiert nicht einfach schon immer, er liegt nicht
vor; er ist vielmehr nur in der Zeit und seine Wechselfille skandieren zugleich diese
Zeit und machen sie erst zu einer logischen. Jeder Vertex wird in der Welt geboren,
er wird aus ihr heraus entworfen, er entwdchst ihr in der Zeit. Die Thesen zu den
,ersten Worten® und den ,,natiirlichen Zeichen* hatten den Zweck zu zeigen, wie
sich aus der Welt und ihrer irreduziblen Materialitit ein Vertex je und je entwindet.
Zugleich bedarf es eines autoritativen Eingriffs ,,von AuBen*: Niemand kann ganz
aus sich heraus die Okonomie seiner Vertices entwerfen. ,,Im Ursprung* ist der
Vertex ein, immer schon deklinierter (abgelenkter) Fingerzeig eines anderen.

Bedenkt man diese beiden unverzichtbaren Charakteristika des Vertex, dann
stellt das Problem, das jede Metaphysik zu jenen Ort fithren muss, an dem es nur
noch Schweigen gibt, keine Schwierigkeit mehr dar. Der Vertex ist nicht nur nicht
in der Welt, er ist vielmehr nichts, insofern er selbst der Operator aller Bestimmung,
alles Seins und So-Seins ist. Er verweigert sich dadurch aber nicht jeden Zugriffs
bereits aus logischen Griinden, da er immer mit der logischen Zeit korreliert und
zugleich einer, egal wie sehr missverstandenen, ,,Einfithrungsweihe bedarf.

Vielleicht kénnen wir nun niher fassen, was Ahnlichkeit bedeutet. Ahnlichkeit
ist dann eine dynamische Beziehung, die zwei (oder mehr) Gegenstindlichkeiten

79 Ebd. 171.
80 Ebd. 169.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

zueinander einnehmen, ein gegenseitigen Aufeinanderhinstreben, das durch die
Schwerkraft eines sich verschiebenden Vertex verursacht ist. Solche Ahnlichkeiten
sind daher auch keine psychologischen Vorkommnisse in der Welt, sondern sie kor-
respondieren, wenn auch hdufig in ganz und gar unspektakulirer Weise, mit der
Artikulation von Welt als ganzer.

Die selbstverstindlich gewordenen Begriffe unserer biederen Welt belegen es:
»Hund“, ,, Auto, ,,Haus®, ,,Baum®... all diese trivialen Begriffe, die unsere Welt-
auffassung ganz grundlegend strukturieren, sind die verknocherten Uberreste eines
dynamischen Geschehens, in denen Ahnlichkeiten geprigt wurden. Aber diese Ahn-
lichkeit, die schon die Einheit eines banalen Begriffs bildet, kennt kein Paradigma:
Es gibt kein Urbild, kein Schema, kein Zwischending zwischen Vorstellung und
Begriff, kein Drittes, das selbst wieder von der Art einer Gegenstidndlichkeit wire.
Ebenso wenig sind Begriffe Funktionen; diese logisch sicherlich fruchtbare Sicht-
weise ldsst sich nicht auf den Begriff in seiner weltorganisierenden Rolle anwen-
den, da sie ihn isoliert und als stabilen, bereits etablierten und in sich stimmigen
Operator der Einteilung von Gegenstinden nimmt (oder doch seine ,,scharfe Be-
grenztheit* fiir jeden wissenschaftlich verwendbaren Begriff fordert).®!

Da steht ein Ding und dort auch. Dass beide ,,Baum® heiflen (konnen), liegt
nicht daran, dass sie dies oder jenes gemein haben. Es liegt daran, dass eine Reihe
von Linien in einer Geschichte der Artikulation von Welt einige Stabilitit gewon-
nen hat. Diese Stabilitét ist angewiesen auf jenen autoritativen Akt, von dem wir
sprachen. Nur dadurch ist es danach moglich, das aufzuzihlen, was die beiden Din-
ge gemein haben, und vielleicht sogar eine Definition zu entwerfen. Aber dazu
miissen sie sich zuerst dhnlich sein.

Diese Verhiltnisse sind deutlicher zu beobachten bei den emphatischen Beispie-
len der Ahnlichkeit. Sehe ich eine Person, die mich an eine andere erinnert, setzen
wir sogar voraus, dass ich weif3, an wen, dann kann ich gerade nicht sagen, worin
die Ahnlichkeit besteht. Ich mag vielleicht auf die Mundpartie Acht geben oder die
Augen als ,,Ahnliches* verdichtigen. Das mag sogar stimmen; doch gibt es nie iso-
lierte Mundpartien oder Augen, und inwiefern die Augen dieser und jener Person
sich dhnlich sind, lédsst sich nicht noch einmal sagen. Es ldsst sich wohl einigerma-
Ben andeuten, so dass es vielleicht gelingt, einem anderen — durch einen autoritati-

81 Zum ,Begriff* als einer Funktion im mathematischen Sinn vgl. Gottlob Frege: Funktion
und Begriff (1891). In: Ders.: Funktion, Begriff, Bedeutung. 1-22. Es versteht sich, dass
Freges Theorie nur in dem Zusammenhang betrachtet und zuriickgewiesen werden darf,
in dem sie sich selbst versteht. Vgl. dazu auch die Bemerkungen Freges in: Uber Begriff
und Gegenstand (1892). In: Ebd. 47-60. Was wir hier zuriickweisen, ist aber die Vorstel-
lung, dass sich in der Beschrinkung auf das rein Logische (innerhalb dessen Freges Ana-
lysen von grofitem Wert bleiben) das tatsiichliche Wirken der Begriffe, der Worte... er-

fassen lieB3e.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 279

ven Akt — die Ahnlichkeit ebenfalls bemerklich zu machen. Doch etwas Fassliches,
Umgrenztes, selbst Gegenstidndliches habe ich dabei nie vor mir. Der Vertex fun-
giert, ist aber nicht Teil des Bewirkten.

Im anderen Fall, wenn ich nicht genau sagen kann, an wen die Person mich er-
innert, haben wir jenen anderen Aspekt vor uns, der oben angedeutet wurde: die
Dynamik, das Streben. Denn dann zieht sich der Gegenstand wie von sich hin auf
ein anderes, das noch aussteht, das es zu erinnern gilt, die Ahnlichkeit wirkt wie ein
Magnet oder eine Schwerkraft, die zwei Gegenstindlichkeiten in eine Ndhe zuei-
nander riickt.

Und dann gibt es noch den eigenartigsten Fall: Ich sehe jemanden und bin von
einem Gefiihl der fremden Vertrautheit durchdrungen: er sieht jemandem, den ich
kenne, dhnlich. Ich suche, und tatséchlich finde ich die Person, der jener Unbekann-
te dhnlich sieht. Doch in diesem Augenblick muss ich erkennen, dass die Ahnlich-
keit fast keine ist, sie bleibt weit hinter dem zuriick, was ich erwartet hatte. Der
Vergleich 16st das Versprechen nicht ein. Dennoch bricht die ,,Ahnlichkeit* nicht
ab; sie besteht weiter, ohne Referent, als bloBes Streben. In diesem seltenen und
seltsamen Fall begegnet uns eine reine oder lautere Ahnlichkeit. Und so wie sich
uns in den Phdnomenen des Horizonts reiner Moglichkeit das Wesen der Altermi-
nation enthiillt hatte, so sind jene Augenblicke der lauteren Ahnlichkeit die Aufde-
ckung des reinen Wirkens des Vertex.

Ist nun also klar, was Ahnlichkeit ist? Wahrscheinlich immer noch nicht. So wie in
Bezug auf die Wirklichkeit die Beschreibung ihre Grenze an der Unkommunizier-
barkeit des irrationalen Faktums des Subjekt-Seins gefunden hatte, so bin ich mir
auch hier des Stiickwerkhaften mehr als bewusst. Die Griinde sind hier allerdings
andere, denn ich glaube, dass diese ganze Frage, was Ahnlichkeit sei und welche
Rolle sie spiele, tiberhaupt noch nicht serits gestellt wurde. Ich kann daher nur als
ein Anfangender schreiben und hoffen, dass sich immerhin eine Problematik eroff-
net, die bislang im Glassarg des Selbstverstindlichen verschlossen lag.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

HUMOR
a) Humor und Vertex

Mit den letzten Ausfiihrungen und vor allem der zuletzt angefiihrten ,,Autoritét™ ist
bereits das niachste Thema bezeichnet: der Humor.

Der Humor umspielt den Vertex. Er setzt den Vertex selbst in Szene, er nimmt
die Gesetze beim Wort und lisst eben dadurch das konstitutive Oszillieren der Ge-
setze zum Vorschein kommen. Der Humor macht dieses Oszillieren selbst zu seinem
Gegenstand. Dies sind die Thesen (oder unterschiedliche Formulierungen der The-
se), die es hier wenigstens kurz zu entwickeln gilt.®?

Schon duBerliche Hinweise deuten auf die Tatsache hin, dass Humor und Vertex
in einem privilegierten Verhiltnis zueinander stehen, dass jener diesen geradezu
zum Gegenstand hat. Denn der Humor ist immer kurz. Nicht, dass es keine langen
Witze gébe oder es nicht moglich wire, iiber eine ldngere Zeit hinweg eine gewisse
Heiterkeit aufrecht zu erhalten. Das ist moglich. Der Punkt ist aber, dass der Humor
immer einen Punkt hat, eine Spitze, eine Pointe eben.

Man wird einwenden, dass darin eine Verwechslung zwischen Komik und Hu-
mor liege: Humor ist doch nicht die Begabung, sich moglichst viele Witze zu mer-
ken, er ist keine Possenreiflerei, sondern vielmehr — wenn man den Romantikern

82 Mindestens seit Aristoteles ist das Komische und das Lachen, damit der Humor oder
Witz oder die Ironie Gegenstand philosophischer Reflexion geworden. Obwohl die meis-
ten klassischen Theorien einige richtige Aspekte und Bedingungen des Komischen oder
des Humors stets benannt haben (etwa Ordnung und Regelhaftigkeit, das Gefiihl der
Uberlegenheit, der Kontrast oder die Inkongruenz), ist ihnen oft die notwendig dynami-
sche Natur der Phinomene entgangen. (Einen guten Uberblick und aussagekriftige Text-
passage bietet Bachmaier (Hg.): Texte zur Theorie der Komik. Eine knappe und bewusst
populdr gehaltene Geschichte der Theorien des Lachens gibt Geier: Wortiber kluge Men-
schen lachen. 144-177.) Kant und Jean Paul hingegen stellen eben diese Dynamik in das
Zentrum ihrer Analysen, eine Dynamik, die den komischen ,,Gegenstand in ein eigen-
tiimliches Flirren riickt. Soweit ich sehe, haben neben diesen beiden vor allem (der von
Jean Paul abhéngige) Friedrich Theodor Vischer und Wolfang Iser ihren Schwerpunkt auf
diese flirrende Dynamik gelegt (vgl. Bachmaier (Hg.): Texte zur Theorie der Komik. 49-
58 und 117-120). Die Thesen dieses Kapitels lieBen sich im Ubrigen, wie dem Leser un-
schwer auffallen wird, leicht auf das Thema der Ironie erweitern, so dass auch dieser As-
pekt des Komischen (wenn es denn ein Aspekt davon ist) mit dem vorgeschlagenen be-
grifflichen Instrumentarium erfasst wire. Da diese Erweiterung aber iiber die bloe Be-
stitigung meiner Thesen hinaus nichts erbringen wiirde, wird die Ironie hier nicht weiter
bertihrt.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 281

glaubt — eine geradezu (anti-)metaphysische Einstellung, die das ,,umgekehrte Er-
habene* sichtbar macht und die damit Ernst und Scherz in ein von aller Witzigkeit
weit abstehendes Verhéltnis bringt: ,,[...] so entsteht jenes Lachen, worin noch ein
Schmerz und eine Grofe ist.“®

Zwar halten wir mit den Romantikern und mit Jean Paul an dem einzigartigen
und keineswegs eindeutigen Verhiltnis fest, das der Humor zum Metaphysischen
einnimmt. Die Charakteristik desselben bedarf aber der Prizisierung. Es ist nicht
ganz korrekt, den Humor als eine Haltung oder eine Einstellung zu kennzeichnen.
Er ist vielmehr die Disposition zu einer bestimmten Haltung, die sich aber immer
von neuem instanziieren muss. Als eine solche Disposition, oder auch Neigung (un-
ter Aufrechterhaltung der physischen Konnotation: ein Hinabneigen, ein Wanken,
ein Noch-nicht-Stiirzen), kommt sie einem Subjekt durchaus so zu, dass man von
ihm sagen kann, es habe Humor. Insofern ist es unterschieden von dem komischen
Subjekt, das Gegenstand einer doppelten theoretischen Unterschiebung und des La-
chens selbst ist und das keineswegs Humor haben muss. Wie Paul schreibt: ,,[...]
wir leihen seinem Bestreben unsere Einsicht und Ansicht und erzeugen durch einen
solchen Widerspruch die unendliche Ungereimtheit [...].«%

Da sich der Humor aber immer von neuem instanziieren muss, ldsst sich ,,der
Humor* nicht als eine gewissermalien allgemeine oder grundsitzliche Eigenschaft
von jemandem aussagen. Gerade weil der Humor jenes eigenartige unscharfe Ver-
hiltnis zum Metaphysischen und damit — nicht zu diesem oder jenem ernsten Sach-
verhalt — sondern zu dem Ernst an sich einnimmt, kann er nie als ,,erworben* gel-
ten, sondern bleibt Aufforderung und Zumutung an das Subjekt. Der Humor ist
selbst nichts anderes als das Lavieren zwischen Scherz und Ernst. Daher kann er
keine dauerhafte und zugrundeliegende Haltung sein, sondern nur die Bereitschafft,
die Frage von Ernst und Scherz immer wieder von neuem zu stellen.

83 Jean Paul: Vorschule der Asthetik. 129.

84 Ebd. 110. Natiirlich kann etwa der Komiker Humor haben und in seinem Spiel (in der
Rolle) jene Naivitat vortduschen, die der Unterschiebung der genannten Doppelbetrach-
tung als Flache dient.

85 Fiir Jean Paul stellt sich die Problematik ganz dhnlich dar. Er schreibt ,,nach dem Ende
der Metaphysik®, also nach der Kantischen Destruktion jeder direkten und wissenschaft-
lichen Metaphysik, die geradehin Aussagen treffen konnte iiber die Verankerung des
Sinnlichen im Ubersinnlichen. Daher tritt fiir Jean Paul die Poesie an die Stelle der Meta-
physik; Poesie ist jenes Spiel, das Sinnliches und Ubersinnliches, Endliches und Unendli-
ches, Physisches und Metaphysisches immer wieder von neuem in Beziehung zueinander
zu setzen hat, aber nun eben nicht mehr (wie in der Metaphysik) von dem Standpunkt ei-
ner transzendenten Wahrheit aus, die der Philosoph zu erreichen sucht oder erreicht zu
haben glaubt. Vielmehr muss die Poesie das Spiel im Zwischenraum, in der noch unbe-

stimmten Leere zwischen Physischem und Metaphysischem ansetzen lassen. Dazu dienen

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

So wird auch verstidndlicher, inwiefern wir vom Humor sagten, er sei notwendig
kurz, er ende in einer Spitze. Die Spitze, in der er auslduft, deutet die immer beson-
dere und immer vorldufige Entscheidung in Bezug auf das Verhiltnis von Scherz
und Ernst an. Woraus entscheidet sich dieses Verhéltnis? Nur aus dem Vertex. Al-
lerdings ist Humor niemals der Bundesgenosse eines Vertex, sondern er ist das, was
einen jeden Vertex als einen moglichen ansichtig werden ldsst. Daher deutet die
Pointe des Humors, seine Spitze, auch nicht einfach auf die Wahrheit eines Trans-
zendenten hin, wie die Metaphysik es tut; vielmehr bleibt sie in ihrem Hinweisen
ein Schwanken, das den Vertex zugleich oder doch nacheinander aus zwei Perspek-
tiven sehen lédsst, den Vertex also wiederum dem Prinzip des Vertex unterwirft. Ge-
rade darin ist der Humor tatséchlich das umgekehrte Erhabene. Der Humor: eine
zitternde Nadel.

Sehen wir noch einmal genauer hin: Wodurch wird anschaulicher, dass der Hu-
mor eine Spitze hat? Und weshalb muss der Humor so ,.kurz* sein? Auf erstere Fra-
ge konnen wir mit einem Hinweis auf die Genres des Komischen antworten: Ein
Drama, ein Thriller, ein Liebesfilm konnen einer einzigen Intrige folgen; ein Prob-
lem verlangt seine Auflosung, ein Ritsel seine Lichtung, eine Schuld ihre Siihne,
eine Liebe ihre Erfiillung... Diese Intrige spannt sich dann iiber die Linge der
Handlung aus und gibt dem Ganzen die ,,Spannung. Auf dem Weg zu seinem Ende

ihm vor allem zwei Strategien: das Erhabene und der Humor. Jenes ist ,,das angewandte
Unendliche* (a.a.0. 106), die Verdichtung des Ubersinnlichen in einem Sinnlichen, egal
welcher Grofle (anders als bei Kant); so kann der leise Hauch eines Windes zur Prisenz
des Gottlichen werden (ebd.). Dagegen ist der Humor das ,,auf das Unendliche ange-
wandte Erhabene (125): Er ist selbst jene Bewegung, in der sich das Endliche (der
Mensch) zum Unendlichen aufschwingt, um von dort den nun lauteren Blick auf das End-
liche zu gewinnen. Nur kommt er dort nicht an; die Bewegung als solche fiillt den Zwi-
schenraum zwischen Physischem und Metaphysischem aus und fiihrt jenes dabei einer
Bestimmung zu, die dem letzteren auf ewig entzogen bleibt. Denn das Endliche wird fiir
Jean Paul im Humor ,,vernichtet”, und das muss sicherlich verbal und prozessual verstan-
den werden; doch immerhin stellt sich in dieser Vernichtung das ein, was in einer Zeit
nach dem Ende der Metaphysik sonst nicht mehr greifbar ist: ein Erfassen des Gesamten
der Welt, die ,,humoristische Totalitét. Dass bei Jean Paul diese Vernichtung, die tiber
alles Endliche ldngst das Urteil gesprochen hat und daher kein einzelnes Endliches mehr
verdammen muss, nicht in einen ,,Nihilismus® stiirzt, sondern im Gegenteil eine zirtliche
Zuwendung zu diesem Endlichen beinhaltet, muss sicherlich mit der Funktion der Poesie
als Surrogat der toten Metaphysik in Zusammenhang gebracht werden: Erhabenes und
Humor stiften Sinn — auch wenn die radikale Sinnlosigkeit am Horizont bereits draut.
(Zur Funktion der Poesie vgl. den ganz zentralen § 24, ,Poesie des Aberglaubens, wo
diese Gefahr sich schon herauslesen ldsst, auch wenn sie noch auf Abstand gehalten

wird.)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 283

— egal ob dieses ein begiitigendes oder unbefriedigendes ist — fiillt sich die Intrige
dann mit retardierenden Momenten, mit Suspense, mit Uberraschungen etc. Ganz
anders aber die Beschreibung der (meisten) komischen Genres: Das Komische ist
letzten Endes gleichgiiltig gegen eine Intrige, weil es von Anfang an gegen jede
»Auflosung* allergisch ist. Die ,,Auflosung®, die das Komische allein kennt, ist die
beriihmte ,,plotzliche Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts*3® Die
,»Intrige* des Komischen ist daher nur eine Ausgangssituation, die moglichst reiche
Wege und Friktionen eréffnen kann, sie ist blo Anlass zu Gelegenheiten des Hu-
mors. Der Humor muss sich seine Intrige, seine Spannkraft, um iiber mehr als die
Linge eines Witzes zu wirken, von anderen Genres ausborgen; daher ldsst sich aus
allem eine Komdodie machen, und das nicht blof} auf dem Weg der Parodie. Dort wo
versucht wird, das Komische nicht nur zum Inhalt, sondern zugleich zum Konstruk-
tionsprinzip zu machen, entsteht im gelingenden Fall eine Art absoluter Komik, im
weniger gelingenden ein auseinanderfallendes Stiickwerk.%’

Der Humor ist also deswegen ,.kurz, weil er es fur sich alleine (fast) nicht
schaffen kann, eine Entwicklung oder eine gerichtete Bewegung zu unterhalten. Er
muss immer wieder wie von neuem ansetzen. Das bestitigt sich auch darin, dass es
immer so etwas wie runnig gags gegeben hat: Witze also, die nicht so sehr durch
ihre eigene Witzigkeit Lachen hervorrufen, sondern vielmehr durch die unbeein-
druckte Wiederholung, die zugleich zwanghaft und entspannt erscheint.®® Der Hu-
mor ist in diesem Sinne aporetisch: Er fiihrt in die Sackgasse, er offnet keine Wege,
zumindest nicht direkt.

Woran genau liegt das? Eine erste Antwort wurde schon gegeben: Da der Hu-
mor den Vertex selbst zum Thema macht, da er nichts als das Oszillieren zwischen
Buchstabe und Geist selbst ist, bietet er keinen festen Boden, auf dem man fort-
schreiten konnte. Diese Charakteristik muss aber noch vertieft werden.

Der Humor serzt im strengen Sinn den Vertex in Szene. Das heifit, dass er eine
Leerstelle umkreist, die nicht ausformuliert werden darf. Wird sie es doch, ist der

86 Kant: Kritik der Urteilskraft. B 225.

87 In einem selbst witzigen Abriss des Komischen in der Antike argumentiert Wilhelm Siiss
gegen die Verallgemeinerung der Kiirze zu einem wesentlichen Charakteristikum des
Komischen mit dem Hinweis auf die ,,Ausstrahlung des komischen Typus®, der eine Ko-
modie zu tragen vermag (Lachen, Komik und Witz in der Antike. 21. Auch 26). Doch fiir
sich ist der komische Typus weder komisch noch fihig, ein Theaterstiick zu tragen; auch
er muss in eine Intrige eingebunden werden, aus der sich dann die Gelegenheiten seiner,
stets neu zu beweisenden Komik ergeben.

88 Allerdings, damit ein solcher Witz durch Wiederholung witzig wird, muss sich etwas be-
wegen, die Weise der Auffassung muss sich verschoben haben. Man lacht schliellich
nicht mehr iiber den Witz, sondern iiber seine Witzlosigkeit und die Beharrlichkeit seiner

Wiederholung. Aber auch diese Verschiebung bleibt aporetisch.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Humor zerstort. Es gibt einen absolut zuverldssigen Weg, einen Witz zu zerstoren:
indem man seine Pointe ,,erklért”. Es ist nun auch klar, weshalb das so ist: Da der
Humor nichts als die Begleitung der Bewegung des Vertex ist, da dieser Vertex
aber, wie wir gesehen haben, sowohl aus phdnomenologischen wie aus logischen
Griinden nichts ist, nicht selbst noch einmal irgendeine Form der Gegenstéindlich-
keit annehmen kann, da er ja nur der Operator aller Bestimmtheit ist — daher ver-
kennt derjenige, der einen Witz erklért, der den Humor expliziert, gerade die Natur
dessen, worum es geht. Denn er buchstabiert jenes Spiel aus, das sich nur zwischen
Buchstabe und Geist entspinnen kann. Er schldgt sich auf eine Seite einer Dynamik,
die eben dadurch ihr Ende finden muss. Es konnen diejenigen nicht lachen, die die-
ses Spiel nicht zu spielen verstehen: Biirokraten und Schwirmer.

Der Vertex fungiert als Operator der Bestimmtheiten; durch ihn entscheidet
sich, was es gibt und was wiederum als relevant, wichtig, bedeutsam, wahr, ernst
betrachtet werden muss bzw. was im Gegenteil als irrelevant, unwichtig, neben-
sdchlich, irrig, kindisch, albern angesehen wird. Daher stiitzt sich der Humor immer
auf das, was als etablierte Gesetzmifigkeit erscheint, doch nur um es dann ins
Zwielicht zu riicken. Man sollte sich keinen Illusionen hingeben: Der Humor ist bei
aller metaphysischen Bedeutsamkeit, selbst in Anbetracht seiner tatsdchlich einzig-
artigen Stellung in Bezug auf das Metaphysische nicht das Heilmittel der Welt und
auch nicht der Konigsweg einer endgiiltigen Aufkldrung. Der Humor ist, gerade
weil er das Oszillieren des Vertex selbst ist, immer und notwendig ambivalent: Er
ist Bildner und Zerstorer, Kollaborateur und Revolutionir.% Diese doppelt doppelte
Charakteristik ist geschopft aus der Kombinatorik, die im vorigen Kapitel in Bezug
auf den Vertex gefunden wurde: Versicherung und Gewalt, jeweils betrachtet aus
der Riickkunft vom Vertex (Buchstabe) oder dem Aufstieg zu ihm (Geist).

89 ,,Witz can be both builder and destroyer of tradition. It is both defender of the faith and
heretic, elitist snob and roguish buffoon, male chauvinist and radical feminist. Witz
demonstrates its tendentious nature in setting up cultural, class, and gender boundaries
just to smash them once again.“ (Carl Hill: The soul of wit. 9) Vgl. zum Witz vor allen
Dingen auch die Studie von Best (Der Witz als Erkenntniskraft und Formprinzip), die die
Sprach- und Kulturgeschichte des Witzes bzw. seiner Verwandten, dem ,,esprit und dem
,wit” nachzeichnet. Best zeigt dabei auch auf, wie die Konzeption und die Wertung des
Witzes von den jeweiligen historischen Verhiltnissen zu eben diesen Verwandten abhin-
gig ist, da eine Stellungnahme zum Witz in der Geschichte meist auch eine Stellungnah-
me zu den franzosischen Nachbarn oder den Englidndern auf der Insel war (also eine Na-
tionalitdtsproblematik) und eine Stellungnahme etwa zu der franzosisch sprechenden
Adelsschicht (also eine Klassenproblematik). ,, Witz — , esprit” — ,,wit* bilden also nicht
einfach ein theoretisches Gefiige, sondern in ihrer verwickelten Geschichte auch ein sozi-
ales, politisches und historisches Kriftefeld mit vielféltigen Anlehnungen und Abstof3un-

gen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 285

Der Humor kann ,,am Ende®, also nach dem Durchlaufen oder Ausprobieren des
Oszillierens, auf eine Ordnung zuriickkommen und diese massiv affirmieren oder
aber ihre Berechtigung radikal in Frage stellen; die bissige Pointe kann schnell
durch die Evidenz des Selbstverstindlichen alle Fragwiirdigkeit ad absurdum fiih-
ren und damit fortwischen, ebenso wie die unerwartete Beleuchtung dieses Selbst-
verstidndlichen im Humor seine Evidenz ins Wanken bringen mag. Der Humor, in-
sofern er sich dem Oszillieren des Vertex anschlieft, hat noch nicht dariiber ent-
schieden, wo er aussteigt. Immerhin, es hat diese Bewegung gegeben; somit erkennt
auch der tyrannische Humor, der mit Macht auf die anerkannte und selbstverstind-
liche Ordnung zuriickkommt, das andere dieser Ordnung an — auch wenn es gerade
sein Zweck ist, es als unsinnig zu disqualifizieren.

In jedem Fall steht der Humor immer in Beziehung auf jene Bestimmtheiten,
die der Vertex einsetzt, er ist selbst eine besondere und einzigartige Weise, zu sol-
chen Ordnungen in ein Verhiltnis zu treten. Denn er ist, selbst wenn er letztlich
konservativ bleibt, doch zumindest fiir einen Augenblick und ,,zum Schein“ das
Spiel mit der Ubertretung der Ordnung. Er bringt gewissermaBen Monster hervor,
selbst wenn er sie dann vernichtet.

Wenn nun der Humor wie der irrlichternde Doppelginger des Vertex ist, der
diesen erst in einem Effekt des Strabismus ansichtig werden lédsst, dann wird auch
deutlicher, weshalb der Humor kurz sein muss: Man kann sich nicht auf den Stand-
punkt des Vertex stellen, weil dieser kein stabiler Ort ist. Man kann dort nur fiir ei-
nen Augenblick balancieren, bevor man kippen und stiirzen muss. Der Humor ist
insofern auch instanziiert, nicht nur weil er immer von neuem realisiert werden
muss, sondern auch — und korrelativ dazu — weil er einen unméglichen Ort zu be-
setzen sucht. Er ist wahrlich der Blick, den ein phantastischer Vogel, sich von der
Welt entfernend und mit dem Hintern zu allen Himmeln, auf die Welt richten wiir-
de; er ist der Blick des Galgenbruders:

Betrachten wir den ,,Galgenberg als ein Lugaus der Phantasie ins Rings. Im Rings befindet
sich noch viel Stummes.

Die Galgenpoesie ist ein Stiick Weltanschauung. Es ist die skrupellose Freiheit des Ausge-
schalteten, Entmaterialisierten, die sich in ihr ausspricht. Man weif}, was ein mulus ist: die
beneidenswerte Zwischenstufe zwischen Schulbank und Universitit. Nun wohl: Ein Galgen-
bruder ist die beneidenswerte Zwischenstufe zwischen Mensch und Universum. Man sieht

vom Galgen die Welt anders an, und man sieht andre Dinge als Andre.”!

90 ,.Er gleicht dem Vogel Merops, welcher zwar dem Himmel den Schwanz zukehrt, aber
doch in dieser Richtung in den Himmel auffliegt.“ Jean Paul: Vorschule der Asthetik.
A.a.0. 129.

91 Christian Morgenstern: Galgenlieder. 12. (,Wie die Galgenlieder entstanden*).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Morgensterns Gedichte sind ein ebenso konsequenter wie reflektierter Ausdruck je-
ner Mechanismen, die den Humor in seine prekére Situation bringen. Die ,,Galgen-
poesie® ist ein ganz besonderer Blick auf die Welt, der anderes enthiillt als jeder
andere, der die Welt als eine andere erscheinen ldsst. Sie ist ,,skrupellose Freiheit:
skrupellos deswegen, weil jeder Skrupel doch wieder nur in Bezug auf ein Gesetz,
das man gebrochen hitte, auftreten konnte, der Humor aber gerade jedes Gesetz in
die Frage stellt. Freiheit des Ausgeschalteten und Entmaterialisierten: die Befreiung
dessen also, was innerhalb einer Ordnung, nach MaBigabe eines Vertex entweder
nicht existiert oder doch nur-pradiziert wird: ,,nur* SpaB, ,,nur* krankhaft, ,,nur*
kindisch...

Dadurch bringt die Galgenpoesie — der Morgenstern’sche Humor — bestindig
Monstren hervor. Ich nehme den Terminus des Monstrums in einer prézisen und
immer doppelseitigen Bedeutung: Monstrum ist dasjenige, was keine Beziehungen
zu anderem einnimmt, d.h. was sich nicht in eine verstindliche (= selbst vom Ver-
tex gedeckte) Weise in die Bestimmtheiten einer Ordnung einfiigt; es ist also das,
was — wenn iiberhaupt — seine eigenen Gesetze entwirft. Und Monstrum ist genau
deswegen ein Zeichen, das nur auf sich selbst verweist (monstrare): Es schiebt sich
gewissermallen in den Vordergrund, affirmiert sein Dasein, wirkt als Realitédt (wenn
auch nur phantastische), ohne dass schon entschieden wire, was diese Realitit be-
deutet oder auch nur ist. Ein solches Monstrum gleicht daher den ,,natiirlichen Zei-
chen®.

In der Tat ist Humor immer in der Tendenz ein Wuchern iiber die Grenzen, die
eine Ordnung gezogen hat, hinaus. Allerdings wird diese Tendenz nur selten in so
triumphaler Weise geiibt wie von Morgenstern: Da wuchert die Syntax, die Phone-
tik, die Textlichkeit, die Natur sogar und die Semantik sowieso in alle Richtungen!
Der ,Versuch einer Einleitung® verheddert sich in immer verwickelteren Satzkon-
struktionen; ,Das groBe Lalula‘ ist ein wildes Klangpoem und dabei nur das radi-
kalste Beispiel solcher Dichtung in einer Sammlung, die {iberall Tone erklingen
lasst (z.B. in ,Igel und Agel); der Drucksatz selbst wird in ,Fisches Nachtgesang*
oder ,Die Trichter Teil der Poesie, lange bevor mancher dieser Idee so auf den
Leim ging, dass er meinte, ganze Binde damit fiillen zu miissen; und vor allen Din-
gen macht es sich der Dichter iiberall zur Aufgabe, die Natur auf jene Bildungen
hinzuweisen, die es gefilligst zu realisieren gilt, sei es in den wiederkehrenden Fi-
guren wie dem Mondschaf oder dem Zwolf-Elf oder aber in der ausdriicklichen Lis-
te der ,Neuen Bildungen, der Natur vorgeschlagen‘.> Die Galgenlieder realisieren

92 Natiirlich gibt es sehr viel mehr als nur den sprachlichen Humor. Fiir alle anderen Weisen
der Inszenierung des Oszillierens des Vertex im Humor muss natiirlich dasselbe gelten
(mutatis mutandis). Gleichwohl ldsst sich die privilegierte Beziehung zwischen Sprache

und Humor nicht leugnen, einfach deswegen weil es eine besondere Beziehung zwischen

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 287

so sehr bewusst jene Charakteristik des Humors, dass er zum einen als Widergéinger
des Vertex die Bestimmtheiten im gleichen Zuge aufnimmt und infragestellt und
dass er so kurz ist wie der Blick des Verurteilten am Galgen.”

b) Humor und Erkenntnis

Aber ist die Weltanschauung vom Galgen auch ein Akt der Erkenntnis? Schlielich
ist das doch alles recht unsinnig und absurd, was Morgenstern so bietet. Also alles
nur ein billiges Spiel, eines ohne ernsthaften Einsatz, unterhaltsam aber harmlos?
Hatten wir nicht selbst gesagt, dass der Humor zu nichts fiihre, da er ja nur von ei-
nem Nichts handele?

So einfach kann es nicht sein. Denn der Humor ist ja, wie wir sagten, nicht das
bloBe und unbedeutende Spiel, der reine Scherz, sondern im Gegenteil die Ausei-
nandersetzung zwischen Scherz und Ernst selbst, die deren Grenzen und Gestalten
noch im Offenen lisst. Deswegen kann der Humor, ganz in Ubereinstimmung mit
der dialektischen Charakteristik des Vertex, den jener zum Gegenstand hat, in zwei
verschiedene Richtungen ,.kippen*: Solange er ,,bei sich bleibt“, begleitet er das
Ostzillieren des Gesetzes, er lauft auf den von diesem in seiner Doppeltheit gesetz-
ten Grenzen, er ist damit auch durchaus potentiell die radikale Infragestellung des
Gesetzes und seiner Grenzziehungen; und er ist, solange er eben ,bei sich ist“,
durchaus ein Selbstzweck und a(uto)nom. Nur kann er eben nicht ewig bei sich
bleiben. (Auch wenn etwa ein Humor wie der der Monty Python die Autonomie des
Humors in eine auBlergewohnliche Linge zu ziehen vermag). Der Humor muss ab-
kippen, und das entweder in den Scherz oder hin zu einer ,,Erkenntnis®.

Im ersten Fall konnen wir, in Ubereinstimmung mit dem gegenwirtigen deut-
schen Sprachgebrauch, von ,,Witz*“ sprechen. Kippt der Humor dorthin, dann wird
es witzig. Dann wird der Humor tatséchlich zu einem letzten Endes harmlosen
Spiel, das in sich zuriickfillt und ein bloBes Nichts ist. Im zweiten Fall konnen wir
— um die Verwandtschaft der Phdnomene ebenso wie ihre minimale und doch be-
deutsame Abweichung zu suggerieren — von ,,wit“ sprechen. Dieser wit kann als

Sprache und Vertex gibt. Man sieht das auch daran, wie schwer es ist, Humor in der Mu-
sik zu schaffen.

93 Sie sind auch insofern wirkungsvoller als etwa die ganz und gar absurden Fatrasien (s.u.,
,Die logische Zeit‘), als Morgenstern sehr bewusst und gezielt immer nur bestimmte
Ordnungen aufler Kraft setzt und andre aufrecht erhilt, so dass der ,,Effekt von Sinn“ ent-
steht. Die Fatrasien dagegen behalten meist die Ordnungen des Metrischen bei und erfin-
den auch kaum je neue Arten; doch die Destruktion des Semantischen ist dafiir umso

riicksichtsloser, so dass der Eindruck ,,witziger Sinnlosigkeit iberwiegt.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Handreichung einer Erkenntnis fungieren.®* Wiihrend die leibliche Reaktion auf den
Witz das Lachen ist, ist es beim wit eher ein Stocken und Erstaunen, vielleicht mit
einem jener Luftstofe begleitet, die wie ein Beginn des Lachens sind und doch
nicht zu diesem fiihren.

Einige Priizisierungen sind aber vonnéten: Erstens ist der Witz nicht ein ,,harm-
loser Spal3* und der wit ist auch nicht schon eine Erkenntnis. Beide bleiben auf dem
Weg zu solchen Kennzeichnungen stehen und brechen ab — sie miissen abbrechen,
da sie eben Erscheinungsweisen des Humors sind. Allerdings konnen sie im Nach-
hinein oder aus der Sicht eines Beobachters ihre intime Beziehung zum ,,harmlosen
Spali* oder zur Erkenntnis erweisen. Sosehr der Humor kippen muss, so wenig ge-
langt er dabei irgendwohin. Seine Seinsweise gleicht eher der des Traumers, der,
wenn er stiirzt, kurz vor dem Aufprall erwachen muss.®> Zweitens lisst sich nicht a
priori sagen, in welche Seite der Humor kippen muss: Das ,,Humorige* hat keiner-
lei ,,objektive Eigenschaften®, die es je der einen oder anderen Seite zuschlagen
wiirden. Nur der Ausgang kann zeigen, in welche Richtung fiir wen der Humor ge-
kippt ist. Drittens schlieBen sich beide ,,Seiten* nicht unbedingt aus: Gerade weil
sie sowohl ihr Sein als Erscheinungen des Humors als auch ihr jeweiliges ,,Eigen-
sein“ aus einem Phidnomen der Dialektik gewinnen, bleiben sie einander verbunden,
wenn auch oft nur an ganz diinnem Faden. Vor allem aber ist es aus dem selben
Grund sehr gut moglich, dass der Humor im engen Sinn weiterlduft, indem unent-
schieden bleibt, ob man in einer spitzen AuBerung z.B. etwas ,,nur* Witziges oder
den Vorgeschmack einer sehr viel weitergehenden Einsicht sehen soll. Viertens

94 Uwe Wirth (Abduktion, Witz und Komik im Zeichen der Drei) beschreibt offenbar den-
selben Prozess wie wir: Er stiitzt sich dabei zwar auf die Theorie der Abduktion von Peir-
ce; doch seine Beschreibungen, seine Bezugnahme auf Kants Kritik der Urteilskraft so-
wie seine Einbeziehung des Phidnomens des Komischen in den Umkreis der Erkenntnis
machen deutlich, dass hier von zwei Seiten ein und dasselbe Problem zum Gegenstand
wird. So schreibt er etwa: ,,Wie der Witz ist die kreative Abduktion als ,blitzhafte Kon-
jektur ein tiberraschender Kurzschluss des Denkens, ein Gedankensprung, der eine un-
vorhersehbare Einheit stiftet.“ (58) Die Peirce’sche Abduktion scheint in der Tat ein
ernstzunehmender Versuch einer Antwort auf Kants Analyse der Urteilskraft zu sein; zu
ihrer Wiirdigung wire allerdings eine eigenstidndige Arbeit notig.

95 Will man also erkennen, dann muss man, aufler und nach dem gewitzten Erstaunen, erst
noch etwas anderes tun, was man nur ganz ungenau mit ,,Nachdenken® bezeichnet. Was
auch immer das genau ist, es ist jedenfalls nicht dasselbe wie der Humor. Und wann ge-
langt man endlich zu dem ,,harmlosen Spaf3“, wenn man ihn nicht im Witz und Scherz er-
reicht? Wo also ist jene Vergniigung zu finden, die aufer ihr selbst radikal keinerlei Sein
und Verbindung zu anderem mehr hat? Diese Frage scheinen sich einige Menschen
ernsthaft zu stellen. Dagegen konnen wir mutmafen, dass es diesen ganz harmlosen Spaf}

vielleicht gar nicht gibt und geben kann.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 289

wird auch deutlich, weshalb das Thema des Humors, so oder so, immer das ist, was
von einer Ordnung ausgeschlossen ist, das Alberne, Unsinnige, Unwichtige, das
AnstoBige, Unziichtige etc., also alles, was mit verriterischen Negationen darauf
verweist, dass ein jeder Vertex bestimmt, was ist, was weniger ist und was nicht ist.
Da der Humor, als Spiel der Bewegung des Vertex selbst, aber diese Sicherheiten
gerade in Frage stellt, kann er gar nicht anders, als es mit dem Verneinten und
Tabuisierten zu tun zu bekommen. Der Humor ist die Inszenierung der Riickkehr
des Verfemten. Er ist der passive Widerstand der ,, Realitit”, wobei sich ,,Reali-
tit“, wie auch ,, Materie und ,, Natur*, als ein Sein im Entzug prdsentiert.

Wenn aber der Humor im Prinzip seine Verbindung zur Erkenntnis erweist —
immer im umfassenderen Begriff der Artikulation von Welt —, wenn er selbst den
Vertex zu seinem eigentlichen Gegenstand macht, dann ist vollends klar, weshalb er
eine so prekdre Beziehung zur Zeit unterhilt, dass er ,.kurz“ sein muss. Der Humor
ahmt die logische Zeit nach, er ist wie ihr etwas exzentrischer Doppelgénger, der al-
le Momente iiber die eigenen Fiiie stolpert. Man sollte nicht glauben, dass diese
Nachahmung nur ein sekundérer und eigentlich unproduktiver Akt ist. SchlieBlich
ahmen auch Kinder ihre Eltern nach, und das ist dann zum einen der Beginn einer
Ubung, die letzten Endes zu ganz anderem fiihren mag, zum anderen die Bespiege-
lung der Eltern, die diesen eine mogliche Einsicht iiber sich selbst zumindest anbie-
tet. Ebenso kann der Humor immer die Gelegenheit der Infragestellung der Be-
stimmtheiten eines Vertex sein, und er mag manchmal auch der Beginn eines neuen
sein.

Wenn aber der Humor die Nachahmung der logischen Zeit ist, dann erklart sich
ein erstaunliches Faktum iiber den Humor. Denn selbst noch der trivialste Witzeer-
zihler braucht etwas, ohne das er niemals seine Zuhorer zum Lachen bringen kann:
timing. Mit diesem Begriff, der unter den Praktikern des Humors immer seine volle
Wiirdigung erfahren hat, der aber, soweit ich sehe, in den Theorien des Humors und
des Komischen bislang schméhlich vernachléssigt wurde, wird eine Sensibilitdt fiir
die (logische) Zeit selbst angedeutet, die sich in keiner Weise aus Regeln herleiten
oder formalisieren ldsst. So wie nicht jede Erkenntnis, Einsicht, Weltartikulation
immer moglich ist, weil sie selbst von der prekiren Beziehung zu Vorbereitung und
Verfall einer Problematik abhingig ist — eine Abhingigkeit, die die Griechen mit
dem Begriff des kairos fassten —, so sind alle Phasen des Humors inklusive der
Spitze, in die er auslduft und die beim Witz ,,Pointe” heilit, an eine fast schon ideale
Rhythmik gebunden, die sich zwar selbst wieder durch den Humor modifizieren
und zum Gegenstand erheben ldsst,’® die man aber unter keinen Umstinden voll-

96 Um es anhand des Witzes zu erldutern: Der Komiker kann mit der zeitlichen Struktur des
Witzes spielen, kann die Pointe in einer Weise herauszogern, dass eben dieses Herauszo-

gern und die Erwartungen des Publikums zum Gegenstand von dessen Belustigung wer-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

kommen missachten darf, wenn das, was Humor sein sollte, auch so realisiert wer-
den soll.

Der Humor macht also eine Bewegung, die ausholt, als sei sie die Bewegung
der Erkenntnis, die aber in sich zuriickfillt. Es ist dann zwar nichts passiert, aber
dennoch gelangt man nicht zu demselben Ausgangspunkt zuriick, denn das Zuriick-
fallen der Erkenntnisbewegung ist eben doch passiert. Die Distanz zwischen dem
Ausgangspunkt und dem Endpunkt ist das Nichts der Auffassung, der Vertex selbst.

Humor und Erkenntnis sind demnach niemals dasselbe, sie konnen aber aufei-
nander fiihren und in Beziehungen zueinander treten, und das deswegen, weil sie
sich beide durch ihre Beziehung zum Vertex bestimmen: Erkenntnis ist die Erfas-
sung und Durchfiihrung eines Vertex, der als feststehender aufgefasst wird; Humor
ist die Verdoppelung des Oszillierens, das jede Manifestation des Vertex notwendig
bestimmt: Daher fiihrt er entweder auf die Gewissheiten des bereits ,,Erkannten‘
zuriick oder er setzt die Arbeit des Vertex selbst wieder in Bewegung — und kann
damit zu einem ersten Schritt in Richtung auf das werden, was gelingendenfalls ir-
gendwann wieder eine Erkenntnis heif3t.

c) Lachen mit Kant

Warum man lacht, ist eine Frage, die sich wohl nicht so ohne Weiteres kldren lasst.
Das Lachen ist eine iiberaus eigenartige Weise leiblichen Verhaltens, die — so
scheint es — dem Menschen exklusiv zugehort. Wenn hier eine weitere Antwort ge-
wagt wird, dann kann das nur geschehen, weil ich denke, durch diese Antwort eine
Erhellung des leiblichen Phidnomens als eines solchen und in seiner besonderen
Charakteristik geben zu konnen; diese Stirke verbindet sich aber mit einer gewissen
philosophischen Bescheidenheit.

Wenn man das Lachen als Triebabfuhr, als geziigelte Aggressionsgeste, als so-
ziale Strafe fiir eine Verknocherung des Lebenszugs oder dhnliches interpretiert, so
iiberspringt man die leibliche Realitit dieses Phdnomens tendenziell immer schon
auf ihre Interpretation. Diese leibliche Realitit wird in solchen Interpretationen
kaum beriicksichtigt, und sie muss es auch nicht, da diese Interpretationen ihre
Grundlage andernorts finden. Ich will versuchen, im Gegensatz dazu genau die leib-
liche Realitdt zum Ausgang zu nehmen. Die Bescheidenheit, die daran gebunden
ist, ist umso dezidierter: Warum wir lachen, was es ausgerechnet mit dieser Erschiit-
terung auf sich hat, dass wir uns immer wieder in ihr finden, worin die besondere
Lust begriindet liegt, die uns das Lachen beschert, und wie genau sie beschaffen ist,

den etc. Er kann aber nicht beliebig und in volliger Freiheit die Skandierungen setzen o-

der gar die Notwendigkeit des timing ganz ignorieren.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 291

ob es etwa auch ein mit dem Logos begabtes Wesen geben konnte, das nicht lacht —
solche Fragen werde ich nicht zu beriihren wagen.

Als den unwahrscheinlichen Zeugen fiir die Beschreibung der leiblichen Reali-
tat des Lachens ziehe ich ausgerechnet Kant heran. Freilich ist das nicht allzu iiber-
raschend, da Kant, neben aller ,,architektonischen® Philosophie immer auch ein
ausgezeichnetes Gespiir fiir die Details menschlichen (Zusammen)Lebens verrit.
Zunichst also die bekannten Zeilen aus der Kritik der Urteilskrafft:

Es muss in allem, was ein lebhaftes erschiitterndes Lachen erregen soll, etwas Widersinniges
sein (woran also der Verstand an sich kein Wohlgefallen finden kann). Das Lachen ist ein Af-
fekt aus der plotzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts. Eben diese Ver-
wandlung, die fiir den Verstand gewiss nicht erfreulich ist, erfreuet doch indirekt auf einen
Augenblick sehr lebhaft. Also muss die Ursache in dem Einflusse der Vorstellungen auf den
Korper und dessen Wechselwirkung auf das Gemiit bestehen; und zwar nicht, sofern die Vor-
stellung objektiv ein Gegenstand des Vergniigens ist (denn wie kann eine getduschte Erwar-
tung vergniigen?), sondern lediglich dadurch, dass sie, als blo3es Spiel der Vorstellungen, ein
Gleichgewicht der Lebenskrifte im Korper hervorbringt.97

Merkwiirdig ist: dass in allen solchen Fillen der Spafl immer etwas in sich enthalten muss,
welches auf einen Augenblick tduschen kann; daher, wenn der Schein in nichts verschwindet,
das Gemiit wieder zuriicksieht, um es mit ihm noch einmal zu versuchen, und so durch
schnell hintereinander folgende Anspannung und Abspannung hin- und zuriickgeschnellt und
in Schwankung gesetzt wird: die, weil der Absprung von dem, was gleichsam die Saite anzog,
plotzlich (nicht durch ein allméhliches Nachlassen) geschah, eine Gemiitsbewegung und mit
ihr harmonierende inwendige korperliche Bewegung verursachen muss, die unwillkiirlich
fortdauert, und Ermiidung, dabei aber auch Aufheiterung (die Wirkung einer zur Gesundheit
gereichenden Motion) hervorbringt.

Denn, wenn man annimmt, dass mit allen unseren Gedanken zugleich irgend eine Bewegung
in den Organen des Korpers harmonisch verbunden sei: so wird man so ziemlich begreifen,
wie jener plotzlichen Versetzung des Gemiits bald in einen bald in den andern Standpunkt,
um seinen Gegenstand zu betrachten, eine wechselseitige Anspannung und Loslassung der
elastischen Teile unserer Eingeweide, die sich dem Zwerchfell mitteilt, korrespondieren kon-
ne (gleich derjenigen, welche kitzlige Leute fiihlen): wobei die Lunge die Luft mit schnell ei-
nander folgenden Absitzen ausstofit, und so eine der Gesundheit zutrigliche Bewegung be-
wirkt, welche allein und nicht das, was im Gemiite vorgeht, die eigentliche Ursache des Ver-

gniigens an einem Gedanken ist, der im Grunde nichts vorstellt.”

Ganz analog heif3t es in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht:

97 Kritik der Urteilskraft. B 225.
98 Ebd. B 227 f.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Die dabei stoBweise (gleichsam konvulsivisch) geschehende Ausatmung der Luft (von wel-

cher das Niesen nur ein kleiner, doch auch belebender Effekt ist, wenn ihr Schall unverhalten

ertonen darf), stdrkt durch die heilsame Bewegung des Zwerchfells das Gefiihl der Lebens-
99

kraft.

Lassen wir die Bekommlichkeit fiir die Gesundheit, die Kant so wichtig ist, beiseite
und konzentrieren wir uns auf diese erstaunliche Beschreibung. Darin liegt einiges,
was der Bemerkung wert ist. Zunéchst fillt auf, wie leichthdndig Kant an dieser
Stelle des Lachens die Kluft zwischen dem Geistigen und dem Korperlichen iiber-
windet und eine gegenseitige Entsprechung behauptet, die fiir sich genommen kei-
neswegs klar ist. Vielleicht ist es ja eben diese Beschreibung des Lachens, die fiir
eine Klarheit dieses Verhiltnisses sorgen kann, was das Lachen zu einem fiir das
Verstindnis der Leiblichkeit ganz und gar zentralen Phinomen machen wiirde.

Dann ist dort aber die Rede davon, dass das Gemiit im Lachen seinen Gegen-
stand abwechselnd von dem einen und dem anderen Standpunkt betrachtet. Ein
Hin- und Herschnellen, eine An- und Abspannung, eine Schwankung findet dort
statt, die unwillkiirlich weiterlduft, wie eine Saite, die man in Schwingung versetzt
hat; und diese Schwingung und Schwankung vollzieht sich um einen Gegenstand
herum, den Kant in der allerwiinschenswertesten Klarheit benennt: ein Gedanke,
der nichts vorstellt! Das Lachen ist demnach die ins Leibliche iibergreifende Kon-
frontation mit einem Nichts, um das herum das Gemiit oszilliert. '®

Kants ganz und gar ins Physiologische des Phinomens eingetauchte Beschrei-
bung des Lachens trifft sich also in der prizisesten Weise mit unserer Beschreibung
des Humors als der Verdoppelung der Bewegung des Oszillierens um das Nichts
des Vertex.'"!

Konkret ist es das Schwanken und Oszillieren zwischen einem Gesetz und sei-
nem anderen (sei es ein anderes Gesetz oder die blole Untergrabung des Gesetzes

99  Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 183. AA VII. 262.

100 Dass Kants Beschreibung des Lachens, die ,,formale” mit leiblichen Aspekten in eine
verstindliche Beziehung bringt, nach wie vor einen schwer zu iiberbietenden Hohe-
punkt in der Geschichte der Reflexion iiber das Lachen und das Komische darstellt,
zeigt sich nicht zuletzt auch daran, dass neuere und teils recht positiv aufgenommene
Konzeptionen in Wirklichkeit keinen Schritt iiber Kant hinaus machen, vielmehr Kants
Position nur mehr oder weniger gliicklich paraphrasieren, so etwa die ,,Freie Komik*
von Dieter Henrich oder ,,Das Komische: ein Kipp-Phidnomen* von Wolfgang Iser.

101 Daraus erhellt auch, dass wir der Definition des Lachens als eines Affekts, der aus der
plotzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts zustimmen konnen, dass
wir zugleich aber die bei Kant noch virulente Rede vom Schein und dessen Verschwin-
den nicht teilen. Der Humor hat, gleich in Gestalt des Witzes oder des wit, nichts mit

einem Schein zu tun. Auch er bewegt sich ganz an der Oberfldiche.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 293

dadurch, dass man es beim Worte nimmt), was das Lachen auslost. In jedem Komi-
schen ist etwas als Selbstverstindliches vorausgesetzt: die Sprache mit ihren funkti-
onierenden Bedeutungen, soziale Konventionen, technische Handlungsweisen, Ste-
reotype, Klischees, charakteristische korperliche Eigenschaften (in Karikatur und
Parodie z.B.), iibliche Verldufe von Narrationen usw. usf. Einen Humor, der sich
nicht schon auf ein Gesetztes beziehen wiirde, kann es nicht geben. Es sind diese
Manifestationen des Vertex, die im Humor ebenso sehr benutzt wie thematisiert
werden und die genau dadurch in eine Unschirfe geraten, die den Blick freimachen
auf jenes Nichts, das eigentlich entscheiden sollte, was wahr und falsch, was sinn-
voll und sinnlos ist, und das durch Abwesenheit glinzt.!®> Exakt das ist das Nichts,
um das herum das Lachen hin- und herspringt. Die Stereotypie oder Ordnung fun-
giert als Rahmung, die durch die Pointe destabilisiert wird. Daher kommt auch die
Neigung vieler Menschen, die Pointe des Witzes zu wiederholen, wihrend sie noch
tiber ihn lachen. Denn die Ordnung ist in sich bereits stabil und stabiler als die Poin-
te, die als Anstof fiir die Schwingung fungiert. Daher muss nur diese wiederholt
werden, um die Bewegung neu anzustof3en.

Diese Schwingung, dieses Hin und Her bleibt nun eben im Komischen nicht auf
das ,,Geistige* begrenzt, sondern greift hinein ins Leibliche. Und es ldsst das Leib-
liche insofern ganz mit sich zusammenfallen, als die Bewegungen, die es hier wie
dort gibt, sich gleichen. Der Mensch geniefit darin stoBweise, konvulsivische
Schwingungen der Eingeweide, die durch ein abgehacktes Ausatmen begleitet sind.
Und diese Bewegungen wie ihr Genuss entziehen sich der willkiirlichen Kontrolle.

Tatsédchlich scheint hier ein Beriihrungspunkt des Geistigen und Leiblichen an-
getroffen zu sein. Es ist fast so, als miisse der Verstand angesichts des Widersinni-
gen, das er nicht denken kann, gestellt vor das Nichts, das von den beiden Stand-
punkten umkreist wird, kapitulieren, worauf gelassen und sich loslassend der Leib
die Stafette iibernimmt, um ,,dasselbe* an der Stelle des Verstandes zu erledigen.
Natiirlich: Geistiges und Leibliches — wenn diese Unterscheidung so schlicht tiber-
haupt getroffen werden kann — ,berithren® sich immer. Hier aber, im Lachen, er-
zwingen die Beschreibungen eine geradezu identische Wortwahl, die ,,Erklarung™
scheint wirklich ein und dieselbe zu sein, ein Punkt gefunden, an dem sich in einem
engen Sinn dasselbe abspielt, hier wie dort.

Aber ist das wirklich eine Erkldrung? Spielt nicht vielmehr die Sprache einen
Streich, weil sie eine Identitidt nahe legt, wo man dieselbe Worte verwendet? Vor-
sicht ist in jedem Fall geboten. Andererseits ldsst sich diese Beschreibung noch
weiter treiben. Wir hatten im vorigen Kapitel gesehen, wie das Seufzen ein Geist-
Holen ist, das in sich zuriickfillt, dass es also eine leibliche Handlung ist, die mit
dem Mund nichts (Bestimmtes) sagt, sondern die Moglichkeitsbedingung davon —

102 Etwas anschaulicher (wenn auch noch ohne die gesamte dialektische Dimension) sind
diese entwickelt in ,Der Witz am Witz‘, Anhang 2.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

das Atmen — als solche hervortreten lisst, als ein Ausgreifen, das kein bestimmtes
und bestimmbares Objekt hat und durch keines erfiillbar ist. Im Seufzen kommt das
Atmen als solches zur Erscheinung. Daher auch die unentschiedene ,,affektive Qua-
litat, die wir bemerkt hatten: Das Seufzen kann Ausdruck einer Resignation wie
einer Befriedigung sein.

Aber auch bei Kant stellt sich der Atem ins Zentrum des Lachens, wie im Ubri-
gen auch des Weinens. Lachen, Weinen, Seufzen — eine Serie von ,,Atemiibungen®,
in denen sich ein Seinsverhéltnis ausdriickt und die daher dem Menschen vorbehal-
ten sind. Nach Kant zeichnet sich das Lachen durch ein Loslassen, durch das Fah-
renlassen des Atems aus, eine stoBweise Ausatmung. Im Gegensatz dazu ist das
Weinen ein Einatmen: ,,Das Weinen, ein mit Schluchzen geschehenes (konvulsivi-
sches) Einatmen * ist laut Kant ebenfalls der Gesundheit zutriglich.'> Was genau
hat es also mit dem Atmen hier auf sich?

Wenn wir davon sprechen, dass das Lachen eine ins Leibliche iibergreifende
Konfrontation mit dem sozusagen nackten Vertex ist, dann kdnnte man uns vorwer-
fen, wir wiirden doch wieder nur idealistische Vorurteile wiederholen, da wir doch
so unterstellen, die ,,erste” und ,,urspriingliche* Bezichung spiele sich auf der Ebene
des Geistes oder Gemiits ab, dem die Leiblichkeit nur angehéngt sei, sodass irgend-
ein Reflex in Ausnahmesituationen auf dieses wie auf ein Ventil zuriickgreifen
konnte. So ist es aber nicht gemeint: In unserer Perspektive ldsst sich zweifellos
zwischen dem ,,Geistigen™ und dem ,,Leiblichen” unterscheiden, zum Zweck der
Analyse namlich, nicht aber lassen sie sich in metaphysischer Strenge trennen oder
auch nur als unterschiedene Seinsbereiche ansprechen. Der Destruktion solcher Vo-
raussetzungen waren ja einige Seiten des Ersten Teils gewidmet. Leiblichkeit und
Geistigkeit gehoren fiir den Menschen immer und konstitutiv zusammen. '*

Das ,,Ubergreifen” muss also, wie es Kant auch nahe legt, vor allem von der
Seite seiner Unwillkiirlichkeit her begriffen werden. Wihrend in den meisten Ver-

103 Kant: Anthropologie. 184. AA 262.

104 In diesem Sinn liest Birgit Recki (So lachen wir) die entsprechenden Passagen bei Kant
als eine Neubestimmung der Transzendentalphilosophie, die diese zwar in ihrer ,,ur-
spriinglichen® Gestalt vielleicht untergrébt, aber nur um ihr ihre wahre Reichweite zu
erschlieBen. ,,Er [der Transzendentalphilosoph] vergewissert sich hier vielmehr der
Selbstverstindlichkeit, dass die zuvor unter methodischer Abstraktion von allem Empi-
rischen untersuchten Vorginge im Subjekt, so rein sie sich auch préparieren lassen, in
der Erfahrung mit der empirischen Sinnlichkeit des Korpers durchaus etwas zu tun ha-
ben: Am eigentiimlichen Oszillieren zwischen Interesse und Interesselosigkeit, zwi-
schen dsthetischen Vorstellungen und physischen Bewegungen in Reflexionen, die —
obwohl sie mit &sthetischen Ideen zu tun haben — deshalb ,eher zur angenehmen, als zur
schonen Kunst gezdhlt zu werden® verdienen, ist exemplarisch die Einsicht zu gewin-

nen, dass das Reine mit dem Unreinen immer schon Verbindungen unterhlt.” (183)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 295

richtungen, die wir in der Welt ausiiben, die Titigkeit unseres Leibes kein Gegen-
stand einer eigenen Befragung ist und wir hochstens solche Tétigkeiten kennen, de-
ren Vollzug uns Schwierigkeiten dieser oder jener Art auferlegt (so wie mancher
nicht gut einparken kann etc.), haben wir beim Lachen und Weinen, ebenso beim
echten Seufzen und, wie Kant anmerkt, beim Niesen solche Handlungen vor uns, in
denen der Leib wie von selbst lduft, sich von jeder bewussten Kontrolle lossagt und
wie eigenstindig handelt. Ich mag dabei noch ,,Vorstellungen® haben (in der Ter-
minologie Kants), aber diese stehen mit Lachen, Weinen und Seufzen in einem
ganzlich eigenartigen Verhiltnis. Sie 16sen keine Handlung aus, in der sich ein au-
tonomes Subjekt in seiner Integritdt von Korper und Geist bestitigen und handelnd
auf die Welt losgehen konnte. Sie 16sen vielmehr ,,Reaktionen® aus, in denen sich
das Leibliche dieses Subjekts fiir eine Weile wie selbstindig macht.

Die letzte These mag vor allem in Bezug auf das Weinen als Ausdruck der
Trauer iiber einen Verlust (auch das ist Kants Beispiel) unpassend erscheinen. Ich
will darauf antworten, indem ich die Struktur dieser Phinomene, die sich um den
Atem zentrieren, niher zu fassen suche.

Das Lachen, meint Kant, sei der Affekt aus der Verwandlung einer gespannten
Erwartung in nichts, da der Gedanke, auf den die Erwartung es abgesehen hatte,
nichts vorstellt. Es gibt also durchaus einen Gedanken, ich bin auf etwas gerichtet,
aber dieses Etwas gibt es nicht. Zugleich reicht es nicht zu sagen ,,Rundes Dreieck®,
um jemanden zum Lachen zu bringen. Der schlichte Widerspruch mit sich selbst ist
nicht komisch; er wird vermerkt und ist damit erledigt. Was dieses Nichts, das der
komische Gedanke vorstellt, auszeichnet, ist also seine Dynamik: Wir beobachten
sozusagen das Denken dabei, wie es etwas herstellt und zugleich vernichtet, wie es
eine Ordnung etabliert bzw. eine etablierte Ordnung reaktiviert, nur um sie zu sub-
vertieren — doch so, dass diese Subversion niemals in eine stabile Neuordnung
miindet. Diese Bewegung von Herstellen und Vernichten erreicht eine solche Inten-
sitdt, dass sie selbst wie auch ihr ,,Gegenstand in ein eigenartiges Flirren gerit.
Das Komische zerfranst die Grenzen seines Gegenstands; es ldsst ihn immer wieder
anders erscheinen, und das kann nach unseren Voraussetzungen nur heiflen, dass es
immer wieder anderes erscheinen ldsst. Wo gelacht wird, herrscht ein Flirren, ein
Hin und Her, eine Unentschiedenheit, ein Zittern oder eine stroboskopische Belich-
tung dessen, was sich dann nur noch in Analogie als Gegenstand bezeichnen lésst.
In der Tat gerdt das Denken dabei an ein Ende: Da es nichts (genau Umgrenztes)
mehr zu fassen gibt, muss es abbrechen. Der Humor ist eben, gerade in seiner Ge-
stalt des Komischen, kurz.

Aber auch das Weinen ist eine Reaktion, die dort einsetzt, wo das Denken an
ein Ende gerit. Dabei ist der Gegenstand des Weinens aber scheinbar das genaue
Gegenteil, und doch nur das dialektische Gegenstiick des Lachens: eine unverriick-
bare Realitit als solche, eine monolithische Gegenwart, ein massives und unent-
rinnbares So-Sein.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Wir haben also in diesen Phdnomenen Ereignisse vor uns, in denen die beiden
Grundsitze des Seins, die wir benennen konnten, in eine Absolutheit getrieben
werden, die sie aus der Fassungskraft und Reichweite des Denkens verdridngen und
eine nur noch leibliche Reaktion zulassen. Im Lachen ist das Prinzip der Altermina-
tion auf die Spitze getrieben: Die Altermination besagt, dass nichts einfach nur das
ist, was es ist, da jedes Sein und So-Sein, jede Identitit ihre Bestimmtheit von ei-
nem anderen erfihrt, das selbst nicht ein bestimmtes und direkt benennbares Seien-
des ist. Im Lachen hat der Mensch ,,etwas® vor sich, das nicht nur nicht einfach es
selbst ist, sondern das zugleich ,,zweierlei ist. Noch genauer: Weil es zugleich und
in flirrendem Wechsel in zwei Vertices eingeschrieben ist, verliert es seine gegen-
standliche Kontur. Es ist nicht mehr eines, es ist aber auch nicht gar nichts. (D.h. es
ist sehr wohl ein Nichts, aber eben, im pridzisen Hegelschen Sinn, ein bestimmtes
Nichts.)

Andererseits hatten wir gesehen, dass das Prinzip der Altermination als sein
Gegeniiber jenes andere Prinzip fordert, wonach alles auch einfach das ist, was es
ist. Aus diesen beiden ergibt sich erst jene dialektische Bewegung, die wir logische
Zeit nennen. Im Weinen ist der Mensch aber konfrontiert mit etwas, das immer nur
wieder es selbst ist, das sich gegen jede Einbindung in Zusammenhénge, Betrach-
tung unter anderen Hinsichten, gegen alle Abschweifung und Ablenkung (im phy-
sikalischen wie im psychologischen Sinn) unbeeindruckt einfach noch einmal selbst
affirmiert. Das ist aber, in seiner bloden Isolation, ebenso undenkbar, ungreifbar
und unbearbeitbar wie das Komische. Natiirlich kann man dem Trauernden sagen,
dass es Gottes Wille war, das seine Frau zu friih starb, dass sie ihn geliebt habe und
er daraus Trost ziehen solle, dass das Leben weiter geht, und was es sonst noch an
mehr oder weniger trivialen Moglichkeiten gibt, ihm nahe zu bringen, dass dieser
Tod auch noch anders gesehen werden kann. Die Trauer kommt aber immer auf
dieses eine zuriick: Sie ist tot.

Auch hier haben wir es demnach mit einem dynamischen Phénomen zu tun,
ndmlich mit jenem scheinbar aussichtlosen Kampf, den die Vielfalt der Vertices ge-
gen eine offenbar uniiberwindliche Tréagheit ausfechtet. Nur weil sich — zumindest
fiir das Auge des Beobachters und meist auch fiir das Empfinden des Betroffenen —
,nichts bewegt“, sollten wir nicht davon ausgehen, dass es sich um einen in sich ru-
henden ,,Affekt” handelt. Das Schluchzen zeugt vom Gegenteil.

Aber nun konnen wir die Frage noch einmal stellen: Warum ist das Lachen
Ausatmen, das Weinen aber Einatmen? Um hier zu einer Antwort zu gelangen, ma-
che ich eine Voraussetzung, die zugegebenermalen manche Augenbrauen in die
Hohe treiben wird und deren systematischer Status, ganz offen gestanden, mir
selbst noch nicht klar ist; es miisste denn das leibliche Sein des Menschen in sehr
viel tiefgreifender Weise verstanden sein, als das bislang der Fall ist, um sicher sa-
gen zu konnen, ob es sich hierbei um eine blofe heuristische Analogie handelt oder
um die tatséchliche ,,Verleiblichung® jener Strukturen, die wir zu erhellen suchen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 297

Die Voraussetzung lautet, dass die Bewegung, die Stellung und Funktion des
Vertex je bestimmt (das Aufsteigen zum Vertex als Entwurf und das Herkommen
vom Vertex als Bestimmung) im Atem ihre leibliche Manifestation erfihrt.!” Die
Augenblicke zwischen dem Eingeatmethaben und dem Ausatmen bzw. zwischen
dem Ausgeatmethaben und dem Einatmen sind hierfiir aufschlussreich, denn sie
werden in einer geradezu instinktiven Lust angestrebt und kdnnen doch nicht gehal-
ten werden. Es muss weitergehen. Im Einatmen bereiten wir uns auch auf Anstren-
gungen vor, wir sammeln Kraft, wir streben hin auf einen Punkt der Entschlossen-
heit, von dem aus sich uns die Aufgabe als mogliche erweisen soll. Das Ausatmen
ist dagegen das Siegel der (mehr oder weniger gelungenen) Beendigung einer Auf-
gabe. Demnach korrespondiert das Einatmen dem Entwurf des Vertex als eines fes-
ten Orts, von dem her eine Bestimmung moglich wird, welche letztere im Ausatmen
ihren gelassenen Vollzug erfahren kann (und wenn der Ort des Vertex fest bleibt,
dann ist das Bestimmen wirklich eine gelassene Arbeit).

Bringen wir das Lachen und das Weinen mit ins Spiel, dann sehen wir durch-
aus, wie sich diese Kennzeichnungen mit unseren Beschreibungen verschrianken.
Das Komische ist dann die freudige Unmoglichkeit der Bestimmung. Das Traurige
hingegen die leidvolle Unmoglichkeit des Entwurfs. Dort, wo das Denken und Han-
deln, die Eroberung der Welt, abbrechen muss, weil ihr nichts in der Form eines
Gegenstands gegeniibersteht, woran allein sich die Kraft abarbeiten kann, iiber-
nimmt der Leib in einer eigenartig widersinnigen Ubererregung die Stafette: Wach-
ablosung.

Im Lachen imitiert der Leib also in einer lacherlichen Tragik das, wozu Denken
und Handeln nicht mehr imstande sind. Im Weinen hingegen imitiert der Leib in ei-
ner ldcherlichen Tragik das, wozu Denken und Handeln nicht mehr in der Lage
sind.'® Und sosehr uns Lachen und Weinen als Gegensiitze erscheinen, und dies
auch mit einem gewissen Recht: die Tatsache, dass sie in der Wirklichkeit nicht sel-
ten ineinander umzuschlagen pflegen, lédsst sich nun zwingend darauf zuriickfiihren,
dass sie es mit den beiden einander dialektisch zugeordneten Prinzipien zu tun ha-
ben, die zusammen Welt fiir uns konstituieren. Es sind diese Prinzipien, die als
tiberdrehte, hyperbolisierte vorgefunden werden, was Lachen oder Weinen dann
auslost. Da sie aber dialektisch aufeinander verweisen und angewiesen sind, sind
auch Lachen und Weinen manchmal nur einen Atemzug voneinander entfernt.'"’

105 Natiirlich atmen auch Tiere. Aber sie atmen eben anders. Sonst konnten sie ja auch la-
chen, weinen und seufzen.

106 Der Begriff der lacherlichen Tragik ist der Beschreibung einer anderen ,,Verwechslung*
durch Levinas entliehen, nimlich der, in der der Liebende in seiner Zirtlichkeit zum
Biss tiberspringt, vgl. Levinas: De I’existence a 1’existant. 66.

107 Eine Warnung und eine Hypothese. Die Warnung: In allem, was vorangegangen ist,

wurde das Komische und vor allem auch das Traurige mit einer gefahrlichen Selbstver-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Im Ubrigen lisst sich die Erfahrung des Lachens und die ,,Kiirze* des Komi-
schen auch in Bezug zu und in Abgrenzung von der Erfahrung des Horizonts radi-
kaler Moglichkeit beschreiben, die wir im Ersten Teil in den Mittelpunkt geriickt
hatten. Dann lésst sich sagen: Das Komische ist also nicht ein unbestimmtes Ver-
sprechen, das bestimmte Erfahrungen ermoglicht, sondern ein (zu) bestimmtes
(Sich-) Versprechen, das eine Erfahrung des Unbestimmten selbst erdffnet. Da man
das Unbestimmte aber nicht fiir sich erfahren kann — denn dann wire es nichts Un-
bestimmtes —, springen wir: zum Lachen. Die Moglichkeit dieser Erfahrung erdffnet
sich also — und schlieft sich sogleich wieder. Es ist (Man hat) (das) nichts passiert.
Daher auch die Kiirze des Komischen: Jeder Witz fordert den néchsten schon her-
aus. Das ist deswegen so, weil er eben ,,zu nichts fiihrt“. Wihrend die Erfahrung
des Schonen oder der Sehnsucht uns #ragen kann durch eine tatsidchlich unbestimmt
lange Zeit, gilt das gleiche nicht fiir das Komische.

Dann haben also jene zentralen Phinomene des Atmens — das Seufzen, das La-
chen und das Weinen — immer mit den Wechselfillen des Vertex zu tun, sei es als
gegenstandsloses und gleichméBiges Geistholen, das in sich zuriickfillt, als konvul-
sivisches Flirren und Oszillieren von Buchstabe und Geist, das den Gegenstand ins
Unscharfe gleiten lédsst, oder als konvulsivisches Scheitern des Entwurfs eines Ver-
tex im Angesicht einer uniiberwindlichen und massiven Prisenz und Realitit.!%® An

standlichkeit vorausgesetzt. Ebenso wurde von ,,Affekten” gesprochen, als sei klar, was
das meine. Von all diesem Affektiven im weiten Sinn wird erst noch zu kldren sein, was
man unter ihm und seinen Gestalten zu verstehen habe. Die in Kauf genommene ,,Nai-
vitdt* der Ausfiihrungen in dieser Hinsicht muss daher so gelesen werden, dass ,,Trau-
er” vor allen Dingen immer in Klammern gelesen werden muss. Die Hypothese: Wenn
man sich entschlieBt, das Atmen als ein zentrales Phinomen des Menschen ernst zu
nehmen, als etwas, worin (bzw. im Verhiltnis wozu) sich vielleicht sogar seine grund-
legendste Seinsbeziehung ,,wiederholt®, dann ist man bereits aus dem Kreis einer Meta-
physik der Transzendenz herausgetreten. Denn den Atem gibt es eben nur als ein unab-
schliebares Hin und Her, das eine Dauer begriindet und kein fixes Sein. Vielleicht fin-
det so eine grundsitzlich andere metaphysische Orientierung der Weltgegenden in den
zentralen Phianomenen, die das Relief bestimmen, ihre Biindelung: in Europa das Licht
— in Asien der Atem? Das lief3e sich zumindest mit einigen Ausfiihrungen Francois Jul-
liens zur Deckung bringen, der eben die Rolle des Atems im chinesischen Denken und
ihre Beziehung zur Konzeption der ,,Zeit* thematisiert, vgl. Jullien: Du ,temps‘. 248 ff.
108 Ebenfalls im Ausgang von Kants Beschreibung des Lachens versucht auch Frederick
Neumann (Uber das Lachen) eine Konzeptualisierung dieses eigentiimlichen Phiino-
mens. Auch wenn seine Perspektive dabei eine durchaus andere ist, féllt doch auf, dass
er in seinem scharfsinnigen Text ebenfalls das Lachen erstens immer als ein Phinomen
uneindeutigen Wechselspiels, eines Flirrens eben beschreibt und dass er zweitens zwei

Richtungen und Auspridgungen des Lachens unterscheiden muss. Diese sind nicht mit

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 299

das Niesen wage ich mich lieber nicht heran; ich will mich ja schlielich nicht 14-
cherlich machen.!%

d) Ein ,Realismus® héherer Stufe

Wir haben gesehen, wie es der Humor immer und notwendig mit dem Problem der
Vielfalt der Vertices, damit auch der Vielzahl inkommensurabler Welten zu tun hat,
und schlussendlich mit der emporenden Tatsache, dass ich nicht der Einzige bin.
Wir hatten eingangs bestritten, dass unter dem Humor eine Haltung begriffen wer-
den darf, und wir hatten gute Griinde dafiir. Gleichwohl ldsst sich der Humor so
einsetzen, dass er die Funktion einer héherstufigen ,,Erkenntnis® erfiillt; in diesem
Sinn lieBe sich dann, ganz romantisch gedacht, der Humor tatséchlich als eine aus-
gezeichnete Weise, sich zur Welt zu verhalten, bezeichnen. Da der Humor nun aber
einmal kurz ist, eignet sich diese Heraushebung desselben kaum fiir wissenschaftli-
che Traktate. Wir werden die Beispiele hierfiir deswegen in der ,,Literatur* suchen

den beiden moglichen Schicksalen des Komischen, die wir beschrieben haben identisch,
sie weisen aber eine immerhin analoge Struktur auf. Neumann unterscheidet zwischen
dem Auslachen oder dem elenktischen Lachen einerseits und dem Anlachen oder dem
humoristischen Lachen andererseits. Im Auslachen wird dem Ausgelachten eine Schuld
an seinem eigenen Unvermogen imputiert, so dass er (als Ursache seines eigenen Un-
vermogens) absurd erscheint; das ist dadurch Grund einer Freude (und damit erst eines
Lachens), dass sich die rechte Ordnung, das ,,Walten des Rechts* durchsetzt. ,,Der sach-
liche Grund dieses Lachens schlieflich, besteht im gegenseitigen Verhiltnis des Lacher-
lichen und des Grundes der Freude: einerseits, dass die Schuld, obwohl sie zuschanden
werden muss, sich dennoch ins Sein wagt, andererseits, dass sie nicht sein kann, ohne
dem Walten des Rechts anheim zu fallen.” (21) Hier steht also der Aspekt der Durch-
setzung einer herrschenden Ordnung im Vordergrund. Das humoristische Lachen aber
lacht das Gute an, das sich seiner eigenen Unmoglichkeit zum Trotz in die Wirklichkeit
setzt. ,,Der Angelachte hat, was er unmoglich haben kann.“ (29) ,,[...] obwohl der
Mensch fiir sein eigenstes Konnen nicht aufkommt, wird ihm dieses in wunderbarer
Weise zuteil: was er aber in wunderbarer Weise besitzt, besitzt er zugleich und besitzt
er nicht.* (33) Hier deutet sich also eine Offnung der Ordnungen an, die ein anderes und
Neues ermoglichen kann — ein anderes, das dem Angelachten gegonnt wird, denn allein
deswegen nennt Neumann es ein Gutes (und nicht im Sinn eines metaphysisch Guten —
dessen Vereinbarkeit mit dem Lachen weist er explizit ab, 30 f.).

109 In seinem Roman Abbé C. hat Bataille diese Verbindung von Niesen (auf der Ebene der
Erzéhlung) und Lachen (als Reaktion des Lesers) ausgerechnet mit der Person Kants
selbst verbunden, der sich dort wortwortlich in nichts auflost; vgl. die Interpretation von
Boelderl (Nichts zum Lachen).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

miissen, die hierdurch zu einer eigenstindigen Form von Reflexion wird. In ihr pri-
sentiert sich der Humor dann als ein Realismus hoherer Stufe.

Ich werde kurz anhand von zwei Texten diese Reflexion in der Literatur ver-
wenden, um die beiden Aspekte dessen, was der Humor zum Gegenstand hat, zu il-
lustrieren: die Unvereinbarkeit der Welten und die logische Zeit.

Canettis Blendung ist in konsequentester Weise aus der Perspektive der Figuren
erzéhlt (wobei ,,Perspektive” und ,,Figuren® eher Verlegenheitsausdriicke sind). Es
gibt vielleicht nur einen Augenblick, wo der Erzihler einen eigenen, einen gewis-
sermaflen olympischen Standpunkt einnimmt: Das Kapitel ,Die Millionenerbschaft
dekliniert in der fiir dieses Buch so charakteristischen Weise die radikale Autono-
mie, Abgeschlossenheit der Welten, der von Kien und der von Therese, durch. Al-
lerdings kommt es hier zu einer Art von Gesprich, in dem beide dem anderen den
Besitz einer hohen Geldsumme unterstellen — beide vollkommen zu unrecht. Sie
versuchen darin, den jeweils anderen von den je eigenen Plinen zur Verwendung
des Geldes zu iiberzeugen. Die groteske Verwirrung erreicht immer krassere Ziige,
die wilde Entschlossenheit der beiden peitschst sich an der offenbaren Weigerung
des je anderen ins Extreme. Weil hier aber einmal gesprochen und nicht gehandelt
oder einfach nur ignoriert (oder monologisiert) wird, kommt es ein einziges Mal zu
so etwas wie einem Verstehen. Beide erkennen schlieflich, dass die gesamte Dis-
kussion auf einem riesigen Missverstidndnis beruhte. An diesem Punkt geschieht
etwas fiir den Roman Ungewohnliches: Die Spannung fillt in sich zuriick, sowohl
die der Erzéhlung wie die der Figuren. Sie werden angesichts der Realitdit wie kraft-
los: ,,Er sackt, als wire er dick und schwer, auf den Stuhl zusammen.* Das nur mit
sich selbst beschiiftigte Handeln (im Doppelsinn vom Aktiven und vom Merkanti-
len), das blinde Reden, die Blendung eben, wird fiir einen Moment durchbrochen.
Sie stehen nackt und sehend vor der Wahrheit: ,,Wenige Augenblicke darauf hatten
sie einander zum erstenmal richtig verstanden.“!!°

Dieser Moment der Wahrheit aber ist mit einer doppelten Verschiebung auf der
Ebene des Literarischen gekoppelt: Erstens verldsst Canetti wie gesagt hier die Per-
spektive seiner Figuren zugunsten einer einzigen olympischen Stellungnahme —
dem eben zitierten Satz, der lakonisch das Kapitel beschlieft — und zweitens fllt
die Groteske, die den Roman im Ganzen bestimmt, fiir einen Augenblick zugunsten
einer handfesten Komik. Man muss plotzlich lachen, in diesem Roman, in dem ei-
nem sonst so oft das ,,Lachen im Halse stecken bleibt*.

Nehmen wir diese letztere Wendung provisorisch fiir die Beschreibung der
Wirkung des Grotesken, im Gegensatz zum Lachen als Wirkung des Komischen.
Das Lachen bleibt einem im Halse stecken, weil die ,,Inkongruenz der Welt“ nicht
nur einfach, wie im guten Humor immer, implizit bleibt. ,,Inkongruenz der Welt*
heifit vielmehr in Bezug auf diesen Roman, dass es nicht eine Inkongruenz zwi-

110 Elias Canetti: Die Blendung. 125.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 301

schen der Welt und irgendeiner subjektiven ,,Vorstellung® von ihr gidbe; Canetti be-
handelt Welt und Vorstellung von ihr ganz streng und ganz philosophisch als radi-
kal korrelativ. Sie sind eben nicht zu trennen, die Wirklichkeit kann nicht gegen ei-
ne Vorstellung von ihr ausgespielt werden. Die erwihnte Inkongruenz (und man
kann sich fragen, ob der Begriff noch sehr treffend ist) ist dann die absolute Abge-
schlossenheit der Welt gegen alle anderen Vertices. Grotesk ist also die komische
Scheuklappe, die nur einen Punkt {ibrig und keinerlei Eindringen von auflen zulésst.

Dagegen definiert sich das Komische durch die Doppelbeleuchtung der Figur:
Man sieht sie und folgt ihr in dem vollen Bewusstsein der Differenz zwischen ihrer
Sichtweise und der Realitit. Es ist diese Position des Komischen, fiir die Jean Paul
die definitive Formel geprégt hat: ,,Wir leihen ihr unsere Einsicht und Ansicht.“
Hier kommt also zweierlei positiv in den Blick: die Perspektive der Figur und die
Realitit, an der die Perspektive scheitert; die Beziehung von beidem muss dagegen
vom Zuschauer vollzogen werden — diese Konfrontation und dieser Vollzug des
Impliziten — der dieses keineswegs explizit macht! — erzeugt ganz eigentlich die
Komik. Dagegen ist im Grotesken nur die eine Sichtweise da, die ausschlieBliche
Perspektive und Welt; sie deutet nur in diesem Anspruch auf AusschlieBlichkeit ih-
re eigene Begrenztheit an. Thr Scheitern wird nirgends explizit, weil es etwas, das
ihr Scheitern hervorrufen konnte, im strengen Sinn nicht gibt. Die Groteske setzt
sich sozusagen ins Innere der komischen Figur. Man konnte sagen: Die Groteske
leiht uns deren Einsicht und Ansicht. Zwar wird sie durchaus als unzuldnglich und
geradezu unmenschlich erfahren; aber die Anhaltspunkte zu ihrer Korrektur kénnen
immer nur im nachhinein und immer nur rekonstruktiv erkannt werden; sie sind
nirgends unmittelbar mitgegeben, so dass eine komische Entlastung moglich wire.
Daher bleibt einem das Lachen im Halse stecken: Die Konsequenz des Grotesken
dringt auf seine Entlastung, seine Aufhellung und Trostung im Komischen. Das
tritt aber nicht ein.

Nun konnte man Canetti ja zweierlei vorwerfen: Erstens hat er mit dem letzten
Satz des Kapitels ohne Not seine Erzéhlposition aufgegeben und damit eine erzih-
lerische Inkonsequenz eingefiihrt, die zu allem Uberfluss noch zweitens auf einen
billigen Lacher hinauslduft. Beides (und es ist ja ein und dasselbe) wire aber eine
schwerwiegende Verfehlung der Bedeutung dieses Moments: Was Canetti hier be-
schreibt, wird zwar in der Tat von keinem seiner Protagonisten als komisch emp-
funden; sie werden es vielmehr als demiitigend empfinden, und es ist unzweifelhaft,
dass die gesteigerte Verbissenheit ihres folgenden Duells nicht zuletzt auch auf die-
se Demiitigung zurlickzufiihren ist. Aber dennoch verbleibt Canetti innerhalb der
Logik seiner Erzdhlung: Denn was den beiden in diesem einen Augenblick gelingt,
ist die Anerkennung einer anderen Position: Da ist ein anderer, der anderes will und
meint; dieser andere hat, ob es einem passt oder nicht, seine Unumgénglichkeit und
UnumstoBlichkeit. Die eigene Position kennt eine Grenze — dies ist es, was die bei-
den dort erfahren. Mit anderen Worten: Sie transzendieren ihre Position und lassen

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

die Eigengesetzlichkeit der Vertices fiir einen einzigen Augenblick, notgedrungen
und voller Widerwillen, zu.

Was sie so erfahren, ist die Wahrheit selbst, aber nicht in einem substanziellen
Sinn, als ,,das Wahre*, sondern die Logik und Struktur der Wahrheit: als jenes
Ubersteigen und Transzendieren, das schon Heidegger beschreibt, und vor allem als
das, was zwischen den Vertices ist.

Damit wird aber in ihrer Welt ein Mal explizit und positiv jenes gegeben, was
den Ansatz des Komischen moglich macht, ndmlich die Diskrepanz von Welt und
Welt, jene Spannung zwischen den Einsichten und Ansichten, die nicht aufgehoben,
nur im Humor betrachtet, im Komischen belacht werden kann. Damit ist auch ge-
geben die Idee einer Position, die jede einzelne iibersteigt, die die einzelnen zwar
nicht im Sinn einer absoluten Wahrheit synthetisieren kann, die sie aber immerhin
als begrenzte in den Blick bekommt; diese ,,transzendente Position® ist also die Po-
sition des Wechsels der Positionen (und nicht etwa die Position der Wahrheit rout
court). Diese Position kann und darf und muss daher hier der Erzihler selbst ein-
nehmen. Und das Groteske kann und darf und muss in einem Zug damit ins Komi-
sche iibergleiten.

Somit entpuppt sich der Humor an dieser Stelle des Romans als der Realismus
im hochsten und strengsten metaphysischen Sinn: Humor ist nichts anderes als die
Einsicht und Ansicht, die nicht alle anderen zusammenfiigt und bewertet, sondern
die eben jene Begrenztheit, das Anstofien an die Grenzen, das Anrennen gegen sie,
ihr Ignorieren, wie auch die Moglichkeit ihrer Wandlung und ihres Wechsels in den

Blick nimmt. M

Einen einsamen Hohepunkt hat die Theorie und Praxis des Humors ohne Zweifel in
der Romantik gefunden. Ein Beispiel, die Erzéhlung Prinzessin Brambilla von
E.T.A. Hoffmann, soll zeigen, wie konsequent dort die Vervielfiltigung der Welten
durch das Wirken der Vertices durchdacht wurde, eine Vervielfiltigung, die fiir
Hoffmann nur der Humor erfasst und die nur in der Kunst, als Kind von Humor und
Phantasie, ihren Ausdruck finden kann. Dabei ist vollkommen klar, dass nach
Hoffmann der Humor gerade deswegen kein Ende hat, weil er kurz ist und eben
deswegen auf ein bestdndiges Neuansetzen dringt. Und der Humor ist keineswegs
ein billiger Eskapismus, sondern auch fiir Hoffmann ein Realismus hoherer Art, da
er das Austarieren und Abwigen von Ernst und Spal3, Realitit und Traum, Wirk-
lichkeit und Imagination ist — und dies ldsst sich nicht abschliefen. Eben deswegen

111 Eine andere Passage aus der Blendung, das Lachen Kiens bei seiner Selbstverbrennung
am Ende, stellt Sepp (Paranoisches Lachen) ins Zentrum. Allerdings ist dann dort nicht
mehr von Humor und Komik die Rede, sondern von der aggressiven Natur eines La-

chens, in dem sich der letzte Triumph eines ,,Machthabers* ausdriickt.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 303

muss die ,,Wahrheit immer erst und immer noch gewonnen werden. Sie ist die
Aufgabe der logischen Zeit; weil sie nicht erfiillbar ist, gibt es iiberhaupt Zeit.

Die Handlung ist so schlicht wie wirr. Eine arme Niherin (Giacinta) und ein
eingebildeter Schauspieler (Giglio) sind ein Liebespaar. Diese Liebe wird aber auf
die Probe gestellt, weil Giglio davon berichtet, dass ihm im Traum eine Prinzessin
erschienen sei, die um seine Liebe sich bemiihte. Giacinta reagiert mit Eifersucht
und wirft ihn hinaus. Nun geht es in wilden Episoden im Karnevalstreiben Roms
darum, dass Giglio seine Liebe sucht, wobei er offenbar selbst nicht ganz weif3, ob
er Giacinta oder Brambilla, jene mysteriose Prinzessin, liebt. Diese ist ihrerseits, so
wird ihm zugetragen, auf der Suche nach ihrem Geliebten, dem assyrischen Prinzen
Cornelio Chiapperi. Es ist nun bald klar, worum es in diesem ,,Capriccio eigentlich
geht: Giacinta und Giglio werden in der Phantasie — in der sie immer schon leben!
— sublimiert, geldutert, sie verdoppeln sich in Brambilla und Cornelio. Aber, und
darin besteht der besondere Reiz: sie bleiben zugleich auch sie selbst. Hoffmann
hélt die Spannung zwischen ,,Realitidt und ,,Traum* konsequent aufrecht, so dass
jene als durch diesen konstitutiv mitbestimmt erscheint, durch

den Traum, den wir durch das ganze Leben forttriumen, der oft die driickende Last des Irdi-
schen auf seine Schwingen nimmt, vor dem jeder bittre Schmerz, jede trostlose Klage ge-
tauschter Hoffnung verstummt, da er selbst, Strahl des Himmels in unserer Brust entglom-

men, mit der unendlichen Sehnsucht die Erfiillung verheif3t.- (67)] 12

Das Buch ist daher eine durchgiingige Verdoppelung und Verdreifachung der Pro-
tagonisten. Es ist, als ndhme Hoffmann das Prinzip der Altermination in Bezug auf
die Menschen beim Wort: dass niemand nur er selbst, sondern immer schon ein an-
derer sei, viele andere, deren Sein in der Phantasie gegriindet ist. Natiirlich ist das
keine korrekte Formel des Prinzips der Altermination, da sie das alter der Altermi-
nation vergegenstindlicht (bzw. personifiziert). Doch immerhin scheint auch bei
Hoffmann die Uneinigkeit so ins Herz des Menschseins eingeschrieben zu sein,
dass der Mensch nur aus einer Spannung heraus iiberhaupt jemand ist. (Im Ubrigen
werden wir uns im Dritten Teil mit der Konstitution des Subjekts néher zu beschif-
tigen haben.)

In all diesem Tohuwabohu ist nicht ganz iiberraschend ein ausgesprochener
Trickstercharakter der Strippenzieher, ein ,,Scharlatan® der italienischen Commedia
dell’arte, der hier Celionati heilit. Er ist es, der die Fiden zusammenhélt.

Dieser ist es auch, der im Dritten Kapitel den deutschen Kiinstlern eine Ge-
schichte erzihlt, mit der er auf deren Vorwurf reagiert, die Italiener seien zwar lus-
tige Gesellen, zu dem, was der Deutsche Humor nennt — und was die Vereinigung
des Ernstes und Spafles auf hoherem Niveau ist —, aber nicht fahig. Die Geschichte

112 Alle Seitenzahlen verweisen auf: E.T.A. Hoffmann: Prinzessin Brambilla.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ist die von Konig Ophioch und Konigin Liris, die beide wiederum Doppelgidnger
der Protagonisten sind.

Ophioch wird in seinem Heimatreich, Urdargarten, von einer rétselhaften und
durch nichts erkldrlichen (wohl auch von nichts wirklich ausgeldsten) Schwermut
befallen. Diese Melancholie ist das Bewusstsein des Abbrechens einer direkten Be-
ziehung zum Sein; ,,zuvor* habe namlich die Natur dem Menschen noch ,,die un-
mittelbare Anschauung alles Seins® erméglicht, doch nun sind die Stimmen der Na-
tur nur noch die hohnische Erinnerung an diesen Verlust. Ophioch hort also durch-
aus die Stimme der Natur, doch sie spricht nicht mehr zu ihm (hierzu wichtig 54 £.).
Der Staatsrat entscheidet nun, den K6nig mit der Prinzessin Liris aus dem Nachbar-
reich zu verheiraten, die ihrerseits immer, und ebenso unmotiviert, lacht. Da dem
Konig alles egal ist, stimmt er zu, doch anstatt zu einer Besserung kommt es nur zu
Befremdung und noch schlimmerer Einsamkeit.

Dann weckt der Konig durch ein Versehen den Magus Hermod, der ihm eine
Botschaft auf den Weg gibt, in der sich offenbar der Kern des ganzen Buches aus-
driickt.

Der Gedanke zerstorte die Anschauung, aber dem Prisma des Kristalls, zu dem die feurige
Flut im Vermihlungskampf mit dem feindlichen Gift gerann, erstrahlt die Anschauung neu-
geboren, selbst Fotus des Gedankens! (57)

Der Magus entflieht nun, um in 13mal 13 Monaten wiederzukehren. Als er zuriick-
kehrt, trdgt er ein Prisma auf der Stirn, das offenbar die Form oder das Aussehen
einer Flamme hat (,,leuchtendes Gestirn [...] Feuerglanz®, 59) und das zerfliefit, um
sich in einen See zu verbreiten: die Urdarquelle ist geschaffen. Wer in dieses Was-
ser blickt, erkennt sich als ein anderer.

Als sie nun aber in der unendlichen Tiefe den blauen, glinzenden Himmel, die Biische, die
Bédume, die Blumen, die ganze Natur, ihr eigenes Ich in verkehrter Abspiegelung erschauten,
da war es, als rollten dunkle Schleier auf, eine neue herrliche Welt voller Leben und Lust
wurde klar vor ihren Augen, und mit der Erkenntnis dieser entziindete sich ein Entziicken in

ihrem Innern, das sie nie gekannt, nie geahnet. (60)

Sie lachen beide, aber das Lachen der Konigin — deren flache Lustigkeit der Magus
zuvor als einen ,,Eiskerker* bezeichnet hatte, in dem sie ,,der feindlichste aller Di-
monen so lange gefangen hielt™ (57) — ist nun ein anderes als zuvor.

Noch einmal wiederholt der Magus die Dynamik von Gedanke und Anschau-
ung:

Der Gedanke zerstort die Anschauung, und losgerissen von der Mutter Brust wankt in irrem

Wahn, in blinder Betidubtheit der Mensch heimatlos umbher, bis des Gedankens eigenes Spie-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 305

gelbild dem Gedanken selbst die Erkenntnis schafft, dass er ist und dass er in dem tiefsten
reichsten Schacht, den ihm die miitterliche Konigin gedffnet, als Herrscher gebietet, muss er

auch als Vasall gehorchen. (62)113

Man sieht, wie sich in dieser mérchenartigen Erzdhlung mit ihren Binnenerzéhlun-
gen eben die logische Zeit als Artikulation von Welt und Selbst présentiert. Dabei
muss die Prizision Hoffmanns bewundert werden: Die Idee der urspriinglichen und
unmittelbaren Beziehung zu einer Natur, die zu dem Menschen spricht, gefolgt von
dem Bruch dieser Unmittelbarkeit, der den selben Menschen verlassen und melan-
cholisch zuriickldsst — diese Idee ist nur in der Ebene der Mirchenerzihlung inner-
halb der Erzdhlung ausgesprochen. Zwar konnte man einwenden, dass fiir den
Romantiker Hoffmann diese Ebene doch die grundlegendere sei; aber mir scheint
eher, dass ihr Grundlegungscharakter nicht in einer Selbstgeniigsamkeit besteht,
sondern vielmehr darin, dass sie immer schon als Widerspiel der ,,Realitdt” diese
mit stiftet.

Wenn also der ,,Gedanke* die ,,Anschauung® zerstort, doch nur, damit aus dem
,»Prisma des Kristalls [...] die Anschauung neugeboren, selbst Fotus des Gedan-
kens®, erstrahlt — dann ist die Kunst, die eben diesen Kampf, diese Zerstorung und
ihre ,,Versohnung® vorfiihrt und thematisiert, nichts anderes als ein Realismus ho-
herer Art.

Als Humor ist diese Kunst ebenso kurz wie im Prinzip endlos: Die sich unbe-
grenzt wiederholende ,,Spiegelung®, d.h. die immer wieder nur und ausschlielich
sich in der Zeit neu vollziehende Artikulation von Welt und Selbst, gebietet auch in
ihrer kiinstlerischen ,,Darstellung® eine unabschlieBbare Vervielfiltigung und
,,Wiederholung“ der Charaktere und Handlungen. Was der Text vollzieht, erzdhlit er
demnach zugleich in seiner Geschichte. In dieser Riickbeziiglichkeit liegt die einzi-
ge Moglichkeit, dem endlosen Ausufern der Erzéhlung Einhalt zu gebieten — auch
wenn dieser immer bis zu einem Grade willkiirlich bleiben wird.!!*

113 Unter der ,,Mutter” oder ,,miitterlichen Konigin“ wird man wohl, unter Riickblick auf
54 £., die Natur selbst verstehen miissen.

114 So gibt Hoffmann am Ende (149 ff.) durch den Scharlatan noch eine gewisse Aufkli-
rung und Auslegung des eigenen Textes: Brambilla und Chiapperi seien als Allegorien
der Phantasie und des Humors aufzufassen, die einander unbedingt bendtigten. Wenn
sie es denn schaffen, sich zu vereinigen, dann konne daraus eine Art Selbsterkenntnis
entstehen, die sich durch das Mittel der Kunst (die Rede ist konkret vom Theater) wie
ein Spiegel umwenden und dem Publikum wiedergeben lasse. Dies wire der Sinn der
Entzauberung der Konigin Mystilis“, die gewissermaflen als Kind von Ophioch und
Liris, also von Humor und Phantasie die Kunst selbst darstellt. Aber Hoffmann bricht
ganz am Ende die Diskussion iiber den ,,Sinn* dieser Entzauberung klugerweise einfach

ab, indem er seinen Scharlatan noch listig auf den Wunsch des Lesers verweisen ldsst,

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Dass der Humor auch eine subversive Seite hat, dass er zudem immer nur das
zum Gegenstand hat, was von einem herrschenden Vertex und seiner Ordnung aus-
geschlossen bleibt (eben das Lécherliche, das Kindische, Irrelevante...), das kommt
nicht zuletzt auch im Streit der ,,Gelehrten® tiber die Urdarquelle zum Ausdruck:

Viele Arzte fanden das Wasser gemein, ohne mineralischen Zusatz, sowie manche Philoso-
phen das Hineinschauen in den Wasserspiegel ginzlich widerrieten, weil der Mensch, wenn
er sich und die Welt verkehrt erblicke, leicht schwindlicht werde. Es gab sogar einige von der
gebildetsten Klasse des Reichs, welche behaupteten, es gibe gar keine Urdarquelle. (61, mei-

ne Hervorhebung)

Dass fiir Hoffmann der Humor als ein hoherer Realismus nicht einfach nur ein we-
nig Ernst und viel Scherz hat, sondern im Gegenteil das Verhiltnis von Ernst und
Scherz iiberhaupt zum Gegenstand hat, wird spitestens dann deutlich, wenn Celio-
nati den deutschen Malern die Krankheit des ,,chronischen Dualismus® beschreibt
(130-134): Es handelt sich dabei gewissermallen um eine Verdoppelung seiner
selbst, die sich aber auch und vor allem in einer doppelten Ansicht der Welt aus-
driickt. Alles kann zugleich spaBhaft und ernst sein, und das Ernste spaBhaft aufge-
fasst werden, ebenso wie das Spahafte ernst, und beides geht bestdindig ineinander
iiber. Der Betroffene nennt es selbst ein ,,Augeniibel* und eine Verriickung der
Sicht auf die Welt: ,[...] denn ich sehe leider meistens alles verkehrt, und so
kommt es, dass mir die ernsthaftesten Dinge oft ganz ungemein spahaft und um-
gekehrt die spaBhaftesten Dinge oft ganz ungemein ernsthaft vorkommen.” (134)
Kein Wunder, dass die hauptsidchliche Wirkung dieser Krankheit darin besteht,
,,dass der Kranke aus sich selber nicht klug wird* (133). Wie sollte man es an jenem
Nicht-Ort des Humors, auf dem Hochseil zwischen Ernst und Spal3, auch gut aus-
halten, ohne dass es einem schwindelig wird?!!%

SchlieBlich ist der Text von einem Motiv durchzogen, dessen Sinn wir nun auf-
grund unserer Analysen besser verstehen kénnen: das Nihen oder ,,Filet machen®,

hieriiber endgiiltige und klare Aufkldrung zu erhalten. Das wird verweigert, und Hoff-
mann hat recht; er wiirde sonst selbst jenes Oszillieren zerstoren, das sein Werk — das
Kind von Humor und Phantasie — allererst ausmacht, und es auf eine schlichte ,,philo-
sophische* These reduzieren. Als Humor muss der Text aber im Oszillieren bleiben, als
Humor ist er kurz und bricht daher — da es eine ,,Pointe* hier nicht geben kann — ab.

115 Nicht schwindelig wird es nur jenen, die ihre Position in Bezug auf diese Grenze genau
zu kennen meinen: So beschwert sich der tragische Dichter Abbate — der sich selbst zu
ernst nimmt und daher nicht nur selbst ldcherlich wird, sondern auch seine Werke der
Liacherlichkeit preisgibt — liber einen Kritiker, den Fiirsten Pistoja: ,,[...] aber es kam
beinahe so heraus, als behaupte er, dass die hochste Tragik durch eine besondere Art

des Spafes hervorgebracht werden miisse.“ (76)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 307

wie es heifit. Dieses Motiv ist verbunden vor allem (aber nicht nur) mit den Damen,
die zu Beginn in den Palast Pistoja einziehen, die in einem spiteren Kapitel die Ge-
schichte der Prinzessin Mystilis horen und die am Ende Brambilla und Chiapperi
(Giacinta und Giglio) unter ihren Netzen begraben und diesen damit ihre ,,mysti-
sche® oder humorvolle Vereinigung bereiten. Auch Giacinta ist ja Naherin. Vor al-
lem wird im letzten Kapitel auch eine ,,kleine funkelnde Ndhnadel” in einem Kiést-
chen eingefiihrt, von der es in einem Vortrag des Zauberers Ruffiamonte (=Magus
Hermod) heif3t: ,,Erschlossen hat das Reich die Wundernadel / des Meisters.” (143)

Wir hatten die Ausfiihrungen zum Humor begonnen mit der Formel, der Humor
sei eine zitternde Nadel. In dem ersten Sinn, dem wir dem Humor gegeben haben
(als Begleiter und Doppelgénger des Oszillierens des Gesetzes zwischen Buchstabe
und Geist), beherrschte die Idee der Kompassnadel diese Formel, dort nimlich, wo
der Norden fraglich geworden ist. Nun, wo der Humor als ein hoherer Realismus
begriffen ist, spielt die Formel — freilich ohne dass die Verbindung mit dem ersten
Sinn unterbrochen wire — auf die Nidhnadel an, die, ebenso flink, ein Gewebe
(=Text) entwirft, das immer wieder von neuem ansetzen muss und mehr oder weni-
ger deutlich seine Zwischenrdume verrit. Oder auch die Nidhnadel, die die locheri-
gen Gewebe einer unsicheren (d.h. selbst konstitutiv uneindeutigen) Wirklichkeit
stopft und so bunte Flickenteppiche macht. Wohlgemerkt: Nicht jeder Text ist ein
aus dem Humor geschopfter. Aber die Prinzessin Brambilla ist sicher so einer. Und
so gewinnt man denn auch folgerichtig auf den letzten Seiten den Eindruck, Hoff-
mann habe dem Dichter selbst im Schneidermeister Bescapi ein (wiederum im Hu-
mor verkehrtes) Abbild gegeben:

,»Allerdings*, erwiderte der Fiirst, ,,und darum, weil Thr auch an und fiir Euch selbst ein wun-
derbarer Mann waret, ndmlich ein Schneider, der sich in die phantastischen Habite, die er zu
verfertigen wusste, auch phantastische Menschen hineinwiinschte, bediente ich mich Eurer
Hilfe und machte Euch zuletzt zum Impresario des seltnen Theaters, wo Ironie gilt und echter
Humor.*

,,Ich bin“, sprach Signor Bescapi sehr heiter ldchelnd, ,,ich bin mir immer so vorgekommen
wie einer, der dafiir sorgt, dass nicht gleich alles im Zuschnitt verdorben werde, gleichsam
wie Form und Stil!** (149 f.)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

DIE LOGISCHE ZEIT

Wir haben nun das Material beisammen, um die allgemeine Kennzeichnung der lo-
gischen Zeit als solcher zu wagen. Ich greife zu diesem Zweck auf einige Charakte-
risierungen zuriick, wie ich sie schon an anderer Stelle gemacht hatte (in ,Von Din-
gen und Woértern in Zeiten der Differenz), und erweitere sie.

Erstens handelt es sich um eine Zeitlichkeit, die sich in keiner Weise umgehen
oder abkiirzen ldsst. Die Zeit fallt als solche ins Gewicht. Sie ist aber eben keine nur
leere, formal gefasste Zeit, sondern eine durchaus ,,gefiillte, weil ndmlich das Er-
kennen, verstanden als Artikulation von Begriff und Anschauung, sich gerade in
dieser Zeit realisiert. (Uber die ,,objektive Wahrheit“ dieses Erkennens ist damit im
Ubrigen noch nichts gesagt) Diese Zeitfiille muss man sogar noch — wenn auch in
der Tat ohne anschauliche Grundlage — fiir die ,,Latenzphasen* unterstellen, also fiir
jene Phasen, in denen man sich offenbar gar nicht mit den entsprechenden Themen
beschiftigt.!1

116 Eine treffende Beschreibung liefert Frangois Jullien: ,,Revenons a I’exemple de la lec-
ture, ou reconnaissons plutot qu’il est deux re-lectures. On refusera, quand on lit, de re-
porter paresseusement le présent de la lecture en relisant aussitot pour réparer son ab-
sence. Mais, du temps s’étant écoulé, le livre étant mis de coté et méme oublié, quand
on relit, on ne fait pas que renouveller sa lecture passée et se la rappeler. Car relire a
profité dans I’ombre d’infiniment de branchements qui m’échappent, imposant enfin de
facon claire, opérante, sans brouillage, ce que je ne faisais auparavant que péniblement
discerner. Comme si sa lecture n’avait cessé de cheminer en silence, ce texte, décanté
de ce qui engorgeait ou parasitait son abord, dégage enfin sa ,portée‘. Passé un temps
d’oubli (faux oubli: la mémoire sourdement travaillait), je le découvre cette fois plus
originellement — radicalement — que la premiére, le saisissant plus a la base et
m’étonnant moi-méme de tout ce que je n’y avais pas lu. Relire n’est plus alors une pa-
resse, mais révele un progres, aussi inespéré qu’inaper¢u.” (Jullien: Philosophie du
vivre. 41 f.) Und ganz im Sinn unserer Konzeption der logischen Zeit heifit es bald da-
rauf: ,La durée dénoue d’elle-méme.“ (43) Jullien beschiftigt sich zumal im zweiten
Text des Bandes ndher mit der Dynamik gewisser Entwicklungen, solcher, die eine
Phase des Aufschwungs und eine des Abflauens kennen. Er entwickelt die interessante
These, dass dort, wo eine Entfaltung tatsdchlich noch im Begriff ist auszugreifen und zu
erblithen (,,essor®), ihre ,,Ergebnisse” noch nicht sichtbar werden. Wo man aber solche
,.Ergebnisse” sieht, wo sich eine Qualitit (sein Beispiel ist die ,,Tugend®) als entfaltete
présentiert (,,¢tale”, was wohl in etwa unserem ,,moment de conclure” entspréche), dort
wire die Bewegung der Entfaltung und des Aufschwunges bereits wieder im Riickgang
begriffen. Tugend — wie jede Qualitdt — muss in einem Wirken verstanden werden, das

sich einer Kategorisierung entzieht, das ,,lebendig® bleiben muss, um es selbst zu sein.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 309

Zweitens kiimmert sich die logische Zeit nicht um die Falschheit oder Richtig-
keit der Voraussetzungen. Ein Irrtum kann durchaus zu einer Einsicht fiihren. Die
Unterscheidung der Begriffe des Irrtums, der Wahrheit, der Falschheit, der Richtig-
keit oder Giiltigkeit etc. werden erst im Durchgang durch die logische Zeit in ihrer
Eigenart konstituiert, so dass man sagen kann, dass die Malistibe des Wahren Pro-
dukt der Irrtiimer sind, die von ithnen verdammt werden.

Es ist also drittens die logische Zeit in ihrem ,,moment de conclure” (Lacan), die
allererst die Regeln und Gesetze ihrer Giiltigkeit entwirft. Diese diirfen ihr bzw.
dem Ergebnis nicht als externe, feststechende gegeniibergestellt werden. Somit
ergibt sich eine Konzeption von Geschichtlichkeit, die eine Kontinuitdit festzustellen
in der Lage ist — also die Minimalbedingung fiir die Rede von Geschichte iiberhaupt
—, ohne aber in dieser Kontinuitdt eine Homogenitit zu sehen; diese Geschichte
schafft sich ihre Kontinuitit eben aus ihren Briichen heraus. Diese Kontinuitit ldsst
sich daher immer nur nachtréglich konstatieren.

Ganz grundsitzlich ergibt sich so eine charakteristische Umwegigkeit der Ein-
sicht. Auf das Wahre kann man offenbar nicht einfach zugehen, um es zu packen.
Der Umweg, der zu ihm fiihrt, zur Uberraschung des Suchenden, ist der einzige

mogliche.'"’

Die Etikettierung kann sich aber nur an duflere Kennzeichen ankleben, gewissermalien
an Handbucheigenschaften, die nicht mehr eine Wirksamkeit, sondern ein Gewirktes
anzeigen. Thomas Mann lésst in den Buddenbrooks den Konsul und Senator Thomas
Buddenbrook — am Scheitelpunkt der Erzdhlung! — ganz die gleiche Einsicht ausspre-
chen: ,,Ich weiB, dass oft die duBeren, sichtbarlichen und greifbaren Zeichen und Sym-
bole des Gliickes und Aufstieges erst erscheinen, wenn in Wahrheit alles schon wieder
abwirts geht. Diese dufleren Zeichen brauchen Zeit, anzukommen, wie das Licht eines
solchen Sternes dort oben, von dem wir nicht wissen, ob er nicht schon im Erl6schen
begriffen ist, nicht schon erloschen ist, wenn er am hellsten strahlt...* (Buddenbrooks.
431) Thomas Buddenbrook soll recht behalten.

117 Es ist klar, dass hier die Gefahr besteht, dass manch einer die mangelnde Pointiertheit
seines Denkens als Notwendigkeit tarnt. Diese Gefahr wird man akzeptieren miissen,
wenn auf der anderen Seite vielleicht eine mindestens ebenso grofie droht: Lacan setzt
sich ebenfalls gelegentlich mit der vorwurfsvollen Frage auseinander, weshalb er nicht
einmal klar und deutlich und zupackend sage, was er sagen will, weshalb er nicht ,,das
Wahre tiber das Wahre sage™ (eine Frage, die sich ohne Zweifel jedem Leser Lacans
frither oder spiter aufdringt). Gegeniiber diesem Einwurf beharrt er darauf, dass jener
Sprung hin auf eine griffige und aufgeriumte Formel, der Ubergang zur ,,Metaphysik®,
seinerseits die Gefahr birgt, das ,,Wahre*, das es allererst zu gewinnen gilt, gerade zu
verlieren (vgl. Lacan: L’éthique de la psychanalyse. 216). Zizek bringt dieses Argument
in denkbar anderem Kontext auf den Punkt, nimlich im Versuch, das &dsthetische Schei-

tern von Hitchcocks Der falsche Mann zu erkldren. Denn dort versuche Hitchcock, eine

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Daraus ergibt sich viertens, dass das ,,Ergebnis® nicht von dem Prozess isoliert
werden kann, in dem es gewonnen wurde. Jeder Versuch, das Ergebnis als solches
festzuhalten, scheitert und gibt nur eine leere Hiille wieder. In Wirklichkeit erweist
jeder Schritt des Denkens im Ergebnis seine Widerstdndigkeit gegen eine Reduktion
auf ein Ergebnis. Bei genauer Betrachtung stellt sich immer heraus, dass das Er-
gebnis keines ist — zumindest wenn man darunter eine Aussage verstehen will, die
man abldsen und nach Hause tragen kann. Das heiflt aber nicht, dass die Prozesse
der Auffindung und der Validierung identisch sein miissen.

Fiinftens muss jede im leisesten an eine Teleologie erinnernde Sichtweise fern-
gehalten werden; ebenso muss eine Hypostasierung allgemein vermieden werden,
sei es die Hypostasierung der sich im Prozess der logischen Zeit konstituierenden
»Notwendigkeit®, ihrer Zeitlichkeit selbst, oder eines hieraus gewonnenen Ge-
schichtsbegriffs. Dass wir nicht selten im Nachhinein nicht nur Kontinuitit, sondern
tatsdchlich Notwendigkeit feststellen, hat seinerseits transzendentale Griinde, wes-
wegen diese ,,Notwendigkeit” eben nicht einfach auf das zu Erkennende als dessen
objektive Eigenschaft tibertragen werden darf.

Dieses Problem weist sechstens aber darauf hin, dass sich jene Zeit im Riick-
blick ihre Geschichte entwirft und erfindet.''® In der und durch die logische Zeit ar-

ideologische Grundfigur seines Schaffens direkt und ernst umzusetzen: ,,Anders ausge-
driickt — es gibt keine Metasprache: Die ,Botschaft® (die Vision eines dem Gutdiinken
eines grausamen und unergriindlichen ,Dieu obscur® ausgesetzten Universums) kann
nur in einer kiinstlerischen Form iibertragen werden, die diese Struktur nachahmt.
(Slavoj Zizek u.a.: Was Sie schon immer iiber Lacan wissen wollten und Hitchcock nie
zu fragen wagten. 197). Das Wahre lésst sich nicht einfach aussagen, bzw. wo es direkt
und schlicht ausgesagt wird (oder wie im Fall des Films unvermittelt als ,,Botschaft*
auftritt), bleibt es eine nackte und sterile These. Fiir ein dialektisches Denken kann sich
das, was ausgesagt werden muss, nur in seiner Durcharbeitung ergeben. Diese ,,Anwen-
dung” der Lacanschen Denkfigur weist im Ubrigen darauf hin, dass das, was hier unter
der ,,logischen Zeit* verhandelt wird, nicht nur fiir Philosophie und Wissenschaft gelten
soll und kann, sondern fiir alles ,,kulturelle* Schaffen.

118 Boehm (Die Phidnomenologie der Geschichte) hat mit einer unverkennbaren Sensibilitt
fiir den metaphysischen Sinn der Phdnomenologie (als einer ,,Metaphysik des Scheins®,
256) die AuBerungen Husserls zur Teleologie der Geschichte einer Interpretation un-
terworfen, die unserer Konzeption der logischen Zeit durchaus nahe kommt. Geschich-
te, so wie sie erscheint, ist nach Boehm reines Phinomen, d.h. solches, was sich iiber-
haupt nur phanomenologisch und eben in keiner irgendwie objektiven Weise betrachten
lasst. Und zugleich ist jede Gegenwart und jede gegenwértige Besinnung auf Geschich-
te als ihr Scheitel- und Hohepunkt Richterin der Geschichte. Als solche sind die je ge-
genwirtigen Besinnungen auf Geschichte eben wirksam und dann auch real geschicht-

lich, weil Geschichte herstellend. Nach Boehm diirfe man aber die Teleologie, wie

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 311

tikuliert sich allererst so etwas wie Geschichte in einem engeren Sinn (sowohl indi-
viduelle als auch iiberindividuelle); ,,Geschichte® ist dabei ebenso wie die Vorstel-

lung einer reinen, linearen Zeit, die als Einheit eines liickenlosen Kausalzusammen-

hangs oder als leere Form jedem einzelnen Akt vorhergeht, nur ein abstrakter As-
pekt jener logischen Zeit, die ganz eigentlich in der unvorhersehbaren Rhythmisie-
rung und Skandierung besteht, durch die sich ,,Epochen® im Wortsinn erst konstitu-

ieren.

119

119

Husserl sie fasst, nicht noch einmal hypostasieren; sie beschreibe eben die Form der Er-
scheinung von Geschichte fiir ein je gegenwirtiges Bewusstsein. ,,Was die Phdnomeno-
logie der Geschichte entdeckt, ist durchaus nicht die Ubereinstimmung eines objektiven
Ganges der Geschichte mit der Behauptung einer Teleologie der Vernunft, welche der
Geschichte ihr Gesetz vorschreibt, sondern einzig und allein die grundlegende ge-
schichtliche Wirklichkeit, welche der teleologischen Perspektive selber zukommt, die
sich in der Gegenwart eines jeden historischen Bewusstseins erdffnet und diesem das
Gesetz ihrer Vernunft aufzwingt.” (253 f.) Mir scheint, dass Boehm damit Husserls Re-
flexionen iiber die Geschichte zuviel Ehre antut; dessen Pathos der Vernunft wirkt auf
mich authentisch. Gleichwohl sind Boehms Beschreibungen klug und treffend, und
wenn er Husserl besser versteht, als der sich selbst, und wir wieder Boehm und Husserl
besser, als beide sich selbst — dann ist das nur in direkter Ubereinstimmung mit Boehms
Darstellung der Geschichte als eines reinen Phdnomens.

Die Beziehungen zwischen phdnomenologischer Transzendentalphilosophie und der
Geschichtlichkeit sind naturgemidl schwierig und zugleich wesentlich. Bekanntlich
schirft sich bereits bei Husserl zunehmend das Bewusstsein fiir die irreduzible Dimen-
sion des Geschichtlichen; allerdings bleibt bei ihm am Ende immer der Gedanke einer
Teleologie und allgemein gesprochen: einer Normativitit leitend: Geschichte ist eine
Geschichte und sie hat ein Ziel, auch wenn es nicht erreichbar sein sollte. Man kann
durchaus sagen, dass bei Husserl eine Spannung zwischen Apriorismus und Geschicht-
lichkeit sowie zwischen Subjektivismus (oder Egologie) und Intersubjektivitit besteht,
die letztlich nicht befriedigend gelst wird. Dieses ,,Scheitern® ist aber nicht so sehr An-
lass fiir eine duferliche Kritik, sondern Aufforderung zu einem neuen Ansetzen; das
Konzept der logischen Zeit (gemeinsam mit den Verschiebungen des Subjektbegriffs,
die im Dritten Teil entwickelt werden) versucht hierauf zu antworten.

Heidegger versucht der Geschichte eine grundlegendere Ebene zu erschlieSen, wenn er
,,die Interpretation der Geschichtlichkeit des Daseins nur als eine konkretere Ausarbei-
tung der Zeitlichkeit™ verstanden wissen will (Sein und Zeit. 382). Nun gehdren aber
die betreffenden §§ 74-76 zu den Teilen von Seit und Zeit, die mehr wie ein Entwurf
denn eine vollstindige Ausarbeitung wirken. Es ist ohne Zweifel eine Ungerechtigkeit,
so zu argumentieren, doch dem nachkommenden Leser klingen nun einmal die hier
zentralen Begriffe wie ,,Schicksal®, ,,Geschick” (eines Volkes), ,,Wahl eines Helden*,
kampfende Nachfolge und Treue“ (384 f.) im Licht der Historie und Heideggers Rolle

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Man merkt, wie die Beschreibung an gewisse Grenzen stoft. Das hat einen dop-
pelten Grund: Es fehlt uns ndmlich erstens ein angemessener Begriff fiir das Ver-
stindnis von Zeit, das hier gemeint ist; auch ,,logische Zeit* ist ja ein Verlegen-
heitswort. Der Begriff der Zeit ist eigentlich zu formal, zu ,leer; jener der Ge-
schichte hingegen ist zu anspruchs-voll, d.h. seine Tendenz auf ein Umgreifendes,
sein Pathos, all seine Konnotationen sind hinderlich. Anders formuliert: ,,Zeit* sug-
geriert, egal in welcher Konzeption, eine Homogenitét ihrer ,,Teile“ bzw. die
Gleichgiiltigkeit gegentiber ihren ,,Inhalten®. Zwar kann man sich wie in der Pha-
nomenologie von der Vorstellung einer leeren Zeitform verabschieden, aber das,
was dann je geschieht in dieser Zeit, bleibt der Struktur der Zeit gegeniiber sekun-
dir. SchlieBlich wire dies nur empirisch und wiirde dann das bilden, was die Ge-
schichte im Nachhinein als Geschehenes untersucht. Dagegen gilt es zu fassen, dass
in der Zeit etwas Bestimmtes geschieht und dass auch von der Zeit erst gesprochen
werden kann, weil und insofern etwas Bestimmtes geschieht. Und solches Gesche-
hen ist nichts anderes als die Artikulation von Subjekt und Welt zueinander. Diese
Zeit steht gewissermalien ,,zwischen® ,,Zeit* und ,,Geschichte®, aber so, dass diese
erst aus ihr verstidndlich sind. Nur so wire im Ubrigen auch jene eigenartige Tatsa-
che erklarlich, dass es so etwas wie einen ,,Kairos* gibt, einen Augenblick, der mit

in ihr besonders hohl. Landgrebe hat wiederholt versucht, die Zusammengehorigkeit
von Transzendentalphilosophie und Geschichte darzustellen. So verabschiedet er expli-
zit die Vorstellung einer der Geschichte als Form dulierlichen Zeit und setzt dagegen
die Idee einer Einheit von ,.Zeit“, die allererst hergestellt werden muss (Meditation.
123); allerdings verbleibt er in diesem Zusammenhang noch der Idee der Teleologie
verhaftet. In ,Die Phdnomenologie als transzendentale Theorie der Geschichte® zeigt er,
durchaus in dem Sinn, den wir darzustellen suchen (vgl. auch den Dritten Teil), auf, wie
transzendentales Subjekt und Geschichte aufeinander verweisen und wie beide zugleich
absolut und faktisch sind. Merleau-Ponty hat mehrfach wichtige Hinweise auf die His-
torizitit des Transzendentalen selbst gegeben, etwa wenn er schreibt: ,La miracle de la
conscience est de faire apparaitre par I’attention des phénomeénes qui rétablissent 1 unité
de I’objet dans une dimension nouvelle au moment ou ils la brisent. [...] Ce passage de
I’indéterminé au déterminé, cette reprise a chaque instant de sa propre histoire dans
I’unité d’un sens nouveau, c’est la pensée méme.“ (Phénoménologie de la perception.
705) ,,Ainsi I’histoire n’est ni une nouveauté perpétuelle, ni une répétition perpétuelle,
mais le mouvement unique qui crée des formes stables et les brise.” (Ebd. 767. Vgl.
auch 865) Derridas Auseinandersetzung mit Husserl ldsst sich schon von Anfang an als
der Versuch lesen, mit Husserl und in Nachverfolgung seiner Texte eine Dimension von
Historizitit aufzuzeigen, die Husserls eigene Theorie iibersteigen muss, wie also im
Entwurf der Husserlschen Transzendentalphilosophie bereits der Keim zu einer Neuaus-
richtung dieser selbst angelegt ist. (Die vorliegende Arbeit liee sich daher als der Ver-

such ansehen, diesen Keim zur Entfaltung zu bringen.)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 313

einem gewissen Ereignis, einem Durchbruch schwanger geht, der genau deswegen
auch nur verfehlt werden kann.'?

Zum anderen ist ersichtlich, dass diese Zeit ebenso ,,zwischen* Subjekt und
Welt steht, und zwar weil sie nichts anderes als die Artikulation des Verhiltnisses
der beiden selbst ist. Und indem sich in ihr Subjekt und Welt erst aufeinander ver-
mitteln, kann man von ihnen auch nur dank ihrer sprechen.!?! So riickt unvermittelt
die Zeit von Neuem in das Zentrum der Transzendentalphilosophie, allerdings so,
dass ,,Zeit” und ,,Transzendentalphilosophie® einer Verschiebung und Neubestim-
mung ihrer Bedeutungen unterliegen — welcher Prozess selbst unter die Logik der
so neu gefassten Zeit fllt.

Die ,,logische Zeit“ ist also jene eine Dimension, die einer Philosophie der Im-
manenz verbleibt, um die dialektische Artikulation von Subjekt und Welt zu den-
ken. Dialektische Artikulation von Subjekt und Welt: diese Formel ist bewusst in
einer Hinsicht unbestimmt gelassen, denn was die logische Zeit beschreiben soll,
liegt noch diesseits der Unterscheidung darin, ob das Sein das Bewusstsein oder
dieses das Sein bestimme; es ist ein und derselbe Prozess, aus dem heraus sich bei-
de bestimmen. Die Verdeutlichung dieses Prozesses anhand von Beispielen aus
dem Bereich der ,,Erkenntnis® darf nicht dazu verfiihren, hierin einen neuen Idea-
lismus zu sehen; denn die ,,Erkenntnis“ selbst hat ja ihren Sinn zu @ndern. Im Ubri-
gen zeigte sich schon bei dem Abschnitt dariiber, dass ,,etwas entstechen muss®, dass
alles ,,Geistige™ tief ins ,,Materielle eingelassen ist und nur so sein kann. ,,Idealis-

120 Vgl. die Aufzeichnung von Canetti: ,,Die eigentiimliche Bewegung des Wissens. Es hélt
sich lange still, wie Stein oder wie scheintotes Leben. Es bekommt dann plétzlich un-
erwartet pflanzenhaften Charakter. Man blickt zufillig hin: es hat sich zwar nicht von
der Stelle bewegt, aber es ist gewachsen. Ein groler Augenblick, aber noch nicht das
Wunder. Denn eines Tages blickt man woanders hin und jenes Wissen ist dort, wo es
bis jetzt bestimmt nicht war, es hat seinen Ort verindert, es ist gesprungen. Auf dieses
springende Wissen wartet jeder. In der Nacht, von der man erfiillt ist, horcht man auf
das Fauchen der neuen Raubtiere und im Dunkel leuchtet gefahrlich und gierig ihr Au-
ge.” Elias Canetti: Die Provinz des Menschen. 154.

121 Wenn es dessen noch bedurfte, wird hierdurch auch deutlich, dass ein von Husserl
selbst nicht mehr aufzulosendes Problem seiner Theorie transzendentaler Geschichte
bereits im Begriff des Subjekts selbst besteht. Denn Geschichte, auch eine transzenden-
tale, ist frither oder spdter immer auch die anderer Subjekte. Nun lédsst sich bei Husserl
aber zwischen der Primordialitit des einen transzendentalen Subjekts und der Behaup-
tung, dass dieses immer schon mit anderen Subjekten in Beziehung steht, einfach nicht
mehr vermitteln. Dafiir brauchte man einen Begriff des transzendentalen Subjekts, der
,,die anderen” bereits gewissermaflen als Fremde konstitutiv ,,beinhaltet®, vgl. dazu den
Dritten Teil.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

mus® oder ,,Materialismus* ist also eine ganz falsche Alternative (und das bereits in
Bezug auf Hegel und Marx).

Um die ganze Radikalitit, die in einer solchen Konzeption der logischen Zeit
liegt, zu verstehen, miissen einige der angesprochenen Aspekte noch néher ausge-
fiihrt werden. Es ergibt sich eine unaufhebbare Dissoziation des Erkenntnisganges
einerseits und des Legitimations- oder Darstellungsganges andererseits. Die beiden
konnen niemals zusammenfallen, und das aus zwingenden Griinden: Erst der ,,End-
punkt“ eines Abschnitts der logischen Zeit (also z.B. einer Erkenntnisanstrengung)
entwirft jene Antworten und vor allem Mittel, die sich zur Rechtfertigung dafiir,
dass man an diesem Punkt steht, dann anwenden lassen. So fallen nicht nur die ers-
te, noch ungenaue Fragestellung und ihre Beantwortung in jeder echten, d.h. ernst-
haft und kompromisslos angegangenen Problematik so auseinander, dass sich die
Antwort nicht mehr in der Sprache der ersten Frage formulieren lédsst (so wie um-
gekehrt zu Beginn die Sprache, die erst durch den Gang der logischen Zeit sich
konstituiert, noch nicht zur Verfiigung stand), wie es schon Fleck bemerkte; dieser
Gang selbst folgt keiner irgendwie angebbaren Methode. Dieser Gang der logischen
Zeit be-wégt, wie das Heidegger genannt hat: Er schafft iiberhaupt erst einen Weg
in einem ansonsten ganz undifferenzierten Feld. Bestenfalls wird eine jede Etappe
einer Priifung unterworfen, die aber ihrerseits mit den offiziellen Regeln einer wis-
senschaftlichen Methode zum Beispiel nicht viel zu tun hat; vielmehr ist diese Prii-
fung ein Gemenge von versuchenden Ankniipfungen zu anderen Bereichen oder ei-
ner tastenden Verallgemeinerung, unterstiitzt und mehr intuitiv geordnet von der
Ahnung oder Hoffnung des Forschenden zusammen mit seiner Erfahrenheit.

Methode ist dann ausschlieflich der Name fiir die Kriterien und Argumentati-
onsformen, die entweder bereits etabliert sind oder die durch den Gang der logi-
schen Zeit im konkreten Fall allererst etabliert werden. Der Unterschied liegt nur
darin, ob ein solcher Gang so weit reicht, dass er diese Kriterien und Formen modi-
fizieren muss oder nicht. In jedem Fall betrifft die Methode niemals die Auffindung
einer Wahrheit, sondern ausschlieBlich ihre nachtrigliche Rechtfertigung. Dass es
fiir diese Auffindung keine Methode gibt, lédsst sich auch noch in anderer Weise sa-
gen: Da jeder Gang der logischen Zeit neue Beziehungen herstellt, Sein neu artiku-
liert, so dass sich Verwandtschaften und Zusammengehorigkeiten, Kategorien und
Klassen dadurch etablieren, setzt er auch allererst jede Ahnlichkeit ein. Dann aber
gilt, was Aristoteles in der Poetik ganz richtig bemerkt hat:

[...] es ist aber bei weitem das Wichtigste, dass man Metaphern zu finden weif. Denn dies ist

das Einzige, das man nicht von einem anderen erlernen kann, und ein Zeichen von Begabung.

Denn gute Metaphern zu bilden bedeutet, dass man Ahnlichkeiten zu erkennen Vermag.122

122 Aristoteles: Poetik. 75, 77. 1459a.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 315

Es ist dasselbe zu sagen, dass eine characteristica universalis als kombinatorische
Wissenschaft undenkbar ist. Was eine solche characteristica immer voraussetzen
muss — die Stabilitidt der Bedeutungen —, ist hier gerade in Frage: Die logische Zeit
kann keinen ihrer Begriffe unberiihrt lassen.

Man kann dasselbe schlieBlich noch sprachphilosophisch formulieren: Dann er-
scheint der Auffindungsgang als das Spiel der Signifikanten, das keine andere Ge-
setzmiBigkeit kennt als die der Prozesse eben, die die Kommunikation von Signifi-
kanten untereinander regeln: semantische, morphologische, phonetische... ,,Assozi-
ation* (vgl. das im Abschnitt zur ,Theorie der Theorie‘ Ausgefiihrte). Durch diese
Prozesse gelangt man dann zu einem ,,Ergebnis®, das tiberpriift werden muss; dies
geschieht, indem man den Weg zuriick geht, indem man das auf dem Wege des
Signifikanten Gefundene nun als Signifikat auffasst und zusieht, ob man den Weg
auch so gehen kann, dass zwischen dem Ergebnis (also dem jetzt als Signifikat auf-
gefassten ,,Fundstiick®) und dem Ausgangsproblem (wieder als Signifikat gefasst)
eine Verbindung hergestellt werden kann, die den Anspriichen dessen geniigen
kann, was als wissenschaftlicher Beweis gilt. Dabei ist, wie schon gesagt, zweierlei
moglich: Zum einen kann so das Ausgangsproblem noch einmal in einem neuen
Licht erscheinen; zum anderen kann auch das Bild, das man sich von einem wissen-
schaftlichen Beweis macht, revidiert werden. Was zumindest im Bereich der Wis-
senschaft nicht der Fall sein kann, ist, dass der Weg des Signifikanten mit dem Weg
des Signifikats identisch ist.

Diese zwei Wege der logischen Zeit — hin und wieder zuriick — treten immer
und notwendig zusammen auf und bilden in ihrer sich nicht iiberschneidenden Ge-
genlaufigkeit erst die vollstindige Realitdt der logischen Zeit. Thre Formulierung
mithilfe der Termini der Sprachwissenschaft — durch Signifikanten und Signifikate
also — hat den Nachteil, dass in dieser Terminologie ein Wort fiir das fehlt, was wir
Vertex genannt haben, und was in jedem der logischen Zeit zugehorigen Phdnomen
erst Richtung und Selektion vorgibt — und das egal ob in Gestalt des ,,beweglichen
Fixsterns*, der angestrebt wird, im Sinn der ,,Wahrheit“, die man zu besitzen glaubt
und die man verzweifelt festhéilt, ohne dem Abgleiten des Vertex doch etwas entge-
gensetzen zu konnen, oder gerade durch seine Abwesenheit, die jede Perspektivie-
rung unmoglich werden ldsst.

Durch diese zwei Wege, vor allem durch die Tatsache, dass die immer unme-
thodisch gefundene ,,Wahrheit* ihrerseits erst gewisse Kriterien und Gesetze etab-
liert, denen sie selbst wird gehorchen miissen, erklirt sich im Zusammenspiel mit
der sozialen Dimension aller ,,Wahrheit” die Dauer, die sie braucht, um rezipiert,
,verstanden®, ernstgenommen und schlieflich wieder iiberwunden zu werden. Auch
diese Dauer erweist sich dann als eine Wesenstatsache der logischen Zeit, und nicht
als etwas, was einer wissenschaftlichen Erkenntnis z.B. nur von AuBlen und wie zu-
fallig auch noch zukommt. Wo aber eine Kriteriologie und Methodologie so etab-
liert ist, dass kein Widerspruch mehr moglich ist, da hat sich, fiir denjenigen, der an

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

ihr teilhat, fiir das Mitglied des Denkkollektivs, der Diskurs, die Theorie verfliich-
tigt; die Theorie geht so in der Realitét auf, dass sie eigentlich nur der fast unnétige
(weil ,,selbstverstandliche) Hinweis auf eine evidente Wahrheit ist, den sie hochs-
tens noch leicht umspielt (man muss der Begrenztheit des Menschen schlieflich
noch irgendwie Rechnung tragen in aller Begeisterung iiber seine Erkenntnis-
macht). Fleck driickt das zweimal in der an Prizision kaum zu iiberbietenden For-
mel aus, dass das Wort dann Fleisch geworden ist.\?

In dhnliche Richtung weisen auch Flecks Bemerkungen zu den verschiedenen
Geschwindigkeiten und ,,Truppenteilen* des wissenschaftlichen ,,Fortschritts*: Die
Vorhut, die Spezialisten, gehen vielfach getrennte und verschlungene Wege; erst
die Haupttruppe (die offizielle Gemeinschaft einer Wissenschaft) schafft echte
Strafen, eine echte Strale genauer, und besorgt dadurch erst die Demarkation des
Gelidndes selbst. Doch:

Ihr Weg entspricht nicht genau dem Wege einer der Vorhuttruppen: die Haupttruppe be-
stimmt ihren Weg zwar nach den Berichten der Vorhut, aber mit gewisser Selbstdndigkeit.
Man kann nie voraussehen, welche Richtung die Haupttruppe aus den vielen von den Vorhu-
ten vorgeschlagenen wihlen wird. Aulerdem werden dabei Pfade zu Stralen umgearbeitet,
das Terrain geebnet usw., so dass die Landschaft sich bedeutend veréindert, bis sie zum

Standort der Haupttruppe wird.!2*

Das heifit aber auch, dass die Frage nach wissenschaftlicher Wahrheit immer zwei
Antworten heraufbeschwort: zum einen das fiir sicher Befundene (die Handbuch-
wissenschaft), zum anderen das noch zu Klirende (die Spezialistenwissenschaft).
Wichtig ist, dass Wissenschaft und ihre Wahrheit sich in dieser Spannung iiber-
haupt erst sinnvoll konstituieren. Wieder finden hier eine Art Strabismus vor.

Die zweite Erginzung betrifft die Phasenlehre, die sich aus dieser Konzeption
der logischen Zeit notwendig ergeben muss. So muss man mindestens unterschei-
den zwischen Phasen der Selbstverstdndlichkeit (die mancher nie {iberschreitet, und
niemand kann je alle Selbstverstindlichkeiten iiberschreiten), Phasen der Verunsi-
cherung, des Forschens, Latenzphasen, Pragnanzphasen und schlie8lich den ,,mo-
ment de conclure®, den Moment des AbschlieBens. (Natiirlich kann dieser ,,moment
de conclure* faktisch ein Ende darstellen; prinzipiell ist er immer nur ein relativer
Abschluss.) Es mogen sich nun nicht immer alle Phasen in der gleichen Eindeutig-
keit identifizieren lassen; gleichwohl sollte man ihre phinomenologische Charakte-
ristik etwas nédher verfolgen; vor allem eine scheint bislang der Aufmerksamkeit
fast vollstidndig entgangen zu sein, obwohl sie vielleicht die wichtigste, zumindest
aber die ,,gefahrlichste® ist.

123 Fleck: Entstehung und Entwicklung. 155. 164.
124 Ebd. 164.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 317

Es sind dies die Prdgnanzphasen oder auch, wie ich es in anderem Zusammen-
hang genannt habe, die Kriseis.'*® Prégnant sind diese Phasen insofern, als sie der
Losung des Knotens, der Erfassung und Konstitution eines neuen, anderen direkt
vorhergehen, sie gehen mit etwas, was in keiner Weise in der vorigen Zeit schon
vorhanden war, schwanger. Sie sind aber auch kritisch, denn erstens garantiert ja
nichts den ,,gliicklichen Ausgang*, die Losung, die man im Nachhinein als sich in
diesen Phasen vorbereitend erfassen mag; vor allem aber machen sie sich geradezu
furchterregend bemerkbar: Sie werfen das Subjekt in eine Art Verzweiflung, und
das wiederum in doppelter Hinsicht. Zum einen sind diese Phasen gerade nicht als
Phasen erlebt; eine Phase ist ja immer nur ein Zeitabschnitt, der zwischen zwei an-
deren steht. Das ist hier aber nicht gegeben, vielmehr macht sich eine fiihlbare
Stagnation breit. Die Krisis ist fiihlbar als ein Innehalten der Zeit.'*® In der Krisis ist
es wortwortlich nicht absehbar, dass man aus ihr wieder wird herausfinden konnen.
Dieser Aspekt, der das Erleben der Zeit betrifft, ist streng korrelativ zu jenem ande-
ren, der die Artikulation von Welt betrifft: Denn zum anderen sinkt die Welt (oder
das ausgezeichnete Gegenstandsfeld, um das es geht) in eine ,,urspriingliche* Un-
differenziertheit zuriick. Paradoxerweise (oder scheinbar) ist das eine Folge der
konzentrierten Anstrengungen zur (intellektuellen, emotionalen, lebensweltli-
chen...) Ergreifung des Gegenstandsfelds/der Welt. Denn was an einem bestimmten
Punkt einsetzt — und unverzichtbar ist fiir eine wirkliche Skandierung der logischen
Zeit —, ist jener eigenartige und zutiefst beunruhigende Effekt, dass die Instrumente

125 Ich beschrinke mich auf die Prignanzphasen aus einfachen Griinden: Uber die Phasen
der Selbstverstindlichkeit ldsst sich in diesem Zusammenhang nichts sagen (als ,,biede-
re Welt“ sind sie gleichwohl fiir unsere Analysen wichtig), iiber die Latenzphasen nicht
viel. Das Bestehen dieser letzteren ist vollkommen unzweifelhaft, denn im Nachhinein
lasst sich oft feststellen, dass die Beschéftigung mit einem Problem nie abgebrochen ist,
selbst wenn es damals nicht ersichtlich war, dass zwischen diesem Problem und den
expliziten Themen ein Zusammenhang bestand. Die Momente der Verunsicherung hatte
ich bereits unter der ,Theorie der Theorie‘ behandelt. Der ,,moment de conclure® hat
immer schon die Aufmerksamkeit auf sich gelenkt; wir waren auf ihn etwa in Bezug auf
den Humor eingegangen (der eine Art Parodie dieses ,,moment de conclure* darstellt);
man vgl. auch den Aufsatz von Brodbeck: Zur Philosophie der Kreativitit, sowie von
Arthur Koestler: Insight and Outlook. Und die Arbeit des Forschens beschreiben wir die
gesamte Zeit schon; sie ist die ,,handfesteste* der Phasen.

126 Wenn faktisch die Zeit nicht stehen bleibt, dann nur dank jenes rettenden Umstandes,
dass niemand je nur in einer Zeit lebt. Es gibt sicher Hierarchien, es gibt iibergeordnete
Zeitbogen, doch diese sind ebenso durch den ontologischen Riss, den wir im vorigen
Kapitel beschrieben haben, in ihrer Totalitdt immer schon zerschnitten wie die Welten,
in denen man lebt. Wir konnen eben immer an anderes denken, anderes tun; deswegen

erstarren wir nicht voll und ganz in solchen Momenten.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

solcher Ergreifung (etwa die Begriffe) sich auflosen, ihre Verldsslichkeit, Verstind-
lichkeit und schlielich jede Erkldrungskraft einbiiBen. Sie sind noch da, aber ihr
Sinn, ihre ,,Verwendbarkeit* ist zunehmend fragwiirdig oder gar nicht mehr vor-
handen. Genau deswegen muss die Zeit dann auch stocken; das wird schmerzlich
empfunden.'?” Dasselbe ontologisch formuliert: Die Unterscheidung zwischen dem
Prinzip, das ein Seinsfeld regiert, und den durch es unterschiedenen Seienden, wird
briichig, es sinkt zuriick in das Feld; somit verliert dieses Feld sein Relief, es ver-
flacht, nivelliert sich, der Zugriff wird unméglich oder doch zumindest ganz will-
kiirlich.'”® So entdifferenzieren sich Zeit, Zugriff und Sein in einem verhingnisvol-
len Prozess.

Diese Priagnanzphasen sind daher fast unertriglich, eben weil in ihnen ihr Ende
nicht absehbar ist; man scheint in eine Gegenwart festgenagelt zu sein, die keine
Zukunft mehr offen ldsst. Sie sind zugleich aber unerlisslich, denn sie zeigen
durchaus einen ,,Fortschritt” an, nimlich einen solchen, der alle herk6mmlichen und
bislang verwendeten Begriffe in ihrer Vorlidufigkeit anzeigt.'” Soll es zu einer Ein-
sicht kommen, dann muss sie durch die Qual der Prignanz geldutert werden, wie
Stahl im Feuer. Aber auch: diese ,,Lduterung® hat keine Zwangslaufigkeit! Ist die
Einsicht gefunden, dann stellt sich die Prignanzphase als unerlésslicher Schritt auf
dem Weg hin... dar, aber eben immer nur im Nachhinein. Die Anstrengung kann
ganz genauso gut in sich zuriickfallen, sie kann den falschen Weg beschreiten oder
in anderer Weise den Anspruch verfehlen, aus dem allein sie ihr Sein bezieht. Not-
wendigkeit ist eben immer nur ein Begriff, der im Nachhinein Sinn macht. Man
sieht wohl, dass in diesen Kriseis oder Prignanzphasen der Begriff der Anarchie
seinen grundlegenden Sinn gewinnt: Was dort fehlt, ist etwas, was als Prinzip (ar-

127 Man konnte wieder mit Fleck sprechen. Dann wiirden sich solches, was bislang eine
derartige Selbstverstdndlichkeit hatte, dass es fast als passive Koppelung verstanden
wurde (zumindest in der Praxis; in der Theorie mag ein jeder danach dariiber Auf-
schluss geben konnen, dass Instrumente nur so und so weit taugen — man ist ja nicht
verriickt!), plotzlich ausdriicklich zu einer aktiven Koppelung wird, und damit jeder
Kritik unterliegt.

128 Diese letzte Charakteristik ist intensiv ausgefiihrt im dritten Text der Apeirontologie.

129 Dieser Punkt ist ganz wichtig. Er kann auch durch keine Art von Erfahrung abgemildert
werden. Furchtbar und fruchtbar kann die Krisis aber nur unter einer Bedingung sein:
dass man allen Ernstes nicht weif3, ob sie enden wird, dass also auch die Erfahrung, es
frither erlebt zu haben und iiberstanden zu haben, nicht zu einer Gewissheit fiihren
kann, dass es diesmal genauso laufen wird. Eine solche Erfahrung ist etwa bei Schrift-
stellern unter dem (wieder trivialisierenden) Begriff der Schreibhemmung oder
Schreibblockade bekannt. In Wirklichkeit geht es um eine Unmdoglichkeit zu schreiben,

deren Ende eben in allem blutigen Ernst nicht abzusehen ist.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 319

ché) die Konstitution einer Seinsregion und die Unterscheidung der Seienden leis-
ten konnte.

Dieser Phase der Anarchie — wo also alles in seine Gleich-Giiltigkeit zuriicktritt
— entspricht im Ubrigen strukturell (aber nicht unbedingt erlebnismBig) ebenfalls
eine Art von Humor, ndmlich der absolute absurde Humor. Beispiele fiir diese Art
Humors findet man etwa in den erstaunlichen mittelalterlichen Nonsens-Gedichten,
die Ralph Dutli ins Deutsche iibertragen hat.!*° In diesen Gedichten wird (im Spiel
zwar, aber gleichwohl) ein sowohl ontologischer wie semantischer Nullpunkt in-
szeniert, von dem aus alle unmoglichen Wege ausstrahlen konnen. Es ist die Ziello-
sigkeit und durch nichts begrenzte Produktivitit dieser Unsinnsgedichte, die eine
strenge formale Begrenzung einfordert, um nicht der endlosen Ausfaserung anheim
zu fallen. Dutli bringt in seinem Nachwort die Gedichte in Verbindung mit den al-
ten Verkehrungsfesten und erwihnt dort im Zusammenhang mit dem ,,Narrenfest
des Esels* auch den Gott Janus, ,,Gott des Ubergangs und der Ambivalenz®, der
dort zusammen mit dem Esel als Symbol sexueller Potenz verehrt wurde.!*! Dieser
Hinweis ist wertvoll, denn in der Tat scheint der Gott Janus seine ungewisse und
launische Herrschaft iiber die Prignanzphasen auszuiiben: Diese sind ganz dezidiert
Phasen des Ubergangs; doch sie sind auch insofern ,,ambivalent, um bei Dutlis
Termini zu bleiben, als ihr Ausgang und Gelingen keineswegs gesichert ist. In und
wihrend der Prignanzphase ist gerade keine Richtung erkennbar. Wenn es aber ge-
lingt, wenn die Priagnanz niederkommt, dann stellt sich eine neue Seinsregion oder
doch Gegenstandsregion ein. (Damit kldrt sich auch der Doppelsinn des Janus als
Gott des Ubergangs und des Anfangs.) Diese Unsicherheit der Prignanzphase tritt
in der klassischen Ikonographie des Janus mit dem in zwei Richtungen blickenden
Doppelgesicht deutlich zutage.'3

130 Ralph Dutli: Fatrasien.

131 Ebd. 126.

132 Im selben Nachwort iiberblickt Dutli einige poetische Orte, an denen Metaphern der
Unméglichkeit aufzutreten pflegen. Er restimiert: ,,Apokalyptisches Entsetzen iiber die
verfinsterte Sonne, Verzweiflung iiber die grausame Macht des Eros, iiber enttduschte
Liebe und eine kaputte Welt, tiber den Niedergang von Treue, Freundschaft und ,Tu-
gend‘, aber auch die euphorische Beschworung einer utopisch neuen Welt und der ma-
gischen Macht des Wortes, der Zauberlieder: Die Versammlung vollig unmdoglicher
Dinge scheint schon in der Antike und im Mittelalter viele Antriebe zu haben.” (ebd.
135) Allerdings tritt in den Fatrasien die Absurditit ganz rein, ohne Antriebe auf. Das
nihert sie in ihrer Radikalitit jener Krisis an (ohne doch mit ihr identisch oder auch nur
zwingend verbunden zu sein), die wir beschreiben und die gerade nicht die Folge eines
Zusammenbruchs oder eines Einbruchs von Fremdem in eine gewohnte Ordnung ist,
sondern im Gegenteil die konsequente Uberdrehung dieser Ordnung (vgl. dazu wieder

,Von Monstern und Krisen® in meiner Apeirontologie). Das Gedicht des ersten Trouba-

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Die dritte Ergiinzung betrifft den in metaphysischer Hinsicht heikelsten Punkt
der logischen Zeit: dass ndmlich um jeden Preis jede Idee einer in der Geschichte
wirksamen Teleologie ferngehalten werden muss. Wiirde man diese teleologische
Idee wieder einlassen, dann wiirde man exakt die metaphysische Bedeutung der
Zeit verfehlen, in der sie hier prisentiert wird. Denn dann wiirden die immer nur in
der Geschichte, in der logischen Zeit gefillten Urteile iiber dieselbe iibersprungen
hin auf ein Urteil, das sich in einen der Zeit und Geschichte selbst transzendenten
Ort stellte. Wir wiirden also wieder dem Irrtum der klassischen Metaphysik verfal-
len, wonach zwar der Mensch endlich sein mag, der wahre Sinn, Zweck, Grund o-
der wie man es nennen wollte, der Welt, des Kosmos aber ein unendlicher und ewig
feststehender ist. Wir wiirden also wieder, anstatt in aller Konsequenz den Gedan-
ken der Abschattung als ontologische und nicht nur erkenntnistheoretische Wahr-
heit fassen, der rein spekulativen und durch nichts gestiitzten Idee einer absoluten
Objektivitdt und Wahrheit das Wort reden. (Und das ,,absolut” ist hier ganz streng
gemeint: ,,losgeldst von allen Bedingungen®.)

Unsere ,,Beispiele” mogen in dieser Hinsicht ebenso verfiihrerisch sein wie un-
sere Terminologie. Beides ldsst sich aber so aufkldren, dass die Berechtigung von
Beispiel- und Begriffswahl deutlich wird. (Freilich wird man sich auch dann immer
wieder von neuem ermahnen miissen, den irrefithrenden Suggestionen von beidem
nicht zu erliegen.) Die Beispiele, die wir gewihlt haben, stammten vor allem aus
dem Bereich der Wissenschaft, der Philosophie, auch der Kunst — also immer aus
Bereichen, die durchaus eine Zielrichtung aufweisen und deren formales Ziel je-
weils wohlbestimmt ist: ,,Wahrheit“ oder ,,Vollkommenheit®“. Allerdings miissen
wir uns daran erinnern, dass weder die Wahrheit einer Theorie oder Anschauungs-
weise noch die ,,Qualitit” eines Kunstwerkes — was auch immer das heiflen soll! —
ein fiir alle Mal erwiesen und gesichert sind. In keinem Augenblick koénnen wir die
Zeit tiberspringen hin auf einen iiberzeitlichen Ort, von dem her sich uns die Wahr-
heit unverstellt und unabgeschattet, in Epiphanie, darstellen wiirde. Jedes Urteil

dours Guillaume IX., das Dutli auf der nichsten Seite auszugsweise in Ubersetzung zi-
tiert (und das uns im Dritten Teil anleiten wird), bringt das prézise auf den Punkt: ,,Ich
mach ein Lied aus reinem Nichts [...].* Ein anderer berithmter ,,Anarchist“ ist die Titel-
figur aus V fiir Vendetta. Interessanterweise kann Alan Moore in einem Text, den er
wihrend der Arbeit an dem Band verfasst hat, nicht nur allgemein einiges zum ,,kreati-
ven Prozess® des Verfassens eines Comicbandes berichten, sondern auch von dieser
Phase, in der alles moglich ist, aber noch nichts gewiss: ,,There was some element in all
of these that I could use, but try as I might I couldn’t come up with a coherent whole
from such disjointed parts. I’'m sure that it’s a feeling that all artists and writers are fa-
miliar with... the sensation of there being something incredibly good just beyond your
fingertips. It’s frustrating and infuriating and you either fold up in despair or just carry
on.” (Moore, Lloyd: V for Vendetta. 272)

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 321

wird auf Zeit ausgesprochen. Wenn wir, wie in der Mathematik, meinen, {iberzeitli-
che Wahrheiten auszusprechen, dann heifit das ganz prizise immer nur: Wir spre-
chen Wahrheiten aus, die sich uns mit dem transzendentalen Sinn der Uberzeitlich-
keit prasentieren. Aber auch diese Wahrheiten sind vielleicht nicht der Widerle-
gung, wohl aber der nachtriglichen Neubestimmung zuginglich. (So machen die
hochkomplexen Verwickelungen der Mathematik deren ,,Grundlagen® zwar nicht
ungiiltig, sie wilzen aber das gesamte Verstindnis der Grundbegriffe und Grund-
operationen immer wieder von Grund auf um.)

Vor allem aber muss man die Bedingungsrichtung umkehren. Die Beispiele
wissenschaftlicher Erkenntnis sind ihrerseits nur Spielarten der allgemeinen Struk-
tur der Artikulation von Welt (dank Altermination und in der Dialektik des Vertex).
Daher liegt hier weder eine Intellektualisierung noch ein Optimismus oder dhnli-
ches vor, denn die Vorkommnisse der logischen Zeit heilen bei uns genau dann
,Erkenntnis®, wenn sie zum expliziten Gegenstand des Hinmerkens werden und
wenn eine Etappe der logischen Zeit zum ,,Abschluss® kommt. So ein Abschluss
kann natiirlich auch eine Art Resignation sein (wie Moore es bemerkt, vgl. die vori-
ge FuBnote). Aber man muss unterscheiden: Es gibt Resignation als bloes Aufge-
ben und Resignation als ein Aufgeben, das sich in Form einer ,,Einsicht* gibt. Bei-
des ist nichts dasselbe. Letzteres wiirde dann wieder als , Erkenntnis® auftreten.
Man sieht, dass Erkenntnis erst durch die logische Zeit ihren Sinn gewinnt und
nicht umgekehrt; deswegen sind die Beispiele auch legitim, denn sie prijudizieren
eben nicht iiber den Sinn der logischen Zeit, sondern ihr Sinn wird von dieser neu
bestimmt.

Dariiber hinaus miissen auch jene anderen Phdnomene der logischen Zeit beach-
tet werden: der Zusammenbruch, die Zerstorung, die Zersplitterung.

Aber hier tritt uns das andere Problem entgegen, dass ndmlich die Sprache
selbst uns bestéindig eine Teleologie unterjubelt, selbst noch dann, wenn wir sie ex-
plizit zu unterlaufen suchen. Was sind denn die drei eben genannten Weisen des
,»Scheiterns® anderes als Resultate, die, gemessen an der Norm des Gelingens, fiir
zu leicht befunden werden. Also selbst noch dort, wo wir Zusammenbruch, Zersto-
rung oder Zersplitterung ausdriicklich auf dieselbe metaphysische Stufe wie Er-
kenntnis, Vollendung oder Fortschritt heben wollen, bestitigen wir sprachlich die
Wertung, und mit ihr die mehr oder weniger verborgene Teleologie. Es ist aber
vollkommen klar, woher diese Schwierigkeit kommt: Das Urteilen selbst, das Ge-
lungenes von Gescheitertem sondert, ist in keiner Weise zu kritisieren. Wie sollte
man auch Unvermeidliches kritisieren? (Wohlgemerkt, worin Gelingen oder Schei-
tern besteht, ist keineswegs immer schon festgelegt!) Der Fehler ldge nur darin, die
immer relative (im strengen Sinn) Beurteilung, die dennoch ihrem transzendentalen
Sinn nach als eine endgiiltige auftritt, auch metaphysisch fiir eine endgiiltige zu hal-
ten. Daher ist die Redeweise in pragmatischer Hinsicht und in Bezug auf den trans-
zendentalen Sinn des Urteils vollauf gerechtfertigt; en route rigeur métaphysique

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

muss jedes derartige Attribut aber immer in Klammern gesetzt werden, da es nur als
Zitat des transzendentalen Sinns auftreten darf.

Vielleicht ist es hilfreich, die Metaphorik der Hohe und Tiefe, die die klassische
Metaphysik durchdringt (und aus systematischen Griinden durchdringt), durch eine
Metaphorik der Oberfliche zu ersetzen.'> Natiirlich kann eine solche Verschiebung
der Metaphorik nicht als Allheilmittel gelten. Es dridngen sich sofort eigene Gefah-
ren auf. So darf man die Rdumlichkeit, die Oberfldche nicht als ein begrenztes und
schon irgendwie fiir sich bestehendes Feld auffassen, dass dann mehr oder weniger
vollstindig abgedeckt wird. Zwar kann sich das Fortspinnen der Metaphorik in
Richtung auf eine Ausweitung bzw. Kontraktion der Oberfliche als fruchtbar er-
weisen; wieder miissen aber die Wertungen, die damit verbunden sind, hintan ge-
stellt werden. Vielmehr entwirft sich das Feld als ganzes in jeder Epoche der logi-
schen Zeit neu und anders, ins Endlose vervielfiltigt durch die niemals zur De-
ckung kommenden Welten der verschiedenen Subjekte. (Schon ob diese sich recht
genommen beriihren kénnen, bleibt fraglich.) ,,Epoche kann dann als ,,Stehenblei-
ben*, als ,,Stand“ zu seinem terminologischen Recht kommen, indem es eine (rela-
tiv) stabile Phase logischer Zeit bezeichnet.

Sucht man sich schlieBlich, nach diesen drei Erginzungen, das Wirken der logi-
schen Zeit anschaulich zu machen, so fillt auf, nicht nur dass ihre Struktur kaum je
theoretisch auch nur geahnt wurde, sondern auch dass sie nur selten Gegenstand ei-
ner Inszenierung wurde. Auf ein paar Beispiele kann man dennoch stoflen; die ers-
ten drei gehoren dabei der direkten Inszenierung der logischen Zeit selbst an, die
letzten beiden hingegen einer ganz der Literatur eigenen Form von Reflexion.
Lacan entwickelt den Begriff der logischen Zeit in einem Aufsatz anhand eines
logischen Ritsels. Darin sollen drei Gefidngnisinsassen, die jeweils mit einer von
zwei Farben markiert sind, die sie aber bei sich selbst nicht, bei den anderen sehr
wohl erkennen konnen, aus Griinden dazu kommen, ihre eigene Farbe benennen zu
konnen. Was dieses Rétsel vor den meisten anderen logischen Ritseln auszeichnet
ist zweierlei: In ihm ist die Interaktion zwischen den Subjekten ausschlaggebend
und die zeitlichen Etappen (Zogern, Loslaufen, Stehenbleiben...) sind fiir die Lo-
sung des Ritsels unerldsslich. Zeit und Intersubjektivitit mogeln sich also in einen
Bereich, der als ,,rein logisch® gilt, mit der Folge, dass der Begriff der Logik selbst
einer Verschiebung unterworfen wird. Es ist ein dermaflen gehorig geweiteter Be-
griff von Logik — ein realistischer Begriff von Logik —, der allein es rechtfertigt,
dass wir den Begriff der logischen Zeit beibehalten. Dennoch bleibt bei diesem Bei-

133 In ganz derselben StoBrichtung hat sich Deleuze, zumal in seiner Zusammenarbeit mit
Guattari zunehmend um eine Metaphysik der Oberfliche bemiiht, ebenfalls in einem
ganz affirmativen Sinn, der alle pejorativen Konnotation, die oft mit der ,,Oberflédche*

verbunden sind, hinter sich ldsst.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 323

spiel das Problem, dass die Subjekte gleichsam reduziert auftreten, als Vernunftsub-
jekte eben, die ein Ritsel zu 16sen haben.

Ritsellosen ist auch eine Schwiche von William von Baskerville in Ecos Der
Name der Rose. Dessen Suche nach dem Morder, der im Kloster umgeht, ist vor al-
lem deswegen fiir unsere Fragen interessant, weil darin die Idee des Vordringens
zur Wabhrheit auf der Grundlage des Irrtums ernstgenommen wird: William findet
den Morder und mit ihm dessen Motiv am Ende nur, weil er von falschen Annah-
men ausgegangen war. Gleichwohl 16st sich zumindest die Krimihandlung auch
hier in eine klare und gewissermafen endgiiltige Unterscheidung in wahr und falsch
auf. 13

Dieses Problem, das in so ziemlich allen narrativen Versuchen, sich einer sol-
chen Problematik zu néhern, liegt, kann eine Comic-Serie aus zwei Griinden besser
auflosen: Erstens erlaubt und fordert das Genre der Comic-Serie geradezu eine ge-
wisse anarchische Phantasie, die Realfilmen oder —serien ebenso wenig selbstver-
stiandlich ist wie Krimiromanen; zweitens verbiirgt die spezielle Serienlogik, wo-
nach nédchste Woche alles wieder bei Null anfidngt, ganz gleich was in der Vorwo-
che passiert ist, die Moglichkeit, dass eine Geschichte auch einmal zu einer extre-
men Absurditit ausgreifen kann. Daher kommt die priziseste Illustration der logi-
schen Zeit, die mir bekannt ist, in einer Folge der Simpsons vor. In der Episode
,Gone Maggie Gone* (Staffel XX, Episode 13) wird Maggie von den Nonnen eines
Klosters gefangen gehalten; um sie auszulosen, macht sich ihre Schwester Lisa auf
die Suche nach einem mysterigsen ,,Juwel“: Die Parodie von Filmen und Biichern
wie Da Vinci Code fiihrt direkt in eine Erkenntnissuche, die nicht mehr rein logi-
schen, sondern eminent symbolischen Regeln folgt.'*> Nach einigen Zwischenstati-
onen sieht sich Lisa einem Satz gegeniiber, der zwar der nichste Hinweis ist, aber
fiir sich keinen Sinn ergibt. Lisa schlieit richtig, dass es sich um ein Anagramm
handeln muss. Der Satz lautet:

Great crimes kill holy sage.

Lisa stellt die Buchstaben nun um, und es stellt sich heraus, dass sie selbst offenbar
der gesuchte Juwel ist:

134 Zur Eindeutigkeit als ontologischer Grundvoraussetzung des Genres Krimi vgl. vom
Autor: ,Ich sehe was, was Du nicht siehst.*

135 In der Tat war Maggie in die Hénde der Nonnen geraten im Zug einer weiteren Parodie,
nidmlich auf das logische Ritsel der Flussiiberquerung: Homer muss Maggie, den Hund
und einen Sack Rattengift iber den Fluss bringen, im FloB ist aber nur Platz fiir je eines.
Die Losung dieses logischen Riitsels wird unterbrochen, indem die Nonnen die vor den
Stufen ihres Klosters abgelegte Maggie als ausgesetztes Baby aufnehmen und nicht

mehr rausriicken!

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Regally, the gem rock is Lisa.

Doch als sie in das Kloster kommt, um sich als Heiliger Juwel zu prisentieren,
nimmt ihr die Oberin genervt'*® den Block mit der entschliisselten Botschaft aus der
Hand und stellt die Buchstaben noch einmal um, so dass sich als ,,wahrer” Text
ergibt:

It’s really Maggie, Sherlock.

Die ,,wahre* Botschaft erklért also Maggie zum gesuchten Juwel. Doch was die in
ihrem Stolz gekriankte Lisa anmerkt, ist ganz richtig: Sie musste allererst die ,,fal-
sche* Umstellung des an sich sinnlosen Ursprungstextes vorschlagen, damit die
Hrichtige® Sinn ergibt! Die ,,richtige* Antwort ist richtig, nicht in Bezug auf eine
unhistorische Problematik, eine an sich bestehende Frage, sondern nur und aus-
schlieBlich in Bezug auf eine Antwort, die sich in der ,richtigen* als ,,falsch® er-
weist und sogar selbst nicht mehr als Antwort gelten darf, aber eben auch erst dann.
Erstaunlich, dass erst die spielerische Freiheit der Parodie und des gepflegten Un-
fugs das exakteste Bild der Struktur der logischen Zeit zeichnen konnte. Einem ,,ra-
tionalen® Diskurs, der sich der Stiitze des zumindest prinzipiell Feststehenden nicht
begeben will, bleibt die Einsicht darin ebenso verschlossen wie der geschlossenen
(,,rationalen‘) Narration ihre Darstellung.

Eine ganz andere Form der Auseinandersetzung mit dem Problem der logischen
Zeit, namlich die Form der gewissermafen literarischen Reflexion, findet sich aus-
gerechnet in einem der &ltesten schriftlich erhaltenen Texte der Menschheit: im
Gilgamesch-Epos. Der Held gelangt dort auf der Suche nach Unsterblichkeit
schlieBlich zum duBersten Ostlichen Rand der Welt. Dort gelingt es ihm, die Skorpi-
onmenschen, die die Sonne bewachen, zu iiberreden, ihm den Zugang zu dem Zwil-
lingsberg (!) freizugeben, aus dem die Sonne tdglich aufsteigt. Denn dies ist der
Zugang zu einer jenseitigen Welt, in der Gilgamesch hofft, Uta-napischti zu finden:
,,Das Geheimnis von Tod und Leben soll er mir offenbaren.*'?’

Und so tritt Gilgamesch ein und auf die Bahn der Sonne. Er muss die gesamte
Bahn durchschreiten, aber so, dass ihn die Sonne nicht einholt, er nicht von ihr ver-
brannt wird. Und so wird die Zeit plotzlich zu einer Grofle, die ihre eigene Bedeu-
tung erhilt. Das Epos dekliniert diese Bedeutung durch, indem es alle zwolf Dop-
pelstunden einzeln und mit immer gleichen Wendungen beschreibt. Dabei heif3t es
in den ersten neun Doppelstunden jedes Mal: ,,Die Finsternis ist undurchdringlich,
denn Licht gibt es keines dort. / Nicht ist es ihm gegeben, hinter sich zu schauen.
Dass Gilgamesch nicht hinter sich schauen kann, hat einen doppelten Sinn: Da er

136 ,,Wie viele Sitze kennst du, die mit ,koniglich® anfangen?!* —, Ah — diesen einen hier?
137 Das Gilgamesch-Epos. 121. Neunte Tafel. Vers 77.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 325

auf ein Ziel aus ist, das eine wahrhafte Umwilzung verspricht, muss er von dem,
was hinter ihm liegt, absehen. Und was versucht, ihn einzuholen, ist die Sonne
selbst, die ihn zu verbrennen droht. Auf dem Weg solcher metaphysischer Fragen
kann in der Tat keine vorangehende Beleuchtung erhofft werden; Gilgamesch be-
wegt sich weg von einem bereits bekannten Licht, hin zu etwas, was im Wortsinne
noch im Dunkeln liegt. Die Sonne, die ihn verbrennt, die durch das UbermaB an
Licht nur blenden konnte, entspricht dabei in faszinierender Weise dem Traum der
vollkommenen Erkenntnis, der vollstindigen Sichtbarmachung. Die gibt es nur, so
der Mythos, um den Preis der Blendung. Alles sehen wollen, das Prinzip der Ab-
schattung iiberwinden — das ist gleichbedeutend mit nichts mehr sehen konnen.
Bzw. die einzige uns bekannte vollstindige Beleuchtung riihrt eben nicht von einer
echten Erkenntnis oder Einsicht her, sondern ganz im Gegenteil aus dem Selbstver-
standlichen des verinnerlichten Denkstils (in dem das Wort bereits Fleisch gewor-
den ist, wie Fleck schreibt). Gilgamesch erlebt dabei schmerzlich die Dunkelheit
und die Zeit des Suchens: ,,Als er die siebte Doppelstunde erreicht, sehnt er sich
nach dem Licht. [...] Bei der achten Doppelstunde singt er ein Klagelied, so wie es
ein Klagesinger tut.“!*® Doch bald kiindigt sich der Ausweg an: ,,Bei der neunten
Doppelstunde spiirt er des Nordwindes Hauch. / Eine frische Brise weht ihm ins
Gesicht.«1%

Wenn man sich die Bahn, auf der Gilgamesch der Sonne voranrennen muss,
verdeutlichen will, dann muss man, gleich welche kosmologischen Vorstellungen
man zugrundelegt, zu einem eigenartigen Ergebnis kommen: Miisste Gilgamesch
nicht, wenn er einen Tag lang auf der Bahn der Sonne lduft, am Ende exakt an der-
selben Stelle herauskommen, an der er die Bahn betreten hat? Oder noch genauer:
Da die Sonne ja jeden Tag ihre Bahn ein winziges bisschen verschiebt, miisste
Gilgamesch an einer Stelle herauskommen, die vom Anfang minimal unterschieden
ist. Die geniale Pointe des Epos besteht darin, genau diese Zwangslédufigkeit anzu-
erkennen.

Denn es gelingt Gilgamesch mit knapper Not, den Lauf zu beenden, bevor ihn
die Sonne einholt. Doch wo kommt er an? Er kommt in einer Welt an, die diese eine
ist, die er kennt, und die doch zugleich eine andere, wie transfigurierte ist. Die Welt
ist am Ende der Bahn gewissermaBen in ihre eigene Verdoppelung eingetreten, ihr
eigener Zwilling geworden. Man kann alles wiedererkennen, und doch erkennt man
es nur als ein anderes wieder!

Diese minimale und doch unendliche Verschiebung driickt sich in einer Art
Liuterung des Stofflichen aus:

138 Ebd. 123. Neunte Tafel. Verse 157 und 160.
139 Ebd. Verse 163 {.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Ein Lapislazuli-Baum trigt Blitter da,

Frucht trédgt er, dass eine Lust es ist, ihn zu betrachten.

[Es fehlen acht Zeilen)

Der Zeder Stamm ist ganz aus Tigerauge,

ihre blatttragenden Aste sind aus schwarz-weifem Streifenachat.

Aus Meereskoralle sind ihre Nadeln, ihre Zapfen sind aus rétlichem Streifenachat.

Anstelle von Dornen und Disteln wachsen darunter Kristalle. !4

Und Gilgamesch trifft denn auch die Gottin Ischtar wieder, seine Beschiitzerin, die
dort als Kneipenwirtin am Ufer eines Meeres lebt. Ein Spiel von Verdoppelungen
entspinnt sich also, wie es uns oben bei Hoffmann begegnete. Doch noch hat
Gilgamesch seinen Weg nicht vollendet: Was ihn antreibt, ist die Verbitterung tiber
den Tod des geliebten Freundes Enkidu, und ebenso auch die Angst vor dem eige-
nen Tod. Und er sucht Uta-napischti, damit dieser ihm das Geheimnis offenbart,
wie man dem Tod entgehen kann. Alles ist ihm gleichgiiltig geworden durch die
Begegnung mit dem Tod; mehrfach weisen ihn Gesprichspartner auf seine korper-
liche und innerliche Verwahrlosung hin, und jedes Mal stellt er dem trotzig entge-
gen: ,,Warum sollten meine Wangen denn nicht ausgezehrt sein und eingefallen
mein Gesicht? Usw.“!*! Es sind also alle Unterschiede und Probleme angesichts der
Drohung des Todes nichtig geworden. Die wunderbare Situation des Gilgamesch in
jener Zwillingswelt ist diese: Er steht schon dort, wo ihn seine Reise hinfiihren soll-
te, nur weif3 er es noch nicht, weil er sich davon irrige Vorstellungen machte. Die
Uberwindung des Todes kann keine physische und reale sein; sie ist eine in der und
durch die Welt. Uta-napischti selbst ist durch die List eines Gottes (und seinem Ge-
horsam diesem gegeniiber) unsterblich geworden, und nicht etwa dadurch, dass er
es gewollt und angestrebt hitte. Und dieser selbe Uta-napischti sorgt dann am Ende,
gerade wegen des Besuchs von Gilgamesch, dafiir, dass die Wege zum Land der
Unsterblichen auf ewig verschlossen bleiben werden, dass also kein Weg aus der
zeitlichen Existenz herausfiihrt, in eine Welt der Unsterblichkeit. Es gilt vielmehr,
die Welt selbst durch titiges Handeln zu verkldren. Das ist die Antwort, die Uta-
napischti dem Gilgamesch von Anfang an auf dessen Klagen iiber die Sterblichkeit
gibt: Gerade weil es den Tod gibt, gerade weil er unausweichlich ist, gilt es, sich der
Sorge um die Sterblichen zu widmen.'** Fiir Uta-napischti leitet sich aus der End-
lichkeit ein Wert und eine Verpflichtung ab, nicht der Vorwand fiir Verzweifelung.
Dass das nur eine mogliche Sichtweise ist, der sich eine ganz ebenso berechtigte
entgegensetzt, werden wir als das Faktum des ,Jenseits der logischen Zeit® weiter
unten behandeln. In der Tat kann man sich die Frage stellen, welcher Art

140 Ebd. 123 f. Neunte Tafel. Verse 175 f. und 185-188.
141 Ebd. 134. Zehnte Tafel. Vers 220.
142 Ebd. 136 f. Zehnte Tafel. Verse 267-322.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 327

Gilgameschs ,,Einsicht” in die Unausweichlichkeit des Todes am Ende denn ist: Sie
hat aber sicher nichts mit einer triumphalen Erkenntnis zu tun, in der sich der Weise
tiber das Menschengeschlecht erhebt. Sie gleicht eher einer Bescheidung in eine
Notwendigkeit, die alle Anstrengungen nicht zu dndern vermochten, vielleicht gar
einer Resignation. Auch daran zeigt sich noch einmal, dass die logische Zeit nicht
unbedingt als der Weg zu ,,h6herer Einsicht und schon gar nicht zu einer transzen-
denten Wahrheit aufgefasst werden muss: Gilgamesch kehrt, wie schon in seinem
Wettlauf mit der Sonne figuriert, in exakt dieselbe Welt zuriick, von der er aufge-
brochen ist; er hat absolut nichts dndern konnen (er hat es hochstens durch seine
Reise in das Land der Unsterblichen noch schlimmer gemacht). Was sich gedndert
hat, ist nicht einmal wirklich ,er selbst®, zumindest nicht in einem irgendwie em-
phatischen Sinn der Weisheit. Nur die minimale Anderung ist geschehen, dass er
den Satz nicht mehr versucht auszuhebeln, der ihm sagt, dass er sterben muss. (,,Er-
kenntnistheoretisch* gewendet heifit das immer: dass er nicht zu einer transzenden-
ten Position vorzuriicken vermag.)'4?

So nimmt der Wettlauf mit der Sonne bereits das Ergebnis seiner gesamten Su-
che vorweg: Es gibt kein Entrinnen vor dem Tod, vor der spezifischen Begrenztheit
des Menschen, die nicht durch die Unterstellung einer transzendenten Position
iiberwunden werden kann.

Ein anderer Aspekt ist die Verbindung, die die Zeit mit dem Subjekt eingeht.
Zeit, zumal als logische Zeit der Aus-einandersetzung von Welt und Subjekt ver-
standen, ist nur als meine Zeit. Genau das, dass mir Zeit zusteht und dass ich der
Zeit bedarf, muss aber ebenso dringend eingesehen werden, um iiberhaupt ein Ver-
héltnis zu ihr und zum Sein aufzubauen, wie die Tatsache der Sterblichkeit selbst.
Ein ,,Mirchen-Roman‘ weist darauf in literarischer Reflexion hin, namlich Michael
Endes Momo. Dort erklért der Meister Hora der Titelheldin:

,,Du weillt ja, dass sie [die grauen Herren] von der Lebenszeit der Menschen existieren. Aber
diese Zeit stirbt buchstéblich, wenn sie von ihrem wahren Eigentiimer losgerissen wird. Denn
jeder Mensch hat seine Zeit. Und nur solange sie wirklich die seine ist, bleibt sie lebendig.
,,Dann sind die grauen Herren also gar keine Menschen?*

,,Nein, sie haben nur Menschengestalt angenommen.*

,,Aber was sind sie dann?*

,.In Wirklichkeit sind sie nichts.*

,,Und wo kommen sie her?“

143 Und wir hatten ja oben (in ,Stinde und Seufzen: Der Romerbrief* in einer FuBBnote) als
Interpretation der Siindenfallgeschichte vorgeschlagen, dass Adam darin von Gott des-
sen Wissen verlangte — und dass Gott es ihm gegeben hat, namlich dieses: dass Adam

sterben muss. Die Parallele ist nicht zu iibersehen.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

,.Sie entstehen, weil die Menschen ihnen die Méglichkeit geben zu entstehen. Das gentigt
schon, damit es geschieht. Und nun geben die Menschen ihnen auch noch die Moglichkeit, sie

zu beherrschen. Und auch das geniigt, damit es geschehen kann. 144

Dreierlei ist an diesem zentralen Kapitel des Romans bemerkenswert: Erstens
spricht sich dort in aller Strenge die Einsicht in die Zugehorigkeit der Zeit zu den
einzelnen aus;'* nicht so, wie es klassischerweise meist aufgefasst wird, nimlich
als die begrenzte Zeit, die einem (von den Moiren, dem Schicksal oder Gott) zuge-
teilt ist, und die es deswegen vielleicht auch zu nutzen gilt. Es geht gerade nicht um
die Endlichkeit, die Tatsache, dass schon im néchsten Augenblick das Leben vorbei
sein konnte; es geht vielmehr darum, dass ich meine Zeit zu leben habe, dass Zeit
ihre Realitdt aus der Erfahrung des Subjekts gewinnt und zugleich nicht als blof3e
leere Form fiir Erfahrungen missverstanden werden darf; meine subjektive (d.h. mir
angehorige) Zeit hat gewissermallen ,,Gewicht®, sie ist schon in sich intensiv.
Zweitens vermeidet Ende sehr klug jede Hypostasierung der grauen Herren:
Nicht bose fremde Méchte machen das Erleben der Zeit als eigener und als intensi-
ver unmoglich; vielmehr folgt dieses Nicht-Erleben einer Flucht des Subjekts
selbst. Die grauen Herren, die anderer Menschen Zeit verrauchen, existieren nur als
eben diese Flucht. Daraus folgt fiir Ende drittens die Aufgabe, sich im Gegenteil
dem Erleben dieser Zeit zuzuwenden — eine Aufgabe, die sich in unserer Perspekti-
ve vor allem als eine der Einsicht in das Fungieren einer Welt darstellt, die durch
ihre radikale Immanenz gekennzeichnet ist, die Ende aber durchaus auch als eine
der Kunst des Lebens selbst vorstellt: ,,Und alle Zeit, die nicht mit dem Herzen
wahrgenommen wird, ist so verloren wie die Farben des Regenbogens fiir einen

Blinden oder das Lied eines Vogels fiir einen Tauben*!4®

, sagt Meister Hora der
Heldin. Die Lehre des Buches — einer der eher seltenen Fille, in denen ein Buch ei-
ne Lehre hat und an ihr gewinnt statt zu verlieren — ldsst sich denn so zusammen-
fassen: Die Zeit, die man zu ,,sparen” sucht, ist unwiederbringlich verloren; nur die
Zeit, die man ,,verschwendet, gehort einem ganz an.

Diese dreifache Charakteristik der erlebten Zeit, die nach unserer Beschreibung
als solche ins Gewicht fillt, die intensiv ist und nicht iibersehen werden darf, weil
sie die Dimension einer Welt und eines Subjekts ist, wie wir sie zeichnen — diese
dreifache Charakteristik in Momo ist aullerordentlich wertvoll. Sie fiihrt uns nim-
lich dazu, die Pluralititen und Vielstimmigkeiten, die wir im Ersten Teil bereits all-

144 Michael Ende. Momo. 169.

145 Ganz richtig daher Momos Antwort auf die Frage, wann sie geboren sei: ,,Soweit ich
mich erinnern kann, war ich immer schon da.” (Ebd. 9). Lustigerweise stellt der oben
schon erwihnte Guillaume, aus denkbar anderer Geisteshaltung, ganz &hnlich fest:
,,Weil} nicht, wann ich geboren bin [...].“ (Vgl. Dutli: Fatrasien. 136).

146 A.a.O. 176.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 329

gemein in Bezug auf das Subjekt und seine durch Altermination bestimmte Welt
konstatieren konnten, ganz ebenso auch auf die logische Zeit auszuweiten. Dann
ergibt sich, dass die logische Zeit so wie Welt allgemein in der Spannung der erleb-
ten Einzigkeit, der realen Vielstimmigkeit und der unterstellten (metaphysischen)
Einheitlichkeit steht. In der Tat gelingt es Ende nicht, diese allerletzte Konsequenz
festzuhalten — auch bei ihm findet sich die Pluralitit der Zeiten wieder in einer
transzendenten Harmonie ein.'*’

Aber ldsst sich bei unserer logischen Zeit noch ein ,,metaphysischer Sinn* aus-
machen? Folgt aus der Beschriankung auf die Immanenz tatsdchlich die Affirmation
dieser Welt in ihrer titigen Bearbeitung, wie es Uta-napischti Gilgamesch nahe
legt? Was liegt jenseits der logischen Zeit?

Jenseits der logischen Zeit

Diese Konzeption von Zeit und Geschichte wird es, wenn sie denn streng durchge-
halten wird, vermogen, die klassische Dichotomie zwischen einer zirkuldren und
einer linearen Geschichte zu iiberspringen. Denn sie vereint in sich gleichberechtigt
beide Elemente: Das Zirkulire ist die bestindige und wesentliche Riickbeziiglich-
keit der Geschichte auf sich selbst, d.h. das Faktum der immer nachtriglichen Kon-
stitution ihres ,,Sinnes“, die Erfindung der Vergangenheit durch die Gegenwart
bzw. durch die ,,Zukunft* (im Ausgreifen des Vertex). Das Lineare ist dieses Aus-
greifen selbst, da sich in ihm gerichtet Zeit erst 6ffnet. Aber das Ausgreifen ist eben
nicht die ganze Wirklichkeit von Geschichte; sein Zuriickfallen und ,,Scheitern®,
sein Verfehlen gehort ebenso wesentlich dazu. Hieraus erklért sich auch der Gegen-
satz der Sichtweisen auf Geschichte, den Kant als den zwischen dem ,,Chiliasmus*

147 Doch auch hier bleibt Ende ein Schriftsteller, dem das Gewicht der philosophischen
Tradition mit erstaunlicher Leichtigkeit zu Gebote steht: So setzt er diese Gesamtheit
der Zeit mit der alten Vorstellung der Sphirenharmonie gleich, die man deswegen nicht
horen kann, weil sie immer erklingt (175)! Der Tod ist ein Zuriickgehen, eine Heim-
kehr, die mich als Ton in diese Harmonie eingliedert (177). Und der Ort dieser Harmo-
nie ist dann auch der Quell jener wahren Namen, in denen sich unvermittelt und unver-
stellt die Wahrheit von allem aussagen lieBe: ,,Immer deutlicher wurden sie, so dass
Momo nun nach und nach Worte horte, Worte einer Sprache, die sie noch nie vernom-
men hatte und die sie doch verstand. Es waren Sonne und Mond und die Planeten und
alle Sterne, die ihre eigenen, ihre wirklichen Namen offenbarten. Und in diesen Namen
lag beschlossen, was sie tun und wie sie alle zusammenwirken, um jede einzelne dieser
Stundenblumen entstehen und wieder vergehen zu lassen.” (182) Und von Stundenblu-
men, von der ,,himmlischen Blumen-Uhr, die nur auf- und zuquillt, und immer duftet®,

sprach auch schon Jean Paul (Vorschule. 39).

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

(der bestdndigen Verbesserung: Ausgreifen des Vertex) und ,,moralischem Terro-
rismus® (der bestdndigen Verschlechterung: das Verfehlen) bezeichnet hat. Man
sieht, dass die Theorie der logischen Zeit eine ist, die eben nicht mehr geradehin
und metaphysisch auf ihren Gegenstand geht, sondern wiederum eine transzenden-
tal gegriindete Theorie der Geschichte.

Damit korreliert auch, dass diese Theorie nicht einfach ein Zusammenkleben
der heterogenen Teile Zirkularitidt/Linearitdt ist; dass sie diese zusammenzufiihren
vermag, zeigt vielmehr nur im Nachhinein ihre dialektische Richtigkeit an, ohne
dass sie von diesem Bemiihen ihren Ausgang ndhme. Sie ist deswegen mehr als nur
die Zusammenfiihrung der beiden Hauptsichtweisen auf Geschichte, die dann nur
sekundédr und abhingig als eine weitere, ,,dritte” Sichtweise bezeichnet werden
konnte. Sie konstituiert eine ganz eigene Form, auf Geschichte zu blicken: In ihr ist
Geschichte als solche Gegenstand, und doch wird jede grundsitzliche Wertung und
Interpretation dieses Verlaufens der logischen Zeit — und das ist die strenge Defini-
tion von Geschichte: der Verlauf oder das Vergehen der logischen Zeit — verwei-
gert. Das klingt nun wie eine Theorie, die iiberhaupt nicht den Namen einer Theorie
iiber Geschichte verdient; es klingt wohl eher wie eine Art kleinster gemeinsamer
Nenner. Aber erstens ist sie nicht durch bloBe Abstraktion auf das Allgemeinste
oder Notwendigste gewonnen, und zweitens muss man ganz genau bleiben:

Geschichte hat keinen Sinn, sie hat keine Richtung, weder eine sich wiederho-
lende noch eine aufsteigende oder dekadente. Schon die blofe Idee, ,,der Geschich-
te eine solche Richtung unterlegen zu konnen, verfehlt den Gegenstand. Denn Ge-
schichte besteht nirgends im Singular. Ganz phinomenologisch muss man sich die
Frage stellen: Wie kann Geschichte zur Erscheinung kommen? Und wenn man so
fragt, wird deutlich, dass ,,Geschichte” der Name einer Vielzahl von Gedanken,
Konzeptionen und Erlebnissinnen ist, die durch das Wort nur notdiirftig zusam-
mengehalten werden. Man kann, mit Fleck, eine Vielzahl von Denkkollektiven
ausmachen, denen je spezifische Denkstile entsprechen; aber weder ist ein Subjekt
immer nur Teil eines solchen Kollektivs, noch lassen sich Denkstil und Denkkollek-
tiv selbst im Singular aussagen: Es gibt immer und wesentlich nur einen Plural an
Denkstilen und Denkkollektiven. Wieso sollte nicht ein Naturforscher, der streng an
den ,,Fortschritt” seiner Wissenschaft glaubt, zugleich ein reaktionérer Mensch sein,
der, um die strenge Formel von Gémez Daévila zu borgen, meint, dass der Mensch
ein Problem ist, auf das es keine menschliche Losung gibt — was gleichbedeutend
mit der Unméglichkeit echter (linearer) Geschichtlichkeit des Menschen ist?'*® Zu-
dem ist es keineswegs sicher, dass sich der erfahrene Sinn oder Unsinn von Ge-
schichte als ein fiir allemal feststehender gibt. Wo man ,,den Sinn der Geschichte*

148 Nicolas Gémez Davila: Das Leben ist die Guillotine der Wahrheiten. 263: ,,Reaktionér
sein heilt verstehen, dass der Mensch ein Problem ist, wofiir es keine menschliche Lo-

sung gibt.”

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 331

anzugeben sucht — egal ob in ihrem Kreisen, ihrer Dekadenz oder ihrem Fortschritt
— iiberspringt man eben die immer neue Charakteristik, die nicht nur Ich und Welt
im Zuge der Dialektik erhalten miissen, sondern auch die Geschichte selbst. Die
,.metaphysische Abstinenz* der Theorie der logischen Zeit ist also eine besondere
Aufrichtigkeit dem Phinomen gegentiiber.

Auf der anderen Seite ist es nie eine vollstindige Abstinenz: Denn zum einen ist
ja der Vertex als zentrales Element aller Beschreibung der so oder so gefasste Aus-
griff der Dialektik iiber alles ,,Gegebene™ hinaus auf einen Sinn, er sich allerdings
niemals einstellt. Damit bleibt aber das Ausgreifen als solches erhalten: So wie das
Seufzen das zur Erscheinungkommen des Leiblichen, des Atmens als solchen ist, so
ist die Bewegung der Konstitution eines ,,Sinns“ von Geschichte als solche das zur
Erscheinungkommen von Geschichte. Der Begriff von Geschichte lésst sich also in
der Tat nur als eine genau bestimmte Unbestimmtheit im Sinn von Deleuze begrei-
fen, als eine je neue und je andere Konkretion von Geschichte, die vor allen Dingen
die Dimension des Ausgreifens-auf beinhaltet, iiber die aber nicht a priori entschie-
den werden kann. Hier muss nun auch die Konkretion von Geschichte selbst ins
Gewicht fallen, denn die blo formale Unterscheidung in zyklische und in lineare
Modelle von Geschichte bleibt leer und wertlos, solange sie sich nicht in die kon-
krete Gestalt einpassen, in der Geschichte je erscheint, und das heifit: solange sie
jenseits der wirklich erlebten Geschichte selbst bleiben.

Vor allen Dingen aber gibt es etwas, das noch jenseits der Dialektik steht. Es
gibt eine gewisse Tonung des Seins, eine Beleuchtung, einen Grad der Dichte oder
Nihe des Seins, der nicht mehr vollstidndig in der Dialektik auf- bzw. aus ihr her-
vorzugehen vermag. Mit aller gehorigen Vorsicht liee sich hier eine alte Entgegen-
setzung neu formulieren: Dem Reich der ,,Natur®, das durch eine innere ,,Notwen-
digkeit” gekennzeichnet ist, steht das Reich der ,,Gnade* gegeniiber. ,,Gnade* be-
zeichnet immer eine Unverfiigbarkeit, die nicht mehr logisch zwingend oder phy-
sisch notwendig aus einem Zustand oder einer Entwicklung abgeleitet werden kann;
sie {ibersteigt und iiberfliegt so souverdn wie unvermutet das Sein in seiner Be-
stimmtheit. Wir konnen so das ,,Reich der Natur mit dem Wirken der Dialektik,
das als Geschichte erscheint, zusammenstellen; diesem kommt, freilich immer nur
und ausschlieBlich im Riickblick, Notwendigkeit zu. Die ,,Gnade® ist dann ein Jen-
seits der Dialektik, die dieser nicht einen bestimmten Sinn gibt — die ,,Sinnkonstitu-
tion® ist ja gerade das Werk der Dialektik —, sondern vielmehr eine unmittelbar er-
fahrene Charakteristik. Es ist vor allen Dingen Nietzsche, der auf diesen so wichti-
gen Punkt fiihrt: Die ewige Wiederkehr des Gleichen ist eine der moglichen Wei-
sen, Geschichte zu fassen. Dieser Zirkularitit des Seins wurde dann von Seiten der
christlichen Denker der handfeste Vorwurf gemacht, dass sie in eine Absurditét und
Hoffnungslosigkeit fiihre, in der alles radikal gleichgiiltig ist. Alles wiederholt sich,
nichts kann sich dndern, es gibt kein Entrinnen — so ldsst sich diese Wiederkehr des
Gleichen erfahren. Diese Erfahrung aber, und das ist das Entscheidende, ist nicht

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

oder doch nicht mehr Teil der Dialektik selbst. Hier wird nichts mehr eingesehen,
nichts mehr durchdacht, kein Modell der Erkldarung mehr erfasst, keine weitere und
weitergehende Artikulation von Selbst und Welt mehr vollzogen. Oder genauer: In-
sofern die Hoffnungslosigkeit der zirkuldren Geschichte erfahren ist, geht sie iiber
alle Dialektik hinaus und gibt dem Gesamt des Erfahrbaren eine Fiarbung und eine
geradezu taktile Qualitdt, die intimer, aber auch beidngstigender ist als alles, was
Gegenstand einer Bestimmung werden kann. Nicht mehr, was wie erscheint, steht
dann in Frage, sondern gewissermaflen ein Milieu, das sich nicht zwangsldufig aus
den Artikulationen von Welt ergibt oder ableitet. Vielleicht ist die Metapher des
Taktilen hier die treffendste: Eine Dichte oder Fiille des Seins steht hier in Frage;
die Zirkularitidt droht dagegen mit einer kompletten Entleerung und Verdiinnung
des Seins.

Worauf Nietzsche den Blick richtet — und diese Blickwendung ist erst moglich,
nachdem das Christentum die antike Konzeption der Zirkularitét als leer disqualifi-
ziert hat; fiir die Antike selbst stellt sich das Problem noch nicht —, ist die Tatsache,
dass das Sein unter dem Zeichen der ewigen Wiederkehr nicht so erfahren werden
muss. Kann nicht gerade dann, wenn der Geschichte kein Auflen zugewiesen wird,
diese selbst in ihrer ganzen Fiille und Dichtigkeit, in ihrer geradezu greifbaren Un-
reduzierbarkeit und Bedeutsamkeit erfahren werden? Wir hatten das ja in Bezug auf
die Geschichte der Wahrheit, d.h. die Wissenschaft, mit Fleck zu zeigen versucht:
Gerade weil es keine Wahrheit an sich gibt, ist jede Etappe der Wahrheit in sich be-
deutungsvoll und unverzichtbar — sogar und gerade dann, wenn man sie nur als
Etappe auffasst, die der ndchsten den Steigbiigel zu halten hat, wenn man sie also
nicht doch wieder zum Aspekt der Realisierung einer in sich ruhenden Wahrheit
degradiert.

Der Punkt ist aber — und dieses Bild passt hier einmal wirklich —, dass beide
Sichtweisen absolut gerechtfertigt bleiben. Diese Geschichte, die kein Aufien kennt,
kann mit der vollkommen gleichen Berechtigung als absolut leer oder als absolut
voll erlebt werden. Hier gerdt man in eine Antinomie der Geschichte, die nicht
mehr theoretisch geklirt werden kann. Noch wichtiger ist aber, dass man nicht mehr
sinnvoll behaupten kann, dass sich diese Frage aufgrund der theoretischen Voran-
nahmen je nach dieser oder jener Seite beantworten liefe. Im Gegenteil sind es die
Ahnungen, wo eine Fiille des Seins zu vermuten wire, die solche Theorien ihrer-
seits bestimmen. Denn Fiille oder Leere der zirkuldren Geschichte sind eben nicht
primir theoretische Gegenstinde, sondern Gegenstdnde unmittelbarer Erfahrung.
Als solche sind sie aber auch nicht, oder nur begrenzt in der Freiheit eines Subjekts
anzusiedeln, zumindest nicht so, dass man sich frei und souverin entscheiden konn-
te, dieses oder jenes zu erfahren. Die ,,Ahnungen®, von denen ich eben sprach, mo-
gen in der Geschichte des Subjekts begriindet liegen, in der sich Freiheit und Be-
stimmung durch den und das andere verwickeln; doch wie Geschichte und Sein er-
fahren wird, leitet sich eben nicht in einer irgendwie nachvollziehbaren Weise aus

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 333

dieser Geschichte einfach als Folge ab. Daher die Verwendung des zugegebener-
mafen problematischen Begriffs der Gnade.

Das alles wird vollends deutlich, wenn man sich vergegenwiirtigt, dass man die
Antinomie ganz ebenso umkehren kann (denn insofern sie auch eine theoretische
Frage ist, muss sie der Dialektik unterliegen). Kénnen denn etwa nicht im Ange-
sicht eines allméchtigen und allwissenden Gottes Sein und Geschichte zu einem
Nichts zusammenschmelzen, all ihre Eigenstdndigkeit und Eigenwertigkeit verlie-
ren, ein bloBes Vorspiel zum Eigentlichen werden — ein Spiel, dessen Ausgang von
Anbeginn an feststeht? Selbst wenn es gelingt, die gottliche Voraussicht mit der
menschlichen Freiheit in Einklang zu bringen, so bleibt doch in einer z.B. christlich
gepriagten Denkweise als Axiom bestehen, dass Gott absolut weil}, wie das alles
ausgehen wird, dass die Zeit im Grunde nur ein kleiner, minimal kleiner Umweg ist,
der im Auge des Unendlichen keine Bedeutung fiir sich haben kann. Die Linearitét
der Heilsgeschichte droht so in exakt das umzuschlagen, was abzuwenden sie beru-
fen war: die Hoffnungslosigkeit, nun freilich in neuer Gestalt. (Es sind vor allem
die Autoren, die die durch nichts zu begrenzende Allmacht Gottes in den Vorder-
grund gestellt haben, die in dieser Gefahr sind, nicht zuletzt auch Paulus. Wir hatten
oben gezeigt, wie gerade er die Hoffnung als eine Moglichkeit menschlicher Erfah-
rung allererst in einem transzendenten Gott gegriindet sah. Man sieht aber wohl,
dass es seinen guten Sinn hat, dass gerade er von der Hoffnung spricht: sie ist wie
eine Angel, um die sich die Dialektiken der Geschichte drehen, und er gibt diesen
im Romerbrief ja einen neuen Schlag.)

Leere und Fiille, Verdichtung und Verdiinnung des Seins erscheinen so als das
Jenseits der Dialektik von Geschichte: nicht ohne jeden Bezug zu ihr, im Gegenteil,;
wohl aber als etwas, was sich nicht seinerseits aus ihr ergibt, zumindest nicht lo-
gisch, und auch nicht dialektisch. Sie konnen nur erfahren werden; man kann auf
die Moglichkeit, Fiille in jener Konzeption zu erfahren, hinweisen; man kann aber
den Vollzug nicht selbst erzwingen. Im Jenseits der Dialektik erscheint Geschichte
als ein launisches Kippbild, dessen Launen freilich von uns je getragen werden
miissen.

In Umkehrung muss eine Philosophie der Immanenz mit ihrer Vorldufigkeit der
,,EBrgebnisse” diese keineswegs zwangsldufig entwerten, ganz im Gegenteil: Eben
hierdurch kann ihnen der Wert zukommen, der ihnen auch zusteht, nimlich ein im-
mer uneintauschbarer und einzigartiger. Gerade weil es keinen externen, absoluten
MafBstab gibt, konnen die Dinge in ihrer selbst absoluten Wertigkeit erkannt wer-
den. Das ist die tiefste Lektion, die sich dem einsamen Meister einer immanenten
Metaphysik, Spinoza, entnehmen ldsst: Nicht nur affirmiert Spinoza in seinem
Denken das Sein als solches ganz und gar riickhaltlos, weil er es, und sogar explizit,
als die Fiille alles Moglichen ansieht. (Was ihn keineswegs davon abhilt, auch im
Einzelnen Kritik zu iiben, im Gegenteil, nimlich an jenen, die der Affirmation die-
ses Seins ihre abergldubischen Vorstellungen des Guten und Schlechten, der

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Schuld und der Strafe entgegenstellen.) Die Affirmation des Seins wird bei ihm so-
gar zu einer Eigenschaft jedes Seiendes selbst, das, ganz gleich ob als Korper oder
als Idee, immer sein eigenes Sein zu bewahren sucht und darin sich und das Sein
iiberhaupt metaphysisch (und also nicht zufillig, im Einzelnen betrachtet oder gar
psychologisch) bejaht.'4

Wir sehen so, wie sich die Philosophie Spinozas in eine Nihe zu der niederlidn-
dischen Malerei seiner Zeit bringt, die beide beleuchten kann. Denn wenn in dieser
das Banale und Alltdgliche wie durch das Licht der Ewigkeit verklart ist, wenn etwa
wie bei Vermeer eine Magd Milch aus einem Krug in eine Schale gief3t und dieser
Moment zugleich entriickt ist in eine Absolutheit, die aber keiner ,,Bedeutung® und
keiner ,,Symbolik* verpflichtet ist, sondern nur der Zirtlichkeit zum Sein selbst —
dann scheint darin so etwas wie eine Illustration jenes Satzes zu liegen, mit dem
Spinoza im Fiinften Teil seiner Ethik die Auslassungen iiber die dritte Erkenntnis-
gattung (die intuitive Erkenntnis, in der allein das wahre Gliick des Menschen be-
stehen kann) einleitet: ,,Je mehr wir die Einzeldinge einsehen, desto mehr sehen wir
Gott ein.*“1%

Diese Fiille und Gegenwart der Gegenwart, die geradezu der einzige Gegen-
stand jener Malerei ist, hat bereits Todorov in die Nihe Spinozas geriickt:

C’est le ,,spinozisme® implicite de cette peinture, la glorification du monde visible et réel

qu’on y percoit (un monde dont chaque parcelle est devenue digne d’incarner la beauté), qui

.. . N Lo 151
bloque toute soumission simple a une morale extérieure.

149 Zum ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Affirmation des Seins vgl. Blumenberg:
Selbsterhaltung und Beharrung.

150 Spinoza: Ethik. 569. Fiinfter Teil. Lehrsatz 24.

151 Tzvetan Todorov: Eloge du quotidien. 108. Zwar will Todorov die hollindische Malerei
insofern von Spinoza abgegrenzt wissen, als fiir diesen keine transzendente Moral iiber-
haupt besteht, die Moralitit in jener aber ihren Platz bewahrt, jedoch von der Malerei
ihrerseits transzendiert werde: ,,La sublimation esthétique de la morale n’est pas un
refus de reconnaitre celle-ci, plutot ’espoir que le beau ne puisse étre du mal pur. La
peinture hollondaise ne nie pas les vertus et les vices, mais les transcende en une ré-
jouissance devant 1’existence du monde.* (109) Doch an dem Punkt des Jenseits der lo-
gischen Zeit, auf den wir hinfithren wollen, fillt dieser Unterschied; Spinoza und die
Maler treffen sich schlieBlich doch in einer ganz und gar bedingungslosen Affirmation
des Seins. Das Kapitel heif3t bei Todorov denn auch treffend ,,L.’amour du monde®. Auf
eine ganz dhnliche Liebe zur Welt fiihrt auch Handkes Versuch iiber die Miidigkeit: Je-
ne (von Seite 50 an unternommene) Schilderung einer Miidigkeit, die gelten ldsst und
zur Geltung bringt, die als ,,groBer Horizont der Miidigkeit (53) alles umfasst und
nichts zwingt, néhert sich in erstaunlicher Weise unserer Deutung Spinozas an: Auch

diese Miidigkeit ldsst das Reale mit dem Idealen ohne jede Anstrengung, ja gerade in

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 335

Nachklapp: Vertex, gezeichnet

Ich hatte zu Eingang des vorigen Kapitels, in dem der Vertex eingefiihrt wurde, ei-
ne paar Sétze aus Le procéssus von Marc-Antoine Mathieu zitiert. Es handelt sich
dabei um den dritten Band der Reihe von Comics um den ,, Traumgefangenen® Juli-
us Corentin Acquefacques. Mathieu dekliniert in diesen Binden mehrere philoso-
phische Fragen auf im besten Sinn &sthetische Weise durch, so ndmlich, dass die
Realitdt des Werkes nicht als bloBe Explikation eines Abstrakten erscheint, sondern
in ihrem ganz eigenen Recht verbleibt. Mathieu schafft dabei in sich ganz geschlos-
sene Universen, die gerade dadurch Unendlichkeit und freie Variabilitét erlangen —
Traume eben. (Die Binde kehren immer wieder zu Szenarien unendlicher Ausdeh-
nungen zuriick, etwa in diesem dritten Band, wo der Protagonist auf den Mauer ei-
ner endlosen Fliche von gleichformigen Riumen entlang lauft, die sdmtliche Mo-
mente seines ,,Lebens* umfassen.) Diese ,.kafkaeske* Orientierung — wohl kein Zu-
fall, dass der genannte Band ,,Der Prozess® heiflt — wird durch einen klugen Humor
sowohl in Thematik wie in Durchfiihrung kontrapunktiert. Was nun diesen genann-
ten Band betrifft, so ist der titelgebende Prozess, wie sich herausstellt, die Handlung
des Bandes selbst, die sich am Ende als ganz in sich geschlossen erweist: Das Ende
ist der Anfang, und das ohne jede Moglichkeit des Entrinnens; Gegenstand des
Bandes ist, wie es dazu kommen konnte, dass eine Geschichte sich absolut selbst
wiederholt und somit wirklich keinerlei Geschichtlichkeit im engen Sinn zulésst.
(Hier bleibt die ewige Wiederkehr keine allgemeine Idee oder auch Erfahrung, son-
dern sie wird im Wortsinn vollzogen.) Wie kann es also dazu kommen? Acquefac-
ques gerit in einen Traum, der ihm nicht zugedacht war; er verliert sich darin. Auf
der Suche nach einem Ausweg gerit er in den ,,Vortex®, in einen Wirbel, der ihn in
eine Metaebene des Comics, damit auch ein Jenseits der Geschichte selbst wirft: Er
findet sich plotzlich in einer dreidimensionalen Welt vor! (Der Archivar hatte dies
als eine der Theorien iiber den Vortex genannt: ,,dreidimensionale Verwand-
lung/dreidimensionales Ungliick (avatar)“.) In dieser Welt steht er der seinen, er-
fahrbaren im strengen Sinn transzendent gegeniiber: Er findet auf dem Boden die
Seiten jenes Comics wieder, dem er selbst angehort. Es ist so, als gelidnge es einem,
Gott tatsdchlich und direkt in die Karten zu schauen, indem man sich fiir eine ,,Zeit*

deren Abwesenheit zusammenfallen. ,,So wie das Ding im Augenblick sich zeigt, so ist
es nicht bloB, so soll es auch sein. Und noch mehr: Das Ding erscheint in solch funda-
mentaler Miidigkeit nie nur fiir sich, sondern immer zusammen mit anderen, und wenn
es auch nur wenige Dinge sein mdgen, ist am Ende alles beieinander.” (68) ,,Und das
Relative zeigt sich im miiden Blick absolut, und der Teil als das Ganze.* (69) Ist es ein
Zufall, dass Handke auf derselben Seite fiir dieses ,,Alles in einem* ausgerechnet auf

die niederldndliche Malerei des 17.Jhs. verweist?

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

(welche?) aus den Verankerungen in einer Geschichte und aus der menschlichen
,Begrenztheit” 16st. Der Vortex aus dem Comic ist also das genau Abbild des hy-
postasierten Vertex, wie wir ihn verstehen. Mehrere der Theorien, die der Archivar
erwihnt, passen exakt hierzu: Der Vortex sei, so meint man zum Beispiel, ,,Brenn-
punkt der Schopfung® oder ,,Herz der Zeit“, ,,Spirale der groen Explikation oder
auch ,,weiBles Loch®. All diese Theorien finden ebenso gut auf die metaphysische
Hypostasierung wie auf die transzendentale Funktion des Vertex Anwendung. Viel-
leicht ist aber der Vortex auch nur ein ,,groer Gag*, niemand weil} es. Denn dass
der Humor eine solch zentrale Rolle in diesen Comics spielt, hat seine strenge Be-
griindung darin, dass Humor eben das ist, was zwischen Fiille und Sinnlosigkeit des
Seins navigiert. Ein ,,groer Witz mag das alles sein — das kann also wiederum
heilen, es sei alles sinnlos und pures Spiel, oder aber umgekehrt, der Humor enthiil-
le auf eine grundlegende Weise das Sein, ndmlich so, dass dessen Oszillieren selbst
anschaulich wird. Das ist auf jeden Fall beunruhigend, und da diese Comics von
Mathieu mit dem Humor in seiner ganzen Ausbreitung, bis hin zum Kalauer be-
schéftigt sind, ist es sicher kein Zufall, dass das ,,weile Loch* des Vortex (trou
blanc) homophon zum Beunruhigenden ist (troublant).

Was Acquefacques in diesem Band also geschieht, ist, dass er einen Nicht-Ort,
der nur als Funktion gegeben werden kann, den Vertex, aus Versehen so besetzt,
wie man nur einen Ort, eine fixe Position besetzen kann. Dadurch muss er sich on-
tologisch radikal entgrenzen, was dadurch dsthetisch dargestellt wird, dass sich die
platte Zeichenfigur plotzlich in einer rdumlichen Welt vorfindet, in der seine Ge-
schichte auf Seiten im Wortsinn vor ihm liegt. Der Vertex ist die Ermoglichung der
Geschichte, gerade weil man sich nicht an ihm authalten kann. Die Verzerrung der
Zeit, die durch Acquefacques’ Herumsuchen im Vortex verursacht wird, untergrabt
diese Moglichkeit und fiihrt zu einer wort- und bildgleichen Wiederholung nicht
nur des Gleichen, sondern des Selben. Das ist keine Zirkularitdt der Geschichte
mehr, sondern ihre Abschaffung in einem stehenden Wirbel. (Die Seite, die den
Vortex darstellt, ldsst die zahllosen Rdaume, auf deren Mauern Acquefacques kurz
zuvor noch wanderte und die die einzelnen Augenblicke der Geschichte in stehen-
der Ewigkeit vorstellen, sich in einen Wirbel der Gleichzeitigkeit und Raumlosig-
keit zusammenkriimmen.) Daher sucht den gesamten Band hindurch ein doppelter
Acquefacques vergeblich der durch diese Verzerrung verursachten Verdoppelung
seiner eigenen Person abzuhelfen, indem er ihr zuvorkommt.

Auch im folgenden vierten Band Le début de la fin (1995) findet sich ein stren-
ge Parallele zu einigen hier zentralen Thesen: Wir hatten im vorigen Kapitel die
Idee der asymmetrischen Spannung eingefiihrt, in der sich Etwas konstituieren
muss. Nun dekliniert dieser vierte Band der Abenteuer des Traumgefangenen Ac-
quefacques diesen Gedanken in seiner Struktur durch: Der Band ist von beiden
»Enden® her lesbar (weswegen der Titel auch einer eigenartigen Verschiebung un-
terliegt: es gibt ,,Anfinge“ des Endes, und kein eigentliches ,,Ende*): Beiderseits

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vertex und die logische Zeit | 337

wird fast dieselbe Geschichte erzihlt, die um die Mitte als Achse gespiegelt ist.
Will man die zweite Hélfte (genauer: die andere Hailfte) lesen, muss man das ganze
Buch herumdrehen; die Erzdhlung steht jeweils nach der Mitte betrachtet, auf dem
Kopf. Entscheidend ist nun, dass die Spiegelung — die auch inhaltlich Hauptthema
ist — eben keine exakte, keine symmetrische ist. Vor und hinter der Spiegelachse
steht immer nur fast dasselbe. Es ist also der ganze Band selbst, der aus einer
asymmetrischen Spannung geschopft ist. Auch das Umstiilpen, das wir schon im
Motto dieses Kapitels angefiihrt haben, tritt in der Erzidhlung als eine der moglichen
Weisen auf, auf die Verzerrungen und Verunsicherungen, die diese Situation bietet,
zu reagieren. Und man kann sich auch fragen, ob dieser Band nicht noch exakter die
Idee einer Welt, die kein Auflen kennt, abbildet, als Le processus, welcher letztere
ja noch in einer gewissen Zirkularitit verblieb: eine Geschichte, die immer nur wie-
der auf sich selbst verweisen kann, ohne dass sich Anfang und Ende angeben lie-
Ben, die diese ,,Selbstreferenz* aber nur deswegen sinnvoll und nicht tautologisch
vollziehen kann, weil sie Verzerrungen und Verschiebungen hervorbringt. !>

152 Wenn sich die Geschichte, wie wir meinten, immer erst im Nachhinein in ihrer Zwangs-
laufigkeit und inneren Logik konstituiert, dann ist das Beispiel dieses Bandes von Ma-
thieu auch eines, das fiir diese These Giiltigkeit hat: Ich hatte den Namen und den Be-
griff des Vertex lange entwickelt, als ich auf den Vortex in Le processus stiel und in
ihm eine genaue Vorwegnahme des Vertex im transzendentalen Sinn und in seiner dia-
lektischen Spannung zum Metaphysischen fand. Hier, wie immer in dem, was ,,Ge-
schichte® heifit, sind Zufall und Notwendigkeit keine Gegensétze, sondern ebenfalls

Aspekte desselben dialektischen Geschehens.

14.02.2026, 14:23:36. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

