
Kapitel II: Wechselfälle der logischen Zeit 

 
Jedes Thema als Handschuh betrachten. Umstülpen. 

Canetti, Die Provinz des Menschen 

 
WZA- negative conceptual 

space left surrounding a positive concept, the class 

of things larger than thought, being what thought 

excludes. 

Alan Moore, The courtyard 

 
 

physik der Immanenz, sollen in diesem Kapitel einige weitere Aspekte dieser Ge-
schichtlichkeit betrachtet werden. Diese Aspekte lassen sich unter dem Begriff der 

streuten Andeutungen bei Deleuze und Lacan entnommen.1 Er soll hier als jene 

                                                             
1  

-211. Bei Deleuze finden sich entsprechende Andeutun-

gen vor allem gegen Ende des Kapitels IV von Différence et répétition, wo die différenci-

ation als Aktualisierung des Virtuellen beschrieben wird, vgl.: Différence et répétition. 

269-285. Einiges in diesem Kapitel wurde bereits ausgeführt in: Von Dingen und Wör-

tern in Zeiten der Differenz. Als das Vorliegende längst geschrieben war, musste ich 

überrascht feststellen, dass der Begriff einer logischen Zeit auch bei Walter Benjamin 

auftaucht, und zwar als jene Zeit, in der sich allein produktives Erkennen vollziehen lässt, 

im Gegenentwurf zur Idee einer Erkenntnis, die Zeit überspringt. Die Stoßrichtung ist al-

so vor allem epistemisch (und zieht etwa im Passagen-

verwandt mit der Verwendung des Begriffs, die i

keit ist die logische Zeit

Benjamin: Kairos. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Rhythmik der Artikulation von Welt genommen werden, in der sich konkret ge-
schichtlich Einsicht vollzieht und Wahrheit konstituiert. In diesem Sinn werden wir 
zuerst die Analysen Ludwik Flecks zur Geschichtlichkeit der Wissenschaft verfol-
gen, um uns dann den Mechanismen der Begriffsbildung und fortspinnung zuzu-
wenden. Daraus wird sich ein Bild der Struktur der logischen Zeit ergeben, das sich 
zum einen auf den Humor als die zentrale Vene derselben, zum anderen auf das 
Jenseits der logischen Zeit öffnen wird. 

 
 

DIE WISSENSCHAFTLICHE TATSACHE: LUDWIK FLECK 
 

Ludwik Flecks Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache ist 
ohne Zweifel eines der bedeutsamsten Bücher, die zur Wissenschaftstheorie ge-
schrieben wurden. Nur die Zeitumstände  Fleck veröffentlichte als polnischer Jude 
das Buch im Jahr 1935 in Deutschland und auf deutsch  können erklären, wie ihm 
bisher jede breitere Rezeption versagt bleiben konnte. Die Präzision und Differen-
ziertheit seiner, von medizinischem Sachwissen wie von philosophischem Scharf-
sinn geleiteten Analysen und die kristallklare metaphysische Stringenz empfehlen 
es so nachdrücklich, dass ich es im Folgenden nicht so sehr diskutieren möchte, als 
vielmehr aus ihm eine Reihe von Elementen herausgreifen und Konsequenzen aus 
diesen ziehen werde.  

Auch wenn der Begriff der Transzendentalphilosophie darin nirgends fällt, so 
stellt sich Fleck doch von der allerersten Seite an auf den Boden solchen Philoso-
phierens. Denn dort schreibt er über die selbstvers

wir fühlen nicht mehr unsere Aktivität bei diesem Erkenntnisakte, nur unsere voll-
ständige Passivität gegenüber einer von uns unabhängigen Mach

2 Aus diesem Grund nimmt sich Fleck als praktizie-

ist, dass sie noch nicht selbstverständlich geworden ist, und deren Genese sich zum 
anderen gut verfolgen lässt, nämlich die Wassermann-Reaktion zum Nachweis der 
Syphilis.  

Zugleich antizipiert dieser Satz aus der ersten Seite bereits die Unterscheidung 
in aktive und passive Koppelungen, mit der Fleck die seiner Ansicht nach wenig 
hilfreichen Begriffe des Subjektiven und Objektiven ersetzt. Aktive Koppelungen 
sind jene Verbindungen innerhalb eines Erkenntniszusammenhangs, die als in der 
Willkür der agierenden Subjekte stehend empfunden werden: So kann der Experi-

                                                             
2  Ludwik Fleck: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 1. Meine 

Hervorhebungen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 215 

mentator die Zusammensetzung seiner Lösungen variieren (und wird dies hoffent-
lich auch verzeichnen); so kann der Philosoph Annahmen machen, deren problema-

Zweifelsmethode oder sein genius malignus); so kann der Volkswirt Konstanten 
einführen, die es ihm erlauben werden, komplexere Zusammenhänge zu systemati-
sieren. Aktiv sind aber auch jene Koppelungen, die als historisch und kulturell ge-
wachsene Voraussetzungen das Forschen als ganzes anleiten, z.B. die unerschütter-
liche Überzeugung, dass nur eine quantifizierende und experimentelle Wissenschaft 
vom menschlichen Seelenleben den Namen der Wissenschaftlichkeit überhaupt 
verdient. Man sieht bereits, warum die Begriffe von Subjektivität und Objektivität 
hier nicht weiterhelfen: Das Aktive lässt sich in dieser Dichotomie überhaupt nicht 
fassen. 

Passive Koppelungen sind dann jene Verbindungen innerhalb eines Erkenntnis-
zusammenhangs, die als zwingende Folgen oder Wirkungen einer Voraussetzung 
der Spontaneität der Subjekte eine Grenze aufweisen. In unseren Beispielen wäre 
die Veränderung des Resultats, das sich nach Variation der Zusammensetzung einer 
Lösung dem Chemiker in gehöriger Regelmäßigkeit (d.h. nach Wiederholung des 
Vorgangs in Versuchsreihen  auch diese Forderung der Wiederholung gehört ins 

cogito und die absolute Gewissheit der Wahrheit der idea Dei wäre eine solche, 
ebenso wie das Ergebnis, auf das der Volkswirt in sein

kenntnisleistungen, von denen sie nirgends abstrahiert werden dürfen. Aktivität und 
Passivität, Willkür und Wirklichkeit sind keine streng trennbaren Teile, sondern 
immer neu sich ergebende Aspekte eines Gangs der Erkenntnis. Sie ergeben sich in 
geregelter Weise aus dem Fortgang und der Entwicklung des Denkstils selbst oder 

 
nerseits geregelt ist, auch wenn seine Regelhaftigkeit gerade dahin besteht, eine 
neue Regelhaftigkeit, neue Kriterien von Wahrheit und Wirklichkeit zu instituieren. 
Kein Satz der Wissenschaft ist nur aktiv oder nur passiv, sondern konstituiert sich 
vielme

 jene beiden heterogenen Reiche, an der alle Erkenntnis und alle Er-
kenntnistheorie laboriert  ihn aus sich als aus einer asymmetrischen Spannung ent-
lassen.  

Es ist deutlich, dass Fleck der Transzendentalphilosophie so ihre historische 
Dimension erschließt.3 Dem entspricht, dass Fleck jede überhistorische, transzen-
                                                             
3  Er kommt übrigens auch zu einer ganz auf seinen detaillierten Ansatz gestützten Formu-

ne un-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

dente Perspektive verweigert. Die Metaphysik der Immanenz, die wir als den Kno-
ten unserer ganzen Untersuchung festgestellt haben, kommt bei Fleck zu ihrer 
schärfsten Anwendung. So stellt das erste Kapitel des Buches vier verschiedene, 

-Begriffe vor, vom 
mystisch- er Konstellationen sowie als 

-
finiert durch ihre Behandelbarkeit durch Quecksilber) und den pathogenetischen 

ts Betroffener) bis 
zum 

-Begriffe, die Fleck auch Krankheitsein-
heiten nennt, nicht dasselbe beschreiben. Im Gegenteil bestimmen die Parameter 
des Forschens und Denkens allererst, was in einer schwer (wenn überhaupt) diffe-
renzierbaren Ansammlung möglicher Phänomene als etwas 

chen gesetzt werden, denn zwischen den verschiedenen Begriffen von ihr besteht 
zwar ein beschreibbares, nämlich historisches Verhältnis, nicht aber eine Identität 
des Gemeinten. Wichtig ist aber, dass man, obgleich man etwa als Mediziner wie 
Fleck an dem jeweils aktuellen Begriff und seinen Parametern festhält und festhal-
ten muss, in metaphysischer Strenge gesprochen 
zieren kann. Da jede Theorie denkstilabhängig ist, da jeder Denkstil seine Kriterien 
der Wissenschaftlichkeit und der Wahrheit begründet, da aber jenseits eines Denk-
stils überhaupt nicht gedacht werden kann, lassen sich keine letztgültigen und abso-
luten Kriterien der Wahrheit angeben  im Prinzip sind alle Krankheitseinheiten 
gleichwertig; was ihren Unterschied möglich, verständlich und produktiv werden 
lässt, ist einzig und allein die Geschichte, die sie hervorbringt. Bedürfte es noch ei-
nes Belegs für Flecks Metaphysik der Immanenz, dann findet er sich dort, wo als 

rung eines wesent-
lich relativen Begriffs auch die Begriffe von Existenz, Wirklichkeit und Wahrheit 

reichen Irrtums zurückgewiesen wird (41).  
Mit Hilfe der Ausführungen des vorigen Kapitels lässt sich vielleicht die Physi-

ognomie der Denkstile noch näher fassen.4 Was m.E. entscheidend daran ist, ist die 
                                                             
4  Denkstil als gerichtetes 

Wahrnehmen, mit entsprechendem gedanklichen und sachlichen Verarbeiten des Wahr-

genommenen, definieren. Ihn charakterisieren gemeinsame Merkmale der Probleme, die 

ein Denkkollektiv interessieren; der Urteile, die es als evident betrachtet; der Methoden, 

strukturell orientiert  eine Richtung, die Fleck in der vorgeschlagenen formalen Allge-

meinheit eher vermeidet, aus seinem berechtigten Misstrauen gegen jede bloß formale 

Erkenntnistheorie heraus (vgl. 14 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 217 

jeweils neue Beschreibung der Verhältnisse zwischen einer Ursache und ihren Wir-
kungen einerseits und die Festlegung der Prozesse der Wissenschaftlichkeit ande-
rerseits. Wir hatten gesehen, dass in jeder Metaphysik  und wie sollte die Wissen-
schaft von ihr frei sein?  ein Etwas als Ursache der Phänomene zugrundelegt wird; 
diese fungieren als Zeichen für jenes. Während nun der Zeichenaspekt theoretisch 
nur als Umkehrung der Ursächlichkeit aufgefasst wird (und daher von dieser ab-
hängig bleibt), ist grundsätzlich immer fraglich: 1. was überhaupt als Ursache in 
Frage kommt, 2. wie inwiefern das Be-
obachtbare Wirkung der zugrundelegten Ursache sein kann. Jeder Denkstil beant-
wortet diese drei Fragen, und er muss sie beantworten, will er Wissenschaft sein. 
Zugleich damit legt er fest, nach welchen Prozessen die Aufdeckung der Ursachen 
zu geschehen hat, wer daran beteiligt ist, nach welchen Ritualen der Austausch oder 
Streit der Meinungen organisiert ist usw. Diese Aspekte obliegen der disziplinie-
renden Gewalt des Denkkollektivs. Fleck hat sie (146-164) für das moderne Denken 
beschrieben. 

Wir haben es also mit einem Relativismus zu tun, aber mit einem ganz strengen. 
Erkennen ist relativ auf einen Denkstil und ein Denkkollektiv. Im Erkennen kom-

eine Auseinandersetzung, deren 
fe, in denen es beschrieben werden kann, allererst gefunden werden müssen. Die 

beschreiben.5  
Erfahrenhei-

ten
dern auch in bestimmte in ihm wirksame Tatsachen eingearbeitet hat, diese allererst 
zu sehen lernen muss und sie, nach gehöriger Übung und Gewöhnung, bald auch 
ohne Schwierigkeiten sehen wird. 

 
Eben dieses Voraussetzungsvermögen [der stilgemäßen Kontrollmechanismen und Gewiss-

heiten] und die Übung, manuelle und gedankliche, bilden zusammen mit dem ganzen experi-

mentellen und nicht experimentellen, sowohl mit dem klargefassten wie auch mit dem unkla-

 Wissensbestande eines Forschers das, was wir Erfahrenheit nennen wollen. 

(126) 

 
Erfahrung wird so selbst zu einem dynamischen System, das überhaupt nur in sei-
ner Verschiebung und Geschichtlichkeit sein kann! 
bedeutet die Etablierung neuer Weisen der Erfahrung. 

                                                             
5  o wenig aussagbar 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Dagegen beginnt jede wissenschaftliche Einsicht mit einem Sehen, das sich 

klaren anf  
 

stillos: verworrene, chaotisch zusammengeworfene Teilmotive verschiedener Stile, wider-

sprechende Stimmungen treiben das ungerichtete Sehen hin und her: Streit der gedanklichen 

Gesichtsfelder. Es fehlt das Tatsächliche, Fixe: man kann so oder so sehen, fast willkürlich. 

Es fehlt der Halt, feste Boden . (121 f. Meine 

Hervorhebungen) 

 
Ist es nicht auffällig mit welcher Zwangsläufigkeit in dieser Beschreibung jene Be-
griffe auftauchen, die wir im vorigen Kapitel zur Kennzeichnung der Dialektik der 
Geschichte eingeführt hatten? Das Chaos als das andere des Bestimmten und die 
Richtung, die der Vertex erst zu geben vermag, beherrschen das Bild des anfängli-
chen 

 
Ebenso deutlich ist aber auch, dass es ein totales Chaos nicht gibt. Es gibt es 

eben immer nur in Bezug auf ein entweder unterstelltes oder bereits wirksames Be-
stimmtes und Bestimmendes; und selbst wo noch gesucht wird, erscheint immer 
schon etwas, sei es auch noch so vage oder mit noch so wenig festen Differenzie-
rungen. Die Differenz ist gerade das, was der Denkstil mit seiner dreifachen Be-
stimmung des Seins (Ursache, Ursächlichkeit, Wirkungen) erst hervorbringt, und 

zwar sowohl als Differenz des einen gegen das andere wie als Binnendifferenzie-
rung jedes möglichen Gegenstands. Dass aber ein vollkommen chaotisches Sehen 
nirgends zu finden ist, liegt daran, dass die Arbeit des Erkennens keinen Anfang hat 
(so wie sie auch kein Ende kennt): Jeder Erkennende unterliegt immer schon dem 
Denkstil und Denkkollektiv, dem er sich ausgesetzt findet. Damit ist vollkommen 
deutlich, dass wir mit dem Denkstil und (korrelativ und von ihm unabtrennbar) dem 

Denkkollektiv eine konkrete und detaillierte Ausarbeitung dessen vorfinden, was 
wir im vorigen Kapitel das Gesetz genannt haben. 

Das Gesetz ist jene Grenze, die überhaupt etwas als Etwas zur Erscheinung 
bringt. Sie bestimmt, was ist und was gesagt werden kann; sie ist die (immer vor-
läufige) Festsetzung der Arbeit des Vertex. Ebenso bringt erst der Denkstil über-
haupt etwas zur Erscheinung. Er macht es möglich, dass sich ein Relevantes und in 
sich Bestimmtes aus der Menge der möglichen Erfahrungen aussondert und heraus-
sticht  
ihrerseits als Produkt des Denkstils selbst erscheint. Mit Husserl gesprochen, ist 
auch hier, im Bereich der Wissenschaft wie bei jeder Erkenntnis das Prinzip der 
Abschattung unhintergehbar: Die von einem gegebenen Gesetz (mit Fleck von ei-
nem Denkstil und Denkkollektiv) abhängige und sich in der Geschichte, der logi-
schen Zeit verwirklichende Erkenntnis kann nicht übersprungen werden hin auf ei-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 219 

absoluter, d.h. von allen Bedingungen losgelöster Wahrheit ist nichts als die Fikti-
on, die sich im Vollzug der Erkenntnis, in der Stabilisierung des Denkstils und der 
Eingewöhnung in den sich so konstituierenden Denkzwang retroaktiv als eine 
transzendentale ergibt. Wahrheit und Wirklichkeit sind jene Dimensionen der Welt-
habe, die sich im Prozess der Erkenntnis in ihrer je konkreten Gestalt ergeben und 
die von ihrer Genese nirgends abgetrennt werden dürfen: 

 
Auf diese Weise ist die Entdeckung mit dem sogenannten Irrtum unzertrennlich verflochten: 

um eine Beziehung zu erkennen, muss man manche andere Beziehungen verkennen, verleug-

nen, übersehen. 

Analog den Erscheinungen der Bewegungsphysiologie verhalten sich jene der Erkenntnisphy-

siologie: um die Bewegung eines Gliedes auszuführen, muss ein ganzes sogenanntes myosta-

tisches System als Fixationsbasis unbeweglich gemacht werden. Jede Bewegung besteht aus 

zweierlei aktiven Vorgängen: aus Bewegungen und aus Hemmungen. Dem entspricht in der 

Erkenntnisphysiologie ein zielstrebendes, gerichtetes Determinieren und ein entgegenkom-

mendes Abstrahieren, die einander ergänzen. (44. Meine Hervorhebung) 

 
Auf diese Weise sind Erkenntnis, Etwas-Sehen einerseits und die Täuschung, Et-
was-Nicht-Sehen andererseits produktiv miteinander verwachsen. Jeder Denkstil 
schafft zugleich mit dem durch ihn Bestimmten einen unscharfen Bereich dessen, 
was aus ihm, aus der Wirklichkeit damit, ausgeschlossen bleibt. Fleck analysiert ei-
ne Reihe von Stufungen, in denen sich dieser Ausschluss praktisch vollzieht (40-
53). Diese Stufungen reichen von der Undenkbarkeit des nicht dem Denkstil Kon-
formen über seine Unsichtbarkeit, sein Verschweigen, seine aufwändige theoreti-
sche Reintegration bis hin zur magischen Realisierung des nur theoretisch Vermein-
ten. Gerade die letzte Stufe ist instruktiv: Fleck bezieht sich darin auf Abbildungen 
aus alten anatomischen Atlanten, in denen  gemäß der Theorie, dass männliche 
und weibliche Geschlechtsorgane strukturell isomorph sind  bei den weiblichen 
Organen Gefäße zum Abfluss des unterstellten Ejakulats einfach zugeschrieben 
werden. Die Pointe daran ist doppelt: Zum einen muss man keinen bösen Willen zur 
Täuschung vermuten; die Herrschaft des Denkstils lässt etwas sehen, was man für 
diese, der Theorie nach notwendigen Gefäße hält. Zum anderen lässt sich die Denk-
stilgebundenheit selbst noch der Abbildung nicht umgehen: Bei seiner Suche nach 

hätte stellen können, musste Fleck feststellen, dass so eine sich nicht finden ließ. 
Selbst noch Photographien, auf die er stieß, waren im Sinn der herrschenden Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

rie manipuliert.6 
dung der überholten gegenübergestellt werden kann: nur Lehre steht gegen Lehre. 

nd im Leben keine 
 

Es sind diese Ausführungen, die uns einen der wichtigsten Punkte dieser Arbeit 
klarstellen und präzise fassen helfen: Die Anschauung kann nicht als eine für sich 
bestehende letzte Grundlage aller Wissenschaft dienen, nicht einmal der Phäno-
menologie. Denn was Anschauung ist, was wirklich gesehen werden kann, verweist 

e unabsehbare Geschichte der 
ein Gesetz, in dem sie sich als ganze arti-

kuliert. Anschauung ist in einem ganz präzisen und konkreten Sinn in der Dialektik 
der logischen Zeit selbst verankert.7  

Und noch ein Zweites wird durch diese Beispiele und durch die Analysen 
Flecks in jenem Abschnitt deutlich: Unsere erste Charakterisierung und Annähe-
rung an die Termini der Dialektik bedarf einer Präzisierung. Zwar ist es richtig, und 
Flecks eigene Formulierungen bestätigen das, dass in jeder metaphysischen Theore-
tisierung das andere des Bestimmten und des 
auftritt. Doch in der konkreten Artikulation der Welt durch die Dialektik der logi-
schen Zeit ist das andere des Bestimmten keineswegs einfach und undifferenziert 
das Unbestimmte. Vielmehr ist das andere des Bestimmten meist selbst vielfältig 
bestimmt. Es unterliegt der Atimia des Gesetzes, der Entrechtung und Ausstoßung 

oder was auch immer das Gesetz in seiner konkreten Gestalt repräsentiert. Nicht 
einfach das Unbestimmte ist das andere des Bestimmten, sondern das Nicht-Seiende 
und das Irrelevante, das Falsche und das Undenkbare, aber auch das Unsinnige, 

das Absurde, das Groteske, das Obszöne und Widerliche, selbst noch das Böse  
mit einem Wort: alles, worauf sich der Humor mit Vorliebe stürzt, um es auszukos-
ten und ihm für einen Augenblick zu seinem Recht zu verhelfen, wenn auch nur in 
einem Akt der Bestimmung und Sinnverleihung, der selbst als Travestie jeder 

                                                             
6  

ahl aus den 

unendlich vielen möglichen Photographien eine, die als typische direkter Ausfluss eines 

Denkstils und der durch ihn bestimmten Erfahrenheit wäre.  

7  

lung ber

recht zu behalten. Gleichwohl lässt sich auf diese Begriffe nicht ohne Weiteres verzich-

ten. Wenn ich sie weiterhin gebrauche, dann mit der nun unzweifelhaften Kautel, dass 

auch in ihnen keine absolute, keine unhistorische Unterscheidung vor allem gesehen wer-

den darf.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 221 

 Denn der Humor ist nichts anderes als das 
Oszillieren des Gesetzes, das für sich zur Erscheinung kommt. (Dazu später mehr.)8 
                                                             
8  Ebenso kann das andere der Bestimmtheit einer moralisch-theologischen Deutung unter-

liegen. Dafür ist z.B. das zweite Buch von Miltons Paradise Lost instruktiv. Die gefalle-

nen Engel werden von Anfang an in einer Ordnung vorgestellt, einer Hierarchie, die zum 

einen ihre deutliche Herkunft von der himmlischen hat  denn dort wurde sie instituiert , 

die zugleich aber, durch die Untreue zu Gott, zu ihrer eigenen Travestie verkommen ist. 

Als sich Satan auf den Weg macht, die Erde zu suchen, deren kommende Erschaffung 

noch im Himmel prophezeit worden war, stößt er zunächst, an den Pforten der Hölle, auf 

die Personifikationen von Sünde und Tod (II, 648 ff.). Die Sünde

und Geliebte, endet nun ab der Hüfte in einem schlangenartigen, sich windenden Stachel. 

shape/If shape it might be called that shape had none/Distinguishable in member, joint or 

limb,/Or substance might be called that shadow seemed,/For each seemed either; black it 

stood as night,/Fierce as ten Furies, terrible as hell,/and shook a dreadful dart; what 

seemed his head/The likeness of a kingly crow (II, 666-673) Dieser Tod ist ge-

radezu dadurch gekennzeichnet, dass er sich der Gestalt entzieht, dass er der Bestimmt-

heit mangelt, aber nicht in einer nur defizitären, sondern einer dezidiert bedrohlichen 

Weise. (Man beachte nur das wiederholte 

nicht fassen.) Durch seinen Rest an Bestimmtheit bleibt der Tod aber ein geradezu limi-

nales Wesen, was ja in mehr als einer Weise zu ihm passt: als Hüter der Pforte, als Über-

gang von diesem Leben zum nächsten, als Gestalt ohne Gestalt. Als es Satan gelingt, 

Sünde und Tod zu überzeugen, ihm die Pforte zu öffnen, sieht er sich nun tatsächlich ei-

nem unendlichen Ozean gegenüber, in der das Chaos der Elemente herrscht. Milton ent-

wirft hier also, in 890 ff., ein exaktes Bild des metaphysischen Unbestimmten (wenn es 

so etwas geben kann). Zugleich greift er dazu auf antike, atomistische und elementarphy-

sikalische Vorstellungen zurück, die ja bereits eine erste Ordnung des Chaos als Chaos 

nämlich sind. (Es bestätigt sich, dass es ein absolutes Chaos nicht einmal in Gedanken 

geben kann.) Auch Gott als Prinzip aller Bestimmung kehrt wieder, denn der Kampf der 

Elemente wird solange weitergehen, bis Gott ordnend in ihn eingreift und aus ihm neue 

Welten erschafft (914-6). Was in diesen Beschreibungen schon angedeutet ist, nämlich 

dass Chaos (895, 907), Nacht (894) und Zufall (910) als halb abstrakte, halb personifi-

zählung: Satan fällt, und er würde bis heute fallen, hätte ihn nicht eine zufällige gewittri-

rissene Größe in der Aitiologie des Bösen wirksam; er gehört selbst, und gerade in seiner 

Unbestimmtheit, in das Reich, das sich der Bestimmung entziehen will und eben dadurch 

mitbestimmt bleibt. Das bestätigt sich weiterhin, wenn Satan, angelockt durch ein Gewirr 

Lärm, auf den Thron jenes Abgrundes trifft (und wieder 

eine Travestie). Auf dem Thron sitzt die Nacht, und neben ihr finden sich klassische Göt-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Und schließlich benennt Fleck auch ein offenbar allgemeines Prinzip, mit dem 
er, so der erste Eindruck, doch wieder zu einer überhistorischen Sichtweise zurück-

formuliert also nicht ein Metaprinzip und übergeordnetes Kriterium wissenschaftli-
chen Arbeitens. Nicht nur widersprechen dieser Auslegung die folgenden Sätze der-

Erklärungen, da sie tatsächlich alles erklärt  Fleck hatte doch schon klargemacht, 
dass es keineswegs selbstverständlich ist, etwas überhaupt sehen zu können! Das 
Postulat vom Maximum der Erfahrung ist daher weder Metaprinzip noch Kriterium, 
sondern nichts anderes und nichts Geringeres als das innere Prinzip der Dialektik 

der logischen Zeit selbst: Immer mehr und immer weiteres und anderes drängt dazu, 
erfahren werden z
ches, was zuvor in den Graubereichen des Unbestimmten lag (in dessen vielfältiger 
Differenzierung) zum Gegenstand einer wirklichen Erfahrung werden kann. Zu-
gleich kann niemals alles gesehen und erfahren werden; jede Verbesserung des 
Blicks in einer Richtung wird durch eine Unschärfe, ein Abrücken in einer anderen 
erkauft. Das Postulat vom Maximum der Erfahrung reguliert also immer schon und 
ohne jede transzendente Begründung die Dialektik der logischen Zeit, eben weil 
diese Dialektik und Geschichte ist.9  
                                                                                                                                       

ter der Hölle wie Orcus und Ades, ebenso Demogorgon, eine Gestalt, die ähnlich wie die 

Nacht durch ihre Unbestimmtheit bestimmt ist. Damit ist Milton auf dem Boden der Un-

bestimmtheit als solcher. Er setzt ihr aber eine bestimmte Unbestimmtheit zur Seite, näm-

lich einige Höflinge des Chaosthrons, die als Prinzipien der Zerstörung jeder rechten 

(959-967). Bei Milton ist also beides präsent: das Unbestimmte als solches, als reines und 

so ihrerseits wohlbestimmten Prinzipien solcher Zerstörung. Das, was sich dem Zugriff 

dadurch entzieht, dass es der Ordnung ermangelt, ruft klassischerweise das Gefühl der 

Erhabenheit hervor; Burke zitiert denn auch in seiner Analyse derselben die (oben wie-

der

(Edmund Burke: A philosophical enquiry into the origin of our ideas of the 

sublime and beautiful. 55). 

9   d.h. Veränderung der Bereitschaft für gerichtetes Wahr-

nehmen  

ses Postulat darf nicht mit dem später von Fleck gen

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 223 

Von hieraus lässt sich auch die Rolle beleuchten, die die Anschauung unter sol-
chen Vorzeichen noch haben kann. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sie in 
einer so verstandenen Philosophie nicht mehr die Funktion einer letzten und un-
zweifelhaften Begründung erfüllen kann. Damit fällt aber auch der starre Kontrast 
von Begriff und Anschauung, der die Philosophie spätestens seit Kant in immer 
schärferer Form beschäftigt hat. Gleichwohl versteht sich die vorliegende Analyse 
doch als eine phänomenologische. Wie lässt sich das noch rechtfertigen? Zum einen 
hatten wir schon ausführlich dafür argumentiert, dass sich in der Phänomenologie in 
letzter erdenklicher Klarheit ein metaphysisches Konzept ausspricht, das für alles 
zukünftige Denken leitend sein muss und das, obwohl mit seinen eigenen Schwie-

phiegeschichte darstellt: die Metaphysik der Immanenz. Husserl hatte also recht, 
wenn er die Philosophie in der Phänomenologie an ein Ziel gekommen glaubte, 
auch wenn er wohl dieses Ziel nicht an der richtigen Stelle vermutete. (Dass dieser 

Anfang ist, ein unhintergehbarer Schritt der lo-
gischen Zeit, versteht sich nach allem Vorangegangenen von selbst.) 

Zum anderen verliert die Anschauung aber keineswegs ihre zentrale Rolle in der 
Philosophie. Vielmehr wandelt sie sich von der Grundlage der Wahrheit aller Phi-
losophie zu deren wichtigstem, vielleicht einzigem Thema, das sich durch seine 

Wandelbarkeit, seine Historizität, seine Sozialität geradezu auszeichnet, im besten 
Sinn des Wortes. Es ist letztlich die Frage, die diese Arbeit von ihrem Anfang an 
begleitet: Was heißt es ganz konkret und je neu und anders, eine Welt zu haben? 
Wie ist diese volle und anschauliche Welthabe in der Pluralität der Subjekte, der 

schaltung jeder Transzendenz? Wie ist es möglich und was heißt es, dass diese 
Welthabe gerade nicht festgelegt ist, sondern im Gegenteil nur ist, insofern sie sich 
je anders bestimmt (Altermination)? Die Anschauung wandelt sich mit einem Wort 
und wird von einer passiven zu einer, vielleicht zu der aktiven Koppelung des 

Menschseins. Diese Arbeit ist demnach phänomenologisch  wenn man auf solche 
Schulzuweisungen Wert legt , indem sie die Anschauung noch ernster nimmt.  

 
Doch Flecks Ausführungen zeigen deutlich, dass man auf solche Schulzugehörig-
keiten nicht ohne weiteres Verzicht leisten kann. Wissenschaft, auch Philosophie, 
                                                                                                                                       

ses ist die Erscheinungsform von jenem innerhalb eines Denkstils, nämlich des moder-

nen. Das Postulat vom Maximum der Erfahrung muss keineswegs in einem Denkstil auf-

tauchen; dieser kann explizit gegen seinen Gedanken gerichtet sein. Dieses grundlegende 

Postulat ist nämlich als internes Prinzip der Dialektik von Geschichte überhaupt den 

Denkstilen weder transzendent noch einfach immanent, so wie ein Gedankeninhalt (z.B. 

ein bestimmter Krankheitsbegriff) einem Denkstil immanent ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ist wesentlich eine soziale Tätigkeit, auch wenn auf den Büchern üblicherweise am 
Ende nur ein Name prangt. Das Denkkollektiv verbürgt, nicht zuletzt durch einen 
sozialen Zwang, durch Einweihungs- und Autoritätsmechanismen, die Stabilität und 
Kontinuität des Denkstils.10 Es verbürgt dadurch die notwendigen Bedingungen da-
für, dass Geschichtlichkeit sich herstellen kann, es verbürgt nicht zuletzt nämlich 
auch Verständlichkeit. Dass Verständlichkeit und Unverständnis keine Widersprü-
che sind, sondern im Gegenteil sich gegenseitig fordernde Aspekte ein und dessel-
ben Prozesses, macht die Konstitution dieser Geschichtlichkeit überhaupt erst ver-
ständlich. Fleck hat das genau beobachtet: 

 
Fertigkeiten, Erfahrungstatsachen, Ideen    gingen von Hand zu 

Hand, von Kopf zu Kopf und änderten sicherlich ihren Inhalt, sowohl während des Aufenthal-

tes in jedem Individuum, als auch während des Weges von Person zu Person, da vollkomme-

nes Verstehen des tradierten Wissens so schwer ist. Schließlich entstand ein Wissensgebäude, 

das eigentlich von Niemandem geahnt und beabsichtigt wurde, ja eigentlich gegen das Ahnen 

und die Absicht des Einzelnen. (91) 

 
Und das nur in Bezug auf einen Prozess, der sich innerhalb eines Denkkollektivs 
abspielt. Noch schwerer wiegt das Unverstehen, wo mehrere Denkstile Elemente 

) Und 

Saussure den sprachlichen Wert nimmt. 
Zugleich dürfen Denkstil und Denkkollektiv ihrerseits nicht hypostasiert wer-

den. Sie sind nur und ganz historisch, so wie die Geschichte die letzte und einzige 
Dimension der Artikulation von Welt überhaupt ist. Immer von neuem artikuliert 

 

digkeit des Materiellen, dann als jenes Etwas, das zu entstehen hat, das von einem 
Subjekt gesetzt wird, im Oszillationsfeld des Gesetzes zwischen Buchstabe und 
                                                             
10  Es sind die Namen, die von einem anderen verliehen werden. Zugleich ist jeder Name ei-

ne Altermination, zu der ich mich stellen muss. Und ich kann darin auch versa

Einführung, eine Art Weihe, die andere erteilen, eröffnet den Eingang in ein Wissen,  

Erfahrung, immer nur persönlich erlangbar, befähigt erst zum tätigen, selbständigen Er-

 f.) Was, so muss man sich fra-

gen, geschieht, wo die Aneignung des eigenen Namens nicht gelingt? Genauer: Diese 

Aneignung muss 

gehoben werden kann. Aber es mag strukturelle Unterschiede in den Weisen dieses Miss-

lingens geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 225 

Geist. Sosehr dieses in jenes übergehen kann, so wenig dürfen beide Bedeutungen 
der Wirklichkeit miteinander vermengt werden. Sie bezeichnen andere Weisen, in 
denen Wirklichkeit erscheinen kann. Während man Wirklichkeit meist (zumindest 
diesseits der Spekulation) mit der stupiden Anwesenheit der Dinge identifiziert, al-

che in eine andere modale Richtung, die wir mit dem Kunstbegriff des Deontischen 
anzuzeigen versuchten. Zugleich ist diese zweite Wirklichkeitsdimension ihrerseits 
verdoppelt, insofern das Gesetz einen Anspruch stellt, also das Subjekt in das Deon-
tische hineinstellt, innerhalb dessen etwas entstehen muss: In der Spannung zwi-
schen dem Ontischen und dem Deontischen fordert etwas seine Hin-Stellung. 

Vielleicht ist auch diese Unschärfe des scheinbar grundlegendsten Begriffs wie-

vollen Bedeutung kann überhaupt nicht gefasst werden, weil sie eben diese Doppel-
deutigkeit des Ontischen und des Deontischen ist
Wirklichkeit verbirgt dann nur notdürftig das aufeinander bezogene und doch zu 

 
keit immer eine Eigenschaft: Sie stellt einen 

Widerstand, etwas Festes dar, oder sie soll es doch zumindest. Die Widerständigkeit 
des Materiellen, der Anspruch des Gesetzes, die Härte der Gewalt, das Wider-
standsaviso, in der sich für die Wissenschaft je di  immer 
steht etwas entgegen.11 Interessanterweise nennt Fleck selbst neben dem Wider-
standsaviso der Wissenschaft als Feststellungsarten einer Tatsache auch die Hallu-
zinationen eines Kranken und den Schmerzensschrei eines Kindes, das sich gesto-
ßen hat (134). Und im anfänglichen und noch nicht artikulierten Schauen des For-

 
Eine wesentliche Differenz zwischen Flecks Ansatz und der Weise, in der hier 

die Analyse geführt wird, darf nicht verschwiegen werden: Bei Fleck ist wesentlich 
das Denkkollektiv das Subjekt der Erkenntnis, und nur sekundär auch der Einzelne. 
Dagegen schreibe ich überall so, als sei das Verhältnis umgekehrt. Fleck hätte das 
sicherlich kritisiert, und mit einigem Recht. Für einmal will ich auf die billige Ant-
                                                             
11  Castoriadis, dessen Theorie überhaupt einige Verwandtschaft zum hier Entworfenen zeigt 

(etwa darin, dass auch bei ihm die operativen Begriffe des Bestimmten und des Unbe-

stimmten eine zentrale Funktion erfüllen), schreibt im selben 

technique opère ainsi la division du monde en ces deux régions fondamentales pour le 

faire humain: celle qui résiste de toute façon et celle qui (à une étappe donnée de 

Elle constitue dans le réel brut ce par rap-

port à quoi on ne peut rien, et ce par rapport à quoi un faire est possible. La technique est 

et de 

(Technique. 303)  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 die gleichwohl am Platze wäre  und auf ein Problem 
hinweisen, auf das Fleck keine rechte Antwort geben kann: Wie genau lässt sich 
noch das schöpferische Element der Erkenntnisgeschichte, der logischen Zeit fas-
sen? Dass Geschichte eine solche schöpferische Angelegenheit ist, bestreitet Fleck 
nicht, im Gegenteil: darin besteht eine seiner wichtigsten Einsichten. Und auch das 
individuelle und persönliche Element der Wissenschaft sieht Fleck in aller Klarheit. 
Nur erklären kann er es nicht mehr: Warum einer in dieser Richtung, mit diesen 
Gedanken und tastenden Versuchen forscht und nicht in einer anderen, bleibt frag-
lich. Zwar gibt es soziale Stimmungen, die bestimmte Probleme begünstigen  etwa 
die besondere gesellschaftliche Aufmerksamkeit auf die Syphilis und ihre Bekämp-
fung in Flecks Beispiel , und sicher sind nicht zu jeder Zeit alle Probleme möglich. 
Doch andererseits werden sie ja erst möglich, indem jemand sie neu und unerwartet 
angreift, in einer Abweichung vom Denkstil, die groß genug ist, um neue Probleme 
sichtbar zu machen, doch klein genug, um noch, wenn auch nach Kämpfen und ei-
niger Zeit, als Fortentwicklung des Denkstils selbst gelten zu können. Mit einem 
Wort: Fleck fehlt ein Begriff, der die Funktion einnehmen könnte, die hier der Ver-
tex hat, ein Hinausgreifen in einen noch unbestimmten Ort, das zugleich ein Hin-
ausgreifen in eine echte Zukunft ist (also eine solche, die mehr ist als bloße logische 
Fortschreibung der Gegenwart). Jedes Erkennen und Schaffen bedarf aber des 
Strabismus, und solches Schielen wird erst durch die Differenz zwischen Kollek-
tiv/Denkstil und Subjekt eingeführt. Wir werden darauf im folgenden Abschnitt zu-
rückkommen.12 
                                                             
12  Der Leser wird bei den vorangegangenen Seiten über Ludwik Fleck gelegentlich an das 

bekannte Buch von Thomas Kuhn über Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen ge-

dacht und dessen Diskussion vermisst haben. In der Tat erwähnt Kuhn Flecks Buch sogar 

(9). Dass er es bei dieser einen Erwähnung belässt und ihn nicht vielmehr bei all seinen 

zentralen Punkten zitiert, ist allerdings schwer nachvollziehbar. Denn in der Tat lassen 

sich alle grundlegenden Thesen Kuhns direkt auf Fleck zurückführen (die Herausstellung 

der radikal historischen und sozialen Natur von Wissenschaft; die Wirksamkeit gewisser, 

sich wandelnder Schemata des wissenschaftlichen Denkens, die als Rahmung für die For-

schung fungieren; damit die Unterscheidung in verschiedene Niveaus des wissenschaftli-

chen Arbeitens; die Unmöglichkeit, von direkt und eindeutig gegeben Daten auszugehen, 

dass sich Kuhn bemüht fühlte, das Ganze in ein etwas großartigeres begriffliches Schema 

hineinzupressen und dafür jene ganz und gar außergewöhnliche Präzision Flecks aufzu-

geben. Das zeigt sich vor allen Dingen bei der Rede von dem Paradigma als einem Welt-

bild (Kapitel X). Kuhn spürt hier, dass das, was wir die transzendentale Frage nennen, 

unumgänglich ist. Aber anstatt seinem Original genauer zu folgen, gelangt er nur zu sehr 

lauwarmen Aussagen darüber, was er damit meint, wenn er sagt, die Wissenschaftler, die 

verschiedenen Paradigmata unterstehen, lebten in anderen Welten. Sein bester Versuch 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 227 

THEORIE DER THEORIE 
 

Stellen wir die Frage noch einmal von neuem: Wie entstehen Theorien, wie neue 
Bedeutungen und Begriffe? Wir hatten bereits festgestellt, dass die Unterscheidung 

Recht. Sie wurzeln beide gleichermaßen (und gemeinsam) in dem, was man so un-

gentliche und bildhafte Bedeutungen konkret voneinander scheiden, und vor allem 
auch: was bedeutet es, dass gewisse Gegenständlichkeiten anderen ähnlich sind? 

 
 

a) Von den Urbildern der Wortlosigkeit 
 und den Urbildern des Wortes 
 

Denn es geht um das, was im engen Sinn Neues schafft. Zwar ist jede Altermination 
eine neue Bestimmung, die ein bestimmtes Etwas als ein solches erst in den Blick 
bringt; diese neue Bestimmtheit ist aber nur möglich, insofern eine wirklich neue 
Dimension geschaffen ist, die es zuvor in allerstrengstem Sinn nicht gab; diese Di-
mension ist immer, implizit oder explizit, theoretisch. Es geht also um den Ur-

werden muss. 
Ich starte mit einem Beispiel: Canetti beschreibt zu Beginn des dritten Bandes 

seiner Autobiographie, Das Augenspiel, die Begegnung mit dem Dirigenten Her-
mann Scherchen. Canetti spart dabei nicht mit kritischen und äußerst harschen Be-
trachtungen; man könnte sagen, Scherchen komme darin nicht gut weg. Dass das so 
ist, hat sicherlich zweierlei Gründe: Zum einen ist das tatsächlich die persönliche 
Abneigung, nicht nur gegen den Mann Hermann Scherchen, nicht nur gegen den 
Rivalen bei Anna Mahler, sondern auch gegen eine bestimmte Art der Selbstdarstel-

                                                                                                                                       
ist noch eine Psychologisierung des Problems, aber immerhin spürt er deren Unzuläng-

lichkeit, ohne ihr doch etwas Treffenderes entgegensetzen zu können. Er kommt hier 

en Sauerstoff entdeckt 

ach einer Revolution noch 

Stelle, die den Kern der ganzen Frage betrifft  all das deutet darauf hin, dass Kuhn 

schlicht die Mittel zu der philosophischen Durchdringung fehlen, die hier nötig wäre. Der 

naltext in Vergessenheit geriet, ist eine traurige Ungerechtigkeit.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

lung und verherrlichung. Diese persönliche Abneigung Canettis wird aber nur in 
dem Maße auch philosophisch interessant, darf daher auch nur deswegen so viele 
Seiten beanspruchen, als und weil sie sofort überhöht wird zu einem allgemeinen 

selbst war, studiert, nicht 
ein Wort, nicht ein Schweigen, nicht eine Regung von ihm ist mir entgangen, end-
lich hatte ich in Reinkultur nah vor mir, was ich begreifen und darstellen wollte: ei-

13 
Hermann Scherchen ist also vor allen Dingen insofern wichtig und der ausführ-

lichen Erwähnung wert, als er nicht nur Hermann Scherchen ist. Er ist aber auch 
nicht einfach nur zugleich ein Beispiel oder eine Illustration, auch kein Symbol. Es 
spielt sich dort im Gegenteil eine ganz konkrete Begegnung Canettis mit einem ganz 
konkreten Menschen ab (den er in seinen ganz konkreten Zügen zu beschreiben 
sucht, auch wenn er dabei vielleicht manchmal erbarmungsloser ist, als es sein 
müsste), aber eine solche Begegnung und ein solcher Mensch, dass das Erlebte zu-
gleich zum Urbild einer Idee wird.14 

Dieses, gelinde gesagt, belastete Wort des Urbildes passt hier ausnahmsweise 
ganz genau: Das Urbild ist ein Bild, es ist ganz konkret erlebte Erfahrung: ein 
Mensch, eine Situation, ein Kunstwerk, eine Farbe, ein Gefühl, 
Urbild ist jene Erfahrung, die über sich hinausdrängt und sich zum Maßstab macht, 
die auf Allgemeinheit weist, die Allgemeinheit im strengen Sinn verkörpern will.15 

Wie ist das möglich? Muss diese Erfahrung dafür besonders intensiv sein? Die 
Intensität einer Erfahrung ist kein sicheres Maß, da z.B. Hermann Scherchen sicher-
                                                             
13  Elias Canetti: Das Augenspiel. 81. Es ist im Übrigen interessant, wie Canetti sich hier, ob 

bewusst oder nicht, selbst verrät, denn er gesteht ein, dass er sich dem Dirigenten gegen-

über verhalten hat, wie dieser sich gegenüber allen anderen: genau und erbarmungslos. 

Ob darin das Prinzip der Verwandlung Anwendung gefunden hat, das Canetti überall auf-

zuspüren und zugleich zu üben suchte, oder ob sich darin eine geleugnete Verwandtschaft 

Geltung verschafft, eine Machthaberei Canettis, die sich nur andere Wege sucht als die 

des Dirigenten, sei dahingestellt. Es ist noch erwähnenswert, dass diese Idee des Dirigen-

ten als des Paradigmas des Machthabers auch in Masse und Macht 

 

14  -

Zwar fällt der Begriff in einem etwas anders gelagerten Kontext (nämlich in Bezug auf 

die Erfindung des Erzählers), und er wird auch anders konzeptualisiert als hier vorge-

schlagen. Dennoch scheint das ein brauchbarer und treffender Ausdruck des hier Gemein-

ten zu sein.  

15  Dann, eines Tages, wenn dieser Prozess sich vollzogen hat, dann wird man von ihr sagen 

können, wie Fleck es ausdrückt, dass das Wort Fleisch geworden ist  aber auch nur, weil 

diese Erfahrung längst eine solche Transformation durchlaufen hat, dass sie nicht mehr 

dieselbe geblieben ist.  

-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 229 

lich immer sehr intensiv war  wenn man Canettis Schilderung glauben darf , aber 
nur bei einem diesen Charakter eines Urbildes annehmen konnte (zumindest genau 
dieses Urb

gerade darum geht, wie sich ein Subjektives objektiviert. 
Man wird mindestens zwei Weisen des Urbilds unterscheiden müssen: das Ur-

Es gibt Erfahrungen, die vor allem als Beweis einer fundamentalen Ratlosigkeit 
dienen, die vor die Tatsache stellen, dass in einem ganz zentralen Punkt etwas noch 
völlig Unverstandenes liegt. In Canettis Fall wird man hierin die Serie der Mas-
senerlebnisse verorten müssen, wobei sich die frühesten, die in Canettis Autobio-
graphie etwa schon mit den wöchentlichen Versammlungen der Zigeuner bei Canet-
tis Großvater in Ruschtschuk beginnen, erst im Nachhinein, unter der Beleuchtung 
des urbildlichen Erlebnisses  des Brandes des Wiener Justizpalastes  als solche, 
in ihrer ganzen Bedeutung und Fragwürdigkeit ergeben. Die notwendig nachträgli-
che Form der Autobiographie lässt hier eine Serialität erkennen, die der Erfahrung 
mehr Konstanz verleiht, als sie tatsächlich besitzt; gleichwohl liegt darin keine Ver-
fälschung: so und nicht anders gibt sich nun einmal die sinnvolle Ordnung einer 

16 Zwische
kontingenten und brüchigen Sinnstiftung, verläuft das Wechselspiel, das Wirklich-
keit und Wahrheit gegenseitig aneinander bindet und im Verhältnis gegenseitiger 

st stiftet. (Dass dabei das Pendel 
 auch je nach Lebensphase  mal in diese, mal in jene Richtung ausschlägt, dass 

z.B. im Erleben des Jugendlichen die Kontingenz eines abenteuerlichen oder auch 
bedrohlichen Lebens vor der Rationalität einer zusammenhängenden Erzählung 
steht, die ihrerseits im Alter tendenziell die Möglichkeit neuer und ungedachter Er-
fahrungen unterbindet, ist dabei nicht verwunderlich. Auf den Begriff der Serie 
werde ich gleich noch zurückkommen.)  

Die Massenerfahrungen, die ihr spätes Urbild im Brand des Justizpalastes fin-
den, bilden also jene Serie von Erfahrungen, die als solche der Wortlosigkeit fol-
genreich werden. Canetti fühlt, dass sich dort etwas Bahn gebrochen hat, dessen 
Bedeutung noch nicht einmal ganz erahnt, geschweige denn dessen theoretische 
Fassung bereits adäquat in Angriff genommen ist. Dies wird ihm zur Aufgabe. Nun 
wird man fragen, weshalb er ausgerechnet eine theoretische Ergründung dieses 
Phänomens suchte, weshalb er es nicht auszurotten oder zu verwenden suchte, wes-
halb er es überhaupt als solches, als ein frag-würdiges Phänomen, hat erfahren kön-
                                                             
16  Ganz deutlich erkennt diese Serialität und die Logik, die sie der Autobiographie oder 

in der Kindheit bin ich nachgegangen, und keine habe ich entstellt. Es fehlt die früheste 

Erinnerung an Blätter  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

nen. Alles, was sich allgemein dazu sagen lässt, ist, dass das Erkennen des Phäno-
mens als eines frag-würdigen, zumindest bemerkenswerten auf eine Struktur des 
Begehrens, auf eine Beziehung zum Sein verweist, die eben ihm, Canetti eigen war, 
und dass es andererseits einer bestimmten Ökonomie und Schulung des Begehrens 
bedarf, um daraus den Anlass zu philosophischer Reflexion zu machen.17 Letzteres 
leuchtet wohl noch halbwegs ein, ersteres aber scheint wie ein billiger Trick. Aber 
wie sollte man die unendliche Reihe der Problematisierungen, der Fragen und Lek-
türen und Erfahrungen rekonstruieren können, selbst wenn man die wertvolle Hilfe 
seiner eigenen Autobiographie hat, um zu erklären, weshalb es gerade dieses Phä-
nomen ist, das ihm auffällt. Ohne Zweifel wird man anhand dieser Bücher und an-
derer Zeugnisse diese oder jene Begründungslinie aufweisen können; ohne Zweifel 
aber wird man dabei immer hinter einer wirklich befriedigenden Begründung zu-
rückbleiben. Es bleibt, dass Canetti in dieser Erfahrung eine Erschütterung von 
Gewissheiten, von Sicherheiten, von liebgewonnenen Theorien hat sehen müssen, 
wie es ein anderer nicht tat. Es bleibt auch, dass er zugleich von allen anderen Er-
klärungen dieser Phänomene in nichts befriedigt war, zumal von der Freudschen 
nicht. Mit anderen Worten: Die Erfahrung der Masse stößt Canetti in eine Wortlo-

nackte und konkrete Erfahrung; sie hat zwar einen Namen  , aber die-

ser Name sagt noch nicht über sie aus. Er fungiert in den folgenden Jahren nicht als 
Erklärungsgrund, sondern nur als Chiffre für eine Erfahrung, deren Komplexität, 
Stärke und Bedeutung alle leichtf
tet dieser Name zunächst nicht. Insofern bleibt er genau das, ein Name, ein Eigen-
name geradezu  zwar nicht seiner sprachlichen Verwendung, wohl aber seiner the-
oretischen Funktion nach.18  

Etwas ganz anderes geschieht mit Hermann Scherchen. Sein Name, der nun 
wirklich Eigenname ist, wird zum Wort. Denn Scherchen ist, wie eine Kapitelüber-

ein Machthaber. Die Erfahrung mit 
                                                             
17  Trotzdem ist diese Neigung zur theoretischen Fassung nicht einfach nur ein Spezialfall 

der Ökonomie des Begehrens unter anderen. Wir werden noch genauer sehen, was bereits 

auf den ersten Blick einleuchtet, dass es nämlich überhaupt keine Verhaltung gibt, die 

ins Zentrum der transzendentalen Problematik ein.  

18  eine doppelte Funktion der Deskription und der Normativi-

tät, wie wir sie für den Namen im emphatischen Sinn festgehalten haben. Schließlich kri-

tisiert Canetti Freud dafür, Phänomene wie das Heer oder die Kirche als Masse unter-

sucht zu haben; für Canetti hat Freud damit eben das Entscheidende, ja: den Gegenstand 

selbst verfehlt. Dennoch hat dieser Name eine sichtlich andere Rolle als der Name, wie er 

im Coriolan auftritt: nicht mehr der Identifizierung, sondern vielmehr der Verunsiche-

rung, und damit immer nur andeutend und von ferne her selektierend.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 231 

Scherchen wirkt nicht so sehr als bloße Verunsicherung und Frage, sondern sie ist 
der Beginn einer Antwort.19 Der erste Schritt einer Antwort ist das Wort. Das Wort 
ist noch nicht Begriff. Wo genau liegt der Unterschied? Das Wort eröffnet einen Be-
reich, der der einer Theorie werden kann und gelingendenfalls auch wird. Die Theo-
rie ist hier aber noch in der Zukunft, als eine zu schaffende.20 Das Beispiel Canettis 

ren damit getragen, dass seine Theorie der Masse (die ebenfalls nur in einer Ah-
nung, eben in der Hindeutung auf ein Problem bestand) durch eine Theorie der 
Macht zu vervollständigen wäre; d.h. er war sich schon darüber im Klaren, dass 
dort, bei der Macht, etwas zu finden sein müsste, was im Rückgang das Phänomen 
der Masse erhellen könnte. Es fehlte ihm aber noch an einer klaren phänomenalen 
und erst recht theoretischen Grundlage. Nun trifft er auf diesen Dirigenten, und ihm 
wird klar, dass dieser Mann nicht nur ein Dirigent, nicht nur sein Rivale in Liebes-
dingen, nicht nur dieses oder jenes sei  sondern dass sich in ihm das Wesen des 
Machthabers zum Ausdruck bringt. In dem Augenblick, in dem der immer zunächst 
diffuse phänomenale Eindruck auf ein Wort hin überschritten wird, eröffnet sich 
zweierlei: Erstens lässt sich dadurch der einzelne Mensch Hermann Scherchen als 
Exemplum für ein Allgemeines auffassen und zweitens gewinnt dadurch dieses All-
gemeine allererst eine klare Gestalt. Dort also, in der Begegnung mit einem be-
stimmten Menschen, beginnt eine doppelte Arbeit der gegenseitigen Bestimmung 
von Individuellem und Allgemeinem, wobei das, was an jenem festgestellt wird, zur 
Grundlage der Theoretisierung von diesem gerät. Das Urbild ist also ein ganz ande-
res als ein Beispiel, auch anderes als eine Illustration oder ein Symbol etc., weil in 
ihm der Übergang vom Einzelnen zum Universellen vollzogen wird. Wie kann das 
sein, d.h. wie ist das logisch möglich? Schließlich meint man doch gemeinhin, Er-
kenntnis wäre eine Frage der Kategorisierung. Aber in Wirklichkeit ist Erkenntnis 
                                                             
19  Warum kann die Massenerfahrung als Verunsicherung, die Begegnung mit Scherchen 

aber als Beginn einer Antwort dienen? Die Massenerfahrung überwältigt, sie ist ganz und 

unzerteilbar (auf diesen Charakter weist Canetti selbst in seiner Beschreibung des Bran-

des hin). Dagegen ist Canetti zwar mit Scherchen in einer Art Kampf verwickelt, und das 

Vereinnahmen, das Überwältigen und Einverleiben ist eben jene Struktur der Person 

Scherchens, die ihn zum Machthaber stempelt; gleichwohl studiert Canetti ihn, er gliedert 

ihn auf in seine Worte, Gebärden, Handlungen, Phrasen, Gewohnheiten etc. Darin liegt 

der entscheidende Punkt: Eine Erfahrung, die sich, zumindest in ihren groben Zügen, in 

Worte fassen lässt, könnte nicht als jene Vertreibung aus dem Paradies fungieren. Will 

man aber eine Leiter über die Mauer und zurück ins Paradies bauen, dann muss man jede 

 

20   

allerdings mit einem Versprechen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

nichts anderes als der Entwurf neuer Kategorien. Und dies kann nur so geschehen, 
dass ein Einzelnes mit einem Wort belegt wird, das in eine Richtung deutet, von der 
man weiß oder ahnt, dass in ihr etwas Wichtiges zu finden wäre. Das Wort ist also 
die Brücke in eine Theorie, und es gehört zugleich dieser Theorie noch nicht an. 

Masse und Macht  wenn es 
 vom Machthaber schreibt, dann ist das 

Wort zu einem Begriff geworden.  
Umgekehrt muss, wer eine Theorie verstehen will, das Wort wiederfinden, also 

jenen Moment/jenes Moment, in dem sich eine Vermittlung von Einzelnem und 
Universellem vollzieht, wo sich das scheinbar so gut Bestimmte der täglichen Er-
fahrung in einen Horizont der Unbestimmtheit verschiebt. Freilich ist das nicht der-
selbe Unbestimmtheitshorizont, von dem so viel die Rede war. Wir finden also eine 
neue Bedeutung des Horizonts: 
forderung, sie in Bestimmtheit zu überführen, und das heißt: das Wort zum Keim 
einer Theorie zu machen, innerhalb deren es zum Begriff reifen kann. Dabei ist es 
im Übrigen nicht besonders wichtig, ob etwa der philosophische Leser tatsächlich 
genau den Moment des Übergangs findet, der historisch den gelesenen Philosophen 
geleitet hat, der ihm als Wort diente. Meist lässt sich das ohnehin nicht rekonstruie-
ren, und die Produktivität der Lektüre legt darauf auch keinen Wert. Wer meint, 
man müsse einem Philosophen vollkommen gerecht werden, verlangt erstens etwas 
Unmögliches und übersieht vor allen Dingen, dass darin ein Widerspruch in sich 
besteht: Er verlangt doch damit, genau so zu denken wie jener Philosoph, den man 
liest. Aber jener Philosoph musste so denken, weil er gewisse Fragen hatte, wortlo-
se Erfahrungen, die es zu klären galt. Also müsste ich entweder exakt die selben 
wortlosen Erfahrungen haben, die mich und ihn so umtreiben, was nie der Fall sein 
kann und was, selbst wenn es der Fall wäre, in keiner Weise überprüfbar wäre; oder 
aber ich bin von anderen Fragen getrieben: dann kann ich mir nicht die Freiheit ver-
sagen, den Text mit diesen zusammenzuführen, ich muss es tun, wenn ich Philoso-
phie treiben will. Andernfalls bete ich nur Thesen herunter; das mag ich dann zwar 
in außerordentlicher Präzision tun können, aber wenn ich es unter Abstraktion von 
wortlosen Erfahrungen tue, bleibt mir nichts als toter Buchstabe. Es verhält sich so 
wie mit den guten Taten und der Liebe bei Paulus (1. Korinther 13). 

Eine Theorie entsteht also immer aus dem Zusammenprall einer Erfahrung, ei-
nes Urbild der Wortlosigkeit bzw. seiner Nachbeben mit einem Wort, d.h. mit der 
Bewegung, in der ein Einzelnes transzendiert wird hin auf den Ansatzpunkt eines 
Entwurfes, innerhalb dessen zu hoffen ist, dass beide Urbilder verständlich werden 
könnten. Die Frage, ob es immer zweier Urbilder bedarf, ob es also notwendig ei-
nen Unterschied zwischen der Erfahrung, die die größte Erschütterung hervorgeru-
fen hat, und jener, die im Wort erscheinen kann, geben muss, lasse ich dahinge-
stellt. Es scheint, um noch einmal aufs Beispiel zu kommen, allerdings bezeich-
nend, dass die Theorie Canettis eher vom Machthaber als von der Masse ihren Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 233 

gang genommen hat, so als sei die Erfahrung der letzteren zu groß gewesen, als 
dass man sie ohne Umweg hätte angehen können.  

Das Wort ist zugleich die erste Verdoppelung. Ich zitiere einen Satz aus Mer-
leau-

ie nur gewinnen oder recht haben 
wollen, geistert durch jedes Handeln, jede Liebe die Erwartung eines Berichts 

21 Wahrscheinlich sind auch jene 
Unseligen von der Sehnsucht nach einer Erzählung, die ihrem Erfolg und ihrer 
Rechthaberei Wahrheit zuteil werden lässt, der sie in das Medium der Wahrheit er-
hebt, nicht verschont; gerade der Rechthaber will ja, dass man ihm bestätigt, dass er 
recht hat. Vor allem aber muss die wichtige Andeutung Merleau-Pontys nun auf 
den Punkt ausgedehnt werden, an dem jede Erzählung nicht ihren Anfang, sondern 
ihre Möglichkeitsbedingung empfängt. Denn die wirklich verunsichernde Erfahrung 
ist eben die, für die gewissermaßen noch gar keine Sprache besteht. Es ist jene, die 

22 Damit sie möglich wird, damit sie verständlich wird, muss 
sie in ein anderes übergehen, und das heißt auch, sie muss das System der Sprache 
dem unterwerfen, was Merleau-

nt.  

bereits angedeutet: Durch das Wort wandelt sich der Charakter des Einzelnen; es 
wird von einem Einzelnen zu einem Urbild und sogleich überschritten hin auf eine 
Allgemeinheit, die durch es erst gewonnen werden soll. Die Erfahrung der Masse 
blieb als solche wirksam bei Canetti; sie erhielt nur einen Namen und blieb damit in 
ihrer Kompaktheit und Rätselhaftigkeit ganz, intakt (unberührt). Das Denken findet 
da zunächst kein Tor, durch das es seine Tätigkeit, das Aufdröseln, in das Phäno-
men einführen könnte, bzw. alle solche Versuche (z.B. die Massenpsychologie bei 
                                                             
21  Maurice Merleau-Ponty: Le langage indirect et les voix du silence. 120. Dt.: Merleau-

Ponty: Das indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens. 161. 

22  In diesem ganz präzisen Sinn ist für Lacan das Reelle das Unmögliche: Es ist das, was 

sich in eine formalisierte Wahrheit einschleicht (also letztlich auch in jede Sprache als 

Aktualisierung der symbolischen Ordnung), ohne in ihr ausgedrückt werden zu können, 

chanalyse. 190) auf den Satz Gödels, wonach alle axiomatischen Systeme einer bestimm-

ten Größenordnung Wahrheiten enthalten, die innerhalb dieser Systeme, d.h. im Ausgang 

von ihren Axiomen nicht beweisbar sind. Ein solches ist das Reelle: ein Wahres, das in-

vermag. (Natürlich verliert sich die Strenge der mathematischen Definition beim Über-

ren eine größere Strenge.) Wir tun den Thesen Lacans kaum Gewalt an, wenn wir sagen, 

dass jene Erfahrungen, zumal die der wortlosen Urbilder, ein Reelles in diesem Sinn sind.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Freud) werden von Canetti als solche empfunden, die von der eigenen Lebendigkeit 
der Erfahrung dementiert werden. Somit wird das Denken dort zwar angetrieben, 
aber es findet keinen Halt, keinen festen Boden auf dem terrain vague der Phäno-
mene. Hätte er andererseits den Hermann Scherchen einfach abgefertigt, indem er 

e nur ein Begriff Anwen-
dung auf einen Fall gefunden. Es hätte sich, um die wichtigen Begriffe Kants auf-
zunehmen, nur die bestimmende Urteilskraft betätigt. Indem aber das Erlebnis der 
Begegnung mit diesem Mann in eines umgedeutet wird, das paradigmatischen Cha-
rakter hat, wird dieses Phänomen Hermann Scherchen zu einem Urbild, zu jener 
konkreten Gestalt eines Allgemeinen, an dem sowohl die späteren Bilder desselben 
Allgemeinen als auch die Theoretisierung anknüpfen können. Aber dazu bedarf es 
eben des Wortes. Das Wort ist insofern Verdoppelung, als es ein anderes ist, das 
aber an derselben topologischen Stelle steht wie das Urbild: beide sind dabei, sich 
neu und voll zu bestimmen, beide sind in der Bewegung eines Übergangs befangen, 
und sie können diesen Über
sich gegenseitig stützen. Wir haben hier dieselbe Struktur, die von der Analyse des 
Zeichens durch Saussure bekannt ist: Der Signifikant für sich genommen, ist radikal 
nichts; man wiederhole ein Duzend mal hintereinander dasselbe Wort, bis es für 
den Moment seine Bedeutung einbüßt: Wenn so die Stütze des Signifikats wegfällt, 
ist man sich einfach nicht mehr sicher, ob man es richtig ausspricht. Ebenso wenig 
gibt es ein Signifikat an sich, ohne die Verwurz
kanten. Diese beiden Lahmen, Ohnmächtigen, bilden zusammen etwas Kraftvolles 
und Standfestes, nämlich das Zeichen. Und so müssen sich auch hier Urbild und 
Wort gegenseitig stützen, diesmal aber nicht nur in der Statik der synchronen Ana-
lyse einer Sprache, sondern um die Bewegung eines doppelten Übergangs vollzie-
hen zu können: von einer Erfahrung, die leicht hätte trivial sein können, zur Aufla-
dung und Umdeutung der Erfahrung in ein Urbild; von einem Begriff, der entweder 
bekannt und also tendenziell banal oder unbekannt und also tendenziell sinnlos ist, 
zu einem Begriff, der im Zusammenhang einer neuen Theorie Neues auszusagen 
und aufzuzeigen beansprucht. Der letztere Prozess ist das, was ich als Wort be-
zeichne. 

Soll das Wort sich zu einer Theorie weiten, muss es sich selbst in Serien, wie 
bereits gesagt, vervielfältigen. Diese Serialität muss näher betrachtet werden. Wenn 
man das Urbild als wesentlich in eine Serialität eingebunden auffasst, dann zer-
schlagen sich all jene Einwände, die üblicherweise gegen die philosophische Rede 

einfach nur einem gewissen Zeitgeist geschuldet, der dem Absoluten und Letzten 
misstraut und dabei letztlich mehr diffus-sentimentale Gründe für sich hat als ver-
nünftige (jene Angst vor dem Unmenschlichen, das absoluten Wahrheiten einzu-
wohnen pflegt). Diese mehr sentimentale Begründung zeichnet eine vulgarisierte 
Version strenger philosophischer Analysen, den platten Zeitungsrelativismus aus, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 235 

der letztlich in der Angst gründet, eine Meinung zu haben, und dem eine ebenso 

r-
legung wohl von Derrida stammt: Die Suche nach einem Ursprünglichen oder Ers-
ten ist nicht ein bloßer Fehler, eine bedauerliche Entwicklung von Philosophie und 
Wissenschaft, sondern im Gegenteil deren Schicksal. Wo ein Diskurs echte Kohä-
renz erreichen will, muss er auf strenge Unterscheidungen ausgehen. Zugleich ge-
neriert gerade der Versuch, diese Unterscheidungen zu etablieren, beständig eine 
Verschiebung der so entgegengesetzten Termini, so dass jede Festschreibung eines 
Ursprungs notwendig in ihr Gegenteil umschlägt.  

Das Urbild ist nun ebenfalls kein Ursprung, und das aus zweierlei Gründen. Ers-

Präzedenz beanspruchen kann  so wie die Begegnung mit Scherchen als dem Ur-
bild des Machthabers für Canetti oder der Brand des Justizpalastes als Urbild des 
Massenereignisses , dass es aber nur insofern wirksam wird, als es sich in eine 
ganze Serie einschreibt, die seine Bedeutsamkeit erst entfaltet. So mögen zwar die 
Ereignisse vor und während des Brandes des Justizpalastes für Canetti die zentrale, 
urbildhafte Erfahrung der Masse sein, aber sie deuten genau in dem Maße, wie sie 

gen (den Zigeunern im Garten des Großvaters, der Erregung beim Untergang der 

einer Theorie, ermöglichen das Auffinden ihrer Spiegelbilder in unzähligen My-
then, schärfen von nun an das Bewusstsein für weitere Erfahrungen usw. Daraus 
folgt zweitens, dass die Rede von Urbild und Abbild immer nur eine relative sein 
kann: Es steht sich hier nicht in metaphysischer Strenge Unterscheidbares gegen-
über, sondern Erfahrungen, die einen Ort und eine Zeit haben. Diese Erfahrungen 
wirken aufeinander, so dass, um eine Trivialität zu sagen, in Canettis Autobiogra-

können, weil sie in der Erinnerung durch dieses hindurchgefiltert wurden. Aber 
ma
wegs ist garantiert, dass das Urbild im Gang seiner Serialisierung unverändert bleibt 
oder auch nur seinen zeitlichen Primat auch als einen logischen aufrechterhalten 
kann. Hermann Scherchen begegnet Canetti als reines Urbild eines Machthabers. 
Doch die Theorie der Macht, die Canetti dann in Masse und Macht entfalten wird, 
hat so unendlich viel mehr mit einbezogen, sie ist vor allem durch die Erfahrungen 
des Zweitens Weltkriegs, des Nationalsozialismus, allgemein des Totalitarismus 
gegangen, dass die Serie, deren Anfang und Urbild ein Dirigent mit schwieriger 
Persönlichkeit war (der noch dazu mit Canetti in persönlicher Rivalität um eine 
Frau stand), von diesem zwar noch manches zurückbehalten hat, aber längst von 
anderen Bildern an den Rand gedrängt wurde (so etwa von Domitian, vom Sultan 

 deren es innerhalb ei-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ner Serie dann mehrere geben kann  gleichwohl ihre theoretische Legitimität und 
sogar Notwendigkeit hat, liegt daran, dass sich in einer Perspektive der Immanenz 
zwischen zeitlichem und logischem Primat immer nur nachträglich und unzuläng-
lich unterscheiden lässt. 

Das Urbild nimmt so innerhalb einer Serie eine herausgehobene Stellung ein, 
insofern als es diese Serie erst begründet; im Zuge seiner Entfaltung findet es aber 
seine eigenen Vorgänger und schafft die Möglichkeit von Nachfolgern, die den 
Charakter der gesamten Serie zu modifizieren in der Lage sind. Daher verdient das 

im Gegenteil eine präzise Funktion in einer ganz immanenten Sinngeschichte be-
zeichnet.23 

Es kommt aber ein Weiteres hinzu, nämlich die Tatsache, dass die so konstitu-
ierten Sinngeschichten nicht einfach nur isolierte Serien sind, dass vor allem auch 
alle Urbilder wie auch ihre Nachfolger (und ihre Ahnen) zum Ansatz- oder Kreu-
zungspunkt mehrerer Serien werden können. Damit ist etwas ganz einfaches ge-
meint, nämlich dass jene konkreten, geradezu überkonkreten Erfahrungen, die wir 
mit dem Begriff des Urbilds bezeichnen, in verschiedener Hinsicht fruchtbar wer-
den, indem sie sich ihre Nachfolger suchen. Es ist gerade die Konkretion des Ur-
bilds, die es ermöglicht, dass verschiedene Erfahrungen sich an es anschließen kön-
nen, . Was hat 
wohl Hermann Scherchen mit solchen Personen wie dem Sultan von Delhi und dem 
Gerichtspräsidenten Schreber gemein, was auch haben diese beiden letzteren ge-
                                                             
23  Das musikalische Konzept der entwickelnden Variation ist die präzise Analogie dieser 

Verhältnisse: Die Variationen beziehen sich nicht so sehr auf ein Grundthema, das immer 

wieder wie von neuem aufgenommen und verändert wird, sondern auf die gesamte Reihe 

der voraufgegangenen Variationen  

das Urbild hinter den folgenden verschwinden: Es sind Erfahrungen von größerer Allge-

meinheit, wenn vielleicht auch nicht unbedingt von größerer sinnlicher Eindrücklichkeit, 

die es erlauben, den Sinn und die ganze Tragweite dessen zu artikulieren, was im Urbild 

zwar angelegt und geahnt, aber noch nicht artikuliert und ausgeführt war. Das Urbild hat 

sie möglich gemacht, und muss doch, unter Umständen, hinter ihnen zurücktreten. Des-

wegen taucht der Dirigent zwar in Masse und Macht wieder auf, aber nur auf drei Seiten, 

Machthabers Scherchen. (Dennoch ist sowohl die Tragweite der Erfahrung des Dirigen-

gibt keinen anschaulicheren Ausdruck für die Macht a

Wer nichts über sie wüsste, könnte ihre Eigenschaften eine nach der anderen aus einer 

findet sein genaues Echo im oben zitierten Satz aus dem Augenspiel.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 237 

 und das heißt für jeden anderen als für Canetti  
haben sie nichts gemein; sie ordnen sich aber für denjenigen, der in gewisser Hin-
sicht auf sie zu schauen vermag, in eine Serie, als deren Vertreter sie dann wahlwei-
se erscheinen können. Schon wird ein Nächstes dringlich: Was die Urbilder ermög-
lichen, die Serien, die sie stiften, die Theorien, die sie aus sich entlassen  dies alles 
steht ganz offenbar nicht einer autonomen und für sich bestehenden anschaulichen 
Welt einfach gegenüber. Es gibt dieser anschaulichen Welt unserer Erfahrungen im 

Gegenteil erst das Relief, in der sie uns je als bestimmte erscheint
24 

Eine ganz grundsätzliche und wichtige Unterscheidung zwischen den verschie-
denen Serien wurde bereits eingeführt, nämlich als wir Urbilder der Wortlosigkeit 
und solche des Wortes unterschieden. Denn jene Urbilder fordern nicht nur ihre 
Fortschreibung in Serien geradehin, sondern sie fordern neben der Vielfalt der Se-
rien auch ihre Vielfalt in Hinsicht auf die Ordnung ihrer Register. Und die deut-
lichste Unterscheidung der Register liegt in der zwischen der Vielfalt anderer Er-
fahrungen oder der Hervorbringung bestimmter Erfahrungsmöglichkeiten einerseits 
und der Thematisierung dieser Erfahrungen in der Sprache, in einer Theorie ande-
rerseits. Die Versprachlichung ist eine Serie, die an jede beliebige andere immer 
angeschlossen werden kann (wenn auch nicht unbedingt immer gleich gelingend). 
Das eben ist der Unterschied der beiden Arten von Urbildern, denn es ist ja klar, 

 
 

b) Die Wege der Theorie: 
 zwischen semantischer Dichte und kohärenter Deformierung 
 

Die Theorie, die sich entwickeln soll, hat ihre Wege und Strategien. Diese sind 
nicht methodisch anwendbar oder erlernbar; sie geschehen. Gleichwohl haben sie 
ihre Logik, ebenso wie die Tatsache ihrer Undiszipliniertheit ihren ganz logischen 
Grund hat. 

Der erste, der, soweit ich sehe, beides in vollkommener Klarheit gesehen hat, 
war Kant. Seine Kritik der Urteilskraft ist nicht einfach ein dritter Teil, der das kri-
tische Unternehmen abschließt. Man wird vielmehr sagen müssen, dass dieses aus 
der Kritik der Urteilskraft allererst seinen Sinn erhält. Kant stellt die Urteilskraft 
von Anfang an (also seit der ersten Einleitung von 1789/90) als jene Instanz vor, die 
alle anderen Vermögen des Gemüts miteinander in Beziehung setzt, sie zueinander 
vermittelt und damit letztlich allererst so etwas wie ein Bewusstsein möglich macht. 
Das ist umso bedeutsamer, als die Urteilskraft zwar ihr Prinzip hat und nach be-
schreibbaren Weisen operiert, aber radikal nicht methodisch disziplinierbar ist.  

                                                             
24  Fleck: Entstehung und Entwicklung. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Man kann, um des griffigeren Zugangs willen, zwischen einer Urteilskraft im 
Großen und einer im Kleinen unterscheiden; immer aber erweist sich die Urteils-
kraft als jene prekäre, weil in keiner Weise methodisch disziplinierbare Bezie-
hungsstiftung von Allgemeinem und Besonderem, von Einheit und Vielheit.25 Die 

stanz von Vernunft und Verstand. Der Verstand ist das Vermögen der Prinzipien, 
der Erkenntnis des Allgemeinen, die Vernunft ist das Vermögen der Ableitung aus 
gegebenen Prinzipien und deren Systematisierung in einer theoretischen Einheit; 
die Urteilskraft steht nun zwischen diesen beiden als das Vermögen, das Besondere 
unter das Allgemeine zu subsumieren, oder allgemeiner gesprochen: es in Bezie-
hung zu einem Allgemeinen zu setzen. Damit steht die Urteilskraft schon im Gro-
ßen als vermittelnde Instanz zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen, aber 
so, dass sie nicht die Erkenntnis (der allgemeinen Prinzipien) der Dinge zum Ge-
genstand hat (wie der Verstand), auch nicht die systematische Zusammenstimmung 
der Erkenntnisse (wie die Vernunft), sondern ausschließlich die Beziehung einer 
Gesamtheit des Erfahrbaren auf ein Subjekt. Die Urteilskraft erweist sich als emi-
nent schöpferisch, und das im doppelten Sinn. Erstens entwirft sie einen Begriff von 
Natur, der in keiner Erfahrung jemals gegeben werden kann, der auch kein Begriff 
a priori ist, der ebenfalls keine regulative Idee ist, der aber als Voraussetzung und 
Unterstellung die Erfahrung als die eines Systems möglich werden lässt (die Natur 
betrachtet als Kunst, wie Kant schreibt.).26 Es handelt sich um einen ganz formalen 

auffordert. 
 

s Prinzip a priori annehmen, 

dass das für die menschliche Einsicht Zufällige in den besonderen (empirischen) Naturgeset-

zen dennoch eine, für uns zwar nicht zu ergründende, aber doch denkbare gesetzliche Einheit, 

in der Verbindung ihres Mannigfaltigen zu einer an sich möglichen Erfahrung, enthalte.27 

 
Anders formuliert: Die Welt ist eine wohl bestimmte, wohl geordnete, allzeit im 
Grundsatz erkennbare und nach ihren allgemeinen (zwar empirischen, aber dennoch 
zwingenden) Gesetzen erkennbare Gesamtheit. Weil dieses Prinzip der Urteilskraft 

                                                             
25  Da ich den Kantischen Text hier nur berücksichtige, insofern er für die vorliegenden Fra-

gen von Belang ist, darf keine erschöpfende Diskussion erwartet werden. Vieles wird un-

ter den Tisch fallen, etwa die so wichtige Beziehung der Urteilskraft zu Lust und Unlust.  

26  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. 17. AA XX. 204. (Erste Einleitung). 

27  Ebd. B 

tümliche Prinzip der Urteilskraft ist also: die Natur spezifiziert ihre allgemeine Gesetze zu 

empirischen, gemäß der Form eines logischen Systems, zum Behuf der Urteilskraft

(Ebd. 29. AA XX. 216).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 239 

teilskraft in einem zweiten Sinn als schöpferisch, da sie beständig dazu aufgefordert 
ist, diese Bestimmung der Natur, die als längst feststehende vorausgesetzt ist, von 
Neuem in Angriff zu nehmen, und das heißt: neue empirische Gesetze aufzufin-
den.28 Das Problem besteht, in Kants Systematik formuliert, darin, dass die Ver-
standesbegriffe, als grundlegendste Formen aller Empirie eine riesige Leerstelle las-
sen, nämlich dort, wo es um konkrete Naturgesetze, um das wirkliche Erfassen der 
Natur geht. Der Begriff der Kausalität verrät mir in seiner Formalität noch nichts 
darüber, ob Steine fallen, weil unten ihr natürlicher Ort ist, weil sie von der Luft 
gedrückt werden oder weil sie von der Masse der Erde angezogen werden. Die kon-
krete (und veränderliche) Systematik der Natur zu entwerfen ist die Aufgabe der 
Urteilskraft.29 30  

Das leitet über zur Urteilskraft im Kleinen: Hier steht vor allem das Verhältnis 
von Einbildungskraft (als dem Vermögen der Synthetisierung des Mannigfaltigen 
der Sinnlichkeit) und Verstand in Frage. Die Urteilskraft präsentiert sich also als 
die prekäre Stiftung des Verhältnisses von Begriff und Anschauung. Was Kant im 
Schematismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft mehr angedeutet bzw. einer 
sehr fragwürdigen Klärung zugeführt hatte, das wird nun mit Hinweis auf die Ur-
teilskraft geklärt. Wie ist es möglich, ein Ding unter einen Begriff zu subsumieren? 

 Zielt diese Frage auf eine Antwort, die als Anweisung oder Anleitung dienen 
könnte  ist sie also technisch , dann muss man antworten: Das ist überhaupt nicht 
möglich. Genau dieses Abbrechen alles Methodischen und Geordneten, das Kant in 
der ersten Kritik mit der Einführung der Schemata hatte überwinden wollen, akzep-
tiert er nun; und genau darin zeigt sich die alles fundierende Funktion, die die Ur-
teilskraft bei Kant einnimmt, denn sie ist die Chiffre für ein lebendiges Fungieren, 
das sich nur noch nachzeichnen, nicht mehr (im Sinn einer Disziplinierung oder 
Methodik) erklären ließe. Dem steht nämlich schon eine einfache logische Überle-
gung entgegen: 

 
Sie soll also selbst einen Begriff angeben, durch den eigentlich kein Ding erkannt wird, son-

dern der nur ihr selbst zur Regel dient, aber nicht zu einer objektiven, der sie ihr Urteil anpas-

sen kann, weil dazu wiederum eine andere Urteilskraft erforderlich sein würde, um unter-

scheiden zu können, ob es der Fall der Regel sei oder nicht.31 

                                                             
28  Sobald man diesen zweiten Punkt anerkannt hat, ist man bereits bei Flecks Kennzeich-

 

29  Vgl. dazu den wichtigen Abschnitt IV der (zweiten) Einleitung. Dieser Entwurf ist je und 

je an die Dreifaltigkeit der transzendentalen Prinzipien der Homogenität, der Spezifikati-

on und der Kontinuität gebunden. Vgl. dazu den Abschnitt V bei Kant, sowie zu diesen 

Prinzipien hier weiter unten.  

30  A.a.O. 26. AA XX. 213 f. (Erste Einleitung).  

31  Ebd. 75. B 7. (Vorrede).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Was die Urteilskraft so auszeichnet, ist, dass sich in ihr das Mysterium der Bezie-
hung eines erkennenden Subjekts auf eine Welt von Einzeldingen verdichtet: näm-
lich das Mysterium, dass in der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem auf-
einander eine Spontaneität herrscht, die nicht weiter begründet werden kann, die ihr 

geriete man in einen unendlichen Regress, da sich die Frage, wie das Besondere 
zum Dritten und das Allgemeine zum Dritten sich verhalte usw., endlos wiederhol-
te. Die Urteilskraft ist also nicht so sehr ein Mittler, als vielmehr das Fungieren der 
Medialität selbst. 

Das zeigt sich auch in jenen beiden Gestalten, die die Urteilskraft im Kleinen 
annimmt: die bestimmende und die reflektierende. Schon die bestimmende Urteils-
kraft, also die schlichte Subsumtion eines Gegebenen unter einen Begriff, erweist 
vor diesem Hintergrund die ganze Rätselhaftigkeit und Immensität, die in ihr lie-
gen. Von besonderen Interesse für uns ist aber die reflektierende Urteilskraft. In 
dieser Konzeption spricht sich zum ersten Mal das gesamte Problem einer Erkennt-
nis aus, die nicht mehr dem Leitfaden einer transzendenten Wahrheit folgen zu 
können hofft. Wie ist es möglich, zu einem Gegebenen ein allgemeines Gesetz zu 
finden, eine Regel, einen Begriff?  Auch diese Frage kann, wenn sie als Hand-

lso das Denken von ei-
nem Etwas zu einem Allgemeinen springen kann, oder noch genauer: dass das 

 darin 
lieg
hatten wir die reflektierende Urteilskraft in Reinform vor uns; zugleich zeigt sich in 
diesem Beispiel, dass wir darunter nicht einen isolierten Akt der Begriffsfindung 
oder der Kategorisierung zu verstehen haben, sondern einen komplexen Prozess, in 
dem sich die Begriffe und Kategorien ganz grundsätzlich verschieben müssen. Die 
Urteilskraft ist, auch und vor allem als reflektierende, nicht regellos; doch die Re-
gel, der sie folgt, ausdrück-
lich das Fungieren der Urteilskraft anleitend. Vielmehr darf als solche Regel der 
Urteilskraft nur die dialektische Verbindung von Anschauungen und Begriffen, das 
immer neue Verhältnis von Allgemeinem und Besonderem, das freie Spiel der 
Vermögen und seine subjektive Beziehung zu Lust und Unlust gelten; als explizite 
Regel lässt sie sich bestenfalls im Nachhinein extrahieren.  

it und an 

32 das 
                                                             
32  Nach Kants Zurückweisung aller vorigen Kategorienlehre, vgl. Kritik der reinen Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 241 

liegt, wie sich schon absehen lässt, in der Natur der Sache  mit Kant gesprochen: 
in der Autonomie (im Wortsinn) der Urteilskraft; zugleich wird sich der Sinn von 

 
Eine erste und besonders grundsätzliche Weise, den Begriffen ihren Weg zu 

Kritik der reinen Vernunft 
Kritik der Urteilskraft 

vorwegnimmt,33 unterscheidet zwischen drei transzendentalen Prinzipien: den Prin-
zipien der Spezifikation, der Homogenität und der Kontinuität. Diese transzenden-
talen Prinzipien leiten nach Kant das konkrete Forschen über die Natur immer an, 
wenn auch in je anderer Gewichtung. Dabei fordert das Prinzip (oder die Maxime) 
der Homogenität, dass man von den vielfältigen, sich im Laufe einer Forschung er-
gebenden Begriffen zu einem Überbegriff gelangt, der diese alle als seine Arten un-
ter sich vereinigen kann, um schlussendlich einen obersten Begriff aufzufinden, der 
das gesamte Gebiet der Forschung zu einer Einheit zusammenfügen kann. Die Spe-
zifikation ist dagegen die Forderung, so viele Unterteilungen wie nötig in die Be-
griffe der Forschung einzuziehen: Da die Mannigfaltigkeit der Phänomene ins Un-
endliche geht, muss ihr auch theoretisch Rechnung getragen werden, indem nicht 
vorschnell alle Unterschiede in der Einheit eines allzu handlichen Begriffs über-
sprungen werden, auch wenn natürlich die Vielfalt der Erscheinungen nicht erreicht 
werden kann (sonst wäre die Erkenntnis auch keine mehr). Die Kontinuität be-
zeichnet schließlich die aus den beiden ersten Prinzipien folgende doppelte trans-
zendentale Voraussetzung, wonach es erstens keinerlei Isoliertes in der Natur gibt, 
also nichts, was durch die Maschen des von Homogenität und Spezifikation aufge-

34, und wonach es zweitens keine diskreten Verschiedenheiten der Arten 
gibt, sondern die Übergänge als infinitesimale angesehen werden müssen (sodass 

                                                                                                                                       
der Urteilskraft oder Strategien des Begriffslebens nicht aus einem einheitlichen Ur-

sprung deduziert werden können.  

33  Der Unterschied liegt vor allem in der Richtung, auf die die Analyse ausgeht: Während es 

im Kontext der transzendentalen Dialektik darum geht, dass die Vernunft darauf aus ist, 

überfliegende egen-

stände angenommen werden (wenn auch, in der kritischen Philosophie, bloß in heuristi-

scher Weise), die jenseits des Felds möglicher Erfahrung stehen und gerade dadurch ei-

nen systematischen Abschluss realisieren können  verbleibt die Urteilskraft in der dritten 

einheimisch dynamische Strukturierung 

des Felds der Erfahrung selbst.  

34  Kritik der reinen Vernunft B 689.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 freilich immer nur der Tendenz nach und der Unterstellung der vollständigen Er-
kennbarkeit zufolge).  

Es ist wichtig zu betonen, dass alle drei Prinzipien nur Tendenzen der Begriffs-
arbeit bezeichnen: Unmöglich kann eine unendlich differenzierte Spezifikation der 
Begriffe gegeben werden, unmöglich der oberste Begriff, der alles vereinte (bzw. 
nur um den Preis seiner vollkommenen Leere), unmöglich auch die Kontinuität der 
Natur in Hinsicht auf ihre Arten aufgefunden werden. Aber so, wie sie nur Tenden-
zen der Begriffsarbeit bezeichnen, so deuten sie vor allem die allgemeine und unab-
schließbare Notwendigkeit der Begriffsschöpfung an. Kant legt hier großen Wert 
auf den prozessualen Charakter des Forschens. Differenzen in Unterbegriffen wer-
den entworfen, Einheiten in Oberbegriffen werden gesucht, ihr geregelter Zusam-
menhang überall unterstellt  aber entsprechend der Auffassung der Natur als Kunst 
werden dieser Entwurf und diese Suche immer von neuem angefangen: Indem die 
Urteilskraft (oder die Vernunft, von der Kant in diesem früheren Text fast aus-
schließlich spricht) die Natur als Kunst auffasst, wird sie selbst zur Künstlerin  die 
freilich nur deswegen den Pinsel schwingt, weil sie glaubt, darin der Natur  die sie 
im gleichen Zuge erst erfindet  nachzufolgen! 

Kant gibt diesen Tendenzen des Denkens sogleich eine anthropologische 
Grundlage, indem er ihnen Vermögen zuteilt: 

 
Dieser Grundsatz (der Scharfsinnigkeit, oder des Unterscheidungsvermögens) schränkt den 

Leichtsinn des ersteren (des Witzes) sehr ein, und die Vernunft zeigt hier ein doppeltes einan-

der widerstreitendes Interesse, einerseits das Interesse des Umfangs (der Allgemeinheit) in 

Ansehung der Gattungen, andererseits des Inhalts (der Bestimmtheit) in Absicht auf die Man-

nigfaltigkeit der Arten, weil der Verstand im ersteren Falle zwar viel unter seinen Begriffen, 

im zweiten aber desto mehr in denselben denkt.35 

 
So fasst Kant als einer der ersten die begrifflichen 

Besonderungen, sowie in dem Bestreben der Zusammenführung beider Bewegun-
gen.36 Dieser dynamische Aspekt des Lebens der Begriffe kann erst in dem Moment 
zum Gegenstand der Theorie werden, wenn sich das Denken von dem An-sich der 
Wahrheit löst oder doch, wie im Falle Kants, in strenger Überlegung von der Mög-
lichkeit der Erfassung dieses An-sich abwendet. Das ist die Aufgabe der Urteils-
                                                             
35  Ebd. B 682. 

36  Ausgerechnet aus der Perspektive einer spekulativen Metaphysik, die die Transzendenz 

des Einen zu ihrem Dreh- und Angelpunkt macht, gelangt Nikolaus von Kues zu einer 

nicht unähnlichen Idee der Fluktuation der Begriffe, die bei ihm unter das Gesetz der 

twas ist. 

Teil IV.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 243 

kraft: die Regelhaftigkeit wahren, die im Entwurf der Wahrheit liegt, zugleich aber 
nichts anderes als diesen Entwurf selbst zum Maßstab dieser Wahrheit zu machen. 
Kants Unterscheidung der Homogenität und Spezifikation, sowie der Kontinuität 
bleibt dabei ganz in der Vorstellung einer vertikalen und horizontalen Bestimmung 
der Begriffsverhältnisse: Begriffe ordnen sich zueinander (und bilden so Reihen 
von nebeneinander bestehenden Arten) und untereinander (und bilden so die viel-
fältigen Hierarchien von Arten und Gattungen).37 Die Begriffe mögen aber auch 
durchaus andere Wege gehen, oder genauer: Die Wege der Begriffe lassen sich kei-

ten Ausläufer einer Konsolidierung der Begriffwelten.  
Die Begriff

solcher, seinerseits äußerst geregelter Rösselsprung ist die Formalisierung, die 
Husserl immer wieder von der Generalisierung abzutrennen bemüht ist. So ist das 
                                                             
37  Es ist eigenartig und zutiefst bemerkenswert, dass Kant in diesen Seiten der Kritik der 

reinen Vernunft nacheinander zwei Charakterisierungen gelingen, die sich fast wie Be-

schreibungen unserer zentralen Begriffe lesen. So veranschaulicht er diese Theorie der 

Punkt ansehen, der, als der Standpunkt eines Zuschauers, seinen Horizont hat, d.i. eine 

Menge von Dingen, die aus demselben können vorgestellet und gleichsam überschauet 

werden. Innerhalb diesem Horizonte muss eine Menge von Punkten ins Unendliche an-

gegeben werden können, deren jeder wiederum seinen engeren Gesichtskreis hat; d.i. jede 

Art enthält Unterarten, nach dem Prinzip der Spezifikation, und der logische Horizont be-

steht nur aus kleineren Horizonten (Unterarten), nicht aber aus Punkten, die keinen Um-

fang haben (Individuen). Aber zu verschiedenen Horizonten, d.i. Gattungen, die aus 

ebenso vielen Begriffen bestimmt werden, lässt sich ein gemeinschaftlicher Horizont, da-

raus man sie insgesamt als aus einem Mittelpunkte überschauet, gezogen denken, welcher 

die höhere Gattung ist, bis endlich die höchste Gattung der allgemeine und wahre Hori-

zont ist, der aus dem Standpunkte des höchsten Begriffs bestimmt wird, und alle Mannig-

 f.) Al-

lerdings fällt auf, dass Kant hier, entgegen unserer Verwendung des Begriffs, jedem Ho-

rizont immer nur das zukommen lässt, was unter einen einmal angenommenen Stand-

punkt fällt, nicht aber, was ihn übersteigt. Dementsprechend fasst er den (Inhalt des) Ho-

n Ideen] einen vortrefflichen 

und unentbehrlichnotwendigen regulativen Gebrauch, nämlich den Verstand zu einem 

gewissen Ziele zu richten, in Aussicht auf welches die Richtungslinien aller seiner Regeln 

in einem Punkt zusammenlaufen, der, ob er zwar nur eine Idee (focus imaginarius), d.i. 

ein Punkt ist, aus welchem die Verstandesbegriffe wirklich nicht ausgehen, indem er ganz 

außerhalb der Grenzen möglicher Erfahrung liegt, dennoch dazu dient, ihnen die größte 

Einheit neben der größten Ausbreitung zu verscha  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Dreieck unter die Gattung der Raumgestalt eingeordnet und die Farbe Rot unter die 
Gattung der sinnlichen Qualität; beide sind aber, in ganz anderer Weise, eingeord-

38 Jean Cavaillès nimmt den Begriff der Formalisierung 
auf, wendet ihn aber eher auf die Erfassung logischer Operationen an. So ist der 

spiel einer Formalisierung.39 In ihr wird von der Gegenstandsbeziehung allgemein 
abstrahiert. Dagegen bezeichnet die Generalisierung für Cavaillès die Erweiterung 
einer Operation über ihr ursprüngliches gegenständliches Feld hinaus. Deswegen 

Gegenständlichkeiten, die durch die genannte Erweiterung erfordert sind. Wenn da-

Anwendung finden kann, auf die Zahl 2 anwendet, ist er gezwungen, eine neue 
Zahl einzuführen, einen neuen Zahlentyp (i). Dasselbe gilt freilich schon für die 
Einführung der negativen Zahlen und so aller Zahltypen. Schließlich nennt 
Cavaillès die Thematisierung: In ihr wird eine Operation (wie z.B. die formalisierte 
Subtraktion) zum Gegenstand einer höherstufigen Theorie, innerhalb derer sie als 
Individuum auftritt. Bei all

nicht unverändert bleiben können; sie ändern vielmehr grundlegend ihren Sinn.40  
Auf ganz andere Wege führt eine Unterscheidung, die uns schon begegnet war, 

nämlich die von Saussure in Syntagma und Paradigma. Berücksichtigt man die wei-
tere Aufwertung, die Roman Jakobson diesen Prozessen hat zukommen lassen (als 
                                                             
38  Z.B. Husserl: LU III. Hua XIX/1. § 24 oder Ideen I. Hua III/1. § 13. 

39  

nennt, siehe meinen Aufsatz: Jean Cavaillès: Wissenschaftstheorie und Phänomenologie. 

31 f.  

40  Solche Prozesse lassen sich natürlich nicht nur in der Mathematik auffinden. Liest man 

noch einmal jenen Abschnitt, der die Transzendentale Dialektik in der Kritik der reinen 

Vernunft (und mit ihr die gesamte Transzendentale Elementarlehr

dass sich Kants Vorgehen mit diesen Begriffen gut beschreiben lässt: Er thematisiert eine 

Generalisierung, die die menschliche Vernunft mit einer gewissen Zwangsläufigkeit vor-

nimmt und die sie über das Feld möglicher Erfahrung hinaus zu transzendenten Gegen-

ständen führt. Indem er diesen Überstieg thematisiert, kann er ihn regulativ verwenden, 

ihn in der Schwebe und damit seine (unterstellte) formale Struktur (die auf Zweckmäßig-

keit ausgeht) im Spiel halten. So lässt sich im Rückgang  

 die Welt zum Zweck ihrer Erkenntnis als eine zweckmäßige, im Modus des 

Als-ob auffassen. Diese so verstandene Welt ist damit weder 

noch auch mit einer ungebrochen als Schöpfung eines allweisen Gottes aufgefassten ganz 

identisch; sie bleibt in einem gewissen Zwielicht.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 245 

Metonymie und Metapher), werden sie zu Hinweisen in eine ganz andere Richtung 
als jene der logischen Analyse. Es sind letzten Endes die Prozesse, die man in einer 
allzu leichtfertigen Weise der Rhetorik zugeschrieben hat, die man ihrerseits von al-
ler ernsthaften Philosophie und Wissenschaft abzugrenzen sich die größte Mühe 

nehmen in der Rede, dann ist diese Trennung gerechtfertigt. Erweist sich aber, dass 
die Prozesse, die eine Rhetorik untersucht, eben dieselben sind, in denen sich all-
gemein die Arbeit am Begriff realisiert, also dieselben, die auch Wissenschaft und 
Philosophie verwenden müssen, wollen sie eine Verschiebung des Rahmens errei-
chen, innerhalb dessen sich etwas gibt  dann ist die Rhetorik nicht mehr das 
schändliche Gegenprojekt zur wissenschaftlichen Bemühung um Wahrheit, sondern 

werden kann. Damit ist auch vollends klar, was sich schon längst angedeutet hat 

Wege der Begriffe nicht abgeschlossen sein kann. Aus welchem Prinzip ließen sich 
die Rösselsprünge der Rhetorik auch ableiten? Solange die Sprache ihre eigene 
Kraft unter Beweis stellt, muss man auf Verbindungen und Beziehungen neuer Art 
gefasst sein. Nicht mehr Handbücher der Logik können dann die Autoritäten über 

k.41 
42 

                                                             
41  Ein Nebenergebnis weist jetzt schon auf einige Begrenzungen hin und über diese hinaus: 

Wir hatten uns im Ersten Teil auf die Theorie des Begehrens durch Lacan gestützt; nun 

zeigt sich aber, dass auch Metapher und Metonymie, Verdichtung und Verschiebung, bei 

aller Privilegierung, die sie bereits bei Freud erhielten, nicht die letzten irreduziblen Ele-

mente der Rhetorik sind, und damit auch nicht die letzten Elemente, auf die sich alle We-

ge des Begehrens reduzieren lassen. Metapher und Metonymie sind ungemein wichtige 

Elemente der Rhetorik, doch bleiben sie Elemente unter anderen. So stellt sich uns die 

Theorie des Begehrens, der wir bislang gefolgt waren, schon von dieser sprachphiloso-

phischen Seite her in Frage. 

42  Ich übernehme den Ausdruck von Pascal Quignard. In seinem Buch diesen Titels interes-

siert sich Quignard zwar weniger für die exakte Analyse solcher Prozesse; es geht ihm al-

lerdings um die (selbst auf der Grenze von Philosophie und Literatur wandelnde) Würdi-

gung einer Denktradition, die sich der (Transzendenz-)Metaphysik und ihren strengen 

Begriffsunterscheidungen verweigert mit dem Hinweis auf die nicht zu bändigende Kraft 

der Sprache, die immer von neuem Wahrheit hervorbringt. Dies verbindet sich zwangs-

Pourtant elle est un obéir fanatique au langage, elle présente une foi aveugle en ses au-

daces, elle organise une véritable piété dans ses formes. Or, pour la tradition rhétorique, il 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Wertvolle Hinweise auf diese spekulative Rhetorik, die uns zugleich zu ihren 
korrelativen Aspekten führen, liefert Freuds Traumdeutung. Schon einer seiner aus-
gefeilten Vergleiche bringt uns auf die Spur: 

 
Wenn ein Gedicht in Reimen entstehen soll, so ist die zweite Reimzeile an zwei Bedingungen 

gebunden; sie muss den ihr zukommenden Sinn ausdrücken, und ihr Ausdruck muss den 

Gleichklang mit der ersten Reimzeile finden. Die besten Gedichte sind wohl die, wo man die 

Absicht, den Reim zu finden, nicht merkt, sondern wo beide Gedanken von vornherein durch 

gegenseitige Induzierung den sprachlichen Ausdruck gewählt haben, der mit leichter Nachbe-

arbeitung den Gleichklang entstehen lässt.43 

 
Der Ausdruck, der gesucht wird, muss also sowohl inhaltlichen wie strukturellen 
Bedingungen genügen; letztere sind sogar sehr vielfältig: neben dem Reimschema 
gehören hierher das Versmaß, das Sprachniveau, ja selbst die Sprache mit ihren 
grammatikalischen und syntaktischen Forderun

danach 
Auszudrückendes, wobei dieses noch 

keine klare Gestalt hat. Hätte sie diese bereits, dann wäre der Ausdruck kein Prob-
lem, niemals ein Problem. Mit anderen Worten: Wieder müssen wir hier der phä-
nomenologischen Gegebenheit im zeitlichen Verlauf Rechnung tragen und nicht das 

wird. Wir können in Bezug auf dieses Auszudrückende mit Merleau-Ponty von ei-
soll, ist eine Leere, inso-

fern es eben noch nicht gesagt werden kann; es ist aber eine bestimmte Leere, inso-

44 Es hat also, wie man sieht, die selben systematischen Charakteristi-
ka wie die Regel, die das Wirken der Urteilskraft bei Kant anleitet.45 Diese be-
stimmte Leere, die den Ausdruck leitet und im Wortsinne autonom ist, muss als 

                                                                                                                                       
ni même une autorité grammaticale ou philologique qui surplomberait les chasses force-

nées du signifiant au-delà des signes. Rien dans la dévotion au langage ne permet de 

(71 f.) 

43  Freud: Traumdeutung. 345 f.  

44  Die Anführungszeichen haben ihren Grund in einer Tatsache, die uns nun schon mehr-

mals begegnet ist: Die Ausdrücke liegen nicht einfach als Möglichkeiten vor, bzw. in 

dem Maße, in dem sie es tun, sind sie nicht geeignet; in dem Maße aber, in dem sie sich 

als geeignet erweisen, sind sie nicht mehr jene feststehenden und bekannten Ausdrücke, 

auf die man gewissermaßen technisch zurückgreifen kann. 

45   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 247 

Operator 
 

Was ist damit gemeint? Die Frage, die uns hier beschäftigt, ist allgemein gesagt: 
Wie etwas 
wofür es noch keinen angemessenen Ausdruck gibt. Wie kann ich also so etwas 

hilfreich, würde es nicht allen die Ge-
schichte der Wissenschaft durchziehenden Irrtümern das Wasser abgraben, wenn 
ich einfach ein ganz neues Wort schaffe, das mit den gewohnten in überhaupt kei-
nem Zusammenhang mehr stünde? Und doch geschieht das nie: Warum nicht? 

Um das zu erklären, muss man den Modus der Aufnahme der Worte genauer 
betrachten. Was zieht einen Philosophen an einem Wort der philosophischen Tradi-
tion an? Hat er etwa das Ganze der Bedeutung bzw. Bedeutungen vor sich, die die-
ses Wort im Laufe seiner Geschichte angenommen hat? So ist es in der Wirklich-
keit nicht, und zwar nicht etwa deswegen, weil man nicht alle Bedeutungen vor 
Augen hätte oder haben könnte. Ist es dann eine der gängigen Bedeutungen, die da-
zu auffordern, das Wort wieder aufzunehmen? 

Auch das nicht. In Wirklichkeit konzentriert sich in einem solchen Wort, das 
anspricht, auffordert, das als eine Art Antwort auf ein Problem plötzlich eintritt, je-

-
46 

Diese Dichte wirkt immer in doppelter Richtung, nämlich in Hinsicht auf die pro-
duktive Kraft des Diskurses und in Hinsicht auf seine Möglichkeitsbedingung.  

Fassen wir zunächst ersteres durch eine nähere Beschreibung der wirkenden 
Vorgänge. Ich verbinde natürlich immer eine bestimmte Bedeutung oder vielleicht 
eher: die Richtung, die Deixis einer Bedeutung mit einem Wort. Jeder Begriff ist 
wie eine organische Einheit, die zwar einen Kern h

beweglicher, vielleicht sogar ein vielfältiger. Wenn ich z.B. mit der Geschichte des 
Substanzbegriffs vertraut bin, werde ich vielleicht bestimmte Phasen, bestimmte 
Kernbedeutungen also herauslösen können; deren Verhältnis zueinander ist keines-
wegs immer schon klar: ihre Bestimmung ist ja gerade der Zweck dieser Überle-
gungen. Um den Kern herum gruppieren sich in einer gewissen Unschärfe  un-
scharf wie der Kern selbst  Bedeutungsvektoren
schreiben völlig irreführend (weil wiederum objektivierend) wäre. Es geht eben ge-

Gestalt getragen ist, 

stimmt bleiben). Was mich dann an einem Begriff anzieht, das ist nicht so sehr die-
se oder jene schon feststehende Bedeutung. Wenn es um die ginge, dann würde ich 
                                                             
46  Merleau-Ponty: Signes. 121. Deutsch: 163.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ja niemals einen Begriff übernehmen! Erstes Ergebnis: Es kann nur weitergespro-
chen dasselbe bezieht! 
In Bezug auf jene bestimmte Leere, von der wir gesprochen haben, verspricht dieser 
oder jener Begriff eine Produktivität, verheißt er eine Fruchtbarkeit, strahlt er eine 
Mächtigkeit aus, die noch nicht erschöpft ist.  

Man hat es nie mit einer fixen, feststehenden Bedeutung zu tun, zumindest dann 
nicht, wenn man versucht, etwas ir-

gendetwas zu tun, wenn man sich ausdrückt. Sich ausdrücken, das heißt, mit den 
Mitteln einer Sprache, die schon da ist, etwas zu sagen, was noch nicht gesagt wur-
de. Wie geht das? Es geht ganz offensichtlich nicht, indem man ganz neue Worte 

 

gibt, das, was es auszudrücken gilt, in Gefahr bringt, nämlich in die Gefahr, in das 
immer schon Gesagte zurückzufallen. Wie der Gefahr entkommen? Vielleicht kann 
man ja der Tradition ein Schnippchen schlagen, indem man das Gesamt der vorlie-
genden sprachlichen Mittel, der schon existierenden Begriffe überspringt, sie voll 
und ganz hinter sich lässt, inklusive aller Anspielungen und Andeutungen und Erin-
nerungen  mit einem Wort: indem man die semantische Dichte, die jeden Aus-

gehen und ein ganz neues Wort erfinden  das wäre der Ausweg! 
Nur lässt sich beobachten, dass dieser Ausweg, diese Flucht, zum Scheitern 

verdammt ist. Warum? Weil es auf eine solche Bedeutung eben keinen direkten 
Zugriff gibt! Bedeutung ist eben nicht für sich bestehend, und daher ist sie auch 
nicht für sich bezeichenbar. Will ich sagen, was ich meine, dann empfinde ich zwar 
eine gewisse Leerstelle, ich spüre deutlich, dass da etwas ist, was ausgesagt werden 
will; ich kann vielleicht halbwegs seinen Ort umschreiben, vielleicht sogar den Sinn 
dessen, was ich sagen will. Aber wenn ich so handle, dann bin ich schon mehr als 
die Hälfte des Weges gegangen auf dem Weg des Ausdrückens. Soll ausdrücken 
heißen, eine Bedeutung hervorbringen, die noch nicht gedacht oder gesagt wurde, 
die es vielleicht noch nicht konnte, dann muss ich eben die mühselige Arbeit der 
Bestimmung des Orts und der Gestalt dessen auf mich nehmen, was es dort zu sa-
gen und denken gibt. Ich muss mich auch hier durch die Widerständigkeit des Ma-
terialen durcharbeiten, nur dass hie

47  
                                                             
47  Was die Rezeption von Texten angeht, muss als solches Materiale auch die spezifische 

Nicht-Isotropie derselben Rücksicht erfahren. Der Text hat seine Unebenheiten, seine 

Widerstände und Hohlstellen, wie ein Stück Holz. Es lässt sich nicht, wie Barthes richtig 

schreibt, über einen Text nachdenken, ohne diese immer ganz individuellen Aspekte des 

Textes mit einfließen zu lassen. 

 les moindres résistances du 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 249 

In diesem Durcharbeiten mag ein neues Wort entstehen oder ein altes neuen 

einer Verbin

einer Deformierung unterworfen werden; aber es muss eine kohärente sein. Diese 
48 ist 

die bestimmte Leere als Operator der Transformation im Horizont der semantischen 
Dichte wirkt. Sie ist Deformierung, insofern sie die Mittel des Ausdrucks zwingt; 
kohärent ist sie aber wiederum nur im Nachhinein, nämlich insofern sich der neue 
Ausdruck behauptet und dauerhaft das Feld der Ausdrücke modifiziert.  

Mir scheint, dass sich diese Verschiebung immer (oder doch meist) unter drei 
Hinsichten zu vollziehen hat: der ästhetischen, der strategischen und der semanti-
schen. Jedes Mal stellt sich eine Reihe von Fragen, die das Ausdrucksgeschehen nur 
performativ (d.h. nur gelingend oder misslingend) beantworten kann. Ästhetisch: 
Wie weit kann ich mit den Wörtern gehen? Was kann ich ihnen antun, wo muss 
meine Willkür mit ihnen Grenzen haben? Inwieweit muss ich mich nicht nur dem 
Herkömmlichen der Wörter, sondern auch dem der Weisen der Wortbildung unter-

mit den Wörtern kaum unterscheidet.) Strategisch: Wie kann ich noch verstanden 
werden? Wie kann mein Wort in einen Begriff verwandelt werden, der es nicht nur 
mir erlaubt, etwas Bestimmtes zu denken? Wie lässt sich ein Begriff finden, der 
seine Objektivität beweisen und bezeugen kann? Semantisch: Wie lassen sich Be-
griffe so manipulieren, dass sie möglichst nicht manipuliert erscheinen, um aber 
doch ein Ergebnis zu erreichen? Wie lässt sich das Minimum an Modifikation mit 
einem Maximum an Abgrenzung zu allem etablierten Begrifflichen verbinden?  

In diesem Dilemma steht jedes Bemühen um einen Ausdruck: Zwar ist jedes 
etablierte Wort zugleich als eine Art Trägheitszentrum (nicht nur im physikali-
schen, auch im ethischen Sinn!) die Bedrohung des Ausdrucks. Aber nur in der und 
durch die Durcharbeitung der Worte, so wie sie schon sind, lässt sich tatsächlich 
Etwas sagen. Je weiter ich mich also von ihnen entferne, desto größer die Gefahr, 
dass ich, statt etwas ganz Neues und Außergewöhnliches, in Wirklichkeit gar nichts 
sage.  

Zweites Ergebnis also: Es kann nur gesprochen und gedacht werden, indem 
man dasselbe wieder sagt und denkt, aber so, dass es unmerklich zu einem anderen 

wird. In diesem Dilemma bewegt sich auch jede Philosophie. Äußerlich lässt sich 
                                                                                                                                       

(Barthes: Le plaisir du texte. 51) Barthes erkennt 

hier ganz in Übereinstimmung mit unseren Ausführungen zur Materialität in I, 2 das Irre-

duzible der bestimmten Materialität.  

48  Merleau-Ponty (Signes 88. Deutsch: 132) übernimmt diesen glücklich gewählten Aus-

druck von Malraux. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

das sehr gut beobachten, an den schlichten Tatsachen des Missverständnisses und 
des Unverständnisses. Jeder Versuch, einen Autor zu lesen (übrigens nicht nur ei-
nen philosophischen), bewegt sich auf dem schmalen Grat zwischen den beiden 
Einschätzungen: Entweder gelingt es mir nicht, den Begriffen, die er verwendet, 
auch jene Bedeutung zu geben, die er ihnen geben will; dann erfolgt ein Missver-
ständnis. Dann lege ich ihm entweder solche Thesen in den Mund, die er nie hatte, 
oder ich halte seine Aussagen für Trivialitäten oder Absurditäten. Dann verfalle ich 
also dem zweiten Faktum des Sprechens. Oder aber ich merke, dass ich den Autor 
nicht verstehe, ich erkenne also an, dass er mit seinen Worten etwas sagen will, was 

sinn bewundern, der sich mir entzieht, oder aber den Unsinn beklagen, den er ver-
zapft.  

Die Autoren sind sich offenbar dieses Problems immer bewusst gewesen, daher 
auch ihre immer gleichen Aussagen in Bezug auf die Verwendung der Termini der 
Tradition: Ich verwende die Begriffe, die mir eine Tradition übergibt, heißt es dann 
immer, aber nur in meinem Sinn; es wäre vielleicht besser, neue Begriffe zu prägen, 
um Missverständnisse zu vermeiden, aber dieser Weg steht nicht offen.49  

Und in dem Augenblick, wo sich die Autoren der Bedeutung und Problematik 
der Sprache bewusst geworden sind, zeigt sich noch etwas anderes: Sie glauben 
dann immer (mehr oder weniger naiv), den wahren Sinn eines Begriffs endlich ge-
hoben zu haben. Was genau heißt das? Es wäre ja Unsinn zu glauben, Husserl oder 
Heidegger würden wirklich meinen, nun als erste begriffen zu haben, was ein Be-
griff bedeutete, den Heraklit oder Platon verwendet hat. Was sie meinen, ist, dass es 
ihnen gelungen ist (und dieses Gelingen ist eben ein erkenntnishistorisches Ereig-
nis, das ihnen widerfahren ist), eine solche Kraftlinie aus diesem Begriff herauszu-
heben, die in ihm schon schlummerte und insgeheim, gewissermaßen unbemerkt 
von denen, die ihn anwandten, seine Verwendung und seinen Einsatz leitete.  

Wir können so das
noch einmal anders und in den bereits eingeführten Begriffen formulieren. Dann 
kann man sagen, dass diese bestimmte Leere als ein Vertex fungiert, der, insofern er 
eine Leere ist, noch nicht festgestellt ist; 
drücke, deren ich mich bediene. Der Vertex der Ausdrücke selbst gerät ins Schwin-
gen. Genau das ist es, was Freud so ausführlich in seiner Traumdeutung be-
schreibt.50  
                                                             
49  

nicht gedenke, auf andere, in der Universitätsphilosophie gebräuchliche Verwendungen 

dungsweise einlassen, AT X. 369.  

50  

Traumelements zweifelhaft, ob es: 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 251 

Remagnetisie-
rung
aus und versuchen, die Nadel zu halten. Das ist die kohärente Deformierung.  

Dieser Prozess ist aber nur unter einer Bedingung möglich, nämlich dass mir die 
Sprache bereits vorgegeben ist. Diese vorgegebene Sprache ist eine Schwerkraft, 
die sowohl den Fall möglich macht als auch erst einen Boden gibt, auf den ich tre-
ten kann. Die Dialektik des (unscharfen) Kerns und seiner Vektoren, die alleine mir 
das Sprechen ermöglichen, kann es nur deswegen geben, weil die Sprache mich 
immer schon überstiegen hat, weil sie mir nicht gehört! Die Sprache, die als vorge-
gebene immer auf einen Aspekt des Denkens und Seins verweist, der sozialer Natur 
ist (aber in der vollen transzendentalen Strenge!), ist zugleich und in wesentlicher 

51 
sich das Neue wie ein Altes schöpfen lässt.52  

Damit ergibt sich eine ganz präzise transzendentale Dimension des Sozialen, 

Die Sprachen, in de-
nen ich denke und spreche, stellen Konkretisierungen, Materialisierungen einer 
Schwerkraft der Geschichte dar, die mir vorhergeht, in die ich mich einzugliedern 

habe, die von einem Denkkollektiv getragen und modifiziert werden, die das Den-
ken und Sehen allererst 
Denkens oder Sehens, gerade durch ihre Durchschnittlichkeit, den Weg zu verstel-

                                                                                                                                       
a) im positiven oder negativen Sinne genommen werden soll (Gegensatzrelation); 

b) historisch zu deuten ist (als Reminiszenz); 

c) symbolisch, oder ob 

d)  

51  Roland Barthes: Leçon. en est le code. Nous ne 

voyons pas le pouvoir qui est dans la langue, parce que nous oublions que toute langue 

est un classement, et que tout classement est oppréssif: ordo veut dire à la fois répartition 

(14) 

52 regor Ei-

senhauer (Text), Klaus Puth (Illustrationen): Kleines ABC der vergessenen oder so gut 

stimmte Leere, ein noch nicht festgestellter Vertex dialektisch die Bestimmtheiten her-

vorbringt und zugleich sich selbst bestimmt, in dem sich eine Artikulation von Welt und 

in 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

len drohen. Diese erste und wohl fundamentalste Ebene der transzendentalen Ver-
umständung  und an diesem scheinbaren Oxymoron führt nun kein Weg mehr vor-
bei  
liegt eine zwingende Philosophie der Gemeinschaft, schon im einzelnen Worte sind 

53 
Damit ist aber auch das Prekäre und das Gefährdete des Lesens und Schreibens 

genannt, solange nämlich der Vertex noch seinen Ort sucht. Barthes beschreibt in 
Le plaisir du texte drei Schritte einer zunehmenden Verdünnung oder Entkräftung 
(exténuation): 1) Der Text verzichtet auf jede Idee einer Metasprache; es gibt nichts 

der Annehmlichkeit willen ein wenig verstellt, spricht. D.h. der Text muss einer in-
neren Notwendigkeit folgend dahin gelangen, dass er in einer ersten Hinsicht ganz 
mit sich selbst identisch ist. 2) Der Text zerstört die Gattungen des Schreibens, aber 
nicht primär durch einen Akt der Vernichtung, sondern durch ihre absolute Über-
spitzung. 3) Schließlich kann er sich noch an die kanonischen Formen der Sprache 
selbst wagen und an ihnen vergehen, indem er die lexikalischen oder syntaktischen 
Gesetzlichkeiten direkt untergräbt. Damit entsteht ein Text, der durch alle Konven-
tionen und Banalitäten durchgegangen ist und genau dadurch jenseits aller steht.54 

Wieso denkt man dann noch etwas bei einem Text, wenn doch hinter ihm nicht 
ein anderer steht, sondern er nur er selbst ist? Weil der Text exakt in diesem Zug 
frei wird, mit dem in Beziehung, in Schwingung zu treten, was ihm verwandt ist: 
nicht eine verborgene Absicht, keine Ausdrucksintention, kein reiner Gedanke  
sondern ein anderer Text. Dabei mag es für jeden Einzelnen Referenztexte geben, 

55 Wichtig 
ist aber immer, dass das plaisir ganz wesentlich mit einem gewissen akustischen 
Schielen verbunden ist: Man hört den Text, und in und durch ihn hört man etwas 
anderes, einen anderen Text.56 Dieser mag schon vorliegen (wie im Fall der Refe-
renztexte); vielleicht ist das aber auch genau der Text, den es noch zu schreiben 

gilt.  
Genau das ist es aber, was geschieht, wenn ein Text gelesen wird, der dabei im 

Horizont eines anderen steht, der noch geschrieben werden soll: Ich lese Barthes, 
und während in ihn lese, während ich sein plaisir schmecke, höre ich etwas in ihm, 
nicht etwa, was Barthes nicht gedacht hat (das wäre eine dumme Frage), sondern 
was in Beziehung zu einem Text steht, den ich noch lange nicht geschrieben habe, 

den ich aber schreiben will  ohne dass ich schon genau wüsste, wie das möglich 
ist. Aber genau darin besteht ja auch immer die Anstrengung: Das plaisir des Tex-
                                                             
53  Fleck: Entstehung und Entwicklung. A.a.O. 58.  

54  Roland Barthes: Le plaisir du texte. 43 f. 

55  Ebd. 51 f. 

56  Ebd. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 253 

tes ist kein reines und ist vor allem auch kein einfaches. Das Lesen ist dann, wenn 
es ein solches doppeltes Hören anregt, ein besonders schmerzlicher Akt; man kann 
nur vorsichtig und langsam vorangehen, aus Angst, etwas von jenen Verbindungen 
zu verlieren, oder sogar zu überhören; aus Angst auch, zu viele davon auf einmal 

Zeit. Ein schlechtes Buch liest sich flott. Man fühlt sich oft wie ein Drahtseiltänzer 
oder wie beim Eierlauf. Da steht etwas Brüchiges, Prekäres, Dünnes, und doch im 
Prinzip sehr Starkes, Gerades auf dem Spiel. Das Problem ist aber, dass es erst dort 
seine Kraft und Beständigkeit wirklich findet, wo es seinen festen Ort gefunden hat, 
wo es also Text ist. Jetzt ist es das aber noch nicht. Es ist also wie ein Spinnfaden, 
der allererst gezogen wird, der nicht schon ein ganzes Netz hat, um ihn zu stützen. 
Und überhaupt gibt es das Spinnennetz niemals: Es ist nur sehr bedingt so, dass die-
ses Gefühl des Zarten und Prekären im Verlauf des Nachdenkens und Lesens und 
eben Schreibens nachlässt. Jeder neue Faden muss mit der gleichen Aufmerksam-
keit und Präzision und Vorsicht gezogen werden wie der allererste! 

Lesen ist ein plaisir, ja. Aber es ist auch eine Folter: Jonglieren mit 100 Eiern, 
und immer kommen noch welche dazu. Wie nicht eines fallen lassen?! Vielleicht 
besteht die Aufgabe nur darin, die zwei oder drei, die man schließlich rettet, sicher 
zu führen.57 

 
Freuds Traumdeutung kann noch in einer weiteren Hinsicht, die sich in das bisher 
Ausgeführte einfügt, Aufschluss geben. Wir hatten bereits gesehen, wie sich das 

stellen hat, freilich mit der Möglichkeit und auch der Notwendigkeit, die Regeln 
solcher Einpassung zu verschieben. Freud legt aber andererseits auch den allergröß-
ten Wert auf die für ihn ganz grundlegende Tatsache des Seelenlebens, wonach alle 
                                                             
57  Ebenfalls in Barthes Le plaisir du texte findet sich eine weitere Andeutung, wie der 

Selbstverständlichkeit und der Stereotypie der Sprache zu entgehen ist. Nachdem Barthes 

bemerkt hat, dass die schlichte und direkte Opposition einer Notwendigkeit folgend im-

mer noch im Bereich des so Kritisierten (und damit machtlos) bleibt, spricht er von der 

subversion subtile 

rectement à la destruction, esquive le paradigme et cherche un autre terme: un troisième 

terme, qui ne soit pas, cependant un terme de synthèse, mais un terme excentrique, inouï. 

Un exemple? Bataille, peut-être, qui déjoue le terme idéaliste par un matérialisme inat-

tendu  etc.; ainsi, Ba-

le rire (A.a.O. 74) Auch hier 

entspinnen sich also asymmetrische Spannungen, die eben in ihrer Asymmetrie fruchtbar 

zu werden vermögen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

bedeutsamen psychischen Phänomene überdeterminiert sind. So heißt es von der 

Akte und Bildungen a 58 Solche Akte und Bildungen sind für Freud 
etwa das Symptom oder das Traumbild, die jeweils von dem unbewussten Wunsch 

damit eine Differenz des Gegenstands zu sich selbst gestiftet, ein Spalt in die Hand-
lung, das Bild, das Objekt eingeschrieben, der diese erst zu menschlichen Gegen-
ständen macht. Somit ist die Überdeterminierung des Gegenstands zugleich die Be-
dingung seiner Unterdeterminierung, seiner Unbestimmtheit und Bestimmbarkeit, 
die eine menschliche Welt erst ausmachen. 

wir im Ersten Teil aus der Psychoanalyse für unsere Zwecke destilliert hatten, so 
lassen sich diese wichtigen Ausführungen Freuds in ganz strenger Weise mit unse-
ren Ergebnissen vereinbaren und in ihre Termini übersetzen. Dann wird klar, dass 
einerseits die Struktur von Welt für ein menschliches Subjekt überhaupt, also die 

ur fordert, sondern dass sie die 
Wahrheit solcher Überdetermination ist: Nicht liegen einige Dinge schon einfach 
vor, während andere, die vom unbewussten Wunsch aufgeladen werden, sich einer 
Überdetermination zu unterwerfen haben; vielmehr ist letztere nur deswegen mög-
lich, weil nichts einfach nur es selbst ist. Zweitens aber ändert sich durchaus die 
Gestalt dieser Überdetermination dort, je nach dem Verhältnis, das etwas zu einem 
entweder gesuchten oder bereits im Prinzip gefundenen Vertex einnimmt. Und dann 
gelangen Freuds Beschreibungen in ein neues Recht: Denn die doppelte Bewegung 

ebenso wie die Worte unterworfen sind, lassen ebenso das Freiwerden und Schwin-
gen des Vertex strukturell verständlich werden, wie jene anderen Phänomene, die 
eine genaue Parallele in unseren Analysen haben: 

ren können, 
 

in denen sehr viele der Traumgedanken zusammentreffen, weil sie mit Bezug auf die Traum-

deutung vieldeutig sind. Man kann die dieser Erklärung zugrunde liegende Tatsache auch an-

ders aussprechen und dann sagen: Jedes der Elemente des Trauminhaltes erweist sich als 

überdeterminiert, als mehrfach in den Traumgedanken vertreten.59 

 
So stellt sich der Traum als eine Art Blaupause einer Realität heraus, aus der  wie 
nach Hitchcocks Wort beim Drama  alle langweiligen Teile herausgeschnitten 
wurden. Was bleibt übrig? Ein Netzwerk aus Knotenpunkten, die vielfältige gegen-
                                                             
58  Freud: Totem und Tabu. 122.  

59  Traumdeutung. 289. Auch 346.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 255 

seitige Beziehungen unterhalten. Und so beschreibt Freud denn auch auf derselben 
Seite die Beziehungen im Traum in einer Weise, die präzise an Flecks Definition 
der Wirklichkeit oder Wahrheit als eines Netzwerks in fortwährender Fluktuation 
erinnert: 

 
Nicht nur die Elemente des Traums sind durch die Traumgedanken mehrfach determiniert, 

sondern die einzelnen Traumgedanken sind auch im Traum durch mehrere Elemente vertre-

ten. Von einem Element des Traums führt der Assoziationsweg zu mehreren Traumgedanken, 

von einem Traumgedanken zu mehreren Traumelementen.60 

 
Es wiederholt sich sogar ganz exakt die Struktur, die sich bei der Untersuchung der 

diese Auffassung des Traums, die ihn allererst als ein Gegenstand in einem echten 
Sinn konstituiert, beruht auf einer Artikulation des Traums unter Einführung von 
Vertices (Traumgedanken, latenter Trauminhalte), die als abwesende, aber doch 

n Hirngespinstes 
fungieren. Erst die Einführung dieser Traumgedanken, des unbewussten Wunsches, 
also erst die charakteristische Bewegung die der Vertex stiftet, lässt, im Rückweg 
von ihm, die einzelnen Aspekte des Traums zu manifesten Trauminhalten werden, 
und macht diese damit wahrheitsfähig. Erst der Vertex schafft Singularitäten (im 
Sinne von Deleuze).61  

Wir sehen nun aber auch, dass ein solches Traumelement, das als Ansatzpunkt 

kung eines Vertex zu manifestieren, seine genaue Parallele in dem hat, was wir zu-

alles mögliche oder auch völlig unbedeutend hätte sein können, eine Realität der 
Macht offenbar wurde, der Machthaber in Reinkultur, so wie sich dieser Hermann 
Scherchen in all seiner Konkretion der Beobachtung, fast der Sezierung durch Ca-
netti ausgesetzt fand, so wie seine Handlungen, Attitüden, Eigenarten zum Hinweis 

urden, das sich in dieser Spannung (zwischen dem 

im Fortgang auch das erste Urbild nur zu einem Kapitel der Analyse der Macht de-
gradieren sollte  genau so gibt sich jede Singularität zuerst. Und jede Singularität 
ist immer ein Stück fester Boden, auf dem man sich bewegen kann: sei es als neu 
gefundene Singularität im Gang einer Erfahrung, deren Ausgang nicht absehbar ist; 
sei es als etablierte Singularität, auf deren Zuverlässigkeit unbefragt gebaut und vor 
allem alltäglich gehandelt werden kann.  

                                                             
60  Traumdeutung. 290.  

61   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Das Urbild des Wortes ist demnach die Gestalt, die eine Singularität  ein Kno-
ten im fluktuierenden Netzwerk der Wirklichkeit  im Gang der Erkenntnis an-
nimmt, also erstens im ontologischen Bereich, den die Arbeit des Erkennens konsti-
tuiert (um zumindest noch vorläufig solche Trennungen beizubehalten), und zwei-
tens in diesem Erkennen, solange es sich noch entwickelt und also noch nicht zu ei-
nem selbstverständlichen Wissen geworden ist. Eine solche dynamische Singulari-
tät zeichnet sich dadurch aus, dass in ihr, für einen Moment zumindest, Vertex und 
Sein zusammenfallen: Hermann Scherchen ist Machthaber, er ist der Machthaber. 
Aber sie ist nur insofern Singularität, als diese Einheit sogleich aufgebrochen wird: 
Weil er der Machthaber ist, ist er zugleich Paradigma, weist er über sich hinaus, er-

setzen.  
Diese Singularität, ein solcher Knotenpunkt kann nur zur Erscheinung kommen, 

indem zuvor ein Horizont eröffnet wurde, bei dem vieles schon möglich sein mag 

ausgeschlossen: die genaue Festsetzung des Vertex. Bei Canetti ist das die Erfah-
rung der Massen, also jenes Urbild der Wortlosigkeit, das die Erkenntnisarbeit an-
stößt, aber selbst von ihr niemals endgültig erreicht wird. Der Vertex schlägt hier 
unablässig und unbezähmbar aus. Jenes Urbild der Wortlosigkeit bildet also zwar 
Serien aus und eröffnet Horizonte, innerhalb deren eine neue Artikulation von Welt 
möglich wird; es ist aber nicht selbst eine Singularität, wenn man darunter ein etwas 
versteht, das zumindest vorläufig und zeitweise einen Ort innerhalb eines von ei-
nem festen Vertex bestimmten Raums finden kann. Als solches bleibt diese Erfah-
rung innerhalb der Welt (wo auch sonst?) und treibt doch als deren Nicht-
Integrierbares ihre Artikulation an. Kaum verwunderlich, dass sie auch im Traum 
ihr Analogon findet: 

 
In den bestgedeuteten Träumen muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen, weil man bei der 

Deutung merkt, dass dort ein Knäuel von Traumgedanken anhebt, der sich nicht entwirren 

will, aber auch zum Trauminhalt keine weiteren Beiträge geliefert hat. Dies ist dann der Na-

bel des Traums, die Stelle, an der er dem Unerkannten aufsitzt. Die Traumgedanken, auf die 

man bei der Deutung gerät, müssen ja ganz allgemein ohne Abschluss bleiben und nach allen 

Seiten hin in die netzartige Verstrickung unserer Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichte-

ren Stelle dieses Geflechts erhebt sich dann der Traumwunsch wie der Pilz aus seinem My-

celium.62 

 
Und was uns Freud sonst über den Wunsch und seine Unbewusstheit sagt, macht 

Wünsche letzten Endes am nächsten kommt. 

                                                             
62  Traumdeutung. A.a.O. 530. Meine Hervorhebung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 257 

In unsere Begriffe übertragen: Gäbe es nicht ganz grundsätzlich eine Unsicher-
heit und ein unkontrolliertes Ausschlagen des Vertex  was  sich in einer bestimm-

, gäbe 
es nicht einen solchen grundsätzlichen Horizont der Unbestimmtheit, eine jener 

des Maßes aller Bestimmtheit (des einen erhofften Vertex) das erste Problem  
dann gelangten andererseits auch alle Einzelfragen, -begriffe, -
eine Bestimmtheit, dann wäre die Welt keine menschliche, auch keine tierische, 
sondern tatsächlich jene chaotische, die immer in den Metaphysiken bis hin zu 
Saussure als ein Schreckgespenst auftritt. Die Wege der Theorie, die in diesem Un-
terkapitel beschrieben wurden, sind auf einen Operator angewiesen, der die Theorie 
vorantreibt und in neue Bestimmtheiten zwingt. Als solcher Operator dient immer 
eine unbestimmte Leere, ein nicht festgesetzter Vertex, der die Vertices der Aus-
drücke und Worte zu entmagnetisieren vermag, auch dort, wo nicht die eine wortlo-
se Erfahrung nachgewiesen werden kann, die uns Canetti dankenswerter Weise so 
freigiebig anbietet. 

Man sieht: Der Gang der Erkenntnis ist in Bezug auf solche Bilder nicht eine 
Approximation oder eine zunehmende Adäquation an sie. Als Bilder bleiben sie 
widerständig gegen eine vollständige Vereinnahmung. Sie können höchstens eines 

doch auch das nur, 

haben. Sie bleiben aber als Prinzip des Dynamischen aktiv. 
 

c) Die Artikulation der Anschauung durch die Theorie 
 und die Ähnlichkeit 
 

Gleichwohl sind solche un

terworfen. Alle Philosophien, die ihre letzte Quelle in einem Schauen, einer Unmit-
telbarkeit des Sehens zu finden behaupten, müssen das, was dort geschaut wird, als 
ein für sich Bestehendes, ein an sich Wahres und Unveränderliches, höchstens 
durch die Begrenztheiten des menschlichen Verstandes Verzerrtes voraussetzen. 
Das gilt für alle platonisierenden und für alle mystischen Philosophien ebenso wie 

lematisiert. Nicht dass es keine Anschauung gäbe; doch die Souveränität und Asei-
tät, die man ihr dort zuschreibt, können wir nicht mehr teilen. Das Prinzip der 
Altermination allein macht dies unmöglich. Mit Fleck gesprochen ist uns die An-
schauung von einer passiven zu einer aktiven Kopplung geworden. In diesem Zwei-
ten Teil haben wir jene Prozesse näher verfolgt, in denen die Artikulation der An-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

schauung als ein Akt der logischen Zeit  als diese selbst, in ihrer ihr wesentlichen 
Skandierung  sich vollzieht.  

Wir müssen nun die Konsequenzen hieraus ziehen. Anschauung, Welt, in den 
konkretesten Gestalten, die wir hiermit verbinden, das also, was uns erscheint, ist 
jeweils und immer das Ergebnis eines Prozesses, der als solcher vergessen ist. Die-
se These ist nicht ein billiger Relativismus, sondern ein transzendentaler und stren-

 
Deswegen ist es kein bildhafter Ausdruck, keine nur metaphorische Redeweise 

und ebenso wenig ein salomonisches Akzeptieren der Vielfalt der Meinungen, 
wenn wir sagen, dass jede Welt  die Welt eines jeden Subjekts ebenso wie die viel-

fältigen Welten, in denen das Subjekt nacheinander oder zugleich existiert  wirk-
lich und unhintergehbar eine andere ist. Wir hatten das bereits im Ersten Teil auf-
grund der grundlegenden transzendentalen Tatsache der Subjektivität überhaupt 
ausgesagt; nun aber lässt sich erst die ganze Tragweite dieser Behauptung ermes-
sen. Denn in der Tat sieht die Welt ganz unmittelbar anders aus, je nach den Theo-
rien und Voraussetzungen, den vergessenen Metaphysiken, die sich in ihr je reali-

sieren. Entscheidend ist hier das elt, jene 
primäre und scheinbar so grundlegende Gegebenheit, die wir Wahrnehmung nennen 
und in der wir zu oft nur einen letzten Endes physiologisch erklärlichen Akt vor uns 
zu haben meinen, dessen Normativität und dann auch krankhafte Abweichungen 
wir benennen können, der uns aber vor die sinnliche Realität stellt. Der metaphysi-
sche Status dieser letzteren wird dann häufig nur in Frage gestellt, sei es in einem 
Platonismus, einem Naturalismus oder wie auch immer sonst; dagegen halten wir 
uns hier, ganz phän
befragen diese nach ihrer metaphysischen Verumständung. Solange es nicht mög-
lich ist, ein für alle Mal und unbestreitbar jene Kriterien festzulegen, die es erlauben 

auszugehen und ihre Wahrheit in Bezug 
auf die sie übersteigende Wahrheit des Absoluten zu bestimmen, solange sich jede 
Meta-Theorie wieder an jenes verwiesen sieht, das sie zu übersteigen beansprucht 
(das Physische im weitesten Sinn), solange jeder Versuch, der Situiertheit, Positio-
niertheit, Endlichkeit des Erkennens sich zu entheben, in sich zurückfällt  so lange 

Befragung gelten. (Und in der Tat ist die Unmöglichkeit solches 
das Axiom dieser gesamten Arbeit.) 

Das Grundlegendste lässt sich dabei sogleich aussprechen: Die Welt ist uns in 
der Wahrnehmung, in ihrer vielfältigen sinnlichen Erscheinung, in unserem tätigen 

haftig unmittelbar gegeben. Das aber deswegen, weil uns  den alterminierenden 
Wesen  überhaupt nichts unmittelbar gegeben sein kann, es sei denn, es gibt sich 

eben deswegen unverstanden. Daher ist es richtig, dass in der Wahrnehmung der 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 259 

Welthabe ist kein Gegenstand der Hermeneutik, da sich das Sein und So-Sein der 
Welt erst durch die und in der Altermination stiftet und es sich daher nicht um die 
Auslegung eines anderen handelt.63 
vielleicht auffallen kann  wie wenn man im Museum schwankt, ob man das Ding, 
das vor einem steht, wirklich ernst nehmen oder es als bloße Anmaßung von Be-
deutsamkeit abtun soll (also ob man es als Kunst oder als Müll betrachten soll) , 
ist in der Wahrnehmung längst natürlich geworden. Daher ist es dort nicht mehr 
auffindbar.64 Wenn Pascal schreibt, die Gewohnheit sei dem Menschen zur zweiten 
Natur geworden, lässt sich jetzt die transzendentale Tragweite dieser Behauptung 
ermessen: Gewohnheit ist ein transzendentaler Begriff, durch den die Einübung ei-
ner Sichtweise, und damit erst ihr reibungsloses Fungieren beschrieben wird. Sie ist 
aber immer auch und korrelativ eine Weise der Erscheinung von Welt. Fleck hatte 
das als die Erfahrenheit des Forschers in seinen Methoden und Handgriffen, in sei-
nem Blick auf den Gegenstand und die Artikulation desselben eben durch diesen 
Blick beschrieben. Es handelt sich aber nicht um etwas (Sichtweisen, Perspektiven 

Die Gewohnheit in diesem 
transzendentalen Sinn, mit ihrem konstitutiven Vergessen, den Sedimentierungen 

von Auffassungsweisen etc. ist zwingend in dieses alterminierende Subjekt Mensch 
eingeschrieben. Dabei sollte man sich nicht primär auf die Argumentationsweise 
stützen, wonach, wäre es anders, ein praktisches Leben in dieser Welt nicht möglich 
wäre; das ist sicher richtig, droht aber eine Teleologie in die transzendentale Analy-
se hineinzutragen, die dort nicht hingehört. Vielmehr verlangt es die transzendenta-
le Struktur dieses Subjekts selbst, dass es den Umweg vergisst, der ihm allein die 
Ankunft an einem Ziel ermöglicht hat, oder, was dasselbe ist: dass sich das Verste-
hen auf einem Unverstandenen (oder nicht mehr Verstandenen) aufpfropft, oder, 
was dasselbe ist: dass die Vergangenheit wegsinken und den Raum für eine Ge-
genwart eröffnen kann. Wiederum nicht weil der Verstand des Menschen nur eine 
                                                             
63  

gleich wir zur Verdeutlichung immer wieder auf das Schema der Auffassung (etwas als 

etwas auffassen) zurückgreifen. Mir scheint seine Kritik freilich bereits in Bezug auf 

Heidegger deutlich zu kurz zu greifen.  

64  kt dann nicht als ein anderes er-

 

verweist. Deswegen fehlt die Differenz, zumindest allem Anscheine nach; erst die In-

kompatibilitäten zwischen den Welten und die Ungereimtheiten, die sich aus der Exklu-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

stimmtheit und Artikulation der Welt erst ganz eigentlich begründen: der Umweg 
der Altermination über einen Vertex, der nicht für sich gegeben ist; der Shift, der 

und der Sprache) zu dem dadurch Gehandhabten führt; die Zuverlässigkeit eines 
Verstandenen (als Partizip Perfekt), das eben deswegen zuverlässig ist, weil es nicht 

abgeschlossene den Anfang im Jetzt ermöglicht.65 
Um diese Struktur des Subjekts auszudrücken, könnte man sagen, das Subjekt 

Die Falten und Furchen sind nicht nur äußerlich das Zeichen dafür, dass das Subjekt 

 
 

Allerdings stellt die Anforderung einer wenigstens andeutungsweisen phänomeno-
logischen Beschreibung solcher Faltenwürfe im Subjekt und der Verschiedenheiten 
und Veränderungen von Welt vor die allergrößten Schwierigkeiten. Diese lassen 
sich in zwei Grundprobleme zusammenfassen: Es geht hier ja erstens nicht darum, 

trivialen (aber deswegen eben noch lange nicht verständlichen) Differenzen glie-
dern sich doch immer ein in die grundlegende Differenz zwischen den Welten  eine 
Differenz, die im gewissermaßen leeren Faktum der Differenz der Subjekte ange-

mal mehr mal weniger merklicher Weise divergieren, divergieren müssen. Wie soll-
te es möglich sein, eine solche fundamentale Differenz wie die zwischen zwei Wel-
ten auch nur zu berühren, geschweige denn zu beschreiben? Zweitens sind diese 
Welten aber niemals einsinnig: Jede Welt hat eine Vielzahl von Vertices, jeder Ver-
tex zieht zusammen mit einer Bestimmtheit immer auch einen Haarriss durchs Sein, 
und nicht
ebenso aussagen, indem man sagt, jedes Subjekt lebt in vielen Welten zugleich und 
nacheinander, oder: keine Welt (nun begriffen als alles, was ein Subjekt erfahren 
kann) ist total oder totalitär. Wie also diese brüchigen, widersprüchlichen, im Bilde 

chen und doch der Gefahr der Karikatur entgehen, die dort droht, wo ein Stereotyp 
für das Ganze genommen wird? 
                                                             
65  Vgl. hierzu die Seinsweise des Virtuellen bei Deleuze und das Nicht-Verständnis/-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 261 

Es ist mehr als wahrscheinlich, dass diesen Gefahren  dem unaussprechlichen 
 nicht zu 

entkommen ist und dass es in der Tat keine wissenschaftliche Rede über diese Wel-
ten mehr gibt, nur mehr Poesie. (Wodurch diese natürlich eine echte und genau um-

den, es führt kein Weg daran vorbei, wenn auch im vollen Bewusstsein der Grenzen 
und Gefahren. Diese Andeutungen ordnen sich unter zwei Überschriften. 

 
Erstens, die Wirklichkeit. Wir müssen hier noch einmal unterscheiden zwischen ei-
ner statischen und einer dynamischen Beschreibung. Diese sucht, den Verschiebun-
gen, denen Welt unterworfen ist, in ihrem Verlauf nachzuspüren, während jene die 

steht sich, dass die statische Betrachtungsweise leichter zu fassen ist.  
Denn wir erfinden uns die Welt ja nicht; sie ist immer schon erfunden worden. 

sen Erfindungen zehren wir.  
Einige Hinweise entnehmen wir wiederum Fleck. So hatten wir bereits auf das 

Problem der Abbildung hingewiesen: Unter der Voraussetzung, dass männliche und 
weibliche Geschlechtsorgane strukturell analog sind, beginnen die Forscher nicht 
nur diese Analogie zu sehen, nicht nur die dann nötigen Gefäße zum Abfluss des 
(nicht ausgeschiedenen) Ejakulats bei der Frau zu sehen, sondern diese auch in ihre 
Abbildungen mit aufzunehmen. Die eigentliche Pointe ist aber doch, dass diesen 

Bild Ausdruck einer Theorie ist, die so tief in den Forscher eingedrungen ist, dass 

er sie sieht. Und das gilt auch für die Photographie, denn welches Photo eines ist, 
das ein getreues und charakteristisches Abbild eines bestimmten Gegenstands gibt, 
entscheidet eine Theorie, die eine Falte geworfen hat.66  

-
- , 

das wir dem Begriff des Sinns entgegenbringen.) Es lässt sich aber ganz ebenso in 
anderen ideologischen Kontexten nachweisen. So sieht der fanatische Christ in den 
Lüsten und Lastern ganz konkret den Teufel am Werk; das ist keine Metapher, und 
dem lässt -
schlagene Sichtweise entgegensetzen; auch der wissenschaftlich distanzierte Blick 
auf Sexualität z.B. ist nur ein möglicher, und sogar einer, der das Wesentliche zu 
verfehlen schei
prüden 19.Jhs. ist). Dem Spieler drängt alles auf das Spiel hin, die Welt scheint auf 
                                                             
66  Entstehung und Entwicklung. 47 f. Und im allerletzten Kapitel kommt Fleck noch einmal 

darauf zurück.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

das Casino ausgerichtet zu sein, und in diesem ist jener Platz und jener Moment der 
metaphysische Mittelpunkt, an dem er in einem Triumph, der die Sprache über-
steigt, gegen alle Wahrscheinlichkeit alles setzen und alles gewinnen wird.67 Der 
Psychologe wird beide, den Fanatiker und den Süchtigen, in seine Theorien bringen 

möglich macht: dass sie nicht Abweichungen, Irrtümer, Krankheiten sind, sondern 
zuerst Welten.  

Noch grundlegender zeigt sich diese Evidenz und Unmittelbarkeit der Welt aber 
genau dort, wo sie scheinbar ihre Grenze findet: in der biederen Welt. Als biedere 

Diese biedere Welt, der sich niemand ganz entziehen kann, ist immer auch eine 
Flucht: vor der Tatsache, dass die Welten nicht kommunizierbar sind, dass die Zeit 
unumkehrbar ist und meine ist, dass sie gelebt werden muss, und  als das, was all 
jene beunruhigenden Tatsachen umgreift und ihren (Anti-)Klimax darstellt  vor 
der Tatsache, dass ich sterben muss.68 Diese so vollkommen unverdächtige biedere 
                                                             
67  Vgl. Fleck: Schauen, Sehen, Wissen. In: Ludwik Fleck: Denkstile und Tatsachen. 390-

treffen, die längere Zeit voneinander isoliert waren, erscheinen die Mitglieder einander 

 

 

an jeder Ecke  

popularisierenden Ausrichtung einerseits und der terminologischen Anlehnung an die Ge-

staltpsychologie andererseits, die beide die Schärfe und Eigenständigkeit der Entwick-

lung beeinträchtigen.  

68  

Heidegger unter der Verfallenheit an das Man beschreibt, steht dort einer Emphase von 

alb Heidegger in 

Sein und Zeit immer wieder versuchen kann, die Verdeckungen aufzuzeigen, in denen die 

Verfallenheit genau das hält, was etwa der Ruf des Gewissens oder die Angst (und beide 

verweisen natürlich aufeinander) aufdecken. Doch soll in der Eigentlichkeit eine solche 

Reinheit des eigenen Seinkönnens erreicht sein, dass sie in der Tat keinerlei Inhalt mehr 

haben kann. Wieder setzt sich der Formalismus der Fundamentalontologie durch. (Daran 

ändert auch die etwas lieblos nachgeschobene Einbeziehung v

nichts Wesentliches, Sein und Zeit. 299 f.) Was sich dagegen aus der biederen Welt her-

aushebt oder von ihr absetzt, ist keineswegs formal gefasst, sondern wie etwa das Begeh-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 263 

Welt, auf die ein jeder zurückkommen muss, ist ihrerseits durch und durch von Fal-

che liegt eine zwingende Philosophie der Gemeinschaft, schon im einzelnen Worte 

wir uns über die Welt aneignen. Und keine Sprache ist zuerst einmal neutral und 
nüchtern. Sprache ist, dadurch dass sie Kategorien setzt und Unterscheidungen ein-

Meine Sprache  meine Nationalsprache, meine Dialekte, meine Phrasen und Lieb-
lingswörter  bestimmen immer schon, was Welt für mich ist. Und erstens gibt es 

ne Übersetzung, die nicht auch eine Umdeutung wäre, so dass sich schon zwischen 
dem Deutschen, dem Französischen, dem Englischen keine unmittelbare Überein-
stimmung herstellen lässt  auf dem Niveau der Worte nicht, aber auch nicht auf 
dem der syntaktischen Struktur und all der Aspekte, die zusammen den Charakter, 
das Tempo und das Temperament einer Sprache bilden. Zweitens wird jedes dieser 
Sprachniveaus in mir und durch mich zu etwas, was sich nicht vollständig mit allen 

Clinamen der Geschichte ist, so ist es auch  und in notwendiger Einheit damit  
das Clinamen der Sprache(n).69  

So sind alle Evidenzen, auf die wir meist nicht einmal verweisen, weil sie so 
evident sind, alle Selbstverständlichkeiten, deren Infragestellung uns eher Kopf-
schütteln abnötigt als einen argumentativen Aufwand, verwurzelt in einer Sedimen-
tierung, die niemand je ganz hinter sich lassen kann. Und wann wird eine solche 
Evidenz in Frage gestellt und mit welchem Recht? Doch immer nur wieder 
dadurch, dass beim anderen die komplexen Herrschaftsverhältnisse der Vertices so 
gelagert sind, dass sie jenes vor den Richterstuhl rufen und anklagen, was andern-
orts die Grundlage allen Rechts ist oder das, was von aller Legitimitätsdebatte ge-
wissermaßen verfassungsmäßig ausgeschlossen ist.  

                                                                                                                                       
eins (der freilich die verschiedensten Ausprägungen haben kann, immer aber seine Ge-

schichte hat) oder aber, wie das gegenwärtige Kapitel zumal zeigen soll, es arbeitet sich 

produktiv durch diese biedere Welt hindurch. (Davon deutlich unterschieden ist die Kon-

zeption Heideggers im § 74, in der sich die entschlossen ergriffene Geschichtlichkeit, das 

fungiert das Vorlaufen in den Tod als ein theoretischer Kurzschluss, der sich an die Stelle 

einer wirklichen Verständlichmachung setzt.) 

69  A.a.O. 52-68. 

aber ein schwerwiegender Umstand, denn auf dem kurzen Wege vom Munde des Lehrers 

(52) 

s

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Immer geht es also um die Verhältnisse, die die Vertices zueinander und zur 
Welt selbst einnehmen. Was der Vertex überall besorgt, ist die Heraushebung des 
einen und die Abschattung des anderen. Solches muss keineswegs den Charakter 
einer pragmatischen Evidenz haben. Der Vertex ist selbst nie gegeben. Was noch in 
de  und es ist klar, dass hier 
kein Wesensunterschied waltet, ja nicht einmal eine scharfe Trennung  gegeben 
ist, ist aber die aussagbare Bestimmtheit der Welt. Freilich gibt es Dimensionen des 
Seins von Welt, in der beides als abwesendes fungiert: Was man so ungenau als 

nicht ein Einzelnes konkret bestimmen oder höchstens vermittelt, die aber gleich-
wohl das Ganze des Erleb
tices umso deutlicher zu beobachten, als es nicht durch das Werk der Bestimmung 
verstellt wird. Das Trübe und Bedrückende des Novembersonntags lässt sich zwar 
nennen; erfahren ist es aber vor allem als die Herrschaft eines Vertex, der nicht nur 
nicht fassbar ist, sondern der sich sogar als ein besonders schwacher, weicher be-

on auf schlechtes Wetter auf. 
Was die biedere Welt und was ebenso die ideologischen Welten auszeichnet, ist 

eine gewisse Stabilität und vor allem Strenge der Vertices: In der ideologischen 
Welt kann diese Strenge bis zur Absolutheit getrieben erscheinen, in der biederen 
Welt bleibt sie durch die Orientierung am Nötigen und Nützlichen recht formal be-
stimmt (und lässt daher zumindest grundsätzlich zu, dass die biedere Welt nicht die 
letzte Wahrheit von Welt ist). Der Vertex besorgt das Relief der Welt: Manches tritt 
hervor, anderes tritt in den Schatten. Der geradezu intensive Unterschied, den der 
Vertex in die Welt einschreibt, ist eben das, was wir als Artikulation bezeichnen, 
jener Prozess, in dem sich uns eine geordnete Welt erst gibt. Was geschieht aber, 
wenn diese Unterschiede in der Intensität zurücksinken, wenn sich die Niveaus an-
gleichen, die Differenzen nivellieren? Was bleibt, ist die Intensität als solche. Die 
ist es, die wir dann als Stimmung empfinden. Sie färbt gleichmäßig eine Welt, die 
dann nur in ihr gegeben ist und auch nur als in ihr gegeben vorstellbar ist. Daher die 

dern 
tatsächlich ontologische Stimmungen sind, so sehr lassen sie sich, eben weil sie pu-
re Intensität sind, nicht auf äußere Anlässe, nicht auf die Tageszeit oder den Jahres-
zyklus festnageln.  

Weil die Stimmungen nicht am konkreten Werk der Bestimmung teilhaben oder 
doch nur vermittelt, sind sie auch weder sprachlich ausdrückbar, noch mitteilbar. 
Dass sie nicht am Werk der Bestimmung unmittelbar teilhaben, ersieht man daran, 
dass sie, wenn sie etwas über die Dinge sagen sollen, über alle nur dasselbe sagen 
können! Die Stimmung in diesem Sinn, im emphatischen Erfahrungssinn, ist also 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 265 

die Hyperbel eines Vorgangs, der in jedem Entwurf eines Vertex liegt: So wie jeder 

dies, indem sie alles in der genau gleichen Weise heraushebt bzw. abschattet. Das 
Prinzip des Unterschieds wird also in einer Bewegung des In-sich-Abbildens aufge-
hoben, indem es überdreht wird.70 Der Vertex sinkt gewissermaßen in die Welt 
selbst ein, anstatt das Scharnier ihrer Artikulation zu sein; oder auch  denn die 

handelt), oder auch: der Vertex ist abwesend (insofern er nicht mehr die Funktion 
der Differenzierung erfüllt). 

Es ist doch in
(und psychologisch ist das freilich nicht mehr im Geringsten) zwar das konkrete 
Werk der Bestimmung zugunsten eines gewissermaßen globalen, unterschiedslosen, 

 ig-
sich aber doch dieser dicke Pinselstrich in Einzelheiten verdichten kann, die emb-
lematisch werden für die Stimmung. Nichts anderes ist die Aufgabe der Literatur, 
nichts anderes, als im Einzelnen das Allgemeine anwesend zu machen.71  

Aber es liegt in dieser Beziehung auch die Antwort auf jene Gefahren und 
Grenzen, die uns eingangs bei der Beschreibung dieser Welten begegnet waren. Ge-
rade weil diese Probleme der Beschreibung solche sind, die aus unterschiedlichen 
Richtungen die Möglichkeit der philosophischen Analyse angreifen, enthalten sie 
zueinander das Gegenmittel: Die Welten sind inkommensurabel, sowohl zwischen 
den Menschen als auch schon die Welten eines Menschen; die Welten bündeln oder 
fokussieren sich aber immer in Einzelnen  sei es in einem ausgezeichneten Einzel-
nen oder in einer geordneten Serie , die Orte ausbilden. Die Vielfalt der unaus-
sprechlichen Welten (als ganzer genommen) einerseits und die beschreibbaren Lo-
kalitäten oder Singularitäten verweisen gegenseitig aufeinander, gerade auch in ih-
ren Widersprüchlichkeiten und Unverträglichkeiten. Keine Singularität geht ganz in 
seiner Welt auf; keine Welt bestimmt ganz und gar ihre Elemente. In diesen asym-
metrischen Spannungen von Vertex und Horizont und von Welt und Singularität 
machen überhaupt nur die Brüche und das Nicht-Integrierbare so etwas wie Bewe-
gung und auch Verständigung überhaupt möglich. Diese letztere gelingt wohl in 
Wirklichkeit fast nie; immerhin kann sie nur so als Problem erst erfahren werden 
(was die Bedingung für eine Bemühung um Verstehen ist). 

                                                             
70  Apeirontologie.  

71  Der Begriff der Stimmung lässt sich aber noch in weiterem Sinn verwenden. So bezeich-

in dieser oder jener Weise aufzufassen; sie ist bei ihm also das individual- oder kollektiv-

psychologische Korrelat der Welt. Er wird noch einmal anders, noch systematischer ver-

handelt werden in III, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Wir müssen also immer diese beiden Seiten zusammenhalten: Die Dinge sind 

andere, weil die Welt eine andere ist. Bliebe man beim ersten stehen, dann wäre ei-
ner einfach psychologisierenden Auslegung der Weg offen: Dann fasst man halt das 
an sich selbe in unterschiedlicher Weise auf, weil man gewisse Erfahrungen ge-
macht hat oder solches besonders mag oder physiologische Beeinträchtigungen hat. 
Begnügte man sich mit dem zweiten Teil des Satzes, dann bliebe nichts übrig als 
Schweigen. Nur die beschreibbaren Unterschiede der Gegenstandsauffassung, in 
den Horizont ihrer Welt zurückgestellt, lassen die Radikalität der These verständ-
lich werden. 

Dasselbe gilt es immer auch zu beachten, wenn man zu einer dynamischen Be-

riger ist  zum einen, weil sie kaum je unternommen wurde, zum anderen, weil es 
nicht um Bestimmtheiten, sondern deren Formierung und Verschiebung geht , ist 
ja der eigentliche Gegenstand dieser Analysen, die als letzte metaphysische Dimen-
sion die Zeit identifiziert haben. Wir können daher zum einen zurückgreifen etwa 
auf unsere Interpretation des Römerbriefs oder auf die Theorie Flecks (einer der 
wenigen Vorgänger in dieser Hinsicht), zum anderen vorverweisen auf das, was in 
diesem Kapitel noch folgt. Immerhin soll manches noch gesagt werden.  

Sich-Einleben in Theorien, Überzeugungen, Ideologien, Autoren, Lebenswelten, 

grenzte Welten und ihre Bestimmtheiten konstituiert. Mehr oder weniger begrenzt, 
denn manche Welt trägt das Siegel seiner Begrenztheit in sich, manche andere ge-
rade nicht.72 Ein einfaches Beispiel zeigt das an: Der Jugendliche lebt sich in eine 
soziale Welt des Schüler-Seins ein, die durch bestimmte Gruppenzugehörigkeiten 
(die Entgegensetzung gegen die Lehrer, aber auch innerhalb der Schüler), durch 
Verhaltensweisen, Redeweisen usw. geprägt ist. Doch für den Jugendlichen, gerade 
für den, der es nicht erwarten kann, aus der Schule herauszukommen und endlich 

-Sein konstitutiv eine Welt, deren 
Lebenszeit begrenzt ist. Was für ihn aber zeitlich nicht begrenzt ist, ist das Jung-
Sein: Er wird schon wissen, dass er älter werden wird; aber genau darin mag ein 
Problem liegen, denn nur die Jungen  so meint er  könnten den Verknöcherungen 
                                                             
72  Der Begriff der Welt scheint sich nach und nach zu verwässern. Um diesen Eindruck ab-

zuwenden, ist nur eine kleine Erinnerung nötig: Nichts, absolut nichts vermag die erste 

und radikalste Trennung der Welten  die zwischen meiner Welt und jenem Unvorstell-

 zu übersteigen. Diese Trennung ist einmalig (im strengs-

ten Sinn) und sie liegt auf einem ganz anderen Niveau als die verschiedenen Welten, die 

ich kennen mag. Gleichwohl sind meine Welten, ist meine Welt (als deren Gesamtheit 

 wie sich schon durch Fleck zeigte und wie wir im Dritten Teil noch näher sehen sollen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 267 

der Alten etwas entgegensetzen, nur sie seien wahrheitsfähig durch ihre Abscheu 
vor der Heuchelei und Spießigkeit, nur die Jugend sei also das eigentliche Element 
der Wahrheit wie des Lebens. Welche Ironie, wenn sich eines Tages herausstellen 
sollte, dass es genau umgekehrt ist: dass das Jungsein mit seiner Wahrheitsemphase 
verebbt, das Schüler-  

Die meisten unserer unsere Welt artikulierenden Vertices kommen uns zu, ohne 
dass wir uns bewusst um sie bemühen; sie schleichen sich durch die Hintertür ein, 
und vielleicht sind das auch die hartnäckigsten. Gerade hier, in den fundamentalen 

Magie ihres Schamanen glauben, will man da wissen; schließlich gäbe es doch un-
zählige Hinweise darauf, dass diese Magie alles andere als zuverlässig ist. Der Irr-
tum liegt darin, einen völlig unpassenden Begriff des Glaubens zugrunde zu legen: 
Es geht da doch nicht um etwas, was dem peinlichen, beständiger Selbstbefragung 
und Zweifel unterworfenen Verhältnis des Protestanten zu seinem Gott gleicht. Die 
Magie, der Schamane, das Totemtier und was man sonst alles nennen kann, sind 

möglich machen, dass sich Relevantes und Unwichtiges, Verbotenes und Erlaubtes, 
Empfohlenes und Gehöriges scheidet. Wie oft liegen moderne Doktoren daneben, 
bei wie vielen Phänomenen hat die Medizin nicht nur keine Lösung, sondern noch 
nicht einmal eine Formulierung für das Problem, wie oft bleibt dem Arzt, der sich 
aller Mittel seiner Kunst und alles Fachwissens in vorbildlicher Weise bedient hat, 
schließlich nur noch das Eingeständnis, dass der Ausgang nun nur noch Gegenstand 
von Hoffnung ist! Und doch erscheint uns der grundsätzliche Zweifel an der Medi-
zin als das Unsinnige, nicht etwa das grundsätzliche Vertrauen in sie. Die Antwort 
ist immer die gleiche: Die Medizin ist eben eine jener selbstverständlichen, weil 
historisch gewachsenen Gestalten, in denen sich Wahrheit uns präsentiert, sie ist ein 
Denkstil, der sich in allgemeinere Denkstile einpasst, an denen wir partizipieren. 
Genau so erscheint uns jeweils Welt. 

Ein anderes Beispiel ist jener Denkstil, dem man immer wieder begegnet, wo-
nach alles Treiben der Menschen nach Maßgabe der Begriffe des Geschäftlichen 

Denkstil weitet sich nicht selten aus in eine sehr ernüchternde Sicht auf menschli-
ches Tun allgemein: Dieses ist dann immer nur Ausdruck eines egoistischen Wun-
sches, selbst dort, wo man etwas für andere tut  denn schließlich täte man es nicht, 
wenn man damit nicht die Hoffnung verbinden dürfte, dass man sich selbst dadurch 
besser fühlte. So oder ähnlich hört man sprechen, und es ist fast unmöglich, solche 
Überzeugungen zu widerlegen. Dabei sollte unser Misstrauen gegen solche Rede-
weisen und Sichtweisen, die ihre eigene, ganz graue Welt mit sich führen, nicht auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ebenso naiven Überzeugungen basieren, wonach der Mensch inhärent gut ist oder 
ähnliches. Vielmehr müssen uns diese und vergleichbare Phänomene auf den Punkt 
führen, an dem wir sehen, wie unglaublich grob und nutzlos diese Begriffe sind, die 
nicht nur die Philosophiegeschichte, sondern eben auch die Alltagswelt durchgeis-

 

muss. Nichts ist schon da, nichts schon sichtbar, es sei denn das Sehen wird zur 
Gewohnheit. Und jedes Mal gerät manches in den Blick, anderes verliert sich. 

 
Ein erfahrener Lehrer fand, dass nur die wenigsten Schüler etwas Neues allein bemerken, 

wenn man sie nicht ausdrücklich darauf aufmerksam macht, und dass nur wenige es auch 

dann sofort sehen, wenn man es ihnen zeigt. Sie müssen es erst sehen lernen. Auch der Er-

wachsene, wenn er erstmalig vor Neuem steht, etwa vor einem futuristischen Bild, fremdarti-

ger Landschaft, oder auch zum weiß nicht, was er sehen 

. Er sucht nach Ähnlichkeiten mit Bekanntem, übersieht also eben das Neue, Unver-

gleichliche, Spezifische. Auch er muss erst sehen lernen.73 

 
Wer beginnt, ein Instrument zu lernen, muss allererst begreifen (und das wird meist 
einige Zeit brauchen), dass das Musizieren sich nicht in der Abfolge komplexer 

von Klang bietet, die es zu hören und zu formen gilt. Sollte es in der Musik um 

schung des Instruments, der Sensibilität für den Klang und des Verständnisses für 
Struktur. Dass jemand schnell Klavier spielen kann, kann jeder Hörer oder Zu-
schauer erkennen; das bildet nur den Spektakelaspekt der Musik. Doch wer es ge-
lernt hat, auf die klangliche Nuance oder den Widerhall der Strukturen zu lauschen, 
dem eröffnet sich im Wortsinn eine neue Welt. Dann ist es auch völlig unerheblich, 

Die Meisterschaft der Interpretation hat damit nichts mehr (oder fast) zu schaffen. 
Wichtig ist aber, dass sich im Erlernen der Musik wortwörtlich eine Differenziert-
heit und Dichte von Welt konstituiert, die nicht nur zuvor nicht da war, sondern der 

nur erkannt wird. Flecks Analysen sind hier ernst zu nehmen: Im hierarchischen 
Verhältnis von Lehrer und Schüler, in dem sich (aber nicht nur da) die überindivi-
duelle Dimension z.B. der Musik aktualisiert, stiftet sich ein Verhältnis zu einem 
Sein, das (das Verhältnis) dem Schüler schließlich ganz alleine angehört; letzteres 
nicht so, als könnte er die soziale Dimension hinter sich lassen, sondern so, dass 
                                                             
73  A.a.O. 53.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 269 

diese so eröffnete Welt der Musik nur seine ist, nur und ausschließlich für ihn mit 
dieser Bestimmtheit ist. Die neue Differenziertheit ist die eines gesamten neuen Be-
reichs des Seins, der sich nun verästelt und wie in Äderchen ausläuft, indem er viel-
fältige neue Möglichkeiten von Erfahrung eröffnet, eine eben artikulierte Erfahrung 

ik unterscheiden und zu hören lernen kann; vielmehr ver-
dichtet sich diese Erfahrung in einer neuen Intensität, darin, dass die Musik dann, 
wie eine neuentdeckte Sonne die Blicke auf sich zieht und zugleich die Gravitation 
verständlich werden lässt, die immer schon wirkte.  

Auch der Leser philosophischer Bücher ist einer solchen Verschiebung der Ho-

tatsächlich in eine Theorie einlebt, der sieht sie. Und versucht man ihm die Be-
grenztheiten einer solchen Theorie zur Ansicht zu bringen, so scheitert man meist 
deswegen, weil sie längst das Sehen, den scheinbar so unvermittelten Zugang zur 
Welt geprägt und durchdrungen hat, so dass er die Welt kaum noch anders sehen 
kann. Wo sich dem Betrachter der Situation (in der Dritten Person) eine gegenseiti-
ge Stützung und Konsolidierung von Theorie und Anschauung darbietet, hat sich 
dem dergestalt einer Theorie Verpflichteten selbst die Welt allererst durch die The-
orie in der Evidenz gegeben, die sie immer schon hatte (gemäß dessen, was wir als 
eine transzendentale Voraussetzung betrachten). So kann es passieren, dass die Lek-
türe eines in der Tat grandiosen Buches wie der Preisschrift über die Freiheit des 
Willens von Schopenhauer zu einem geradezu unheimlichen Ergebnis führt: Kaum 
hat man das Buch zugeschlagen und die Augen wieder erhoben, laufen alle Men-
schen um einen herum wie an Fäden gezogen durch die Welt  ein Eindruck, der 
schon unheimlich genug ist, doch noch in dem Moment übertroffen wird, wo sich 
der Blick zurückwendet und sich der Leser selbst  und noch in all seinen dann ge-
rade gegenwärtigen Gedanken  als eine ebensolche unfreie Puppe erkennt.  

Eine solche Erfahrung wird nur kurz währen und bald einer nüchterneren Sicht 
Platz machen, in der dann der Determinismus seine Herrschaft behaupten wird oder 
nicht; doch ob er bleibt oder anderen Anschauungen das Feld räumt  immer wird 
die Welt anders aussehen. 

Das Beispiel kann auch helfen, den naheliegenden Einwand zu verstehen: Ver-
schwindet dann nicht der Unterschied zwischen Gesundheit und Wahn? Ist dann 
nicht ein jeder eigentlich und immer wahnsinnig? Darauf ist zweierlei zu antworten: 

an sich ganz ebenso wenig Anspruch auf 
Realität machen wie irgendeine andere Kategorisierung. Davon ganz abgesehen, 
dass schon die Idee des Wahns recht neuen Datums ist, ganz zu schweigen von der 
jeweiligen Vorstellung, die von ihm besteht; auch abgesehen davon, dass die Defi-

te Kandidaten solche sind, die 
auf eine substantielle Seinsweise der Gesundheit zugunsten einer dynamischen 
Vorstellung verzichten (wie etwa Georges Canguilhem)  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

r zu einer 
bestimmten Artikulation von Welt gehört; d.h. diese Unterscheidung ist immer von 
dem jeweiligen Vertex abhängig. Was nun aber unseren Vertex angeht, so können 

zumindest hyperbolisch wäre dann die Unfähigkeit oder Weigerung, den Haarriss 
des Seins sowohl theoretisch wie praktisch anzuerkennen, und zugleich die Unfä-
higkeit oder Weigerung, die ontologische Differenz zwischen einer Theorie und der 
Welt anzuerkennen. Denn nur weil wir darauf beharren, dass in jedem Blick auf die 
Welt, in jeder noch so banalen Erfahrung schon eine Theorie steckt, und sei es nur 
diejenige, die durch diese Erfahrung erschüttert wird, dass es (etwas genauer ge-
sagt) keine bloße Erfahrung, keine reine Anschauung, keine Vorurteilslosigkeit und 
kein nur Gegebenes gibt, vergessen wir ja nicht, dass eine Theorie keine sinnliche 
Erfahrung ist. Artikulation ist immer ein Zusammenwirken aus beidem, woraus sich 
wiederum beides neu ergibt. Dieser Prozess mag seine Phasen der Unschärfe zwi-
schen beiden haben (und das Erlebnis des Schopenhauerlesers wäre so eine); aber 
letztlich wird dieser Unterschied doch immer wieder hergestellt. Gesundheit in die-
sem Sinn wäre also eine gewisse Fähigkeit zur Inkonsequenz, Widersprüchlichkeit 
mit sich selbst, ja selbst zur Heuchelei. Denn diese Widersprüchlichkeit besagt doch 
nur, dass es mehr als einen Vertex gibt.  

Die neue Artikulation von Welt ist der Entwurf eines neuen Vertex, oder die 
Heraushebung eines solchen. Die Beschreibung solcher Prozesse fällt auch deswe-
gen so schwer, weil diese je neue Dominanz oder doch Ökonomie der Kräfte ver-
schiedener Vertices sofort zu einer Normalisierung neigt: Die Verschiebung ist sehr 
bald als solche vergessen; was bleibt, ist eben die neue Konstellation. Weil aber 
das, was sich daraus je ergibt, die Welt in ihrer ganz konkreten Gestalt ist, lässt sich 
ihr Anders-Sein oder Anders-sein-Können kaum noch rekonstruieren, sie setzt sich 
ganz selbstverständlich als einzige durch, noch genauer: 
das Produkt dieses Prozesses einer Verschiebung und ihres Vergessens. Es mag 
höchstens noch die Erinnerung daran bleiben, dass es einmal anders war, dass sich 
Welt einmal anders darstellte. Doch diese Erinnerung bleibt zumeist  wenn auch 
nicht immer!  leblos.  

Eine solche Erinnerung ist z.B. die an ein Problem, das aufgehört hat, eines zu 
sein, eine Frage, die sich nicht mehr stellt, ein Leiden, das nur noch als Wort exis-
tiert, ein Bereich des Seins, der ganz in eine nur mehr verbale Nachschwingung zu-
rückgetreten ist. So stellen sich zum Beispiel dann, wenn man sich in eine dialekti-
sche Philosophie der Geschichte einlebt, gewisse persönliche Fragen nicht mehr. 

mer schon überragt von einem Prozess, der in sich nichts Persönliches mehr hat, 

Ganz anders in der Einlebung in psychoanalytische Theorien, die fast zwangsläufig 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 271 

Lebens fortsetzen  aber wo gäbe es auch Kleinigkeiten an sich? , indem das Be-
wusstsein für die Bedeutungsdimension des Traums dazu führt, dass die Träume 
mehr und mehr erinnert werden, ein Vorgang, der durch das Erstellen von Traumta-
gebüchern noch weiter vorangetrieben wird.74 

Diese Beispiele haben alle die selben Probleme: Sie sind solange abstrakt und 
schwer fasslich, als sie sich in der allgemeinen Bezeichnung sich verschiebender 
Artikulation bewegen; sobald sie aber in die Beschreibung von Details dieses Wan-
dels eintreten, drohen sie zu psychologisierenden Trivialitäten zu verkommen. Die 
Lösung kann, für jeden, der den Gedanken mit zu vollziehen sucht, nur in einer ge-
genseitigen Erhellung der beiden Aspekte liegen: Man wird nicht einfach aufmerk-
sam auf solches, was immer schon da war; es kommt in einem strengen Sinn aller-
erst ins Seins durch diese Verschiebungen. Und es kann nur ins Seins gelangen, in-
dem es sich, niemals vollkommen darin aufgehend, wohl aber immer davon seine 
Beleuchtung erhaltend, in den Horizont stellt, den ein neu sich herausschälender 
Vertex eröffnet. Dieser selbst ist dabei nicht greifbar, nur andeutungsweise begriff-

all das beruht auf jener allerersten und durch nichts weiter begründbaren oder be-

passive Koppelung (Fleck) dastehen muss: dass bei aller selbst wieder transzenden-

undelegierbar, unkommunizierbar.  
Letzten Endes gelangt meine Fähigkeit, diesen Prozessen Ausdruck zu geben, 

hier an eine Grenze. Es bleibt mir hier nichts anderes übrig, als jene Aufforderung 
                                                             
74  Was alle besorgten Pädagogen oder alle Besorgten, insofern sie Pädagogen sein wollten, 

immer schon wussten, scheint also eine Rechtfertigung zu erhalten: dass die Bücher, die 

man liest, die Filme, die man sieht, die Musik, die man hört, d

den Charakter prägen. Erstens ist diese Formulierung (oder alle ihr in Bezug auf die phi-

losophische Perspektive äquivalenten) unrichtig: Die Rede vom Charakter (oder der See-

le, oder dem Geist oder den Gewohnheiten etc.) setzt immer die Welt als bestimmte und 

in ihr die Menschen als durch die Welt bestimmbare voraus. Damit kann die so verstan-

dene Pädagogik nur auf einer transzendental naiven Psychologie aufsitzen. Nicht dass 

hier ein idealistischer Standpunkt vertreten würde, der von der Autonomie des Bewusst-

seins gegenüber der Welt ausgeht. Im Gegenteil: Beides   

sind Titel von Fragen, keines ist das Standbein, um das herum sich in Drehung nach links 

oder rechts der Trauermarsch des Verfalls vom Walzer der Zukunft trennte. Zweitens darf 

nie vergessen werden, dass es keine totalitäre Welt geben kann. Die allzu einfachen Kau-

salitäten, die z.B. Linien von brutalen Computerspielen zu Bluttaten oder von dionysi-

schen Rhythmen zu allgemeiner Ausschweifung ziehen, sind daher nicht nur psycholo-

gisch, sondern auch transzendental schlecht begründet.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

versuchen, diese dürren Worte, die vielleicht aus prinzipiellen Gründen das Ge-
meinte bestenfalls andeuten können, als Fingerzeige zu nehmen hin zu einer Erfah-
rung und Einlebung, die er selbst vollziehen muss.  
 

Zweitens, die Ähnlichkeit. Der handgreiflichste Effekt unserer Artikulation von 
Welt ist das, was man so leichthin als Ähnlichkeit bezeichnet. Soweit ich sehe, fehlt 
uns noch eine verständliche Erklärung dessen, was Ähnlichkeit bedeutet. Ich bilde 
mir andererseits nicht ein, diesem Mangel mit einem Schlag abzuhelfen, doch im-
merhin in eine Richtung zu führen oder wenigstens auf das Problem selbst, soll ver-
sucht werden. 

Die erste Tatsache, von der bei jeder Fragestellung in Bezug auf die Ähnlichkeit 
ausgegangen werden muss, lautet ganz einfach so: Ähnlichkeit ist nicht und kann in 
keiner Wei . Dafür 
gibt es bereits einen logischen Grund, denn Ähnlichkeit ist überhaupt keine Eigen-
schaft, die irgendetwas zukäme, sondern eine Beziehung, die zwei oder mehrere 
Gegenständlichkeiten zueinander einnehmen. Damit ist sie also keine Eigenschaft, 
sie ist aber auch nicht in irgendeiner verständlichen Weise objektiv. Sie liegt nir-
gends einfach vor. Zwar wird sie, wie alles, was sich mit dem transzendentalen Sinn 
der Wirklichkeit (in der zwingenden Äquivokation dieses Terminus) gibt, gefunden. 

trennt werden kann.  
Wie ist es aber möglich, Ähnlichkeiten festzustellen? Eine erste Antwort weist 

auf die Notwendigkeit hin, eine Perspektive oder Hinsicht zu bestimmen, unter der 
dieses und jenes ähnlich ist. Es bedarf einer Gerichtetheit (so wie auch Fleck immer 
davon spricht, dass das Einleben in eine z.B. wissenschaftliche Perspektive und 
Praxis auch ein gerichtetes Beobachten hervorbringt). Allerdings ist ja auch diese 

griff des Vertex verschoben worden, um damit allererst ihre Rätselhaftigkeit enthül-
len zu können. So richtig diese erste Antwort ist, so bringt sie uns also noch nicht 
wesentlich weiter.  

Aber droht nicht andererseits eine Trivialisierung unseres Vertex? Denn wenn 
der Vertex das alter der Altermination ist, wo liegt dann noch der Unterschied zum 
Tertium comparationis? Reduziert sich der Vertex dann zu einer schlichten logi-
schen Funktion? 

Wahrscheinlich aber muss man das Problem herumdrehen: Dann wäre das Ter-
tium comparationis die unbedachte Gestalt, in der der Vertex in den Theorien der 
Sprache auftritt, gewissermaßen die Abbildung jener transzendentalen Funktion ins 
Logische. Dass er unbedacht ist, zeigt sich daran, dass er als etwas selbst Benenn-

bares aufgefasst wird. Wenn das stimmt, dann ließe sich im Gegenteil mit dem Ter-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 273 

tium comparationis das Verständnis des Vertex befördern  das freilich nur dann, 
wenn man Tertium comparationis und Vertex nicht zusammenwirft.75 

Was geschieht also im Vergleich? Was in der Metapher bzw. all jenen rhetori-
schen Figuren, in denen etwas durch ein anderes ersetzt wird? Vielleicht lässt sich 
das ex negativo leichter fassen. Ein Kommentar zu einem Aphorismus von Elias 

76 In dem Bemühen, die literari-
sche Methode Canettis zu erhellen (di

zwischen Hölle und Vernunft, mit dem der Spruch das Zeitalter anprangert, be-
schwört dialektisch den Wahnsinn 77 

Ich behaupte nun, dass exakt diese Formalisierung des Wirkens des Aphoris-

zes, der wie der zitierte bereits aus sich heraus und nicht erst im Zusammenhang ei-
 

Begriffs hat. Dieser Begriff des Wahnsinns stellt sich durchaus nicht beim Leser 
ein; er kann höchstens in einer nachkommenden explizierenden Reflexion rekon-
struiert werden  eine nachkommende Reflexion, die nicht, wie im Kommentar des 
Herausgebers, in das ursprüngliche Erlebnis der Lektüre hineininterpretiert werden 

 der Aphorismus vielleicht 
evozieren mag, aus einem Punkt her entworfen, der wie jeder Blickpunkt ein blin-
der ist, also selbst gerade nicht gesehen wird. In der Tat wirkt da etwas, und es wird 
                                                             
75  

schuldig, die Deleuze so scharfsinnig in der Geschichte nicht nur der Philosophie als ein 

Hauptproblem diagnostiziert? Nicht zwangsläufig. Alles hängt davon ab, wie sich Terti-

um und Vertex zueinander verhalten sollen. Sie können nicht schlichtweg miteinander 

identifiziert werden. Ersteres soll ja von letzterem erst seine Erläuterung erfahren können. 

nichts, es sei denn, er wird in seine weltartikulierende Funktion zurückversetzt. Da sich 

uns diese Artikulation zwingend nicht nur in Pluralität, sondern auch in unterschiedlichen 

verstanden werden, dass sich dort eine irgendwie defizitäre Form dieses Wirkens ereigne-

te. Es handelt sich dann vielmehr um eine der vielfältigen und in sich nicht dem Wert o-

der der Wichtigkeit nach abgestuften Erscheinungsweisen, in denen sich der Vertex über-

haupt nur realisiert. (Oder, wenn man die Niveaus unbedingt mit einer Wichtigkeit ver-

binden will, dann macht es jedenfalls keinen Sinn, diese gegeneinander ausspielen zu 

wollen.) Hält man diese Kennzeichnung fest, dann trifft Deleuzes Kritik hier nicht mehr.  

76  Elias Canetti: Aufzeichnungen für Marie-Louise. 11.  

77  Ebd. 101 und 102.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

auch etwas evoziert, aber beides ist nicht von der Seinsweise e
tere, das Wirkende, weil es nicht greifbar ist, das letztere, in diesem Fall das Bild 

Hat das Bild nicht (mehr) diesen Charakter, dann hat es auch seine Kraft verloren 

schon, dass das, was die Zusammengehörigkeit der Worte stiftet  so wie sie sich in 
einem literarischen Aphorismus, in einer lebendigen Metapher, wohl auch 

, nicht von etwas hervorgebracht wird, das die 
Seinsweise dessen teilt, was es verbindet. Die Erinnerung an Kant kann uns bereits 
vor dieser Vermutung schützen: Wäre das, was die Zusammenordnung von ver-
schiedenen Begriffen oder Vorstellungen zu- und untereinander stiftet, wieder ein 
Begriff oder eine Vorstellung, dann müsste noch einmal ein Begriff bzw. eine Vor-
stellung eingeführt werden, die es ermöglichten, den ordnenden Begriff/die ordnen-
de Vorstellung mit den von ihm/ihr geordneten zu verbinden. Es sind also sowohl 

bleibt in Wirklichkeit aus), die eine solche Theorie widerlegen. 
ng die Mechanis-

men haben, die unter dieses harmlose Wörtchen fallen. Die Ähnlichkeit von Ge-
sichtern oder Kleidungsstücken sicher; aber so wie wir es nun schon beschrieben 
haben wohl auch: die Einheit eines Bildes, wie es von der poetischen Praxis erzeugt 
wird; die Beziehungen von Begriffen zueinander, aber auch von Vorstellungen, die 

anspricht); jene Beziehungen, die Erfahrungen untereinander so eingehen, dass ein 
Erlebnis  ein 

serer Welt(en) zueinander ordnen!  
Sind das nun sprachliche Prozesse? Nein, das sind sie nicht, auch wenn nur ein 

Wesen, das Sprache hat, auch Ähnlichkeit kennen kann. Denn beiderseits ist diesel-
be logische Operation vonnöten, die somit als die Wurzel des Logos angesprochen 
werden kann: Nicht-Präsentes wird vergegenwärtigt, Präsentes verweist auf ande-
res, das es nicht selbst ist, zweierlei geht eine solche Beziehung ein, dass das eine 

rschie-
dene Formulierungen, um anzudeuten, was dort immer geschieht und was doch so 

ration der Artikulation von Welt an. 
Es sind also nicht sprachliche Prozesse, die hier wirken, vielmehr werden die 

sprachlichen ihrerseits erst verständlich unter der Bezugnahme auf diese eine 
Grundoperation. Die Lacansche Konzentration auf Metapher und Metonymie ge-

an ihre Grenzen, sondern auch wegen eines damit zusammenhängenden Problems, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 275 

das nun virulent wird: Die Wege des Bewusstseins (wie des Unbewussten) sind 
nicht sprachliche, sie haben lediglich dieselbe Wurzel wie die sprachlichen. (Inso-
fern ist Lacans Formulierung, wonach das Unbewusste strukturiert sei wie eine 
Sprache, nicht nur ganz korrekt, sondern auch selbst wieder eine Aktualisierung je-
ner einen Grundoperation, die eine menschliche Welt strukturiert, inklusive jener 

 
Wir 

Wurzel der Wurzeln von Sprache und Welt/Begriff und Anschauung/Begriff und 
Vorstellung. Weil es eine Wurzel ist, kann es überhaupt nur jenes Verhältnis zwi-
schen diesen Termini geben, das sie von Gegensätzen zu Elementen einer Dialektik 
werden lässt  einer Dialektik, der wir hier überall nachspüren. Andererseits: Wenn 
es die eine Wurzel ist, wieso fällt es dann so schwer sie aufzufinden und auszusa-
gen? Offenbar sind wir doch mit allen bisherigen Versuchen der Klärung der hier 
wirksamen Beziehungen unzufrieden. In der Tat ist letzteres eine logische Folge aus 
ersterem: Diese Wurzel oder Grundoperation ist eben deswegen kaum fasslich, weil 
sie erstens im strengen Sinn allgegenwärtig ist (sogar: alle Gegenwart erzeugend), 
weil sie zweitens so in eine Vielfalt von Gestaltungen eingebunden bleibt, weil sie 
drittens ihrerseits (fast) ungreifbar ist, als das, was alles (Be)Greifbare konstituiert. 
Wir hatten ja im Beispiel gesehen, wie die Einheit einer Vision auf eine Funktion 
verweist, die unter keinen Umständen an der Seinsweise des von ihr Ermöglichten 
teilhaben kann. 

Wir müssen, um der Klärung näher zu kommen, noch eine Unterscheidung ein-
führen: Denn es scheint doch zweierlei Ähnlichkeit zu geben. Zum einen gibt es je-
ne Dinge, die sich voneinander in nur sehr unzureichender Weise unterscheiden, so 

dem werden verschiedene Bilder von Haut nichts sagen; bestenfalls kann er eine 
unterschiedliche Färbung konstatieren, mehr oder weniger Falten, eine mehr oder 
weniger deutliche Abhebung der Poren  
von Autos nichts versteht, der wird als Augenzeuge einer Fahrerflucht nur wenig 
Nützlic
viel. Und bekannt ist auch das Phänomen, dass die meisten Schwierigkeiten haben, 

 man ist eben nicht darin 
eingelebt! Das weist schon darauf hin, wie grundlegend diese Erfahrenheit ist, wie 
sich noch die Identifizierung in ihren scheinbar einfachsten Formen auf eine Ge-
schichte angewiesen sieht und eine Leistung darstellt. Man könnte das Phänomene 

Dingen ununterscheidbar, und zwar mangels einer Erfahrenheit und der aus ihr er-
wachsenen Kriterien der Differenzierung. 

stiftet ist durch eine Erfahrenheit und die innerhalb der so konstituierten Seinsregi-
on Verbindungen produktiver Art herzustellen weiß. Der Musiker, der Strukturen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

deren vielleicht ganz verschlossen bleibt, gehört ebenso hierher wie der Wissen-
schaftler, dem sich eine Verbindung auftut, die ganze Bereiche des Wissens in eine 
unerhörte Kommunikation bringt. Und nicht nur die hochgeistigen Phänomene sind 

fred Tetzlaff es schafft, alles irgendwie Be-

e Witz, oder der Witz im engs-
ten Sinne, der verkleidete Priester, der jedes Paar kopuliert, tut es mit verschiedenen 

78 

also nie aus den Bereichen der biederen Welt stammen. Das können sie aus einem 
einfachen Grund nicht, denn es bedarf eines starken, herrischen Vertex, nicht so 

mehr um in ein le-
bendiges, durch Erfahrenheit belebtes Netz von Differenzen eingebunden zu sein, 
zwischen denen sich erst das Wirken des Witzes als einer transzendentalen Größe 
vollziehen kann. Wir kommen damit dem Grund dafür noch näher, weshalb die Po-
pularisierung der Wissenschaften  und der Philosophie vielleicht am meisten  
immer nur zu Unfug oder zu Trivialitäten führen kann: Was dem allgemeinen Pub-
likum fehlt und was deswegen auch in der popularisierten Version fehlen muss, ist 
die Einlebung in eine Seinsregion; nur durch diese werden gewisse Unterscheidun-
gen als solche prägnant und relevant, werden die Begriffe vom Alltagsverstand in 
wissenschaftliche transformiert  und schließlich: nur durch diese Einlebung und 
Erfahrenheit lässt sich dann der Schritt ermessen, den der Witz eines Forschers 
vollbringt. 

Damit ist nun aber die Position gewonnen, durch die sich die beiden Formen der 

net eine Ununterschiedenheit, die jene Bereiche trifft, die nur eine mangelhafte, 
meist: eine nur biedere Beleuchtung durch die Vertices erfahren. Was in dieser 

lem Zwielicht. Dagegen, wo Ähnlichkeit im engen Sinn wirkt, dort muss ein Vertex 
zuerst strenge Unterscheidungen eingeführt haben.  

Ähnlichkeit also, jener Effekt des Witzes, die Form, in der sich die Grundopera-
tion des alterminierenden Wesens Mensch je von neuem in der Artikulation einer 
Welt manifestiert  diese Ähnlichkeit setzt zwei Gegenständlichkeiten nicht in Be-
zug auf irgendein Drittes in eine Beziehung zueinander. Vielmehr können die bei-
                                                             
78  Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. 173. Kurz zuvor, im § 42, hatte Paul bei der Einfüh-

rung des Witzes auf zwei kurzen Seiten eine Klarheit in Bezug auf das Problem, was es 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 277 

den Ähnlichen nur deswegen in einer Beziehung zueinander stehen, weil es kein 
79 Der 

Vertex, als jener Punkt, an dem sich der Vektor des Geistes umkehrt und zurück-
kommt, aber als anderer, dieser Vertex ist selbst ja nichts. Er ist nur, insofern er 
Gegenständlichkeiten in eine Beziehung bringt, mit der er selbst keine Ähnlichkeit 
hat

80 Als Operator der Artikulation von Welt ist er nichts, was selbst 
dem ähnlich wäre, was er hervorbringt. Zugleich führt das vage Bewusstsein seines 
Wirkens in einer metaphysischen Sichtweise fast zwingend auf seine Hypostasie-

Schicksal noch einmal leben muss: immer im Zwischenreich der Welt zu sein, da er 
als Prinzip der Bestimmtheit der Welt dieser nicht zugehören kann und er zugleich 
als das Prinzip der Bestimmtheit der Welt nicht ohne Verbindung zu ihr sein kann. 
So wie sich alle spekulative Theologie immer mit dieser widersprüchlichen Charak-
teristik abgemüht hat und abmühen musste, so scheint auch der Vertex im Paradox 
aller unähnlichen Prinzipien der Erklärung befangen zu sein: dem zu Erklärenden 
nicht ähneln zu dürfen und ihm doch so nahe zu kommen, dass eine Erklärung noch 
möglich ist. 

Dieses Problem muss in der stummen Aporie enden  allerdings nur, wenn man 
vergisst, was sich uns als die einzige Dimension von Welt hat erweisen müssen: die 
logische Zeit. Denn der Vertex existiert nicht einfach schon immer, er liegt nicht 
vor; er ist vielmehr nur in der Zeit und seine Wechselfälle skandieren zugleich diese 
Zeit und machen sie erst zu einer logischen. Jeder Vertex wird in der Welt geboren, 
er wird aus ihr heraus entworfen, er entwächst ihr in der Zeit. Die Thesen zu den 

sich aus der Welt und ihrer irreduziblen Materialität ein Vertex je und je entwindet. 

aus sich heraus die Ökonomie seiner Vertices entwerfen. 
Vertex ein, immer schon deklinierter (abgelenkter) Fingerzeig eines anderen.  

Bedenkt man diese beiden unverzichtbaren Charakteristika des Vertex, dann 
stellt das Problem, das jede Metaphysik zu jenen Ort führen muss, an dem es nur 
noch Schweigen gibt, keine Schwierigkeit mehr dar. Der Vertex ist nicht nur nicht 
in der Welt, er ist vielmehr nichts, insofern er selbst der Operator aller Bestimmung, 
alles Seins und So-Seins ist. Er verweigert sich dadurch aber nicht jeden Zugriffs 
bereits aus logischen Gründen, da er immer mit der logischen Zeit korreliert und 

 
Vielleicht können wir nun näher fassen, was Ähnlichkeit bedeutet. Ähnlichkeit 

ist dann eine dynamische Beziehung, die zwei (oder mehr) Gegenständlichkeiten 
                                                             
79  Ebd. 171. 

80  Ebd. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

zueinander einnehmen, ein gegenseitigen Aufeinanderhinstreben, das durch die 

Schwerkraft eines sich verschiebenden Vertex verursacht ist. Solche Ähnlichkeiten 
sind daher auch keine psychologischen Vorkommnisse in der Welt, sondern sie kor-
respondieren, wenn auch häufig in ganz und gar unspektakulärer Weise, mit der 

Artikulation von Welt als ganzer. 
Die selbstverständlich gewordenen Begriffe unserer biederen Welt belegen es: 

auffassung ganz grundlegend strukturieren, sind die verknöcherten Überreste eines 
dynamischen Geschehens, in denen Ähnlichkeiten geprägt wurden. Aber diese Ähn-
lichkeit, die schon die Einheit eines banalen Begriffs bildet, kennt kein Paradigma: 
Es gibt kein Urbild, kein Schema, kein Zwischending zwischen Vorstellung und 
Begriff, kein Drittes, das selbst wieder von der Art einer Gegenständlichkeit wäre. 
Ebenso wenig sind Begriffe Funktionen; diese logisch sicherlich fruchtbare Sicht-
weise lässt sich nicht auf den Begriff in seiner weltorganisierenden Rolle anwen-
den, da sie ihn isoliert und als stabilen, bereits etablierten und in sich stimmigen 
Operator der Einteilung von Gegenständen nimmt (oder doch se

81 

nicht daran, dass sie dies oder jenes gemein haben. Es liegt daran, dass eine Reihe 
von Linien in einer Geschichte der Artikulation von Welt einige Stabilität gewon-
nen hat. Diese Stabilität ist angewiesen auf jenen autoritativen Akt, von dem wir 
sprachen. Nur dadurch ist es danach möglich, das aufzuzählen, was die beiden Din-
ge gemein haben, und vielleicht sogar eine Definition zu entwerfen. Aber dazu 
müssen sie sich zuerst ähnlich sein.  

Diese Verhältnisse sind deutlicher zu beobachten bei den emphatischen Beispie-
len der Ähnlichkeit. Sehe ich eine Person, die mich an eine andere erinnert, setzen 
wir sogar voraus, dass ich weiß, an wen, dann kann ich gerade nicht sagen, worin 
die Ähnlichkeit besteht. Ich mag vielleicht auf die Mundpartie Acht geben oder die 

lierte Mundpartien oder Augen, und inwiefern die Augen dieser und jener Person 
sich ähnlich sind, lässt sich nicht noch einmal sagen. Es lässt sich wohl einigerma-
ßen andeuten, so dass es vielleicht gelingt, einem anderen  durch einen autoritati-
                                                             
81  hematischen Sinn vgl. Gottlob Frege: Funktion 

und Begriff (1891). In: Ders.: Funktion, Begriff, Bedeutung. 1-22. Es versteht sich, dass 

Freges Theorie nur in dem Zusammenhang betrachtet und zurückgewiesen werden darf, 

in dem sie sich selbst versteht. Vgl. dazu auch die Bemerkungen Freges in: Über Begriff 

und Gegenstand (1892). In: Ebd. 47-60. Was wir hier zurückweisen, ist aber die Vorstel-

lung, dass sich in der Beschränkung auf das rein Logische (innerhalb dessen Freges Ana-

lysen von größtem Wert bleiben) das tatsächliche Wirken 

fassen ließe.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 279 

ven Akt  die Ähnlichkeit ebenfalls bemerklich zu machen. Doch etwas Fassliches, 
Umgrenztes, selbst Gegenständliches habe ich dabei nie vor mir. Der Vertex fun-
giert, ist aber nicht Teil des Bewirkten. 

Im anderen Fall, wenn ich nicht genau sagen kann, an wen die Person mich er-
innert, haben wir jenen anderen Aspekt vor uns, der oben angedeutet wurde: die 
Dynamik, das Streben. Denn dann zieht sich der Gegenstand wie von sich hin auf 
ein anderes, das noch aussteht, das es zu erinnern gilt, die Ähnlichkeit wirkt wie ein 
Magnet oder eine Schwerkraft, die zwei Gegenständlichkeiten in eine Nähe zuei-
nander rückt.  

Und dann gibt es noch den eigenartigsten Fall: Ich sehe jemanden und bin von 
einem Gefühl der fremden Vertrautheit durchdrungen: er sieht jemandem, den ich 
kenne, ähnlich. Ich suche, und tatsächlich finde ich die Person, der jener Unbekann-
te ähnlich sieht. Doch in diesem Augenblick muss ich erkennen, dass die Ähnlich-
keit fast keine ist, sie bleibt weit hinter dem zurück, was ich erwartet hatte. Der 
Vergleich löst das Versprechen nicht e
ab; sie besteht weiter, ohne Referent, als bloßes Streben. In diesem seltenen und 
seltsamen Fall begegnet uns eine reine oder lautere Ähnlichkeit. Und so wie sich 
uns in den Phänomenen des Horizonts reiner Möglichkeit das Wesen der Altermi-
nation enthüllt hatte, so sind jene Augenblicke der lauteren Ähnlichkeit die Aufde-
ckung des reinen Wirkens des Vertex. 

 
Ist nun also klar, was Ähnlichkeit ist? Wahrscheinlich immer noch nicht. So wie in 
Bezug auf die Wirklichkeit die Beschreibung ihre Grenze an der Unkommunizier-
barkeit des irrationalen Faktums des Subjekt-Seins gefunden hatte, so bin ich mir 
auch hier des Stückwerkhaften mehr als bewusst. Die Gründe sind hier allerdings 
andere, denn ich glaube, dass diese ganze Frage, was Ähnlichkeit sei und welche 
Rolle sie spiele, überhaupt noch nicht seriös gestellt wurde. Ich kann daher nur als 
ein Anfangender schreiben und hoffen, dass sich immerhin eine Problematik eröff-
net, die bislang im Glassarg des Selbstverständlichen verschlossen lag.  

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

HUMOR 
 

a) Humor und Vertex 
 

Mit den letzten Ausführungen 
bereits das nächste Thema bezeichnet: der Humor. 

Der Humor umspielt den Vertex. Er setzt den Vertex selbst in Szene, er nimmt 
die Gesetze beim Wort und lässt eben dadurch das konstitutive Oszillieren der Ge-

setze zum Vorschein kommen. Der Humor macht dieses Oszillieren selbst zu seinem 
Gegenstand. Dies sind die Thesen (oder unterschiedliche Formulierungen der The-
se), die es hier wenigstens kurz zu entwickeln gilt.82 

Schon äußerliche Hinweise deuten auf die Tatsache hin, dass Humor und Vertex 
in einem privilegierten Verhältnis zueinander stehen, dass jener diesen geradezu 
zum Gegenstand hat. Denn der Humor ist immer kurz. Nicht, dass es keine langen 
Witze gäbe oder es nicht möglich wäre, über eine längere Zeit hinweg eine gewisse 
Heiterkeit aufrecht zu erhalten. Das ist möglich. Der Punkt ist aber, dass der Humor 
immer einen Punkt hat, eine Spitze, eine Pointe eben. 

Man wird einwenden, dass darin eine Verwechslung zwischen Komik und Hu-
mor liege: Humor ist doch nicht die Begabung, sich möglichst viele Witze zu mer-
ken, er ist keine Possenreißerei, sondern vielmehr  wenn man den Romantikern 

                                                             
82  Mindestens seit Aristoteles ist das Komische und das Lachen, damit der Humor oder 

Witz oder die Ironie Gegenstand philosophischer Reflexion geworden. Obwohl die meis-

ten klassischen Theorien einige richtige Aspekte und Bedingungen des Komischen oder 

des Humors stets benannt haben (etwa Ordnung und Regelhaftigkeit, das Gefühl der 

Überlegenheit, der Kontrast oder die Inkongruenz), ist ihnen oft die notwendig dynami-

sche Natur der Phänomene entgangen. (Einen guten Überblick und aussagekräftige Text-

passage bietet Bachmaier (Hg.): Texte zur Theorie der Komik. Eine knappe und bewusst 

populär gehaltene Geschichte der Theorien des Lachens gibt Geier: Worüber kluge Men-

schen lachen. 144-177.) Kant und Jean Paul hingegen stellen eben diese Dynamik in das 

Zentrum ihrer Analysen, eine Dynamik, die den ko

tümliches Flirren rückt. Soweit ich sehe, haben neben diesen beiden vor allem (der von 

Jean Paul abhängige) Friedrich Theodor Vischer und Wolfang Iser ihren Schwerpunkt auf 

diese flirrende Dynamik gelegt (vgl. Bachmaier (Hg.): Texte zur Theorie der Komik. 49-

58 und 117-120). Die Thesen dieses Kapitels ließen sich im Übrigen, wie dem Leser un-

schwer auffallen wird, leicht auf das Thema der Ironie erweitern, so dass auch dieser As-

pekt des Komischen (wenn es denn ein Aspekt davon ist) mit dem vorgeschlagenen be-

grifflichen Instrumentarium erfasst wäre. Da diese Erweiterung aber über die bloße Be-

stätigung meiner Thesen hinaus nichts erbringen würde, wird die Ironie hier nicht weiter 

berührt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 281 

glaubt  eine geradezu (anti- ehrte Er-

83 
Zwar halten wir mit den Romantikern und mit Jean Paul an dem einzigartigen 

und keineswegs eindeutigen Verhältnis fest, das der Humor zum Metaphysischen 
einnimmt. Die Charakteristik desselben bedarf aber der Präzisierung. Es ist nicht 
ganz korrekt, den Humor als eine Haltung oder eine Einstellung zu kennzeichnen. 
Er ist vielmehr die Disposition zu einer bestimmten Haltung, die sich aber immer 
von neuem instanziieren muss. Als eine solche Disposition, oder auch Neigung (un-
ter Aufrechterhaltung der physischen Konnotation: ein Hinabneigen, ein Wanken, 
ein Noch-nicht-Stürzen), kommt sie einem Subjekt durchaus so zu, dass man von 
ihm sagen kann, es habe Humor. Insofern ist es unterschieden von dem komischen 
Subjekt, das Gegenstand einer doppelten theoretischen Unterschiebung und des La-
chens selbst ist und das keineswegs Humor 
wir leihen seinem Bestreben unsere Einsicht und Ansicht und erzeugen durch einen 

84 
r 

von jemandem aussagen. Gerade weil der Humor jenes eigenartige unscharfe Ver-
hältnis zum Metaphysischen und damit  nicht zu diesem oder jenem ernsten Sach-
verhalt  sondern zu 
ten, sondern bleibt Aufforderung und Zumutung an das Subjekt. Der Humor ist 
selbst nichts anderes als das Lavieren zwischen Scherz und Ernst. Daher kann er 
keine dauerhafte und zugrundeliegende Haltung sein, sondern nur die Bereitschaft, 

die Frage von Ernst und Scherz immer wieder von neuem zu stellen.85 
                                                             
83  Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. 129. 

84  Ebd. 110. Natürlich kann etwa der Komiker Humor haben und in seinem Spiel (in der 

Rolle) jene Naivität vortäuschen, die der Unterschiebung der genannten Doppelbetrach-

tung als Fläche dient.  

85  Für Jean Paul stellt sich die Problematik ganz ähnlich d

lichen Metaphysik, die geradehin Aussagen treffen könnte über die Verankerung des 

Sinnlichen im Übersinnlichen. Daher tritt für Jean Paul die Poesie an die Stelle der Meta-

physik; Poesie ist jenes Spiel, das Sinnliches und Übersinnliches, Endliches und Unendli-

ches, Physisches und Metaphysisches immer wieder von neuem in Beziehung zueinander 

zu setzen hat, aber nun eben nicht mehr (wie in der Metaphysik) von dem Standpunkt ei-

ner transzendenten Wahrheit aus, die der Philosoph zu erreichen sucht oder erreicht zu 

haben glaubt. Vielmehr muss die Poesie das Spiel im Zwischenraum, in der noch unbe-

stimmten Leere zwischen Physischem und Metaphysischem ansetzen lassen. Dazu dienen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

So wird auch verständlicher, inwiefern wir vom Humor sagten, er sei notwendig 
kurz, er ende in einer Spitze. Die Spitze, in der er ausläuft, deutet die immer beson-
dere und immer vorläufige Entscheidung in Bezug auf das Verhältnis von Scherz 
und Ernst an. Woraus entscheidet sich dieses Verhältnis? Nur aus dem Vertex. Al-
lerdings ist Humor niemals der Bundesgenosse eines Vertex, sondern er ist das, was 
einen jeden Vertex als einen möglichen ansichtig werden lässt. Daher deutet die 
Pointe des Humors, seine Spitze, auch nicht einfach auf die Wahrheit eines Trans-
zendenten hin, wie die Metaphysik es tut; vielmehr bleibt sie in ihrem Hinweisen 
ein Schwanken, das den Vertex zugleich oder doch nacheinander aus zwei Perspek-
tiven sehen lässt, den Vertex also wiederum dem Prinzip des Vertex unterwirft. Ge-
rade darin ist der Humor tatsächlich das umgekehrte Erhabene. Der Humor: eine 
zitternde Nadel. 

Sehen wir noch einmal genauer hin: Wodurch wird anschaulicher, dass der Hu-
mor eine Spitze hat? Und weshalb muss 
ge können wir mit einem Hinweis auf die Genres des Komischen antworten: Ein 
Drama, ein Thriller, ein Liebesfilm können einer einzigen Intrige folgen; ein Prob-
lem verlangt seine Auflösung, ein Rätsel seine Lichtung, eine Schuld ihre Sühne, 

u seinem Ende 
                                                                                                                                       

angewandte 

Unendliche

welcher Größe (anders als bei Kant); so kann der leise Hauch eines Windes zur Präsenz 

Mensch) zum Unendlichen aufschwingt, um von dort den nun lauteren Blick auf das End-

liche zu gewinnen. Nur kommt er dort nicht an; die Bewegung als solche füllt den Zwi-

schenraum zwischen Physischem und Metaphysischem aus und führt jenes dabei einer 

Bestimmung zu, die dem letzteren auf ewig entzogen bleibt. Denn das Endliche wird für 

den werden; doch immerhin stellt sich in dieser Vernichtung das ein, was in einer Zeit 

nach dem Ende der Metaphysik sonst nicht mehr greifbar ist: ein Erfassen des Gesamten 

alles Endliche längst das Urteil gesprochen hat und daher kein einzelnes Endliches mehr 

Gegenteil eine zärtliche 

Zuwendung zu diesem Endlichen beinhaltet, muss sicherlich mit der Funktion der Poesie 

als Surrogat der toten Metaphysik in Zusammenhang gebracht werden: Erhabenes und 

Humor stiften Sinn  auch wenn die radikale Sinnlosigkeit am Horizont bereits dräut. 

(Zur Funktion der Poesie vgl. den ganz zentralen § 

diese Gefahr sich schon herauslesen lässt, auch wenn sie noch auf Abstand gehalten 

wird.)  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 283 

 egal ob dieses ein begütigendes oder unbefriedigendes ist  füllt sich die Intrige 
dann mit retardierenden Momenten, mit Suspense, mit Überraschungen etc. Ganz 
anders aber die Beschreibung der (meisten) komischen Genres: Das Komische ist 
letzten Endes gleichgültig gegen eine Intrige, weil es von Anfang an gegen jede 

plötzliche Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts 86 Die 
ischen ist daher nur eine Ausgangssituation, die möglichst reiche 

Wege und Friktionen eröffnen kann, sie ist bloß Anlass zu Gelegenheiten des Hu-
mors. Der Humor muss sich seine Intrige, seine Spannkraft, um über mehr als die 
Länge eines Witzes zu wirken, von anderen Genres ausborgen; daher lässt sich aus 
allem eine Komödie machen, und das nicht bloß auf dem Weg der Parodie. Dort wo 
versucht wird, das Komische nicht nur zum Inhalt, sondern zugleich zum Konstruk-
tionsprinzip zu machen, entsteht im gelingenden Fall eine Art absoluter Komik, im 
weniger gelingenden ein auseinanderfallendes Stückwerk.87 

schaffen kann, eine Entwicklung oder eine gerichtete Bewegung zu unterhalten. Er 
muss immer wieder wie von neuem ansetzen. Das bestätigt sich auch darin, dass es 
immer so etwas wie runnig gags gegeben hat: Witze also, die nicht so sehr durch 
ihre eigene Witzigkeit Lachen hervorrufen, sondern vielmehr durch die unbeein-
druckte Wiederholung, die zugleich zwanghaft und entspannt erscheint.88 Der Hu-
mor ist in diesem Sinne aporetisch: Er führt in die Sackgasse, er öffnet keine Wege, 
zumindest nicht direkt.  

Woran genau liegt das? Eine erste Antwort wurde schon gegeben: Da der Hu-
mor den Vertex selbst zum Thema macht, da er nichts als das Oszillieren zwischen 
Buchstabe und Geist selbst ist, bietet er keinen festen Boden, auf dem man fort-
schreiten könnte. Diese Charakteristik muss aber noch vertieft werden. 

Der Humor setzt im strengen Sinn den Vertex in Szene. Das heißt, dass er eine 
Leerstelle umkreist, die nicht ausformuliert werden darf. Wird sie es doch, ist der 
                                                             
86  Kant: Kritik der Urteilskraft. B 225. 

87  In einem selbst witzigen Abriss des Komischen in der Antike argumentiert Wilhelm Süss 

gegen die Verallgemeinerung der Kürze zu einem wesentlichen Charakteristikum des 

mödie zu tragen vermag (Lachen, Komik und Witz in der Antike. 21. Auch 26). Doch für 

sich ist der komische Typus weder komisch noch fähig, ein Theaterstück zu tragen; auch 

er muss in eine Intrige eingebunden werden, aus der sich dann die Gelegenheiten seiner, 

stets neu zu beweisenden Komik ergeben.  

88  Allerdings, damit ein solcher Witz durch Wiederholung witzig wird, muss sich etwas be-

wegen, die Weise der Auffassung muss sich verschoben haben. Man lacht schließlich 

nicht mehr über den Witz, sondern über seine Witzlosigkeit und die Beharrlichkeit seiner 

Wiederholung. Aber auch diese Verschiebung bleibt aporetisch. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Humor zerstört. Es gibt einen absolut zuverlässigen Weg, einen Witz zu zerstören: 
alb das so ist: Da der 

Humor nichts als die Begleitung der Bewegung des Vertex ist, da dieser Vertex 
aber, wie wir gesehen haben, sowohl aus phänomenologischen wie aus logischen 
Gründen nichts ist, nicht selbst noch einmal irgendeine Form der Gegenständlich-
keit annehmen kann, da er ja nur der Operator aller Bestimmtheit ist  daher ver-
kennt derjenige, der einen Witz erklärt, der den Humor expliziert, gerade die Natur 
dessen, worum es geht. Denn er buchstabiert jenes Spiel aus, das sich nur zwischen 
Buchstabe und Geist entspinnen kann. Er schlägt sich auf eine Seite einer Dynamik, 
die eben dadurch ihr Ende finden muss. Es können diejenigen nicht lachen, die die-
ses Spiel nicht zu spielen verstehen: Bürokraten und Schwärmer. 

Der Vertex fungiert als Operator der Bestimmtheiten; durch ihn entscheidet 
sich, was es gibt und was wiederum als relevant, wichtig, bedeutsam, wahr, ernst 
betrachtet werden muss bzw. was im Gegenteil als irrelevant, unwichtig, neben-
sächlich, irrig, kindisch, albern angesehen wird. Daher stützt sich der Humor immer 
auf das, was als etablierte Gesetzmäßigkeit erscheint, doch nur um es dann ins 
Zwielicht zu rücken. Man sollte sich keinen Illusionen hingeben: Der Humor ist bei 
aller metaphysischen Bedeutsamkeit, selbst in Anbetracht seiner tatsächlich einzig-
artigen Stellung in Bezug auf das Metaphysische nicht das Heilmittel der Welt und 
auch nicht der Königsweg einer endgültigen Aufklärung. Der Humor ist, gerade 
weil er das Oszillieren des Vertex selbst ist, immer und notwendig ambivalent: Er 
ist Bildner und Zerstörer, Kollaborateur und Revolutionär.89 Diese doppelt doppelte 
Charakteristik ist geschöpft aus der Kombinatorik, die im vorigen Kapitel in Bezug 
auf den Vertex gefunden wurde: Versicherung und Gewalt, jeweils betrachtet aus 
der Rückkunft vom Vertex (Buchstabe) oder dem Aufstieg zu ihm (Geist).  
                                                             
89  Witz can be both builder and destroyer of tradition. It is both defender of the faith and 

heretic, elitist snob and roguish buffoon, male chauvinist and radical feminist. Witz 

demonstrates its tendentious nature in setting up cultural, class, and gender boundaries 

(Carl Hill: The soul of wit. 9) Vgl. zum Witz vor allen 

Dingen auch die Studie von Best (Der Witz als Erkenntniskraft und Formprinzip), die die 

Sprach- 

Witzes von den jeweiligen historischen Verhältnissen zu eben diesen Verwandten abhän-

gig ist, da eine Stellungnahme zum Witz in der Geschichte meist auch eine Stellungnah-

me zu den französischen Nachbarn oder den Engländern auf der Insel war (also eine Na-

tionalitätsproblematik) und eine Stellungnahme etwa zu der französisch sprechenden 

  

einfach ein theoretisches Gefüge, sondern in ihrer verwickelten Geschichte auch ein sozi-

ales, politisches und historisches Kräftefeld mit vielfältigen Anlehnungen und Abstoßun-

gen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 285 

Oszillierens, auf eine Ordnung zurückkommen und diese massiv affirmieren oder 
aber ihre Berechtigung radikal in Frage stellen; die bissige Pointe kann schnell 
durch die Evidenz des Selbstverständlichen alle Fragwürdigkeit ad absurdum füh-
ren und damit fortwischen, ebenso wie die unerwartete Beleuchtung dieses Selbst-
verständlichen im Humor seine Evidenz ins Wanken bringen mag. Der Humor, in-
sofern er sich dem Oszillieren des Vertex anschließt, hat noch nicht darüber ent-
schieden, wo er aussteigt. Immerhin, es hat diese Bewegung gegeben; somit erkennt 
auch der tyrannische Humor, der mit Macht auf die anerkannte und selbstverständ-
liche Ordnung zurückkommt, das andere dieser Ordnung an  auch wenn es gerade 
sein Zweck ist, es als unsinnig zu disqualifizieren.  

In jedem Fall steht der Humor immer in Beziehung auf jene Bestimmtheiten, 
die der Vertex einsetzt, er ist selbst eine besondere und einzigartige Weise, zu sol-
chen Ordnungen in ein Verhältnis zu treten. Denn er ist, selbst wenn er letztlich 

Spiel mit der Übertretung der Ordnung. Er bringt gewissermaßen Monster hervor, 
selbst wenn er sie dann vernichtet. 

Wenn nun der Humor wie der irrlichternde Doppelgänger des Vertex ist, der 
diesen erst in einem Effekt des Strabismus ansichtig werden lässt, dann wird auch 
deutlicher, weshalb der Humor kurz sein muss: Man kann sich nicht auf den Stand-
punkt des Vertex stellen, weil dieser kein stabiler Ort ist. Man kann dort nur für ei-
nen Augenblick balancieren, bevor man kippen und stürzen muss. Der Humor ist 
insofern auch instanziiert, nicht nur weil er immer von neuem realisiert werden 
muss, sondern auch  und korrelativ dazu  weil er einen unmöglichen Ort zu be-
setzen sucht. Er ist wahrlich der Blick, den ein phantastischer Vogel, sich von der 
Welt entfernend und mit dem Hintern zu allen Himmeln, auf die Welt richten wür-
de;90 er ist der Blick des Galgenbruders: 

 
 als ein Lugaus der Phantasie ins Rings. Im Rings befindet 

sich noch viel Stummes. 

Die Galgenpoesie ist ein Stück Weltanschauung. Es ist die skrupellose Freiheit des Ausge-

schalteten, Entmaterialisierten, die sich in ihr ausspricht. Man weiß, was ein mulus ist: die 

beneidenswerte Zwischenstufe zwischen Schulbank und Universität. Nun wohl: Ein Galgen-

bruder ist die beneidenswerte Zwischenstufe zwischen Mensch und Universum. Man sieht 

vom Galgen die Welt anders an, und man sieht andre Dinge als Andre.91 

 
                                                             
90  

A.a.O. 129. 

91   

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Morgensterns Gedichte sind ein ebenso konsequenter wie reflektierter Ausdruck je-

ick auf die Welt, der anderes enthüllt als jeder 
andere, der die Welt als eine andere 
skrupellos deswegen, weil jeder Skrupel doch wieder nur in Bezug auf ein Gesetz, 
das man gebrochen hätte, auftreten könnte, der Humor aber gerade jedes Gesetz in 
die Frage stellt. Freiheit des Ausgeschalteten und Entmaterialisierten: die Befreiung 
dessen also, was innerhalb einer Ordnung, nach Maßgabe eines Vertex entweder 
nicht existiert oder doch nur-

 
Dadurch bringt die Galgenpoesie  der Morgenstern sche Humor  beständig 

Monstren hervor. Ich nehme den Terminus des Monstrums in einer präzisen und 
immer doppelseitigen Bedeutung: Monstrum ist dasjenige, was keine Beziehungen 
zu anderem einnimmt, d.h. was sich nicht in eine verständliche (= selbst vom Ver-
tex gedeckte) Weise in die Bestimmtheiten einer Ordnung einfügt; es ist also das, 
was  wenn überhaupt  seine eigenen Gesetze entwirft. Und Monstrum ist genau 
deswegen ein Zeichen, das nur auf sich selbst verweist (monstrare): Es schiebt sich 
gewissermaßen in den Vordergrund, affirmiert sein Dasein, wirkt als Realität (wenn 
auch nur phantastische), ohne dass schon entschieden wäre, was diese Realität be-
deutet oder auch nur ist

 
In der Tat ist Humor immer in der Tendenz ein Wuchern über die Grenzen, die 

eine Ordnung gezogen hat, hinaus. Allerdings wird diese Tendenz nur selten in so 
triumphaler Weise geübt wie von Morgenstern: Da wuchert die Syntax, die Phone-
tik, die Textlichkeit, die Natur sogar und die Semantik sowieso in alle Richtungen! 

 wildes Klangpoem und dabei nur das radi-
kalste Beispiel solcher Dichtung in einer Sammlung, die überall Töne erklingen 

her dieser Idee so auf den 
Leim ging, dass er meinte, ganze Bände damit füllen zu müssen; und vor allen Din-
gen macht es sich der Dichter überall zur Aufgabe, die Natur auf jene Bildungen 
hinzuweisen, die es gefälligst zu realisieren gilt, sei es in den wiederkehrenden Fi-
guren wie dem Mondschaf oder dem Zwölf-Elf oder aber in der ausdrücklichen Lis-

92 Die Galgenlieder realisieren 

                                                             
92  Natürlich gibt es sehr viel mehr als nur den sprachlichen Humor. Für alle anderen Weisen 

der Inszenierung des Oszillierens des Vertex im Humor muss natürlich dasselbe gelten 

(mutatis mutandis). Gleichwohl lässt sich die privilegierte Beziehung zwischen Sprache 

und Humor nicht leugnen, einfach deswegen weil es eine besondere Beziehung zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 287 

so sehr bewusst jene Charakteristik des Humors, dass er zum einen als Widergänger 
des Vertex die Bestimmtheiten im gleichen Zuge aufnimmt und infragestellt und 
dass er so kurz ist wie der Blick des Verurteilten am Galgen.93  

 

b) Humor und Erkenntnis 
 

Aber ist die Weltanschauung vom Galgen auch ein Akt der Erkenntnis? Schließlich 
ist das doch alles recht unsinnig und absurd, was Morgenstern so bietet. Also alles 
nur ein billiges Spiel, eines ohne ernsthaften Einsatz, unterhaltsam aber harmlos? 
Hatten wir nicht selbst gesagt, dass der Humor zu nichts führe, da er ja nur von ei-
nem Nichts handele?  

So einfach kann es nicht sein. Denn der Humor ist ja, wie wir sagten, nicht das 
bloße und unbedeutende Spiel, der reine Scherz, sondern im Gegenteil die Ausei-
nandersetzung zwischen Scherz und Ernst selbst, die deren Grenzen und Gestalten 
noch im Offenen lässt. Deswegen kann der Humor, ganz in Übereinstimmung mit 
der dialektischen Charakteristik des Vertex, den jener zum Gegenstand hat, in zwei 

Oszillieren des Gesetzes, er läuft auf den von diesem in seiner Doppeltheit gesetz-
ten Grenzen, er ist damit auch durchaus potentiell die radikale Infragestellung des 

durchaus ein Selbstzweck und a(uto)nom. Nur kann er eben nicht ewig bei sich 
bleiben. (Auch wenn etwa ein Humor wie der der Monty Python die Autonomie des 
Humors in eine außergewöhnliche Länge zu ziehen vermag). Der Humor muss ab-

 
Im ersten Fall können wir, in Übereinstimmung mit dem gegenwärtigen deut-

es witzig. Dann wird der Humor tatsächlich zu einem letzten Endes harmlosen 
Spiel, das in sich zurückfällt und ein bloßes Nichts ist. Im zweiten Fall können wir 

 um die Verwandtschaft der Phänomene ebenso wie ihre minimale und doch be-
deutsame Abweichung zu suggerieren  

                                                                                                                                       
Sprache und Vertex gibt. Man sieht das auch daran, wie schwer es ist, Humor in der Mu-

sik zu schaffen. 

93  Sie sind auch insofern wirkungsvoller als etwa die ganz und gar absurden Fatrasien (s.u., 

steht. Die Fatrasien dagegen behalten meist die Ordnungen des Metrischen bei und erfin-

den auch kaum je neue Arten; doch die Destruktion des Semantischen ist dafür umso 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Handreichung einer Erkenntnis fungieren.94 Während die leibliche Reaktion auf den 
Witz das Lachen ist, ist es beim wit eher ein Stocken und Erstaunen, vielleicht mit 
einem jener Luftstöße begleitet, die wie ein Beginn des Lachens sind und doch 
nicht zu diesem führen.  

Einige Präzisierungen sind aber vonnöten: Erstens ist 
ist auch nicht schon eine Erkenntnis. Beide bleiben auf dem 

Weg zu solchen Kennzeichnungen stehen und brechen ab  sie müssen abbrechen, 
da sie eben Erscheinungsweisen des Humors sind. Allerdings können sie im Nach-

langt er dabei irgendwohin. Seine Seinsweise gleicht eher der des Träumers, der, 
wenn er stürzt, kurz vor dem Aufprall erwachen muss.95 Zweitens lässt sich nicht a 

würden. Nur der Ausgang kann zeigen, in welche Richtung für wen der Humor ge-

 der Dialektik gewinnen, bleiben sie einander verbunden, 
wenn auch oft nur an ganz dünnem Faden. Vor allem aber ist es aus dem selben 
Grund sehr gut möglich, dass der Humor im engen Sinn weiterläuft, indem unent-
schieden bleibt, ob man in einer spitzen Äuße
den Vorgeschmack einer sehr viel weitergehenden Einsicht sehen soll. Viertens 
                                                             
94  Uwe Wirth (Abduktion, Witz und Komik im Zeichen der Drei) beschreibt offenbar den-

selben Prozess wie wir: Er stützt sich dabei zwar auf die Theorie der Abduktion von Peir-

ce; doch seine Beschreibungen, seine Bezugnahme auf Kants Kritik der Urteilskraft so-

wie seine Einbeziehung des Phänomens des Komischen in den Umkreis der Erkenntnis 

machen deutlich, dass hier von zwei Seiten ein und dasselbe Problem zum Gegenstand 

es Denkens, ein Gedankensprung, der eine un-

sche Abduktion scheint in der Tat ein 

ernstzunehmender Versuch einer Antwort auf Kants Analyse der Urteilskraft zu sein; zu 

ihrer Würdigung wäre allerdings eine eigenständige Arbeit nötig.  

95  Will man also erkennen, dann muss man, außer und nach dem gewitzten Erstaunen, erst 

auch immer das genau ist, es ist jedenfalls nicht dasselbe wie der Humor. Und wann ge-

reicht? Wo also ist jene Vergnügung zu finden, die außer ihr selbst radikal keinerlei Sein 

und Verbindung zu anderem mehr hat? Diese Frage scheinen sich einige Menschen 

ernsthaft zu stellen. Dagegen können wir mutmaßen, dass es diesen ganz harmlosen Spaß 

vielleicht gar nicht gibt und geben kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 289 

wird auch deutlich, weshalb das Thema des Humors, so oder so, immer das ist, was 
von einer Ordnung ausgeschlossen ist, das Alberne, Unsinnige, Unwichtige, das 
Anstößige, Unzüchtige etc., also alles, was mit verräterischen Negationen darauf 
verweist, dass ein jeder Vertex bestimmt, was ist, was weniger ist und was nicht ist. 
Da der Humor, als Spiel der Bewegung des Vertex selbst, aber diese Sicherheiten 
gerade in Frage stellt, kann er gar nicht anders, als es mit dem Verneinten und 
Tabuisierten zu tun zu bekommen. Der Humor ist die Inszenierung der Rückkehr 
des Verfemten. 

.  
Wenn aber der Humor im Prinzip seine Verbindung zur Erkenntnis erweist  

immer im umfassenderen Begriff der Artikulation von Welt , wenn er selbst den 
Vertex zu seinem eigentlichen Gegenstand macht, dann ist vollends klar, weshalb er 

Der Humor 

ahmt die logische Zeit nach, er ist wie ihr etwas exzentrischer Doppelgänger, der al-
le Momente über die eigenen Füße stolpert. Man sollte nicht glauben, dass diese 
Nachahmung nur ein sekundärer und eigentlich unproduktiver Akt ist. Schließlich 
ahmen auch Kinder ihre Eltern nach, und das ist dann zum einen der Beginn einer 
Übung, die letzten Endes zu ganz anderem führen mag, zum anderen die Bespiege-
lung der Eltern, die diesen eine mögliche Einsicht über sich selbst zumindest anbie-
tet. Ebenso kann der Humor immer die Gelegenheit der Infragestellung der Be-
stimmtheiten eines Vertex sein, und er mag manchmal auch der Beginn eines neuen 
sein.  

Wenn aber der Humor die Nachahmung der logischen Zeit ist, dann erklärt sich 
ein erstaunliches Faktum über den Humor. Denn selbst noch der trivialste Witzeer-
zähler braucht etwas, ohne das er niemals seine Zuhörer zum Lachen bringen kann: 
timing. Mit diesem Begriff, der unter den Praktikern des Humors immer seine volle 
Würdigung erfahren hat, der aber, soweit ich sehe, in den Theorien des Humors und 
des Komischen bislang schmählich vernachlässigt wurde, wird eine Sensibilität für 

die (logische) Zeit selbst angedeutet, die sich in keiner Weise aus Regeln herleiten 
oder formalisieren lässt. So wie nicht jede Erkenntnis, Einsicht, Weltartikulation 
immer möglich ist, weil sie selbst von der prekären Beziehung zu Vorbereitung und 
Verfall einer Problematik abhängig ist  eine Abhängigkeit, die die Griechen mit 
dem Begriff des kairos fassten , so sind alle Phasen des Humors inklusive der 

Rhythmik gebunden, die sich zwar selbst wieder durch den Humor modifizieren 
und zum Gegenstand erheben lässt,96 die man aber unter keinen Umständen voll-

                                                             
96  Um es anhand des Witzes zu erläutern: Der Komiker kann mit der zeitlichen Struktur des 

Witzes spielen, kann die Pointe in einer Weise herauszögern, dass eben dieses Herauszö-

gern und die Erwartungen des Publikums zum Gegenstand von dessen Belustigung wer-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

kommen missachten darf, wenn das, was Humor sein sollte, auch so realisiert wer-
den soll.  

Der Humor macht also eine Bewegung, die ausholt, als sei sie die Bewegung 
der Erkenntnis, die aber in sich zurückfällt. Es ist dann zwar nichts passiert, aber 
dennoch gelangt man nicht zu demselben Ausgangspunkt zurück, denn das Zurück-
fallen der Erkenntnisbewegung ist eben doch passiert. Die Distanz zwischen dem 
Ausgangspunkt und dem Endpunkt ist das Nichts der Auffassung, der Vertex selbst.  

Humor und Erkenntnis sind demnach niemals dasselbe, sie können aber aufei-
nander führen und in Beziehungen zueinander treten, und das deswegen, weil sie 
sich beide durch ihre Beziehung zum Vertex bestimmen: Erkenntnis ist die Erfas-
sung und Durchführung eines Vertex, der als feststehender aufgefasst wird; Humor 
ist die Verdoppelung des Oszillierens, das jede Manifestation des Vertex notwendig 
bestimmt: Daher führt er entweder a
zurück oder er setzt die Arbeit des Vertex selbst wieder in Bewegung  und kann 
damit zu einem ersten Schritt in Richtung auf das werden, was gelingendenfalls ir-
gendwann wieder eine Erkenntnis heißt. 

 

c) Lachen mit Kant 
 

Warum man lacht, ist eine Frage, die sich wohl nicht so ohne Weiteres klären lässt. 
Das Lachen ist eine überaus eigenartige Weise leiblichen Verhaltens, die  so 
scheint es  dem Menschen exklusiv zugehört. Wenn hier eine weitere Antwort ge-
wagt wird, dann kann das nur geschehen, weil ich denke, durch diese Antwort eine 
Erhellung des leiblichen Phänomens als eines solchen und in seiner besonderen 
Charakteristik geben zu können; diese Stärke verbindet sich aber mit einer gewissen 
philosophischen Bescheidenheit. 

Wenn man das Lachen als Triebabfuhr, als gezügelte Aggressionsgeste, als so-
ziale Strafe für eine Verknöcherung des Lebenszugs oder ähnliches interpretiert, so 
überspringt man die leibliche Realität dieses Phänomens tendenziell immer schon 
auf ihre Interpretation. Diese leibliche Realität wird in solchen Interpretationen 
kaum berücksichtigt, und sie muss es auch nicht, da diese Interpretationen ihre 
Grundlage andernorts finden. Ich will versuchen, im Gegensatz dazu genau die leib-
liche Realität zum Ausgang zu nehmen. Die Bescheidenheit, die daran gebunden 
ist, ist umso dezidierter: Warum wir lachen, was es ausgerechnet mit dieser Erschüt-
terung auf sich hat, dass wir uns immer wieder in ihr finden, worin die besondere 
Lust begründet liegt, die uns das Lachen beschert, und wie genau sie beschaffen ist, 

                                                                                                                                       
den etc. Er kann aber nicht beliebig und in völliger Freiheit die Skandierungen setzen o-

der gar die Notwendigkeit des timing ganz ignorieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 291 

ob es etwa auch ein mit dem Logos begabtes Wesen geben könnte, das nicht lacht  
solche Fragen werde ich nicht zu berühren wagen. 

Als den unwahrscheinlichen Zeugen für die Beschreibung der leiblichen Reali-
tät des Lachens ziehe ich ausgerechnet Kant heran. Freilich ist das nicht allzu über-

ausgezeichnetes Gespür für die Details menschlichen (Zusammen)Lebens verrät. 
Zunächst also die bekannten Zeilen aus der Kritik der Urteilskraft: 

 
Es muss in allem, was ein lebhaftes erschütterndes Lachen erregen soll, etwas Widersinniges 

sein (woran also der Verstand an sich kein Wohlgefallen finden kann). Das Lachen ist ein Af-

fekt aus der plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts. Eben diese Ver-

wandlung, die für den Verstand gewiss nicht erfreulich ist, erfreuet doch indirekt auf einen 

Augenblick sehr lebhaft. Also muss die Ursache in dem Einflusse der Vorstellungen auf den 

Körper und dessen Wechselwirkung auf das Gemüt bestehen; und zwar nicht, sofern die Vor-

stellung objektiv ein Gegenstand des Vergnügens ist (denn wie kann eine getäuschte Erwar-

tung vergnügen?), sondern lediglich dadurch, dass sie, als bloßes Spiel der Vorstellungen, ein 

Gleichgewicht der Lebenskräfte im Körper hervorbringt.97 

Merkwürdig ist: dass in allen solchen Fällen der Spaß immer etwas in sich enthalten muss, 

welches auf einen Augenblick täuschen kann; daher, wenn der Schein in nichts verschwindet, 

das Gemüt wieder zurücksieht, um es mit ihm noch einmal zu versuchen, und so durch 

schnell hintereinander folgende Anspannung und Abspannung hin- und zurückgeschnellt und 

in Schwankung gesetzt wird: die, weil der Absprung von dem, was gleichsam die Saite anzog, 

plötzlich (nicht durch ein allmähliches Nachlassen) geschah, eine Gemütsbewegung und mit 

ihr harmonierende inwendige körperliche Bewegung verursachen muss, die unwillkürlich 

fortdauert, und Ermüdung, dabei aber auch Aufheiterung (die Wirkung einer zur Gesundheit 

gereichenden Motion) hervorbringt. 

Denn, wenn man annimmt, dass mit allen unseren Gedanken zugleich irgend eine Bewegung 

in den Organen des Körpers harmonisch verbunden sei: so wird man so ziemlich begreifen, 

wie jener plötzlichen Versetzung des Gemüts bald in einen bald in den andern Standpunkt, 

um seinen Gegenstand zu betrachten, eine wechselseitige Anspannung und Loslassung der 

elastischen Teile unserer Eingeweide, die sich dem Zwerchfell mitteilt, korrespondieren kön-

ne (gleich derjenigen, welche kitzlige Leute fühlen): wobei die Lunge die Luft mit schnell ei-

nander folgenden Absätzen ausstößt, und so eine der Gesundheit zuträgliche Bewegung be-

wirkt, welche allein und nicht das, was im Gemüte vorgeht, die eigentliche Ursache des Ver-

gnügens an einem Gedanken ist, der im Grunde nichts vorstellt.98 

 
Ganz analog heißt es in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht: 

                                                             
97  Kritik der Urteilskraft. B 225. 

98  Ebd. B 227 f.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Die dabei stoßweise (gleichsam konvulsivisch) geschehende Ausatmung der Luft (von wel-

cher das Niesen nur ein kleiner, doch auch belebender Effekt ist, wenn ihr Schall unverhalten 

ertönen darf), stärkt durch die heilsame Bewegung des Zwerchfells das Gefühl der Lebens-

kraft.99 

 
Lassen wir die Bekömmlichkeit für die Gesundheit, die Kant so wichtig ist, beiseite 
und konzentrieren wir uns auf diese erstaunliche Beschreibung. Darin liegt einiges, 
was der Bemerkung wert ist. Zunächst fällt auf, wie leichthändig Kant an dieser 
Stelle des Lachens die Kluft zwischen dem Geistigen und dem Körperlichen über-
windet und eine gegenseitige Entsprechung behauptet, die für sich genommen kei-
neswegs klar ist. Vielleicht ist es ja eben diese Beschreibung des Lachens, die für 
eine Klarheit dieses Verhältnisses sorgen kann, was das Lachen zu einem für das 
Verständnis der Leiblichkeit ganz und gar zentralen Phänomen machen würde. 

Dann ist dort aber die Rede davon, dass das Gemüt im Lachen seinen Gegen-
stand abwechselnd von dem einen und dem anderen Standpunkt betrachtet. Ein 
Hin- und Herschnellen, eine An- und Abspannung, eine Schwankung findet dort 
statt, die unwillkürlich weiterläuft, wie eine Saite, die man in Schwingung versetzt 
hat; und diese Schwingung und Schwankung vollzieht sich um einen Gegenstand 
herum, den Kant in der allerwünschenswertesten Klarheit benennt: ein Gedanke, 
der nichts vorstellt! Das Lachen ist demnach die ins Leibliche übergreifende Kon-
frontation mit einem Nichts, um das herum das Gemüt oszilliert. 100 

Kants ganz und gar ins Physiologische des Phänomens eingetauchte Beschrei-
bung des Lachens trifft sich also in der präzisesten Weise mit unserer Beschreibung 
des Humors als der Verdoppelung der Bewegung des Oszillierens um das Nichts 
des Vertex.101 

Konkret ist es das Schwanken und Oszillieren zwischen einem Gesetz und sei-
nem anderen (sei es ein anderes Gesetz oder die bloße Untergrabung des Gesetzes 
                                                             
99  Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 183. AA VII. 262. 

100  

verständliche Beziehung bringt, nach wie vor einen schwer zu überbietenden Höhe-

punkt in der Geschichte der Reflexion über das Lachen und das Komische darstellt, 

zeigt sich nicht zuletzt auch daran, dass neuere und teils recht positiv aufgenommene 

Konzeptionen in Wirklichkeit keinen Schritt über Kant hinaus machen, vielmehr Kants 

-  

101  Daraus erhellt auch, dass wir der Definition des Lachens als eines Affekts, der aus der 

plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts zustimmen können, dass 

wir zugleich aber die bei Kant noch virulente Rede vom Schein und dessen Verschwin-

den nicht teilen. Der Humor hat, gleich in Gestalt des Witzes oder des wit, nichts mit 

einem Schein zu tun. Auch er bewegt sich ganz an der Oberfläche.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 293 

dadurch, dass man es beim Worte nimmt), was das Lachen auslöst. In jedem Komi-
schen ist etwas als Selbstverständliches vorausgesetzt: die Sprache mit ihren funkti-
onierenden Bedeutungen, soziale Konventionen, technische Handlungsweisen, Ste-
reotype, Klischees, charakteristische körperliche Eigenschaften (in Karikatur und 
Parodie z.B.), übliche Verläufe von Narrationen usw. usf. Einen Humor, der sich 
nicht schon auf ein Gesetztes beziehen würde, kann es nicht geben. Es sind diese 
Manifestationen des Vertex, die im Humor ebenso sehr benutzt wie thematisiert 
werden und die genau dadurch in eine Unschärfe geraten, die den Blick freimachen 
auf jenes Nichts, das eigentlich entscheiden sollte, was wahr und falsch, was sinn-
voll und sinnlos ist, und das durch Abwesenheit glänzt.102 Exakt das ist das Nichts, 
um das herum das Lachen hin- und herspringt. Die Stereotypie oder Ordnung fun-
giert als Rahmung, die durch die Pointe destabilisiert wird. Daher kommt auch die 
Neigung vieler Menschen, die Pointe des Witzes zu wiederholen, während sie noch 
über ihn lachen. Denn die Ordnung ist in sich bereits stabil und stabiler als die Poin-
te, die als Anstoß für die Schwingung fungiert. Daher muss nur diese wiederholt 
werden, um die Bewegung neu anzustoßen. 

Diese Schwingung, dieses Hin und Her bleibt nun eben im Komischen nicht auf 

liche insofern ganz mit sich zusammenfallen, als die Bewegungen, die es hier wie 
dort gibt, sich gleichen. Der Mensch genießt darin stoßweise, konvulsivische 
Schwingungen der Eingeweide, die durch ein abgehacktes Ausatmen begleitet sind. 
Und diese Bewegungen wie ihr Genuss entziehen sich der willkürlichen Kontrolle.  

Tatsächlich scheint hier ein Berührungspunkt des Geistigen und Leiblichen an-
getroffen zu sein. Es ist fast so, als müsse der Verstand angesichts des Widersinni-
gen, das er nicht denken kann, gestellt vor das Nichts, das von den beiden Stand-
punkten umkreist wird, kapitulieren, worauf gelassen und sich loslassend der Leib 
die Stafe
Natürlich: Geistiges und Leibliches  wenn diese Unterscheidung so schlicht über-
haupt getroffen werden kann  
zwingen die Beschreibungen 
scheint wirklich ein und dieselbe zu sein, ein Punkt gefunden, an dem sich in einem 
engen Sinn dasselbe abspielt, hier wie dort.  

Aber ist das wirklich eine Erklärung? Spielt nicht vielmehr die Sprache einen 
Streich, weil sie eine Identität nahe legt, wo man dieselbe Worte verwendet? Vor-
sicht ist in jedem Fall geboten. Andererseits lässt sich diese Beschreibung noch 
weiter treiben. Wir hatten im vorigen Kapitel gesehen, wie das Seufzen ein Geist-
Holen ist, das in sich zurückfällt, dass es also eine leibliche Handlung ist, die mit 
dem Mund nichts (Bestimmtes) sagt, sondern die Möglichkeitsbedingung davon  
                                                             
102  Etwas anschaulicher (wenn auch noch ohne die gesamte dialektische Dimension) sind 

ng 2.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

das Atmen  als solche hervortreten lässt, als ein Ausgreifen, das kein bestimmtes 
und bestimmbares Objekt hat und durch keines erfüllbar ist. Im Seufzen kommt das 

einer Befriedigung sein. 
Aber auch bei Kant stellt sich der Atem ins Zentrum des Lachens, wie im Übri-

gen auch des Weinens. Lachen, Weinen, Seufzen  
in denen sich ein Seinsverhältnis ausdrückt und die daher dem Menschen vorbehal-
ten sind. Nach Kant zeichnet sich das Lachen durch ein Loslassen, durch das Fah-
renlassen des Atems aus, eine stoßweise Ausatmung. Im Gegensatz dazu ist das 

Das Weinen, ein mit Schluchzen geschehenes (konvulsivi-
träglich.103 Was genau 

hat es also mit dem Atmen hier auf sich? 
Wenn wir davon sprechen, dass das Lachen eine ins Leibliche übergreifende 

Konfrontation mit dem sozusagen nackten Vertex ist, dann könnte man uns vorwer-
fen, wir würden doch wieder nur idealistische Vorurteile wiederholen, da wir doch 

des Geistes oder Gemüts ab, dem die Leiblichkeit nur angehängt sei, sodass irgend-
ein Reflex in Ausnahmesituationen auf dieses wie auf ein Ventil zurückgreifen 
könnte. So ist es aber nicht gemeint: In unserer Perspektive lässt sich zweifellos 

Analyse nämlich, nicht aber lassen sie sich in metaphysischer Strenge trennen oder 
auch nur als unterschiedene Seinsbereiche ansprechen. Der Destruktion solcher Vo-
raussetzungen waren ja einige Seiten des Ersten Teils gewidmet. Leiblichkeit und 
Geistigkeit gehören für den Menschen immer und konstitutiv zusammen.104 

Seite seiner Unwillkürlichkeit her begriffen werden. Während in den meisten Ver-
                                                             
103  Kant: Anthropologie. 184. AA 262. 

104  In diesem Sinn liest Birgit Recki (So lachen wir) die entsprechenden Passagen bei Kant 

bt, aber nur um ihr ihre wahre Reichweite zu 

Selbstverständlichkeit, dass die zuvor unter methodischer Abstraktion von allem Empi-

rischen untersuchten Vorgänge im Subjekt, so rein sie sich auch präparieren lassen, in 

der Erfahrung mit der empirischen Sinnlichkeit des Körpers durchaus etwas zu tun ha-

ben: Am eigentümlichen Oszillieren zwischen Interesse und Interesselosigkeit, zwi-

schen ästhetischen Vorstellungen und physischen Bewegungen in Reflexionen, die  

obwohl sie mit ästhetischen Ideen zu tun haben  

nen, dass das Reine mit dem Unreinen immer schon Verbin  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 295 

richtungen, die wir in der Welt ausüben, die Tätigkeit unseres Leibes kein Gegen-
stand einer eigenen Befragung ist und wir höchstens solche Tätigkeiten kennen, de-
ren Vollzug uns Schwierigkeiten dieser oder jener Art auferlegt (so wie mancher 
nicht gut einparken kann etc.), haben wir beim Lachen und Weinen, ebenso beim 
echten Seufzen und, wie Kant anmerkt, beim Niesen solche Handlungen vor uns, in 
denen der Leib wie von selbst läuft, sich von jeder bewussten Kontrolle lossagt und 

minologie Kants), aber diese stehen mit Lachen, Weinen und Seufzen in einem 
gänzlich eigenartigen Verhältnis. Sie lösen keine Handlung aus, in der sich ein au-
tonomes Subjekt in seiner Integrität von Körper und Geist bestätigen und handelnd 

das Leibliche dieses Subjekts für eine Weile wie selbständig macht. 
Die letzte These mag vor allem in Bezug auf das Weinen als Ausdruck der 

Trauer über einen Verlust (auch das ist Kants Beispiel) unpassend erscheinen. Ich 
will darauf antworten, indem ich die Struktur dieser Phänomene, die sich um den 
Atem zentrieren, näher zu fassen suche. 

Das Lachen, meint Kant, sei der Affekt aus der Verwandlung einer gespannten 
Erwartung in nichts, da der Gedanke, auf den die Erwartung es abgesehen hatte, 
nichts vorstellt. Es gibt also durchaus einen Gedanken, ich bin auf etwas gerichtet, 

um jemanden zum Lachen zu bringen. Der schlichte Widerspruch mit sich selbst ist 
nicht komisch; er wird vermerkt und ist damit erledigt. Was dieses Nichts, das der 
komische Gedanke vorstellt, auszeichnet, ist also seine Dynamik: Wir beobachten 
sozusagen das Denken dabei, wie es etwas herstellt und zugleich vernichtet, wie es 
eine Ordnung etabliert bzw. eine etablierte Ordnung reaktiviert, nur um sie zu sub-
vertieren  doch so, dass diese Subversion niemals in eine stabile Neuordnung 
mündet. Diese Bewegung von Herstellen und Vernichten erreicht eine solche Inten-

Flirren gerät. 
Das Komische zerfranst die Grenzen seines Gegenstands; es lässt ihn immer wieder 
anders erscheinen, und das kann nach unseren Voraussetzungen nur heißen, dass es 
immer wieder anderes erscheinen lässt. Wo gelacht wird, herrscht ein Flirren, ein 
Hin und Her, eine Unentschiedenheit, ein Zittern oder eine stroboskopische Belich-
tung dessen, was sich dann nur noch in Analogie als Gegenstand bezeichnen lässt. 
In der Tat gerät das Denken dabei an ein Ende: Da es nichts (genau Umgrenztes) 
mehr zu fassen gibt, muss es abbrechen. Der Humor ist eben, gerade in seiner Ge-
stalt des Komischen, kurz.  

Aber auch das Weinen ist eine Reaktion, die dort einsetzt, wo das Denken an 
ein Ende gerät. Dabei ist der Gegenstand des Weinens aber scheinbar das genaue 
Gegenteil, und doch nur das dialektische Gegenstück des Lachens: eine unverrück-
bare Realität als solche, eine monolithische Gegenwart, ein massives und unent-
rinnbares So-Sein.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Wir haben also in diesen Phänomenen Ereignisse vor uns, in denen die beiden 
Grundsätze des Seins, die wir benennen konnten, in eine Absolutheit getrieben 
werden, die sie aus der Fassungskraft und Reichweite des Denkens verdrängen und 
eine nur noch leibliche Reaktion zulassen. Im Lachen ist das Prinzip der Altermina-
tion auf die Spitze getrieben: Die Altermination besagt, dass nichts einfach nur das 
ist, was es ist, da jedes Sein und So-Sein, jede Identität ihre Bestimmtheit von ei-
nem anderen erfährt, das selbst nicht ein bestimmtes und direkt benennbares Seien-
des ist. I

in flirrendem Wechsel in zwei Vertices eingeschrieben ist, verliert es seine gegen-
ständliche Kontur. Es ist nicht mehr eines, es ist aber auch nicht gar nichts. (D.h. es 
ist sehr wohl ein Nichts, aber eben, im präzisen Hegelschen Sinn, ein bestimmtes 
Nichts.) 

Andererseits hatten wir gesehen, dass das Prinzip der Altermination als sein 
Gegenüber jenes andere Prinzip fordert, wonach alles auch einfach das ist, was es 
ist. Aus diesen beiden ergibt sich erst jene dialektische Bewegung, die wir logische 
Zeit nennen. Im Weinen ist der Mensch aber konfrontiert mit etwas, das immer nur 
wieder es selbst ist, das sich gegen jede Einbindung in Zusammenhänge, Betrach-
tung unter anderen Hinsichten, gegen alle Abschweifung und Ablenkung (im phy-
sikalischen wie im psychologischen Sinn) unbeeindruckt einfach noch einmal selbst 
affirmiert. Das ist aber, in seiner blöden Isolation, ebenso undenkbar, ungreifbar 
und unbearbeitbar wie das Komische. Natürlich kann man dem Trauernden sagen, 
dass es Gottes Wille war, das seine Frau zu früh starb, dass sie ihn geliebt habe und 
er daraus Trost ziehen solle, dass das Leben weiter geht, und was es sonst noch an 
mehr oder weniger trivialen Möglichkeiten gibt, ihm nahe zu bringen, dass dieser 
Tod auch noch anders gesehen werden kann. Die Trauer kommt aber immer auf 
dieses eine zurück: Sie ist tot. 

Auch hier haben wir es demnach mit einem dynamischen Phänomen zu tun, 
nämlich mit jenem scheinbar aussichtlosen Kampf, den die Vielfalt der Vertices ge-
gen eine offenbar unüberwindliche Trägheit ausfechtet. Nur weil sich  zumindest 
für das Auge des Beobachters und meist auch für das Empfinden des Betroffenen  

 
Aber nun können wir die Frage noch einmal stellen: Warum ist das Lachen 

Ausatmen, das Weinen aber Einatmen? Um hier zu einer Antwort zu gelangen, ma-
che ich eine Voraussetzung, die zugegebenermaßen manche Augenbrauen in die 
Höhe treiben wird und deren systematischer Status, ganz offen gestanden, mir 
selbst noch nicht klar ist; es müsste denn das leibliche Sein des Menschen in sehr 
viel tiefgreifender Weise verstanden sein, als das bislang der Fall ist, um sicher sa-
gen zu können, ob es sich hierbei um eine bloße heuristische Analogie handelt oder 

e wir zu erhellen suchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 297 

Die Voraussetzung lautet, dass die Bewegung, die Stellung und Funktion des 
Vertex je bestimmt (das Aufsteigen zum Vertex als Entwurf und das Herkommen 
vom Vertex als Bestimmung) im Atem ihre leibliche Manifestation erfährt.105 Die 
Augenblicke zwischen dem Eingeatmethaben und dem Ausatmen bzw. zwischen 
dem Ausgeatmethaben und dem Einatmen sind hierfür aufschlussreich, denn sie 
werden in einer geradezu instinktiven Lust angestrebt und können doch nicht gehal-
ten werden. Es muss weitergehen. Im Einatmen bereiten wir uns auch auf Anstren-
gungen vor, wir sammeln Kraft, wir streben hin auf einen Punkt der Entschlossen-
heit, von dem aus sich uns die Aufgabe als mögliche erweisen soll. Das Ausatmen 
ist dagegen das Siegel der (mehr oder weniger gelungenen) Beendigung einer Auf-
gabe. Demnach korrespondiert das Einatmen dem Entwurf des Vertex als eines fes-
ten Orts, von dem her eine Bestimmung möglich wird, welche letztere im Ausatmen 
ihren gelassenen Vollzug erfahren kann (und wenn der Ort des Vertex fest bleibt, 
dann ist das Bestimmen wirklich eine gelassene Arbeit).  

Bringen wir das Lachen und das Weinen mit ins Spiel, dann sehen wir durch-
aus, wie sich diese Kennzeichnungen mit unseren Beschreibungen verschränken. 
Das Komische ist dann die freudige Unmöglichkeit der Bestimmung. Das Traurige 
hingegen die leidvolle Unmöglichkeit des Entwurfs. Dort, wo das Denken und Han-
deln, die Eroberung der Welt, abbrechen muss, weil ihr nichts in der Form eines 
Gegenstands gegenübersteht, woran allein sich die Kraft abarbeiten kann, über-
nimmt der Leib in einer eigenartig widersinnigen Übererregung die Stafette: Wach-
ablösung. 

Im Lachen imitiert der Leib also in einer lächerlichen Tragik das, wozu Denken 
und Handeln nicht mehr imstande sind. Im Weinen hingegen imitiert der Leib in ei-
ner lächerlichen Tragik das, wozu Denken und Handeln nicht mehr in der Lage 

sind.106 Und sosehr uns Lachen und Weinen als Gegensätze erscheinen, und dies 
auch mit einem gewissen Recht: die Tatsache, dass sie in der Wirklichkeit nicht sel-
ten ineinander umzuschlagen pflegen, lässt sich nun zwingend darauf zurückführen, 
dass sie es mit den beiden einander dialektisch zugeordneten Prinzipien zu tun ha-
ben, die zusammen Welt für uns konstituieren. Es sind diese Prinzipien, die als 
überdrehte, hyperbolisierte vorgefunden werden, was Lachen oder Weinen dann 
auslöst. Da sie aber dialektisch aufeinander verweisen und angewiesen sind, sind 
auch Lachen und Weinen manchmal nur einen Atemzug voneinander entfernt.107  
                                                             
105  Natürlich atmen auch Tiere. Aber sie atmen eben anders. Sonst könnten sie ja auch la-

chen, weinen und seufzen. 

106  

durch Levinas entliehen, nämlich der, in der der Liebende in seiner Zärtlichkeit zum 

 

107  Eine Warnung und eine Hypothese. Die Warnung: In allem, was vorangegangen ist, 

wurde das Komische und vor allem auch das Traurige mit einer gefährlichen Selbstver-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Im Übrigen lässt sich die Erfahrung des Lach
schen auch in Bezug zu und in Abgrenzung von der Erfahrung des Horizonts radi-
kaler Möglichkeit beschreiben, die wir im Ersten Teil in den Mittelpunkt gerückt 
hatten. Dann lässt sich sagen: Das Komische ist also nicht ein unbestimmtes Ver-

sprechen, das bestimmte Erfahrungen ermöglicht, sondern ein (zu) bestimmtes 
(Sich-) Versprechen, das eine Erfahrung des Unbestimmten selbst eröffnet. Da man 
das Unbestimmte aber nicht für sich erfahren kann  denn dann wäre es nichts Un-
bestimmtes , springen wir: zum Lachen. Die Möglichkeit dieser Erfahrung eröffnet 
sich also  und schließt sich sogleich wieder. Es ist (Man hat) (das) nichts passiert. 
Daher auch die Kürze des Komischen: Jeder Witz fordert den nächsten schon her-

aus. Das ist deswegen . Während die Erfahrung 
des Schönen oder der Sehnsucht uns tragen kann durch eine tatsächlich unbestimmt 
lange Zeit, gilt das gleiche nicht für das Komische. 

Dann haben also jene zentralen Phänomene des Atmens  das Seufzen, das La-
chen und das Weinen  immer mit den Wechselfällen des Vertex zu tun, sei es als 
gegenstandsloses und gleichmäßiges Geistholen, das in sich zurückfällt, als konvul-
sivisches Flirren und Oszillieren von Buchstabe und Geist, das den Gegenstand ins 
Unscharfe gleiten lässt, oder als konvulsivisches Scheitern des Entwurfs eines Ver-
tex im Angesicht einer unüberwindlichen und massiven Präsenz und Realität.108 An 
                                                                                                                                       

das meine. Von all diesem Affektiven im weiten Sinn wird erst noch zu klären sein, was 

man unter ihm und seinen Gestalten zu verstehen hab

man sich entschließt, das Atmen als ein zentrales Phänomen des Menschen ernst zu 

nehmen, als etwas, worin (bzw. im Verhältnis wozu) sich vielleicht sogar seine grund-

physik der Transzendenz herausgetreten. Denn den Atem gibt es eben nur als ein unab-

schließbares Hin und Her, das eine Dauer begründet und kein fixes Sein. Vielleicht fin-

det so eine grundsätzlich andere metaphysische Orientierung der Weltgegenden in den 

zentralen Phänomenen, die das Relief bestimmen, ihre Bündelung: in Europa das Licht 

 in Asien der Atem? Das ließe sich zumindest mit einigen Ausführungen François Jul-

liens zur Deckung bringen, der eben die Rolle des Atems im chinesischen Denken und 

 248 ff.  

108  Ebenfalls im Ausgang von Kants Beschreibung des Lachens versucht auch Frederick 

Neumann (Über das Lachen) eine Konzeptualisierung dieses eigentümlichen Phäno-

mens. Auch wenn seine Perspektive dabei eine durchaus andere ist, fällt doch auf, dass 

er in seinem scharfsinnigen Text ebenfalls das Lachen erstens immer als ein Phänomen 

uneindeutigen Wechselspiels, eines Flirrens eben beschreibt und dass er zweitens zwei 

Richtungen und Ausprägungen des Lachens unterscheiden muss. Diese sind nicht mit 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 299 

das Niesen wage ich mich lieber nicht heran; ich will mich ja schließlich nicht lä-
cherlich machen.109 

 

d)  
 

Wir haben gesehen, wie es der Humor immer und notwendig mit dem Problem der 
Vielfalt der Vertices, damit auch der Vielzahl inkommensurabler Welten zu tun hat, 
und schlussendlich mit der empörenden Tatsache, dass ich nicht der Einzige bin. 
Wir hatten eingangs bestritten, dass unter dem Humor eine Haltung begriffen wer-
den darf, und wir hatten gute Gründe dafür. Gleichwohl lässt sich der Humor so 

sem 
Sinn ließe sich dann, ganz romantisch gedacht, der Humor tatsächlich als eine aus-
gezeichnete Weise, sich zur Welt zu verhalten, bezeichnen. Da der Humor nun aber 
einmal kurz ist, eignet sich diese Heraushebung desselben kaum für wissenschaftli-
che Trakt

                                                                                                                                       
den beiden möglichen Schicksalen des Komischen, die wir beschrieben haben identisch, 

sie weisen aber eine immerhin analoge Struktur auf. Neumann unterscheidet zwischen 

dem Auslachen oder dem elenktischen Lachen einerseits und dem Anlachen oder dem 

humoristischen Lachen andererseits. Im Auslachen wird dem Ausgelachten eine Schuld 

an seinem eigenen Unvermögen imputiert, so dass er (als Ursache seines eigenen Un-

vermögens) absurd erscheint; das ist dadurch Grund einer Freude (und damit erst eines 

Lachens), dass si

liche Grund dieses Lachens schließlich, besteht im gegenseitigen Verhältnis des Lächer-

lichen und des Grundes der Freude: einerseits, dass die Schuld, obwohl sie zuschanden 

werden muss, sich dennoch ins Sein wagt, andererseits, dass sie nicht sein kann, ohne 

setzung einer herrschenden Ordnung im Vordergrund. Das humoristische Lachen aber 

lacht das Gute an, das sich seiner eigenen Unmöglichkeit zum Trotz in die Wirklichkeit 

Mensch für sein eigenstes Können nicht aufkommt, wird ihm dieses in wunderbarer 

Weise zuteil: was er aber in wunderbarer Weise besitzt, besitzt er zugleich und besitzt 

Neues ermöglichen kann  ein anderes, das dem Angelachten gegönnt wird, denn allein 

deswegen nennt Neumann es ein Gutes (und nicht im Sinn eines metaphysisch Guten  

dessen Vereinbarkeit mit dem Lachen weist er explizit ab, 30 f.).  

109  In seinem Roman Abbé C. hat Bataille diese Verbindung von Niesen (auf der Ebene der 

Erzählung) und Lachen (als Reaktion des Lesers) ausgerechnet mit der Person Kants 

selbst verbunden, der sich dort wortwörtlich in nichts auflöst; vgl. die Interpretation von 

Boelderl (Nichts zum Lachen).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

müssen, die hierdurch zu einer eigenständigen Form von Reflexion wird. In ihr prä-
sentiert sich der Humor dann als ein Realismus höherer Stufe. 

Ich werde kurz anhand von zwei Texten diese Reflexion in der Literatur ver-
wenden, um die beiden Aspekte dessen, was der Humor zum Gegenstand hat, zu il-
lustrieren: die Unvereinbarkeit der Welten und die logische Zeit. 

Canettis Blendung ist in konsequentester Weise aus der Perspektive der Figuren 

gibt vielleicht nur einen Augenblick, wo der Erzähler einen eigenen, einen gewis-

dekliniert in der für dieses Buch so charakteristischen Weise die radikale Autono-
mie, Abgeschlossenheit der Welten, der von Kien und der von Therese, durch. Al-
lerdings kommt es hier zu einer Art von Gespräch, in dem beide dem anderen den 
Besitz einer hohen Geldsumme unterstellen  beide vollkommen zu unrecht. Sie 
versuchen darin, den jeweils anderen von den je eigenen Plänen zur Verwendung 
des Geldes zu überzeugen. Die groteske Verwirrung erreicht immer krassere Züge, 
die wilde Entschlossenheit der beiden peitschst sich an der offenbaren Weigerung 
des je anderen ins Extreme. Weil hier aber einmal gesprochen und nicht gehandelt 
oder einfach nur ignoriert (oder monologisiert) wird, kommt es ein einziges Mal zu 
so etwas wie einem Verstehen. Beide erkennen schließlich, dass die gesamte Dis-
kussion auf einem riesigen Missverständnis beruhte. An diesem Punkt geschieht 
etwas für den Roman Ungewöhnliches: Die Spannung fällt in sich zurück, sowohl 
die der Erzählung wie die der Figuren. Sie werden angesichts der Realität wie kraft-
los: 
sich selbst beschäftigte Handeln (im Doppelsinn vom Aktiven und vom Merkanti-
len), das blinde Reden, die Blendung eben, wird für einen Moment durchbrochen. 
Sie stehen nackt und seh

110 
Dieser Moment der Wahrheit aber ist mit einer doppelten Verschiebung auf der 

Ebene des Literarischen gekoppelt: Erstens verlässt Canetti wie gesagt hier die Per-
spektive seiner Figuren zugunsten einer einzigen olympischen Stellungnahme  
dem eben zitierten Satz, der lakonisch das Kapitel beschließt  und zweitens fällt 
die Groteske, die den Roman im Ganzen bestimmt, für einen Augenblick zugunsten 
einer handfesten Komik. Man muss plötzlich lachen, in diesem Roman, in dem ei-

 
Nehmen wir diese letztere Wendung provisorisch für die Beschreibung der 

Wirkung des Grotesken, im Gegensatz zum Lachen als Wirkung des Komischen. 

heißt vielmehr in Bezug auf diesen Roman, dass es nicht eine Inkongruenz zwi-
                                                             
110  Elias Canetti: Die Blendung. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 301 

schen 
handelt Welt und Vorstellung von ihr ganz streng und ganz philosophisch als radi-
kal korrelativ. Sie sind eben nicht zu trennen, die Wirklichkeit kann nicht gegen ei-
ne Vorstellung von ihr ausgespielt werden. Die erwähnte Inkongruenz (und man 
kann sich fragen, ob der Begriff noch sehr treffend ist) ist dann die absolute Abge-
schlossenheit der Welt gegen alle anderen Vertices. Grotesk ist also die komische 
Scheuklappe, die nur einen Punkt übrig und keinerlei Eindringen von außen zulässt. 

Dagegen definiert sich das Komische durch die Doppelbeleuchtung der Figur: 
Man sieht sie und folgt ihr in dem vollen Bewusstsein der Differenz zwischen ihrer 
Sichtweise und der Realität. Es ist diese Position des Komischen, für die Jean Paul 

Hier kommt also zweierlei positiv in den Blick: die Perspektive der Figur und die 
Realität, an der die Perspektive scheitert; die Beziehung von beidem muss dagegen 
vom Zuschauer vollzogen werden  diese Konfrontation und dieser Vollzug des 
Impliziten  der dieses keineswegs explizit macht!  erzeugt ganz eigentlich die 
Komik. Dagegen ist im Grotesken nur die eine Sichtweise da, die ausschließliche 
Perspektive und Welt; sie deutet nur in diesem Anspruch auf Ausschließlichkeit ih-
re eigene Begrenztheit an. Ihr Scheitern wird nirgends explizit, weil es etwas, das 
ihr Scheitern hervorrufen könnte, im strengen Sinn nicht gibt. Die Groteske setzt 
sich sozusagen ins Innere der komischen Figur. Man könnte sagen: Die Groteske 
leiht uns deren Einsicht und Ansicht. Zwar wird sie durchaus als unzulänglich und 
geradezu unmenschlich erfahren; aber die Anhaltspunkte zu ihrer Korrektur können 
immer nur im nachhinein und immer nur rekonstruktiv erkannt werden; sie sind 
nirgends unmittelbar mitgegeben, so dass eine komische Entlastung möglich wäre. 
Daher bleibt einem das Lachen im Halse stecken: Die Konsequenz des Grotesken 
drängt auf seine Entlastung, seine Aufhellung und Tröstung im Komischen. Das 
tritt aber nicht ein.  

Nun könnte man Canetti ja zweierlei vorwerfen: Erstens hat er mit dem letzten 
Satz des Kapitels ohne Not seine Erzählposition aufgegeben und damit eine erzäh-
lerische Inkonsequenz eingeführt, die zu allem Überfluss noch zweitens auf einen 
billigen Lacher hinausläuft. Beides (und es ist ja ein und dasselbe) wäre aber eine 
schwerwiegende Verfehlung der Bedeutung dieses Moments: Was Canetti hier be-
schreibt, wird zwar in der Tat von keinem seiner Protagonisten als komisch emp-
funden; sie werden es vielmehr als demütigend empfinden, und es ist unzweifelhaft, 
dass die gesteigerte Verbissenheit ihres folgenden Duells nicht zuletzt auch auf die-
se Demütigung zurückzuführen ist. Aber dennoch verbleibt Canetti innerhalb der 
Logik seiner Erzählung: Denn was den beiden in diesem einen Augenblick gelingt, 
ist die Anerkennung einer anderen Position: Da ist ein anderer, der anderes will und 
meint; dieser andere hat, ob es einem passt oder nicht, seine Unumgänglichkeit und 
Unumstößlichkeit. Die eigene Position kennt eine Grenze  dies ist es, was die bei-
den dort erfahren. Mit anderen Worten: Sie transzendieren ihre Position und lassen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

die Eigengesetzlichkeit der Vertices für einen einzigen Augenblick, notgedrungen 
und voller Widerwillen, zu. 

Was sie so erfahren, ist die Wahrheit selbst, aber nicht in einem substanziellen 

Übersteigen und Transzendieren, das schon Heidegger beschreibt, und vor allem als 
das, was zwischen den Vertices ist.  

Damit wird aber in ihrer Welt ein Mal explizit und positiv jenes gegeben, was 
den Ansatz des Komischen möglich macht, nämlich die Diskrepanz von Welt und 
Welt, jene Spannung zwischen den Einsichten und Ansichten, die nicht aufgehoben, 
nur im Humor betrachtet, im Komischen belacht werden kann. Damit ist auch ge-
geben die Idee einer Position, die jede einzelne übersteigt, die die einzelnen zwar 
nicht im Sinn einer absoluten Wahrheit synthetisieren kann, die sie aber immerhin 

sition des Wechsels der Positionen (und nicht etwa die Position der Wahrheit tout 
court). Diese Position kann und darf und muss daher hier der Erzähler selbst ein-
nehmen. Und das Groteske kann und darf und muss in einem Zug damit ins Komi-
sche übergleiten. 

Somit entpuppt sich der Humor an dieser Stelle des Romans als der Realismus 
im höchsten und strengsten metaphysischen Sinn: Humor ist nichts anderes als die 

Einsicht und Ansicht, die nicht alle anderen zusammenfügt und bewertet, sondern 
die eben jene Begrenztheit, das Anstoßen an die Grenzen, das Anrennen gegen sie, 
ihr Ignorieren, wie auch die Möglichkeit ihrer Wandlung und ihres Wechsels in den 

Blick nimmt.111 
 

Einen einsamen Höhepunkt hat die Theorie und Praxis des Humors ohne Zweifel in 
der Romantik gefunden. Ein Beispiel, die Erzählung Prinzessin Brambilla von 
E.T.A. Hoffmann, soll zeigen, wie konsequent dort die Vervielfältigung der Welten 
durch das Wirken der Vertices durchdacht wurde, eine Vervielfältigung, die für 
Hoffmann nur der Humor erfasst und die nur in der Kunst, als Kind von Humor und 
Phantasie, ihren Ausdruck finden kann. Dabei ist vollkommen klar, dass nach 
Hoffmann der Humor gerade deswegen kein Ende hat, weil er kurz ist und eben 
deswegen auf ein beständiges Neuansetzen drängt. Und der Humor ist keineswegs 
ein billiger Eskapismus, sondern auch für Hoffmann ein Realismus höherer Art, da 
er das Austarieren und Abwägen von Ernst und Spaß, Realität und Traum, Wirk-
lichkeit und Imagination ist  und dies lässt sich nicht abschließen. Eben deswegen 

                                                             
111  Eine andere Passage aus der Blendung, das Lachen Kiens bei seiner Selbstverbrennung 

am Ende, stellt Sepp (Paranoisches Lachen) ins Zentrum. Allerdings ist dann dort nicht 

mehr von Humor und Komik die Rede, sondern von der aggressiven Natur eines La-

.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 303 

Aufgabe der logischen Zeit; weil sie nicht erfüllbar ist, gibt es überhaupt Zeit. 
Die Handlung ist so schlicht wie wirr. Eine arme Näherin (Giacinta) und ein 

eingebildeter Schauspieler (Giglio) sind ein Liebespaar. Diese Liebe wird aber auf 
die Probe gestellt, weil Giglio davon berichtet, dass ihm im Traum eine Prinzessin 
erschienen sei, die um seine Liebe sich bemühte. Giacinta reagiert mit Eifersucht 
und wirft ihn hinaus. Nun geht es in wilden Episoden im Karnevalstreiben Roms 
darum, dass Giglio seine Liebe sucht, wobei er offenbar selbst nicht ganz weiß, ob 
er Giacinta oder Brambilla, jene mysteriöse Prinzessin, liebt. Diese ist ihrerseits, so 
wird ihm zugetragen, auf der Suche nach ihrem Geliebten, dem assyrischen Prinzen 

geht: Giacinta und Giglio werden in der Phantasie  in der sie immer schon leben! 
 sublimiert, geläutert, sie verdoppeln sich in Brambilla und Cornelio. Aber, und 

darin besteht der besondere Reiz: sie bleiben zugleich auch sie selbst. Hoffmann 

jene als durch diesen konstitutiv mitbestimmt erscheint, durch 
 

den Traum, den wir durch das ganze Leben fortträumen, der oft die drückende Last des Irdi-

schen auf seine Schwingen nimmt, vor dem jeder bittre Schmerz, jede trostlose Klage ge-

täuschter Hoffnung verstummt, da er selbst, Strahl des Himmels in unserer Brust entglom-

men, mit der unendlichen Sehnsucht die Erfüllung verheißt.- (67)112 

 
Das Buch ist daher eine durchgängige Verdoppelung und Verdreifachung der Pro-
tagonisten. Es ist, als nähme Hoffmann das Prinzip der Altermination in Bezug auf 
die Menschen beim Wort: dass niemand nur er selbst, sondern immer schon ein an-
derer sei, viele andere, deren Sein in der Phantasie gegründet ist. Natürlich ist das 
keine korrekte Formel des Prinzips der Altermination, da sie das alter der Altermi-
nation vergegenständlicht (bzw. personifiziert). Doch immerhin scheint auch bei 
Hoffmann die Uneinigkeit so ins Herz des Menschseins eingeschrieben zu sein, 
dass der Mensch nur aus einer Spannung heraus überhaupt jemand ist. (Im Übrigen 
werden wir uns im Dritten Teil mit der Konstitution des Subjekts näher zu beschäf-
tigen haben.) 

In all diesem Tohuwabohu ist nicht ganz überraschend ein ausgesprochener 

 
Dieser ist es auch, der im Dritten Kapitel den deutschen Künstlern eine Ge-

schichte erzählt, mit der er auf deren Vorwurf reagiert, die Italiener seien zwar lus-
tige Gesellen, zu dem, was der Deutsche Humor nennt  und was die Vereinigung 
des Ernstes und Spaßes auf höherem Niveau ist , aber nicht fähig. Die Geschichte 
                                                             
112  Alle Seitenzahlen verweisen auf: E.T.A. Hoffmann: Prinzessin Brambilla.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ist die von König Ophioch und Königin Liris, die beide wiederum Doppelgänger 
der Protagonisten sind. 

Ophioch wird in seinem Heimatreich, Urdargarten, von einer rätselhaften und 
durch nichts erklärlichen (wohl auch von nichts wirklich ausgelösten) Schwermut 
befallen. Diese Melancholie ist das Bewusstsein des Abbrechens einer direkten Be-

tur nur noch die höhnische Erinnerung an diesen Verlust. Ophioch hört also durch-
aus die Stimme der Natur, doch sie spricht nicht mehr zu ihm (hierzu wichtig 54 f.). 
Der Staatsrat entscheidet nun, den König mit der Prinzessin Liris aus dem Nachbar-
reich zu verheiraten, die ihrerseits immer, und ebenso unmotiviert, lacht. Da dem 
König alles egal ist, stimmt er zu, doch anstatt zu einer Besserung kommt es nur zu 
Befremdung und noch schlimmerer Einsamkeit. 

Dann weckt der König durch ein Versehen den Magus Hermod, der ihm eine 
Botschaft auf den Weg gibt, in der sich offenbar der Kern des ganzen Buches aus-
drückt. 

 
Der Gedanke zerstörte die Anschauung, aber dem Prisma des Kristalls, zu dem die feurige 

Flut im Vermählungskampf mit dem feindlichen Gift gerann, erstrahlt die Anschauung neu-

geboren, selbst Fötus des Gedankens! (57) 

 
Der Magus entflieht nun, um in 13mal 13 Monaten wiederzukehren. Als er zurück-
kehrt, trägt er ein Prisma auf der Stirn, das offenbar die Form oder das Aussehen 

sich in einen See zu verbreiten: die Urdarquelle ist geschaffen. Wer in dieses Was-

ser blickt, erkennt sich als ein anderer. 
 

Als sie nun aber in der unendlichen Tiefe den blauen, glänzenden Himmel, die Büsche, die 

Bäume, die Blumen, die ganze Natur, ihr eigenes Ich in verkehrter Abspiegelung erschauten, 

da war es, als rollten dunkle Schleier auf, eine neue herrliche Welt voller Leben und Lust 

wurde klar vor ihren Augen, und mit der Erkenntnis dieser entzündete sich ein Entzücken in 

ihrem Innern, das sie nie gekannt, nie geahnet. (60) 

 
Sie lachen beide, aber das Lachen der Königin  deren flache Lustigkeit der Magus 

 ist nun ein anderes als zuvor.  
Noch einmal wiederholt der Magus die Dynamik von Gedanke und Anschau-

ung: 
 

Der Gedanke zerstört die Anschauung, und losgerissen von der Mutter Brust wankt in irrem 

Wahn, in blinder Betäubtheit der Mensch heimatlos umher, bis des Gedankens eigenes Spie-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 305 

gelbild dem Gedanken selbst die Erkenntnis schafft, dass er ist und dass er in dem tiefsten 

reichsten Schacht, den ihm die mütterliche Königin geöffnet, als Herrscher gebietet, muss er 

auch als Vasall gehorchen. (62)113 

 
Man sieht, wie sich in dieser märchenartigen Erzählung mit ihren Binnenerzählun-
gen eben die logische Zeit als Artikulation von Welt und Selbst präsentiert. Dabei 
muss die Präzision Hoffmanns bewundert werden: Die Idee der ursprünglichen und 
unmittelbaren Beziehung zu einer Natur, die zu dem Menschen spricht, gefolgt von 
dem Bruch dieser Unmittelbarkeit, der den selben Menschen verlassen und melan-
cholisch zurücklässt  diese Idee ist nur in der Ebene der Märchenerzählung inner-
halb der Erzählung ausgesprochen. Zwar könnte man einwenden, dass für den 
Romantiker Hoffmann diese Ebene doch die grundlegendere sei; aber mir scheint 
eher, dass ihr Grundlegungscharakter nicht in einer Selbstgenügsamkeit besteht, 

mit stiftet. 
, doch nur, damit aus dem 

 dann ist die Kunst, die eben diesen Kampf, diese Zerstörung und 
ismus hö-

herer Art. 
Als Humor ist diese Kunst ebenso kurz wie im Prinzip endlos: Die sich unbe-

sich in der Zeit neu vollziehende Artikulation von Welt und Selbst, gebietet auch in 

vollzieht, erzählt er 
demnach zugleich in seiner Geschichte. In dieser Rückbezüglichkeit liegt die einzi-
ge Möglichkeit, dem endlosen Ausufern der Erzählung Einhalt zu gebieten  auch 
wenn dieser immer bis zu einem Grade willkürlich bleiben wird.114  
                                                             
113  

54 f., die Natur selbst verstehen müssen.  

114  So gibt Hoffmann am Ende (149 ff.) durch den Scharlatan noch eine gewisse Aufklä-

rung und Auslegung des eigenen Textes: Brambilla und Chiapperi seien als Allegorien 

der Phantasie und des Humors aufzufassen, die einander unbedingt benötigten. Wenn 

sie es denn schaffen, sich zu vereinigen, dann könne daraus eine Art Selbsterkenntnis 

entstehen, die sich durch das Mittel der Kunst (die Rede ist konkret vom Theater) wie 

ein Spiegel umwenden und dem Publikum wiedergeben lasse. Dies wäre der Sinn der 

ind von Ophioch und 

Liris, also von Humor und Phantasie die Kunst selbst darstellt. Aber Hoffmann bricht 

ab, indem er seinen Scharlatan noch listig auf den Wunsch des Lesers verweisen lässt, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Dass der Humor auch eine subversive Seite hat, dass er zudem immer nur das 
zum Gegenstand hat, was von einem herrschenden Vertex und seiner Ordnung aus-

 die Urdarquelle zum Ausdruck: 
 

Viele Ärzte fanden das Wasser gemein, ohne mineralischen Zusatz, sowie manche Philoso-

phen das Hineinschauen in den Wasserspiegel gänzlich widerrieten, weil der Mensch, wenn 

er sich und die Welt verkehrt erblicke, leicht schwindlicht werde. Es gab sogar einige von der 

gebildetsten Klasse des Reichs, welche behaupteten, es gäbe gar keine Urdarquelle. (61, mei-

ne Hervorhebung)  

 
Dass für Hoffmann der Humor als ein höherer Realismus nicht einfach nur ein we-
nig Ernst und viel Scherz hat, sondern im Gegenteil das Verhältnis von Ernst und 
Scherz überhaupt zum Gegenstand hat, wird spätestens dann deutlich, wenn Celio-

(130-134): Es handelt sich dabei gewissermaßen um eine Verdoppelung seiner 

selbst, die sich aber auch und vor allem in einer doppelten Ansicht der Welt aus-
drückt. Alles kann zugleich spaßhaft und ernst sein, und das Ernste spaßhaft aufge-
fasst werden, ebenso wie das Spaßhafte ernst, und beides geht beständig ineinander 

über
S
kommt es, dass mir die ernsthaftesten Dinge oft ganz ungemein spaßhaft und um-

Kein Wunder, dass die hauptsächliche Wirkung dieser Krankheit darin besteht, 

Nicht-Ort des Humors, auf dem Hochseil zwischen Ernst und Spaß, auch gut aus-
halten, ohne dass es einem schwindelig wird?115 

Schließlich ist der Text von einem Motiv durchzogen, dessen Sinn wir nun auf-

                                                                                                                                       
hierüber endgültige und klare Aufklärung zu erhalten. Das wird verweigert, und Hoff-

mann hat recht; er würde sonst selbst jenes Oszillieren zerstören, das sein Werk  das 

Kind von Humor und Phantasie  allererst ausmacht, und es auf eine 

Humor ist er kurz und bricht daher   ab.  

115  Nicht schwindelig wird es nur jenen, die ihre Position in Bezug auf diese Grenze genau 

zu kennen meinen: So beschwert sich der tragische Dichter Abbate  der sich selbst zu 

ernst nimmt und daher nicht nur selbst lächerlich wird, sondern auch seine Werke der 

Lächerlichkeit preisgibt  über einen Kritiker, den Fürsten Pis

beinahe so heraus, als behaupte er, dass die höchste Tragik durch eine besondere Art 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 307 

wie es heißt. Dieses Motiv ist verbunden vor allem (aber nicht nur) mit den Damen, 
die zu Beginn in den Palast Pistoja einziehen, die in einem späteren Kapitel die Ge-
schichte der Prinzessin Mystilis hören und die am Ende Brambilla und Chiapperi 

ng bereiten. Auch Giacinta ist ja Näherin. Vor al-

chen eingeführt, von der es in einem Vortrag des Zauberers Ruffiamonte (=Magus 
 

Wir hatten die Ausführungen zum Humor begonnen mit der Formel, der Humor 
sei eine zitternde Nadel. In dem ersten Sinn, dem wir dem Humor gegeben haben 
(als Begleiter und Doppelgänger des Oszillierens des Gesetzes zwischen Buchstabe 
und Geist), beherrschte die Idee der Kompassnadel diese Formel, dort nämlich, wo 
der Norden fraglich geworden ist. Nun, wo der Humor als ein höherer Realismus 
begriffen ist, spielt die Formel  freilich ohne dass die Verbindung mit dem ersten 
Sinn unterbrochen wäre  auf die Nähnadel an, die, ebenso flink, ein Gewebe 
(=Text) entwirft, das immer wieder von neuem ansetzen muss und mehr oder weni-
ger deutlich seine Zwischenräume verrät. Oder auch die Nähnadel, die die löcheri-
gen Gewebe einer unsicheren (d.h. selbst konstitutiv uneindeutigen) Wirklichkeit 
stopft und so bunte Flickenteppiche macht. Wohlgemerkt: Nicht jeder Text ist ein 
aus dem Humor geschöpfter. Aber die Prinzessin Brambilla ist sicher so einer. Und 
so gewinnt man denn auch folgerichtig auf den letzten Seiten den Eindruck, Hoff-
mann habe dem Dichter selbst im Schneidermeister Bescapi ein (wiederum im Hu-
mor verkehrtes) Abbild gegeben:  

 

derbarer Mann waret, nämlich ein Schneider, der sich in die phantastischen Habite, die er zu 

verfertigen wusste, auch phantastische Menschen hineinwünschte, bediente ich mich Eurer 

Hilfe und machte Euch zuletzt zum Impresario des seltnen Theaters, wo Ironie gilt und echter 

 

wie einer, der dafür sorgt, dass nicht gleich alles im Zuschnitt verdorben werde, gleichsam 

 f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

DIE LOGISCHE ZEIT 
 

Wir haben nun das Material beisammen, um die allgemeine Kennzeichnung der lo-
gischen Zeit als solcher zu wagen. Ich greife zu diesem Zweck auf einige Charakte-

in-
 

Erstens handelt es sich um eine Zeitlichkeit, die sich in keiner Weise umgehen 
oder abkürzen lässt. Die Zeit fällt als solche ins Gewicht. Sie ist aber eben keine nur 
leere, formal gefasste Ze
kennen, verstanden als Artikulation von Begriff und Anschauung, sich gerade in 

Übrigen noch nichts gesagt) Diese Zeitfülle muss man sogar noch  wenn auch in 
der Tat ohne anschauliche Grundlage  
jene Phasen, in denen man sich offenbar gar nicht mit den entsprechenden Themen 
beschäftigt.116 

                                                             
116  Eine treffende Beschreibung liefe

deux re-lectures. On refusera, quand on lit, de re-

porter paresseusement le présent de la lecture en relisant aussitôt pour réparer son ab-

nt écoulé, le livre étant mis de côté et même oublié, quand 

on relit, on ne fait pas que renouveller sa lecture passée et se la rappeler. Car relire a 

façon claire, opérante, sans brouillage, ce que je ne faisais auparavant que péniblement 

 oubli: la mémoire sourdement travaillait), je le découvre cette fois plus 

originellement  radicalement  que la première, le saisissant plus à la base et 

-

resse, mais ré

vivre. 41 f.) Und ganz im Sinn unserer Konzeption der logischen Zeit heißt es bald da-

-

Text des Bandes näher mit der Dynamik gewisser Entwicklungen, solcher, die eine 

Phase des Aufschwungs und eine des Abflauens kennen. Er entwickelt die interessante 

These, dass dort, wo eine Entfaltung tatsächlich noch im Begriff ist auszugreifen und zu 

 

wäre die Bewegung der Entfaltung und des Aufschwunges bereits wieder im Rückgang 

begriffen. Tugend  wie jede Qualität  muss in einem Wirken verstanden werden, das 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 309 

 

Zweitens kümmert sich die logische Zeit nicht um die Falschheit oder Richtig-
keit der Voraussetzungen. Ein Irrtum kann durchaus zu einer Einsicht führen. Die 
Unterscheidung der Begriffe des Irrtums, der Wahrheit, der Falschheit, der Richtig-
keit oder Gültigkeit etc. werden erst im Durchgang durch die logische Zeit in ihrer 
Eigenart konstituiert, so dass man sagen kann, dass die Maßstäbe des Wahren Pro-
dukt der Irrtümer sind, die von ihnen verdammt werden. 

allererst die Regeln und Gesetze ihrer Gültigkeit entwirft. Diese dürfen ihr bzw. 
dem Ergebnis nicht als externe, feststehende gegenübergestellt werden. Somit 
ergibt sich eine Konzeption von Geschichtlichkeit, die eine Kontinuität festzustellen 
in der Lage ist  also die Minimalbedingung für die Rede von Geschichte überhaupt 

, ohne aber in dieser Kontinuität eine Homogenität zu sehen; diese Geschichte 
schafft sich ihre Kontinuität eben aus ihren Brüchen heraus. Diese Kontinuität lässt 
sich daher immer nur nachträglich konstatieren.  

Ganz grundsätzlich ergibt sich so eine charakteristische Umwegigkeit der Ein-
sicht. Auf das Wahre kann man offenbar nicht einfach zugehen, um es zu packen. 
Der Umweg, der zu ihm führt, zur Überraschung des Suchenden, ist der einzige 
mögliche.117 
                                                                                                                                       

Die Etikettierung kann sich aber nur an äußere Kennzeichen ankleben, gewissermaßen 

an Handbucheigenschaften, die nicht mehr eine Wirksamkeit, sondern ein Gewirktes 

anzeigen. Thomas Mann lässt in den Buddenbrooks den Konsul und Senator Thomas 

Buddenbrook  am Scheitelpunkt der Erzählung!  ganz die gleiche Einsicht ausspre-

bole des Glückes und Aufstieges erst erscheinen, wenn in Wahrheit alles schon wieder 

abwärts geht. Diese äußeren Zeichen brauchen Zeit, anzukommen, wie das Licht eines 

solchen Sternes dort oben, von dem wir nicht wissen, ob er nicht schon im Erlöschen 

431) Thomas Buddenbrook soll recht behalten.  

117  Es ist klar, dass hier die Gefahr besteht, dass manch einer die mangelnde Pointiertheit 

seines Denkens als Notwendigkeit tarnt. Diese Gefahr wird man akzeptieren müssen, 

wenn auf der anderen Seite vielleicht eine mindestens ebenso große droht: Lacan setzt 

sich ebenfalls gelegentlich mit der vorwurfsvollen Frage auseinander, weshalb er nicht 

 Lacans 

früher oder später aufdrängt). Gegenüber diesem Einwurf beharrt er darauf, dass jener 

gerade zu 

in denkbar anderem Kontext auf den Punkt, nämlich im Versuch, das ästhetische Schei-

tern von Hitchcocks Der falsche Mann zu erklären. Denn dort versuche Hitchcock, eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

werden kann, in dem es gewonnen wurde. Jeder Versuch, das Ergebnis als solches 
festzuhalten, scheitert und gibt nur eine leere Hülle wieder. In Wirklichkeit erweist 
jeder Schritt des Denkens im Ergebnis seine Widerständigkeit gegen eine Reduktion 

auf ein Ergebnis. Bei genauer Betrachtung stellt sich immer heraus, dass das Er-
gebnis keines ist  zumindest wenn man darunter eine Aussage verstehen will, die 
man ablösen und nach Hause tragen kann. Das heißt aber nicht, dass die Prozesse 
der Auffindung und der Validierung identisch sein müssen.  

Fünftens muss jede im leisesten an eine Teleologie erinnernde Sichtweise fern-
gehalten werden; ebenso muss eine Hypostasierung allgemein vermieden werden, 
sei es die Hypostasierung der sich im Prozess der logischen Zeit konstituierenden 

schichtsbegriffs. Dass wir nicht selten im Nachhinein nicht nur Kontinuität, sondern 
tatsächlich Notwendigkeit feststellen, hat seinerseits transzendentale Gründe, wes-

objektive Eigenschaft übertragen werden darf.  
Dieses Problem weist sechstens aber darauf hin, dass sich jene Zeit im Rück-

blick ihre Geschichte entwirft und erfindet.118 In der und durch die logische Zeit ar-
                                                                                                                                       

ideologische Grundfigur seines Schaffens direkt und ernst 

drückt  

nur in einer künstlerischen Form übertragen werden, die diese 

zu fragen wagten. 197). Das Wahre lässt sich nicht einfach aussagen, bzw. wo es direkt 

und schlicht ausgesagt wird (oder wie im Fall des Films unvermitt

auftritt), bleibt es eine nackte und sterile These. Für ein dialektisches Denken kann sich 

s das, was hier unter 

 

118  Boehm (Die Phänomenologie der Geschichte) hat mit einer unverkennbaren Sensibilität 

für 

256) die Äußerungen Husserls zur Teleologie der Geschichte einer Interpretation un-

terworfen, die unserer Konzeption der logischen Zeit durchaus nahe kommt. Geschich-

te, so wie sie erscheint, ist nach Boehm reines Phänomen, d.h. solches, was sich über-

haupt nur phänomenologisch und eben in keiner irgendwie objektiven Weise betrachten 

lässt. Und zugleich ist jede Gegenwart und jede gegenwärtige Besinnung auf Geschich-

te als ihr Scheitel- und Höhepunkt Richterin der Geschichte. Als solche sind die je ge-

genwärtigen Besinnungen auf Geschichte eben wirksam und dann auch real geschicht-

lich, weil Geschichte herstellend. Nach Boehm dürfe man aber die Teleologie, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 311 

 

tikuliert sich allererst so etwas wie Geschichte in einem engeren Sinn (sowohl indi-
abei ebenso wie die Vorstel-

lung einer reinen, linearen Zeit, die als Einheit eines lückenlosen Kausalzusammen-
hangs oder als leere Form jedem einzelnen Akt vorhergeht, nur ein abstrakter As-
pekt jener logischen Zeit, die ganz eigentlich in der unvorhersehbaren Rhythmisie-

ieren.119  
                                                                                                                                       

Husserl sie fasst, nicht noch einmal hypostasieren; sie beschreibe eben die Form der Er-

logie der Geschichte entdeckt, ist durchaus nicht die Übereinstimmung eines objektiven 

Ganges der Geschichte mit der Behauptung einer Teleologie der Vernunft, welche der 

Geschichte ihr Gesetz vorschreibt, sondern einzig und allein die grundlegende ge-

schichtliche Wirklichkeit, welche der teleologischen Perspektive selber zukommt, die 

sich in der Gegenwart eines jeden historischen Bewusstseins eröffnet und diesem das 

 f.) Mir scheint, dass Boehm damit Husserls Re-

flexionen über die Geschichte zuviel Ehre antut; dessen Pathos der Vernunft wirkt auf 

mich authentisch. Gleichwohl sind Boehms Beschreibungen klug und treffend, und 

wenn er Husserl besser versteht, als der sich selbst, und wir wieder Boehm und Husserl 

besser, als beide sich selbst  dann ist das nur in direkter Übereinstimmung mit Boehms 

Darstellung der Geschichte als eines reinen Phänomens. 

119  Die Beziehungen zwischen phänomenologischer Transzendentalphilosophie und der 

Geschichtlichkeit sind naturgemäß schwierig und zugleich wesentlich. Bekanntlich 

schärft sich bereits bei Husserl zunehmend das Bewusstsein für die irreduzible Dimen-

sion des Geschichtlichen; allerdings bleibt bei ihm am Ende immer der Gedanke einer 

Teleologie und allgemein gesprochen: einer Normativität leitend: Geschichte ist eine 

Geschichte und sie hat ein Ziel, auch wenn es nicht erreichbar sein sollte. Man kann 

durchaus sagen, dass bei Husserl eine Spannung zwischen Apriorismus und Geschicht-

lichkeit sowie zwischen Subjektivismus (oder Egologie) und Intersubjektivität besteht, 

 sehr An-

lass für eine äußerliche Kritik, sondern Aufforderung zu einem neuen Ansetzen; das 

Konzept der logischen Zeit (gemeinsam mit den Verschiebungen des Subjektbegriffs, 

die im Dritten Teil entwickelt werden) versucht hierauf zu antworten.  

 Heidegger versucht der Geschichte eine grundlegendere Ebene zu erschließen, wenn er 

die betreffenden §§ 74-76 zu den Teilen von Seit und Zeit, die mehr wie ein Entwurf 

denn eine vollständige Ausarbeitung wirken. Es ist ohne Zweifel eine Ungerechtigkeit, 

so zu argumentieren, doch dem nachkommenden Leser klingen nun einmal die hier 

zentralen Begriffe w

 f.) im Licht der Historie und Heideggers Rolle 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Man merkt, wie die Beschreibung an gewisse Grenzen stößt. Das hat einen dop-
pelten Grund: Es fehlt uns nämlich erstens ein angemessener Begriff für das Ver-
ständnis von Zeit, das hier gemeint ist;  ein Verlegen-

schichte hingegen ist zu anspruchs-voll, d.h. seine Tendenz auf ein Umgreifendes, 
sein Pathos, 

nomenologie von der Vorstellung einer leeren Zeitform verabschieden, aber das, 
was dann je geschieht in dieser Zeit, bleibt der Struktur der Zeit gegenüber sekun-
där. Schließlich wäre dies nur empirisch und würde dann das bilden, was die Ge-
schichte im Nachhinein als Geschehenes untersucht. Dagegen gilt es zu fassen, dass 
in der Zeit etwas Bestimmtes geschieht und dass auch von der Zeit erst gesprochen 
werden kann, weil und insofern etwas Bestimmtes geschieht. Und solches Gesche-
hen ist nichts anderes als die Artikulation von Subjekt und Welt zueinander. Diese 

erst aus ihr verständlich sind. Nur so wäre im Übrigen auch jene eigenartige Tatsa-
ick, der mit 

                                                                                                                                       
in ihr besonders hohl. Landgrebe hat wiederholt versucht, die Zusammengehörigkeit 

von Transzendentalphilosophie und Geschichte darzustellen. So verabschiedet er expli-

zit die Vorstellung einer der Geschichte als Form äußerlichen Zeit und setzt dagegen 

123); allerdings verbleibt er in diesem Zusammenhang noch der Idee der Teleologie 

durchaus in dem Sinn, den wir darzustellen suchen (vgl. auch den Dritten Teil), auf, wie 

transzendentales Subjekt und Geschichte aufeinander verweisen und wie beide zugleich 

absolut und faktisch sind. Merleau-Ponty hat mehrfach wichtige Hinweise auf die His-

conscience est de faire 

 

mais le mouvement unique (Ebd. 767. Vgl. 

auch 865) Derridas Auseinandersetzung mit Husserl lässt sich schon von Anfang an als 

der Versuch lesen, mit Husserl und in Nachverfolgung seiner Texte eine Dimension von 

Historizität aufzuzeigen, die Husserls eigene Theorie übersteigen muss, wie also im 

Entwurf der Husserlschen Transzendentalphilosophie bereits der Keim zu einer Neuaus-

richtung dieser selbst angelegt ist. (Die vorliegende Arbeit ließe sich daher als der Ver-

such ansehen, diesen Keim zur Entfaltung zu bringen.)  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 313 

 

einem gewissen Ereignis, einem Durchbruch schwanger geht, der genau deswegen 
auch nur verfehlt werden kann.120 

Welt steht, und zwar weil sie nichts anderes als die Artikulation des Verhältnisses 
der beiden selbst ist. Und indem sich in ihr Subjekt und Welt erst aufeinander ver-
mitteln, kann man von ihnen auch nur dank ihrer sprechen.121 So rückt unvermittelt 
die Zeit von Neuem in das Zentrum der Transzendentalphilosophie, allerdings so, 

mung ihrer Bedeutungen unterliegen  welcher Prozess selbst unter die Logik der 
so neu gefassten Zeit fällt. 

 Philosophie der Im-
manenz verbleibt, um die dialektische Artikulation von Subjekt und Welt zu den-
ken. Dialektische Artikulation von Subjekt und Welt: diese Formel ist bewusst in 
einer Hinsicht unbestimmt gelassen, denn was die logische Zeit beschreiben soll, 
liegt noch diesseits der Unterscheidung darin, ob das Sein das Bewusstsein oder 
dieses das Sein bestimme; es ist ein und derselbe Prozess, aus dem heraus sich bei-
de bestimmen. Die Verdeutlichung dieses Prozesses anhand von Beispielen aus 
dem Bereich der 

                                                             
120  entümliche Bewegung des Wissens. Es hält 

sich lange still, wie Stein oder wie scheintotes Leben. Es bekommt dann plötzlich un-

erwartet pflanzenhaften Charakter. Man blickt zufällig hin: es hat sich zwar nicht von 

der Stelle bewegt, aber es ist gewachsen. Ein großer Augenblick, aber noch nicht das 

Wunder. Denn eines Tages blickt man woanders hin und jenes Wissen ist dort, wo es 

bis jetzt bestimmt nicht war, es hat seinen Ort verändert, es ist gesprungen. Auf dieses 

springende Wissen wartet jeder. In der Nacht, von der man erfüllt ist, horcht man auf 

das Fauchen der neuen Raubtiere und im Dunkel leuchtet gefährlich und gierig ihr Au-

 

121  Wenn es dessen noch bedurfte, wird hierdurch auch deutlich, dass ein von Husserl 

selbst nicht mehr aufzulösendes Problem seiner Theorie transzendentaler Geschichte 

bereits im Begriff des Subjekts selbst besteht. Denn Geschichte, auch eine transzenden-

tale, ist früher oder später immer auch die anderer Subjekte. Nun lässt sich bei Husserl 

aber zwischen der Primordialität des einen transzendentalen Subjekts und der Behaup-

tung, dass dieses immer schon mit anderen Subjekten in Beziehung steht, einfach nicht 

mehr vermitteln. Dafür bräuchte man einen Begriff des transzendentalen Subjekts, der 

Dritten Teil. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Bezug auf Hegel und Marx).  
Um die ganze Radikalität, die in einer solchen Konzeption der logischen Zeit 

liegt, zu verstehen, müssen einige der angesprochenen Aspekte noch näher ausge-
führt werden. Es ergibt sich eine unaufhebbare Dissoziation des Erkenntnisganges 
einerseits und des Legitimations- oder Darstellungsganges andererseits. Die beiden 
können niemals zusamme

entwirft jene Antworten und vor allem Mittel, die sich zur Rechtfertigung dafür, 
dass man an diesem Punkt steht, dann anwenden lassen. So fallen nicht nur die ers-
te, noch ungenaue Fragestellung und ihre Beantwortung in jeder echten, d.h. ernst-
haft und kompromisslos angegangenen Problematik so auseinander, dass sich die 
Antwort nicht mehr in der Sprache der ersten Frage formulieren lässt (so wie um-
gekehrt zu Beginn die Sprache, die erst durch den Gang der logischen Zeit sich 
konstituiert, noch nicht zur Verfügung stand), wie es schon Fleck bemerkte; dieser 
Gang selbst folgt keiner irgendwie angebbaren Methode. Dieser Gang der logischen 
Zeit be-wëgt, wie das Heidegger genannt hat: Er schafft überhaupt erst einen Weg 
in einem ansonsten ganz undifferenzierten Feld. Bestenfalls wird eine jede Etappe 
einer Prüfung unterworfen, die aber ihrerseits mit den offiziellen Regeln einer wis-
senschaftlichen Methode zum Beispiel nicht viel zu tun hat; vielmehr ist diese Prü-
fung ein Gemenge von versuchenden Anknüpfungen zu anderen Bereichen oder ei-
ner tastenden Verallgemeinerung, unterstützt und mehr intuitiv geordnet von der 
Ahnung oder Hoffnung des Forschenden zusammen mit seiner Erfahrenheit.  

Methode ist dann ausschließlich der Name für die Kriterien und Argumentati-
onsformen, die entweder bereits etabliert sind oder die durch den Gang der logi-
schen Zeit im konkreten Fall allererst etabliert werden. Der Unterschied liegt nur 
darin, ob ein solcher Gang so weit reicht, dass er diese Kriterien und Formen modi-
fizieren muss oder nicht. In jedem Fall betrifft die Methode niemals die Auffindung 
einer Wahrheit, sondern ausschließlich ihre nachträgliche Rechtfertigung. Dass es 
für diese Auffindung keine Methode gibt, lässt sich auch noch in anderer Weise sa-
gen: Da jeder Gang der logischen Zeit neue Beziehungen herstellt, Sein neu artiku-
liert, so dass sich Verwandtschaften und Zusammengehörigkeiten, Kategorien und 
Klassen dadurch etablieren, setzt er auch allererst jede Ähnlichkeit ein. Dann aber 
gilt, was Aristoteles in der Poetik ganz richtig bemerkt hat: 

 

das Einzige, das man nicht von einem anderen erlernen kann, und ein Zeichen von Begabung. 

Denn gute Metaphern zu bilden bedeutet, dass man Ähnlichkeiten zu erkennen vermag.122 

 
                                                             
122  Aristoteles: Poetik. 75, 77. 1459a. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 315 

 

Es ist dasselbe zu sagen, dass eine characteristica universalis als kombinatorische 
Wissenschaft undenkbar ist. Was eine solche characteristica immer voraussetzen 
muss  die Stabilität der Bedeutungen , ist hier gerade in Frage: Die logische Zeit 
kann keinen ihrer Begriffe unberührt lassen.  

Man kann dasselbe schließlich noch sprachphilosophisch formulieren: Dann er-
scheint der Auffindungsgang als das Spiel der Signifikanten, das keine andere Ge-
setzmäßigkeit kennt als die der Prozesse eben, die die Kommunikation von Signifi-
kanten untereinander regeln: semantische, morphologische, phonetische

geschieht, indem man den Weg zurück geht, indem man das auf dem Wege des 
Signifikanten Gefundene nun als Signifikat auffasst und zusieht, ob man den Weg 
auch so gehen kann, dass zwischen dem Ergebnis (also dem jetzt als Signifikat auf-

eine Verbindung hergestellt werden kann, die den Ansprüchen dessen genügen 
kann, was als wissenschaftlicher Beweis gilt. Dabei ist, wie schon gesagt, zweierlei 
möglich: Zum einen kann so das Ausgangsproblem noch einmal in einem neuen 
Licht erscheinen; zum anderen kann auch das Bild, das man sich von einem wissen-
schaftlichen Beweis macht, revidiert werden. Was zumindest im Bereich der Wis-
senschaft nicht der Fall sein kann, ist, dass der Weg des Signifikanten mit dem Weg 
des Signifikats identisch ist.  

Diese zwei Wege der logischen Zeit  hin und wieder zurück  treten immer 
und notwendig zusammen auf und bilden in ihrer sich nicht überschneidenden Ge-
genläufigkeit erst die vollständige Realität der logischen Zeit. Ihre Formulierung 
mithilfe der Termini der Sprachwissenschaft  durch Signifikanten und Signifikate 
also  hat den Nachteil, dass in dieser Terminologie ein Wort für das fehlt, was wir 
Vertex genannt haben, und was in jedem der logischen Zeit zugehörigen Phänomen 
erst Richtung und Selektion vorgibt  und das egal ob in Gestalt de

und die man verzweifelt festhält, ohne dem Abgleiten des Vertex doch etwas entge-
gensetzen zu können, oder gerade durch seine Abwesenheit, die jede Perspektivie-
rung unmöglich werden lässt.  

Durch diese zwei Wege, vor allem durch die Tatsache, dass die immer unme-

liert, denen sie selbst wird gehorchen müssen, erklärt sich im Zusammenspiel mit 
der sozialen Dimension Dauer, die sie braucht, um rezipiert, 

diese Dauer erweist sich dann als eine Wesenstatsache der logischen Zeit, und nicht 
als etwas, was einer wissenschaftlichen Erkenntnis z.B. nur von Außen und wie zu-
fällig auch noch zukommt. Wo aber eine Kriteriologie und Methodologie so etab-
liert ist, dass kein Widerspruch mehr möglich ist, da hat sich, für denjenigen, der an 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

ihr teilhat, für das Mitglied des Denkkollektivs, der Diskurs, die Theorie verflüch-
tigt; die Theorie geht so in der Realität auf, dass sie eigentlich nur der fast unnötige 

tens noch leicht umspielt (man muss der Begrenztheit des Menschen schließlich 
noch irgendwie Rechnung tragen in aller Begeisterung über seine Erkenntnis-
macht). Fleck drückt das zweimal in der an Präzision kaum zu überbietenden For-
mel aus, dass das Wort dann Fleisch geworden ist.123  

In ähnliche Richtung weisen auch Flecks Bemerkungen zu den verschiedenen 

Vorhut, die Spezialisten, gehen vielfach getrennte und verschlungene Wege; erst 
die Haupttruppe (die offizielle Gemeinschaft einer Wissenschaft) schafft echte 
Straßen, eine echte Straße genauer, und besorgt dadurch erst die Demarkation des 
Geländes selbst. Doch: 

 
Ihr Weg entspricht nicht genau dem Wege einer der Vorhuttruppen: die Haupttruppe be-

stimmt ihren Weg zwar nach den Berichten der Vorhut, aber mit gewisser Selbständigkeit. 

Man kann nie voraussehen, welche Richtung die Haupttruppe aus den vielen von den Vorhu-

ten vorgeschlagenen wählen wird. Außerdem werden dabei Pfade zu Straßen umgearbeitet, 

das Terrain geebnet usw., so dass die Landschaft sich bedeutend verändert, bis sie zum 

Standort der Haupttruppe wird.124 

 
Das heißt aber auch, dass die Frage nach wissenschaftlicher Wahrheit immer zwei 
Antworten heraufbeschwört: zum einen das für sicher Befundene (die Handbuch-
wissenschaft), zum anderen das noch zu Klärende (die Spezialistenwissenschaft). 
Wichtig ist, dass Wissenschaft und ihre Wahrheit sich in dieser Spannung über-
haupt erst sinnvoll konstituieren. Wieder finden hier eine Art Strabismus vor.  

Die zweite Ergänzung betrifft die Phasenlehre, die sich aus dieser Konzeption 
der logischen Zeit notwendig ergeben muss. So muss man mindestens unterschei-
den zwischen Phasen der Selbstverständlichkeit (die mancher nie überschreitet, und 
niemand kann je alle Selbstverständlichkeiten überschreiten), Phasen der Verunsi-

len; prinzipiell ist er immer nur ein relativer 
Abschluss.) Es mögen sich nun nicht immer alle Phasen in der gleichen Eindeutig-
keit identifizieren lassen; gleichwohl sollte man ihre phänomenologische Charakte-
ristik etwas näher verfolgen; vor allem eine scheint bislang der Aufmerksamkeit 
fast vollständig entgangen zu sein, obwohl sie vielleicht die wichtigste, zumindest 

 
                                                             
123  Fleck: Entstehung und Entwicklung. 155. 164. 

124  Ebd. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 317 

 

Es sind dies die Prägnanzphasen oder auch, wie ich es in anderem Zusammen-
hang genannt habe, die Kriseis.125 Prägnant sind diese Phasen insofern, als sie der 
Lösung des Knotens, der Erfassung und Konstitution eines neuen, anderen direkt 
vorhergehen, sie gehen mit etwas, was in keiner Weise in der vorigen Zeit schon 
vorhanden war, schwanger. Sie sind aber auch kritisch, denn erstens garantiert ja 

im Nachhinein als sich in 
diesen Phasen vorbereitend erfassen mag; vor allem aber machen sie sich geradezu 
furchterregend bemerkbar: Sie werfen das Subjekt in eine Art Verzweiflung, und 
das wiederum in doppelter Hinsicht. Zum einen sind diese Phasen gerade nicht als 
Phasen erlebt; eine Phase ist ja immer nur ein Zeitabschnitt, der zwischen zwei an-
deren steht. Das ist hier aber nicht gegeben, vielmehr macht sich eine fühlbare 
Stagnation breit. Die Krisis ist fühlbar als ein Innehalten der Zeit.126 In der Krisis ist 
es wortwörtlich nicht absehbar, dass man aus ihr wieder wird herausfinden können. 
Dieser Aspekt, der das Erleben der Zeit betrifft, ist streng korrelativ zu jenem ande-
ren, der die Artikulation von Welt betrifft: Denn zum anderen sinkt die Welt (oder 

differenziertheit zurück. Paradoxerweise (oder scheinbar) ist das eine Folge der 
konzentrierten Anstrengungen zur (intellektuellen, emotionalen, lebensweltli-

Punkt einsetzt  und unverzichtbar ist für eine wirkliche Skandierung der logischen 
Zeit , ist jener eigenartige und zutiefst beunruhigende Effekt, dass die Instrumente 
                                                             
125  Ich beschränke mich auf die Prägnanzphasen aus einfachen Gründen: Über die Phasen 

der Selbstverständlichkeit lässt sich in diesem Zusammenhang 

viel. Das Bestehen dieser letzteren ist vollkommen unzweifelhaft, denn im Nachhinein 

lässt sich oft feststellen, dass die Beschäftigung mit einem Problem nie abgebrochen ist, 

selbst wenn es damals nicht ersichtlich war, dass zwischen diesem Problem und den 

expliziten Themen ein Zusammenhang bestand. Die Momente der Verunsicherung hatte 

immer schon die Aufmerksamkeit auf sich gelenkt; wir waren auf ihn etwa in Bezug auf 

man vgl. auch den Aufsatz von Brodbeck: Zur Philosophie der Kreativität, sowie von 

Arthur Koestler: Insight and Outlook. Und die Arbeit des Forschens beschreiben wir die 

.  

126  Wenn faktisch die Zeit nicht stehen bleibt, dann nur dank jenes rettenden Umstandes, 

dass niemand je nur in einer Zeit lebt. Es gibt sicher Hierarchien, es gibt übergeordnete 

Zeitbögen, doch diese sind ebenso durch den ontologischen Riss, den wir im vorigen 

Kapitel beschrieben haben, in ihrer Totalität immer schon zerschnitten wie die Welten, 

in denen man lebt. Wir können eben immer an anderes denken, anderes tun; deswegen 

erstarren wir nicht voll und ganz in solchen Momenten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

solcher Ergreifung (etwa die Begriffe) sich auflösen, ihre Verlässlichkeit, Verständ-
lichkeit und schließlich jede Erklärungskraft einbüßen. Sie sind noch da, aber ihr 

nehmend fragwürdig oder gar nicht mehr vor-
handen. Genau deswegen muss die Zeit dann auch stocken; das wird schmerzlich 
empfunden.127 Dasselbe ontologisch formuliert: Die Unterscheidung zwischen dem 
Prinzip, das ein Seinsfeld regiert, und den durch es unterschiedenen Seienden, wird 
brüchig, es sinkt zurück in das Feld; somit verliert dieses Feld sein Relief, es ver-
flacht, nivelliert sich, der Zugriff wird unmöglich oder doch zumindest ganz will-
kürlich.128 So entdifferenzieren sich Zeit, Zugriff und Sein in einem verhängnisvol-
len Prozess.  

Diese Prägnanzphasen sind daher fast unerträglich, eben weil in ihnen ihr Ende 
nicht absehbar ist; man scheint in eine Gegenwart festgenagelt zu sein, die keine 
Zukunft mehr offen lässt. Sie sind zugleich aber unerlässlich, denn sie zeigen 

bislang verwendeten Begriffe in ihrer Vorläufigkeit anzeigt.129 Soll es zu einer Ein-
sicht kommen, dann muss sie durch die Qual der Prägnanz geläutert werden, wie 
S
Einsicht gefunden, dann stellt sich die Prägnanzphase als unerlässlicher Schritt auf 

immer nur im Nachhinein. Die Anstrengung kann 
ganz genauso gut in sich zurückfallen, sie kann den falschen Weg beschreiten oder 
in anderer Weise den Anspruch verfehlen, aus dem allein sie ihr Sein bezieht. Not-
wendigkeit ist eben immer nur ein Begriff, der im Nachhinein Sinn macht. Man 
sieht wohl, dass in diesen Kriseis oder Prägnanzphasen der Begriff der Anarchie 
seinen grundlegenden Sinn gewinnt: Was dort fehlt, ist etwas, was als Prinzip (ar-

                                                             
127  Man könnte wieder mit Fleck sprechen. Dann würden sich solches, was bislang eine 

derartige Selbstverständlichkeit hatte, dass es fast als passive Koppelung verstanden 

wurde (zumindest in der Praxis; in der Theorie mag ein jeder danach darüber Auf-

schluss geben können, dass Instrumente nur so und so weit taugen  man ist ja nicht 

verrückt!), plötzlich ausdrücklich zu einer aktiven Koppelung wird, und damit jeder 

Kritik unterliegt. 

128  Diese letzte Charakteristik ist intensiv ausgeführt im dritten Text der Apeirontologie.  

129  Dieser Punkt ist ganz wichtig. Er kann auch durch keine Art von Erfahrung abgemildert 

werden. Furchtbar und fruchtbar kann die Krisis aber nur unter einer Bedingung sein: 

dass man allen Ernstes nicht weiß, ob sie enden wird, dass also auch die Erfahrung, es 

früher erlebt zu haben und überstanden zu haben, nicht zu einer Gewissheit führen 

kann, dass es diesmal genauso laufen wird. Eine solche Erfahrung ist etwa bei Schrift-

stellern unter dem (wieder trivialisierenden) Begriff der Schreibhemmung oder 

Schreibblockade bekannt. In Wirklichkeit geht es um eine Unmöglichkeit zu schreiben, 

deren Ende eben in allem blutigen Ernst nicht abzusehen ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 319 

 

ché) die Konstitution einer Seinsregion und die Unterscheidung der Seienden leis-
ten könnte.  

Dieser Phase der Anarchie  wo also alles in seine Gleich-Gültigkeit zurücktritt 
 entspricht im Übrigen strukturell (aber nicht unbedingt erlebnismäßig) ebenfalls 

eine Art von Humor, nämlich der absolute absurde Humor. Beispiele für diese Art 
Humors findet man etwa in den erstaunlichen mittelalterlichen Nonsens-Gedichten, 
die Ralph Dutli ins Deutsche übertragen hat.130 In diesen Gedichten wird (im Spiel 
zwar, aber gleichwohl) ein sowohl ontologischer wie semantischer Nullpunkt in-
szeniert, von dem aus alle unmöglichen Wege ausstrahlen können. Es ist die Ziello-
sigkeit und durch nichts begrenzte Produktivität dieser Unsinnsgedichte, die eine 
strenge formale Begrenzung einfordert, um nicht der endlosen Ausfaserung anheim 
zu fallen. Dutli bringt in seinem Nachwort die Gedichte in Verbindung mit den al-

dort zusammen mit dem Esel als Symbol sexueller Potenz verehrt wurde.131 Dieser 
Hinweis ist wertvoll, denn in der Tat scheint der Gott Janus seine ungewisse und 
launische Herrschaft über die Prägnanzphasen auszuüben: Diese sind ganz dezidiert 

Termini zu bleiben, als ihr Ausgang und Gelingen keineswegs gesichert ist. In und 
während der Prägnanzphase ist gerade keine Richtung erkennbar. Wenn es aber ge-
lingt, wenn die Prägnanz niederkommt, dann stellt sich eine neue Seinsregion oder 
doch Gegenstandsregion ein. (Damit klärt sich auch der Doppelsinn des Janus als 
Gott des Übergangs und des Anfangs.) Diese Unsicherheit der Prägnanzphase tritt 
in der klassischen Ikonographie des Janus mit dem in zwei Richtungen blickenden 
Doppelgesicht deutlich zutage.132  
                                                             
130  Ralph Dutli: Fatrasien.  

131  Ebd. 126. 

132  Im selben Nachwort überblickt Dutli einige poetische Orte, an denen Metaphern der 

verfinsterte Sonne, Verzweiflung über die grausame Macht des Eros, über enttäuschte 

gen

gischen Macht des Wortes, der Zauberlieder: Die Versammlung völlig unmöglicher 

135) Allerdings tritt in den Fatrasien die Absurdität ganz rein, ohne Antriebe auf. Das 

nähert sie in ihrer Radikalität jener Krisis an (ohne doch mit ihr identisch oder auch nur 

zwingend verbunden zu sein), die wir beschreiben und die gerade nicht die Folge eines 

Zusammenbruchs oder eines Einbruchs von Fremdem in eine gewohnte Ordnung ist, 

sondern im Gegenteil die konsequente Überdrehung dieser Ordnung (vgl. dazu wieder 

 in meiner Apeirontologie). Das Gedicht des ersten Trouba-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Die dritte Ergänzung betrifft den in metaphysischer Hinsicht heikelsten Punkt 
der logischen Zeit: dass nämlich um jeden Preis jede Idee einer in der Geschichte 
wirksamen Teleologie ferngehalten werden muss. Würde man diese teleologische 
Idee wieder einlassen, dann würde man exakt die metaphysische Bedeutung der 
Zeit verfehlen, in der sie hier präsentiert wird. Denn dann würden die immer nur in 
der Geschichte, in der logischen Zeit gefällten Urteile über dieselbe übersprungen 
hin auf ein Urteil, das sich in einen der Zeit und Geschichte selbst transzendenten 
Ort stellte. Wir würden also wieder dem Irrtum der klassischen Metaphysik verfal-
len, wonach zwar der Mensch endlich sein mag, der wahre Sinn, Zweck, Grund o-
der wie man es nennen wollte, der Welt, des Kosmos aber ein unendlicher und ewig 
feststehender ist. Wir würden also wieder, anstatt in aller Konsequenz den Gedan-
ken der Abschattung als ontologische und nicht nur erkenntnistheoretische Wahr-
heit fassen, der rein spekulativen und durch nichts gestützten Idee einer absoluten 
Objektivität und 

 

sere Terminologie. Beides lässt sich aber so aufklären, dass die Berechtigung von 
Beispiel- und Begriffswahl deutlich wird. (Freilich wird man sich auch dann immer 
wieder von neuem ermahnen müssen, den irreführenden Suggestionen von beidem 
nicht zu erliegen.) Die Beispiele, die wir gewählt haben, stammten vor allem aus 
dem Bereich der Wissenschaft, der Philosophie, auch der Kunst  also immer aus 
Bereichen, die durchaus eine Zielrichtung aufweisen und deren formales Ziel je-

wir uns daran erinnern, dass weder die Wahrheit einer Theorie oder Anschauungs-
 was auch immer das heißen soll!  

ein für alle Mal erwiesen und gesichert sind. In keinem Augenblick können wir die 
Zeit überspringen hin auf einen überzeitlichen Ort, von dem her sich uns die Wahr-
heit unverstellt und unabgeschattet, in Epiphanie, darstellen würde. Jedes Urteil 
                                                                                                                                       

dours Guillaume IX., das Dutli auf der nächsten Seite auszugsweise in Übersetzung zi-

figur aus V für Vendetta. Interessanterweise kann Alan Moore in einem Text, den er 

Phase, in der alles mögl

from such disjointed parts. 

 the sensation of there being something incredibly good just beyond your 

(Moore, Lloyd: V for Vendetta. 272) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 321 

 

wird auf Zeit ausgesprochen. Wenn wir, wie in der Mathematik, meinen, überzeitli-
che Wahrheiten auszusprechen, dann heißt das ganz präzise immer nur: Wir spre-
chen Wahrheiten aus, die sich uns mit dem transzendentalen Sinn der Überzeitlich-
keit präsentieren. Aber auch diese Wahrheiten sind vielleicht nicht der Widerle-
gung, wohl aber der nachträglichen Neubestimmung zugänglich. (So machen die 

ungültig, sie wälzen aber das gesamte Verständnis der Grundbegriffe und Grund-
operationen immer wieder von Grund auf um.)  

Vor allem aber muss man die Bedingungsrichtung umkehren. Die Beispiele 
wissenschaftlicher Erkenntnis sind ihrerseits nur Spielarten der allgemeinen Struk-
tur der Artikulation von Welt (dank Altermination und in der Dialektik des Vertex). 
Daher liegt hier weder eine Intellektualisierung noch ein Optimismus oder ähnli-
ches vor, denn die Vorkommnisse der logischen Zeit heißen bei uns genau dann 

kann natürlich auch eine Art Resignation sein (wie Moore es bemerkt, vgl. die vori-
ge Fußnote). Aber man muss unterscheiden: Es gibt Resignation als bloßes Aufge-

des ist nichts dasselbe. Letzteres würde da
Man sieht, dass Erkenntnis erst durch die logische Zeit ihren Sinn gewinnt und 
nicht umgekehrt; deswegen sind die Beispiele auch legitim, denn sie präjudizieren 
eben nicht über den Sinn der logischen Zeit, sondern ihr Sinn wird von dieser neu 
bestimmt. 

Darüber hinaus müssen auch jene anderen Phänomene der logischen Zeit beach-
tet werden: der Zusammenbruch, die Zerstörung, die Zersplitterung. 

Aber hier tritt uns das andere Problem entgegen, dass nämlich die Sprache 
selbst uns beständig eine Teleologie unterjubelt, selbst noch dann, wenn wir sie ex-
plizit zu unterlaufen suchen. Was sind denn die drei eben genannten Weisen des 

zu leicht befunden werden. Also selbst noch dort, wo wir Zusammenbruch, Zerstö-
rung oder Zersplitterung ausdrücklich auf dieselbe metaphysische Stufe wie Er-
kenntnis, Vollendung oder Fortschritt heben wollen, bestätigen wir sprachlich die 
Wertung, und mit ihr die mehr oder weniger verborgene Teleologie. Es ist aber 
vollkommen klar, woher diese Schwierigkeit kommt: Das Urteilen selbst, das Ge-
lungenes von Gescheitertem sondert, ist in keiner Weise zu kritisieren. Wie sollte 
man auch Unvermeidliches kritisieren? (Wohlgemerkt, worin Gelingen oder Schei-
tern besteht, ist keineswegs immer schon festgelegt!) Der Fehler läge nur darin, die 
immer relative (im strengen Sinn) Beurteilung, die dennoch ihrem transzendentalen 
Sinn nach als eine endgültige auftritt, auch metaphysisch für eine endgültige zu hal-
ten. Daher ist die Redeweise in pragmatischer Hinsicht und in Bezug auf den trans-
zendentalen Sinn des Urteils vollauf gerechtfertigt; en toute rigeur métaphysique 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

muss jedes derartige Attribut aber immer in Klammern gesetzt werden, da es nur als 
Zitat des transzendentalen Sinns auftreten darf. 

Vielleicht ist es hilfreich, die Metaphorik der Höhe und Tiefe, die die klassische 
Metaphysik durchdringt (und aus systematischen Gründen durchdringt), durch eine 
Metaphorik der Oberfläche zu ersetzen.133 Natürlich kann eine solche Verschiebung 
der Metaphorik nicht als Allheilmittel gelten. Es drängen sich sofort eigene Gefah-
ren auf. So darf man die Räumlichkeit, die Oberfläche nicht als ein begrenztes und 
schon irgendwie für sich bestehendes Feld auffassen, dass dann mehr oder weniger 
vollständig abgedeckt wird. Zwar kann sich das Fortspinnen der Metaphorik in 
Richtung auf eine Ausweitung bzw. Kontraktion der Oberfläche als fruchtbar er-
weisen; wieder müssen aber die Wertungen, die damit verbunden sind, hintan ge-
stellt werden. Vielmehr entwirft sich das Feld als ganzes in jeder Epoche der logi-
schen Zeit neu und anders, ins Endlose vervielfältigt durch die niemals zur De-
ckung kommenden Welten der verschiedenen Subjekte. (Schon ob diese sich recht 
genommen be

tiv) stabile Phase logischer Zeit bezeichnet. 
 

Sucht man sich schließlich, nach diesen drei Ergänzungen, das Wirken der logi-
schen Zeit anschaulich zu machen, so fällt auf, nicht nur dass ihre Struktur kaum je 
theoretisch auch nur geahnt wurde, sondern auch dass sie nur selten Gegenstand ei-
ner Inszenierung wurde. Auf ein paar Beispiele kann man dennoch stoßen; die ers-
ten drei gehören dabei der direkten Inszenierung der logischen Zeit selbst an, die 
letzten beiden hingegen einer ganz der Literatur eigenen Form von Reflexion.  

Lacan entwickelt den Begriff der logischen Zeit in einem Aufsatz anhand eines 
logischen Rätsels. Darin sollen drei Gefängnisinsassen, die jeweils mit einer von 
zwei Farben markiert sind, die sie aber bei sich selbst nicht, bei den anderen sehr 
wohl erkennen können, aus Gründen dazu kommen, ihre eigene Farbe benennen zu 
können. Was dieses Rätsel vor den meisten anderen logischen Rätseln auszeichnet 
ist zweierlei: In ihm ist die Interaktion zwischen den Subjekten ausschlaggebend 

sung des Rätsels unerlässlich. Zeit und Intersubjektivität mogeln sich also in einen 

einer Verschiebung unterworfen wird. Es ist ein dermaßen gehörig geweiteter Be-
griff von Logik  ein realistischer Begriff von Logik , der allein es rechtfertigt, 
dass wir den Begriff der logischen Zeit beibehalten. Dennoch bleibt bei diesem Bei-
                                                             
133  In ganz derselben Stoßrichtung hat sich Deleuze, zumal in seiner Zusammenarbeit mit 

Guattari zunehmend um eine Metaphysik der Oberfläche bemüht, ebenfalls in einem 

verbunden sind, hinter sich lässt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 323 

 

spiel das Problem, dass die Subjekte gleichsam reduziert auftreten, als Vernunftsub-
jekte eben, die ein Rätsel zu lösen haben. 

Rätsellösen ist auch eine Schwäche von William von Baskerville in Ecos Der 
Name der Rose. Dessen Suche nach dem Mörder, der im Kloster umgeht, ist vor al-
lem deswegen für unsere Fragen interessant, weil darin die Idee des Vordringens 
zur Wahrheit auf der Grundlage des Irrtums ernstgenommen wird: William findet 
den Mörder und mit ihm dessen Motiv am Ende nur, weil er von falschen Annah-
men ausgegangen war. Gleichwohl löst sich zumindest die Krimihandlung auch 
hier in eine klare und gewissermaßen endgültige Unterscheidung in wahr und falsch 
auf.134  

Dieses Problem, das in so ziemlich allen narrativen Versuchen, sich einer sol-
chen Problematik zu nähern, liegt, kann eine Comic-Serie aus zwei Gründen besser 
auflösen: Erstens erlaubt und fordert das Genre der Comic-Serie geradezu eine ge-
wisse anarchische Phantasie, die Realfilmen oder serien ebenso wenig selbstver-
ständlich ist wie Krimiromanen; zweitens verbürgt die spezielle Serienlogik, wo-
nach nächste Woche alles wieder bei Null anfängt, ganz gleich was in der Vorwo-
che passiert ist, die Möglichkeit, dass eine Geschichte auch einmal zu einer extre-
men Absurdität ausgreifen kann. Daher kommt die präziseste Illustration der logi-
schen Zeit, die mir bekannt ist, in einer Folge der Simpsons vor. In der Episode 

 XX, Episode 13) wird Maggie von den Nonnen eines 
Klosters gefangen gehalten; um sie auszulösen, macht sich ihre Schwester Lisa auf 

wie Da Vinci Code führt direkt in eine Erkenntnissuche, die nicht mehr rein logi-
schen, sondern eminent symbolischen Regeln folgt.135 Nach einigen Zwischenstati-
onen sieht sich Lisa einem Satz gegenüber, der zwar der nächste Hinweis ist, aber 
für sich keinen Sinn ergibt. Lisa schließt richtig, dass es sich um ein Anagramm 
handeln muss. Der Satz lautet: 

 
Great crimes kill holy sage. 

 
Lisa stellt die Buchstaben nun um, und es stellt sich heraus, dass sie selbst offenbar 
der gesuchte Juwel ist: 
                                                             
134  Zur Eindeutigkeit als ontologischer Grundvoraussetzung des Genres Krimi vgl. vom 

 

135  In der Tat war Maggie in die Hände der Nonnen geraten im Zug einer weiteren Parodie, 

nämlich auf das logische Rätsel der Flussüberquerung: Homer muss Maggie, den Hund 

und einen Sack Rattengift über den Fluss bringen, im Floß ist aber nur Platz für je eines. 

Die Lösung dieses logischen Rätsels wird unterbrochen, indem die Nonnen die vor den 

Stufen ihres Klosters abgelegte Maggie als ausgesetztes Baby aufnehmen und nicht 

mehr rausrücken! 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Regally, the gem rock is Lisa. 

 
Doch als sie in das Kloster kommt, um sich als Heiliger Juwel zu präsentieren, 
nimmt ihr die Oberin genervt136 den Block mit der entschlüsselten Botschaft aus der 

ergibt: 
 

 

 
 Botschaft erklärt also Maggie zum gesuchten Juwel. Doch was die in 

an sich sinnlosen Ursprungstextes vorschlagen, damit die 
 

unhistorische Problematik, eine an sich bestehende Frage, sondern nur und aus-

weist und sogar selbst nicht mehr als Antwort gelten darf, aber eben auch erst dann. 
Erstaunlich, dass erst die spielerische Freiheit der Parodie und des gepflegten Un-

ndest prinzipiell Feststehenden nicht 
begeben will, bleibt die Einsicht darin ebenso verschlossen wie der geschlossenen 

 
Eine ganz andere Form der Auseinandersetzung mit dem Problem der logischen 

Zeit, nämlich die Form der gewissermaßen literarischen Reflexion, findet sich aus-
gerechnet in einem der ältesten schriftlich erhaltenen Texte der Menschheit: im 
Gilgamesch-Epos. Der Held gelangt dort auf der Suche nach Unsterblichkeit 
schließlich zum äußersten östlichen Rand der Welt. Dort gelingt es ihm, die Skorpi-
onmenschen, die die Sonne bewachen, zu überreden, ihm den Zugang zu dem Zwil-
lingsberg (!) freizugeben, aus dem die Sonne täglich aufsteigt. Denn dies ist der 
Zugang zu einer jenseitigen Welt, in der Gilgamesch hofft, Uta-napischti zu finden: 

137 
Und so tritt Gilgamesch ein und auf die Bahn der Sonne. Er muss die gesamte 

Bahn durchschreiten, aber so, dass ihn die Sonne nicht einholt, er nicht von ihr ver-
brannt wird. Und so wird die Zeit plötzlich zu einer Größe, die ihre eigene Bedeu-
tung erhält. Das Epos dekliniert diese Bedeutung durch, indem es alle zwölf Dop-
pelstunden einzeln und mit immer gleichen Wendungen beschreibt. Dabei heißt es 
in den ersten neun Doppel

Dass Gilgamesch nicht hinter sich schauen kann, hat einen doppelten Sinn: Da er 
                                                             
136    d  

137  Das Gilgamesch-Epos. 121. Neunte Tafel. Vers 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 325 

 

auf ein Ziel aus ist, das eine wahrhafte Umwälzung verspricht, muss er von dem, 
was hinter ihm liegt, absehen. Und was versucht, ihn einzuholen, ist die Sonne 
selbst, die ihn zu verbrennen droht. Auf dem Weg solcher metaphysischer Fragen 
kann in der Tat keine vorangehende Beleuchtung erhofft werden; Gilgamesch be-
wegt sich weg von einem bereits bekannten Licht, hin zu etwas, was im Wortsinne 
noch im Dunkeln liegt. Die Sonne, die ihn verbrennt, die durch das Übermaß an 
Licht nur blenden könnte, entspricht dabei in faszinierender Weise dem Traum der 
vollkommenen Erkenntnis, der vollständigen Sichtbarmachung. Die gibt es nur, so 
der Mythos, um den Preis der Blendung. Alles sehen wollen, das Prinzip der Ab-
schattung überwinden  das ist gleichbedeutend mit nichts mehr sehen können. 
Bzw. die einzige uns bekannte vollständige Beleuchtung rührt eben nicht von einer 
echten Erkenntnis oder Einsicht her, sondern ganz im Gegenteil aus dem Selbstver-
ständlichen des verinnerlichten Denkstils (in dem das Wort bereits Fleisch gewor-
den ist, wie Fleck schreibt). Gilgamesch erlebt dabei schmerzlich die Dunkelheit 

138 Doch bald kündigt 
Doppelstunde spürt er des Nordwindes Hauch. / Eine frische Brise weht ihm ins 

139 
Wenn man sich die Bahn, auf der Gilgamesch der Sonne voranrennen muss, 

verdeutlichen will, dann muss man, gleich welche kosmologischen Vorstellungen 
man zugrundelegt, zu einem eigenartigen Ergebnis kommen: Müsste Gilgamesch 
nicht, wenn er einen Tag lang auf der Bahn der Sonne läuft, am Ende exakt an der-
selben Stelle herauskommen, an der er die Bahn betreten hat? Oder noch genauer: 
Da die Sonne ja jeden Tag ihre Bahn ein winziges bisschen verschiebt, müsste 
Gilgamesch an einer Stelle herauskommen, die vom Anfang minimal unterschieden 
ist. Die geniale Pointe des Epos besteht darin, genau diese Zwangsläufigkeit anzu-
erkennen. 

Denn es gelingt Gilgamesch mit knapper Not, den Lauf zu beenden, bevor ihn 
die Sonne einholt. Doch wo kommt er an? Er kommt in einer Welt an, die diese eine 
ist, die er kennt, und die doch zugleich eine andere, wie transfigurierte ist. Die Welt 
ist am Ende der Bahn gewissermaßen in ihre eigene Verdoppelung eingetreten, ihr 
eigener Zwilling geworden. Man kann alles wiedererkennen, und doch erkennt man 
es nur als ein anderes wieder! 

Diese minimale und doch unendliche Verschiebung drückt sich in einer Art 
Läuterung des Stofflichen aus: 

 
 

                                                             
138  Ebd. 123. Neunte Tafel. Verse 157 und 160. 

139  Ebd. Verse 163 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Ein Lapislazuli-Baum trägt Blätter da, 

Frucht trägt er, dass eine Lust es ist, ihn zu betrachten. 

[Es fehlen acht Zeilen] 

Der Zeder Stamm ist ganz aus Tigerauge,  

ihre blatttragenden Äste sind aus schwarz-weißem Streifenachat. 

Aus Meereskoralle sind ihre Nadeln, ihre Zapfen sind aus rötlichem Streifenachat. 

Anstelle von Dornen und Disteln wachsen darunter Kristalle.140 

 
Und Gilgamesch trifft denn auch die Göttin Ischtar wieder, seine Beschützerin, die 
dort als Kneipenwirtin am Ufer eines Meeres lebt. Ein Spiel von Verdoppelungen 
entspinnt sich also, wie es uns oben bei Hoffmann begegnete. Doch noch hat 
Gilgamesch seinen Weg nicht vollendet: Was ihn antreibt, ist die Verbitterung über 
den Tod des geliebten Freundes Enkidu, und ebenso auch die Angst vor dem eige-
nen Tod. Und er sucht Uta-napischti, damit dieser ihm das Geheimnis offenbart, 
wie man dem Tod entgehen kann. Alles ist ihm gleichgültig geworden durch die 
Begegnung mit dem Tod; mehrfach weisen ihn Gesprächspartner auf seine körper-
liche und innerliche Verwahrlosung hin, und jedes Mal stellt er dem trotzig entge-

141 Es sind also alle Unterschiede und Probleme angesichts der 
Drohung des Todes nichtig geworden. Die wunderbare Situation des Gilgamesch in 
jener Zwillingswelt ist diese: Er steht schon dort, wo ihn seine Reise hinführen soll-
te, nur weiß er es noch nicht, weil er sich davon irrige Vorstellungen machte. Die 
Überwindung des Todes kann keine physische und reale sein; sie ist eine in der und 
durch die Welt. Uta-napischti selbst ist durch die List eines Gottes (und seinem Ge-
horsam diesem gegenüber) unsterblich geworden, und nicht etwa dadurch, dass er 
es gewollt und angestrebt hätte. Und dieser selbe Uta-napischti sorgt dann am Ende, 
gerade wegen des Besuchs von Gilgamesch, dafür, dass die Wege zum Land der 
Unsterblichen auf ewig verschlossen bleiben werden, dass also kein Weg aus der 
zeitlichen Existenz herausführt, in eine Welt der Unsterblichkeit. Es gilt vielmehr, 
die Welt selbst durch tätiges Handeln zu verklären. Das ist die Antwort, die Uta-
napischti dem Gilgamesch von Anfang an auf dessen Klagen über die Sterblichkeit 
gibt: Gerade weil es den Tod gibt, gerade weil er unausweichlich ist, gilt es, sich der 
Sorge um die Sterblichen zu widmen.142 Für Uta-napischti leitet sich aus der End-
lichkeit ein Wert und eine Verpflichtung ab, nicht der Vorwand für Verzweifelung. 
Dass das nur eine mögliche Sichtweise ist, der sich eine ganz ebenso berechtigte 

unten behandeln. In der Tat kann man sich die Frage stellen, welcher Art 
                                                             
140  Ebd. 123 f. Neunte Tafel. Verse 175 f. und 185-188. 

141  Ebd. 134. Zehnte Tafel. Vers 220. 

142  Ebd. 136 f. Zehnte Tafel. Verse 267-322. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 327 

 

hat aber sicher nichts mit einer triumphalen Erkenntnis zu tun, in der sich der Weise 
über das Menschengeschlecht erhebt. Sie gleicht eher einer Bescheidung in eine 
Notwendigkeit, die alle Anstrengungen nicht zu ändern vermochten, vielleicht gar 
einer Resignation. Auch daran zeigt sich noch einmal, dass die logische Zeit nicht 

denten Wahrheit aufgefasst werden muss: Gilgamesch kehrt, wie schon in seinem 
Wettlauf mit der Sonne figuriert, in exakt dieselbe Welt zurück, von der er aufge-
brochen ist; er hat absolut nichts ändern können (er hat es höchstens durch seine 
Reise in das Land der Unsterblichen noch schlimmer gemacht). Was sich geändert 

t in einem irgendwie em-
phatischen Sinn der Weisheit. Nur die minimale Änderung ist geschehen, dass er 

anszenden-
ten Position vorzurücken vermag.)143 

So nimmt der Wettlauf mit der Sonne bereits das Ergebnis seiner gesamten Su-
che vorweg: Es gibt kein Entrinnen vor dem Tod, vor der spezifischen Begrenztheit 
des Menschen, die nicht durch die Unterstellung einer transzendenten Position 
überwunden werden kann.  

Ein anderer Aspekt ist die Verbindung, die die Zeit mit dem Subjekt eingeht. 
Zeit, zumal als logische Zeit der Aus-einandersetzung von Welt und Subjekt ver-
standen, ist nur als meine Zeit. Genau das, dass mir Zeit zusteht und dass ich der 
Zeit bedarf, muss aber ebenso dringend eingesehen werden, um überhaupt ein Ver-
hältnis zu ihr und zum Sein aufzubauen, wie die Tatsache der Sterblichkeit selbst. 
E - nämlich Michael 
Endes Momo. Dort erklärt der Meister Hora der Titelheldin: 

 

diese Zeit stirbt buchstäblich, wenn sie von ihrem wahren Eigentümer losgerissen wird. Denn 

jeder Mensch hat seine  

 

 

 

 

 

                                                             
143  Römerbrief

Interpretation der Sündenfallgeschichte vorgeschlagen, dass Adam darin von Gott des-

sen Wissen verlangte  und dass Gott es ihm gegeben hat, nämlich dieses: dass Adam 

sterben muss. Die Parallele ist nicht zu übersehen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

schon, damit es geschieht. Und nun geben die Menschen ihnen auch noch die Möglichkeit, sie 

zu beherrschen. Und auch das genügt, damit e 144 

 
Dreierlei ist an diesem zentralen Kapitel des Romans bemerkenswert: Erstens 
spricht sich dort in aller Strenge die Einsicht in die Zugehörigkeit der Zeit zu den 
einzelnen aus;145 nicht so, wie es klassischerweise meist aufgefasst wird, nämlich 
als die begrenzte Zeit, die einem (von den Moiren, dem Schicksal oder Gott) zuge-
teilt ist, und die es deswegen vielleicht auch zu nutzen gilt. Es geht gerade nicht um 
die Endlichkeit, die Tatsache, dass schon im nächsten Augenblick das Leben vorbei 
sein könnte; es geht vielmehr darum, dass ich meine Zeit zu leben habe, dass Zeit 
ihre Realität aus der Erfahrung des Subjekts gewinnt und zugleich nicht als bloße 
leere Form für Erfahrungen missverstanden werden darf; meine subjektive (d.h. mir 
angehörige intensiv.  

Zweitens vermeidet Ende sehr klug jede Hypostasierung der grauen Herren: 
Nicht böse fremde Mächte machen das Erleben der Zeit als eigener und als intensi-
ver unmöglich; vielmehr folgt dieses Nicht-Erleben einer Flucht des Subjekts 
selbst. Die grauen Herren, die anderer Menschen Zeit verrauchen, existieren nur als 
eben diese Flucht. Daraus folgt für Ende drittens die Aufgabe, sich im Gegenteil 
dem Erleben dieser Zeit zuzuwenden  eine Aufgabe, die sich in unserer Perspekti-
ve vor allem als eine der Einsicht in das Fungieren einer Welt darstellt, die durch 
ihre radikale Immanenz gekennzeichnet ist, die Ende aber durchaus auch als eine 

icht mit dem Herzen 
wahrgenommen wird, ist so verloren wie die Farben des Regenbogens für einen 

146, sagt Meister Hora der 
Heldin. Die Lehre des Buches  einer der eher seltenen Fälle, in denen ein Buch ei-
ne Lehre hat und an ihr gewinnt statt zu verlieren  lässt sich denn so zusammen-

 
Diese dreifache Charakteristik der erlebten Zeit, die nach unserer Beschreibung 

als solche ins Gewicht fällt, die intensiv ist und nicht übersehen werden darf, weil 
sie die Dimension einer Welt und eines Subjekts ist, wie wir sie zeichnen  diese 
dreifache Charakteristik in Momo ist außerordentlich wertvoll. Sie führt uns näm-
lich dazu, die Pluralitäten und Vielstimmigkeiten, die wir im Ersten Teil bereits all-
                                                             
144  Michael Ende. Momo. 169. 

145  Ganz richtig daher Momos Antwort auf di

schon erwähnte Guillaume, aus denkbar anderer Geisteshaltung, ganz ähnlich fest: 

(Vgl. Dutli: Fatrasien. 136). 

146  A.a.O. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 329 

 

gemein in Bezug auf das Subjekt und seine durch Altermination bestimmte Welt 
konstatieren konnten, ganz ebenso auch auf die logische Zeit auszuweiten. Dann 
ergibt sich, dass die logische Zeit so wie Welt allgemein in der Spannung der erleb-
ten Einzigkeit, der realen Vielstimmigkeit und der unterstellten (metaphysischen) 

Einheitlichkeit steht. In der Tat gelingt es Ende nicht, diese allerletzte Konsequenz 
festzuhalten  auch bei ihm findet sich die Pluralität der Zeiten wieder in einer 
transzendenten Harmonie ein.147 

machen? Folgt aus der Beschränkung auf die Immanenz tatsächlich die Affirmation 
dieser Welt in ihrer tätigen Bearbeitung, wie es Uta-napischti Gilgamesch nahe 
legt? Was liegt jenseits der logischen Zeit? 

 

Jenseits der logischen Zeit 
 

Diese Konzeption von Zeit und Geschichte wird es, wenn sie denn streng durchge-
halten wird, vermögen, die klassische Dichotomie zwischen einer zirkulären und 
einer linearen Geschichte zu überspringen. Denn sie vereint in sich gleichberechtigt 
beide Elemente: Das Zirkuläre ist die beständige und wesentliche Rückbezüglich-
keit der Geschichte auf sich selbst, d.h. das Faktum der immer nachträglichen Kon-

greifen selbst, da sich in ihm gerichtet Zeit erst öffnet. Aber das Ausgreifen ist eben 

sein Verfehlen gehört ebenso wesentlich dazu. Hieraus erklärt sich auch der Gegen-
satz der Sichtweisen auf Geschichte, d

                                                             
147  Doch auch hier bleibt Ende ein Schriftsteller, dem das Gewicht der philosophischen 

Tradition mit erstaunlicher Leichtigkeit zu Gebote steht: So setzt er diese Gesamtheit 

der Zeit mit der alten Vorstellung der Sphärenharmonie gleich, die man deswegen nicht 

hören kann, weil sie immer erklingt (175)! Der Tod ist ein Zurückgehen, eine Heim-

kehr, die mich als Ton in diese Harmonie eingliedert (177). Und der Ort dieser Harmo-

nie ist dann auch der Quell jener wahren Namen, in denen sich unvermittelt und unver-

Momo nun nach und nach Worte hörte, Worte einer Sprache, die sie noch nie vernom-

men hatte und die sie doch verstand. Es waren Sonne und Mond und die Planeten und 

alle Sterne, die ihre eigenen, ihre wirklichen Namen offenbarten. Und in diesen Namen 

lag beschlossen, was sie tun und wie sie alle zusammenwirken, um jede einzelne dieser 

) Und von Stundenblu-

-Uhr, die nur auf- 

sprach auch schon Jean Paul (Vorschule. 39). 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

sieht, dass die Theorie der logischen Zeit eine ist, die eben nicht mehr geradehin 
und metaphysisch auf ihren Gegenstand geht, sondern wiederum eine transzenden-
tal gegründete Theorie der Geschichte.  

Damit korreliert auch, dass diese Theorie nicht einfach ein Zusammenkleben 
der heterogenen Teile Zirkularität/Linearität ist; dass sie diese zusammenzuführen 
vermag, zeigt vielmehr nur im Nachhinein ihre dialektische Richtigkeit an, ohne 
dass sie von diesem Bemühen ihren Ausgang nähme. Sie ist deswegen mehr als nur 
die Zusammenführung der beiden Hauptsichtweisen auf Geschichte, die dann nur 

könnte. Sie konstituiert eine ganz eigene Form, auf Geschichte zu blicken: In ihr ist 
Geschichte als solche Gegenstand, und doch wird jede grundsätzliche Wertung und 
Interpretation dieses Verlaufens der logischen Zeit  und das ist die strenge Defini-
tion von Geschichte: der Verlauf oder das Vergehen der logischen Zeit  verwei-
gert. Das klingt nun wie eine Theorie, die überhaupt nicht den Namen einer Theorie 
über Geschichte verdient; es klingt wohl eher wie eine Art kleinster gemeinsamer 
Nenner. Aber erstens ist sie nicht durch bloße Abstraktion auf das Allgemeinste 
oder Notwendigste gewonnen, und zweitens muss man ganz genau bleiben: 

Geschichte hat keinen Sinn, sie hat keine Richtung, weder eine sich wiederho-
lende noch eine aufsteigende oder dekadente

schichte besteht nirgends im Singular. Ganz phänomenologisch muss man sich die 
Frage stellen: Wie kann Geschichte zur Erscheinung kommen? Und wenn man so 

Konzeptionen und Erlebnissinnen ist, die durch das Wort nur notdürftig zusam-
mengehalten werden. Man kann, mit Fleck, eine Vielzahl von Denkkollektiven 
ausmachen, denen je spezifische Denkstile entsprechen; aber weder ist ein Subjekt 
immer nur Teil eines solchen Kollektivs, noch lassen sich Denkstil und Denkkollek-
tiv selbst im Singular aussagen: Es gibt immer und wesentlich nur einen Plural an 
Denkstilen und Denkkollektiven. Wieso sollte nicht ein Naturforscher, der streng an 

der, um die strenge Formel von Gómez Dávila zu borgen, meint, dass der Mensch 
ein Problem ist, auf das es keine menschliche Lösung gibt  was gleichbedeutend 
mit der Unmöglichkeit echter (linearer) Geschichtlichkeit des Menschen ist?148 Zu-
dem ist es keineswegs sicher, dass sich der erfahrene Sinn oder Unsinn von Ge-

den Sinn der 
                                                             
148  

sein heißt verstehen, dass der Mensch ein Problem ist, wofür es keine menschliche Lö-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 331 

 

anzugeben sucht  egal ob in ihrem Kreisen, ihrer Dekadenz oder ihrem Fortschritt 
 überspringt man eben die immer neue Charakteristik, die nicht nur Ich und Welt 

im Zuge der Dialektik erhalten müssen, sondern auch die Geschichte selbst. Die 

Aufrichtigkeit dem Phänomen gegenüber. 
Auf der anderen Seite ist es nie eine vollständige Abstinenz: Denn zum einen ist 

ja der Vertex als zentrales Element aller Beschreibung der so oder so gefasste Aus-

niemals einstellt. Damit bleibt aber das Ausgreifen als solches erhalten: So wie das 
Seufzen das zur Erscheinungkommen des Leiblichen, des Atmens als solchen ist, so 

Erscheinungkommen von Geschichte. Der Begriff von Geschichte lässt sich also in 
der Tat nur als eine genau bestimmte Unbestimmtheit im Sinn von Deleuze begrei-
fen, als eine je neue und je andere Konkretion von Geschichte, die vor allen Dingen 
die Dimension des Ausgreifens-auf beinhaltet, über die aber nicht a priori entschie-
den werden kann. Hier muss nun auch die Konkretion von Geschichte selbst ins 
Gewicht fallen, denn die bloß formale Unterscheidung in zyklische und in lineare 
Modelle von Geschichte bleibt leer und wertlos, solange sie sich nicht in die kon-
krete Gestalt einpassen, in der Geschichte je erscheint, und das heißt: solange sie 
jenseits der wirklich erlebten Geschichte selbst bleiben. 

Vor allen Dingen aber gibt es etwas, das noch jenseits der Dialektik steht. Es 
gibt eine gewisse Tönung des Seins, eine Beleuchtung, einen Grad der Dichte oder 
Nähe des Seins, der nicht mehr vollständig in der Dialektik auf- bzw. aus ihr her-
vorzugehen vermag. Mit aller gehörigen Vorsicht ließe sich hier eine alte Entgegen-

zeichnet immer eine Unverfügbarkeit, die nicht mehr logisch zwingend oder phy-
sisch notwendig aus einem Zustand oder einer Entwicklung abgeleitet werden kann; 
sie übersteigt und überfliegt so souverän wie unvermutet das Sein in seiner Be-

das als Geschichte erscheint, zusammenstellen; diesem kommt, freilich immer nur 
und 
seits der Dialektik, die dieser nicht einen bestimmten Sinn gibt  

, sondern vielmehr eine unmittelbar er-
fahrene Charakteristik. Es ist vor allen Dingen Nietzsche, der auf diesen so wichti-
gen Punkt führt: Die ewige Wiederkehr des Gleichen ist eine der möglichen Wei-
sen, Geschichte zu fassen. Dieser Zirkularität des Seins wurde dann von Seiten der 
christlichen Denker der handfeste Vorwurf gemacht, dass sie in eine Absurdität und 
Hoffnungslosigkeit führe, in der alles radikal gleichgültig ist. Alles wiederholt sich, 
nichts kann sich ändern, es gibt kein Entrinnen  so lässt sich diese Wiederkehr des 
Gleichen erfahren. Diese Erfahrung aber, und das ist das Entscheidende, ist nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

oder doch nicht mehr Teil der Dialektik selbst. Hier wird nichts mehr eingesehen, 
nichts mehr durchdacht, kein Modell der Erklärung mehr erfasst, keine weitere und 
weitergehende Artikulation von Selbst und Welt mehr vollzogen. Oder genauer: In-
sofern die Hoffnungslosigkeit der zirkulären Geschichte erfahren ist, geht sie über 
alle Dialektik hinaus und gibt dem Gesamt des Erfahrbaren eine Färbung und eine 
geradezu taktile Qualität, die intimer, aber auch beängstigender ist als alles, was 
Gegenstand einer Bestimmung werden kann. Nicht mehr, was wie erscheint, steht 
dann in Frage, sondern gewissermaßen ein Milieu, das sich nicht zwangsläufig aus 
den Artikulationen von Welt ergibt oder ableitet. Vielleicht ist die Metapher des 
Taktilen hier die treffendste: Eine Dichte oder Fülle des Seins steht hier in Frage; 
die Zirkularität droht dagegen mit einer kompletten Entleerung und Verdünnung 
des Seins. 

Worauf Nietzsche den Blick richtet  und diese Blickwendung ist erst möglich, 
nachdem das Christentum die antike Konzeption der Zirkularität als leer disqualifi-
ziert hat; für die Antike selbst stellt sich das Problem noch nicht , ist die Tatsache, 
dass das Sein unter dem Zeichen der ewigen Wiederkehr nicht so erfahren werden 
muss. Kann nicht gerade dann, wenn der Geschichte kein Außen zugewiesen wird, 
diese selbst in ihrer ganzen Fülle und Dichtigkeit, in ihrer geradezu greifbaren Un-
reduzierbarkeit und Bedeutsamkeit erfahren werden? Wir hatten das ja in Bezug auf 
die Geschichte der Wahrheit, d.h. die Wissenschaft, mit Fleck zu zeigen versucht: 
Gerade weil es keine Wahrheit an sich gibt, ist jede Etappe der Wahrheit in sich be-
deutungsvoll und unverzichtbar  sogar und gerade dann, wenn man sie nur als 
Etappe auffasst, die der nächsten den Steigbügel zu halten hat, wenn man sie also 
nicht doch wieder zum Aspekt der Realisierung einer in sich ruhenden Wahrheit 
degradiert. 

Der Punkt ist aber  und dieses Bild passt hier einmal wirklich , dass beide 
Sichtweisen absolut gerechtfertigt bleiben. Diese Geschichte, die kein Außen kennt, 
kann mit der vollkommen gleichen Berechtigung als absolut leer oder als absolut 
voll erlebt werden. Hier gerät man in eine Antinomie der Geschichte, die nicht 
mehr theoretisch geklärt werden kann. Noch wichtiger ist aber, dass man nicht mehr 
sinnvoll behaupten kann, dass sich diese Frage aufgrund der theoretischen Voran-
nahmen je nach dieser oder jener Seite beantworten ließe. Im Gegenteil sind es die 
Ahnungen, wo eine Fülle des Seins zu vermuten wäre, die solche Theorien ihrer-
seits bestimmen. Denn Fülle oder Leere der zirkulären Geschichte sind eben nicht 
primär theoretische Gegenstände, sondern Gegenstände unmittelbarer Erfahrung. 
Als solche sind sie aber auch nicht, oder nur begrenzt in der Freiheit eines Subjekts 
anzusiedeln, zumindest nicht so, dass man sich frei und souverän entscheiden könn-

gen in der Geschichte des Subjekts begründet liegen, in der sich Freiheit und Be-
stimmung durch den und das andere verwickeln; doch wie Geschichte und Sein er-
fahren wird, leitet sich eben nicht in einer irgendwie nachvollziehbaren Weise aus 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 333 

 

dieser Geschichte einfach als Folge ab. Daher die Verwendung des zugegebener-
maßen problematischen Begriffs der Gnade. 

Das alles wird vollends deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass man die 
Antinomie ganz ebenso umkehren kann (denn insofern sie auch eine theoretische 
Frage ist, muss sie der Dialektik unterliegen). Können denn etwa nicht im Ange-
sicht eines allmächtigen und allwissenden Gottes Sein und Geschichte zu einem 
Nichts zusammenschmelzen, all ihre Eigenständigkeit und Eigenwertigkeit verlie-
ren, ein bloßes Vorspiel zum Eigentlichen werden  ein Spiel, dessen Ausgang von 
Anbeginn an feststeht? Selbst wenn es gelingt, die göttliche Voraussicht mit der 
menschlichen Freiheit in Einklang zu bringen, so bleibt doch in einer z.B. christlich 
geprägten Denkweise als Axiom bestehen, dass Gott absolut weiß, wie das alles 
ausgehen wird, dass die Zeit im Grunde nur ein kleiner, minimal kleiner Umweg ist, 
der im Auge des Unendlichen keine Bedeutung für sich haben kann. Die Linearität 
der Heilsgeschichte droht so in exakt das umzuschlagen, was abzuwenden sie beru-
fen war: die Hoffnungslosigkeit, nun freilich in neuer Gestalt. (Es sind vor allem 
die Autoren, die die durch nichts zu begrenzende Allmacht Gottes in den Vorder-
grund gestellt haben, die in dieser Gefahr sind, nicht zuletzt auch Paulus. Wir hatten 
oben gezeigt, wie gerade er die Hoffnung als eine Möglichkeit menschlicher Erfah-
rung allererst in einem transzendenten Gott gegründet sah. Man sieht aber wohl, 
dass es seinen guten Sinn hat, dass gerade er von der Hoffnung spricht: sie ist wie 
eine Angel, um die sich die Dialektiken der Geschichte drehen, und er gibt diesen 
im Römerbrief ja einen neuen Schlag.) 

Leere und Fülle, Verdichtung und Verdünnung des Seins erscheinen so als das 
Jenseits der Dialektik von Geschichte: nicht ohne jeden Bezug zu ihr, im Gegenteil; 
wohl aber als etwas, was sich nicht seinerseits aus ihr ergibt, zumindest nicht lo-
gisch, und auch nicht dialektisch. Sie können nur erfahren werden; man kann auf 
die Möglichkeit, Fülle in jener Konzeption zu erfahren, hinweisen; man kann aber 
den Vollzug nicht selbst erzwingen. Im Jenseits der Dialektik erscheint Geschichte 

als ein launisches Kippbild, dessen Launen freilich von uns je getragen werden 
müssen. 

In Umkehrung muss eine Philosophie der Immanenz mit ihrer Vorläufigkeit der 
m Gegenteil: Eben 

hierdurch kann ihnen der Wert zukommen, der ihnen auch zusteht, nämlich ein im-
mer uneintauschbarer und einzigartiger. Gerade weil es keinen externen, absoluten 
Maßstab gibt, können die Dinge in ihrer selbst absoluten Wertigkeit erkannt wer-
den. Das ist die tiefste Lektion, die sich dem einsamen Meister einer immanenten 
Metaphysik, Spinoza, entnehmen lässt: Nicht nur affirmiert Spinoza in seinem 
Denken das Sein als solches ganz und gar rückhaltlos, weil er es, und sogar explizit, 
als die Fülle alles Möglichen ansieht. (Was ihn keineswegs davon abhält, auch im 
Einzelnen Kritik zu üben, im Gegenteil, nämlich an jenen, die der Affirmation die-
ses Seins ihre abergläubischen Vorstellungen des Guten und Schlechten, der 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

Schuld und der Strafe entgegenstellen.) Die Affirmation des Seins wird bei ihm so-
gar zu einer Eigenschaft jedes Seiendes selbst, das, ganz gleich ob als Körper oder 
als Idee, immer sein eigenes Sein zu bewahren sucht und darin sich und das Sein 
überhaupt metaphysisch (und also nicht zufällig, im Einzelnen betrachtet oder gar 
psychologisch) bejaht.149  

Wir sehen so, wie sich die Philosophie Spinozas in eine Nähe zu der niederlän-
dischen Malerei seiner Zeit bringt, die beide beleuchten kann. Denn wenn in dieser 
das Banale und Alltägliche wie durch das Licht der Ewigkeit verklärt ist, wenn etwa 
wie bei Vermeer eine Magd Milch aus einem Krug in eine Schale gießt und dieser 
Moment 

rn nur der Zärtlichkeit zum Sein selbst  
dann scheint darin so etwas wie eine Illustration jenes Satzes zu liegen, mit dem 
Spinoza im Fünften Teil seiner Ethik die Auslassungen über die dritte Erkenntnis-
gattung (die intuitive Erkenntnis, in der allein das wahre Glück des Menschen be-

150 
Diese Fülle und Gegenwart der Gegenwart, die geradezu der einzige Gegen-

stand jener Malerei ist, hat bereits Todorov in die Nähe Spinozas gerückt: 
 

 implicite de cette peinture, la glorification du monde visible et réel 

bloque toute soumission simple à une morale extérieure.151 

                                                             
149  Zum ideengeschichtlichen Hintergrund dieser Affirmation des Seins vgl. Blumenberg: 

Selbsterhaltung und Beharrung. 

150  Spinoza: Ethik. 569. Fünfter Teil. Lehrsatz 24.  

151  Tzvetan Todorov: Éloge du quotidien. 108. Zwar will Todorov die holländische Malerei 

insofern von Spinoza abgegrenzt wissen, als für diesen keine transzendente Moral über-

haupt besteht, die Moralität in jener aber ihren Platz bewahrt, jedoch von der Malerei 

ihrers

refus de reconnaître celle- La 

peinture hollondaise ne nie pas les vertus et les vices, mais les transcende en une ré-

jo (109) Doch an dem Punkt des Jenseits der lo-

gischen Zeit, auf den wir hinführen wollen, fällt dieser Unterschied; Spinoza und die 

Maler treffen sich schließlich doch in einer ganz und gar bedingungslosen Affirmation 

de

eine ganz ähnliche Liebe zur Welt führt auch Handkes Versuch über die Müdigkeit: Je-

ne (von Seite 50 an unternommene) Schilderung einer Müdigkeit, die gelten lässt und 

zur Gel

nichts zwingt, nähert sich in erstaunlicher Weise unserer Deutung Spinozas an: Auch 

diese Müdigkeit lässt das Reale mit dem Idealen ohne jede Anstrengung, ja gerade in 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 335 

 

Nachklapp: Vertex, gezeichnet 
 

Ich hatte zu Eingang des vorigen Kapitels, in dem der Vertex eingeführt wurde, ei-
ne paar Sätze aus Le procéssus von Marc-Antoine Mathieu zitiert. Es handelt sich 

us Corentin Acquefacques. Mathieu dekliniert in diesen Bänden mehrere philoso-
phische Fragen auf im besten Sinn ästhetische Weise durch, so nämlich, dass die 
Realität des Werkes nicht als bloße Explikation eines Abstrakten erscheint, sondern 
in ihrem ganz eigenen Recht verbleibt. Mathieu schafft dabei in sich ganz geschlos-
sene Universen, die gerade dadurch Unendlichkeit und freie Variabilität erlangen  
Träume eben. (Die Bände kehren immer wieder zu Szenarien unendlicher Ausdeh-
nungen zurück, etwa in diesem dritten Band, wo der Protagonist auf den Mauer ei-
ner endlosen Fläche von gleichförmigen Räumen entlang läuft, die sämtliche Mo-

 wohl kein Zu-
 wird durch einen klugen Humor 

sowohl in Thematik wie in Durchführung kontrapunktiert. Was nun diesen genann-
ten Band betrifft, so ist der titelgebende Prozess, wie sich herausstellt, die Handlung 
des Bandes selbst, die sich am Ende als ganz in sich geschlossen erweist: Das Ende 
ist der Anfang, und das ohne jede Möglichkeit des Entrinnens; Gegenstand des 
Bandes ist, wie es dazu kommen konnte, dass eine Geschichte sich absolut selbst 
wiederholt und somit wirklich keinerlei Geschichtlichkeit im engen Sinn zulässt. 
(Hier bleibt die ewige Wiederkehr keine allgemeine Idee oder auch Erfahrung, son-
dern sie wird im Wortsinn vollzogen.) Wie kann es also dazu kommen? Acquefac-
ques gerät in einen Traum, der ihm nicht zugedacht war; er verliert sich darin. Auf 

eine Metaebene des Comics, damit auch ein Jenseits der Geschichte selbst wirft: Er 
findet sich plötzlich in einer dreidimensionalen Welt vor! (Der Archivar hatte dies 
als ein
lung/dreidimensionales Unglück (avatar
fahrbaren im strengen Sinn transzendent gegenüber: Er findet auf dem Boden die 
Seiten jenes Comics wieder, dem er selbst angehört. Es ist so, als gelänge es einem, 

                                                                                                                                       
deren Abwese ist 

es nicht bloß, so soll es auch sein. Und noch mehr: Das Ding erscheint in solch funda-

mentaler Müdigkeit nie nur für sich, sondern immer zusammen mit anderen, und wenn 

es auch nur wenig

Zufall, dass Handke auf derselben Seite 

die niederländliche Malerei des 17.Jhs. verweist? 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 

(welche?) aus den Verankerungen in einer Geschichte und aus der menschlichen 
Comic ist also das genau Abbild des hy-

postasierten Vertex, wie wir ihn verstehen. Mehrere der Theorien, die der Archivar 

Hypostasierung wie auf die transzendentale Funktion des Vertex Anwendung. Viel-
n dass 

der Humor eine solch zentrale Rolle in diesen Comics spielt, hat seine strenge Be-
gründung darin, dass Humor eben das ist, was zwischen Fülle und Sinnlosigkeit des 

 das kann also wiederum 
heißen, es sei alles sinnlos und pures Spiel, oder aber umgekehrt, der Humor enthül-
le auf eine grundlegende Weise das Sein, nämlich so, dass dessen Oszillieren selbst 
anschaulich wird. Das ist auf jeden Fall beunruhigend, und da diese Comics von 
Mathieu mit dem Humor in seiner ganzen Ausbreitung, bis hin zum Kalauer be-

trou 
blanc) homophon zum Beunruhigenden ist (troublant).  

Was Acquefacques in diesem Band also geschieht, ist, dass er einen Nicht-Ort, 
der nur als Funktion gegeben werden kann, den Vertex, aus Versehen so besetzt, 
wie man nur einen Ort, eine fixe Position besetzen kann. Dadurch muss er sich on-
tologisch radikal entgrenzen, was dadurch ästhetisch dargestellt wird, dass sich die 
platte Zeichenfigur plötzlich in einer räumlichen Welt vorfindet, in der seine Ge-
schichte auf Seiten im Wortsinn vor ihm liegt. Der Vertex ist die Ermöglichung der 
Geschichte, gerade weil man sich nicht an ihm aufhalten kann. Die Verzerrung der 
Zeit, die 
diese Möglichkeit und führt zu einer wort- und bildgleichen Wiederholung nicht 
nur des Gleichen, sondern des Selben. Das ist keine Zirkularität der Geschichte 
mehr, sondern ihre Abschaffung in einem stehenden Wirbel. (Die Seite, die den 
Vortex darstellt, lässt die zahllosen Räume, auf deren Mauern Acquefacques kurz 
zuvor noch wanderte und die die einzelnen Augenblicke der Geschichte in stehen-
der Ewigkeit vorstellen, sich in einen Wirbel der Gleichzeitigkeit und Raumlosig-
keit zusammenkrümmen.) Daher sucht den gesamten Band hindurch ein doppelter 
Acquefacques vergeblich der durch diese Verzerrung verursachten Verdoppelung 
seiner eigenen Person abzuhelfen, indem er ihr zuvorkommt.  

Auch im folgenden vierten Band Le début de la fin (1995) findet sich ein stren-
ge Parallele zu einigen hier zentralen Thesen: Wir hatten im vorigen Kapitel die 
Idee der asymmetrischen Spannung eingeführt, in der sich Etwas konstituieren 
muss. Nun dekliniert dieser vierte Band der Abenteuer des Traumgefangenen Ac-
quefacques diesen Gedanken in seiner Struktur durch: Der Band ist von beiden 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Vertex und die logische Zeit | 337 

 

wird fast dieselbe Geschichte erzählt, die um die Mitte als Achse gespiegelt ist. 
Will man die zweite Hälfte (genauer: die andere Hälfte) lesen, muss man das ganze 
Buch herumdrehen; die Erzählung steht jeweils nach der Mitte betrachtet, auf dem 
Kopf. Entscheidend ist nun, dass die Spiegelung  die auch inhaltlich Hauptthema 
ist  eben keine exakte, keine symmetrische ist. Vor und hinter der Spiegelachse 
steht immer nur fast dasselbe. Es ist also der ganze Band selbst, der aus einer 
asymmetrischen Spannung geschöpft ist. Auch das Umstülpen, das wir schon im 
Motto dieses Kapitels angeführt haben, tritt in der Erzählung als eine der möglichen 
Weisen auf, auf die Verzerrungen und Verunsicherungen, die diese Situation bietet, 
zu reagieren. Und man kann sich auch fragen, ob dieser Band nicht noch exakter die 
Idee einer Welt, die kein Außen kennt, abbildet, als Le processus, welcher letztere 
ja noch in einer gewissen Zirkularität verblieb: eine Geschichte, die immer nur wie-
der auf sich selbst verweisen kann, ohne dass sich Anfang und Ende angeben lie-

vollziehen kann, weil sie Verzerrungen und Verschiebungen hervorbringt.152 

                                                             
152  Wenn sich die Geschichte, wie wir meinten, immer erst im Nachhinein in ihrer Zwangs-

läufigkeit und inneren Logik konstituiert, dann ist das Beispiel dieses Bandes von Ma-

thieu auch eines, das für diese These Gültigkeit hat: Ich hatte den Namen und den Be-

griff des Vertex lange entwickelt, als ich auf den Vortex in Le processus stieß und in 

ihm eine genaue Vorwegnahme des Vertex im transzendentalen Sinn und in seiner dia-

Aspekte desselben dialektischen Geschehens. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005 - am 14.02.2026, 14:23:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

