
2 Was ist Ehre? 55

2.2 Konzeptualisierungen von Ehre in der Forschung

2.2.1 Forschungsstand

Was codierten und kommunizierten Rodenburgers Bitten, wie wurden sie eingesetzt,

welches weitere Verhalten machten sie notwendig? Es sind wissenschaftliche Konzep-

tualisierungen von Ehre, welche diese Fragen und deren Beantwortung ermöglichen.

Allerdings stehen sich aktuell mehrere Konzeptualisierungen von Ehre gegenüber. Dass

sie dennoch über Gemeinsamkeiten verfügen und erkenntnisförderndmiteinander ver-

bunden werden können, lässt sich gerade anhand des Phänomens der Ehrrestitution

zeigen.

Die empirische Breite des Phänomens Ehre und die Fülle konzeptualisierender und

systematisierender Ansätze hat das Forschungsfeld schier unendlich weit werden las-

sen. Grundlegend ist dabei eine Unterscheidung zwischen der älteren und der jünge-

ren Ehrforschung.125 Zu ersterer zählt, so Sibylle Backmann und Hans-Jörg Künast, der

(allerdings relativ allgemeine) Eintrag zu Ehre in den Geschichtlichen Grundbegriffen mit

dem Titel Ehre, Reputation.126 Ab Mitte der 1980er wurde Ehre schließlich von der jün-

geren Ehrforschung untersucht und es entstanden diverse Forschungsfelder, welche

die universelle Anwendung des Ehrbegriffs in der Frühen Neuzeit spiegeln und ver-

schiedene wissenschaftliche Konzeptualisierungen von Ehre verwenden (Ehre als Code,

als Kommunikationsmedium, als symbolisches Kapital etc.).127 Mittlerweile gehört die

Analyse von Ehrkonzepten zum festen Kanon der Forschungsparadigmen der Geschich-

te der Frühen Neuzeit.128

Schon die Klassiker der Soziologie (Max Weber, Georg Simmel, Norbert Elias) be-

stimmten Ehre nicht lediglich als moralisches Normensystem, sondern als von sozia-

len Handlungs- und Verwendungskontexten abhängiges Phänomen:129 Ehre ist ein so-

ziales Konstrukt, das bestimmte Deutungen, Erwartungen und Zuschreibungen bün-

delt.130 Darauf aufbauend versteht die jüngere historische Forschung Ehre nicht mehr

als ahistorischemoralische Größe odermoralische Qualität einer Person (sie zeigt keine

Qualität an, ist lediglich eine symbolisierte Qualitätszuschreibung), sondern, kulturge-

schichtlich, als Kommunikationsmedium,131 als Regelsystem bzw. verhaltensleitenden

Code und somit als soziale Kategorie.132 Mit ihr können Mechanismen der Zuschrei-

bung von sozialer Wertschätzung sowie Austauschbeziehungen analysiert werden.133

125 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 4; Schreiner/Schwerhoff, Vorwort, S.VI; Wilms, Männlichkeit,

S. 6f.

126 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 14.

127 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 3; S. 8.

128 Vgl. Backmann/Künast/Ullmann/Tlusty, Vorwort, S. 5.

129 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 7.

130 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 28.

131 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 14f.; Fuchs, Ehre, S. 28; Lidman, Spektakel, S. 49f.; Schreiner/

Schwerhoff, Ehre, S. 4; Wilms, Männlichkeit, S. 4; Weber, Ehre, Sp.77.

132 Vgl. Burkhart, Geschichte, S. 11; Fuchs, Ehre, S. 28; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 9; Wilms, Männ-

lichkeit, S. 14.

133 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Wiederherstellbare Ehre

Die neuere Forschung sucht, wie bereits dargelegt, auch nicht nach einer Essenz der

komplexen, multifaktoriellen Ehre,134 da diese ein epochen- und kulturenübergreifen-

des Phänomen der »langenDauer« (Fernand Braudel) darstellt, das je nach historischem

und soziokulturellem Kontext verschiedene Ausformungen erhielt.135

Die folgenden Unterkapitel beschäftigen sich mit wissenschaftlichen Konzeptuali-

sierungen von bzw. mit Schlüsselkonzepten und -theorien zur Ehre. Wie gezeigt wer-

den soll, eignen sie sich gerade in ihrem Zusammenspiel für die erkenntnisfördernde

Beschreibung von Ehrrestitution. Vorweggenommen werden kann, dass zwischen den

Konzeptualisierungen, ihremGegenstand entsprechend, größere und kleinere Ähnlich-

keiten bestehen.

2.2.2 Ehre als Kommunikationsmedium und Code

Grundsätzlich wurde der Ehrbegriff, wurden Ehrkonzepte in menschlicher Interaktion

und Kommunikation verwendet. Ehre ist daher nicht ohne Kommunikation denkbar.

Sie ist nur anhand von geschriebenen Texten greifbar. Das erklärt die von vielen Ehr-

forschern/innen, darunter zahlreiche Soziologen/innen, eingenommene Kommunika-

tionsperspektive. Mittels des Kommunikationsmediums Ehre wurde die Bewertung ei-

ner Person oder Personengruppe kommuniziert, wurde ihr soziale Wertschätzung zu-

geteilt oder entzogen, wurde ihre Position innerhalb oder außerhalb der Gesellschaft

festgelegt und wurden ihre sozialen Interaktionsmöglichkeiten bestimmt.136 War die

äußere Ehre gefährdet, ließ sichmit Kommunikation versuchen, sie zu verteidigen bzw.

wiederherzustellen, denn Kommunikation konnte, wie Ehre, Individuum und Gesell-

schaft verbinden, die Kluft dazwischen überbrücken.

Kommunikationsbegriff

Kommunikation wird hier kulturwissenschaftlich betrachtet:137 Wie bereits angeklun-

gen ist, bedeutet das, dass sie den Austausch von Bedeutungen ermöglicht.138 »Men-

134 Vgl. Kesper-Biermann/Ludwig/Ortmann, Ehre, S. 4.

135 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 14; Deutsch, Rechtsbegriff, S. 180; Dinges, Anthropologie,

S. 30ff.; Dinges, Stadtgeschichte, S. 409; Kesper-Biermann/Ludwig/Ortmann, Recht, S. 7f.; Peristia-

ny/Pitt-Rivers, Introduction, S. 3; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 9; Weber, Ehre, Sp.77.

136 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15f.; Lidman, Spektakel, S. 49f.; Schreiner/Schwerhoff, Ehre,

S. 7f.; Schwerhoff, Schande, S. 183; Wilms, Männlichkeit, S. 15.

137 Vgl. Krischer, Städte, S. 388; Kommunikation meint allgemein, Metzlers Lexikon der Literatur- und

Kulturtheorie folgend, den Austausch von Meinungen, Gedanken, Nachrichten oder Informatio-

nenmittels bestimmter Codes undZeichen (der informationstechnischeKommunikationsbegriff),

Prozesse, in denen sich Individuen handelnd zueinander in Beziehung setzen (der handlungs-

theoretische Kommunikationsbegriff), bzw. die Verknüpfung von Ereignissen und Systemendurch

Kommunikationsmedien (der systemtheoretische Kommunikationsbegriff), vgl. Scherr, Kommu-

nikation, S. 154f.; Schmidt, Kommunikationstheorie, S. 369; »Kultur beruht auf Kommunikation, weil

derMensch dieWelt immer nur über Sprache erfahren kann. […] Kommunikation basiert auf Kultur, die ein

Sinn- beziehungsweise Bedeutungspotential darstellt,welches intersubjektiven Austausch erst ermöglicht.

Das Symbolische ist die Erscheinungsform von Kultur. Kultur bildet also das Reservoir des kommunikativen

Austausches.«, so Marian Adolf, zit.n. Gries, Kulturgeschichte, S. 47.

138 Vgl. Gries, Kulturgeschichte, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 57

schen zeichnen sich durch die Fähigkeit zu symbolisch vermittelter Kommunikation aus, sie le-

ben dementsprechend in einer Welt aus gedeuteten Symbolen, die sie als Gesellschaftswesen in

ihren Interaktionen konstruieren«139, so Rainer Gries. Kommunikatives Handeln ist dabei

stets soziales Handeln und umgekehrt,140 die Gesellschaft lässt sich als Kommunikati-

onszusammenhang verstehen, das Soziale besteht letztlich aus Kommunikation.141 Die

kommunikationssoziologische Definition von Günter Endruweit und Barbara Hölscher

lautet:

»Kommunikation ist eine Form sozialen Handelns, durch die der Handelnde (Sender,

Kommunikator, Adressant) mit Hilfe eines Kommunikationsmittels (Mediums)Mittei-

lungen an einen oder mehrere Empfänger (Rezipienten, Adressaten) leitet […] Kom-

munikation kann verbal über gesprochene oder geschriebene Sprache oder nonverbal

über Gestik, Mimik, Bilder oder andere nicht-sprachliche Zeichen und Symbole erfol-

gen.«142

Die sozialeWirklichkeit ist zugleich symbolischeWirklichkeit.143 DerMünsteraner Son-

derforschungsbereich (= SFB) 496, Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wer-

tesysteme, geht davon aus, dass Symbolisierungen die empirische Wahrnehmung der

sozialen Welt strukturieren, kollektive Werte vergegenwärtigen, normative Erwartun-

gen stabilisieren, Handeln steuern und somit die soziale Realität stets neu schaffen.144

Wird ein weiter Symbolbegriff verwendet, dann ist jede Kommunikation symbolisch,

da man sich stets nur durch Symbole, d.h. Zeichen im weitesten Sinn, mitteilt, Sprache

ein symbolischer Code. Der SFB selbst geht dagegen von einem engen Symbolbegriff

aus, demzufolge symbolische Kommunikation die symbolische Wirklichkeit erschafft,

erhält und verändert und Normen und Werte vergegenwärtigt und bekräftigt, ohne sie

zu explizieren oder sie argumentativ zu begründen, weshalb ihre Deutungen durch die

Beteiligten auseinanderfallen können, aber unsichtbar bleiben.145 Kommunikation qua

Suppliken war wohl dazwischen angesiedelt: Vieles, aber nicht alles, wurde expliziert,

für Ehre musste argumentiert werden. Ehre selbst wurde schon von Norbert Elias als

Symbol und Verhaltensmotivation beschrieben.146 Als Symbol machte sie viele Dinge

›bedeutend‹, sie schrieb Dingen sozialen Sinn zu,147 dieWelt wurde durch sie ›gefiltert‹.

Kommunikation über Symbole enthält jedoch nie eindeutig festgelegten Sinn, sondern

einen, der erst decodiert bzw. verstanden werden muss.148

139 Gries, Kulturgeschichte, S. 54.

140 Vgl. Scherr, Kommunikation, S. 155.

141 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 29; Schlögl, Bedingungen, S. 241.

142 Endruweit/Hölscher, Kommunikations- und Mediensoziologie, S. 229.

143 Vgl. Bender, Symbol, S. 524.

144 Vgl. Stollberg-Rilinger, Einleitung symbolisch, S. 15.

145 Vgl. Genz/Gévaudan, Medialität, S. 11; Stollberg-Rilinger, Einleitung symbolisch, S. 17f.; S. 22; S. 30;

imGegensatz zuGeertz, der in Symbolen, kulturanthropologisch, die Grundlage der soziokulturel-

lenWelt sah, versteht die Praxeologie Symbole als von Akteuren/innen in Praktiken Eingesetztes,

vgl. Reckwitz, Transformation, S. 529f.; das ist jedoch kein Widerspruch.

146 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 6.

147 Vgl. Rinofner-Kreidl, Phänomenologie, S. 73.

148 Vgl. Thum, Öffentlichkeit, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Wiederherstellbare Ehre

Rudolf Schlögl bezieht sich in seiner Gesellschaftsgeschichte der Frühen Neuzeit

auf Luhmanns Kommunikationsbegriff:149 Für den Systemtheoretiker bestehen sozia-

le Systeme aus Kommunikation150 als ihrer basalen Operationsart,151 in der »sich Ver-

gesellschaftung, also soziale Ordnungs- und Strukturbildung, vollzieht.«152 Sie entsteht dabei

»autopoietisch« aus früherer Kommunikation.153 Da es sich bei der Systemtheorie um

eine Differenztheorie handelt,154 die auf Unterschiede blickt, die Bedeutungen ausma-

chen,155 ist sie zugleich eine durch Kommunikation geschaffene Kommunikationstheo-

rie.

Kommunikation erzeugt sozialen Sinn:156

»Meaning [= Sinn] makes it possible to reduce the complexity of the world in such

a way that it is preserved. Meaning implies that some possibilities are actualized,

while others are not. However, the latter do not cease to exist: they are preserved as

possibilities«157,

so Balázs Brunczel in seinem Einführungswerk zur luhmannschen Systemtheorie. Die

Supplikanten verliehen, indem sie Geschehenes und Bitten kommunizierten, diesen ei-

nen solchen Sinn.158 Gerade Ehre, mit der Verhaltensweisen Bedeutungen zugeschrie-

ben wurden, gab ihrem Handeln Sinn. Um bestimmte Selektionen wahrscheinlicher zu

machen als andere, entwickeln soziale Systeme Erwartungsstrukturen.159 Schrieb man

von Ehre, konnteman bestimmte Reaktionen erwarten. Bei neuen Operationenmüssen

149 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 29f.; zur Kritik dazu vgl. Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 108ff.

150 Vgl. Pohlig/Missfelder, Forum, Schlögls FrüheNeuzeit, S. 108; Saxer, Systemtheorie, S. 87; Schirmer,

Bedrohungskommunikation, S. 91.

151 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 48; Greve, Handeln, S. 168.

152 Durben et al., Interaktion, S. 169.

153 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 62.

154 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 27f.

155 Vgl. Bateson, Ökologie, S. 581; Gregory Bateson erklärt, dass Systemtheorie auf Formen, Muster

und Ordnungen, Ideen und Kommunikation bezogen ist, vgl. ebd., S. 28; insofern erklärt sie sozi-

alkonstruktive Kommunikation, wie sie grundlegend für Ehrrestitution ist.

156 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 29; Sinn ist die Differenz von Aktualität und Potentialität, vgl. Luh-

mann, Gesellschaft, S. 50; Rinofner-Kreidl, Systemtheorie, S. 80; ist »ein Überschuss an implizier-

ten Verweisungen auf anderes, der zu selektivem Vorgehen in allem anschließenden Erleben und Han-

deln zwingt«, Luhmann, Struktur, S. 206; Sinn enthält dabei stets einen Verweisungsüberschuss

(es ist mehr möglich, als gemeint wird) und selektiert Möglichkeiten, vgl. Luhmann, Gesellschaft,

S. 49f.; Luhmann, Struktur, S. 192; Schirmer, Bedrohungskommunikation, S. 91; als Verweisungs-

überschuss besitzt er eine Sachdimension (verweist auf andere Sachen), eine Zeitdimension (ver-

weist auf zeitlich Distanziertes) und eine Sozialdimension (verweist darauf, wie andere Personen

sich auf dengleichen Sinnbeziehen); vgl. Luhmann, Struktur, S. 206;wie z.B. Ehre; Sinn ist die Sum-

me dessen, was in einem Systemmöglich ist, die Menge des für kommunikative Anschlüsse offen

und somit kommunizierbar Gedachtem, vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 46f.; der

Sinnhorizont bestimmt die jeweiligen Erlebens- und Handlungsmöglichkeiten, vgl. ebd., S. 142.

157 Brunczel, Modernity, S. 56.

158 Vgl. Stollberg-Rilinger, Forum, Schlögls Frühe Neuzeit, S. 111.

159 Vgl. Luhmann, Struktur, S. 193; S. 197; Schirmer, Bedrohungskommunikation, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 59

die Sinnverarbeitungsregeln jedoch auf ihre Übereinstimmung mit demWirklichkeits-

entwurf des Systems hin getestet werden,160 so auch bei Ehrrestitutionsbitten.

Weiters geht Luhmann von einem Unterschied zwischen Gesellschaftsstruktur und

Semantik aus, die jedoch zusammenhängen,161 ohne dass er den Vorrang von einem

von beiden erkennen würde.162 Auf die systemtheoretische Verbindung von Ehre und

Semantik geht etwa Mihai Grigore ein:

»Semantik […] bildet gesellschaftliche Prozesse ab, generiert solche aber auch, und ist

somit eigentlich gar nicht von der gesellschaftlichen Gruppe als empirischer Konstruk-

tion zu trennen. Die Ehre z.B. ist die semantische Abbildung der sozialen Wirklichkeit

einer Gruppe, andererseits aber kann sie semantisch/sprachlich vermittelt werden und

zu bestimmten Handlungen führen.«163

Ehre als komplexitätsreduzierendes Kommunikationsmittel

Die Intensität der Vernetzung durch Wechselbeziehungen im System wird Komple-

xität genannt.164 Nach bestimmten Regeln werden Kommunikationsmöglichkeiten

so selektiert, dass, typisch für alle Systeme, eine Komplexitätsreduktion stattfindet

und die Kommunikationssituation vereinfacht wird.165 Eine These ist, dass auch Eh-

re komplexitätsreduzierend wirkt.166 Ehre ist demnach eine Möglichkeitenauswahl

zum Zweck erleichterter Kommunikation, sie kann die Realität durch Vereinfachung

verklären oder verschärfen, indem sie aus einem einzelnen Fehltritt eine persönliche

Katastrophe macht.

Kommunikationsmedien ermöglichen und begrenzen als Set an Ausdrucksmög-

lichkeiten (das »Sagbare«) Kommunikation167 und vereinfachen Kommunikationssitua-

tionen. Zu den sogenannten »symbolisch generalisierten Kommunikationsmittel«, die,

160 Vgl. Becker, Systemtheorie, S. 19; Luhmann, Struktur, S. 194.

161 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 21; Semantik meint bei ihm alles sprachlich Verfügbare, vgl. Müller/

Schmieder, Begriffsgeschichte, S. 339; bzw., in einem engeren Sinn als in der Linguistik, Ideen,

Konzepte, Weltsichten etc., vgl. Brunczel, Modernity, S. 119; also das, »was die Welt sinnhaft konsti-

tuiert – die Summe aller Formen […], die in Wirklichkeit und dem menschlichen Existieren in dieser Wirk-

lichkeit Bedeutung zuschreiben.«, Becker, Systemtheorie, S. 12; das gesamte in Kommunikation ent-

haltene soziale bzw. kulturelle Wissen, also auch Ehrcodes bzw. -konzepte, vgl. Becker/Reinhardt-

Becker, Systemtheorie, S. 148; S. 150; und das nur in kommunikativen Operationen realisiert wird,

vgl. Brunczel, Modernity, S. 121.

162 Vgl. Becker, Systemtheorie, S. 17; Grigore, Ehre, S. 12.

163 Grigore, Ehre, S. 12.

164 Vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 23; Komplexität beschreibt dabei die Ausdifferen-

zierung und Vielschichtigkeit, die Interdependenzen, Relationen und Vernetzungen zwischen den

Elementen eines Systems, vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 136f.; Saxer, Systemtheorie, S. 86; bzw. die

Anzahl von Möglichkeiten, die Wirklichkeit werden können, vgl. Luhmann, Vertrauen, S. 3; etwas,

was Bourdieu auch der Praxis zuschreibt, deren »Kunst« es sei, die jeweils akzeptierten Organi-

sationsschemata und Verhaltensweisen aus anderen ebenso möglichen, aber teilweise weniger

anerkannten auszuwählen, vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 225f.

165 Vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 103; Moser, Theorie, S. 246.

166 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 245.

167 Vgl. Pallaver, Sexualität, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Wiederherstellbare Ehre

sozial und sachlich verbindend und durch Ja/Nein-Optionen Kommunikation ermögli-

chen,168 zählen Geld, Macht, Werte u.a. Sie müssen jeweils so allgemein sein, dass sie

kommunikationssituationenübergreifend angewendet werden können.169 Geld ermög-

licht es z.B. aufgrund seines Allgemeinheitsgrads, nicht bei jeder Ware die Tausch-

modalitäten neu festlegen zu müssen.170 Außerdem haben symbolisch generalisierte

Kommunikationsmedien alle eine »binäre Codierung« mit einem als positiv und ei-

nem als negativ festgelegten Wert, der einfache Entweder-Oder-Situationen entste-

hen lässt.171 Derartige binäre Codierungen bzw. »Leitdifferenzen« wären z.B. Geld ha-

ben/kein Geld haben.172 Nun stellt sich die Frage, ob auch Ehre als Kommunikations-

mediummit der binären Codierung von Ehrgewinn/Ehrverlust begriffen werden kann.

Laut Brunczel war Ehre binär codiert bzw. ein binärer Code.173 Allerdings war sie kein

Kommunikationsmedium eines Subsystem, so wie Geld im ökonomischen und Macht

im politischen Subsystem,174 sondern sie verband die einzelnen Bereiche des nur an-

satzweise ausdifferenzierten frühneuzeitlichen Gesellschaftssystems:175 Ehre kam in al-

len Subsystemen vor, durchzog bzw. überspannte sie.176 Geld, Macht, Werte etc. ließen

sich in Ehre ausdrücken bzw. umwandeln. Ehre diente als eine Art subsystemübergrei-

fendes Tauschmittel im Sinne einer, wiederum: ansatzweisen, »strukturellen Koppe-

lung«177 (s. Kap. 4.4.4):

»[…] every functional subsystem can be coupled with all the others, and there can be

more structural couplings between two subsystems as well. Taking some examples:

between political and economic systems, the taxes and the contributions, […] between

legal and economic systems, the property and the contracts, between economic, legal

and political system, i.e. for the whole social system, honor«178.

Ehre wird jedoch nicht nur als Kommunikationsmedium, sondern auch als ein ganzes,

aus verschiedenen Ehrkonzepten bestehendes, komplexes Interaktions- bzw. Kommu-

nikationssystem zur Regelung sozialer Beziehungen konzeptualisiert.179

168 Vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 316ff.

169 Vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 57.

170 Vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 58.

171 Vgl. Becker, Systemtheorie, S. 9; Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 103; Brunczel, Moder-

nity, S. 90f.

172 Vgl. Becker, Systemtheorie, S. 9; Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 59; Brunczel, Moder-

nity, S. 90f.

173 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 113ff.

174 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 92.

175 Vgl. Zeilinger, Ehrrestitutionsfälle, S. 32ff.

176 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 113ff.

177 Niklas Luhmann beschreibt psychische und soziale Systeme koppelnde sprachliche Schemata,

die, schematisiert im Gedächtnis bleibend, einen gewissen individuellen bzw. variablen Umgang

mit ihnen erlauben und die er in Anlehnung an Talcott Parsons »symbolische Generalisierungen«

nennt, vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 110ff.

178 Brunczel, Modernity, S. 114.

179 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 61

Ehre als Medium & Code

Auch ohne expliziten systemtheoretischen Hintergrund wird Ehre immer wieder als

Kommunikationsmedium konzeptualisiert: Über und mit Ehre wurde kommuniziert:

Ehre entstand durch verbale und non-verbale Kommunikation;180 sie wurde durch sym-

bolische Taten und Worten dar- und zugleich hergestellt bzw. entzogen.181 Weil sie ein

relativ beliebig befüllbarer Bedeutungsträger war, lässt sich von Ehre als generellem

Medium182 oder,weniger elegant, aber anschaulicher, als ›Container‹ sprechen.DerMe-

dientheoretiker Marshall McLuhan bezeichnete Medien daher als »extensions of man«.183

Seine aufschlussreiche, wenn auch überspitzte Formel »the medium is the message (bzw.:

the massage)«184 verbindet das Medium und den von ihm, wie von einem Kanal, trans-

portierten Inhalt. Medium und Inhalt bestimmen zusammen die Botschaft, bestim-

men deren Wahrnehmungsweise.185 Auch Ehrrestitutionssuppliken wurden auf eine

bestimmte Weise aufgefasst, nämlich als untertänige Bitten, die dennoch Argumente

für die erbetene Ehrrestitution enthielten. Medien sind materielle Vermittlungsinstan-

zen, zumeist selbst von materiellen Zeichen (Signifikanten), die eine an sich immate-

rielle Bedeutung (Signifikat) enthalten,186 oder, mit McLuhan gesprochen: Der Inhalt

jedes Mediums ist immer ein anderes Medium.187 Auch das Wort »Ehre« bestand aus

etwas Materiellem und einem immateriellen Symbol; Bezeichnetes und Bezeichnendes

waren untrennbar miteinander verbunden. Sprache bezeichnet Bedeutungen in einer

bestimmten Form, einen Code, ebenso wie ein Medium.188 Noch genauer haben Ju-

lia Genz und Paul Gévaudan das Verhältnis von Medium und Zeichen aufgeschlüsselt:

Sie beschreiben die Kodierung (z.B. Sprache, Text) und die Materialität (z.B. Buchsta-

be, Tinte) eines Zeichens und unterscheiden sie vom Zeichenträger (z.B. Papier). Die

Grenzen von Kodierung und Materialität wie auch von Zeichen und Zeichenträger sind

unscharf.189Medien lassen, wie Symbole, dieWelt wahrnehmbar werden, stellen sie dar

180 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 53; Speitkamp, Ohrfeige, S. 17.

181 Vgl. Dinges, Geschlecht, S. 124; Stollberg-Rilinger, Logik, S. 203f.

182 Der Begriff Medium kommt von lat. medium (Mitte) und bezeichnet ein Objekt, eine Erweiterung

menschlicher Fähigkeiten bzw. ein Verbindungsglied zwischen einem Subjekt und der Welt, wel-

ches Informationen über räumliche und/oder zeitlicheDistanzen hinweg vermittelt, vgl. Fiala,Me-

dien, S. 113; Hiebler, Mediengeschichte, S. 193; einen organisierten Kommunikationskanal, vgl. Sa-

xer, Systemtheorie, S. 93; bzw.: »Als Medium […] werden verschiedene Kommunikationsmittel und ihre

Verwendung verstanden. […]AlsMediumbezeichnetman erstens technischeApparate zurÜbertragung von

Kommunikation, […] zweitens aber auch die von diesen Medien übertragenen Sendungen oder Gespräche,

die als auditive und visuelle Erscheinungsformen die eigentlichen Träger von Inhalten und Informationen

sind, und drittens schließlich die sozialen Gruppen und Institutionen, […] die hinter den Inhalten stehen,

diese produzieren und verteilen.«, Genz/Gévaudan, Medialität, S. 9.

183 Vgl. Hiebler, Mediengeschichte, S. 194.

184 Vgl. Behringer, Kommunikation, Sp.998; McLuhan, Reader, S. 112; S. 115f.; S. 158.

185 Vgl. Fiala, Medien, S. 102f.; S. 110f.; S. 117; Hiebler, Mediengeschichte, S. 200; Scholtz, Mediensozio-

logie, S. 9; S. 11.

186 Vgl. Fiala, Medien, S. 101.

187 Vgl. McLuhan, Reader, S. 113.

188 Vgl. Fiala, Medien, S. 102; Genz/Gévaudan, Medialität, S. 67.

189 Vgl. Fiala, Medien, S. 103; Genz/Gévaudan, Medialität, S. 64f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Wiederherstellbare Ehre

bzw. her,190 in einemweiteren Schritt lassen sichMedien- und Symbolbegriff daher, ver-

einfachend, synonym verwenden.191 Das immaterielle Ehrkonzept konnte ein Medium

sein, Ehre als geschriebenes oder gesprochenes Wort, als Zeichenträger, ebenso, wie

auch der Supplikentext und das Papier, auf dem er geschrieben stand. Ehre war also

ein Medium, das selbst weiterer Medien bedurfte. Sie konnte sich selbst bezeichnen,

wie auch auf anderes verweisen, konnte ›Eigen-‹ und ›Fremdwert‹ haben.Dadurch stellt

Ehre auch einen eigenen ›medialen Filter‹ dar, der für Historiker/innen nur teilweise

›hintergehbar‹ ist.192

Medium und Code sind einander schon im landläufigen Verständnis ähnlich: Beide

sind Bedeutungsträger. Sprache selbst stellt einen Code dar,193 Ehre als Begriff die-

ser Sprache lässt sich als Codeteil oder Kommunikationsmedium konzeptualisieren.

Sie ›codierte‹ etwas, indem sie bestimmte Bedeutungen und Inhalte transportierte.

Code und Symbol wiederum enthalten beide etwas auf nicht-offensichtliche Weise, es

braucht das nötige soziale Wissen, um sie zu verstehen: Da ihre ›Bedeutung‹ erst ver-

standen werden musste, kann Ehre auch als kommunikativer Code beschrieben wer-

den.194 Ehre wird als Code und als Zeichen bzw. als Code verstandenes Zeichensystem195

konzeptualisiert, denn beide wurden mittels Kommunikationsmedien verbreitet. Wie

das Kommunikationsmedium bestand auch der Code Ehre, auf praktischer Seite, aus

Gesten, Handlungen und Wörtern als Teil »alltäglicher«, sozialer Kommunikation.196

Und egal ob Code, Kommunikationsmedium oder Symbol, immer war Ehre ein Zei-

chen bzw. eine Zeichenabfolge, welche/s auf ein Bezeichnetes verwies.

Hinter der Konzeptualisierung von Ehre als Code verbergen sich mitunter drei ver-

schiedene Konzeptualisierungen, deren Unterschiede für gewöhnlich nicht explizit be-

nannt werden. Zum besseren Verständnis, um Verwechslungen vorzubeugen und um

sie, die alle drei für die Untersuchung von Ehrrestitution von Bedeutung sind, verwen-

den zu können, sollen die unterschiedlichen Begriffe hier jedoch aufgeschlüsselt wer-

den. Vorangestellt sei dem der Eintrag im Duden zumWort Code: Es kann erstens eine

schichtspezifische Sprachverwendung, zweitens ein Zeicheninventar und drittens ein

Regelsystem und einen Schlüssel für die Zuordnung von Zeichen aus unterschiedlichen

Zeichenvorräten zueinander meinen.197 Aus Deutungsschemata bestehend ermöglich-

ten Codes routinemäßige Bedeutungszuschreibungen, script-förmige Verhaltensanlei-

tungen, und bestimmen gewolltes und zu vermeidendes Handeln. Als »restringierter«

(quasi: beschränkter) kultureller Code war der Ehrcode »praktisches Wissen« (Know-

how), das nur implizit bzw. unbewusst vorhanden war und folglich nur wenige Spuren

in den Quellen hinterließ:198 »Bezeichnend […] war, daß der Code nicht explizit gemacht wer-

den mußte, sondern von den Beteiligten gewußt wurde, ein Umstand[,] der die historische Unter-

190 Vgl. Fiala, Medien, S. 115f.

191 Vgl. Fiala, Medien, S. 103.

192 Vgl. Stollberg-Rilinger, Kulturgeschichte, S. 13.

193 Vgl. Luhmann, Gesellschaft, S. 113.

194 Vgl. Armer, Ulm, S. 428.

195 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 52.

196 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 53.

197 Vgl. Duden, s. v. Code.

198 Vgl. Burghartz, Leib, S. 14; Reckwitz, Grenzen, S. 118; Reckwitz, Reproduktion, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 63

suchung keineswegs erleichtert«199, so Susanna Burghartz. Die Begriffe Ehre und Schande

wurden von den frühneuzeitlichen Menschen aber auch oftmals spontan und unreflek-

tiert verwendet;200man sprach teils aus Gewohnheit, teilsmit Kalkül über Ehre. Zumin-

dest heutige Historiker/innen müssen den Code daher ›entschlüsseln‹, wobei ihre Ver-

suche notwendigerweise Interpretationen mit einer gewissen Fehleranfälligkeit und,

möglicherweise, mit blinden Flecken bleiben. Aber auch Zeitgenossen/innen mussten

das, was der Ehrcode implizierte, was andere ›meinten‹, wenn sie über Ehre sprachen,

erst verstehen – Begriff und Begreifen im Sinn von Verstehen sind nicht umsonst und

nicht nur etymologisch miteinander verbunden.

Im luhmannschen Sinn wird Ehre auch als Code konzeptualisiert, der die Trans-

formation gesellschaftlicher Funktionen in eine andere Semantik erlaubt,201 d.h. eine

Übersetzung bzw. Umformulierung von anderen Problemen,202 etwa eines bestimmen

sexuellen Verhaltens, in Ehr- und Kreditwürdigkeitsverlust.203 Auch hier konnten In-

teressenskonflikte zu Wertkonflikten ›hochsymbolisiert‹ werden.204 Mit dem Code, der

gemeinsame Deutungen erlaubt,205 ist jenes ›Übersetzungsprogramm‹, jener Schlüs-

sel bzw. jene ›Sprache‹ gemeint, die bestimmte Zeichen in andere transformiert. Die

durch den Ehrcode bewirkte Transformation konnte auch bei Gerichtsprozessen eine

Rolle spielen, in welchen

»er bewirkte […], dass der eigentliche Sachverhalt, das eigentliche Motiv für Schmä-

hungen, zunächst sosehr hinter die Ehrenfrage zurücktrat, dass amEnde vonProzessen

kaum jemals das sachliche, sondern nur das Ehrproblem angesprochen wurde.«206

Der Zusammenfall von Ehr- und Sachproblem zum Ehrproblem kann auch als Komple-

xitätsreduktion gesehen werden. Mitunter meint die Bezeichnung »paradoxer Code«

auch diese semantische Transformationsfunktion der Ehre, also die Möglichkeit, ande-

re Probleme als Ehrprobleme zu formulieren:207 So schreibt etwa Dinges:

»Ehre deckt sowohl ›moderne‹ ökonomische (besitzindividualistische) wie auch mo-

ralökonomische Forderungen (nach ›Nahrung‹ für alle zu »gerechten« Preisen) ab. Sie

ist ein Code, weil sie nicht sich selbst bezeichnet, sondern die Möglichkeit bietet, an-

dere Forderungen in einer bestimmten Form, die ich als Zeichensystem betrachte, zu

thematisieren.«208

199 Vgl. Burghartz, Leib, S. 126.

200 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 3.

201 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Dinges, Anthropologie, S. 53; Schreiner/Schwerhoff, Ehre,

S. 9ff.

202 Vgl. Nowosadtko, Standesgrenzen, S. 170f.

203 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 9ff.; Zeilinger, Ehrrestitutionsfälle, S. 31.

204 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 286.

205 Vgl. Migliorino, Kommunikationsprozesse, S. 54f.

206 Wechsler, Ehre, S. 211.

207 Vgl. Nowosadtko, Scharfrichter, S. 271.

208 Dinges, Ehrenhändel, S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Wiederherstellbare Ehre

Das symbolisch generalisierte Kommunikationsmedium Ehre war zudem, wie bereits

erwähnt, binär codiert, es besaß die Leitdifferenz ehrbar/ehrlos.209 Es gab quasi nur

zwei Möglichkeiten, 0 und 1, Ehre-Haben und Ehre-Nicht-Haben. Wie noch zu zeigen

sein wird, konnten diese binären ›Zeichen‹ bzw. ›Ziffern‹ jedoch in bestimmter Menge

und in bestimmtemVerhältnis in einer längeren ›Zeichenfolge‹ etwas ergeben,wasman

ebenso als ›Code‹ bezeichnen könnte.Wenn Fuchs betont, dass Ehre und Unehre binäre

Gegensätze darstellten,210 verschweigt er, dass es Abstufungen des gesamten Ehrstatus

geben konnte, der aus binären ›Zeichen‹ bestand.

Ehre wird auch als sozialer Code beschrieben, genauer: als »a code regulating the beha-

viour, social interaction and communication of individuals and groups«211, als verhaltensleiten-

der,212 verhaltenssteuernder213 Code bzw., einfach, Verhaltenscode214 der aufgrund sei-

ner Orientierungsfunktion215 Verhaltensorientierungen216 bzw. Verhaltensregeln ent-

hielt. Näheres dazu im übernächsten Unterkapitel. Gemeint ist also keine Codierung

und kein ›Übersetzungsprogramm‹ wie zuvor, sondern ein Regelsystem bzw. ein Ver-

haltenskodex.217 Auch der Kodex ist dabei binär codiert: Normkonforme Botschaften

festigen die Ordnung und das Zusammenleben, nicht-konforme erschüttern sie.218 Der

verhaltensleitende Code selbst wurde jedoch nicht immer verbalisiert, Stephanie Armer

plädiert daher dafür, auch Fälle zu untersuchen, in denen er nur implizit verhandelt

wurde.219 Dies ist anhand der vorliegenden Quellen möglich.

Da bereits in der Vormoderne der soziale Raum auch ein symbolischer war, wur-

den Konflikte zum großen Teil als Ehrkonflikte ausgetragen.220 Ehre war, um bei die-

ser Konzeptualisierung zu bleiben, das zentrale Austragungsmedium von Konflikten,

wobei sie, als »ambivalenter« bzw. »paradoxer Code«, nicht nur ein Mittel der Konflikt-

lösung, sondern auch einen konflikterzeugenden, kriminogenen Faktor darstellte. Sie

konnte reproduktiv-systemstabilisierend, aber auch, z.B. im Fall von Ehrrestitutions-

bitten, ›systemverändernd‹ wirken.221

209 Vgl. Brunczel, Modernity, S. 113.

210 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 28.

211 Lidman, Importance, S. 202f.

212 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 29; Wilms, Männlichkeit, S. 14.

213 Vgl. Burkhart, Kapital, S. 19.

214 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, S. 11; S. 19f.

215 Vgl. Lentz, Ordnung, S. 152.

216 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 411; Nowosadtko, Staatsinteresse, S. 362.

217 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 434.

218 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

219 Vgl. Armer, Ulm, S. 429.

220 Vgl. Göhler/Speth, Macht, S. 47.

221 Vgl. Behrisch, Gerichtsnutzung, S. 246f.; Burkhart, Kapital, S. 256; Dinges, Stadtgeschichte, S. 421f.;

Dinges, Ehrenhändel, S. 363; Fuchs, Ehre, S. 8; S. 29; Hartinger, Rechtspflege, S. 57f.; Schreiner, Ehre,

S. 264; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 12f.; Schwerhoff, Violence, S. 38; Weber, Honor, S. 72; Wilms,

Männlichkeit, S. 3ff.; S. 16; S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 65

Kommunikative Gattungen & kommunikativer Haushalt

Schon Burkhart beschreibt, dass der Begriff Ehre zum »Wortschatz« einer Kultur ge-

hörte.222 Eine derartige, wissenssoziologische Konzeptualisierung wird v.a. vom So-

ziologen Thomas Luckmann vertreten: Er geht davon aus, dass menschliches Handeln

(soziales) Wissen voraussetzt,223 Erfahrungen durch Bezug auf anderes Sinn verliehen

bekommen,224 eine Sprache einenWissensvorrat an sozialen Erfahrungsschemata dar-

stellt und Wirklichkeit kommunikativ und sozial gemacht wird.225 Deshalb prägte er

das Konzept der kommunikativen Gattung.226 Die Gesamtheit der kommunikativen

Gattungen inklusive »typischer« spontaner kommunikativer Handlungen in einer Ge-

sellschaft ergibt den kommunikativenHaushalt.227 Dinges, aber in ähnlicher Form auch

Ludwig, versteht diverse Formen der Auseinandersetzung um Ehre, z.B. Ehrenhän-

del mit Herausforderung und Gegenherausforderung, also folglich auch Ehrrestituti-

onssuppliken, grob als Handlungsoptionen, als »kommunikative Gattungen« bzw. als

Zeichensystem zur kontextgebundenen Beantwortung von Ehrenfragen. Sie seien in

222 Vgl. Burkhart, Ehre, S. 12ff.; Burkhart, Geschichte, S. 14.

223 Vgl. Luckmann, Grundformen, S. 191f.

224 Vgl. Luckmann, Grundformen, S. 197.

225 Vgl. Luckmann, Grundformen, S. 200.

226 »Ausgangspunkt des Luckmannschen Konzepts der kommunikativen Gattung ist die Beobachtung, dass

Kommunikation weder in alltäglichen Kommunikationssituationen – etwa bei einer zufälligen Begegnung

auf der Straße – noch in institutionalisierten Kommunikationszusammenhängen – etwa beim Sprechen

über eben jene Begegnung auf der Straße vor Gericht – voraussetzungslos und unstrukturiert abläuft. […]

Denn ganz allgemein kann festgestellt werden, dass sich kommunikative Handlungen immer anmehr oder

weniger stark verfestigten sprachlichen Mustern, Routinen und Deutungskonventionen von Wirklichkeit

orientieren. Von kommunikativen Gattungen als besonderemTypus sprachlicherMuster kann dann gespro-

chen werden, wenn sprachliche Muster zu typisierten Handlungsformen werden, in denen bestimmte, für

die Gemeinschaft relevante Wissensbestände vermittelt und tradiert werden.«, Ludwig, Duell, S. 238f.;

kommunikative Gattungen sind dem Soziologen zufolge historisch und kulturell bestimmte, ge-

sellschaftlich gefestigte, »formalisierte« (vielleicht besser: standardisierte) Musterlösungen kom-

munikativer Probleme, die intersubjektive lebensweltliche Erfahrungen bewältigen und vermit-

teln helfen, vgl. ebd., S. 239f.; »gesellschaftlich vorgeprägte undmit mehr oder minder verbindlichen Ge-

brauchsanweisungen versehene Muster kommunikativen Handelns«, Klein/Martínez, Wirklichkeitser-

zählungen, S. 9f.; sie beschränken und entlasten die Sprecher/innen, vgl. Becker/Stude, Erzählen,

S. 7; Luckmann, Grundformen, S. 204. sie sind somit auf kommunikativen Codes bzw. Zeichensys-

temen beruhende kommunikative Formen zur Vermittlung handlungsorientierten Wissens, vgl.

Luckmann, Grundformen, S. 196; S. 203; sie bedingen und hängen an den Rollen und Situatio-

nen der Sprechenden; als Praktiken- bzw. Verhaltensrepertoire bzw. sozialer Wissensvorrat erlau-

ben sie, ähnlich wie Institutionen (s. Kap. 6.1.5), einen Rückgriff auf bereits Bestehendes; deshalb

führen sie zu vorhersagbaren Reaktionen, erzeugen meist unbewusste Verhaltensmuster und be-

dienen Verhaltenserwartungen, vgl. Dinges, Ehrenhändel, S. 390; Klein/Martínez,Wirklichkeitser-

zählungen, S. 10; Luckmann, Grundformen, S. 202f.; Ludwig, Duell, S. 238ff.; der – freilich nicht sys-

temtheoretische – Unterschied zwischen kommunikativen Gattungen und Institutionen ist laut

Luckmann der folgende: »Gesellschaftliche Institutionen sind mehr oder minder wirksame und verbind-

liche ›Lösungen‹ für ›Probleme‹ gesellschaftlichen Lebens. Kommunikative Gattungen sind dagegen mehr

oder minder wirksame und verbindliche ›Lösungen‹ von spezifisch kommunikativen ›Problemen‹.«, Luck-

mann, Grundformen, S. 202.

227 Vgl. Luckmann, Grundformen, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Wiederherstellbare Ehre

den gesamten »kommunikativen Haushalt Ehre« einer jeweiligen Gesellschaft einge-

bunden gewesen, der die verschiedenen Möglichkeiten bzw. Strategien zur Austragung

von Ehrkonflikten und zur Herstellung von Ehre enthielt.228 Diese durchaus sinnvolle

Anwendung des Konzepts ist nicht zwingend im Sinn Luckmanns: Seinen Ausführun-

gen folgend könnte man auch davon ausgehen, dass die gesamte Gesellschaft nur über

einen einzigen kommunikativen Haushalt verfügte, in dem Ehre neben anderem ent-

halten sein musste. Laut Fuchs ist Ehre (insgesamt) als »kommunikative Gattung« zu

begreifen.229 VonEhrrestitutionssuppliken als kommunikativer Gattung zu sprechen ist

dagegen weniger fraglich, nennt doch Luckmann selbst verbale Duelle und Gerichtsre-

den als kommunikative Gattungen.230 Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass

Ehrrestitutionssuppliken als eine Lösungsstrategie bei Ehrproblemen eine kommuni-

kative Gattung als Teil eines kulturellen ›Wortschatzes‹ darstellten.

Zusammenfassung

Ehre war ein Kommunikationsmedium, durch das bestimmte Botschaften von einem/r

Sender/in einem/r Empfänger/in mitgeteilt wurden, welche/r diese wiederum auf eine

bestimmte Weise verstand. Ehre diente, ob als Kommunikationsmedium oder kom-

munikative Gattung konzeptualisiert, der Entlastung der Sprecher/innen und daher

der Komplexitätsreduktion, indem sie ihrer binären Codierung und bestimmten Regeln

folgte undmehreres zugleich bedeuten konnte. Ehre kommunizierte somit, wie sich je-

mand verhalten hatte und wie dieses Verhalten zu bewerten sei. Auf das Tauschmittel,

die Transformationskraft und den Verhaltenscode Ehre wird im Folgenden noch näher

eingegangen, wenn es um die Konzeptualisierung von Ehre als symbolischem Kapital

und die verhaltenssteuernde und sozialregulative Funktion von Ehre geht.

2.2.3 Ehre als symbolisches Kapital

Ehre als Tauschmittel

Die Metaphern für Ehre in der Fachliteratur unterstreichen ihren Tauschmittelcharak-

ter: Laut britischen Forschern/innenwar Ehre eine »wide currency and operation throughout

the early modern period«231. Ehre steuerte den Alltag bzw. ›regierte die Welt‹; sie galt als

bzw. symbolisierte etwas Wertvolles; Menschen wurden mittels Ehre bewertet; Ehre

wird auch als Speichermedium von Gewinn und Schulden beschrieben; bei Ehrkonflik-

ten herrschte »Nulldefizitdenken«, d.h. wer angegriffen wurde, musste reagieren, um

keine Ehre zu verlieren; Ehre wurde von Akteuren/innen mit konkurrierenden Vorstel-

lungen am »Achtungsmarkt« verhandelt, bewiesen und erworben, auf demman seinen

Kurswert nicht verlieren durfte; es existierte die »Börse der öffentlichen Meinung«; Eh-

re konnte den Zugang zu ökonomischer und sozialer Zusammenarbeit ermöglichen,

nützte nicht nur am rein ökonomischen, sondern auch am »Heiratsmarkt«; es ist von

228 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 59f.; Dinges, Ehrenhändel, S. 381f.; 389; Ludwig, Duell, S. 238ff.; Zei-

linger, Ehrrestitutionsfälle, S. 77.

229 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 29.

230 Vgl. Luckmann, Grundformen, S. 210.

231 Rowbotham/Muravyeva/Nash, Introduction, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 67

»Transaktionen« der Ehre in der Ehe die Rede.232 Der Vergleich von Ehre und Geld

hinkt natürlich, doch im Groben funktioniert er. Ehre und Geld können beide Kapital

sein und einen bestimmten Wert besitzen. Schlögl betont, eben aufgrund der schein-

baren Ähnlichkeit von Ehre und Geld, deren Unterschiede: Ehre sei flüchtig, lasse sich

nicht akkumulieren und verweigere sich der Sozial- und Zeitdimension, die Geld eigen

ist.233 Dem lässt sich,mit Blick auf Ehrrestitutionsverfahren, nicht kritiklos folgen. Um

diese Kritik zu kritisieren, bedarf es jedoch weiterer Ausführungen.

Bourdieus Kapitaltheorie

Dem Soziologen Pierre Bourdieu, einer der Ikonen der neueren Ehrforschung,234

folgend lässt sich Ehre nicht nur als ein den sozialen Raum übergreifender verhal-

tensleitender Code,235 sondern auch als »symbolisches Kapital« auffassen.236 Bourdieu

versteht Kapital nämlich in einem weiten Sinn, nicht nur ökonomisch.237 Kapital ist

für ihn akkumulierte Arbeit238 bzw. soziale Energie in materieller oder verinnerlichter

Form (wobei dieses Energiekonzept aber die einzelnen Akteure/innen ausblendet).239

Geschicktes oder ungeschicktes Verhalten kann zum Gewinn oder Verlust von Kapital

beitragen.240 Qua seiner Relation zum Kapital anderer schafft es Macht in sozialen

Beziehungen und bestimmt die soziale Position.241

Bourdieu unterscheidet verschiedene Kapitalsorten, v.a. die Grundformen ökono-

misches, kulturelles, soziales und symbolisches Kapital, die allesamt einem gewissen

»ökonomischen Kalkül« folgen können. Ökonomisches Kapital meint dabei den ma-

teriellen Besitz, Geld etc. Soziales Kapital besteht aus Bekanntschaften bzw. sozialen

Beziehungen (Beziehungen des Kennens und Anerkennens, ›Connections‹), d.h. Mög-

lichkeiten, andere um Hilfe oder Informationen zu bitten. Kulturelles Kapital umfasst

232 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Bourdieu, Ökonomie, S. 146f.; Dinges, Geschlecht, S. 126;

Dinges, Stadtgeschichte, S. 421; S. 423; S. 428; Grigore, Ehre, S. 52; Puff, Ehre, S. 110; Schreiner/

Schwerhoff, Ehre, S. 12f.; Schwerhoff, Schande, S. 183; Weber, Ehre, Sp.79.

233 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 146.

234 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 8; Wilms, Männlichkeit, S. 15.

235 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 54: »Nach Schwerhoff sah Bourdieu die Ehre als einen »den gesamten sozia-

len Raum übergreifenden verhaltensleitenden Code […].«, ebd.; die Rede vom Code verbindet Bourdieu

und Luhmann: Bei Bourdieu ist symbolisches Kapital »die Form […], die eine dieser [= der anderen]

Kapitalsorten annimmt, wenn sie über die Wahrnehmungskategorien wahrgenommen wird, die seine spe-

zifische Logik anerkennen«, Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 137; die Funktionen quasi in eine andere

symbolische Semantik transformiert.

236 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Burkhart, Kapitel, S. 12f.; Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 24f.

237 »Es umfasst alle Ressourcen, die gesellschaftlichwertvoll sind, nicht nur (wie bis zur klassischenÖkonomie)

einen Vorrat, der sich vermehrt, und nicht nur (wie seit der klassischen Ökonomie) einen Vorrat, der zur

Produktion von inGeldmessbaremMehrwert eingesetztwird. Bourdieus erweiterter Kapitalbegriff bezieht

sich auf alle Entitäten, die Handlungsmöglichkeiten eröffnen und eine Bewahrung oder Verbesserung der

sozialen Position ermöglichen.«, Rehbein/Saalmann Bourdieu Kapital, S. 134f.

238 Vgl. Bourdieu, Kapital, S. 183-198.

239 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 357; Bourdieu, Kapital, S. 183; Fuchs-Heinritz/König, Bourdieu, S. 159;

Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 136.

240 Vgl. Bourdieu, Kapital, S. 183ff.; Dinges, Stadtgeschichte, S. 419; Frank, Ehre, S. 333; Fuchs, Ehre,

S. 24; Rehbein/Saalmann, Bourdieu Kapital, S. 135ff.; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 10.

241 Vgl. Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Wiederherstellbare Ehre

Bildung, Wissen und wissensspeichernde Objekte, aber auch Ausbildungsabschlüsse

und entsprechende Titel. Symbolisches Kapital schließlich besteht aus sozialer Aner-

kennung bzw. aus Chancen, diese zu gewinnen. Es kann, wie ökonomisches Kapital, in

einem »Ehrkonto« akkumuliert und wie alle Kapitalsorten, mit gewissen Grenzen und

eventuellen Verlusten, getauscht bzw. transformiert werden und somit zirkulieren.242

Ehre lässt sich somit in »harteWährung«wechseln.243 Ökonomisches und Symbolisches

waren in der Ständegesellschaft miteinander verbunden.244 Symbolisches Kapital selbst

ist freilich ein immaterielles Kapital,245 es kann jedoch, wie materielles Kapital, vererbt,

in einemWettbewerb eingesetzt, investiert und gewonnenwerden.246 Symbolisches Ka-

pital ist dabei mehr als die Summe seiner Teile, ist sozial wahrgenommenes Kapital, ein

Kapital an Anerkennung, das Status schafft.247 Andere Kapitalien »sind […] nur dann sym-

bolisches Kapital, wenn sie wahrgenommen und anerkannt werden«248, wenn sie der Produkti-

on sozialer Rangpositionen dienen.249 Das Gesamtkapital muss in symbolisches Kapital

umgesetzt werden, um sozial wirksam zu werden.250 Ehre hatte positionserzeugende

Funktion.

Suppliken, in denen um Ehrrestitution gebeten wurde, sind, wie noch zu zeigen

sein wird, ein gutes Beispiel für Kapitaltransformationen: Die Ehrrestitutions-Kausal-

kette wird so zur Kapitaltransformationskausalkette, denn der Verlust symbolischen

Kapitals konnte auch zum Verlust von ökonomischem und sozialem Kapital beitragen,

242 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 345; S. 349; S. 375; Bourdieu, Kapital, S. 183ff.; Dinges, Stadtgeschichte,

S. 419; Frank, Ehre, S. 333; Fuchs, Ehre, S. 24; Fuchs-Heinritz/König, Bourdieu, S. 159ff.; S. 173; Reh-

bein/Saalmann, Kapital, S. 135ff.; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 10; immer wieder wird die Kon-

zeptualisierung von Ehre als symbolischem Kapital aufgegriffen: Lidman zufolge waren »honour,

money and influence […] tightly linked«, Lidman, Importance, S. 220; Peristiany/Pitt-Rivers sprechen

von »the power of rank […] the power of cash and the convertibility of one into the other«, Peristiany/

Pitt-Rivers, Introduction, S. 5; YvonneWilms betont den gruppenkonstituierenden, identitätsstif-

tenden und machtgenerierenden Charakter von Ehre als »symbolischem« oder »sozialem« (sic!)

Kapital, vgl. Wilms, Männlichkeit, S. 16; die Verbindung von Symbolischem und Sozialem wurde

bereits besprochen, Wilms Formulierung rührt aber wohl auch von der Konzeptualisierung von

Ehre als sozialem Code, vgl. Lidman, Spektakel, S. 49ff.; Casimir/Jung erklären: »Honour and disho-

nour comprise (internalised) social and symbolic categories that are linked to each other.«, Casimir/Jung,

Honor, S. 270; die Konzeptualisierung von Ehre als Kapital bedingt zudem Lidmans Feststellung,

Ehre werde als Gut definiert, das man erwerben und mit dem man handeln könne, vgl. Lidman,

Spektakel, S. 49f.; und Gauvard schreibt: »L’honneur est donc un bien qui doit être âprement défendu.«,

Gauvard, Grace 2, S. 706; wie Kap. 4 zeigt, ist die Vorstellung von Ehre als Gut schon sehr alt, sie

existierte schon in der Frühen Neuzeit selbst; Bourdieu selbst beschreibt Ehre daneben auch als

soziales Eigentum, vgl. Lidman, Importance, S. 202f.; Lidman, Spektakel, S. 53; bzw. sozialenWert,

vgl. Lidman, Importance, S. 203.

243 Vgl. Schläppi, Ökonomie, S. 694.

244 Vgl. Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 24.

245 Vgl. Grigore, Ehre, S. 29.

246 Vgl. Grigore, Ehre, S. 46.

247 Vgl. Bourdieu, Ökonomie, S. 147; Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 138.

248 Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 138.

249 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 37 ; S. 54 ; Lidman, Importance, S. 203.

250 Vgl. Göhler/Speth, Macht, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 69

der Einsatz des verbleibenden kulturellen, ökonomischen und sozialen Kapitals wieder-

umkonnte zurWiedererlangung von symbolischemKapital führen.251 Die Supplikanten

konnten verbliebenes kulturelles (Wissen), ökonomisches (Geld für den Schreiber und

die Reise) und soziales (Unterstützer oder Verbindungen zumKaiserhof), wennmöglich

auch symbolisches (sonst guter Leumund oder die Ehre eines Fürsprechers) Kapital nüt-

zen, um ihre Ehre wiederzuerlangen und damit auch ökonomische (Kreditwürdigkeit)

und andere soziale Möglichkeiten.252 Der Besitz anderer Kapitalsorten, paradoxerwei-

se aber auch von Ehre selbst, konnte vor Ehrverlust schützen:253 »Wer mehr Ehre besaß,

konnte zwar potentiell tiefer fallen, hatte aber auch die Möglichkeit, mittels dieses Ehrvermögens

drohende Unehre abzuwenden«254, so Gerd Schwerhoff. Anders gesagt: Ehre hatte repro-

duktiven Charakter,255 denn Kapital kann sich, z.T., selbst reproduzieren. Es heißt »Wer

hat, demwird gegeben« (Mt 25,29) bzw.: »Ehre, wem Ehre gebührt« (letzteres wird, und

damit sei sowohl auf die Kapitaltransformation als auch auf den Sozialkredit hingewie-

sen, bezeichnenderweise als »Credit where credit’s due« ins Englische übersetzt).256

Kritisiert wird, dass schon Bourdieu seine Begriffe uneinheitlich verwende und die

Kapitalsorten auf unterschiedlichen Ebenen der Wirklichkeit ansiedle, worunter ihre

Vergleichbarkeit leide.257 Zudem sieht Bourdieu die Verwendung des symbolischen Ka-

pitals in materialistischer bzw. marxistischer Tradition als Verschleierung materieller

Interessen; die spätere Forschung kritisiert daher, dass er eine strategische Verschleie-

rung suggeriere,258 dass er ›falsches‹, d.h. getäuschtes, und ›richtiges‹ Bewusstsein un-

terscheiden zu können glaube259 und Ehrkapital keine eigenständige Bedeutung zu-

erkenne.260 Es sei daran erinnert, dass Ehre prinzipiell Eigenwert haben261 und auf

die eine und andere Weise verstanden werden konnte. Supplikanten wie Rodenburger

kommunizierten ökonomische, rechtliche, soziale und symbolische Interessen Seite an

Seite, wenngleich das Reden von Ehrbewusstsein und Moral ökonomische Interessen

sehr wohl ›dekorieren‹ bzw. verdecken konnte.262 Weitere Kritikpunkte sind, dass sich

Ehre nicht, wie Geld, in Zahlen messen lasse263 und dass Ehrverlust, anders als Geld-

verlust, keinen schleichenden, sukzessiven Vermögensabbau, sondern einen plötzlich

drohenden Vermögensverlust darstelle. Ehre sei an Interaktion gebunden und folglich

nicht akkumulierbar,264 man habe sich ständig richtig verhalten müssen. Aber zwingt

251 Vgl. Chartier, New Cultural History, S. 198f.; Dinges, Stadtgeschichte, S. 434; Zeilinger, Ehrrestitu-

tionsfälle, S. 38.

252 Vgl. Zeilinger, Ehrrestitutionsfälle, S. 38; S. 49; S. 75.

253 Vgl. Lidman, Importance, S. 220.

254 Schwerhoff, Schande, S. 187.

255 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 19.

256 Vgl. Burkhart, Kapital, S. 10.

257 Vgl. Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 139.

258 Vgl. Göhler/Speth, Macht, S. 28f.

259 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 54.

260 Vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

261 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 419.

262 Vgl. Elm, Drama, S. 96.

263 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 54.

264 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 420; Fuchs-Heinritz/König, Bourdieu, S. 170; Schreiner/Schwerhoff,

Ehre, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Wiederherstellbare Ehre

nicht auch Geldbesitz, richtig mit ihm umzugehen, um ihn nicht zu verlieren? Ehre

konnte, wie es in den Ausführungen zur binären Codierung anklang und in Kap. 3

näher ausgeführt wird, graduell abgestuft sein: Die Sekundärliteratur unterscheidet

dementsprechend die Begriffe Ehrminderung und Ehrentzug.265 Weiters wird die Ver-

gangenheitsorientierung des Kapitalkonzepts kritisiert, denn Ehre resultiere nicht nur

aus der bisherigen Akkumulation, sondern auch aus daraus erwachsenden zukünf-

tigen Handlungsmöglichkeiten.266 Das Problem könnte, nach Ansicht des Verfassers,

mit Blick auf die Transformierbarkeit von Kapital überwunden werden. Was die Ka-

pitaltheorie nicht ausschließt, so aber nicht berücksichtigt, ist jedoch die Bewertung

und Steuerung von Verhalten mittels Ehre, welche Vergangenheit, Gegenwart und Zu-

kunft verband. Dinges schlägt vor, besser von Vermögen als von Kapital zu sprechen,267

ein Begriff, der v.a. durch seine Mehrdeutigkeit besticht: Sozialvermögen meint Ehre,

Handlungsspielräume und Reintegrationschancen.268

Bourdieu selbst nennt als Grenzen der Analogsetzung von Ehre und Kapital, dass

man Ehre anders als Geld immer wieder in den Kreislauf einspeisen müsse und sie per-

manenten Tests unterworfen sei.269 Dies entspricht der Kritik, dass der Wert von Ehre

»auf dem Markt« stets neu getestet und bestimmt wurde,270 wobei eher der Wert von

Personen und ihrer Ehre, d.h. ihres Ehrstatus, als der der Ehre bestimmt wurde. Wenn

es der ›Markt‹ wollte, konnten Ehre und Unehre auch sehr leicht gespeichert werden (s.

Kap. 3 & 4). Auch Andreas Pečar, der in seinemWerk Die Ökonomie der Ehre auf Ehre als

transformierbares Kapital abstellte, indem er den Wiener Hofadel des 18. Jahrhunderts

untersuchte, genauer: dessenWertvorstellungen und sozialesWissen als politische Res-

sourcen, um Ämter und Ansehen zu gewinnen, schreibt, gewisse Strategien lassen sich

mit Hilfe einer Kosten-Nutzen-Rechnung »im sozialen Sinn bilanzieren«, symbolisches

Kapital lasse sich dabei durchaus akkumulieren, Prestige bedürfe jedoch zugleich stän-

dig aktualisierter Zeichen.271

Bourdieu kam zum Kapitalbegriff, als er die algerischen Kabylen und deren soziales

System mit Fokus auf die Phänomene der Reproduktion soziokultureller Strukturen

untersuchte:272 Ehre stellt(e) in ihrer Gesellschaft die wichtigste Form vonKapital dar.273

Über sie schrieb er:

»[…] the concept of honor in Mediterranean societies is a typical form of symbolic

capital which exists only through repute, i.e. through the representation that others

have of it to the extent that they share a set of beliefs liable to cause them to perceive

and appreciate certain patterns of conduct as honorable or dishonourable […].«274

265 Vgl. Schreiner, Ehre, S. 264.

266 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 420; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

267 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 420.

268 Vgl. Hoffmann, Einigung, S. 578.

269 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 420; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

270 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 54; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 11.

271 Vgl. Pečar, Ökonomie, S. 20f.; S. 139; S. 141; S. 297ff.

272 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 22; Lidman, Spektakel, S. 54.

273 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 11ff.; Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 135.

274 Bourdieu, State, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 71

Lidman stellt fest, dass die Regeln der Ehre bei den Kabylen ähnlich zu funktionie-

ren scheinen wie im Mitteleuropa der Frühen Neuzeit;275 Fuchs dagegen kritisiert eine

Übertragung der Eigenschaften der kabylischen auf die frühneuzeitlichemitteleuropäi-

sche Ehre, denn sie würde bedeuten, ein frühneuzeitlicher Ehrverlust wäre ein Abrut-

schen auf einer Rangskala, wovon Fuchs nicht ausgehen möchte.276 Freilich bedeutete

Ehrverlust von Straftätern nur ein Ehrlos-, kein Unehrlich-Werden, einen graduellen

Standes(-rechte-)verlust, aber keinen Standeswechsel.

Ehre & Gabentausch

Bourdieu errichtet seine Theorie dabei auf Basis der Gabentausch-Theorie von Marcel

Mauss.277 Dieser untersuchte systematisch vormoderne Kulturen und ihre scheinbar

freiwillig, praktisch jedoch obligatorisch zu erwidernden und soziale Bindungen er-

zeugenden Geschenke als ein »totales gesellschaftliches Phänomen«.278 Tausch meint

dabei den Tausch aller »nützlichen« Funktionen und Güter.279 Getauscht werden mate-

rielle Güter, aber auch Höflichkeiten, Einladungen zu rituellen Veranstaltungen usw.280

Am Beispiel der indigenen Bevölkerung Nordamerikas281 zeigte Mauss den Zusam-

menhang von Gabentausch, Ehre und Kredit auf: Ehrenerweisungen bzw. Gaben gene-

rell erzeugten einen Kredit und beruhten auf der Garantie einer Rückgabe nach einer

gewissen Zeit,282 wobei Gabe und Gegengabe allerdings als voneinander getrennt und

freiwillig, als vermeintlich freiwillige Geschenke erscheinen.283 Gaben Geben, Anneh-

men und Erwidern lassen die Gaben jedenfalls zirkulieren.284 Bourdieu zufolgemachen

der Abstand und dieses Den-Anschein-voneinander-unabhängiger-Geschenke-Erwe-

cken den, scheinbaren, Unterschied zwischen einem Do-ut-des und (noch versteckte-

rem) Gabentausch aus;285 vielleicht wäre der Begriff Do-ut-des noch besser zu einem

Do-et-des abzuwandeln. Die Soziologen Frank Adloff und Steffen Mau sprechen von

275 Vgl. Lidman, Spektakel, S. 54; die zentraleuropäische Ständegesellschaft dürfte archaische, d.h.

stammesgesellschaftliche Ehrvorstellungen übernommen und weiterentwickelt haben; im Mit-

telmeerraumübernahmen häusliche Gemeinschaften und Verwandtschaftsgruppen die Rolle von

Ständen, vgl. Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 21.

276 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 24.

277 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 28f.

278 Vgl. Bourdieu, S. 369; S. 374;Mauss, Gabe, S. 17f.; S. 22; S. 25; S. 176; der Verfasser kennt auch persön-

lich Menschen, die durch rigoroses, mindestens gleichwertiges Zurück-Schenken jegliche mögli-

che ›Schulden‹möglichst schnell zu begleichen versuchen, um ihre Freiheit zu bewahren – auf kei-

nen Fall soll irgendeine Abhängigkeit, irgendeine ›Schuld‹ entstehen, nur weil man ein Geschenk

erhalten, aber keines zurückgeschenkt hat.

279 Vgl. Pitt-Rivers, Postscript, S. 219.

280 Vgl. Mauss, Gabe, S. 22; S. 119.

281 Vgl. Mauss, Gabe, S. 77ff.

282 Vgl. Mauss, Gabe, S. 82ff.

283 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 46; Pierre Bourdieu, zit.n. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 24f.; »Freiwillig ist

die Gabe deshalb, weil sie nicht erzwungen oder eingefordert werden kann, verpflichtend deshalb, weil die

Verletzung der Gegenseitigkeitsnorm soziale Sanktionen nach sich ziehen kann.«, Adloff/Mau, Rezipro-

zität, S. 44.

284 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 13; Mauss, Gabe, S. 103.

285 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 219f. ; Bourdieu, Ökonomie, S. 139f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Wiederherstellbare Ehre

wechselseitigen Austauschverhältnissen bzw. einer Reziprozität, welche durch entste-

hende Schuld- bzw. Verpflichtungsverhältnisse soziale Beziehungen stärkt.286 Mauss

selbst verwies diesbezüglich auch auf die Mehrdeutigkeit des Wortes gift, das in den

germanischen Sprachen Gabe, aber auch etwas Giftiges, Schädigendes bedeutet (auf

Deutsch etwa Mitgift vs. Gift):287 Die Gabe schränkt die Freiheit des/r Empfangenden

ein,288 verlangt von ihm/ihr ein bestimmtes Verhalten. Der Verfasser schlägt vor, an

die einer Gabe folgende Gegengabe als ›Gegengift‹ zu denken, welche die entstandene

Schuld begleicht. Mauss verstand den Gabentausch jedoch durchaus optimistisch als

Sozialvertrag beruhend auf der Anerkennung wechselseitiger Verschuldung.289

Bourdieu selbst spricht von symbolischer Ökonomie,290 bei der es um einen kom-

munikativen Anerkennungstausch gehe,291 wobei er jede Kommunikation tendenziell

als Tausch versteht.292 Er erklärt, es gebe »keine Gesellschaft, die dem keine Ehre erweist,

der ihr Ehre erweist, indem er sich weigert, dem Gesetz des egoistischen Interesses zu folgen.«293

Wer Ehre gab, erhielt im ›Normalfall‹ auch Ehre, Ehren-Tausch nützte dem Geber und

dem Empfänger. Herausforderungen führten dagegen zu Gegenherausforderungen.

Wer Ehre behalten wollte, musste ›schändliches‹ Verhalten bestrafen.294

Auf Bourdieu undMauss aufbauend lässt sich von Ehre selbst als einemKredit- bzw.

Schuldensystem sprechen. Gabentausch bedeutet dabei ein Einander-nichts-schuldig-

Bleiben. Dies führt zur nächsten Frage: Kam Ehrverlust Ehr-Schulden gleich, so könnte

Ehrrestitution, bedingt, mit einem Schuldenschnitt vergleichbar sein. Bei Ehrrestitu-

tion wie bei einem Schuldenschnitt würde sich die ›entscheidende‹ Frage stellen, wie

weitgehend sie sein solle und ob es mehr ›nütze‹, wenn sie geschehe oder wenn sie

ausbliebe. Ob der Vergleich angebracht ist, müssen die Analysen der verwendeten Ehr-

konzepte zeigen.

Zusammenfassung

Ehre kann nicht nur als Kommunikationsmittel, dem ein gewisser Tauschmittelcha-

rakter eigen ist, und Symbol, sondern auch als symbolisches Kapital konzeptualisiert

werden, welches sich dem Prinzip des Gabentauschs folgend tauschen und in andere

Kapitalsorten transformieren lässt. Da sich Kapital akkumulieren lässt, stellt sich not-

wendigerweise die Frage, ob auch Ehre speicherbar ist, oder stets aufs Neue hergestellt

werden muss. Kapital besteht wiederum aus akkumuliertem Verhalten – dieses ist es,

welches Kapitalakkumulation und spätere -transformation erlaubt. Verhalten erlaubt

jedoch auch, der Kapitaltheorie eine zeitliche Dimension hinzuzufügen bzw. ihre Per-

spektive auf Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auszudehnen.

286 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 9f.; S. 13; S. 19f.

287 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 39; Mauss, Gift, S. 13.

288 Vgl. Bourdieu, Ökonomie, S. 140.

289 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 14.

290 Vgl. Bourdieu, Ökonomie, S. 149.

291 Zum symbolischen Tausch von Anerkennung in der heutigen ›alltäglichen‹ Kommunikation vgl.

Speitkamp, Ohrfeige, S. 22.

292 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 29.

293 Bourdieu, Ökonomie, S. 143f.

294 Vgl. Lidman, Shaming, S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 73

2.2.4 Ehre als Normsystem und Verhaltensregulativ

Ehre als soziale Kategorie

Ehre war, wie bereits angeklungen ist, eine soziale Kategorie bzw. ein Phänomen, das

nur in sozialen Gruppen bzw. in sozialen Kontexten auftauchte.295 Sie erzeugte nicht

nur Konkurrenz, sondern war mit Überlegungen bzw. Vorstellungen der Organisier-

barkeit des menschlichen Zusammenlebens verbunden,296 daher wird sie auch als »Ge-

meinschaftskitt« bezeichnet, welcher durch gegenseitige Anerkennung die Ständege-

sellschaft zusammenhielt, und als »Scharnierstelle zwischen dem Individualverhalten

und der gesellschaftlichen Integration«.297 Sie regelte also die Beziehung zwischen In-

dividuum und Gesellschaft.298 Ehrbewusstsein bedeutete jedoch eine bestimmte, mit-

unter durchaus heftige Einschränkung des Individuums.299 Demonstrativ gepflegte Eh-

re ließ auf soziale Zugehörigkeit schließen,300 dennoch war äußere Ehre eine zum gro-

ßen Teil fremdregulierte Handlungsmöglichkeit,301 mittels derer ›die anderen‹ über ei-

ne/n bestimmten.302 Sie war die zentrale Integrationsform und zugleich ein sozial dif-

ferenzierendes Merkmal.303

Ehre war dabei ein Interaktionssystem,304 sie bestimmte und regelte soziale Be-

ziehungen.305 Ralf-Peter Fuchs sieht Ehre als Identitätsausdruck im Verbund mit dem

Streben nach sozialer Anerkennung.306 Identität verbindet dabei Innen und Außen wie

Ehre: Individuen definieren sich stets beeinflusst von und im Vergleichmit anderen, sie

295 Vgl. Burkhart, Geschichte, S. 11; Lidman, Spektakel, S. 49f.; Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 15; van

Dülmen, Kultur, S. 194;Wettlaufer/Nishimura,History, S. 221;Wilms,Männlichkeit, S. 14; doch »Das

Phänomen Ehre läßt sich nicht hinreichend über Modelle einer konsequenten sozialen Logik, die klar defi-

nierbare Zielvorstellungen auf der Basis von Kosten-Nutzen-Erwägungen voraussetzen, beschreiben. Jen-

seits jeglicher utilitaristischer Beweggründe läßt sich ein Bereich ausmachen, der am ehesten mit Konzep-

ten der Internalisierung und Rollenidentität aus der soziologischen Identitätstheorie zu fassen ist.«, Fuchs,

Ehre, S. 286f.

296 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 30; Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 27.

297 Vgl. Deutsch, Hierarchien, S. 39; Dinges, Stadtgeschichte, S. 411; Lentz, Ordnung, S. 149; Lidman,

Spektakel, S. 52.

298 Vgl. Grigore, Ehre, S. 31; Schreiner, Ehre, S. 266f.; Speitkamp, Ohrfeige, S. 20; Vogt/Zingerle, Aktua-

lität, S. 18.

299 Vgl. Burkhart, Unwort, S. 7.

300 Vgl. Schreiner, Ehre, S. 263.

301 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 49.

302 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, S. 8.

303 Vgl. Wechsler, Ehre, S. 241.

304 Vgl. Grigore, Ehre, S. 40; Kesper-Biermann/Ludwig/Ortmann, Ehre, S. 4.

305 Vgl. Burghartz, Leib, S. 14; Fuchs, Ehre, S. 30; Pitt-Rivers, Postscript, S. 233; Beziehungen sind die ge-

dankliche, strukturell vorgesehene oder tatsächliche, wiederholbare Kontaktaufnahme zwischen

Personen(-gruppen); nachMaxWeber ist eine Beziehungdas gegenseitig aufeinander eingestellte

Sich-Verhalten mehrerer Personen, der Begriff war ein Grundbegriff der soziologischen Klassiker;

später ging der Begriff in anderen Kategorien auf, z.B. die Rolle oder das System; soziale Orientie-

rungen sind Aspekte des Beziehungsbegriffs, vgl. Gukenbiehl, Beziehung, S. 29f.

306 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Wiederherstellbare Ehre

behaupten ihre Identität und erwarten deren Bestätigung.307 Daher auch der Untertitel

des Sammelbandes Ehrkonzepte, Identitäten und Abgrenzungen.

Ehre & Recht als Normsysteme

Ehre bezog sich dabei stets auf Verhalten,308 als Verhaltenscode war sie ein verhaltens-

bestimmendes Normensystem.309 Unter Normen, seien es rechtliche oder soziale Nor-

men, sind dabei praktische Handlungsgründe, bzw. -vorschriften mit dem Anspruch

auf Verbindlichkeit zu verstehen.310 Sie sind auf Dauer gestellt und regelhaft, d.h. sie

erlauben Erwartbarkeit und Planbarkeit und ermöglichen wechselseitige Einstellungs-

und Handlungserwartungen mit überindividueller Gültigkeit.311 Sie entlasten das Indi-

viduum, üben aber auch Kontrolle und Zwang aus. Sie lassen sich

»als Konkretisierungen abstrakter, meist sehr allgemein formulierter Werte bestim-

men und in einer nach Realisierungs- und Konkretisierungsgraden absteigenden Linie

von Wert – Norm – Handlung anordnen. Ein weiterer Bedeutungshorizont erschließt

sich mit Norm – Rolle – Position im Kontext der Rollentheorie sowie über das Konzept

von der Definition der Situation […] als Verbindung von Situation – Norm – Hand-

lung […].«312

Auf diese Konkretisierungsgrade wird noch zurückzukommen sein.

Da normkonformes und normwidriges Verhalten stets gemeinsam vorkommen,

sind Normen mit positiven und negativen Sanktionen verbunden, d.h. mit Belohnung

und Bestrafung als Reaktion auf nonkonformes oder von der Norm abweichendes Ver-

halten.313 Schlechtes Verhalten bzw. Handeln einer Person etwa führt zumeist zu deren

schlechter Behandlung.

Dinges stellt sich modernisierungstheorie-kritisch gegen zunehmenden Fortschritt

postulierendeModelle wie MaxWebers Modell der Rationalisierung, Norbert Elias’ Mo-

dell des Zivilisierungsprozesses und Gerhard Oestreichs Modell der Sozialdisziplinie-

rung314 undmeint, eher habe es in der Neuzeit verschiedenartige parallel laufende Nor-

mierungs- und Staatsbildungsprozesse gegeben.315 Es existierten sowohl rechtliche als

auch (im engeren, nicht-rechtlichen Sinn) soziale Normen. Der Verhaltenscode konnte

beides enthalten bzw. verbinden. Ehre und Recht waren zwei nebeneinander existie-

rende, eine gewisse Ordnung stiftende Normsysteme bzw. Ordnungs- und Orientie-

307 Vgl. Descombes, Identität, S. 36ff.; Fuchs, Ehre, S. 20.

308 Vgl. Lidman, Shaming, S. 314.

309 Vgl. Burkhart, Kapital, S. 12.

310 Vgl. Forst/Günther, Ordnungen, S. 16; Peuckert, Norm, S. 228.

311 Vgl. Lucke, Norm, S. 338f.; von Thiessen, Normkonkurrenz, S. 248ff.

312 Lucke, Norm, S. 339.

313 Vgl. Lucke, Norm, S. 338ff.; Peuckert, Norm, S. 228f.; Piltz/Schwerhoff, Devianz, S. 19; S. 26; Wiswe-

de, Rollentheorie, S. 59.

314 Vgl. Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 50.

315 Vgl. Ludwig, Herz, S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 75

rungssysteme, die nebeneinander als ein »Balancesystem« bestanden.316 Bereits Georg

Simmel verortete Ehre als »normatives Steuerungssystem« zwischen Recht und Mo-

ral.317 Lars Behrisch zufolge war sie eine kulturelle Motivation, die institutionelle Nor-

men ergänzen, ihnen aber auch entgegenstehen oder sie notwendig machen konnte.318

Ehre und Recht stellten beide Erwartungserleichterungen dar,319 wirkten komplexitäts-

reduzierend, bedingten, begrenzten und ergänzten einander, teilweise griffen sie sogar

ineinander: Die Standesehre war mit Standesrechten verbunden;320 die Rechtsfähig-

keit einer Person hing an ihrer Ehre;321 der Ehrstatus galt als rechtlich schützenswertes

Gut;322 Ehre konnte, etwa nach einer Beleidigung, gerichtlich wiederhergestellt wer-

den;323 Ehrentzug diente als Sanktionsmittel, um Vergehen gegen die geltende Rechts-

und Sozialordnung zu ahnden;324 Ehre ermöglichte den Auftritt vor Gericht.325 In der

Frühen Neuzeit kam es generell zu einer Verrechtlichung (lt. Winfried Schulze)326 und

damit auch zu einer schrittweisen Verrechtlichung von Ehrkonflikten.327 Durch Rechts-

normen und Gerichtsentscheidungen formten die Obrigkeiten Ehrkonzepte, z.B. in-

dem sie deviantes Verhalten sanktionierten oder Entehrte rehabilitierten.328 Das Span-

nungsverhältnis von Ehre und Recht wurde zu einer Überlieferungsbedingung von ers-

terer.329

Ehre als Verhaltensregulativ

Burghartz betont den Zusammenhang zwischen Ehre und Verhalten: »Die Ehre einer Per-

son wird durch bestimmte Verhaltensweisen oder Handlungen hergestellt, verletzt oder wiederher-

gestellt; sie kann nicht ein für allemal erworben werden.«330 Ehre hing an sozialen Verhaltens-

316 Vgl. Behrisch, Gerichtsnutzung, S. 244; Susanna Burghartz zit.n. Behrisch, Obrigkeit, S. 174; Crosby,

Honor, S. 290; Fuchs, Ehre, S. 8; S. 29; Lentz, Ordnung, S. 152; Loos/Schreiber, Recht, S. 231; Schwer-

hoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 51.

317 Vgl. Burkhart, Ehre, S. 84; Burkhart, Kapital, S. 13; Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 22.

318 Vgl. Behrisch, Obrigkeit, S. 175; Fuchs, Ehre, S. 31; Hartinger, Rechtspflege, S. 59; Speitkamp, Ohr-

feige, S. 19; dabei ist festzuhalten, dass Formales nicht ohne Informales existiert, welches jenes

ergänzt, unterstützt oder hemmt, vgl. Emich, Formalisierung, S. 83.

319 Vgl. Pallaver, Sexualität, S. 5.

320 Vgl. Dinges, Anthropologie, S. 33.

321 Vgl. Hofer, Ehrverlust, Sp.88.

322 Vgl. Kesper-Biermann/Ludwig/Ortmann, Ehre, S. 6f.; Schreiner, Ehre, S. 264.

323 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, S. 18.

324 Vgl. Schreiner, Ehre, S. 264.

325 Vgl. Deutsch, Hierarchien, S. 37.

326 Vgl. Schulze, Einführung, S. 61ff.

327 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 32ff.

328 Vgl. Deutsch, Hierarchien, S. 39.

329 »Das Phänomen der Ehre ist letztendlich immer nur über die Ebene des Rechts [bzw. über Gnadenbitten]

faßbar. Innerhalb derProzeßstrategienkames darauf an, seineAnsprüche plausibel zumachenunddenDis-

kurs dementsprechend zu gestalten. Zudem erscheint es gerade imHinblick auf die Mentalität der Akteure

interessant zu beobachten, wie sich die Ehrenauseinandersetzungen in die Prozesse verlagern ließen […].

Derartige Erörterungen schließen Fragen nach der Funktion der Rechtssprechung in dieser Zeit ein, woraus

sich immer wieder auch Beurteilungskriterien hinsichtlich der Effektivität des Gerichtswesens ergeben.«,

Fuchs, Ehre, S. 4.

330 Burghartz, Leib, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Wiederherstellbare Ehre

regeln,331 mit deren Hilfe sie hergestellt wurde,332 und war ein Verhaltensregulativ,333

wobei ein Regulativ wiederummedialen Charakter besitzt. Sie bezog sich auf bestimm-

te Handlungen, bestimmtes Verhalten,334 konnte diese/s vor- und zuschreiben, anzei-

gen und bewerten, sie kontrollierte und steuerte es, hatte Ordnungs- und Orientie-

rungsfunktion.335 Gerade aufgrund der gravierenden lebensweltlichen Konsequenzen

eines Ehrverlusts, die auch Rodenburger beklagte, war die Angst um den Erhalt der ei-

genen Ehre ein wirksames soziales Steuerungsinstrument.336 Die verhaltenssteuernde

Wirkung der Ehre beruhte, so Wolfgang Weber,

»auf der besonderen Befähigung der Ehre, zentrale Wertsetzungen und Verhaltenser-

wartungen einer Gruppe oder Gesellschaft direkt im Persönlichkeitskern des Individu-

ums zu verankern, d.h. zu subjektiven Bedürfnissen transformieren zu können. […] Eh-

re erweist sich damit als höchst effizientes Strukturbildungs-, Konditionierungs- und

Mobilisierungsinstrument […].«337

»Fulfilling these norms augments the individual’s honour; violating norms or trespassing against

rules dishonours the individual and often the whole family, group or community«338, so Casimir/

Jung. Wobei die Zuschreibung, bestimmtes Verhalten sei ehrmindernd,339 die Zuschrei-

bung einer Zuschreibung darstellte. Da Verhalten Ehre bedingte, konnte jedoch auch

mit bestimmtem Verhalten um Ehrrestitution gebeten werden.

Die dafür relevanten kultursoziologischen340 Kategorien bzw. die bereits erwähn-

ten Konkretisierungsgrade von Normen stehen im folgenden, von der Soziologie

untersuchten Zusammenhang von Werten–Normen–Verhaltenserwartungen–Ver-

halten–Sanktionen(–sozialen Rollen).341 Dementsprechend bestand Ehre aus einem

331 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 411.

332 Vgl. Lidman, Importance, S. 203.

333 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 18; der Regulativbegriff ist dem Bereich der Regelungstechnik entlehnt, in der

ein Regler dazu dient, Messungsgrößen mit Sollwerten zu vergleichen und Abweichungen aus-

zugleichen, um letztere zu erreichen, vgl. Heinrich/Schneider, Regelungstechnik, S. 4; S. 133; Mes-

sungsgrößen können hier mit tatsächlichem Verhalten, Sollwerte mit Normen und Verhaltenser-

wartungen, der »Ausgleich« mit Sanktionen gleichgesetzt werden.

334 Vgl. Casimir/Jung, Honor, S. 235.

335 Vgl. Wechsler, Ehre, S. 55; S. 238.

336 Vgl. Deutsch, Rechtsbegriff, S. 181; Fuchs, Ehre, S. 191.

337 Weber, Honor, S. 71f.

338 Vgl. Casimir/Jung, Honor, S. 270.

339 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 7.

340 Vgl. Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 16.

341 Vgl. Wiswede, Rollentheorie, S. 37; Werte als grundlegende Vorstellungen vonWünschenswertem

beeinflussen das menschliche Handeln und dienen der Orientierung, geben aber keine direkten

Verhaltensanweisungen, sondernwerden erst in konkreten situationsbezogenen undmit Sanktio-

nen bewehrten Normen wirksam, welche durch kognitive Verarbeitung Verhaltenserwartungen

erzeugen und das Verhalten selbst bestimmen; werden die Verhaltensregeln erwartungsgemäß

erfüllt, folgen positive, andernfalls folgen negative Sanktionen; auf die soziale Position (den Sta-

tus) bezogene Verhaltenserwartungen ergeben soziale Rollen: man will sich auf bestimmte Wei-

se darstellen und entsprechend gesehen werden; die Interaktionen in sozialen Rollenbeziehun-

gen ergeben ein soziales System, vgl. Armer, Ulm, S. 387; Karsten/von Thiessen, Einleitung, S. 8f.;

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 77

Bündel kultureller bzw. sozialethischer Normen und Werte.342 Normen und Verhal-

tenserwartungen forderten ein bestimmtes Verhalten gegenüber anderen Menschen:343

Wer Erwartungshaltungen bediente, erhielt Ehre,344 wer sich ›falsch‹ verhielt, wurde

mit Ehrentzug bestraft.345 Sanktionen waren dabei auf Verhalten reagierendes Ver-

halten. Ehrentzug war ein Mittel der Disziplinierung und Sanktionierung, das allein

durch Sanktionsandrohung zu gruppenkonformem Verhalten führen konnte.346 Der

angedrohte oder tatsächliche negative Gabentausch, Sanktion gegen Fehlverhalten,

war dabei doppelt abgesichert: Die anderen entzogen dem/r Delinquenten/in Ehre,

um nicht selbst einen Ehrverlust zu riskieren.347 Sanktionswürdiges Verhalten zu

sanktionieren war ebenso normkonformes Verhalten, das eingehalten werden musste,

um nicht selbst Sanktionen zu riskieren. Sanktionen schufen Handlungsspielräume:

»Immer ging es darum, die Handlungsfähigkeit des Betroffenen zu mindern, ihn an den Rand des

Gemeinwesens zu drängen oder gar darüber hinaus«348, schreibt daher auf Ehrverlust bezo-

gen der Mediävist Bernd Thum. Die Supplikanten/innen hatten sich falsch verhalten,

hatten Erwartungen ›enttäuscht‹, waren exkludiert und in ihrer Handlungsfähigkeit

eingeschränkt worden, nun handelten sie anders, baten sie mit dem Rekurs auf be-

stimmte, im besten Fall: geltende Normen und Wertvorstellungen um Ehrrestitution

und äußerten selbst auf die Zukunft bezogene Erwartungen. Ehre war also sowohl ein

Normsystem, das Erwartungen erzeugte, als auch ein Verhaltensbeurteilungsmaßstab

bzw. eine -beurteilung und ein Sanktionsmittel.

Kurz zumhier ausgeklammerten Begriff der sozialen Rolle: Bereits Bourdieu spricht

von der Rolle des Ehrenmanns,349 Peter Berger beschreibt Ehre als institutionelles so-

ziales Element, das Identität über Rollen verbürgte,350 und Norbert Elias erklärt ehren-

volles Handeln als Erfüllung von Erwartungen an eine bestimmte soziale Rolle.351 Sozia-

le Rollen sind wie Ehre ein Scharnier zwischen Individuum und Sozialstruktur,352 das

Normen bündelt.353 In der Frühen Neuzeit wurden sie, seien es nun Geschlechterrollen,

Münch, Grundwerte, S. 61; S. 65; Peuckert, Werte, S. 396f.; Piltz/Schwerhoff, Devianz, S. 19; Wiswe-

de, Rollentheorie, S. 37f.

342 Vgl. Casimir/Jung, Honor, S. 270; Dinges, Anthropologie, S. 30; Gensicke/Neumaier, Wert, S. 610;

Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 4.

343 Vgl. Karsten/von Thiessen, Einleitung, S. 9; Lidman, Spektakel, S. 55; Schlögl, Anwesende, S. 146;

Schreiner/Schwerhoff, Vorwort; Weber, Ehre, Sp.77; Weber, Honor, S. 71.

344 Vgl. Bourdieu, Ökonomie, S. 148.

345 Vgl. Casimir/Jung, Honor, S. 261.

346 Vgl. Lidman, Schande, S. 197; Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 22; »Das gesamte zunftinterne Sanktions-

system und die wechselseitige Sozialkontrolle gründeten auf permanenter Androhung von Ehrverlust.«,

Lidman, Spektakel, S. 53.

347 Vgl. Deutsch, Hierarchien, S. 25.

348 Thum, Öffentlich-Machen, S. 58.

349 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 30.

350 Vgl. Vogt/Zingerle, Aktualität, S. 13.

351 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 416; von geringer Relevanz für diese allgemeine Feststellung ist

die grundsätzliche Kritik an der Elitenfixierung von Elias, vgl. Schreiner/Schwerhoff, Ehre, S. 7.

352 Vgl. Wiswede, Rollentheorie, S. 18.

353 Vgl. Karsten/von Thiessen, Einleitung, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Wiederherstellbare Ehre

Standesrollen, Untertanenrollen etc., von Ehre bestimmt und umgekehrt. Ehrkonzep-

te legten Rollenerwartungen fest und bewerteten Verhalten.354 Es gibt jedoch keinen

einheitlichen soziologischen Rollenbegriff und keine einheitliche Rollentheorie,355 der

Begriff verweist auf andere Begriffe wie Beziehungen,Erwartungen, Identität, Position,

Status, Verhalten u.a.356 Die Anspielung auf die Welt des Theaters zeigt das ›Gemach-

te‹, die Konstruiertheit von Rollen357 und die Selbstinszenierung358 etwa von Supplikan-

ten/innen in ihren Texten. Bourdieu spricht vom »Spiel« des Schenkens bzw. der Her-

ausforderung,359 Dinges etwa nennt die gegnerischen »Teams« in Ehrenhändeln »Ehr-

spieler«,360 Deutsch spricht von »Spielregeln«.361 Wer ›mitspielte‹, seine Rolle ›spielte‹,

hatte bessere Chancen auf soziale Handlungs-›Spielräume‹ und soziale Inklusion,362

wobei es sich dabei nicht um ein lockeres,363 sondern um ein durchaus ernstes364, le-

benswichtiges ›Spiel‹ handelte, im Sinn von: etwas stand auf dem Spiel.365 Handlungs-
366, Möglichkeits-367 und Verhaltensspielräume368 wurden durch Ehre bestimmt.369 Es

war ein ›Spiel‹ mit festgelegten, gesetzten Regeln und willkürlich vorgeschriebenem

Verhalten in einem bestimmten Kontext.370 Der Begriff Spiel verweist also eher auf das

354 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 19; Lidman, Spektakel, S. 54.

355 Vgl. Griese, Rolle, S. 412; S. 415.

356 Vgl. Griese, Rolle, S. 414.

357 Vgl. Peuckert, Rolle, S. 262; die Analogie von Gesellschaft und Theaterwelt, so gesteht Erving Goff-

man, sei ein rhetorisches Manöver, denn Bühnenfiguren sind letztlich keine ›realen‹ Menschen,

allerdings diene die Analogie durchaus dem Gewinn von Erkenntnis über grundlegende soziale

Praktiken und Strukturen, vgl. Goffman, Theater, S. 232f.; »Die Fragen,mit denen sich Schauspielkunst

und Bühnentechnik befassen, sindmanchmal trivial, aber sie sind allgemeingültig; sie treten offenbar über-

all im sozialen Leben auf und bilden einen klar abgegrenzten Rahmen für die formale soziologische Analy-

se.«, ebd., S. 18; zu einer Kritik der Beschreibung sozialer Praktiken als ein Spielen vonTheaterrollen

von einem höheren sozialen Standpunkt aus vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 228.

358 Vgl. Bausch, Inszenierung, S. 209ff.

359 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 21.

360 Vgl. Dinges, Ehrenhändel, S. 364.

361 Vgl. Deutsch, Hierarchien, S. 39.

362 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 414ff.

363 Vgl. Lipp, Spiel, S. 335.

364 Vgl. Bachmann-Medick, Turns, S. 64; Ernsthaftigkeit bildet kein Differenzierungskriterium zwi-

schen Spiel und Nicht-Spiel, vgl. Kienpointner, Argumentationsanalyse, S. 63.

365 Vgl. Mauss, Gabe, S. 93.

366 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Grigore, Ehre, S. 20; Rehse, Gnadenpraxis, S. 590; Schrei-

ner/Schwerhoff, Ehre, S. 10; Wilms, Männlichkeit S. 8.

367 Vgl. Becker/Reinhardt-Becker, Systemtheorie, S. 57.

368 Vgl. Dinges, Geschlecht, S. 124.

369 Vgl. Fuchs, Ehre, S. 148; Göhler/Speth, Macht, S. 18.

370 LudwigWittgenstein verstanddas kulturelle Phänomender Sprache generell als Spiel, nämlich als

Sprachspiel, vgl.Wittgenstein, Untersuchungen, S. 110ff.; laut ihm, aber auch laut John Austin und

John Searle manifestieren sich Bedeutungen in der »alltäglichen Verwendung« von Wörtern, im

Zeichengebrauch, demnach kann einWort in unterschiedlichen Situationen auchmehrere Bedeu-

tungen haben; der kulturelle Kontext ist bestimmend vgl. Müller/Schmieder, Begriffsgeschichte,

S. 169; S. 171; S. 177; Reichel, Sprache, S. 89ff.; der Fokus auf den Sprachgebrauch bedeutet, dass bei

Wittgenstein Verhalten bzw. Handlungen im Zentrum stehen, welche bestimmte Regeln befol-

gen oder gegen sie verstoßen oder gar keinen Regeln folgen, vgl. Reichel, Sprache, S. 89ff.; Witt-

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 79

symbolische Setting, auf die kulturelle Bedingtheit und biologische Unnotwendigkeit

des Spiels an sich, die Unsicherheit, die konkurrierenden Interessen, die konstruierten

Normen bzw. Verhaltensregeln und Herausforderungen, d.h. ein So-Tun-als-ob, nicht

aber auf die soziale Irrelevanz oder den Unernst des Mitspielens.371 Ehrrestitutionsbit-

ten durch untertänige Suppliken, in denen auf sonst erwartungskonformes Verhalten

verwiesen wurde, waren daher Rollen-›Spiele‹. Sie waren nicht notwendig, vielmehr

nützten die Supplikanten die Chance, um ihre Ehre rekonstruiert zu bekommen, um

sich ein ›neues soziales Leben‹ zu holen.

Ehre als soziales Regulativ & Mittel der Sozialkontrolle

Normkonformes Verhalten wurde mit Ehrzugewinn belohnt,372 Verstöße gegen die Re-

geln der Ehre konnten schnell zu sozialem Abstieg oder Exklusion führen,373 Ehrresti-

tution zur Reintegration. Ehre hatte daher sozialstrukturierende Funktion374 bzw. war

ein soziales Regulativ:375 Ehre kommunizierte Verdienste oder Verfehlungen und, dar-

auf aufbauend, die In- oder Exklusion eines Individuums.376 Über Ehrzuweisung und

Ehraberkennung funktionierte die Integration bzw. Marginalisierung von Individuen

und ganzen Gruppen.377 Der aus der Stadt Ulm verwiesene Supplikant Augustin Bayr

nannte sich etwa selbst »ain armer verlassner vnd betrüebter Mann«378, Hans Scheu

meinte, er werde »von andern verhindert, veschmächt vnd gescheucht«379, Christoph

Stumpf bat um »abolition, restitution vnd redintegration«380. Zur Definition: Inklusion be-

zeichnet die Einbindung von Personen in soziale Kontexte, Exklusion meint soziale

Ausgrenzung.381 Wer das Anerkennungssystem anerkannte, erreichte soziale Inklusi-

genstein, Untersuchungen, S. 123ff.; »Es ist der Mensch als sozial agierendes Wesen, der in ständiger Be-

zugnahme auf andere Menschen lebt und dessen Sprachhandlungen nur in dieser Bezugnahme zu anderen

Menschen ihre Bedeutung haben.«, Reichel, Sprache, S. 90; das Know-how, umwelches Spiel (ich ver-

weise auf Frames) es sich handelt, hilft, die Bedeutung von Wörtern einordnen und verstehen zu

können, vgl. Wittgenstein, Untersuchungen, S. 82f.

371 Vergleiche des Ehr-Gabentauschs mit Nullsummenspielen und win-win-Situationen erinnern,

grob, an die hier nicht weiter anzuwendendemathematisch-ökonomische Spieltheorie, vgl. Speit-

kamp, Ohrfeige, S. 102; in dieser meint ein Spiel ebenso eine soziale Interaktion, in der es um Ent-

scheiden bzw. das Verhalten von Entscheidenden, um Strategien und eine gewisse Abhängigkeit

vom Verhalten der Mitspielenden geht, vgl. Rellstab, Ökonomie, S. 19; Rieck, Spieltheorie, S. 19ff.;

allerdings betrachtet sie die Entscheidenden kaum als Individuen, vgl. Backmann/Künast, Einfüh-

rung, S. 15; Deutsch, Rechtsbegriff, S. 191.

372 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Schwerhoff, Schande, S. 184.

373 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15; Deutsch, Rechtsbegriff, S. 191.

374 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 16.

375 Vgl. Speitkamp, Ohrfeige, S. 10.

376 Vgl. Frank, Ehre, S. 332.

377 Vgl. Backmann/Künast, Einführung, S. 15f.; Dinges, Anthropologie, S. 30; Wechsler, Ehre, S. 239ff.

378 Akt Bayr, fol.19v.

379 Akt Stumpf, fol.(4)r.

380 Akt Stumpf, fol.(4)v.

381 Vgl. Burzan, Inklusion/Exklusion, S. 198; auch Luhmann versteht unter Inklusion/Exklusion jene

von Individuen bzw. psychischen Systemen aus dem sozialen System, vgl Luhmann, Gesellschaft,

S. 618f.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Wiederherstellbare Ehre

on,382 Verstöße, seien es tatsächliche oder einem/r nur vorgeworfene, konnten dagegen

schnell zur sozialen Exklusion führen:383 »Ehre, die durch Schelten gemindert oder durch

Strafmaßnahmen verringert oder gänzlich ausgelöscht wurde, trennte und grenzte aus.«384 Auch

Schlögl, Sprecher des DFG-Exzellenzclusters Kulturelle Grundlagen von Integration,385 ver-

weist auf die zentrale Rolle von Ehre in der frühneuzeitlichen Interaktionskommuni-

kation:386

»Ehre […] ist für Kommunikation unter Anwesenden das grundlegendste aller sym-

bolisierbaren Kommunikationsmedien, mit denen diese sich auf sich selbst bezieht

und sich gestaltet. Wird sie als ›Achtung‹ ausgeprägt, dann reguliert sie Beobachtung

und selektiert Personen nach ihrer Adressierbarkeit, steuert also Inklusion wie Exklu-

sion.«387

Er spricht deshalb auch von der medialen Dynamik der Inklusion:388 Ehraberkennung,

aber auch Ehrrestitutionssuppliken konnten eine Änderung des Ehrstatus bewirken.

Dass schon die angesprochene Furcht vor Ehrverlust zur Disziplinierung beitrug,

zeigt, dass Ehre auch ein Instrument bzw. Mittel der sozialen Kontrolle sein konnte.389

Unterschieden werden formelle und informelle bzw. vertikale und horizontale,390 d.h.

gruppeninterne und gruppenexterne Sozialkontrolle.391 Formelle Sozialkontrolle ver-

steht Stanley Cohen als

»organized responses to crime, delinquency and allied forms of deviant and/or so-

cially problematic behaviour which are actually conceived of as such, whether in the

382 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 416.

383 Vgl. Deutsch, Rechtsbegriff, S. 191.

384 Vgl. Schreiner, Ehre, S. 264.

385 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 2.

386 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 143ff.

387 Schlögl, Anwesende, S. 145.

388 Vgl. Schlögl, Anwesende, S. 144f.

389 Vgl. Dinges, Justiznutzung, S. 509; Lidman, Importance, S. 208; Rudolph, Regierungsart, S. 34ff.;

Schwerhoff, Kriminalitätsforschung, S. 12; Schwerhoff, Violence, S. 38; Speitkamp, Ohrfeige, S. 11;

den Grundbegriffen der Soziologie nach meint Sozialkontrolle alle Mechanismen, Prozesse und

Strukturen, mit denen eine Gesellschaft oder soziale Gruppe zu bewirken versucht, dass ihre Mit-

glieder ihren Normen Folge leisten, vgl. Peuckert, Kontrolle, S. 169; »die Summe der verschiedenen

Präventions- und Sanktionsmechanismen, die die Normen gegenüber Abweichlern aktualisieren und ihnen

damit erst Gültigkeit verschaffen.«, Behrisch, Obrigkeit, S. 18; dem Wörterbuch der Soziologie zufol-

ge ist sie ein »Mechanismus der Integration von Gesellschaften und dient der Aufrechterhaltung sozialer

Ordnung. Über soziale Kontrolle wird abweichendes Verhalten (Devianz), insbesondere jenseits des recht-

lich Erlaubten (Delinquenz), […] begrenzt und der Zerfall von Gesellschaften verhindert.«, Lucke, Kon-

trolle, S. 245; zur Aufrechterhaltung der Ordnung vgl. Peuckert, Kontrolle, S. 170; Martin Dinges

beschreibt sie noch grundlegender als Form sozialer Interaktion, bei der abweichendes Verhalten

definiert und auf dieses reagiert wird, vgl. Piltz/Schwerhoff, Devianz, S. 19f.; wie Normen bedeutet

sie nicht zwangsläufig eine kontrollierte Gesellschaft, lässt sich also nichtmit der Praxis gleichset-

zen, Härter, Disziplinierung, S. 371; Lars Behrisch verneint jedoch, dass Ehre eine Form (!) Sozialer

Kontrolle sei, vgl. Behrisch, Obrigkeit, S. 175.

390 Vgl. Behrisch, Obrigkeit, S. 18f.; Habermas/Schwerhoff, Vorbemerkung, S. 9.

391 Vgl. Dinges, Stadtgeschichte, S. 439.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 81

reactive sense (after the putative [= der mutmaßliche] act has taken place or the actor

been identified) or in the proactive sense (to prevent the act).«392

Sowohl vorbeugende als auch strafende, angedrohte als auch verhängte obrigkeitliche

Strafen können als formelle Sozialkontrolle gelten.393 Daneben existiert die informel-

le Sozialkontrolle auf horizontaler Ebene unter mehr oder minder Gleichrangigen in

ihren ›alltäglichen‹ sozialen Beziehungen,394 die informellen bzw. ungeschriebenen Re-

geln folgt:395 Andreas Blauert und Gerd Schwerhoff nennen etwa die informelle soziale

Kontrolle gesellschaftlicher Instanzen wie Familie oder Nachbarn.396 Heinz Schilling

wiederum kritisiert sozialhistorische Disziplinierungstheoreme, indem er auf das not-

wendige Mindestmaß an Einverständnis zwischen Obrigkeit und Untertanen bzgl. der

Verhaltensregulierung hinweist.397 Sozialkontrolle darf demzufolge nicht als ein ledig-

licher top-down-Vorgang verstanden werden, sondern war ein geteiltes Unternehmen,

bei dem alle Akteure/innen in verschiedenem Ausmaß Macht nützen konnten:398 »Die

Waffen der Justiz wurden nicht nur von der Obrigkeit gegen ihre Untertanen benutzt, nicht nur

von der Elite gegen das »Volk«, nicht nur von den Reichen gegen die Armen.«399 Verbindungen

zwischen horizontaler und vertikaler Sozialkontrolle dürfen nicht übersehen werden,

waren doch auch die Vertreter der lokalen Obrigkeiten mehr oder minder in die infor-

mellen Strukturen eingebunden; zudem hatte Normdurchsetzung, wie gerade das Bei-

spiel Ehrverlust zeigt, darauf zu achten, die soziale Reputation der Angeklagten nicht

über Gebühr zu beschädigen.400

Zusammenfassung

Der Blick auf kapitalerzeugendes Verhalten und die Konzeptualisierung von Ehre als

Verhaltenscode beruhen auf dem soziologischen Zusammenhang vonWerten,Normen,

Verhaltenserwartungen, praktischem Verhalten und Sanktionen, weswegen die Ehrfor-

schung auch von Ehre als einem Verhaltensregulativ spricht. Argumentation für Ehr-

restitution, selbst kommunikatives Verhalten, bezieht sich, wie die Einzelfallanalysen

zeigen werden, oftmals auf vergangenes und zukünftiges normkonformes Verhalten,

auf Normen und Wertvorstellungen.

2.2.5 Vorgeschlagene Synthese: 

Glaubwürdigkeitszuschreibungen & Sozialkredit

Die von Rodenburger eingebüßte Ehre und seine verlorene Kreditwürdigkeit waren bei-

de Folgen seines Fehlverhaltens und der Einschätzung und Sanktionierung durch an-

392 Stanley Cohen zit.n. Härter, Disziplinierung, S. 371.

393 Vgl. Schuster, Kriminalitätsforschung.

394 Vgl. Härter, Disziplinierung, S. 371; Peuckert, Kontrolle, S. 170.

395 Vgl. Stollberg-Rilinger, Formalisierung, S. 7.

396 Vgl. Blauert/Schwerhoff, Waffen, S. 8.

397 Vgl. Schilling, Stadt, S. 81.

398 Vgl. Coy, Banishment, S. 5; Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 35.

399 Blauert/Schwerhoff, Waffen, S. 9.

400 Vgl. Schwerhoff, Kriminalitätsgeschichte, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Wiederherstellbare Ehre

dere. Schon Mauss wies darauf hin, dass Gabentausch auf Verhaltenserwartungen der

Wechselseitigkeit, auf Vertrauen beruht,401 Misstrauen vermindert,402 und dass Gaben

eine Art Kredit erzeugen, dessen ›Rückzahlung‹ etwa durch Ehre garantiert werden

konnte.403 Vertrauen ist, mit Luhmann gesprochen, ein Zutrauen in die eigenen Er-

wartungen an die anderen und ebenso ein Mittel der Komplexitätsreduktion. Es stellt

eine Vorleistung dar, die sich erst, in Zukunft, bewähren muss und auszahlen kann.404

Dementsprechend beschreibt auch Bourdieu Ökonomien, die auf »Treu und Glauben«

beruhen und Garantien verlangen,405 also ein System von ökonomischem und symboli-

schem Kapital und sozialer Kontrolle, und von dem auf Reputation durch verschiedene

Kapitalien (!) beruhenden Kapital an Vertrauen:406

»Begreift man, daß das symbolische Kapital – allerdings im weitesten Sinne des Wor-

tes – einen Kredit darstellt, d.h. eine Art Vorschuß, den die Gruppe und nur sie allein

jenen gewährt, die ihr am meisten materielle und symbolische Sicherheiten geben,

dann wird auch einsichtig, warum die Zurschaustellung von symbolischem Kapital […]

einen derMechanismen bildet, die (zweifellos universell) bewirken, daß Kapital zu Ka-

pital kommt.«407

Lateinisch creditum bedeutete etwas Anvertrautes,408 ein Kredit ist somit »eine Leistung

im Vertrauen auf eine zukünftige Gegenleistung«,409 eine Gegengabe also. Kredite sind je-

doch sanktionsbewehrt:410 Wird der Vertrauensvorschuss, eine »Vorleistung unter Un-

sicherheit«, nicht entsprechend erwidert, verfällt er bzw.wird er zurückgezogen.411Wer

Ehr- bzw. Gaben-Schulden nicht einlösen konnte, erlitt einen Statusverlust.412

Ehre kann daher als anerkanntes, kreditiertes Kapital beschrieben werden, das auf

dem Glauben der betroffenen Gruppe beruhte,413 »eine Art Vorschuss, den die Gruppe jenen

gewährt, die ihr am meisten materielle und symbolische Sicherheiten geben.«414 Auf abstrak-

terer Ebene kann Ehre daher selbst als soziale Kreditwürdigkeit415 gelten: Als Kredit,

401 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 10; S. 23; S. 46.

402 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 16.

403 Vgl. Mauss, Gabe, S. 83f.

404 Vgl. Luhmann, Vertrauen, S. 1; S. 21ff.

405 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 340. »Indessen sind die beiden Kapitalformen [= ökonomisches und symbo-

lisches Kapital] im Rahmen dieser Wirtschaftsform [= kabylische Wirtschaft], die auf Treu und Glauben

beruht, derart ineinander verfilzt, daß ein guter Leumund die beste, wenn nicht die einzige ökonomische

Sicherheit darstellt und die Zurschaustellung materieller und symbolischer Stärke in Gestalt angesehener

Verbündeter schon an sich darzu angetan ist, materiellen Gewinn abzuwerfen […].«, ebd., S. 351.

406 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 360.

407 Bourdieu, Entwurf, S. 352.

408 Vgl. Tellmann, Kredit, S. 379.

409 Tellmann, Kredit, S. 379.

410 Vgl. Tellmann, Kredit, S. 380.

411 Vgl. Adloff/Mau, Reziprozität, S. 43; S. 47.

412 Vgl. Mauss, Gabe, S. 101.

413 Vgl. Göhler/Speth, Macht, S. 41.

414 Lidman, Spektakel, S. 53f.

415 Vgl. Pohl, Totschlag, S. 240.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist Ehre? 83

welcher dem/r Träger/in etwas zuschrieb, das nur z.T. unter Beweis gestellt wurde.416

Ehre und Ruf bedingten die Glaubwürdigkeit einer Person, umgekehrt hingen sie von

deren Glaubwürdigkeit ab.417 Ehre drückte soziale Erwartungs- und Pflichterfüllung

und somit Vertrauenswürdigkeit aus.418 Sie »war ein kulturell kodiertes und gesellschaftlich

kontrolliertes Maß der sozialen Kreditwürdigkeit des und der Einzelnen. Damit war sie durch-

aus relevant für die Kontrolle von Normen.«419 Corinne Leveleux-Teixeira spricht von der

»confiance sociale dont un individu«420. Ein Kommunikationsmedium wie Ehre beruhte

dabei selbst auf dem Vertrauen, das in es gesetzt wurde421 – insofern vertraute man in

Ehre als Ausdruck des Vertrauens.Verhaltensvor- und -zuschreibungen folgende, nicht-

eingelöste Verhaltens-Schulden beschädigten jedoch das Vertrauensverhältnis,422 »Bei

nicht-reziproker Erwiderung des Vertrauensvorschusses wird das Angebot wahrscheinlich zurück-

gezogen.«423 Auf entehrende Strafen bezogen schreiben Jörg Wettlaufer und Yasuhiro

Nishimura daher: »at its core the predominant pattern was one of moral failure and betrayal

of trust.«424 Man denke zudem an das »Ehrenwort«425 und den »ehrvergessenen« Wort-

bruch,426 aber auch den »Ehrenmann«427 oder die »Ehrenfrau«, an Versprechen und

Eide,428 denn Ehre steht (bis heute) für Worthalten und erwartungskonformes Verhal-

ten.429

Gerade hier bietet sich der Verweis auf das aktuelle »Sozialkreditsystem« der

Volksrepublik China an, eine monströse Nachahmung des US-amerikanischen Credit-

ratings,430 das zudem mit lebensweltlichen Auswirkungen, ähnlich denen der Ehre,

operiert: Mittels digitaler Medien überwacht die Diktatur das »Wohlverhalten« der

eigenen Staatsbürger sowie in- und ausländischer Unternehmen. Aus deren konkreten

Verhalten resultiert deren offizieller Sozialkredit bzw. Sozialpunktestand, der, je nach

Höhe, deren Handlungsfähigkeit erweitert oder einschränkt.431 Keine Schulden zu ha-

ben, die Regierung in sozialen Medien zu loben, ältere Familienmitglieder zu pflegen

und wohltätige Arbeit zu leisten, kann Punkte einbringen und dadurch Beförderun-

gen, Kaufpreisverbilligungen, Kredite i.e. S. und Reisen ermöglichen. Gerüchte oder

Regierungskritik zu verbreiten, seine Eltern nicht regelmäßig zu besuchen oder bei

416 Vgl. Rehbein/Saalmann, Kapital, S. 138.

417 Vgl. Gauvard, Grace 2, S. 735; Holenstein, Seelenheil, S. 44f.

418 Vgl. Grigore, Ehre, S. 31; S. 33.

419 Behrisch, Gerichtsnutzung, S. 245.

420 Leveleux-Teixeira, Fama, S. 57.

421 Vgl. Luhmann, Vertrauen, S. 45f.

422 Vgl. Wechsler, Ehre, S. 189.

423 Adloff/Mau, Reziprozität, S. 43.

424 Wettlaufer/Nishimura, History, S. 220.

425 Vgl. Burkahrt, Kapital, S. 256.

426 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 26.

427 Vgl. Burghartz, Leib, S. 127.

428 Vgl. Terry, Vows, S. 1071; S. 1074.

429 Vgl. Bourdieu, Entwurf, S. 26; »Die Fähigkeit, Wort zu halten, war nicht allein »eines der wesentlichen

Elemente« des Ehrkodex, sie war die Grundlage einer [auf persönlichen Beziehungen und ungeschriebenen

Regeln beruhenden] Gesellschaft […].«, Lentz, Ordnung, S. 150.

430 Vgl. Löw/Witt-Löw, China, S. 145.

431 Vgl. Prantner, Sozialkreditsystem.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Wiederherstellbare Ehre

Rot über die Ampel zu fahren, soll Punkte kosten und damit den Zugang zu bestimm-

ten Schulen, Jobs, Dienstleistungen, Genehmigungen u. ä.432 Dies erinnert, grob, an

Rodenburgers Probleme, namentlich seinen Amts-, Kreditwürdigkeits- und Zeugnis-

fähigkeitsverlust. Freilich sind die gegenwärtigen Möglichkeiten der Überwachung in

einem kommunistischen Staat keinesfalls mit jenen des 16. Jahrhunderts gleichzuset-

zen, zudem ist das chinesische System ein offizieller Punktescore. Dennoch lässt sich

Ehre allgemein als eine Form des Sozialkredits konzeptualisieren, was eine Synthese

ihrer Konzeptualisierungen als Kapital und Verhaltensregulativ darstellt: Ein Kredit

ist verhaltensabhängiges Kapital mit Zeitdimension, er beruht auf Sicherheiten, stellt

einen Vertrauensvorschuss dar und erwartet zukünftiges Verhalten. Und wieder stellt

sich die Frage: Konnte Ehrrestitution ›verspieltes‹ Vertrauen durch neues ersetzen?

432 Vgl. Benrath/Bartsch/Helfert/Giesel, Punkteabzug; Erling, Big Brother; Löw/Witt-Löw, China,

S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006 - am 13.02.2026, 20:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461822-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

