
139

REPARIERENREPARIEREN
UND  UND  

 SELBER-  SELBER- 
MACHEN ALS  MACHEN ALS  

 TRANS-  TRANS- 
FORMATIVE  FORMATIVE  

PRAXISPRAXIS

KAPITEL 7

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Was in den vorangegangenen Kapiteln eher ge-
streift wurde, soll nun in den Vordergrund treten: 
Die politische Dimension von Reparieren und 
Selbermachen als ‚Verhältnis-Reparatur‘. Im Vor-
dergrund steht das transformative Potenzial der 
betrachteten Praktiken oder Praxisformen zur 
Veränderung von Produktions- und Konsumver-
hältnissen in Richtung einer Kultur der Nachhal-
tigkeit. Dabei geht es nicht um die ökologischen 
Nachhaltigkeitspotenziale, die mit den hier vor-
genommenen qualitativen Tiefenbohrungen auch 
gar nicht betrachtet werden können. Die Frage 
lautet vielmehr, ob Reparieren und Selbermachen 
als soziale und gemeinschaftliches Praktiken tat-
sächlich so etwas sein können wie eine „zivilge-
sellschaftliche Reformstrategie, die ökologische 
und soziale Nachhaltigkeit mit einer von den Gras-
wurzeln ausgehenden Politik der Nachhaltigkeit 
verbindet.“ (Bertling und Leggewie 2016: 280). Jür-
gen Bertling und Claus Leggewie entwickeln in 
ihrem Beitrag zum Sammelband „Die Welt re
parieren“ ein schematisches Modell zur Beschrei-
bung einer Reparaturkultur. Dabei formulieren 
sie materielle, kognitive und ökonomische Vor-
aussetzungen für die Wiederkehr der eigenstän-
digen Reparatur als kultivierte Technik, die einer-
seits sowohl von Narrativen und Geschichten über 
Reparieren und Mensch-Ding-Beziehungen ge-
tragen wird als auch andererseits von institutio-
nellen Kontexten. Sie formulieren, davon ausge-
hend, eine Reihe von Forschungsfragen zu den 
Voraussetzungen, Bedingungen und Folgen der 
steigenden gesellschaftlichen Verbreitung von 
Reparieren als Teil einer „großen Transformation“ 
(Bertling und Leggewie 2016: 284). Wie schon zu 
Beginn dieses Buches ausgeführt (S. 14 ff), haben 
ähnliche Überlegungen zu den Potenzialen von 
Reparieren und Selbermachen sowie zum Bedarf 
an systematischen konzeptionellen Perspektiven 
und empirischen Beobachtungen unsere Ausei-
nandersetzung mit der Thematik motiviert. Wäh-
rend in den vorangegangenen Kapiteln verschie-
dene normative Setzungen der betrachteten oder 
Bürgerforscher*innen, Akteur*innen sowie ande-
rer Autor*innen zu den erwünschten Zielen von 
Reparieren und Selbermachen eingebracht und 
reflektiert wurden, entwickel und wende ich in 
diesem Kapitel gezielt eigene normative Rahmun-
gen an. 

 

Nachhaltigkeits
diskurse und 

-experimente  
als Transforma
tionsarena

Die gegenwärtige Transformationsdebatte lässt 
sich als eine Art Arena vorstellen, in der die Not-
wendigkeiten und Ziele der Transformation ver-
handelt und verschieden Strategien ausgehandelt 
und erprobt werden. In dieser Arena werden kon-
stant und dynamisch Systemwissen, Zielwissen 
und Transformationswissen als die drei zentralen 
Wissensformen der transdisziplinären Nachhal-
tigkeitsforschung (ProClim 1997) produziert. Sys-
temwissen bezieht sich auf den Ist-Zustand und 
das Wissen zu den Ursachen, Zusammenhängen, 
Strukturen und Prozessen, die derzeitige Nach-
haltigkeitsprobleme kennzeichnen. Zielwissen 
umfasst die normativen Bewertungen des Ist-
Zustands und definiert auf die Zukunft gerichtete 
(erwünschte) Szenarien und orientiert sich dabei 
an gesellschaftlich ausgehandelten Grenzwerten, 
Leitbildern und ethischen Prinzipien. Transfor-
mationswissen ist das Wissen darüber, wie, aus-
gehend vom Ist-Zustand, ein Soll-Zustand erreicht 
werden kann, wie sich Verhältnisse verändern 
können und welche Rolle hierbei beispielsweise 
verschiedene Strategien, Praktiken oder Ereignis-
se spielen. In diese Arena platziere ich nun Re
parieren und Selbermachen einerseits als trans
formative Praktiken an sich und andererseits  
als Forschungsgegenstand von Transformations
forschung, um hieraus wiederum System- und 
Transformationswissen zu generieren. 

Als Ausgangslage der Betrachtung werden 
zunächst nichtnachhaltige Verhältnisse und die 
Unmöglichkeit von Nachhaltigkeit in selbigen 
problematisiert. Genauer formuliert, geht es um 
Produktions- und Konsumverhältnisse als begriff-
liche Klammer für die Strukturen und Praxen der 
Produktion, Distribution und Konsumption von 
Gütern und Artefakten sowie um die sie konsti-
tuierenden Regeln, Konventionen, Bewertungen 
und Bedeutungen. Diese Verhältnisse sind aus 
verschiedenen Gründen nicht nachhaltig und ver-
unmöglichen oder zumindest erschweren nach-
haltigere Praktiken im Verhältnis zu den Dingen 
(und damit den Ressourcen und Leistungen der 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Natur). Ein Kernaspekt der Nichthaltigkeit ist der 
Widerspruch zwischen der Übernutzung von Res-
sourcen, die gleichzeitig die natürliche Lebens-
grundlage darstellen. Im Folgenden werden ver-
schiedene weitere Widersprüche innerhalb der 
Verhältnisse identifiziert und Reparieren und Sel-
bermachen in ihrem Potenzial analysiert, an den 
problematischen Widersprüchen in Produktions- 
und Konsumverhältnissen (System) anzuschlie-
ßen und diese zu verändern (Transformation). Um 
verschiedene Formen der kritischen und trans-
formativen ‚Arbeit an den Verhältnissen‘ zu unter-
suchen, werden drei ‚Baustellen‘ identifziert. Die 
Metapher der Baustelle wird deshalb gewählt, um 
den de- und rekonstruierenden Charakter der 
Arbeit an den Verhältnissen zu betonen. Die Bau-
stellen werden mithilfe von drei Ansätzen kriti-
scher Theorie definiert, welche die spezifischen 
Eigenschaften gegenwärtiger Verhältnisse prob-
lematisieren (Systemwissen) und vor deren Hin-
tergrund spezifische Wirkungen kritischer und 
transformativer Praktiken beobachtet werden 
können (Transformationswissen). 

Das Transformationswissen wird vor allem 
aus den empirischen Beobachtungen des Repara/
kul/tur-Projekts generiert. Nun wurde bereits in 
allen vorangehenden Kapiteln Reparieren und 
Selbermachen aus vielen (je nach Geschmack 
vielleicht sogar zu vielen) verschiedenen konzep-
tionellen Blickwinkeln heraus betrachtet. Die 
Frage ist also angebracht, warum nun noch mehr 
theoretisches Geschütz aufgefahren werden soll. 
Der Grund ist, dass im Folgenden versucht wer-
den soll, mithilfe kritischer Theorie(n) Reparie-
ren und Selbermachen zunächst als (potenzielle) 
kritische Praktiken zu rekonstruieren. Natürlich 
ist es eindeutig, dass insbesondere die organisier-
ten Akteur*innen der Reparier- und Selbermach-
bewegung ihren Ausgangspunkt in einer Kritik 
der Verhältnisse nehmen. Im Folgenden soll je-
doch versucht werden, noch stärker hinter die 
Intentionen zu blicken und Kritik als eine Perfor-
manz oder kritische Praxis zu betrachten. Kriti-
sche Praktiken dürfen daher nicht mit Praktiken 
der Kritik verwechselt werden. Mit kritischen 
Praktiken bezeichne ich soziomaterielle Arrange-
ments und damit assoziierte Bedeutungen und 
Bewertungen, die sich an den Widersprüchen 
gegenwärtiger Verhältnisse ‚reiben‘ und sich der 
Performanz der Widersprüche (beispielweise Kon-
sumieren um des Konsums willen, Bedürfnis
steigerung ohne Bedarf) verweigern. Erst mit der 
Identifikation der ‚Reibungspunkte‘ lässt sich 
meines Erachtens genauer untersuchen, woraus 

sich transformative Wirkungen entwickeln kön-
nen. Die kritische Praxis hebt spezifische Proble-
me und Widersprüche hervor, die transformative 
Praxis experimentiert mit neuen oder veränder-
ten Elementen, welche die Widersprüche auflö-
sen oder überwinden sollen. In den vorhergehen-
den Kapiteln wurde bereits festgestellt, wie Repa-
rieren und Selbermachen auch als Widerstand 
gegen die vorwiegend linearen Produktions- und 
Konsumsytemen verstanden werden können (Ka-

pitel 3), wie sie als Care-Praktiken an der Fragilität 
und Ambivalenz soziomaterialler Verhältnisse 
arbeiten (Kapitel 5) oder wie Reparatur-Initiativen 
als Praxisgemeinschaften Räume der Emanzi
pation schaffen (Kapitel 6). Es wurde aber auch he-
rausgearbeitet, dass Reparieren und Selber
machen zwar als Arbeit an / Bearbeitung von 
prekären Verhältnissen gesehen werden können, 
sie aber selbst in vielerlei Hinsicht prekär sind. 
Reparieren und Selbermachen kann aus vielen 
Gründen nicht gelingen und das liegt größtenteils 
an den Verhältnissen selbst, die sie zu verändern 
suchen. Wie können Reparieren und Selberma-
chen dann also überhaupt zu transformativen 
Praktiken werden?

Albert Einstein wird unterstellt, gesagt zu ha-
ben: „Probleme kann man niemals mit derselben 
Denkweise lösen, durch die sie entstanden sind.“ 
Mit diesem Zitat wird häufig Kritik daran geübt, 
dass die durch den intensiven Einsatz von Tech-
nologien verursachten Probleme durch den Ein-
satz neuer Technologien gelöst werden sollen. 
Mehr oder weniger sinngemäß ließe sich diese 
Feststellung auf die Paradoxie des Versuchs über-
tragen, reparaturverunmöglichende Verhältnisse 
durch Reparieren zu verändern: ‚Probleme kann 
man niemals mit derjenigen Handlungsweise 
lösen, die problematisch geworden ist.‘ Ober-
flächlich betrachtet, stehen Reparieren und Sel-
bermachen, ob nun von einzelnen Menschen 
oder in Gemeinschaften ausgeführt – auf ähnli-
che verlorenem Posten wie andere Versuche, in 
nichtnachhaltigen Verhältnissen nachhaltig zu 
handeln. Um jedoch hinter eine oberflächliche 
Interpretation zu blicken, ist es unerlässlich, noch 
einmal systematisch auf den Punkt zu bringen, 
was und wie Reparieren und Selbermachen kri-
tisch und transformativ wirken, wie die Sichtbar-
machung, Wiederbelebung, Normalisierung oder 
Weiterverbreitung dieser Praxisformen die Ver-
hältnisse verändern kann, die sie marginalisieren 
und erschweren. Kritische Theorie beziehungs-
weise kritische Theorie-Ansätze sollen im Folgen-
den dabei helfen, die Wahrnehmung dessen zu 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

schärfen, um welche Aspekte der Verhältnisse es 
sich genau handelt, die problematisch werden, 
und was Reparieren und Selbermachen zu ‚mehr‘ 
macht als marginalisierten Praxisformen. Dabei 
gehe ich davon aus, dass es für die Untersuchung, 
aber auch die Förderung der transformativen Wir-
kung wesentlich ist, Reparieren und Selberma-
chen zunächst in ihren Eigenschaften als kritische 
Praxis zu verstehen, die an spezifische Widersprü-
che gegenwärtiger Produktions- und Konsumver-
hältnisse anschließt und diese problematisiert. 
Diese Problematisierung bildet den Ausgangs-
punkt für transformative Experimente und Prak-
tiken, welche die Widersprüche auflösen oder 
überwinden sollen. 

Um Kritik und Transformativität aus unter-
schiedlichen Blickwinkeln heraus zu betrachten, 
nähere ich mich der Empirie aus der Perspektive 
von drei Ansätzen kritischer Theorie, die gewis-
sermaßen das Handwerkszeug für die Untersu-
chung der Baustellen liefern. Diese wurden des-
halb ausgewählt, weil sie die problematisierten 
Produktions- und Konsumverhältnisse und ihren 
Zusammenhang mit den in diesem Buch fokus-
sierten Mensch-Ding-Verhältnissen und -Bezie-
hungen aus verschiedenen Blickwinkeln heraus 
verstehen helfen.

Die erste Baustelle fokussiert die Produktions- 
und Konsumverhältnisse vor dem Hintergrund ei-
ner „Kritischen Theorie des Kapitalismus“ (Fraser 
2019) und wie diese problematische Mensch-Ding-
Verhältnisse konstituieren. Dabei orientiere ich 
mich an dem bereits in Kapitel 2 genannten his-
torischen Materialismus sowie der Perspektive 
anderer kapitalismuskritischer Autor*innen (Karl 
Polanyi und Zygmunt Bauman). Diese Perspek
tiven nutze ich in sehr zugespitzter Weise dazu, 
um die Problematisierung von Reparieren und 
Selbermachen in der Markt- beziehungsweise 
Konsumgesellschaft zu skizzieren. Anhand empi-
rischer Beobachtungen wird dargestellt, wie Re-
parieren und Selbermachen sich gegenwärtig als 
kritische Bewegung formieren und in den kapi
talistischen Systemen der Produktion als wider-
ständig und die kapitalistischen Logiken aufbre-
chend charakterisiert werden können.

Auf der zweiten Baustelle werden Mensch-Ding-
Beziehungen mit Bezug auf die Resonanztheorie 
von Hartmut Rosa (2019) thematisiert. Dabei neh-
me ich den Anspruch der Resonanztheorie ernst, 
eine kritische Theorie zu sein, welche die Krisen 
der Gesellschaft und sozialer Ordnung(en) nicht 
nur erklärt, sondern diese auch (ideologie)kri-
tisch betrachtet und der es darüber hinaus ge-

lingt, Anschlussstellen und Orientierungen für 
eine positive Überwindung der Krisen zu ent
wickeln (vgl. auch Henkel 2016). Ich nutze die Re-
sonanztheorie, um mich dem Reparieren und 
Selbermachen als Teil von Biografien und alltäg-
lichen Lebensführungen von der ‚positiven Seite‘ 
her, das heißt von einer Art Zielvorstellung für 
eine gelingende Mensch-Ding-Beziehung, zu nä-
hern. Anhand von Kategorien oder Dimensionen, 
die, aufbauend auf Rosas Ausführungen, als Cha-
raktersitika gelingender Resonanzbeziehung qua-
lifiziert werden können, wird untersucht, wie Re-
parieren und Selbermachen einen nachhaltigen 
Umgang mit Dingen sowohl als Teil einer gelingen-
den Ding- als auch Weltbeziehung fördern können.

Auf der letzten Baustelle zoome ich mit einer 
More-than-human-Perspektive (vgl. auch Kapitel 2, 

S. 43 ff) in Mensch-Ding-Hybride hinein und versu-
che, den Dingen und Menschen als miteinander 
agierenden Körpern in der Beobachtung mehr 
Raum zu geben. Dabei nutze ich Begriffe aus dem 
Werk von Donna Haraway (Haraway 1995, 2018), 
um insbesondere die Wiederherstellung und das 
Selbermachen von Dingen als potenzielle Über-
windung von nichtnachhaltigen Dualismen von 
Menschen und Dingen zu untersuchen. Reparie-
ren und Selbermachen entfalten sich in dieser 
Lesart als eine Performanz von „response-ability“, 
also der Fähigkeit, die ‚Bedürfnisse‘ von Dingen 
(der materiallen Umwelt) zu begreifen und sich 
dieser anzunehmen.

Auf den drei Baustellen wird bewusst etwas 
hemdsärmelig agiert. Zu den als kritischen Theo-
rien aufgerufenen Konzepten und ihren Autor*in-
nen liegen umfassende Literaturen und empiri-
sche Forschungsarbeiten vor, denen ich an dieser 
Stelle in keinster Weise gerecht werde. Ich ent-
reiße den komplexen Ansätzen einige ihrer Ele-
mente und Kategorien und spitze sie stark zu, um 
sie dann als Werkzeuge zur analytischen Bearbei-
tung der transformativen Baustellen zu nutzen. 
Hemdsärmeligkeit und spitzes Werkzeug sind aus 
meiner Sicht aber unabdingbar, um in der (biswei-
len verstörenden) Komplexität und Umfassend-
heit der multiplen Krisen der Gegenwart die (be-
fürchtet wenigen) Elemente herauszuarbeiten, 
die eine Erweiterung des Transformationswis-
sens ermöglichen (und Grund zur Hoffnung auf 
Veränderung vermitteln). 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

Nachhaltigkeit 
als (unmögliche)  
kulturelle Praxis

Reparieren und Selbermachen wurden in den vo-
rangegangenen Kapiteln oft als soziale Praktiken 
oder Praxisformen charakterisiert, das heißt als 
sinnhafte und zeitlich und  / oder räumlich ver-
knüpfte Verkettungen von sprachlichen und phy-
sischen Phänomenen, von Sagen und Tun (vgl. 
auch Hillebrandt 2014). Mit kultureller Praxis sind 
darüber hinaus Praxisformen gemeint, denen 
eine gewisse Geltung in der symbolischen, ästhe-
tischen, praktischen und narrativen Ordnung 
einer Kultur beigemessen wird und die Relevanz 
für die kulturelle Identität haben. Kultur – ver-
standen als alles das, was Menschen gestaltend 
hervorbringen – wäre damit nicht auf den klassi-
schen Kulturbetrieb begrenzt, sondern reicht weit 
in die alltägliche soziale Praxis, die Gestaltung 
sozialer Beziehungen und die Reproduktion so-
zialer Bedeutungen hinein. Nachhaltigkeit als 
kulturelle Praxis bedeutet vor diesem Hinter-
grund, dass normative Prinzipien des Leitbilds 
der Nachhaltigkeit zum einen als soziale Bedeu-
tungen das praktische Sagen und Tun formen 
beziehungsweise sinnhaft rahmen und zum an
deren einen symbolischen, ästhetischen und nar
rativen Geltungsanspruch erheben. Diese sehr 
breite und nahezu allumfassende Sichtweise einer 
Kultur der Nachhaltigkeit findet bisweilen auch 
in den Debatten um nachhaltige Entwicklung 
und die „Große Transformation zur Nachhaltig-
keit“ (WBGU 2011) Verwendung. Diese thema
tisiert nicht weniger als einen „umfassenden 
Umbau aus Einsicht, Umsicht und Voraussicht“ 
(WBGU 2011: 5), der eine „Kultur der Achtsamkeit“ 
(aus ökologischer Verantwortung) mit einer „Kul-
tur der Teilhabe“ (als demokratische Verantwor-
tung) sowie einer „Kultur der Verpflichtung“ ge-
genüber zukünftigen Generationen (Zukunfts
verantwortung) verbindet. 

Diese normativen Leitideen kultureller Praxis 
scheinen in einem krassen Widerspruch zur ge-
genwärtigen (materiellen) Kultur zu stehen. Das 
zeigt sich nicht zuletzt in Fragen des Konsums. 
Trotz der starken medialen Aufmerksamkeit für 
Umweltthemen, des großen Umfangs an Wissen 
über die ökologischen und sozialen Folgen 
menschlichen Handelns und des steigenden be-
ziehungsweise gleichbleibend hohem Umwelt-

bewusstseins (siehe etwa Belz et al. 2022), bleibt 
der individuelle ökologische Fußabdruck in 
Deutschland hoch. Das liegt nur in begrenztem 
Umfang daran, dass individuelle Spielräume zu 
wenig genutzt werden. Statt des „umfassenden 
Umbaus“ hat das Narrativ der Nachhaltigkeit 
auch im politischen Diskurs an normativer Kraft 
verloren, hat sich eine „Politik der Nichtnach
haltigkeit“ stabilisiert, die trotz ökopolitischer 
Rhetorik an Wachstumsimperativen und einem 
Ideal der (Wahl)freiheit und Selbstverwirklichung 
festhält (Blühdorn 2018). Produktions- und Kon-
sumsysteme in hochindustrialisierten Ländern 
motivieren eher nichtnachhaltigen als nachhal
tigen Konsum und im Alltag werden vielfältige 
Einladungen dazu ausgesprochen, eher mehr als 
weniger zu konsumieren: Ein Neukauf von Elek-
tronikgeräten ist in vielen Fällen günstiger als die 
Reparatur, Städte sind oftmals auto- als fahrrad-
freundlicher, mehrfach verpackte Ware meist 
preisgünstiger als lose und es erscheint vielen 
bequemer, sich neue Kleidung nach Hause schi-
cken zu lassen und diese bei Nichtgefallen zu-
rückzuschicken, als sie im Laden anzuprobieren 
oder sie sich sogar selbst zu nähen. 

Eine Kultur der Achtsamkeit und Verantwor-
tung für ökologische Belange in Strukturen zu 
pflegen, die vor allem auf Basis von Unachtsam-
keit und Verantwortungslosigkeit gegenüber der 
Reproduktionsfähigkeit und Stabilität von Öko-
systemen etabliert wurden und diese Logiken in 
sich tragen, scheint ein Ding der Unmöglichkeit 
zu sein. Die Problematik wird dadurch noch ver-
schärft, dass den Konsumgütern und Dienstleis-
tungen die ökologischen Kosten nicht angesehen 
werden. Noch unsichtbarer als die ökologischen 
Kosten von Konsum sind die sozialen Kosten, die 
unter anderem durch die globale Hierarchisierung 
der Produktionsformen und die Auslagerung der 
Produktion in Billiglohnländer sowie die globale 
Ungleichverteilung der Umweltrisiken und Klima-
folgen resultieren. Diesen Zustand der „Unüber-
sichtlichkeit der Verhältnisse“ und die dadurch 
verursachte „Uneinlösbarkeit des Kant’schen Im-
perativ“ hat bereits Karl Polanyi als Folgen der 
„großen Transformation“ von der Agrar- hin zur 
Industriegesellschaft problematisiert (Polanyi 
1973: 154). Die vermeintlichen Freiheiten, welche 
die Marktgesellschaft bietet, lassen sich mit Pola-
nyi als negative Freiheiten bezeichnen, die zwar 
die Freiheit zur Wahl von Produkten bietet, aber 
nicht die Freiheit zur Wahl von Konsequenzen. 
Jede auch noch so einfache Alltagshandlung, wie 
das Heizen der Wohnung, der Kauf von Fleisch, 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

die Nutzung motorbetriebener Fahrzeuge oder 
das Trinken von Kaffee, hat sozial-ökologische 
Wirkungen, die zeitlich und geografisch weitrei-
chend, aber für die einzelnen Handelnden kaum 
überschaubar geschweige denn in allen ihren 
Konsequenzen tragbar sind. Polanyi fragt vor die-
sem Hintergrund, „unter welchen gesellschaftli-
chen Bedingungen Menschen mit dieser Freiheit 
überhaupt so umgehen können, dass sie anderen 
nicht schaden, sondern nützen.“ (Brie 2015: 42).

Polanyi sieht eine gesellschaftliche Umgestal-
tung deshalb als zwingend notwendig an, um Be-
dingungen zu schaffen, unter denen Menschen 
fähig sind, verantwortlich und solidarisch zu han-
deln und „es uns erlaubt wird, die unvermeidliche 
Last unserer Verantwortung für Zwang und die 
Einmischung in das Leben unserer Mitmenschen 
bewusst zu schultern« (Polanyi 2005: 272). 

Vor diesem Hintergrund widme ich mich im 
Folgenden der Frage, wie Reparieren und Selber-
machen als kritische Praktiken über die Kritik 
eine gewisse Übersichtlichkeit über die Verhält-
nisse herstellen, um dann als transformative 
Praktiken an ihnen wirksam zu werden.

Erste Baustelle: 
Reparieren und 
Selbermachen als 
Bruch kapitalis
tischer Logiken 

„Warum zwei Karls besser sind als einer“ betitelt 
Nancy Fraser (2019) ihren Beitrag zu einer kriti-
schen Theorie des Kapitalismus und zeigt auf, wie 
die Ansätze von Karl Marx und Karl Polanyi mit-
einander kombiniert werden können, um einen 
„umfassenden Begriff des Kapitalismus als insti-
tutionalisierter sozialer Ordnung“ (Fraser 2019: 
66) zu entwickeln. Wichtig ist dabei nach Fraeser 
zum einen, Krisen in ihrer strukturellen Verursa-
chung durch die tiefliegenden Widersprüche der 
gegenwärtigen sozialen Ordnung zu untersuchen. 
Zum anderen muss eine kritische Theorie des 
Kapitalismus die sozialen Reaktionen auf die Wi-
dersprüche und Krisen aus einer lebenswelt
lichen und Handlungsperspektive heraus verste-
hen können, um schließlich eine emanzipatori-
sche Perspektive für einen Ausweg aus der Krise 
zu eröffnen. Für Fraeser besteht der Vorteil einer 

Kombination der Perspektiven von Karl Marx und 
Karl Polanyi darin, dass Ersterer die innersyste-
mischen Widersprüche einer kapitalistischen 
Ökonomie aufzeigt (und dabei das Verhältnis zur 
Gesellschaft vernachlässigt), während Letzterer 
die intersystemischen Widersprüche im Verhält-
nis von Ökonomie, Gesellschaft und Natur einer 
Marktgesellschaft analysiert (jedoch die Rolle 
von Kapital(ismus) nicht behandelt). Ähnlich wie 
Fraeser, aber mit etwas anderen Konnotationen 
kombiniere ich einige Überlegungen der beiden 
kritischen Theoretiker, um zunächst Kommo
difizierung beziehungsweise „Zur-Ware-Werden“ 
und kapitalistische Wertregimes als zwei Proble-
me gegenwärtiger Produktionsverhältnisse zu 
entwickeln, die eine Basis für die Beschleunigung 
und Linearität von Produktionsprozessen schaf-
fen. Ich rekurriere dann auf den Begriff der Kon-
sumgesellschaft, um problematische Konsumver-
hältnisse als Folge und zugleich Stabilisierer der 
Produktionsverhältnisse zu fokussieren. 

Problematische 
Produktionsverhältnisse

Obwohl Marx nicht explizit von Kommodifizie-
rung spricht und Polanyi nicht vom Kapitalismus, 
entwickeln beide jedoch eine ähnliche oder zu-
mindest komplementäre Problemsicht auf ka
pitalistische Verhältnisse. Wie in Kapitel 2 an
gesprochen (vgl. S. 38 ff), fokussiert Marx das Zur-
Ware-Werden menschlicher Arbeit und ihrer 
Erzeugnisse (Marx 1872) und die hieraus resultie-
rende Abgrenzung oder Entfremdung zwischen 
Menschen, ihrer produktiver Arbeit und ihren 
Bedürfnissen. Durch die Warenförmigkeit werden 
Arbeit und Produkt(ion) zur Verfügungsmasse 
kapitalistischer Akkumulation, die Qualität von 
Arbeit(sbedingungen) und Produkten werden ab-
hängiger von Marktpreisen als von Bedarfen oder 
Bedürfnissen. Polanyis Begriff der Kommodifizie-
rung (oder Kommerzialisierung, (Polanyi 1973; 
2005) ist etwas breiter angelegt. Er beobachtet, 
wie die Einführung freier Märkte und die Um-
wandlung von Arbeit, Boden und Geld in „fiktive 
Waren“ im Kontext der industriellen Revolution 
nicht nur menschliche Arbeit, sondern auch die 
Arbeit der Natur (billig) verfügbar machten. Dies 
führte zwar zu wachsendem industriellem Fort-
schritt, brachte aber gleichzeitig eine wachsende 
soziale Ungleichheit und einen steigenden Res-
sourcenverbrauch mit sich. Im Zuge der von ihm 
beschriebenen Verallgemeinerung des Markt

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

prinzips wurden wirtschaftliche Tauschprozesse 
nach und nach unabhängig von sozialen Bezie-
hungen und natürlicher Reproduktions- und Re-
generationsfähigkeit. Die sozialen Prozesse wur-
den hingegen abhängig von und bewertet nach 
wirtschaftlicher Zweckmäßigkeit. Während bei 
Marx die Kommodifizierung innerhalb des öko-
nomischen Systems problematisiert wird, ist es 
bei Polanyi die Kommodizierung natürlicher und 
gesellschaftlicher Verhältnisse durch eine davon 
zuvor abgegrenzte Ökonomie. Diese Überformung 
oder Zurichtung von menschlicher Arbeit, den 
Erzeugnissen der Produktion sowie von Gesell-
schaft und Natur schlägt sich unter anderem 
in der Linearität gegenwärtiger Produktionsver-
hältnisse nieder. Die lineare Struktur der Wert-
schöpfung ermöglicht deshalb eine (aus ökono-
misch-monetärer Sicht) Optimierung von Pro-
duktionsprozessen, weil sie die Schnittstellen und 
Rückkopplungen zwischen den einzelnen Phasen 
der Wertschöpfung gering hält und mit der Opti-
mierung jeder Phase versucht, die Wertsabschöp-
fung in Form von Kapital zu erhöhen. Da alles in 
diesem Prozess zur Ware wird oder werden kann, 
lässt sich der Preis menschlicher und natürlicher 
Arbeit ‚nach unten optimieren‘. Natur kann als 
Quelle und Senke wirtschaftlicher Produktivität 
in steigendem Ausmaß übernutzt und über-
schmutzt werden, denn die linearen Produktions-
prozesse und der Naturverbrauch am Anfang und 
am Ende der Wertschöpfungskette lassen sich 
global flexibel verteilen. Genauso kann auch die 
Ware Arbeitskraft flexibel auf dem globalen Markt 
ausgewählt werden, und zwar je nach Angebots-
lage, Einkommensniveau und Arbeitsschutzstan-
dards. Nicht nur die Linearität der Produktionsver
hältnisse, sondern auch die Eindimensionalität 
der Definition des Wertes der Wertschöpfung sind 
problematisch, da sie sich vorwiegend auf den 
(monetären) Mehrwert beziehen. Der Erhalt von 
Natur oder Gesundheit als Wert wird dem Erzie-
len und Steigern von monetärem Mehrwert un-
tergeordnet. Das Wachstum industrieller Produk-
tivität und materieller Wertschöpfung ist dabei 
nicht vornehmlich an Bedarf und Gebrauchswert 
orientiert. Denn auch dann, wenn einerseits in 
stetig steigendem Umfang ein enormes Spektrum 
an Gütern zur Verfügung steht, wird andererseits 
in hohem und steigendem Maße Schaden an 
menschlicher und ökologischer Gesundheit an-
gerichtet, wobei sowohl Wertschöpfung als auch 
Schadschöpfung in der globalen Gesellschaft ex-
trem ungleich verteilt sind. Kapitalistische Wert-
regimes formen darüber hinaus die gesellschaft-

lichen Bewertungen von Arbeit, denn auch dann, 
wenn Lohn- oder Erwerbsarbeit möglichst billig 
sein soll, erfährt sie dennoch als vermeintlicher 
Motor der wirtschaftlichen Produktivität höhere 
monetäre Wertschätzung und wirtschafts- oder 
arbeitspolitische Aufmerksamkeit als beispiels-
weise Hausarbeit oder Care-, Sorge- und soziale 
Arbeit. Für die Analyse von Reparieren und Sel
bermachen als potenziell kritische und trans
formative Praktiken leite ich drei Widersprüche 
kapitalistischer Produktions- und Konsumver-
hältnisse ab: (1) Der Widerspruch zwischen der 
linearen und beschleunigten Produktion und der 
Kreislaufförmigkeit sowie dem Zeitbedarf natür-
licher Regeneration als der Voraussetzung für 
Produktion; (2) der Widerspruch einer eindimen-
sionalen Bewertungspraxis, die auf monetäre 
Werte fixiert ist und dabei die mehrdimensiona-
le beziehungsweise komplexe Schadschöpfung 
abkoppelt, sich damit aber langfristig selbst 
gefährdet; (3) der Widerspruch, der dadurch er-
zeugt wird, dass reproduktive und damit wert-
erhaltende oder -erneuernde Arbeit zugunsten 
kapitalistischer Wertabschöpfung abgewertet 
wird. 

Während mit Marx und Polanyi vor allem ei
nige Aspekte der problematischen Produktions-
verhältnisse beschrieben werden konnten, wird 
sich mit Zygmunt Bauman den problematischen 
Konsumverhältnissen genähert.

Problematische  
Konsumverhältnisse

Zygmunt Bauman hat sich in seinem Werk mit 
einer Reihe unterschiedlichster Themen ausein-
andergesetzt (vgl. Junge und Kron 2014), seine 
Arbeiten zur Konsumgesellschaft sind durch die 
Kritik der politischen Ökonomie von Marx beein-
flusst, bilden aber einen eigenen kapitalismus
kritischen Ansatz aus. Die für uns zentrale Beob-
achtung Baumans besteht darin, dass mit dem 
zunehmenden ‚Produktionismus‘ der kapitalis
tischen Produktionsverhältnisse eine „konsumis-
tische Revolution“ (Bauman 2009: 38) vonstatten-
ging, durch welche die Gesellschaft zur Konsum-
gesellschaft wurde. Für Bauman ist Konsumismus 
eine idealtypische Bezeichnung für „eine Art 
gesellschaftliches Arrangement, das daraus resul-
tiert, dass alltägliche, ständig vorhandene und 
gewissermaßen systemneutrale menschliche 
Bedürfnisse, Wünsche und Sehnsüchte zur ent-
scheidenden Antriebs- und Triebkraft der Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

schaft recycelt werden […] Die Ära des „Konsumis-
mus“ bricht [dann] an, wenn der Konsum jene 
Rolle als Dreh- und Angelpunkt übernimmt, die 
in der Gesellschaft von Produzenten die Arbeit 
spielte“ ( Bauman 2007: 41). Das ist nach Bauman 
nicht einfach nur ein Effekt der Zurichtung der 
Gesellschaft durch den Kapitalismus, sondern 
folgt aus der schwindenden Ordnungsfunktion 
und normativen Orientierungswirkung des Staa-
tes zugunsten der Ordnungsmacht des Marktes. 
An die Stelle sozialer Bindung und Orientierung 
durch staatliche Ordnung treten die individuelle 
Konsumfreiheit und die konsumistische oder ma-
terialistische Selbstverwirklichung als Orientie-
rungsziele. Ein konsumistischer Lebensstil ist da-
bei nicht eine Aneinanderreihung (vermeintlich) 
frei getroffener Entscheidungen, sondern wird zu 
einem „kohärenten Lebensprogramm“ (Bauman 
2005: 204). Die Mitglieder einer Konsumgesell
schaft sind in erster Linie Konsument*innen, de-
ren konsumistische Leistung vorrangig definiert, 
wie viel Ansehen und Aufmerksamkeit sie genie-
ßen. Ein konsumistischer Lebensstil ist so normal 
wie wünschenswert. Konsum dient dabei nicht in 
erster Linie der Befriedigung von Bedürfnissen, 
Sehnsüchten und Wünschen, er markiert vielmehr 
die Suche nach Zugehörigkeit als Reaktion auf die 
Verunsicherung durch den Rückzug des Staates 
aus seiner Orientierungsfunktion. Über den Kon-
sum wird sich eine Eintrittskarte in die Konsum-
gesellschaft erkauft und er legitimiert die Existenz 
des Individuums in ihr. Nach Baumann sind nicht 
nur die Arbeiter*innen, sondern alle Mitglieder 
einer Gesellschaft zu einer Ware geworden, auch 
sie wurden kommodifiziert. 

Um also den Produktionismus beschleunigter 
und linearer Wertschöpfung zu rechtfertigen und 
zu stabilisieren, muss Konsumismus angeregt 
werden, müssen durch kontinuierliche Produkt- 
und Dienstleistungsinnovationen stetig Bedürf-
nisse gesteigert und neu geschaffen werden. Das 
Narrativ ‚wenn alle fleißig konsumieren, ist die 
Welt in Ordnung‘ ist in die materialistische Kultur 
eingebrannt. Begriffe, wie ‚Konsumklima‘, stellen 
Konsum wie ein natürliches Phänomen dar und 
es wird suggeriert, dass es auf die Konsumleis-
tung jeder und jedes Einzelnen ankommt, ob das 
‚Klima‘ sich positiv oder negativ entwickelt. Die 
Ermöglichung von Konsum und einem gewissen 
materiellem Wohlstand ist gleichzeitig zum 
Hauptversprechen politischer Akteur*innen ge-
worden und selbst Parteien, die für engagierten 
Umweltschutz oder soziale Gerechtigkeit stehen, 
schrecken vor Einschränkungen der Wahlfreiheit 

als möglicher Zumutung einer konsumorientier-
ten Gesellschaft zurück. 

Der am Konsum ausgerichtete Mensch über-
nimmt in der eindimensionalen und linearen Welt 
der gegenwärtigen Produktionsverhältnisse vor 
allem die Rolle des Wertbegehrers und Wertver-
nichters. Das Begehren eines Guts durch direkte 
Nachfrage oder indirekte Präferenzäußerungen, 
wie sie die Marktforschung ermittelt, treibt den 
Preis und somit den Wert in die Höhe. Durch die 
– möglichst zügige – Wertvernichtung wird das 
neue beziehungsweise Ersatzgut begehrenswert. 
In dieser Welt wird aber nicht nur ständig und in 
hoher Geschwindigkeit Wert geschöpft, es wird 
auch in ebenso atemberaubendem Tempo Wert-
losigkeit erzeugt. Gegenstände, Services, aber 
auch Wissen und Fähigkeiten werden durch die 
Einführung neuer Dinge schnell wieder obsolet, 
in beschleunigten Produktionsverhältnissen kann 
sich niemand des Neuheitswerts seiner Konsum-
leistung sicher sein. Der Handel spielt in diesem 
Zusammenhang eine ganz essenzielle Rolle: 
Durch kurze Austauschzyklen und eine riesige 
Bandbreite an Produkt- und Modellvariationen 
werden ein materieller Überfluss und Reichtum 
suggeriert, der zum Greifen nahe ist, und lange 
Ladenöffnungszeiten sowie Möglichkeiten des 
Online-Einkaufs per Mausklick machen den 
Reichtum leicht verfügbar.

Aus dieser bewusst überspitzten Charakteri-
sierung gegenwärtiger Konsumverhältnisse leite 
ich ich einen vierten und fünften Widerspruch als 
Reibungspunkte kritischer Praxis ab. Das sind (4) 
der Widerspruch zwischen einer Anerkennungs-
logik, die vor allem die individuelle Konsumleis-
tung bewertet, und Produktionsverhältnissen, die 
auf konstante Bedürfnissteigerung abzielen, wo-
durch Anerkennung stets prekär ist; und (5) die 
Widersprüchlichkeit in der sozialen Konstruktion 
von Konsument*innen, deren Wahlfreiheit obers-
te Priorität hat, die aber nicht frei wählen können 
(ob sie überhaupt konsumieren oder die Konse-
quenzen ihres Konsums tragen können) und die 
zwar ständig (Konsum)Leistung erbringen müs-
sen, aber eigentlich vorwiegend passive Wertver-
nichter sind. 

In den folgenden Ausführungen werden Be
obachtungen aus dem Projekt Repara/kul/tur in 
ihren potenziellen Eigenschaften als kritische und 
transformative Praktiken reflektiert. Die zitierten 
Text- und Bilddaten repräsentieren analytische 
Kodes, die aus der offenen Kodierung des Mate-
rials stammen und im Folgenden entlang der oben 
skizzierten Widersprüche systematisiert werden. 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Die Ergebnisse sind in drei Hauptüberschriften 
gegliedert, die wesentliche Charakteristiken kri-
tischer und transformativer Praxis zusammen-
fassen. 

‚Irrationale Ökonomie‘ 
und Durchbrechen  
von Linearität

Privates oder gemeinschaftliches Reparieren und 
Selbermachen wirken als regelmäßige oder sogar 
alltägliche Routinen vor dem Hintergrund der 
gegenwärtigen Definition und Organisation von 
Wertschöpfung unökonomisch. In kapitalisti-
schen Produktions- und Konsumverhältnissen 
sind solche Praktiken nur dann von Wert, wenn 
beispielsweise durch einen Do-It-Yourself-Trend 
eine Nachfrage nach neuen Produkten (Ratgeber-
bücher, Bastelsets, Werkzeug) oder Dienstleistun-
gen entsteht und Menschen ihre Konsumleistung 
als „Craft Consumer“ (Campbell 2005) unter Be-
weis stellen können. Werden sie jedoch zur Rou-
tine und sind die Ausstattungbedarfe gesättigt, 
sind Reparieren und Selbermachen markt- und 
identitätsökonomisch quasi wertlos. Aber auch 
‚alltagsökonomisch‘ erscheinen Reparieren und 
Selbermachen wenig sinnvoll, wenn beide ohne 
Fachwissen und Ausrüstung umgesetzt werden, 
denn die Praktiken erfordern Energie, Zeit und oft 
auch Geld, wenn Werkzeuge oder Ersatzteile erst 
angeschafft werden müssen. Ein Neukauf hinge-
gen lässt sich bereits mit wenigen Klicks online 
erledigen, ein attraktives Sonderangebot findet 
sich immer.

Reparieren und Selbermachen sind ökono-
misch aus verschiedenen Gründen irrational, die 
Konterkarierung kulturell dominanter Ökono
mismen ist aber für die Akteur*innen selbst ein 
Teil ihrer kritischen Praxis. Allein schon die Tat-
sache, einer vermeintlich ökonomisch sinnlosen 
Praxis zu frönen, widerlegt eine monetär fixierte 
Wertdefinition. 

„Üblicherweise gibt man für eine Repa
ratur viel Geld aus, um den alten Zustand 
wieder zu erreichen. Deswegen ‚lohnt‘ 
sich in den Augen des Besitzers eine Re
paratur eines Gegenstandes oft nicht, 
man kauft neu! Bei der Selbstreparatur 
ist das anders: Aus unserem Repair-Café 
tragen die Besitzer den alten und repa-
rierten Gegenstand mit mehr Stolz und 

Liebe zum Gerät nach Hause, als der 
Kauf eines neuen solchen ihnen jemals 
verschaffen könnte! Ab jetzt haben sie 
eine persönliche Beziehung zu ihrem 
Gegenstand — und gehen dementspre-
chend damit um.“  
  	 Ausschnitt aus dem Forschungstagebuch  
		  von Sabine

Sabine hebt den Wert des Erhaltens und die da-
durch aufgeladene Wertigkeit des Gegenstands 
hervor. Diese ließe sich nun auch ökonomisch 
deuten. Wenn professionelle Reparaturen zu teu-
er sind, ist die Frage der eigenen oder ehrenamt-
lichen Reparatur eher eine Frage der zeitlichen 
Ressourcen. Bereits der Weg in das Repair-Café 
ist dabei eine Zeitinvestition mit Risiko. Die Gäs-
te müssen mindestens einen ganzen Abend für 
ihren Besuch reservieren, den Hin- und Rückweg 
sowie mögliche Wartezeiten in Kauf nehmen und 
sie tragen das volle Risiko, wenn die Reparatur 
nicht erfolgreich ist oder sogar neue Schäden ver-
ursacht. Diese Investition würde aber – bei einer 
ökonomischen Betrachtungsweise – den Wert 
des Gegenstands erhöhen, ohne große monetäre 
Kosten zu erzeugen. Bei Menschen, deren Alltag 
nicht durch Erwerbs- und Erziehungsarbeit prä-
strukturiert ist, verändert sich das Verhältnis von 
Zeitinvestition zu monetären Kosten. Sie sind bis-
weilen eher dazu bereit, einen ‚Umweg‘ über das 
Repair-Café in Kauf zu nehmen und können auf 
die Funktionstüchtigkeit von Dingen eine Zeit 
lang verzichten. Dies scheint die These der Ir
rationalität zu widerlegen, insbesondere dann, 
wenn Zeit als ökonomische Ressource mitbe-
trachtet wird. Solche Argumentationen spielten 
in den Gesprächen und Beobachtungen der 
Reparateurakteur*innen aber kaum eine Rolle. 
Wurden Geschichten von Reparaturen oder auch 
Selbermachprojekten erzählt oder reparierte 
Gegenstände beschrieben, dann waren vor allem 
der vorhandene oder entstehende emotionale 
Wert der Dinge, die Bedeutung der Dinge und 
die Veränderung der Mensch-Ding-Beziehung 
präsent.

„Ins Repair-Café kommen Menschen 
eben mit Dingen, die ihnen was wert sind. 
Die ihnen am Herzen liegen oder um 
die es zu kämpfen lohnt oder was auch 
immer. Und denen helfe ich jetzt, oder 
mache mit denen zusammen das Ding 
wieder ganz.“  
  	 Matthias im Auswertungsgespräch

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Handelt es sich also bei den Gegenständen, die in 
Reparaturinitiativen repariert werden, um Gegen
stände von hohem emotionalen Wert, wie alte 
Erbstücke, Gegenstände mit hohem Erinnerungs-
wert oder Lieblingsobjekte? Umfragen haben he-
rausgefunden, dass am häufigsten kleine Küchen-
geräte, Haushaltsgeräte und Lampen (Charter 
und Keiller 2014) in Repair-Cafés gebracht werden. 
Geräte also, denen wir auf Anhieb keinen beson-
deren Wert zugestehen würden, sowohl monetär 
als auch symbolisch. Wertvolle Erinnerungen 
werden in der Regel eher nicht mit Toastern ver-
bunden und Pürierstäbe dienen nur bedingt als 
Statussymbol. Auch wenn Matthias in seiner Er-
zählung möglicherweise eher an einen Vinyl-Fan 
mit seinem alten Plattenspieler dachte, wird auch 
in den gemeinsamen Werkstätten immer wieder 
von einfachen Haushaltsgeräten gesprochen, die 
in das Repair-Café getragen werden: Erzählt wird 
dann von der jungem Frau mit dem verkalkten 
Wasserkocher, dem verstopften Staubsauger des 
älteren Herrn oder dem uralten Drucker des 
Bekannten. Es geht oft um Gegenstände, die ge-
meinhin eher als „Workhorses“ (Cox et al. 2013) 
gelten, die für einen niedrigen zweistelligen Be-
trag im Discounter um die Ecke angeboten wer-
den und im Alltag eher möglichst reibungslos 
funktionieren sollen. Möglicherweise ist es aber 
genau das, was den erhaltenswerten Wert aus-
macht: Der ‚existenzielle Wert‘, den diese Alltags-
gegenstände für ihre Nutzer*innen entwickeln. 
In Kapitel 3 wurde bereits beschrieben, welche 
Rolle vermeintlich unscheinbare Alltagshelfer 
für die alltägliche Lebensführung spielen, für die 
Aufrechterhaltung von Routine und die Herstel-
lung von Normalität. Beim Reparieren geht es bis-
weilen aber auch einfach nur um den Erhalt des 
Gegenstands an sich, auch wenn er seine eigent-
liche Funktion nicht mehr erfüllen kann, wie fol-
gende Erzählung verdeutlicht.

„Aber wir erleben Situationen, wie 
jemand mit einem kaputten Sonnen-
schirm kommt, der mit dem Repa
rateur gemeinsam eine Lösung findet, 
wie man dieses Ding wiederbeleben 
kann, dass er wenigstens aufge-
spannt noch für die Tomaten reicht.  
Auch wenn er sich nie wieder schlie-
ßen lässt, weil dieser Mechanismus 
einfach kaputt ist. Also das sind 
tolle Sachen [,] die wir da erleben.  
[…] Also was wir definitiv ja machen  
[,] ist Mut machen, zu überlegen:  

Muss wegwerfen jedes Mal sein? Oder 
geht nicht doch was.“  
  	 Sabine im Auswertungsgespräch

„Gemeinsam wiederbeleben“ und „Mut machen, 
dass noch was geht“: Das Weiterleben des Gegen-
stands steht im Vordergrund, seine ursprünglich 
eingeschriebene Funktion wird gewissermaßen 

„überschrieben“ und es werden andere Funktions-
weisen gefunden. Die Funktionalität eines Gegen-
stands wird zum Gradmesser der eigenen Wirk-
samkeit: Was geht noch? Das bedeutet in diesem 
Zusammenhang auch: Wie weit reichen meine 
eigenen Möglichkeiten? Es ist somit gewisserma-
ßen auch die eigene Wertigkeit, die beim Erhalten 
eines Gegenstands erfahren und bestätigt wird. 
Das Hervorzuhebende dabei ist, dass die Wertig-
keit von Mensch und Ding im Bereich der eigenen 
Selbstwirksamkeit begründet liegt, als außerhalb 
gesellschaftlich normalisierter Wertzuweisungen. 
Es wird eine Nische der Kreativität – im Sinne 
eigener Kreation von Wertigkeit – geschaffen, in 
der eine selbst definierte Form der Wertschöp-
fung betrieben werden kann. 

Die körperliche Involviertheit in die eigene 
Wertschöpfung entfaltet darüber hinaus auch eine 
eigentümliche Wirksamkeit. Es geht nicht nur um 
den „Output“, das heißt den in irgendeiner Form 
erhaltenen Gegenstand, sondern das Tätig-Sein 
am Gegenstand an sich ist bereits wertig. 

„Das Tun selber ist schon Teil der Be
lohnung, wenn man etwas gut macht 
und weiß, ich mache es gerade gut, 
weil ich mir Mühe gebe […] das ist un
mittelbar erfahrbar, weil man geht 
mit der Hand drüber und weiß, es ist 
jetzt eine Super-Oberfläche.“  
  	 Axel in einer Gruppendiskussion

Die lineare Wertschöpfungslogik, die vor allem 
dem fertiggestellten, aber noch unbenutzten oder 
unberührten Gegenstand den höchsten Wert zu-
weist und versucht, den Gewinn zu Lasten der 
Ressourcen und des Arbeitslohns zu maximieren, 
wird schon damit widerlegt, dass bereits die 
Arbeit am Gegenstand zählt. Das Tätig-Werden 
am Gegenstand ermöglicht das unmittelbare und 
physische Erfahren der Wirksamkeit der eigenen 
Handlung und trägt zu einem mehrdimensio
nalen Wertigkeitsverständnis oder gar Wertig-
keitserleben bei.

Mit dem Reparieren, aber auch dem Pflegen 
und Warten von Gegenständen wird der Wert kon-

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Abb. 36 und 37 : Fotos von  
Matthias zum Thema „Sammlung“

Abb. 35: Foto von Moritz 
zum Thema „Sammlung“ 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

tinuierlich neu aufgeladen. Die Nutzungs- und die 
Lebensdauer werden verlängert, es werden Nut-
zungskaskaden errichtet und der – dem Markt 
eher dienliche – konstante Wertverlust eines 
gebrauchten Gegenstands wird verhindert. 

„Ich repariere gerne auch Sachen, 
die teuer hergestellt werden, aber wenn 
ich sie besitze und gerade behalten 
möchte, also […] mein Messer […] das 
habe ich schon ewig und das wird ge-
pflegt und geschärft. Und das habe ich 
immer dabei.“  
  	 Matthias im Auswertungsgespräch

Während Matthias hier von einem Lieblingsgegen
stand spricht (siehe auch die Ausführungen zu Lieblings-

werkzeugen in Kapitel 4), sind es in vielen Fällen auch 
sehr praktische, weniger emotional aufgeladene 
Dinge, die erhalten werden. Wie in Kapitel 3 näher 
beschrieben, wurde in den Selbstbeobachtungen 
auch thematisiert, wie und wo die Gegenstände 
lagern, die noch auf ihre Reparatur warten, die zu-
nächst einmal in eine Warteposition versetzt wer-
den. Die Abbildungen 35 bis 37 zeigen Sammlun-
gen solcher wartenden Dinge.

Die Erzählkoffer enthalten eine Reihe von Bil-
dern solcher und ähnlicher Sammlungen von 
Gegenständen, die an speziellen Orten, in Kisten 
und Kammern aufgehoben werden, um sie ir-
gendwann zu reaktivieren. Das sind oftmals nicht 
nur Gegenstände, die repariert werden müssten, 
sondern auch solche, die – wie im Fall der Kabel-
sammlung oben – als Ersatzteile eingesetzt wer-
den können. Die Sammlungen und Wartezimmer 
enthalten in vielen Fällen Elektrogeräte mit ka-
putten Schaltern, veralteter Software oder einem 
Reinigungsbedarf, aber auch Kleidung, die ge-
flickt und ausgebessert werden muss. Oft sind 
es Gegenstände, die eigentlich nicht dringend ge-
braucht werden, weil es ohne sie geht oder schon 
ein Ersatz vorhanden ist. Oder es sind Dinge, die 
möglicherweise funktional obsolet sind, weil es 
das benötigte Ersatzteil oder Update gar nicht 
mehr gibt. Dennoch scheinen sie eine Art Zu-
kunftsbonus zugewiesen zu bekommen, denn 
sie sind vielleicht ja nur unter den gegenwärtigen 
Umständen nicht mehr nutzbar und Umstände 
können sich ändern. Anstatt dass also die Dinge 
gehen, weil die Umstände ihre Nutzung nicht 
erlauben, bleiben die Dinge deshalb , weil Um-
stände ja veränderlich sind.

Das In-Wartehaltung-Versetzen ist eine Form, 
die Linearität gegenwärtiger Produktions- und 

Konsumsysteme zu durchbrechen. Die Gegen-
stände werden zwar aktuell nicht genutzt, aber 
für die Nutzung verfügbar gehalten. Die betreffen-
den Personen legen sich gewissermaßen eigene 
‚Bibliotheken der Dinge‘ an. Sie bilden Archive, die 
Gegenstände und Ressourcen für sich selbst, aber 
auch für andere verfügbar halten. Vor dem Wie-
der-Inwertsetzen durch die Reparatur kommt 
somit das Inwerthalten für eine noch nicht be-
stimmte oder bestimmbare Zukunft. Das Durch-
brechen der Linearität setzt somit auf einer teils 
noch (zukunfts)offenen, dynamischen Wertde
finition auf, die neben der aktuell sowieso schon 
mehrdimensionalen Wertedefinition noch eini-
ge Platzhalter für Veränderungen aufweist.

Überwindung von  
Entfremdung und  
Wissenshierarchie  
durch Nähe

Die bereits beschriebenen Formen der Inwertset-
zung und Inwerthaltung sind mit einer anderen 
Rolle und einem anderen Rollenverständnis der 
Akteur*innen in den Produktions- und Konsum-
systemen verbunden. Die von außen auferlegte 
Passivität wird durch Akte der alternativen Zu-
weisung von Wert durchbrochen, durch das eige-
ne Handanlegen an eigentlich verschlossene Ge-
genstände und durch die Rekonstruktion und 
aktive Veränderung von Designs. Die kritische 
Praxis ist mit einer Zurückweisung der Rolle als 
Konsumist und Wertvernichter und einer Repo
sitionierung in einer selbst geschaffenen Wert-
erhaltungsnische verbunden.

In den Gesprächen und Diskussionen im 
Projekt war das Erleben von Körperlichkeit und 
körperlicher Wirksamkeit ein wiederkehrendes 
Motiv, zum einen durch die aktive, körperliche 
Auseinandersetzung mit Gegenständen und zum 
anderen durch das Verfolgen eigener, als kreativ 
empfundener Projekte, deren Rhythmus und 
Takt selbst bestimmt werden können. 

SARIKA  „Ich bin der festen Überzeu-
gung, egal was man mit seinen Händen 
kreiert, man bringt die Energie in das 
Ding und …  
SABINE	  Du erzeugst damit automa-
tisch Respekt vor dem Gegenstand, du 
hast dir ihn ja erarbeitet.“ 
     Sarika und Sabine in der Gruppendiskussion

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Hier wird deutlich, dass zugleich eine körperliche 
und eine mentale Nähe zu den Dinge hergestellt 
werden. Dinge werden zu Trägern der Energie, die 
in der Auseinandersetzung mit ihnen auf sie über-
geht. Die Arbeitsleistung wertet den Gegenstand 
aber nicht nur auf, es wird auch eine respektvolle 
Beziehung hergestellt. Der Respekt gegenüber 
dem Ding ist auch eine Art Respekt vor der eige-
nen Arbeit, die der Gegenstand der Person ab-
gerungen hat. Den subjektiven Theorien einiger 
Bürgerforscher*innen zufolge besteht ein fast 
schon kausaler Zusammenhang zwischen der 
Auseinandersetzung mit dem Gegenstand und 
dessen Wertschätzung:

„Das führt zwangsläufig dazu, dass man 
sich mehr damit auseinandersetzt, wie 
man mit Ressourcen umgeht [,] und das 
wiederum führt dann zwangsläufig zu 
der Idee, mehr zu reparieren und weniger 
wegzuschmeißen. Das tut einem gut.“  
  	 Axel in der Forschungswerkstatt

Genauso ist es aber auch möglich, dass die Aus-
einandersetzung mit Gegenständen zu persön
licher Frustration und Abwertung führt. Oft sind 
Gegenstände nur wenig zugänglich, sie verschlie-
ßen sich quasi der Auseinandersetzung mit ihnen. 
In Kapitel 3 wurden verschiedene Fälle diskutiert, 
in denen sich der Wert eines Gegenstandes sowie 
der Respekt vor ihm nicht erarbeitet werden 
konnten, sondern sich an der Widerständigkeit 
des Designs eher abgearbeitet wurde. Die Folge 
war, dass der Respekt vor dem Gegenstand und 
vor allem vor dessen Hersteller eher abgenom-
men hat. Die Widerständigkeit des Dings ent-
spricht dann der Widerständigkeit und den Be-
harrungskräften des Produktionssystems: Die 
Dinge und Verhältnisse sind nicht für die trans-
formative Auseinandersetzung mit ihnen ge-
macht. Doch auch bei gescheiterten Projekten 
und Versuchen werden die in den gegenwärtigen 
Produktions- und Konsumsystemen eher de
klassierten persönlichen Bedeutungen (wieder)
hergestellt und die auferlegte Distanz zu den 
Wertschöpfungsprozessen wird überwunden. 
Allein die Hinwendung zum Gegenstand über-
windet die von außen auferlegte Passivität. Das 
Öffnen eines Geräts öffnet auch prästrukturierte 
oder vordefinierte Rollen der Mensch-Ding-Be
ziehung (siehe auch Kapitel 2). Dies wird von den Ak
teuren auch als Selbstermächtigung empfunden. 

„Das hat ein bisschen was mit […] Selbst-
wert zu tun, beziehungsweise dieses 
‚Das kann ich.‘ […]. Ich würde sagen, das 
ist eine Selbstermächtigung oder so. 
Sich nicht unterkriegen lassen, das ist 
auch so ein Element da drinnen, nicht 
aufgeben.“  
  	 Conny im Auswertungsgespräch

Ein zentraler Aspekt der Überwindung der passi-
ven und entfremdeten Rolle ist die (Re)aktivie-
rung von praktischem Ding-Wissen. Neben der 
physischen Arbeit ist eine kognitive Arbeit von-
nöten, nämlich die Aneignung von technischem, 
Funktions- und Materialwissen. In der Fachwelt 
wird unter dem Begriff „Reverse Engineering“ die 
verstehende Rekonstruktion des Aufbaus und 
Design sowie der Funktionalitäten eines Gerätes 
durch den physischen Vorgang des Auseinander-
nehmens verstanden. Auch wenn die meisten 
Formen der Aneignung praktischen Wissens 
nicht ganz so weit gehen, sind solche inversen 
oder rückwärtsgerichteten Rekonstruktionen – 
wie Kapitel 3 bis 5 zeigen – auch in mehr oder 
weniger alltäglichen Reparaturen zu finden. Ein 
sicherlich eher extremes Beispiel ist das Repa
raturexperiment von Moritz, der verstehen woll-
te, warum ein Backofen nicht mehr funktionierte 
und auch eine vermeintlich professionelle Re
paratur diesen nicht wiederherstellen konnte. Er 
rekonstruierte den elektrischen Schaltplan des 
Herdes und experimentierte mit den verschiede-
nen Schaltkreisen, bis er sowohl den technischen 
Fehler des Ofens als auch den des Reparateurs 
herausfinden konnte (siehe Abb. 9 in Kapitel 3).

Ein solches, quasi-wissenschaftliches Vorge-
hen durchbricht ebenso bestehende Wissens
hierarchien wie einfache Bilddokumentationen 
des Auseinandernehmens eines Gegenstands, das 
Recherchieren von Video-Anleitungen auf ifixit.
de oder der Austausch mit Reparateur*innen im 
Repair-Café. Allein das genaue Untersuchen ei-
nes immer wieder klemmenden Reißverschlus-
ses oder der Ursachen eines Kurzschlusses führt 
schon weg von der reinen Nutzung, von der Rolle 
als reine*r Empfänger*in einer Leistung oder 
Verbraucher*in eines Werts. Das soll nicht heißen, 
dass jedes auch noch so kleine Nachforschen 
nach den Ursachen einer Fehlfunktion schon ein 
Akt der Ermächtigung und Befreiung aus auf
erlegten Wissenshierarchien ist. Es soll eher dar-
auf hindeuten, dass Passivität auch in alltägli-
chen Routinen und mithilfe eher unauffälligen 
Handlungen immer wieder durchbrochen wird 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

und durchbrochen werden muss. Aber auch aus 
diesen kleinen Brechungen und Rissen in der Rol-
le des passiv empfangenden und (ver)nutzenden 
Konsumierenden kann – wie in den vorangehen-
den Kapiteln gezeigt worden ist – potenziell eine 
kritische Praxis resultieren. 

Fazit:  
Experimentieren  
in der Arena  
der  Transformation

Reparierende und Selbermachende verrichten 
Eigenarbeit am Gegenstand, um ihn (wieder)her-
zustellen beziehungsweise seine weitere Nut-
zung/Verwendung zu ermöglichen. In der Pers-
pektive der Akteur*innen der Reparatur- und 
Selbermachbewegung beteiligen sie sich da-
mit nicht nur nicht an der ‚gängigen‘ Wertschöp-
fung, sondern sie entwickeln auch eine alterna
tive, möglicherweise sogar postkapitalistische 
Wertschöpfungspraxis (vgl. Bettinger et al. 2020). 
Vor dem Hintergrund der Empirie wurde in die-
sem Kapitel reflektiert, an welchen Widersprü-
chen kapitalistischer und konsumistischer Ver-
hältnisse sich eine potenziell postkapitalistische 
Praxis aufhängen und entwickeln kann. Diese 
fasse ich im Folgenden, und zwar auch unter 
Rückgriff auf Ergebnisse aus Kapitel 6, zusammen.

Die Kritik an linearen und beschleunigten 
Produktionsverhältnissen wird – wie bereits in 
Kapitel 6 geschildert – mit der Erzählung von der 
Wegwerfgesellschaft verbunden. Das achtlose 
und geringschätzende Wegwerfen wird als die
jenige Praxis identifiziert, die innerhalb der eige-
nen Lebenswelt und Handlungsfähigkeit pro
blematisierbar und transformierbar ist. Die trans-
formative Praxis bricht mit den Logiken der 
Beschleunigung und Linearität, indem sie die 
Lebenszyklen von Dingen durch das Sammeln 
und Erhalten und die Schaffung von bedeutungs-
vollen, emotionalen und ‚Ewigkeitsdingen‘ ver-
langsamt und verlängert. Der Linearität wird ei-
ne Zirkularität entgegengesetzt, nicht nur durch 
das Wiedernutzbarmachen von Dingen, sondern 
auch durch das Inwerthalten beim Verstauen 
und Lagern. Die produktivistische Konstruktion 
von Obsoleszenz oder obsoleten Dingen wird da-
mit dekonstruiert. Die eindimensionale, monetär 
fixierte Wertdefinition wird in der kritischen Pra-
xis der Reparierenden und Selbermachenden 
‚entrationalisiert‘ oder delegimiert, indem sozio-

materielle Räume geschaffen werden, in denen 
konträre ‚Rationalitäten‘ und Wertdefinitionen 
gelten. Die transformative Wirkung der Praktiken 
besteht im Zelebrieren einer vermeintlich irratio-
nalen Ökonomie, in der alternative Währungen 
entwickelt (siehe Ausführungen zum Gabentausch in 

Kapitel 6) und Werte neu ausgehandelt werden. 
Dieser Prozess ist experimentell und ergebnis
offen, denn der Raum ist offen für Unvorherge
sehenes. Menschen bringen mit ihren Dingen 
auch ihre Geschichten und Biografien mit und 
erweitern das Spektrum möglicher Bewertungen. 
In der Auseinandersetzung mit den Dingen kann 
mit neuen Funktions- und Nutzungsweisen ex-
perimentiert werden. Somit können Wertigkeiten 
immer wieder neu entdeckt und zugewiesen wer-
den, jedem vermeintlich obsoleten Ding, jeder 
Erinnerung und jeder köperlichen Fertigkeit 
kann potenziell etwas abgewonnen werden.

Das Sichtbarmachen und die Wiederaufwer-
tung von Obsoletem und Marginalisiertem wider-
setzen sich als kritische Praxis der Abwertung 
von Care. Die vermeintlich obsolet geworden-
den Dinge, Fertigkeiten, Erinnerungen, Wertig-
keiten, Hinwendungs- und Handlungsweisen 
fügen sich zu einer Care-Assemblage, in der fast 
jede*r Mensch und jedes Ding seine Nische des 
Sich-Kümmerns finden kann: Wortkarge Tech-
nik-Profis, kommunikative Organisator*innen, 
Kuchenbäcker*innen, Geschichtenerzähler*in-
nen, Dinge mit und ohne Geschichte, Luxusdin-
ge und Billigprodukte. Auch Menschen, die ein-
fach nur ihr Gerät repariert haben wollen und sich 
auf diese Weise um etwas für sie Bedeutungs
volles kümmern, und ihre ‚normalen‘ Haushalts-
geräte finden eine Nische.

Das konsumistische Handlungsprogramm 
der Konsumgesellschaft bildet insbesondere in 
den Räumen des Reparierens und Selbermachens 
eine Kontrastfolie, von der sich kritisch abgeho-
ben wird. Mit Sicherheit genießen beispielsweise 
antike, teure oder kuriose Dinge in Repair-Cafés 
und komplizierte oder ästhetisch aufwendige 
Dinge in Offenen Werkstätten eine besondere 
Aufmerksamkeit. Auch in diesen Räumen werden 
über materielle Dinge Ansehen, Status und Iden-
tität kommuniziert und verhandelt. Doch unsere 
Beobachtungen verdeutlichen, dass es größten-
teils demokratisch und integrativ zugeht: Jedes 
kaputte Ding und jedes Selbermach-Projekt sind 
grundsätzlich willkommen. Den billigen Kopfhö-
rern oder dem alten Regenschirm wird sich viel-
leicht mit weniger Begeisterung, aber dennoch 
zugewandt. Was zählt, ist nicht Status, sondern 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

die Bedeutung, die das Ding erhält, indem es auf 
die Bühne der Werkstatt gebracht wurde. In 
Repair-Cafés und vielleicht viel mehr noch in Of-
fenen Werskstätten geht es ohne Frage auch um 
Leistung: Wie viele Geräte werden repariert, wer 
hat das tollste Projekt und wie viele davon, wer 
kennt sich am besten aus? Auch wenn Konsum-
leistung wenig zählt, so wird doch eine gewisse 
Produktionsleistung erwartet, was – wie in Kapi-
tel 6 diskutiert – das kritische und transformative 
Potenzial verstärken soll, aber auch gefährden 
kann. Doch viel mehr noch als die Leistung zäh-
len die Auseinandersetzung mit und die Nähe zu 
den Dingen. Es geht darum, Dinge zu verstehen 
und nicht sie zu verwerten, sich auf sie einlassen 
und dabei vor allem ‚Ding-Bedürfnisse‘ wahrneh-
men und die Konsumbedürfnisse hintenanzu
stellen.

Und schließlich werden die negativen Frei
heiten der Konsumgesellschaft kritisch hinter-
fragt. Das kann explizite Formen annehmen, 
indem sich die Akteur*innen untereinander 
der Widersprüche kapitalistischer Freiheitsver-
sprechen vergewisssern. Die kritische Praxis der 
Auseiandersetzung mit den Widersprüchen 
negativer Freiheit besteht aber vor allem in der 
Akzeptanz der Zumutungen, die mit der Bearbei-
tung der Ursachen und Folgen der Konsumge
sellschaft einhergehen. Reparieren und Selber
machen bedeuten, sich den Zumutungen der Ob-
soleszenz, unreparierbarer oder unzugänglicher 
Designs, fehlender Ersatzteile, teurer Materialien 
und Spezialwerkzeuge zu stellen und sich an 
ihnen abzuarbeiten. Die Politik der Unzumutbar-
keit nachhaltiger Lebensweisen wird damit 
durchkreuzt, dass sich die Akteur*innen selbst 
etwas zumuten, um nachhaltiger zu handeln. 
Die transformative Praxis besteht im Überwin-
den von Passivität durch die Aneignung von Wis-
sen und Fertigkeiten, durch spekulatives Expe
rimentieren mit Mensch-Mensch- und Mensch-
Ding-Beziehungen, durch das Bilden von 
Gemeinschaften der Eigenarbeit und ihrer kol
lektiven Wissensproduktion. 

Die hier zitierten empirischen Beispiele aus 
dem Repara/kul/tur-Projekt basieren auf Doku-
menten, (Selbst)Beobachtungen und Diskussio-
nen vorwiegend ‚bewegter‘ Akteur*innen. Die 
empirischen Daten haben (wie in Kapitel 1 angespro-

chen) eine gewisse Färbung und heben vor allem 
bestimmte, eher positiv konnotierte Facetten der 
sozialen Praxis des Reparierens und Selberma-
chens hervor. Sie überspitzen deren kritische und 
transformative Elemente, ähnlich wie mein Ab-

riss kritischer Theorien des Kapitalismus die 
Widersprüche der Produktions- und Konsum
verhältnisse überspitzt. Diese Überspitzungen 
sind unerlässlich, um relevante Ordnungs- und 
Handlungslogiken herauszuschälen, auch wenn 
diese nicht ständig und überall wirksam sind. Die 
doppelte Zuspitzung hat aber gezeigt, worin ei-
ne postkapitalistische Wertschöpfung bestehen 
kann, auch wenn sie sicher nicht das ist, was al-
len Akteur*innen in den beobachteten Räumen 
als Motiv des eigenen Handelns vorschwebt. Be-
sonders interessant ist die Entdeckung, dass die 
‚Rückeroberung der Zumutung‘ als emanzipa
torischer Akt charakterisiert werden kann. Die 
Untersuchung von Repair-Cafés und Offenen 
Werkstätten verleitet – auch uns – dazu, das Be-
obachtete bisweilen zu romantisieren und viele 
der vorangehenden Sätze können wie die Be-
schreibung einer wünschenswerten „realen 
Utopie“ (siehe Ausführungen zu Wright, S. 176) klingen. 
Tatsächlich sind Praktiken des In-Wert-Setzens, 
des Sich-Kümmerns oder der kollektiven Wis-
sensproduktion immer auch anstrengend. In den  
vielen Begegnungen und Beobachtungen der 
gemeinsamen Forschung ging es oft um die Mü-
hen und Anstrengungen, die mit dem Reparieren 
und Selbermachen verbunden sind. Die eigene 
Widerständigkeit gegenüber Produktions- und 
Konsumverhältnissen trifft auf ein starkes Be
harrungsvermögen und das ist bisweilen körper-
lich spürbar. Alternatives Handeln ist stets auch 
eine Zumutung. Doch mit dem oder durch den 
Kraftakt wird bisweilen eine Form von Autono-
mie empfunden, die in Zeiten einer Politik, die 
nicht zumuten will, als emanzipatorisch verstan-
den werden kann. Die erste Baustelle wird mit 
einem Zitat verlassen, das diesen Zusammen-
hang auf den Punkt bringt.

„Das kostet echt Überwindung und Zeit 
[…] das kostet auch Selbstdisziplin. 
Aber es gibt mir auch dieses Gefühl [,] 
autark zu sein, also dieses Gefühl [,] 
unabhängig zu sein. Ich kann durch jedes 
Kaufhaus segeln, egal was da für An
gebote sind, das interessiert mich nicht 
die Bohne. Warum soll ich wissen, wie 
ein Waschmittel aussieht und duftet, wo 
ich meins selbermache, dauert 10 Mi
nuten, aber du musst es draufhaben.“  
  	 Aussage in Gruppendiskussion,  
		  Bürgerforscher*innen Sabine

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Zweite Baustelle:  
Reparieren und  
Selbermachen 
als Arbeit an  
neuen Resonanz
verhältnissen

Die zweite Baustelle wird mithilfe von Hartmut 
Rosas „Soziologie der Weltbeziehung“ (2019) 
konstruiert und betrachtet. Nachdem in Kapitel 
2 noch die Material Culture-Forschung im Spek-
trum der interessierenden Ansätze ‚zwischen‘ 
dem historischen Materialismus, der sich in der 
ersten Baustelle findet, und dem neuen Mate
rialismus, der Werkzeuge für die dritte Baustelle 
liefert, platziert wurde, mag es verwundern, 
dass nun auch Hartmut Rosa zitiert wird und 
nicht beispielsweise Daniel Miller. Der Grund 
besteht darin, dass hier kritische Theorien im 
Vordergrund stehen sollen, die Produktions- und 
Konsumverhältnisse problematisieren und 
nicht ‚nur‘ erklären. Rosas Resonanztheorie lässt 
sich zwar nicht als Theorie der Materiellen Kul-
tur bezeichnen, sie stellt aber die Frage nach den 
gesellschaftlichen Verhältnissen und ihrer Wir-
kung auf die Beziehungen zwischen Menschen 
und Dingen und der über Dinge vermittelten 
Beziehung zur Welt. Im Vergleich zum histori-
schen Materialismus nimmt die Resonanztheo-
rie – ähnlich wie die Material Culture-Forschung 
– die Dinge ‚ernst‘, sie betrachtet Körper und 
Dinge nicht nur als Spielbälle produktivistischer 
oder konsumistischer Verhältnisse, sondern als 
lebendige Teile von (Welt)Beziehungen und 
„vollzieht damit den material turn für die Kriti-
sche Theorie. (Henkel 2016: o.S.). Hartmut Rosa 
führt die Resonanztheorie als ein „romanti-
sches Konzept“ ein, das sich als kritische Theorie 
mit der rationalistischen Weltsicht und ihren 
verdinglichenden Weltbegriffen von Berechnung, 
Beherrschung und Kontrolle auseinandersetzt 
(Rosa 2019: 293). Neben ihrer analytischen Be
deutung als Theorie der Weltbeziehung kann sie 
auch als normatives Konzept im Sinne eines 
Maßstabs für ein gelingendes Leben und die Fun-
dierung einer Kritik der Resonanzverhältnisse 
dienen. Dabei steht nicht allein das individuelle 
Gelingen im Vordergrund, sondern vor allem 

auch die sozialen Verhältnisse der modernen Ge-
sellschaft, die mit ihren Institutionen, Praktiken 
und Formen der Vergesellschaftung den Aufbau 
stabiler Resonanzachsen ermöglichen oder ver-
hindern. 

Problematische  
Beziehungen

Auch bei Rosa gelten multiple Formen der Ent-
fremdung als zentrales Phänomen der (kapitalis-
tischen) Moderne. Rosa bescheinigt dieser, einen 
„pathologischen“ Beziehungszustand zu fördern 
(2019: 14), und zwar sowohl in der Beziehung von 
Menschen untereinander, zu den Dingen, zur 
Natur und zu sich selbst, was sich schließlich in 
den vielfältigen Krisen der Moderne (Umweltkri-
se, Demokratiekrise, Psychokrise) manifestiert. 
Diese Krisen sind von einer umfassenden Re
sonanzkrise als Symptom von Verhältnissen un-
terlegt, die Resonanzbeziehungen verunmögli-
chen oder erschweren. 

Als Resonanz beschreibt Rosa eine spezifische 
Art des In-der-Welt-Seins und des Auf-die-Welt-
Bezogenseins. Resonanz wird relational herge-
stellt, über das Aufeinander-Einschwingen und 
Einander-Antworten von Körper, Geist und Welt, 
Resonanzbeziehungen sind somit ein wechsel-
seitiges „Berühren und Berührtwerden“ (Rosa 
2019: 284). Die Aneignung von Dingen ist dabei 
kein Erlangen von Kontrolle, sondern vielmehr 
eine „Anverwandlung“, das Sich-Zu-Eigen-Ma-
chen eines Gegenübers ohne Besitzanspruch und 
mit der Bereitschaft, vom Gegenüber berührt und 
selbst verändert zu werden. Die Moderne ist hin-
gegen von einer unaufhebbaren Eskalationsten-
denz gekennzeichnet und auf das Streben nach 
Kontrolle, Beherrschung und Reichweitenvergrö-
ßerung ausgerichtet. Resonanz wird dabei eher 
verhindert, denn die Voraussetzung für Resonanz-
erfahrungen sind ein Sich-Einlassen auf einen un-
vorhersehbaren Prozess und das Mitschwingen-
Können als Antwort auf ein wie auch immer ge-
artetes Gegenüber. 

Für die Betrachtung von Reparieren und Sel-
bermachen als kritische und transformative Prak-
tiken orientiere ich mich an den drei Resonanz-
achsen, auf denen sich Resonanzbeziehungen 
entwickeln können. Die horizontale Resonanz-
achse beschreibt dabei die Beziehungen zwischen 
Menschen, die vertikale Achse die Beziehung des 
Menschen zu sich selbst (dem eigenen Geist und 
Körper) und die diagonale Achse die Beziehungen 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

zwischen Menschen und der nichtmenschlichen 
Welt (Natur, Dinge etc.). 

Für den Fokus auf Mensch-Ding-Beziehungen 
im Kontext von Mensch-Ding-Verhältnissen ist 
vor allem die diagonale Resonanzachse relevant. 
Der Industriekapitalismus generiert mit seinen 
Modi der massenhaften und zugleich individ
ualisierbaren Produktion und dem hohen Inno-
vationstempo eine enorme Fülle an Produkten. 
Das Streben nach einer möglichst breiten Aus-
wahl und stetigen Erneuerung prägt die Produk-
tion, den Handel und auch das Konsumerleben 
der Menschen. Auch wenn Menschen das Recher-
chieren und Anschaffen neuer Dinge als befriedi-
gende Tätigkeiten erleben können, so sind diese 
nach Rosas Deutung keine Resonanzerfahrungen, 
sondern eher als eine Art Antizipation der Reso-
nanz aufgrund der Aussicht auf die Nutzung der 
Dinge zu verstehen. Exzessives Shoppen ist nach 
Rosa Ausdruck eines enttäuschten Resonanz
begehrens, das sich in einem gesteigerten Objekt-
begehren äußert, es zielt auf die Vergrößerung 
der Weltreichweite und nicht auf die Suche nach 
Responsivität ab. Produkte und Dienstleistun-
gen werden zwar mit einem gewissen Resonanz-
versprechen feilgeboten (siehe vergleichend Ausfüh-

rungen zum Gebrauchswertversprechen in Kapitel 2, S. 32), 
damit wird Resonanz aber verdinglicht und in 
den Bereich des Kontrollierbaren und Beherrsch-
baren verschoben. Doch nicht nur die Resonanz-
fähigkeit der Menschen verringert sich, auch die 
der Dinge. Die steigende Technisierung, Minia
turisierung und Komplexität vieler Dinge, und 
zwar insbesondere im Bereich Elektronik, sorgen 
dafür, dass immer mehr Dinge des Alltags unzu-
gänglich und schwer verstehbar sind. Sie lassen 
sich nicht öffnen, erweitern, umnutzen und er-
scheinen nach kurzer Zeit wieder austauschbar, 
weil sie sich nicht mehr auf dem neuesten Stand 
befinden. Gleichzeitig geht von vielen moder-
nen Dingen eine zunehmende Kontrolle über die 
Nutzer*innen aus, über Designs, die nur spezifi-
sche Nutzungsmöglichkeiten gestatten, über ein-
geschriebene Obsoleszenz oder über Software 
gesteuerte Funktionen. 

Die diagonale Resonanzachse reicht über die 
Mensch-Ding-Beziehungen hinaus in die Bezie-
hungen zu anderen Dingen, zur Dingwelt und 
schließlich zur natürlichen Umwelt hinein. Auch 
diese weiter gefasste Resonanzbeziehung ist 
problematisch, was den Bezug zur Umwelt- und 
Nachhaltigkeitskrise herstellt. Die unmittelba-
re und massenhafte Verfügbarkeit von immer 
neuen Dingen vermittelt die Illusion einer Welt, 

in der Ressourcen und menschliche Arbeitskraft 
unendlich verfügbar sind. Den Kund*innen eines 
Supermarkts, eines Modeladens oder eines On-
line-Shops steht in dieser Illusion die gesamte 
Welt offen und damit frei zur Verfügung. Die ‚ech-
te‘ Welt mit den vielfältigen sozialen und öko
logischen Problemen globalisierter industrieller 
Produktion ist dabei nicht sichtbar und spürbar. 
Die Konsumierenden können somit unberührt 
von den sozial-ökologischen Schäden moderner 
Produktions- und Konsumverhältnisse bleiben. 
Wichtig für die folgende Betrachtung ist, dass die 
Resonanztheorie zwar eine potenziell normativ 
konnotierte Analyse von Resonanzbeziehungen 
als gelingend oder nicht gelingend erlaubt, es hier 
jedoch nicht um normative Bewertungen von 
‚guten‘ gegenüber ‚schlechten‘ Beziehungen ge-
hen soll. Entfremdung und Resonanz schließen 
einander als Modi der Weltbeziehung nicht voll-
ständig aus, es handelt sich um keine Entweder-
Oder-Konstruktion. Es geht nicht darum, festzu-
stellen oder anzustreben, dass Menschen in al-
len Beziehungen und Belangen Resonanz erleben, 
sondern um die Antwort auf die Frage, ob nach-
haltige im Sinne von stabilen Resonanzachsen 
geschaffen werden (können). Auch wenn der 
Blick sich letztlich auf die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse als Resonanzverhältnisse richten soll, 
nutze ich die Resonanztheorie im Folgenden, um 
nach der Fokussierung der Gemeinschaften der 
Eigenarbeit in den Alltag des Reparierens und 
Selbermachens einzutauchen. Während in Kapi-
tel 3 die (Un)Möglichkeit alltäglicher Reparatur, 
ihre Bedeutung und Wirksamkeit sowie die ver-
schiedenen Formen alltäglichen Reparierens fo-
kussiert wurden, werden an dieser Stelle hier die 
Mensch-Ding(e)-Beziehung beim Reparieren 
und Selbermachen sowie die (Un)Möglichkeit der 
Entwicklung einer Resonanzbeziehung unter-
sucht.

Vor dem Hintergrund der Resonanztheorie ste-
hen die Bearbeitung problematischer Resonanz-
verhältnisse und die Überwindung von Entfrem-
dung im Vordergrund. Die hier interessierenden 
Widersprüche bestehen 1) im Streben nach Reich-
weitenvergrößerung bei gleichzeitig steigender 
Fremdbestimmtheit durch Innovationszyklen 
und Marktrends, was bedeutet, dass diese wie
derum unkontrollierbar sind; 2) in der gewoll-
ten und geförderten Fremdheit und Austausch
barkeit von Dingen auf der einen und der hohen 
alltäglichen Relevanz von Dingen (und materi
eller Arrangements, Infrastrukturen, Technolo
gien) sowie der gesellschaftlichen Relevanz des 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Objektbegehrens auf der anderen Seite. Dinge 
dürfen hier zwar begehrt und angeschafft werden, 
aber besser nicht (langfristig) geliebt und behalten.

Anhand der Geschichten von drei Bürgerfor-
scher*innen untersuche ich entlang der Reso-
nanzachsen, wie alltägliche Eigenarbeit eine kri-
tische, das heißt, dem Zugriff entfremdender Ver-
hältnisse entzogene Praxis darstellen kann und 
welche transformativen Praktiken es vermögen, 
stabile Resonanzbeziehungen herzustellen. Die 
folgenden Geschichten wurden deshalb ausge-
wählt, weil sie aufzeigen, wie unterschiedlich 
kritische und transformative Praktiken gestaltet 
sein können.

Barbara: Reparieren  
als Hierarchiekritik

Barbara ist 68 Jahre alt und wohnt alleine in einer 
Großstadt in Ostdeutschland. Sie definiert sich 
selbst nicht als Reparateurin oder Selberma-
cherin, für sie ist Reparatur eher die pragmati-
sche und naheliegendste Reaktion auf das Kaputt
gehen eines Gegenstands. Barbara ist zu DDR-
Zeiten aufgewachsen, in ihrem Zuhause wurde 
viel repariert und selbstgemacht, neue Möbel 
oder Kleidungsstücke wurden von lokalen Hand-
werker*innen erworben. In der Schule wurde 
Werkunterricht erteilt und regelmäßige Unter-
richtstage an Produktionsstätten veranstaltet, bei 
denen Barbara verschiedene Handwerksberufe 
kennenlernen konnte. Als der Vater verstarb, 
hat Barbara die Aufgabe übernommen, hand-
werkliche Tätigkeiten und kleine Reparaturen 
im Haushalt durchzuführen. Barbara hat schließ-
lich einen technischen Beruf erlernt und unter 
anderem als Fernmeldetechnikerin gearbeitet. 
Dabei musste sie sich oft an geschlechtsstereo-
typischen Zuweisungen abarbeiten, was sie aber 
auch zum Weiterlernen motivierte: 

„Da war ich sauer. Das ist bei mir gewe
sen, während der Lehre, wenn der Lehr-
meister gesagt hat: ‚Die Damen können 
das nicht.‘ Dann habe ich wirklich ge
lernt, was ich sonst nie gemacht habe.“ 
  	 Barbara im Auswertungsgespräch

Im Alltag nutzt Barbara ihre technischen Kompe
tenzen dazu, um einfache elektronische Dinge zu 
reparieren, Kabel zu verlegen oder etwas für ihre 
Enkelin zu basteln. Neben dem Reparieren sind 
auch das Warten und Pflegen von Gegenständen 

für sie wichtig, sie versucht, ihre materielle Aus-
stattung in gutem Zustand zu halten. Für Barba-
ra zeigt sich an der gesellschaftlichen Rolle von 
Reparieren und Selbermachen ein zentraler Un-
terschied zwischen ihrer Wahrnehmung von 
‚früher‘ und ‚heute‘. Ihrer Wahrnehmung nach 
wird heute immer weniger selbst gebaut und 
repariert, auch die Reparatur als Dienstleistung 
ist weniger selbstverständlich. Sie ärgert sich 
regelmäßig über kurzlebige Dinge, nichtver
fügbare Ersatzteile und undurchsichtige Repa
raturrechnungen. Nun sind es die ‚reparatur-
unfreundlichen‘ Strukturen, an denen sie sich 
reibt, wie folgende Erzählung aus Barbaras For-
schungstagebuch verdeutlicht (siehe auch Barbaras 

Geschichte als Beispiel für Care-Arbeit, S. 110 f): 

„Das Tablet ließ sich nicht mehr aufladen. 
Ich war traurig und bin zu Saturn gegan-
gen. Ein Kollege [Saturn-Mitarbeiter, 
Anm. der Verf.] sagte mir, dass das Lade
gerät defekt ist und es keine mehr zu 
kaufen gibt. Ich dachte, das kann nicht 
sein [,] und schaute im Internet nach, 
natürlich konnte man das entsprechende 
Ladegerät kaufen. Nicht alles glauben, 
was einem sogenannte ‚Fachleute‘ be-
richten! Das neue Ladegerät funktionierte 
einwandfrei. Der Akku ließ sich nicht 
mehr voll aufladen. Im Internet fand ich 
auf youtube ein Video, wie man den Akku 
wechseln kann. […] Da ich einen tech
nischen Beruf gelernt hatte, habe ich mir 
den Akkutausch entsprechend dem 
Video zugetraut. […] Es hat alles geklappt. 
Das Tablet funktioniert wieder. Triumph 
gegenüber dem ‚Fachmann‘ von Saturn, 
Geld gespart, ein neues Gerät wäre teu-
rer. Stolz, dass ich das Gerät reparieren 
konnte.“

Für Barbara bildet das Reparieren als Teil ihres 
Gesamtrepertoires an technischen Fähigkeiten 
eine biografische Konstante, als Kind hat sie 
Reparieren und Selbermachen als alltägliche 
Routine und gesellschaftliche Normalität ken
nengelernt. Im Elternhaus wurde sie an die Ei
genarbeit mit Technik herangeführt, in der Aus-
bildung und im Berufsleben hat sie Fertigkeiten 
erworben, die ihr heute noch zugutekommen. 
Für sie ist die Eigenarbeit nicht so sehr ein Reso-
nieren oder Schwingen mit den Dingen (diago
nale Achse), sondern mit sich selbst und ihrem 
Selbstverständnis als technisch versierte Person 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

(vertikale Achse). Sich mit den Dingen auseinan-
derzusetzen und nicht aufzuhören zu lernen, ist 
für sie auch ein Weg, sich gegenüber Konventio-
nen und Hierarchien zu behaupten, die ihr die 
(technischen) Fähigkeiten absprechen wollen, sei 
es der Ausbilder oder der Saturn-Mitarbeiter. Ihre 
Gegenstände sind ihr wichtig und sie wendet viel 
Zeit für ihre Pflege und Wartung auf. 

„Das lasse ich nicht liegen. Das gehört 
dazu. Also irgendetwas kaputtes  
lange herumliegen lassen, nein. Das 
mache ich nicht.“  
  	 Barbara im Auswertungsgespräch 

Hiermit reproduziert / verkörpert sie einerseits ihr 
Selbstbild, zeigt sich andererseits offen, und zwar 
im Sinne von ‚responsiv‘ gegenüber den Dingen, 
und widersteht den Wissenshierarchien der ent-
fremdenden Produktionsverhältnisse. Sie lässt 
die Dinge dabei auch an sich herankommen und 
lässt eine Nähe zu, die konventionellen Vorstel-
lungen widerspricht. So wählt Barbara beispiels-
weise einen alten Schreibtisch für die Beschrei-
bung eines besonderen Gegenstands aus ihrem 
Zuhause aus, der ästhetisch nicht mehr den Kon-
ventionen entspricht, den sie aber schon seit der 
sechsten Klasse besitzt: 

„Meine Eltern waren stolz auf den 
Schrank. Er war ein Gesellenstück und 
aus Holz und mit schönem Furnier. Statt 
gleich nach der Schule mit den Schul
aufgaben zu beginnen, schaute ich immer 
erst die Fächer durch. Auch heute nach 
vier Umzügen sind die Fächer immer noch 
mit Krimskrams voll. Ebenso die Schub-
fächer. Die Schlösser an den Schubladen 
sind defekt, das Furnier ist zerkratzt 
und die obere Seite sogar etwas einge-
dellt. Eine Aufarbeitung würde sehr teuer 
werden. So sehen wir beide, der Schrank 
und ich eben nicht mehr so taufrisch aus.“  
  	 Aufgabe „Besonderer Gegenstand“  

		  aus Barbaras Erzählkoffer 

Hier zeigt sich, dass die für Resonanzerfahrungen 
wichtige Anverwandlung des Gegenübers auch 
bedeuten kann, Dinge (ebenso wie sich selbst) 
so zu lassen, wie sie sind und sie in ihrem So-Ge-
wordensein anzuerkennen. 

Die kritischen und transformativen Praktiken 
bestehen in Barbaras Fall vor allem in der Nicht-
akzeptanz und Überwindung von Hierarchien. 

Dabei stehen die Wissenshierarchien im Vorder-
grund, aber auch hierarchische Kategorisie
rungen, wie neu-gebraucht, jung-alt, männlich /
wissend-weiblich / unwissend oder Mensch-
Ding. Genauso wie sich Barbara selbst nicht 
innerhalb sozialer Hierarchien abwerten lässt, 
hinterfragt sie auch die Hierarchie zwischen al-
ten, (noch) gebrauchten Dingen gegenüber den 
neuen Angeboten. Sie ist den Dingen gegenüber 
nicht entfremdet-gleichgültig, sondern affizie-
rend-emotional eingestellt. Sie lässt zu, dass ihr 
Dinge, wie der gebrauchte Tablet und der alte 
Schreibtisch, etwas bedeuten, also jenseits der 
Konventionen, die ihr schon längst das Entsor-
gen nahegelegt hätten. Barbaras Sich-Kümmern 
um die Dinge und ihre materiellen Umgebun-
gen, das Dranbleiben und Sich-Affizieren über
winden alltäglich wirksame Hierarchien und wir-
ken damit – zumindest bezogen auf Barbaras All-
tag und Leben – transformativ. 

Jochen: Sammeln und 
Basteln als anti
kapitalistische Praxis 

Jochen ist Mitte Fünfzig und lebt zusammen mit 
Ehefrau und Sohn in einer ostdeutschen Groß-
stadt. Jochen sieht sich vor allem als Bastler, der 
zwar viel repariert, die Reparaturen aber auch 
zum Anlass nimmt, um mit kreativen Reparatur-
wegen und Ersatzteillösungen zu experimen
tieren. Jochen erinnert sich an seine erste Repa-
ratur im Alter von sechs Jahren, als er sein Fahrrad 
umgebaut hat. Er hat als Kind viel Zeit mit Bas-
teln im Keller verbracht und – so wie auch heute 
noch – oftmals liegengelassene Dinge mit nach 
Hause genommen, um sie auseinanderzuneh-
men. Später kamen Fahrzeuge und Computer da-
zu, die frisiert, umgebaut oder einfach nur repa-
riert wurden. Nach und nach hat er sich neben 
den eher handwerklichen Kompetenzen immer 
mehr technische und Software-Kompetenzen 
angeeignet und beispielsweise eigene Installatio-
nen hergestellt. Nach einem technisch orientier-
ten Abitur und Fachhochschulabschluss ist er 
beruflich zunächst in den Messebau gegangen. 
Jochen geht heute einer Teilzeitbeschäftigung 
im  oftwarebereich nach und verbringt seinen All-
tag mit Haushaltsaufgaben, der Nachmittagsbe-
treuung seines Sohnes und weiterhin dem Basteln 
an Gegenständen. In der gemeinsamen Wohnung 
hat er ein eigenes Zimmer, das er zur Aufbahrung 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

von kaputten Gegenständen nutzt, viele davon 
gefunden oder von anderen Menschen überlas-
sen. Er hatte zeitweise weitere drei Garagen, in 
denen er Gegenstände aufbewahrte, reparierte 
oder an ihnen bastelte. Oft hilft er im Bekannten-
kreis bei Reparaturen und arbeitet ehrenamt-
lich in einem Repair-Café, das Reparieren ist 
auch Teil seiner ‚Familienarbeit‘: 

„Da das Kind das auch spannend findet, 
wenn Papa wieder was zerlegt, ist der 
auch immer dabei. Und meine Frau ver-
kauft mich an ihre Freundinnen und 
sagt: das macht [Jochen] wieder ganz.“    
 	 Jochen im Auswertungsgespräch

Für Jochen ist Reparieren ein ständiges Neu
ausloten von Grenzen und Möglichkeiten, die 
Nutzungsdauer von Dingen zu verlängern und 
damit dem Druck zu widerstehen, etwas Neues 
zu kaufen, auch wenn das bisweilen auf Unver-
ständnis stößt: 

„Ich repariere alles so lange [,] bis es 
nicht mehr geht. Also, der Staubsauger 
ist das beste Beispiel, da ist ja meine 
Frau der Meinung, den hätte ich schon 
vor 5 Jahren entsorgen sollen, weil 
der geht nicht … der Schalter zum Ein-
schalten geht nicht mehr. Deshalb 
hat er jetzt so einen Stecker mit einem 
Schalter dran, damit man ihn anschalten 
kann. Der Schlauch, der ist ordentlich 
mit Klebeband umwickelt, weil er Löcher 
hatte. Auf meinem 3D Drucker habe 
ich ein paar Spezialadapter gedruckt, 
damit der Schlauch nicht wieder im-
mer aus der Aufnahme raus[rutscht].“  
  	 Jochen im Auswertungsgespräch

Reparieren ist bei Jochen damit auch ‚Design-Ha-
cking‘, eine kreative Umdeutung und Umfor-
mung vorgegebener Designs, um funktionale 
Obsoleszenz zu verhindern. Die Tätigkeit ist 
nicht immer auf die Wiederherstellung ausge-
richtet, sondern eher ein Basteln am Ding, ein 
Experimentieren mit den Grenzen und Möglich-
keiten der eigenen Kompetenzen und der Wi-
derständigkeit des Designs. So wird Reparieren 
zu einem dynamischen Dialog zwischen Jochen 
und den kaputten Dingen, voller Fragen und Ant-
worten, Problemen und Lösungen. Entlang der 
diagonalen Resonanzachse entsteht gewisser
maßen nicht nur Resonanz, sondern vor allem 

auch Reibung. Die Neugierde und das Balancie-
ren zwischen möglichem Erfolg und drohender 
Frustration können auch als Form der Affizierung 
charakterisiert werden und damit als Jochens 
Weg, sich emotional zu involvieren: 

„Meine Frau meint immer, wenn ich 
schlechte Laune habe: ‚Komm, such 
dir wieder irgendwas zum Bauen. 
Du brauchst wieder ein Erfolgserlebnis. 
Bau mal irgendwas zusammen, dass 
es wieder funktioniert, dann geht’s dir 
auch wieder besser.‘“  
  	 Jochen im Auswertungsgespräch 

An Jochens Geschichte lässt sich so etwas wie 
‚praktischer Antikapitalismus‘ verdeutlichen. 
Durch das Sammeln von vermeintlich obsole-
ten Gegenständen unterbricht er den schnel-
len Durchlauf von Produkten und die Linearität 
von Produktionsverhältnissen. Die Rolle von 
Sammeln oder dem ‚In-Wert-halten‘ von Dingen 
als Formen postkapitalistischer, das heißt den 
Kapitalismus überwindender Wertschöpfung 
wurde bereits auf der ersten Baustelle beobach-
tet. Jochens Praxis (und nicht zwingend sein 
Denken oder seine Intention) zeigt darüber hin-
aus antikapitalistische Züge, weil sie den Logiken 
des Kapitalismus grundsätzlich entgegengesetzt 
ist. Etwas überspitzt formuliert: Für Jochen sind 
Obsoletes nützlich, Abfall erhaltenswert und 
Weggeworfenes interessant. Sein Konsum von 
Dingen dient nicht der Bedürfnissteigerung, 
sondern der Steigerung von Optionen auf Reso-
nanzbeziehungen. Kein Ding ist ihm fremd, in 
allem steckt Potenzial, auch das Potenzial für Re-
sonanz.

Sabine: Transformative  
Resonanzräume  
gestalten

Sabine ist Anfang sechzig und wohnt mit ihrem 
Mann und zwei fast erwachsenen Kindern in ei-
ner Großstadt in Süddeutschland. Sie beschreibt 
sich selbst als Selbermacherin, die in ihrem Le-
ben viele dekorative sowie Gebrauchsgegen
stände selbst hergestellt hat. In den letzten Jahren 
wurde der Anteil der Reparaturen in ihrem All-
tag immer größer. Sie selbst begründet das mit 
ihrer zunehmenden Orientierung an einem nach-
haltigen Leben: 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

„Inzwischen rutscht das ein bisschen 
hinten runter zugunsten des Reparierens. 
Das liegt aber zum Teil daran, dass man 
bei einem nachhaltigen Leben irgend-
wann genug Sachen hat.“  
  	 Sabine im Auswertungsgespräch

Sabine ist in einem Zuhause aufgewachsen, in 
dem viel selbst gemacht wurde. Die Eltern ha-
ben Möbel hergestellt oder aufgewertet, genäht, 
gestrickt und repariert. Basteln, Handarbeiten 
und Schreinern waren selbstverständliche Tei-
le des Alltags. Sabine konnte im Alter von zehn 
Jahren bereits stricken, mit dreizehn hat sie sich 
selbst eine Bluse genäht. Als Teenager hat sie ge-
lernt, selbst zu kochen und zu backen, und die-
se Fertigkeiten auch nach Gründung einer eige-
nen Familie weiterentwickelt. Seitdem ihre Kin-
der geboren worden sind, ist Sabine nicht mehr 
erwerbstätig. Ihr Ziel war stets, möglichst viel 
selbst zu machen, und ihr Alltag besteht aus ei-
nem hohen Anteil an Eigenarbeit und Selbst
versorgung. Dabei lotet sie immer wieder auch 
neue Möglichkeiten aus: 

„Also ein Hochbeet anlegen, einen 
Garten machen und Brot backen und 
Joghurt und Käse machen wie früher, 
also diese ganzen Dinge, das gehört 
dazu. Aber auch eine komische Vorrich-
tung im Wohnzimmer aufbauen, wo 
man mit dem Fahrrad Strom erzeugen 
kann (lachen). Also solche verrückten 
Dinge laufen bei uns auch, so Expe
rimente und Versuche. So sind auch 
unsere Kinder aufgewachsen und 
die sind dann zwangsläufig genauso.“  
  	 Sabine im Auswertungsgespräch 

Sabine stellt mit ihrer familiären Lebensführung 
eine Kontinuität zu ihrem eigenen Aufwachsen 
her und hat ihre Kinder als Selbermacher*innen 
sozialisiert. Dieses Motiv der Prägung anderer 
reicht auch über den privaten Bereich hinaus 
und in eine Reihe ehrenamtlicher Engagements 
hinein. Nachdem sie Repair-Cafés mitgegründet 
hat, co-organisiert sie beispielsweise einen Un-
verpackt-Laden, in dem sie zwei Mal im Monat 
verkauft und einen Teil der angebotenen Lebens-
mittel selbst zubereitet. 

Sabine hat im Laufe ihres Lebens stabile dia-
gonale Resonanzachsen aufgebaut, die feste Be-
standteile ihres Alltags sind. Diese Achsen ragen 
weit über ihre private Sphäre hinaus und berühren 

– entlang der horizontalen Achse – das Leben und 
den Alltag anderer Menschen. Es lässt sich an
nehmen, dass insbesondere Sabines primäre So-
zialisierung eine grundsätzliche Resonanzfähig-
keit gefördert hat: Über die Imitation ihrer El-
tern, den durch sie geschaffenen Resonanzraum 
(inkl. der Ausstattung mit Werkzeug) und die 
frühe Aneignung von Kompetenzen vermag es 
Sabine, einen großen Teil ihres Alltags im Ein-
klang mit ihren Wertvorstellungen ‚mit den Din-
gen zu resonieren‘ und sich diese anzuverwan-
deln. Sie versucht, auch für andere Menschen 
Resonanzräume zu schaffen, und entwickelt da-
mit eine auf Gestaltung ausgerichtete und selbst-
wirksame Weltbeziehung. Alle drei Resonanz
achsen sind bei Sabine eng miteinander verbun-
den, im Zentrum steht eine alternative, dem 
‚Mainstream‘ widerstehende Beziehung zu den 
Dingen. Sie eignet beziehungsweise ‚wandelt‘ sich 
Dinge, Materialien und Räume an, sie verbindet 
sich mit ihnen und ist den größten Teil des All-
tags mit den Dingen beschäftigt. Gerade über die-
se Nähe und Involviertheit schafft sie sich Un
abhängigkeit: 

„Also man muss das halt so eingebunden 
haben in den Haushalt. Und damit wird 
man dann interessanterweise werbungs-
autark, also resistent. Das beeinträchtigt 
uns nicht, ich sehe das eigentlich gar 
nicht. Ich weiß nicht, was es bei Aldi gibt 
oder so. Weil mir das tatsächlich völlig 
egal ist.“  
  	 Sabine im Auswertungsgespräch 

Sabines Hinwendung zu den Dingen hat auch 
was mit Sich-Öffnen für die Umgebung oder ei-
ner prinzipiellen Offenheit gegenüber den Poten-
zialen zu tun, die ihre Umgebung bietet. 

„Ich fand es immer schon spannend [,] 
aus quasi Nichts was zu machen. Also 
ein Material zu finden, was zu essen 
zu finden, runtergefallene Äpfel oder 
Nüsse oder sowas und daraus was 
zu machen.“  
  	 Sabine im Auswertungsgespräch 

Das Zitat repräsentiert Sabines Hinwendung zu 
den Dingen: Sie sind potenzielles Material, aus 
dem etwas entstehen, mit dem experimentiert 
werden kann. Sabine ist offen und responsiv ge-
genüber den Dingen in ihrer Umgebung. Runter-
gefallene Äpfel sind kein Abfall, sondern zeichnen 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

sich durch einen Aufforderungscharakter aus 
und suggerieren verschiedene Möglichkeiten, 
wirksam zu werden. Das Motiv „aus quasi Nichts 
was zu machen“ lässt sich auch auf ihr Ehrenamt 
übertragen: Neue Initiativen und Räume schaf-
fen und darin Wirksamkeit entfalten, ist Sabines 
Variante transformativer Praxis. Es sind Inven
tionen statt nur Veränderungen, neue Räume 
statt nur Variationen von alten Räumen. Die kri-
tischen Praktiken sind in Sabines Fall gewisser-
maßen allumfassend, ihr Leben und Alltag bilden 
ein Kontrastprogramm zu den Konsum- und 
Produktionsverhältnissen der Mehrheitsgesell-
schaft. Sabine praktiziert nicht nur Transforma-
tion, sie verkörpert Transformation, sie ist gewis-
sermaßen selbst eine ‚reale Utopie‘ (vgl. S. 176).

Fazit : Eigenarbeit  
an den Resonanz
verhältnissen

Barbara, Jochen und Sabine sind drei sehr unter-
schiedliche Menschen. Sie sind durch verschie-
dene Bildungs- und Erwerbsbiografien, sozio
demografische und Lebenssituationen gekenn-
zeichnet. Reparieren und Selbermachen spielen 
in ihren jeweiligen alltäglichen Lebensführungen 
eine wichtige, aber unterschiedliche Rolle. In al-
len drei Fällen wird jedoch deutlich, dass ihre 
Reparatur- und Selbermachtätigkeiten biogra
fische Konstanten sind, die bis heute in ihre fa
miliären und sozialen Beziehungen eingebettet 
sind. Über Reparieren und Selbermachen werden 
Beziehungen hergestellt und es werden bestimm-
te Vorstellungen von Familie und Freundschaft 
gelebt. Die Praktiken sind eine Form des Mitein-
ander- und Füreinander-Tuns, ein Anlass, ge-
meinsame Erfahrungen zu sammeln, und damit 
ein perfomativer Raum horizontaler Resonanz-
beziehungen.

Es lassen sich unterschiedliche Formen der 
Arbeit an den Widersprüchen der Entfremdungs-
verhältnisse und der Überwindung von Entfrem-
dung beobachten. Im Fall von Sabine sind Alltag 
und Lebensführung nahezu durchgehend durch 
die Verkörperung von Werten geprägt, die sich 
kritisch von den Entfremdungsverhältnissen 
absetzen. Die Orientierung an Nachhaltigkeit – in 
ihrem Fall verbunden mit einem suffizienten Le-
bensstil – ist für sie eine der „starken Wertungen“ 
(Rosa 2019: 226), die nach Rosa maßgeblich die 
Beziehung zwischen Menschen und der Welt be-

stimmen. Mit ihrer alltäglichen Lebensführung 
und ihren auch sozialräumlich weitreichenden 
Eigenarbeitsleistungen möchte Sabine eine 
Alternative zu einer auf Neukauf und Überfluss 
ausgerichteten Konsumgesellschaft schaffen. Ihre 
kritische Praxis richtet sich auf die Reduktion des 
Zuviels, das Erleben des Werts des Wenigen und 
Einfachen aus. Die Gestaltung von Räumen 
alternativer Wertschöpfung in ihrer alltäglichen 
Lebensführung ist für sie ein Lebensprojekt und 
als kritische sowie transformative Praxis zu deu-
ten. Jochen hingegen häuft Gegenstände an, für 
ihn gibt es kein ‚Zuviel‘, wenn es sich um kaputte, 
ausgesonderte und liegengelassene Dinge han-
delt. Eine resonante Objektbeziehung hat für 
ihn viel mit der Auseinandersetzung mit techni-
schen Herausforderungen zu tun, dem Arbeiten 
und Abarbeiten am Design. Jochen Weltbezie-
hung ist dann resonant, wenn es etwas für ihn zu 
tun gibt. Seine Tätigkeiten entziehen sich dem 
Zugriff der klassischen monetären Wertschöp-
fung und widerlegen sie. Er sammelt die Dinge, 
die auf dem Markt eigentlich nichts mehr wert 
sind, und führt sie schließlich, und zwar in zum 
Teil etwas abgewandelter Form, der Nutzung wie-
der zu.

Bei Barbara gehören funktionierende Dinge zu 
einem funktionierenden Alltag, sie praktiziert im 
Vergleich zu Sabine und Jochen einen pragmati-
scheren Zugang zum Reparieren. Dass sie Dinge 
durch Reparieren, aber auch das regelmäßige 
Warten und Pflegen so lange wie möglich erhalten 
möchte, entspricht ihrem Selbstbild als kompe-
tenter, eigenständiger Mensch, der Konventionen 
und Hierarchien hinterfragen kann. Eigenarbeit 
ist für sie auch eine Form von Selbstbehauptung 
und Emanzipierung, die Inanspruchnahme einer 
selbstgewählten Weltbeziehung. 

Ähnlich wie schon auf der ersten Baustelle 
arbeite ich auf der zweiten Baustelle mit Zu
spitzungen. Die Geschichen von Sabine, Jochen 
und Barbara zeichnen möglicherweise ein über-
steigert positives Bild von Eigenarbeit als per se 
selbstwertsteigernd, ‚echte‘ Werte schaffend und 
mit der Welt resonierend. Gelingende Resonanz-
beziehungen und (Selbst)Werterleben müssen 
sich aber zunächst erarbeitet werden. Auf dem 
Weg zur Selbermacherin, zum Bastler oder zur 
Technikexpertin liegt eine Reihe niemals fertig-
gestellter oder schlecht reparierter Dinge, muss-
ten Rückschläge beim Erlernen von Kompeten-
zen in Kauf genommen und überwunden werden, 
der Frust nach Fehlern und das Scheitern von 
Projekten verarbeitet werden. Es geht in Reso-

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

nanzbeziehungen nicht vorwiegend um gute Ge-
fühle, das Empfinden von Stolz und Selbstwert. 
Resonante Beziehungen zu gestalten, ist Bezie-
hungsarbeit und je schwieriger (resonanzverhin-
dernder) die Verhältnisse sind, desto mühevoller 
ist die Arbeit. Resonanzerfahrungen sind nach 
Rosa „nur dort möglich, wo wir in Übereinstim-
mung mit unseren starken Wertungen handeln“ 
(2019: 291). Das bedeutet, die Beziehungsarbeit 
findet auf einem normativ aufgeladenen Feld 
statt, auf dem ständig Enttäuschung droht. Ins-
besondere beim Selbermachen und Reparieren 
sind Menschen mit ihren starken Wertungen in-
volviert, sie wollen ihrem Selbstbild (als kreativ, 
versiert etc.) entsprechen, nachhaltig leben und 
Ressourcen schonen. Reparieren und Selberma-
chen schaffen nicht nur einen konkreten funk-
tionalen Wert, es ist auch ein ‚doing value‘, die 
Performanz von Wertungen. Mit ihrem Bemü-
hen, an den Dingen zu arbeiten, werden diese per-
formativ mit Wert aufgeladen. Hierin lässt sich 
ein  Aspekt des transformativen Potenzials von 
Reparieren und Selbermachen als Resonanz- und 
Wertschöpfungspraxis identifizieren: Es sind 
Praxisformen, die nur dann gelingen, wenn Kon-
trollbedürfnis und Instrumentalisierung der Hin
wendung und ‚performativen Wertaufladung‘ 
weichen und damit Verhältnisse praktisch ver
ändert werden.

Der Ansatz der Resonanztheorie fügt neue 
Elemente zu einem erweiterten Wert(schöpf
ungs)konzept hinzu, das mit der ersten Baustelle 
angefangen wurde zu skizzieren. Wertschöpfung 
im Rahmen der Eigenarbeit kann auch als Wert-
erleben durch Resonanzerfahrungen oder bes-
ser: als das Erleben vielfältiger Formen von Wert 
in der gemeinsamen Performanz von Menschen 
und Dingen betrachtet werden. Die Resonanzer-
fahrung besteht im ‚gemeinsamen Schwingen‘ 
der Beteiligten, von Menschen, ihren Werkzeu-
gen, ihren sozialen und materiellen Settings und 
ihrem Werkstück und der Erfahrung des perfor
mativen Werts aller Beteiligten. Die Werterfah-
rung ist dabei auch Welterfahrung und eine 
Form der gestaltenden Hinwendung zur Welt. 

Dritte Baustelle:  
Reparieren 
und Selbermachen  
als Kinship 

Die dritte Baustelle stellt die größte Herausfor
derung dar. Sie ist in der Rezeption deshalb her-
ausfordernd, weil sie Ansätzen nachspürt, die mit 
ungewöhnlichen, zum Teil irritierenden Begriff-
lichkeiten ihre Gegenstandsbereiche zunächst zu 
verfremden scheinen, bevor sie sich diesen auf 
eine neue Art und Weise annähern. Texte der 
‚More-than-human‘-Forschung (siehe S. 35 f) sind 
stilistisch oft eigenwillig und strotzen von neu-
artigen Begriffen, wie Rhizome, Diffraktionen, 
Sympoiesis etc., nicht nur die betrachteten Kör-
per sind hybride, auch die verwendeten Beobach-
tungskategorien setzen sich oft aus verschiede-
nen Worten oder Wortteilen zu einem neuen 
Kunstwort zusammen.

Sie ist aber auch als eine kritische Theorie des-
halb herausfordernd, weil sie zu einem Denken 
jenseits anthropozentrischer und ‚exklusiv-
humanistischer‘ (im Sinne von ausschließlich 
auf den Menschen bezogener) Wertgerüste auf-
fordert. Dabei ermutigt sie zu einer Perspektiven-
übernahme, die über die (sowieso schon schwer 
einnehmbare) Perspektive anderer menschli-
cher Wesen hinausgeht, und versucht, die Pers-
pektiven nichtmenschlicher Organismen oder 
nichtorganischer Körper einzunehmen. Wenn 
die Aufgabe einer kritischen Theorie ist, Krisen 
der Gegenwart aus der Analyse und Problemati-
sierung von Machtverhältnissen und strukturel-
len Widersprüchen heraus zu beschreiben und 
dabei implizit oder explizit Skizzen einer ande-
ren sozialen Ordnung zu entwerfen, dann müssen, 
überspitzt formuliert, mit einer kritischen More-
than-human-Theorie auch die Verhältnisse rekon
struiert werden, die den Alltag und die ‚Lebens-
welten‘ von Fröschen, Regenwürmern, Humus 
oder gar Schraubenziehern strukturieren. Nun 
lässt sich zwar pauschal annehmen, dass Krisen, 
wie der Klimawandel, auf alle Organismen und 
ihre Lebenswelten ähnlich fatal einwirken und 
die gegenwärtigen Gesellschaft-Natur-Verhält
nisse und die in ihnen wirksamen Machtverhält-
nisse dementsprechend auch für alle Organis-
men ähnlich problematisch sind. Doch genau 
diese Projektion will die posthumanistische Pers-

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

pektive vermeiden und verlässt sich dabei unter 
anderem auf einen spekulativen Ansatz, den ich 
versuche, im Folgenden zu adaptieren.

Problematische  
Dualität

Um das Dilemma der notwendigen Übernahme 
einer nicht-übernehmbaren Perspektiven zu 
meistern, sind drei Begriffe relevant, die ich im 
Folgenden in eine weitere Betrachtung des em
pirischen Materials miteinbeziehe und die aus 
dem Werk Donna Haraways (v. a. 1995, 2007, 2018) 
stammen: Tentakuläres Denken oder Begreifen 
(„tentacular thinking“), Verwandtschaft („kins-
hip“) und Responsabilität („response-ability“). 
Tentakuläres Denken bedeutet sinngemäß, sich in 
der Hinwendung zur Welt immer wieder an Din-
ge, Körper oder andere Organismen heranzutas-
ten, sie zu erspüren und Verbindungen („strings“) 
zu ihnen aufzubauen beziehungsweise Fäden zu 
ihnen zu knüpfen. Dabei sollen nicht vorgefertig-
te Kategorien oder Objektivierungen das Verste-
hen leiten, sondern das Ertasten, das Begreifen 
und das Aufbauen einer Verbindung. Mit dieser 
Hinwendung oder Hinbewegung kann sich die 
Wahrnehmung von „Sympoiesis“ entwickeln, des 
Empfindens einer gemeinsamen und verbinden-
den Zugehörigkeit zu übergeordneten Syste-
men, statt eine Dualität von Subjekt und Objekt 
zu konstruieren. Sympoiesis weist dabei als Be-
griff über die Autopoiesis hinaus. Statt also von 
mehr oder weniger unabhängigen Systemen 
oder Organismen auszugehen, die sich aus sich 
selbst heraus produzieren und reproduzieren, 
soll die Sympoiesis die vielfältigen Verbindungen 
und Inter-/Intra-Aktionen zwischen allen Syste-
men und Systemelementen in den Vordergrund 
rücken. Dabei geht es weiterhin um die Vermei-
dung zu schnell gezogener Systemgrenzen, um 

„Mit-Verweltlichung“ statt Abgrenzung und 
schließlich auch um die Entwicklung von „kins-
hip“, einer Verwandtschaft zwischen den Orga
nismen und Dingen. Bei Haraway erfüllt der Be-
griff eine stark politisch-provokative Funktion. 
Ihre Forderung „Macht euch verwandt, nicht 
Babys!“ (Haraway 2018: 141) soll betonen, dass 
es bei einer erwarteten Weltbevölkerung von 11 
Milliarden Menschen und einer unzählbaren 
Menge weiterer Organismen, die allesamt von 
einem möglichen Kollaps der Ökosysteme be-
droht sind, an der Zeit sein müsste, zuallererst 
verwandschaftliche Beziehungen zum Lebenden 

und Seienden der Gegenwart zu empfinden und 
diese vor dem Kollaps zu bewahren, statt mit 
menschlichen Nachkommen auf eine unvorher
sehbare Zukunft vorzugreifen. 

Ohne sich dieser Programmatik zwangsläufig 
anschließen zu müssen, können Haraways Refor-
mulierung des Begriffs Verwandschaft und die 
Rolle des ‚Sich-verwandt-machens‘ oder „Sich-
bekannt-machens‘ aus zwei Gründen für unsere 
empirische Betrachtung von Reparieren und Sel-
bermachen als sowohl kritische als auch trans-
formative Praxis interessant sein. Erstens reprä-
sentiert er die Essenz dessen, was das „More-
than-human“-Theorieprogramm zu einer (für 
unsere Zwecke geeigneten) kritischen Theorie 
macht. Mit „make kin“ schließt Haraway an ih-
re feministische Kritik von Machtverhältnissen 
an, die von einer hegemonialen Konstruktion 
und Durchsetzung fataler Dualismen und Indivi-
dualisierungen geprägt ist. „Die wichtigsten die-
ser problematischen Dualismen sind Selbst/
Andere, Geist / Körper, Kultur / Natur, männlich /
weiblich, zivilisiert / primitiv, Realität / Erschei-
nung, Ganzes / Teil, HandlungsträgerIn / Ressour-
ce, SchöpferIn   / Geschöpf, aktiv / passiv, richtig /
falsch, Wahrheit / Illusion, total / partiell, Gott /
Mensch“ (Haraway 1995: 67). Dualismen und 
Individualisierung führen zu hierarchischen 
Machtverhältnissen, welche die Herrschaft über 
Natur und Tiere, aber auch über Frauen, Men-
schen anderer Hautfarbe oder Arbeiter*innen 
legitimieren. Die Kritik an der Idee der Dualis-
men ist dabei nicht neu, interessant ist aber Ha-
raways Ansatz zur Überwindung von Dualismen. 
Dieser besteht nämlich nicht (nur) darin, systemi-
scher zu denken, sondern selbst systemischer 
oder besser: hybrider zu werden beziehungswei-
se sich als „Cyborgs, Hybride, Mosaike, Chimä-
ren“ (ebd.) wahrzunehmen. In einigen vorange-
gangenen Kapiteln (siehe vor allem Kapitel 4 und 5) 
wurde bereits beschrieben, wie beim Reparieren 
und Selbermachen Assemblagen aus Menschen 
und Dingen entstehen, wie die verschiedenen 
Körper in der Performanz miteinander verschmel-
zen und so überhaupt erst Wirkmächtigkeit zu-
stande kommt. In diesem Kapitel soll unter-
sucht, ob sich diese Assemblagen auch als Ver-
wandschaften abbilden lassen, die sich den 
gesellschaftlich normalisierten Dualismen wi
dersetzen und eine kritische Praxis entstehen 
lassen. Von diesem Interesse ausgehend, ma-
che ich mir zweitens zunutze, dass die Begriffe 
tentakuläres Denken und Sich-verwandt-Ma-
chen auch eine Form des Lernens und eine Form 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

des Hineinwirkens in die Welt beobachtbar ma-
chen, die sich den Dualismen nicht nur wider
setzen, sondern diese auch überwinden und so 
von der kritischen zur transformativen Praxis 
führen. In dem auf Basis von Werken Haraways 
verfassten Buch „Neuerfindung der Natur“ (1995) 
wird eine Auffassung von Lernen und Wissens-
produktion entwickelt, in der Wissen immer auch 
als Verknüpfung von Körpern und Bedeutungen 
gedacht werden muss. Menschliche oder nicht-
menschliche Körper werden zwar einerseits „im 
Rahmen historisch und kulturell spezifischer 
Prozesse materiell und symbolisch hergestellt“, 
doch sie sind niemals ausschließlich diskursiv 
hergestellt, sondern besitzen ihre eigene Dichte 
und Massivität, die mehr sind als „Trägheit, 
Beharrlichkeit oder blinde Gesetzmäßigkeit“ (Ha-
raway 1995: 21). Dadurch stellen sie „materiell-
semiotische Erzeugungsknoten dar, deren Gren-
zen der Aushandlung unterliegen und sich in so-
zialer Interaktion materialisieren“ (ebd.) Die 
Aushandlung oder Produktion von Wissen findet 
somit nicht ausschließlich im gesellschaftli-
chen Handeln von Menschen statt, sondern auch 
vermeintliche Wissensobjekte besitzen die Fä
higkeit, Bedeutungen zu generieren. 

Wissensproduktion ist daher als performativ 
und dynamisch zu verstehen und Lernen als 
tentakuläres Begreifen sollte möglichst frei und 
unreglementiert vonstattengehen: „Die Gewohn-
heit, schrittweise und systematisch in Wissens-
praktiken einzuführen, ist äußerst schlecht und 
irreführend. Wir sind immer mittendrin. Diese 
Tatsache sollten wir schätzen und als etwas nut-
zen, das uns neue Möglichkeiten eröffnet, statt zu 
versuchen, die Dinge streng zu reglementieren. Es 
ist sehr wichtig, die Dinge anzugehen, ihre Kom-
plexität aufzugreifen und sich die Kompetenzen 
anzueignen, die dafür nötig sind.“ (Haraway 1995: 
103). Dies Beschreibung mag nun wie eine etwas 
umständliche Beschreibung des Prinzips ‚Lear-
ning by Doing‘ klingen, impliziert aber viel 
mehr. Das Lernen soll aus einem Mittendrin er-
folgen, nicht aus einer distanzierten oder gar er-
höhten Position, es soll nicht nur keinem regle-
mentierten Prozess folgen, sondern selbst auch 
nicht reglementieren. Mittendrin sein, bedeutet 
im Weiteren dann auch „Unruhig bleiben“ (Hara-
way 2018), das heißt, sich von den Begegnungen 
und Verbindungen berühren und beunruhigen 
zu lassen und eine Verantwortlichkeit im Sinne ei-
ner „response-ability“ zu entwickeln, einer Fähig-
keit, auf die Bedeutungen anderer Körper zu re-
agieren und sich zu kümmern. Haraway macht 

deutlich, dass sich ihr Begriff von Verantwortlich-
keit oder Reaktionsfähigkeit von demjenigen ei-
niger Advokat*innen von Umwelt- oder Tierrech-
ten unterscheiden. Diese reproduzieren aus 
ihrer Sicht oft den Dualismus von Natur und 
Kultur, indem sie Aktivist*innen in eine privile-
gierte Position versetzen, um für eine passive Na-
tur zu sprechen. Was Haraway mit diesem Kon-
zept der Reaktionsfähigkeit meint, ist, dass es 
statt vorgefertigter, im Voraus definierter Rah-
men (wie Rechte, soziale Gerechtigkeit) unerläss-
lich ist, Verantwortlichkeit und Reaktionsfähig-
keit zu situieren und aus den Beziehungen heraus 
zu entwickeln. Am Beispiel von Begegnungen 
mit  Tieren beschreibt Haraway, wie Räume 
geschaffen werden können, um von Tieren in ei-
ner Weise betroffen zu sein, die uns auf ihre Be-
dürfnisse einstimmt, ohne Anthropomorphis-
men zu unterliegen. 

An Haraways Begriffen von den Bedingungen 
und der Performanz vom Lernen als tentakulä-
rem Denken, dem Entwickeln von Verwandt-
schaft und „response-ability“ mache ich die fol-
gende Untersuchung von Reparieren und Selber-
machen als transformativer Praxis fest. Anders 
als auf den beiden anderen Baustellen werden 
auf Basis von Haraways eher spekulative Schwer-
punkte der Interpretation anstatt spezifischer 
Beobachtungsdimensionen entwickelt. Anhand 
der Nacherzählung einer Selbermach-Geschich-
te, die für Repara/kul/tur anhand von Bildern 
und  Erzählungen, einer visuellen und physi-
schen Präsentation und eines Diagnoseberichts 
(siehe Abb. 38 sowie Erläuterung im Anhang) dokumen-
tiert wurden, versuche ich, nachzuvollziehen, 
wie sich Einander-Bekanntwerden und Respon-
sabilität im Prozess des tentakulären Begreifens 
entwickeln. 

Sarikas „Feentaxi“ —  
Eine Geschichte von  
Wiederherstellung  
und Metamorphose

Im Folgenden wird eine aus den verschiedenen 
Dokumenten zusammengestellte Geschichte 
vom Bau des ‚Feentaxis‘ erzählt, einer Fahrrad-
rikscha, die Sarika und Axel in die gemeinsame 
Forschung miteingebracht haben. 

Axel und Sarika haben gemeinsam die Idee 
entwickelt, eine 25 Jahre alte Rikscha, die zuvor 
Axels Tochter gehörte, zu einem Rikscha-Taxi 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

umzubauen. Sarika plant, in Zukunft als Rikscha-
Fahrerin in ihrer Stadt zu arbeiten und mit ihrer 
Vision eines Feentaxis mit Licht- und Musikan-
lage aufzufallen und Menschen anzusprechen, 
die auf ein besonderes Gefährt Wert legen. Sari-
ka besitzt kaum handwerkliche Erfahrung, Axel 
ist seit vielen Jahren in Offenen Werkstätten aktiv 
und hat Erfahrungen im Umbau von Fahrrädern 
und Fahrradrikschas gemacht, er hat auch diese 
Rikscha zuvor mehrfach repariert und optimiert. 
Er hilft Sarika beim Umbau und setzt ihre Ideen 
in einen Arbeitsplan um.

Die Rikscha ist im Ausgangszustand durch 
eine Reihe von Mängeln gekennzeichnet und soll 
vollständig umgebaut werden, um Menschen un-
abhängig von Wetterbedingungen bequem 
transportieren zu können. Im Diagnosebericht 
(Abb. 38) wird als Mangel vor allem „Trägheit“ 
genannt. Der Arbeitsplan sieht die in Abbildung 39 
beschriebenen Schritte vor. (Abb. 39).

Der Bau des Feentaxis bedarf schon in der 
Planung einer intensiven Auseinandersetzung 
mit der Materialität der Rikscha. Axel entwirft 
einen Plan, der die Zielvision von Sarika als ei-
ne Art Erzählung hinsichtlich der Zukunft in eine 
Reihenfolge von Mensch-Ding-Praktiken über-
setzt. Aus dem Plan resultieren eine vollständi-
ge Dekonstruktion und Rekonstruktion der Rik-
scha, mit jedem bestehenden Teil muss sich ein-
zeln und auf unterschiedliche Art und Weise 
auseinandergesetzt werden. Im Diagnosebericht 
(Abb. 38) schreibt Axel: 

„Zerlegt in alle Einzelteile, so dass von 
Grund auf alles (bis auf das Stahlgerippe) 
erneuert werden konnte. Alles abge-
schliffen, gespachtelt, grundiert, Schlag-
metall und Versiegelung versehen,  
Lackrost geschweist.“ 

Es sollen neue Teile in die Assemblage der Din-
ge eingefügt werden, um die Rikscha funktio-
nal, aber auch in ihrer Bedeutung zu transformie-
ren. Das Feen-Motiv soll durch Vergoldung, eine 
neue Polsterung und eine Licht- und Soundan
lage materialisiert oder verkörpert werden. Das 
Feentaxis ist in der Zielvision nicht nur ein Fahr-
zeug, es ist eine Perfomance und soll den Mit
fahrenden ein besonderes Gefühl von Magie oder 
Verzauberung vermitteln. Gleichzeitig muss die 
Assemblage auch zum Taxi werden, mit Stau
fächern, bequemen Sitzen und einer Überda-
chung. Und schließlich geht es um eher unsicht-
bare materielle Vorkehrungen, die bei den in Ab-

bildung 39 genannten Praktiken allenfalls impli- 
zit genannt sind: Die Stromversorgung für Licht 
und Sound sowie ein Motor sind einzubauen, um 
Feenerlebnis und Taxifahren überhaupt erst zu 
ermöglichen. Der Diagnosebericht beschreibt, 
dass die bisherigen Reparaturarbeiten am Fahr-
zeug eine „chirurgische, physiotherapeutische und 
psychologische Wiederherstellungstherapie“ um-
fassten. Der Bericht lädt zwar einerseits zur Ver
menschlichung von Dingen ein, dennoch ist 
interessant, dass die Wiederherstellung neben 
materiellen und funktionalen Eingriffen auch ei-
ne motivationale Komponente enthält. Das Fahr-
zeug wird nicht nur materiell bearbeitet, sondern 
auch in seiner Bedeutung und Wirksamkeit als 
Rikscha wiederhergestellt. Das Sich-Kümmern 
soll die „Trägheit“ aufgrund von materiellen und 
Funktionsdefekten überwinden und ist somit 
auch eine motivationale Ertüchtigung für die am 
Rikscha-Fahren beteiligten Körper. 

Der Umbau dauert mehrere Monate und wird 
in den Räumen und mit den Werkzeugen einer 
Offenen Werkstatt umgesetzt. Eine Vielzahl von 
Werkzeugen kommt zum Einsatz. Allein für das 
Abschleifen der Karroserie werden verschiedene 
Hilfsmittel benötigt: 

„Zuerst musste die Karosserie komplett 
abgeschliffen werden. Das haben wir 
soweit wie möglich mit den Winkeschlei-
fern erledigt. Die heissen ‚kleine Flex‘ 
und ‚große Flex‘. Wo wir mit denen nicht 
hin kamen, haben wir mit dem Delta
schleifer oder per Hand abgeschliffen.“ 
  	 Zitat Präsentation von Axel und Sarika

Die Werkzeuge sind zum Teil sehr schwer, die 
„große Flex“ wiegt 3,5 Kilo, die Arbeit erfordert 
Maske, Schutzbrille, Handschuhe und Arbeits
kittel (siehe auch Bilder im Mittelteil). Die Bilder zei-
gen Momentaufnahmen aus der Schleifarbeit. 

Nach dem Schleifen folgt die Grundierung mit 
Pinseln und Schaumstoffrollen. 

Im Prozess muss der Plan immer wieder an-
gepasst werden, die einzelnen Arbeitsschritte er-
scheinen zwar abgeschlossen, müssen aber im-
mer wieder neu geöffnet werden. So stellen Axel 
und Sarika beispielsweise erst nach der Grun
dierung der Karosserie fest, dass noch Halterun-
gen für Trittbrett und Beinschutz an die Karosse-
rie geschweißt werden müssen. Noch viel später 
wird klar, dass die Enden der Radachsen zu kurz 
sind und mit eigens angefertigten Metallteilen 
verlängert werden müssen. Sarika entdeckt zwi

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Abb. 38: Diagnosebericht zu Sarikas Feentaxi 
(siehe Liste der Aufgaben im Anhang) 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

schen zeitlich immer wieder „Nasen“, also getrock-
nete Farbtropfen, die ausgebessert werden müs-
sen. Die neue Grundierung muss also bereits 
im Wiederherstellungsprozess immer wieder er-
neuert werden. Ähnliches passiert mit dem später 
aufgetragenen Blattgold, das erneuert werden 
muss, nachdem die darüber angebrachte Schutz-
folie beim Ablösen Farbe mitnahm. Es passieren 
auch unvorhersehbare Dinge. Axel erleidet einen 
Fahrradunfall und der dabei zugezogene Ober-
schenkelhalsbruch muss operativ behandelt wer-
den. Bereits eine Woche nach dem Unfall ist Axel 
wieder in der Werkstatt. 

„Er brauchte zwar einen Bürostuhl zum 
Rumrollen, aber zum Mitdenken und zum 
Verschicken von Arbeitsanweisungen 
hat seine Fitness schon wieder gereicht.“ 

 Zitat aus Axels und Sarikas Präsentation

Das Vergolden der Karosserie stellt einen Höhe-
punkt in den Arbeiten dar: „Endlich können wir 
lackieren!“ schreiben Axel und Sarika. Im Prozess 
muss immer wieder die Zukunft  imaginiert wer-
den, dabei geht es nicht nur um das Aussehen 
der Rikscha, sondern auch um die Körperlichkeit 

und Materialität des Rikscha-Fahrens: 

„Nur mit Stahlfedern wird höchster Sitz-
komfort erreicht. Ein altes Sofa spende-
te seine Federn, den Schaumstoff und 
das Lumpenvlies für die klassische 
Polsterung der Sitzbank. Sarika hat mit 
einem Forstner-Bohrer die Platten zum 
Aufbauen von Sitzbank, Rückenlehne 
und Armlehnen etliche Male durchbohrt. 
Das ist nötig, damit beim Draufsetzen 
und Anlehnen die Luft aus den Polstern 
entweichen kann, ohne dass es platzt.“   

 Zitat aus Axels und Sarikas Präsentation

Viele weitere Schritte sind notwendig, zwischen 
den größeren Arbeiten an Karosserie, Sitzbank 
und Dach sind unzählige Kleinarbeiten zu erledi-
gen, um sowohl eine funktionsfähige Rikscha als 
auch die Verkörperung eines Feentaxis zu rea li-
sieren. So wird neben einer speziellen Beleuch-
tung unter der Sitzbank ein Subwoofer installiert, 
der die Bässe der Soundanlage auch physisch 
spürbar macht. In den letzten drei Wochen inten-
sivieren sich die Arbeiten an der Rikscha, denn 
die anderen Nutzer*innen der Off enen Werkstatt 

 REPARIEREN UND SELBERMACHEN 
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

Abb. 39: Umbau einer Fahrradrikscha, 
Ausschnitt aus der Präsentation von Axel und Sarika

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

benötigen den Platz, den das Projekt nun schon 
seit einigen Monaten für sich beansprucht. Zu-
dem ist bereits ein Termin für die TÜV-Abnahme 
vereinbart. Die Rikscha wird auf den Hof der 
Werkstatt gerollt und die letzten Arbeiten wer-
den unter freiem Himmel verrichtet. Ganz zum 
Schluss wird das Dach aufgebaut, das ähnlich wie 
die Materialien für das Sitzpolster aus zweiter 
Hand erworben wurde. Die Probefahrt erfolgt an 
einem kalten Herbstabend mit voller Beleuch-
tung und Musikuntermalung.

Der Wiederherstellungsprozess erfolgt in dy-
namischen Assemblagen von Körpern, wobei Sa-
rika und Axel als menschliche Körper und die 
Rikscha-Teile als dingliche Körper gleichblei-
bend involviert sind und unterschiedliche Werk-
zeuge und Werkstoffe sich als Teile des Gefüges 
abwechseln. Die Körper in den Abbildungen 40 
bis 45 biegen sich dabei in alle möglichen Rich-
tungen, verbinden sich durch alle möglichen 
Werkzeuge und hinterlassen Spuren auf der jewei-
ligen Oberfläche. Hier lassen sich besonders 
gut die von Haraway als „Fadenspiele“ (Haraway 
2018: 11) bezeichneten Figurationen beobachten: 
Über Werkzeuge und Werkmaterialien, aber auch 
über die das Handeln motivierenden Pläne und 
Zukunftserzählungen werden dynamische Ver-
bindungen wie Fäden zwischen Menschen und 
Dingen gesponnen, es entstehen wechselnde „Fa-
denfiguren“ („string figures“, ebd.) in einer dyna-
mischen Performanz. Die Fadenfiguren weisen 
über die Werkstatt hinaus, indem sie Materialien 
aus anderen Figurationen in die Assemblage rein-
holen oder von den räumlichen Ansprüche an
derer Menschen (der Mitnutzenden der Werk-
statt) mitgeformt werden. Es zeigt sich deutlich, 
dass die ‚Strippenzieher‘ mal menschlich, mal 
nichtmenschlich sind und dass auch das verän-
dernde Ding sowie die sich nach und nach mate-
rialisierende Erzählung des Feentaxis die Perfor-
manz gestalten. In den vorhergehenden Kapiteln 
wurde der Zustand oft als ‚Widerständigkeit des 
Materiellen‘ beschrieben, wenn die Dinge sich den 
Plänen des Menschen nicht (sogleich) fügten, 
wenn es zu Unterbrechungen und Störungen 
kam. Wird der Prozess des Reparierens und Sel-
bermachens als tentakuläres Begreifen und Sich-
Bekanntmachen verstanden, dann ist die Wider
ständigkeit eher eine Art des Wegweisens durch 
das Aufzeigen einer Grenze. Tentakuläres Befrei-
fen hat nach Haraway viel mit Spekulation zu 
tun. Es ist ein spekulatives Herantasten an das 
Gegenüber, um eigene Pläne und Intentionen 
mit ihnen auszuhandeln. Das Abflexen der alten 

Farbe und das Auftragen einer Grundierung sind 
für den neuen Anstrich nötig und die Karosserie 
bringt durch ihre Beschaffenheit und Massivität 
den intentionalen menschlichen Körper dazu, 
sich immer wieder anzupassen, responsiv gegen-
über den Eigenschaften des Materials zu sein und 
sich seinen Erhebungen, Windungen und großen 
und kleinen Flächen mit wechselnden Werkzeu-
gen zu nähern. Dabei werden die Werkzeuge 
immer kleiner – von einer 3,5 kg-Flex zu feinem 
Schleifpapier – und die physische Nähe zwischen 
den beiden Körpern immer größer. Während 
Sarika beispielsweise beim Bedienen einer Flex 
noch viel mit dem Werkzeug zu tun hat, das mit 
hoher körperlicher Anstrengung gehalten und ge-
führt werden muss, ist der Kontaxt mit der Karos-
serie bei der Bearbeitung mit Schleifpapier fast 
unmittelbar. Die Hand spürt dabei jeden alten 
Lackrest sowie die Glätte der bearbeiteten Flä-
chen und ohne Spürbarkeit des Materials und 
Spürfähigkeit der Hand – oder Responsabilität 
beider beteiligter Körper – würde die Arbeit nicht 
gelingen. Während beim Entfernen der alten Far-
be und der Grundierung noch vor allem das Ma-
terial die Fäden zwischen Mensch und Karosserie 
bewegt, wird beim Auftragen des Blattgolds die 
Erzählung vom Feentaxis zum Fadenspinner. Der 
neue Anstrich stellt für Sarika und Axel einen ers-
ten Höhepunkt des Umbaus dar, eine erste sicht-
bare Phase in der Metamorphose der beteiligten 
Körper zur Performance Feentaxi. Sich- Einander-
Bekanntmachen bedeutet hier auch, dass das 
Ding Ähnlichkeiten mit dem annimmt, was der 
Mensch sich vorgestellt hat, mit dem Feentaxi aus 
Sarikas Vorstellung. Die Verwandtschaft, die sich 
hier realisiert, hat also initial vor allem mit den 
menschlichen Wunschbildern und Erwartungen 
zu tun. Hieran lässt sich ein Unterschied zwischen 
mehr oder weniger reinen Reparatur- und War-
tungstätigkeiten und dem Selbermachen bezie-
hungsweise der hier beobachten Mischung aus 
Wiederherstellung und Umbau festmachen. Auch 
wenn Reparieren und Warten – wie sie auch in der 
Vergangenheit an der alten Rikscha umgesetzt 
wurden – viel mit Erwartungen an die Funktio
nalität der Dinge zu tun hat, folgen sie doch eher 
den ‚Suggestionen der Dinge‘ und ihren Signa-
len und Zeichen zu ihrem Zustand. Beim Selber-
machen suggerieren die Vorstellungen oder Nar-
rative der Menschen den Weg und das Ziel und 
werden im Zuge der gemeinsamen Performanz 
ausgehandelt. Dabei stoßen sich auch die Vorstel-
lungen immer wieder an der ‚materiellen Realität‘, 
die Responsabilität bezieht sich nicht nur auf den 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Abb. 40-42:  
Momentauf
nahmen beim 
Abschleifen  
der Karroserie

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

menschlichen Körper, sondern auch auf seine 
mentalen Bilder und die Fähigkeit der Vorstel-
lungskraft, sich dynamisch anzupassen. Mög
licherweise sieht Sarikas Feentaxi letztendlich 
anders aus, als sie sich das vorgestellt hat. Kinship 
hat auch hier viel mit der Fähigkeit zu tun, das 
Gegenüber so anzunehmen, wie es (geworden) ist. 

Reparieren und Selber
machen als Verkörperung 
von Bekanntschaft und  
anti-dualistische Praxis 

Donna Haraways vor allem jüngste Beiträge zur 
More-than-human-Perspektive als kritische The-
orie zu nutzen, ist nicht nur aus den eingangs ge-
nannten Gründen herausfordernd. Während Ha-
raways frühere Arbeiten noch stark herrschafts- 
und kapitalismuskritisch waren, ist gerade der 
hier maßgeblich verarbeitete Beitrag so ‚univer-
salkritisch‘ gegenüber dem Dualismus in jedwe-
der alltäglichen Spielart und damit vielem, was 
Menschen – und vor allem auch Wissenschaft-
ler*innen – tun, dass wissenschaftlich kaum 
Raum zum Manövrieren zu bleiben scheint. Laut 
Haraway ist es „von Gewicht, welche Gedanken 
Gedanken denken; es ist von Gewicht, welche 
Erzählungen Erzählungen erzählen“ (Haraway 
2018: 59) und somit kann erst mal alles fraglich 
erscheinen, was dem Versuch unterliegt, mit wis-
senschaftlichen oder sozialen Kategorien Unter-
schiede festzustellen, Interpretationen zu entwi-
ckeln oder gar Hypothesen aufzustellen. Schon 
die Unterscheidung zwischen Beobachtenden und 
Beobachtungsgegenständen scheint eine Dualität 
zu beinhalten und bei der Entwicklung eines 
ebenso fundierten wie machbaren methodologi-
schen Auswegs aus der Dualismusfalle steht die 
Forschung noch am Anfang (Dowling et al. 2017). 

Methodologische Herangehensweisen der 
More-than-human-Forschung sind sehr hetero-
gen und bedienen sich sowohl konventioneller 
Methoden, wie Beobachtungen, Interviews oder 
ethnografischer Ansätze, als auch unkonven
tioneller Wege, beispielsweise durch Nutzung 
künstlerischer Ausdrucksweisen und autobio-
grafischer Forschung (Dowling et al. 2017). Wich-
tig scheint dabei vor allem zu sein, die methodi-
schen Herangehensweise und die „author-ity“ 
(Dowling et al. 2017: 824), das heißt die über den 
wissenschaftlichen Blick ausgeübte Autorität, 
immer wieder zu hinterfragen und Forschungs-

gegenstände als „Matters of Care“ (Puig de la Bel-
lacasa, Maria 2017) zu verstehen, denen sich mit 
Vorsicht und Fürsorge und eher spekulativ als 
normativ genähert wird. Der gewählte Citizen-
Science-Ansatz und insbesondere die Mischung 
aus Introspektion mittels konventioneller und 
kreativer, bisweilen auch irritierender Instru
mente und gemeinsamer verständigender Erar-
beitung des Materials scheint gut dazu geeignet, 
sich dem Reparieren und Selbermachen nicht 
nur als Care-Arbeit (vgl. Kapitel 5), sondern auch 
als Matter of Care zu nähern. Die sehr herausfor-
dernde methodische Vorgehensweise nun auch 
noch mit einer herausfordernden konzeptionel-
len Perspektive zu verbinden, hat die Carefulness 
im Sinne der Vorsichtigkeit und ‚Tentakularität‘ 
erhöht.

Die Beschreibung der Beobachtungen mit den 
zum Teil fremd wirkenden Begrifflichkeiten von 
Haraway klingt möglicherweise unnötig artifiziell 
und abstrakt. Dabei sind die konkreten Begriffe 
eher zweitrangig, wenn überhaupt von Relevanz. 
Viel wichtiger ist, dass sie durch eine gewisse Ver-
fremdung der Beschreibungen die spekulative 
Herangehensweise ermöglichen, die Haraway 
(und andere Autor*innen mit ähnlicher Perspek-
tive, wie Puig de la Bellacasa, 2017), einfordert. 
Kurz formuliert: Wer tentakuläres Begreifen be-
obachten will, muss selbst tentakulär denken. 
Auf diese Weise ahmt die Praxis der Interpretation 
die Praxis des Interpretierten nach, denn ähnlich 
wie das Feentaxi in einer spekulativen Praxis 
der performativen Verhandlung von Plänen, Er-
zählungen und verchiedenen Körpern entstanden 
ist, habe ich mir Haraways Begrifflichkeiten spe-
kulativ als Beobachtungswerkzeug angeeignet. 

Es wurde deutlich, dass die kritische oder 
auch transformative Praxis auf der dritten Bau-
stelle vor allem die Kritikfähigkeit und Trans
formierbarkeit der Menschen betrifft. Sarika und 
Axel haben einen tiefen Einblick in ihre Erzäh-
lung vom Feentaxi als einer Metamorphose von 
Dingen und Menschen gewährt. Eine alte, etwas 
‚träge‘ Rikscha wurde in ein Feentaxi verwandelt 
und dabei auch die Körper und Imaginationen 
der beteiligten Menschen. Während auf der ers-
ten und zweiten Baustelle die Kritik und Trans-
formation der Verhältnisse – im ersten Fall die 
kapitalistischen Produktions- und Konsumver
hältnisse, im zweiten Fall die Resonanzverhäl
tnisse im Vordergrund stehen, ist die dritte Bau
stelle die der (möglichen) Metamorphose von 
Menschen in responsible und verwandtschafts-
fähige Körper. 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

Abb. 43 und 44:  
Momentaufnahmen  
beim Abschleifen  
der Karroserie

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Der hier untersuchte Widerspruch bezog sich auf 
die vielfältigen gesellschaftlich normalisierten 
Dualismen, insbesondere die zwischen Menschen 
und Dingen, Objekt und Subjekt, Beherrschenden 
und Beherrschten sowie auf die damit einherge-
hende Individualisierung einzelner Körper als 
Gegenstände dualistischer Beziehungen. Die Be-
obachtung ergibt, dass eine Überwindung nicht 
ultimativ erfolgen muss. Bei der Metamorphose 
geht es nicht um die Transformation eines indi
viduellen Körpers als eines Vorher-Zustands hin 
zu einem hybriden oder Cyborg-Köper als stati-
schem Endzustand. Es geht vielmehr um die per-
formative Fähigkeit von Körpern, gleichermaßen 
‚eins‘ werden zu können mit anderen Köpern und 
sich wieder zu vereinzeln. Beim Herantasten, Be-
greifen und Einander-Bekanntmachen spielen 
immer wieder auch die Intentionalität der Körper 
eine Rolle und damit eben auch ihre Singularität 
oder Individualität, ihr Anderssein gegenüber an-
deren Körpern. Überwindung von Dualismen be-
deutet nicht, Intentionalität oder Individualität 
zu überwinden, sondern sie immer wieder los-
lassen und wieder festhalten zu können, sie for-
mend einzusetzen und formen zu lassen.

Das gilt auch für die analytische Betrachtung. 
Meine eigene spekulative Anwendung von Hara-
ways Begriffen bedeutete nicht, dem problemati-
sierten Dualismus einen beobachtbaren Monis-
mus entgegenzustellen, in dem alle Körper in 
Assemblagen aufgehen. Das empirische Beispiel 
hat vielmehr die eigene Interpretation geformt 
und gezeigt, dass es bei der Überwindung von 
Dualismus nicht um reines Verschmelzen geht, 
sondern um viele kleine (mehr oder weniger) 
gelingende dialektische und dialogische Verbin-
dungen, die wie Fäden aufgenommen, gestrafft 
und losgelassen werden, die mal leiten und mal 
geleitet werden. Sarika und Axel haben ein Feen-
taxi gebaut und es ist nicht allein ihre Schöpfung, 
sondern das Ergebnis des gegenseitigen Abtas-
tens von sich stets verändernden Imaginationen 
und Materialitäten. Reparieren und Selberma-
chen kommen nicht ohne formbare und flexible 
Körper aus und genausowenig ohne formbare 
und flexible Imaginationen. Als kritische Prakti-
ken überwinden sie nicht die ‚Tatsache‘, dass die 
beteiligten Körper auch unabhängig voneinan-
der ko-existieren können und dass es eine Duali-
tät im Sinne von ‚zwei unterschiedliche Körper 
sein‘ geben kann, sondern sie überwinden den 
Dualismus im Sinne der Notwendigkeit von Ka
tegorien, wie Subjekt und Objekt, Herrscher und 
Beherrscher, wirkungsmächtiger Mensch und 

passives Ding. Das Kritische der dualismus-kriti-
schen Praxis ist dabei implizit und performativ, 
weil die Beteiligten es möglicherweise weder be-
wusst wahrnehmen noch kommunizieren kön-
nen, dass sie Teile eines Fadenspiels werden, bei 
dem sie notwendigerweise auch zum Objekt oder 
zur Fadenfigur werden müssen und damit im 
Prinzip den Herrschaftsanspruch des Menschen 
über die Dinge aufgeben. Die Bürgerforscher*in-
nen haben uns mehrfach „Flow-Erlebnisse“ beim 
Reparieren und Selbermachen geschildert, das 
heißt Momente oder Phasen, in denen sie sich als 
im Fluss mit den Dingen und dem Handlungs
ablauf wahrgenommen haben, in denen die Zeit 
wie im Fluge vergeht und nichts sie von der Tätig-
keit ablenken kann. Wahrscheinlich würden sie 
dennoch behaupten, jederzeit alles unter Kont-
rolle gehabt zu haben, aber bewusste Kontrolle 
ist möglicherweise genau dasjenige, das in diesen 
Momenten fehlte. Die kritische Praxis besteht al-
so, vereinfacht formuliert, vor allem darin, mit 
der Performanz von Reparieren und Selberma-
chen den Dualismen die praktische Relevanz 
streitig zu machen. 

Das Transformative von Reparieren und Sel-
bermachen als dualismus-transformierender Pra-
xis besteht vor allem in der Transformation oder 
‚Dynamisierung‘ menschlicher Imaginationen 
und Körper. Denn interessanterweise werden 
zwar Dinge (wieder)hergestellt und damit phy-
sisch transformiert, die hier relevante Transfor-
mation passiert aber bei den Reparierenden und 
Selbermachenden selbst. Es (wieder)entstehen 
zwar Dinge, welche die Menschen idealerweise 
besser und länger gebrauchen können (siehe Bau-

stelle 1) oder mit ihnen resonieren können (Baustel-

le 2). Es entstehen aber vor allem auch Menschen 
oder menschliche Körper, die von den Dingen ge-
braucht werden, im Sinne von Menschen, die sich 
besser kümmern können um das, was die Dinge 
brauchen.

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Reparatur als  
Innovation und  
Selbermachen 
nachhaltiger  
Verhältnisse

Mit der Konstruktion und Bearbeitung von drei 
Baustellen in der Arena der Transformation habe 
ich versucht, dem transformativen Potenzial von 
Reparieren und Selbermachen in Gemeinschaf-
ten der Eigenarbeit, in alltäglicher Lebensführung 
und in spezifischen Projekten aus verschiedenen 
Blickwinkeln heraus auf den Grund zu gehen. 
Verschiedene kritische Theorien haben mir 
Werkzeuge bereit gestellt, die ich in zugespitzter 
Art und Weise auf eine zugespitzte Empirie an-
gewendet habe. Mit der Identifikation kritischer 
und transformativer Praktiken möchte ich bes-
ser verstehen, was es praktisch oder performativ 
bedeuten kann, an den Verhältnissen zu arbeiten 
oder diese sogar zu reparieren. 

Auf der ersten Baustelle standen die Arbeit 
an den Widerspüchen der kapitalistischen (pro-
duktivistischen und konsumistischen) Produkti-
ons- und Konsumverhältnisse im Vordergrund 
und das Reparieren und Selbermachen in Ge- 
meinschaften und im Alltag. Die kritische Praxis 
besteht in der Widerständigkeit gegenüber li
nearen und beschleunigten Stoff- und Produkt-
strömen. Diesen wird nicht nur diskursiv – als 
symbolischer Aufstand gegen die Wegwerfge
sellschaft – sondern auch materiall-praktisch wi-
derstanden, indem vermeintlich obsolete Dinge 
im Produktstrom quasi ‚aufgehalten‘ werden. Die 
Transformation der Verhältnisse in den betrach-
tenen Fällen erfolgt durch das Inwerthalten und 
Inwertsetzen und durch das Praktizieren einer 
vermeintlich irrationalen Wert(neu)schöpfung.

Auf der zweiten Baustelle lag der Schwerpunkt 
auf den sich alltäglich und biografisch entfalten-
den Mensch-Ding-Beziehungen und der Ver
änderung von diagonalen Resonanz(verhältnis-
sen). Als kritische Praxis lässt sich die Responsi-
vität gegenüber Dingen bezeichnen, die sich 
gegen entfremdende Verhältnisse und den kultu-
rellen Druck in Richtung Reichweitenvergröße-
rung stellt. In den betrachteten alltäglichen Le-
bensführungen wird anstelle einer Kontrolle 
über die Dinge eine Offenheit für die Ding-Bedürf-

nisse und -Suggestionen praktiziert, die sich auch 
auf den Prozess des Reparierens und Selber
machens erstreckt. Die transformative Praxis be-
steht in der Schaffung alltäglicher Resonanz
räume und der Etablierung regelrechter ‚Reso-
nanzroutinen‘, an denen auch weitere Menschen 
partizipieren können. 

Die dritte Baustelle hat schließlich noch tiefer 
in die Mensch-Ding-Performanz hineingeführt 
und mithilfe einer More-than-human-Perspek
tive die Möglichkeiten der performativen Über-
windung von Dualismen untersucht. Beobachtet 
werden konnte, dass kritische und transformati-
ve Praxis auch bedeutet, selbst kritikfähig und 
transformierbar zu sein. Mit dem Bild der gemein-
samen Fadenspiele von menschlichen und nicht-
menschlichen Körpern wurde beobachtbar, wie 
dirigieren (statt kontrollieren) und sich dirigieren 
lassen, einander abwechseln, und wie Formbar-
keit und Flexibilität von Körpern und Imagina
tionen entscheidend für die Transformation (von 
Dingen, Menschen, Verhältnissen) sind.

Die Konstruktion der drei Baustellen sollte 
nicht nur verschiedene theoretisch unterfütter-
te Beobachtungen ermöglichen, mit dem Zusam-
menführen der verschiedenen Erkenntnisse 
soll vielmehr ein Beitrag innerhalb der Arena der 
Transformation beziehungsweise zur Transfor-
mationsforschung geleistet werden. 

Das Feld der Debatte zur „Großen Transforma-
tion“ ist mittlerweile kaum noch überschaubar, 
sowohl was die Identifkation der vielfältigen und 
immer größer erscheinenden Transformations-
erfordernisse angeht als auch die konzeptionel-
len Verständnis- sowie praktischen Lösungsvor-
schläge. Bei der Skizzierung der Transformations-
arena geht es mir aber nicht um die Darstellung 
dieser Debatten, sondern eher darum, wie sich 
Reparieren und Selbermachen als potenzielle 
Reparaturen von Verhältnissen in dieses Feld 
einbetten lassen. Der Soziologe Erik Olin Wright 
(2017) ordnet verschiedene Formen der Transfor-
mation auf einem Kontinuum zwischen Evo
lution und Revolution ein, die als Bruch oder als 
Metamorphose vollzogen werden können. Kapi-
talistische Regimes erzeugen seiner Auffassung 
nach immer mehr Risse und Widersprüche im 
Gefüge von Wirtschaft, Gesellschaft und Natur, 
und zwar durch soziale Ungleichheiten, ökolo
gische Risiken oder zunehmende Ressourcen-
konflikte. Diese Risse sorgen für immer weitere 
Konfllikte und damit weitere Risse. Sie bieten 
aber alternativen Praktiken, Denk- und Hand-
lungsweisen Möglichkeiten, sich innerhalb der 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

Risse ‚einzunisten‘ und zu stabilisieren und mit 
der Zeit Veränderungen oder gar eine Erosion des 
Kapitalismus zu bewirken. Wright analysiert vor 
diesem Hintergrund vor allem sogenannte „reale 
Utopien“, das heißt gemeinschaftliche Experi-
mente, die alternative Formen der politischen 
Teilhabe, der solidarischen Produktionsformen 
oder der partizipativen Wissensproduktion prak-
tizieren. Auch wenn Reparier- und Selbermach-
gemeinschaften zu Wrights Konzept einer rea-
len Utopie durchaus passen würden und die 
oben präsentierten empirischen Zuspitzungen 
einen utopistischen Anschein erwecken, ging 
es mir eher um die Arbeit an den Rissen und Wi-
dersprüchen. 

In den vorangehenden Kapiteln (insb. Kapitel 5) 
wurde bereits beschrieben, wie kontinuierliches 
Reparieren (und Warten, Pflegen, Wiederherstel-
len) als oftmals unsichtbare Arbeiten dafür sorgen, 
dass alltägliche Lebensführungen genauso wie 
Versorgungssysteme und Infrastrukturen er
möglicht werden. Reparieren ist immer auch ei-
ne Arbeit an fragilen Verhältnissen, eine Arbeit 
an den stets vorhandenen Brüchen und Störun-
gen. Reparieren kann aber auch als eine poten
zielle Praxis der Veränderung von Verhältnissen 
betrachtet werden, die nicht einfach nur wieder-
herstellt, sondern innoviert. Ein solches Verständ-
nis von Reparaturen als Innovationen oder viel-
mehr Innovationen als Reparaturen findet sich 
bereits in Ansätzen in der soziologischen Innova-
tionsforschung. Nach Cornelius Schubert (Schu-
bert 2021) lässt sich zwischen einem weiten und 
einem engen Verständnis sowohl von Repara-
tur als auch von Innovation differenzieren und 
sich nur bei einem engen Verständnis beider 
Begriffe eine klare Abgrenzung vornehmen. Ins-
besondere soziale Innovationen lassen sich als 
Reparaturen gesellschaftlicher Problemlagen be-
trachten, die, ausgelöst und getragen von kom
plexen Bewertungen und Problematisierungen, 
neue Ordnungen schaffen. Schubert sieht in der 
analytischen Kombination von Innovations- 
und  Reparaturperspektiven ein fruchtbares 
Tool, um die Dynamiken sozialen Wandels zu 
untersuchen, eine Perspektive, der ich mich hier 
anschließen möchte. Im Gegensatz zu der Idee 
von Utopien richtet sich ein Verständnis von 
Reparaturen als Innovationen und Innovationen 
als Reparaturen auf den Prozess der Problema
tisierung als kritische Praxis (was ist ‚kaputt‘?) 
auf das Experimentieren mit innovativen Ele-
menten als transformative Praxis (womit wird 
wie repariert?). 

In der Abschlussbetrachtung möchte ich noch 
einmal auf das Leitbild der Nachhaltigkeit als 
Bewertungsfolie zurückkommen. Soziale und 
kulturelle Nachhaltigkeitsziele, wie die des oben 
zitierten Wissenschaftlichen Beirats für globale 
Umweltveränderungen (2011), beschreiben Nach-
haltigkeit als kulturellen Wandel hin zu einer 
Kultur von Achtsamkeit, Teilhabe und Verpflich-
tung, die dem Handelnden verschiedene For-
men der Verantwortung (für die Natur, für andere 
Menschen, für zukünftige Generationen) aufer-
legt. Statt einzelne Verhaltensweisen oder gar 
Entscheidungen als Kriterien der Bewertung von 
mehr oder weniger nachhaltigen Praktiken zu 
skizzieren, wird Nachhaltigkeit als eine kulturel-
le Praxis der Übernahme von Verantwortung, 
des Sich-Verpflichtens, des Teilhaben-lassens 
und Sich-Kümmerns beschrieben. Das ist an-
schlußfähig an die normative Zuspitzung des be-
reits eingeführten Konzepts von Care (siehe Kapitel 

5), um damit so etwas wie ‚gelebte Verantwort-
lichkeit‘ durch das Sich-Kümmern, durch die 
Sorge und Fürsorge für ein wie auch immer ge-
artetes Gegenüber auszudrücken. Wie in Kapitel 
5 festgestellt, ist Care in hohem Maße responsiv, 
denn es ist eine Frage der Aushandlung oder viel-
mehr des Sich-Einlassens auf ein Gegenüber, 
ob Care gelingt. Verschiedene Formen einer sol-
chen performativen Offenheit konnten auf allen 
drei Baustellen beobachtet werden. Um sich beim 
Reparieren und Selbermachen um die Bedürfnis-
se von anderen (Körpern, Dingen, Menschen) zu 
kümmern, wird ein experimenteller oder gar spe-
kulativer Handlungsmodus übernommen, in des-
sen Rahmen Kontrolle (durch Fähigkeiten, Wis-
sen, Werkzeuge) zwar wichtig, aber nicht ent-
scheidend ist. Entscheidend ist vielmehr, sich 
vom Gegenüber auch leiten zu lassen, sei es von 
den Bewertungen und Bedeutungen anderer 
Menschen (die sie über Ding-Geschichten vermit-
teln), von den eindeutigen Wartungsbedarfen 
und vieldeutigen Nutzungsversprechen der Din-
ge oder von den mal widerständigen, mal koope-
rativen Eigenschaften des Materials. Die Offen-
heit erstreckt sich auch auf eine praktizierte Be-
wertungs- und Wertepluralität, in der Werte als 
Sinn von Wertschöpfungsprozessen grundsätz-
lich erweiterbar und wandelbar sind. ‚Doing value‘ 
ist damit eine performative und spekulative Ar-
beit an den Werteverhältnissen. Kapitalistische, 
konsumistische oder dualistische Reduktionen 
des Werts von Dingen und menschlicher Arbeit 
auf rational-ökonomische, monetäre oder herr-
schaftssymbolische Kategorien werden hinter-

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

fragt und ent-rationalisiert. Demgebenüber wer-
den Affizierung und Emotionalität zugelassen und 
Eigenarbeit nicht nur zur funktionalen (Wieder)
Herstellung von Dingen, sondern auch als Sorge-, 
Gemeinschafts-, Familien- und Beziehungsarbeit 
geleistet. Der emanzipatorische Zündstoff der 
fürsorgenden Eigenarbeit liegt meiner Ansicht 
nach vor allem im Zulassen-Können oder gar Zu-
lassen-Wollen von Zumutung. Gerade um roman-
tische Verklärungen zu vermeiden, sollte das Au-
genmerk stärker auf die körperlichen und men-
talen Anstrengungen, den Verzicht auf Kontrolle 
(über die Dinge, die Situation, sich selbst), die 
Spannungen und Reibungen gerichtet werden, 
die sich Reparierende und Selbermachende zu-
muten. Sich die Dinge (und darüber die anderen 
Menschen und die Welt) mit all ihren Bedürfnis-
sen und Erwartungen zuzumuten, ist der eigent-
liche Bruch mit den ‚negativen Freiheiten‘, die 
Karl Polanyi als Charakteristikum der Konsum- 
oder Marktgesellschaft (vgl. S. 183) beschreibt. 
Das Akzeptieren oder gar Einfordern von Zumu-
tungen überwindet ein Stück weit die ‚Unüber-
sichtlichkeit der Verhältnisse‘, indem Care-Be
ziehungen (oder wertschätzende Beziehungen, 
Resonanzbeziehungen, Fadenspiele) aufgebaut 
und sich Verantwortung als Respons-ability, als 
Antwort- und Resonanzfähigkeit entwickelt.

Sich etwas zuzumuten, bedeutet auch das 
Hinterfragen von Hierarchien, und zwar nicht 
(nur), um die eigene Position zu verbessern, son-
dern sich selbst hinterfragbar, kritikfähig und 
transformierbar zu machen. Nicht nur auf den 
drei Baustellen, sondern auch in den anderen 
Kapiteln dieses Buches wurde deutlich, dass 
Reparieren und Selbermachen auch viel mit De-
mut zu tun haben beziehungsweise der Fähig-
keit, die Dinge (oder andere Menschen), so wie sie 
sind, zu akzeptieren und sich ihren Bedürfnissen 
auch mal unterzuordnen oder sich von ihnen lei-
ten lassen zu können. Die Transformation von 
Dingen beim Reparieren oder Selbermachen ist 
nur dann möglich, wenn Kontrollbedürfnisse 
über die Dinge abgelehnt oder abgelegt und da-
mit (implizit) hierarchische Mensch-Ding-Ver-
hältnisse transformiert werden. 

Wie bereits in der Einleitung beschrieben, skiz-
ziert Richard Sennett in seinem Buch „Zusam-
menarbeit“ (Sennett 2019: 285 ff) eine Typologie 
von Reparaturstrategien, die sich auch hier eig-
net, um verschiedene Verhältnis-Reparaturen im 
Sinne einer Schaffung nachhaltiger Verhältnisse 
zu beschreiben. Als Restaurierung definiert Sen-
nett Praktiken der ästhetischen und funktionalen 

Wiederherstellung des Originalzustands. Die Sa-
nierung stellt nicht nur die Funktionalität und das 
Aussehen wieder her, sondern verbessert das Al-
te durch neue Elemente und Materialien, die ur-
sprüngliche Form bleibt aber erhalten. Ein Umbau 
hingegen verändert oder transformiert den Repa-
raturgegenstand und schöpft, aufbauend auf dem 
Alten etwas Neues. 

Ein normativer Begriff von Reparaturen als 
Praxis der Nachhaltigkeit bedeutet, darauf auf-
bauend, dass nicht nur Erhaltung oder Wieder-
herstellung fragiler (und bereits bestehender 
nachhaltiger) Verhältnisse und Beziehungen im 
Sinne von Sennetts Restaurationen vollzogen 
werden. Reparaturen nutzen vielmehr die durch 
Widersprüche erhöhte Fragilität von Verhältnis
sen und Ordnungen, um Versuche der Sanierung 
oder des Umbaus als eines ‚Selbermachens von 
nachhaltigeren Verhältnissen‘ zu unternehmen. 
Dabei werden solche neue Elemente eingefügt 
oder umfassendere Veränderungen vorgenom-
men, die (explizit oder implizit) normativen Nach-
haltigkeitszielen entsprechen und nichtnachhal-
tige Verhältnisse destabilisieren. Reparaturen für 
nachhaltige Verhältnisse restaurieren oder sanie-
ren erstens entweder solche Verhältnisse oder Be-
ziehungen, in denen Care (für andere, für die Na-
tur) praktiziert werden kann, oder sie bauen – zu-
mindest in der alltäglichen Lebensführung und 
an den gemeinschaftlichen Orten – neue oder 
alternative Verhältnisse für die Performanz von 
Care. Nachhaltigkeitspraxis bedeutet zweitens, 
mehr Übersichtlichkeit in die oben erwähnte Un-
übersichtlichkeit der Verhältnisse hineinzubrin-
gen und die Konsequenzen des Handels über den 
Aufbau von Care-Beziehungen spürbarer und 
tragbarer zu machen. Die kulturelle Praxis der 
Nachhaltigkeit hat drittens auch mit einem Um-
bau narrativer Ordnungen und kultureller Identi-
täten zu tun. Es werden neue oder alternative Er-
zählungen und Imaginationen über Dinge und 
ihre Bedeutungen und Wertigkeiten geschaffen, 
in denen ihre (und die eigene) Transfomierbarkeit 
durch Care-Verhältnisse außer Frage stehen. Das 
Reparieren nichtnachhaltiger Verhältnisse betrifft 
also im Wesentlichen das Restaurieren, Sanieren 
und Umbauen der Verhältnisse von Care-Arbeit. 

1	� Vgl. den Factsheet des Runden Tisch Repa
ratur RTR Factsheet: „Ökodesign und Re
paratur: Wie das EU-Gesetz unser Recht auf 
Reparatur stärken kann“ (https://runder-
tisch-reparatur.de/wie-oekodesign-uns- 
das-recht-auf-reparatur-bringen-kann-und-
was-2022-ansteht/) 

REPARIEREN UND SELBERMACHEN  
ALS TRANSFORMATIVE PRAXIS 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Das Recht  
auf Reparatur  
revisited

Das Schaffen nachhaltiger Care-Verhältnisse ist 
jedoch nicht den Akteur*innen allein zuzumu-
ten, trotz ihrer Zumutungsbereitschaft. Eine Poli-
tisierung von Reparieren und Selbermachen an-
erkennt nicht nur die politische Praxis der Ak-
teur*innen selbst, sondern politisiert auch die 
Machtverhältnisse, die durch die kritische und 
transformative Arbeit der Reparierenden und 
Selbermachenden zwar hinterfragt und partiell 
hintergangen, aber (bisher) nicht durchbrochen 
werden. Die Politisierung von Reparatur durch 
die organisierten Akteur*innen selbst hat mit 
der Forderung auf ein Recht auf Reparatur zwar 
ihren Weg bis auf die Agende der Europäischen 
Union gefunden (vgl. S. 12), die bisher umgesetzte 
politische Regulierung der Reparatur-Verhältnis-
se bezieht sich jedoch vorwiegend auf spezifische 
Produkte (wie Waschmaschinen, Geschirrspüler, 
Fernseher) und bedeutet vor allem eine (margina-
le) Verbesserung der Bedingungen für professio-
nelle Reparaturen (wie Lieferzeiten und Verfüg-
barkeit von Ersatzteilen) 1. Um nachhaltige Ver-
hältnisse für Reparieren und Selbermachen als 
Eigen- und Care-Arbeit zu schaffen, ist die Regu-
lierung der Produkteigenschaften und Produkt-
Service-Systeme keineswegs ausreichend. Eine 
umfassendere Agenda bedarf aber auch des Ref-
ramings dessen, was mit Recht auf Reparatur ge-
meint ist.

Das Recht auf Reparatur lässt sich humanis-
tisch und post-humanistisch deutlich erweitern. 
Dabei kann das in diesem Kapitel angestrebte tie-
fere Verständniss der kritischen Praktiken helfen, 
die problematischen Verhältnisse zu identifi
zieren, an denen politische Regulierung tätig wer-
den kann, während die Einblicke in die trans
formativen Praktiken die Anschlussstellen für 
politische Förderung verdeutlichen. Aus der hu-
manistischen Perspektive heraus stellt sich – jen-
seits der reinen Verbraucherpolitik – die Frage 
nach der nachhaltigen Wirtschaft-, Arbeits- 
und Zeitpolitik, die Eigen- und Care-Arbeit stützt 
statt sie zu erschweren oder zu marginalisieren. 
Ein ‚Menschrecht auf Reparatur‘ veranlasst da-
zu, Räume, Infrastrukturen und Produktdesigns 
für Eigenarbeit mindestens genauso zu fördern 
wie reine Produktions- und Konsuminfrastruk

turen. Das post-humanistische Verständnis ei-
nes ‚Ding-Rechts auf Reparatur‘ rückt die Dinge 
in den Mittelpunkt der Betrachtung und spricht 
ihnen eine unveräußerbare Wertigkeit zu, die 
das Wort Abfall langfristig unnötig macht. Das In
werthalten und Inwertsetzen von Dingen erfor-
dern die Umgestaltung und Kreislaufführung 
von Produkt- und Stoffströmen, auch durch die 
Vernetzung und räumliche Ermöglichung von 
Ding-Bibliotheken und Räumen wertschöpfen-
der Eigenarbeit. Auf Basis eines so diskursiv er-
weiterten Rechts auf Reparatur werden Versor-
gungssysteme zu Sorgesystemen, die das Sich-
Kümmern um die Dinge (und die Ressourcen, 
aus denen sie bestehen sowie die Bedeutungen, 
die sie haben) zum Ziel haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456989-007 - am 13.02.2026, 08:07:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456989-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

