
6 Wann endet das Exil? 

Die hier titelgebende Frage stellt sich nicht nur für die in der vorliegenden Studie behan

delten Künstlerinnen in unterschiedlichen Phasen ihrer Biografie, auch die Forschung 
hat sich in den vergangenen Jahren intensiv damit befasst. Die Soziologie hat etwa den 
Terminus des Postmigrantischen geprägt,1 worauf sich unter anderem theoretische Aus

einandersetzungen beziehen, die das Nachexil oder Post-Exil untersuchen. Wie die Lite

raturwissenschaftlerinnen Bettina Bannisch und Katja Sarkowsky argumentieren, mar

kiert der Begriff des Nachexils »ein Ende des Exils, die Möglichkeit der Rückkehr in das 
Land, das nicht aus freier Entscheidung verlassen wurde, und den Umstand, dass sich 
die Erfahrung des Exils dennoch fortsetzt und somit nicht von einem Ende des Exils ge

sprochen werden kann«.2 Diese Fokusverschiebung auf das »Post« – also auf das dem 
Exil Folgende – vom ehemals zentralen »Prä« – dem, was davor war und was zurückge

lassen, transportiert oder transformiert wurde – bringt jedoch neue Herausforderungen 
mit sich. Sie wirft Fragen der Rückmigration oder Folgemigration auf, der kulturellen, 
territorialen, nationalen oder sprachlichen Zugehörigkeit und den damit verbundenen 
Vorstellungen von Heimat. All diese Fragen, so werde ich im Folgenden anhand der Bio

grafien und des Werks Grete Sterns, Hedy Crillas und Irena Dodals erörtern, spielten in 
den Jahren nach 1945 für die genannten Künstlerinnen eine essenzielle Rolle. Das Post- 
Exil, so schreibt der Literaturwissenschaftler Stephan Braese, war schließlich ein weit 
»verbreiteter Existenzmodus«.3 

Die jeweilige Zugehörigkeit sowie die Selbstdarstellungen der Betroffenen des Post- 
Exils blieben letztlich von der Erfahrung des Exils bestimmt – und zwar nicht nur retro

spektiv, sondern gegenwärtig und teils auch im Rahmen zukünftiger Lebensentwürfe, 
wie es noch zu zeigen gilt. Die Frage, wann das Ende des Exils zu datieren wäre, lässt 

1 Vgl. Erol Yildiz/Marc Hill (Hg.), Nach der Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits der 
Parallelgesellschaft, Bielefeld 2014; Marc Hill, Nach der Parallelgesellschaft. Neue Perspektiven 
auf Stadt und Migration, Bielefeld 2016. 

2 Bettina Bannasch/Katja Sarkowsky, Nachexil und Post-Exile: Eine Einleitung, in: Dies. (Hg.), Nach

exil/Post-Exile, Berlin/Boston 2020, 1–11, 1. 
3 Stephan Braese, Nach-Exil. Zu einem Entstehungsort westdeutscher Nachkriegsliteratur, in: Claus- 

Dieter Krohn/Erwin Rotenmund/Lutz Winckler/Wulf Köpke (Hg.), Jüdische Emigration zwischen 
Assimilation und Verfolgung, Akkumulation und jüdischer Identität, München 2001, 227–253, 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

sich deshalb bei genauer Betrachtung nur in den wenigsten Fällen mit dem Jahr 1945 be

antworten.4 Für Grete Stern, Hedy Crilla und Irena Dodal sollte der Moment des Kriegs

endes zwar auf unterschiedlichen Ebenen prägend sein, allerdings nicht jener sein, der 
das Ende ihres Exils bedeutet hätte. Wie in den voranstehenden Kapiteln dargestellt, war 
die Aufarbeitung von Exilerfahrungen ein individueller Prozess und geht als solcher weit 
über das Jahr 1945 hinaus. So individuell diese Auseinandersetzung sein mochte, lassen 
sich dennoch innerhalb des Schaffens aller drei Künstlerinnen, wenn auch nicht in di

rekter zeitlicher Korrespondenz zueinander, intervisuelle Bezüge erkennen, die auf ein 
gemeinsames Erleben schließen lassen. 

Für Irena Dodal leitete 1945 erst den Beginn des Exils durch ihre Freilassung aus dem 
Ghetto Theresienstadt und ihre Emigration in die Schweiz und später in die USA ein. Für 
Crilla und Stern stellt das Ende des Kriegs zwar aus der Distanz eine emotionale Erleich

terung dar, nicht jedoch sollte dies gleichgesetzt werden mit der Möglichkeit, das Exil 
durch die Rückkehr nach Deutschland oder Österreich zu beenden. Dies liegt nicht nur 
daran, dass beide Künstlerinnen bereits gut in ihren jeweiligen Feldern vernetzt und eta

bliert waren, sie in Argentinien ihre Familien hatten und damit eine deutliche Verlage

rung des Lebensmittelpunktes erfolgt war; sondern auch daran, dass eine Rückkehr nach 
Europa in diesem Moment angesichts der politischen Situation dort kaum durchführbar 
schien. Nach Ende des Zweiten Weltkriegs kam es zu regen Migrationsbewegungen in 
Europa, Überlebende aus den Konzentrationslagern und aus dem Untergrund, Zwangs

arbeiter*innen, Rückkehrende aus der Kriegsgefangenschaft oder Vertriebene suchten 
ihre alten Heime auf, die zumeist nicht mehr existierten oder anderwärtig bewohnt wur

den, und landeten stattdessen in Displaced Person Lagern. Nicht selten befanden sich 
diese genau dort, wo zuvor Konzentrationslager waren.5 Auch der Antisemitismus war 
keineswegs von der mitteleuropäischen Landkarte, aus den Gerichten, aus den Behör

den oder den Köpfen der Menschen verschwunden.6 Die Lage im argentinischen Exil 

4 Auch der Sammelband Das Ende des Exils? Briefe von Frauen nach 1945 kommt zum Schluss, dass zahl

reiche literarische Texte, persönliche Korrespondenzen oder Aufzeichnungen von Exilierten infra

ge stellen, ob ein Ende des Exils tatsächlich mit 1945 datiert werden kann. Vgl. Irene Below/Inge 
Hansen-Schaberg/Maria Kublitz-Kramer (Hg.), Das Ende des Exils? Briefe von Frauen nach 1945, 
München 2014. 

5 Zur Situation in DP-Lagern, vgl. Ingrid Böhler/Nikolaus Hagen/Philipp Strobl (Hg.), Displaced-Per

sons-Forschung in Österreich und Deutschland. Bestandsaufnahme und Ausblicke, zeitgeschich

te 47 (2020) 2; Fritz Bauer Institut (Hg.), Überlebt und unterwegs. Jüdische Displaced Persons 
im Nachkriegsdeutschland (Jahrbuch zur Geschichte und Wirkung des Holocaust 1997), Frankfurt 
a. M./New York 1997; Anna Holian, Between National Socialism and Soviet Communism: Displaced 
Persons in Postwar Germany, Ann Arbor 2001; Christian Pletzing/Markus Velke (Hg.), Lager – Repa

triierung – Integration. Beiträge zur Displaced Persons-Forschung, München 2016; Mark Wyman, 
DPs. Europe’s Displaced Persons, 1945–1951, With a New Introduction, Ithaca 2014. 

6 Zu Antisemitismus nach 1945, vgl. Wolfgang Benz, Juden in Deutschland nach 1945. Zwischen An

tisemitismus und Philosemitismus, in: Katja Behrens (Hg.), Ich bin geblieben – warum? Juden in 
Deutschland – heute, Gerlingen 2002, 7–33; Wolfgang Benz/Rainer Erb, Antisemitismus in der Bun

desrepublik Deutschland. Ergebnisse der empirischen Forschung von 1946–1989, Opladen 1991; 
Jan Láníček, The Postwar Czech-Jewish Leadership and the Issue of Jewish Emigration from Cz

echoslovakia (1945–1950), in: Françoise S. Ouzan/Manfred Gerstenfeld (Hg.), Postwar Jewish Dis

placement and Rebirth, 1945–1967, Leiden/Boston 2014, 76–96; Margit Reiter, Die Ehemaligen. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 261 

schien im Vergleich zu dem, was in Europa vor sich ging, also weiterhin beruhigter, auch 
wenn der Peronismus als aufstrebende Massenbewegung schon bald für Umbrüche sor

gen würde. 
Während der peronistischen Regierungszeit und danach war Argentinien von poli

tischer Instabilität und regelmäßigen Putschversuchen des Militärs sowie autoritären, 
diktatorischen Regierungen geprägt. Die sogenannte »Revolución Libertadora« im Jahr 
1955 beendete schließlich Juan Domingo Peróns Amtszeit durch einen brutalen Putsch 
und bewirkte seine Absetzung nach Spanien. Das Verbot der peronistischen Partei folg

te, wurde jedoch später wieder gelockert. Auch Kommunist*innen waren zeitweise von 
Wahlen ausgeschlossen, antidemokratische Tendenzen prägten also auf mehreren Ebe

nen das Land. Ein Putsch ereignete sich auf den anderen, auf den von 1962 folgte jener 
von 1966, wodurch schließlich General Juan Carlos Onganía (1914–1995) an die Macht kam 
und eine Diktatur errichtete. Erst Anfang der 1970er-Jahre wurden erste Demokratisie

rungsschritte gesetzt, die erlaubten, dass der Peronist Héctor José Cámpora (1909–1980) 
bei den Präsidentschaftswahlen von 1973 als Gewinner hervorgehen konnte. Cámpora 
war es schließlich auch, der Juan Domingo Peróns Rückkehr aus Spanien bewirkte und 
ihm zurück in Argentinien den Platz freimachen würde. Da Juan Domingo Perón jedoch 
kurz nach seiner Rückkehr starb, setzte seine dritte Ehefrau Isabel Perón (geb. 1931) als 
Präsidentin den Rechtskurs der peronistischen Partei fort, bis auch sie durch das Militär 
gestürzt und von 1976 bis 1983 eine Militärdiktatur eingerichtet wurde. 

Obgleich das Jahr 1945 also nicht das Ende des Exils für die drei Künstlerinnen mar

kierte und die politische Situation in Argentinien herausfordernd blieb, lässt sich in ih

rem Schaffen dennoch eine Form des Umbruchs erkennen. Wie in den voranstehenden 
Kapiteln dargelegt, traten sie selbstbewusst öffentlich in Erscheinung, partizipierten ak

tiv im Kunst- und Kulturleben von Buenos Aires und stetig weniger in exklusiven Exil

kreisen, und positionierten sich politisch zu den Geschehnissen im Aufnahme- sowie im 
Herkunftsland. Das vorliegende Kapitel widmet sich nun abschließend den Anliegen und 
Herausforderungen in der Spätphase des Schaffens von Grete Stern, Hedy Crilla und Ire

na Dodal und wird erneut politische Entwicklungen berücksichtigen, darunter auch die 
Geschehnisse während der Militärdiktatur von 1976 bis 1983. Auch die Zwischenposition 
zwischen Herkunfts- und Aufnahmeland und die jüdisch exilierte Mehrfachzugehörig

keit beeinflussten in den Jahrzehnten nach Ende des Zweiten Weltkriegs weiterhin ihr 
Schaffen. Einerseits zeichnete sich eine Neupositionierung innerhalb ihres Werks ab, 
indem beispielsweise neue geografische Regionen oder künstlerische Sphären erkundet 
wurden, andererseits wurde ihr Verlangen immer deutlicher, sich auch im Herkunfts

land sichtbar zu machen, um dem Vergessen entgegenzuwirken. Grete Stern und Irena 
Dodal näherten sich in ihrer künstlerischen Spätphase beispielsweise indigenen Kultu

ren an, studierten die Lebensformen in den Provinzen oder die argentinische Folklore.7 

Nationalsozialismus und die Anfänge der FPÖ, Göttingen 2019; Frank Stern, Im Anfang war Ausch

witz. Antisemitismus und Philosemitismus im deutschen Nachkrieg, Gerlingen 1991. 
7 Die Auseinandersetzung mit indigenen Kulturen und folkloristischen Elementen lässt sich nicht 

nur bei exilierten Künstler*innen in Argentinien erkennen, besonders in surrealistischen Kreisen 
zeigt sich ein intensives, nicht selten aber exotisierendes Interesse daran. Exilierte Surrealist*in

nen, darunter André Breton in den USA oder Wolfgang Paalen in Mexiko, eigneten sich teils Ele

mente indigener Kulturen an, was durchaus imperialistische Züge durchscheinen ließ. Vgl. Dawn 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Gleichzeitig bemühten sie sich besonders ab den 1980er-Jahren darum, ihr Werk und ih

re Nachlässe an deutsche bzw. tschechoslowakische Kultureinrichtungen zu übergeben. 
Dies mag daran liegen, dass ab diesem Zeitpunkt die mitteleuropäische Exilforschung 
vermehrt Interesse an ihnen zeigte und gleichzeitig die Protagonistinnen in höherem 
Alter ihr künstlerisches posthumes Fortleben im Herkunftsland gesichert wissen wol

len. Ähnlich wie Hedy Crillas Europareise Anfang der 1960er-Jahre war dieses Bestre

ben jedoch mit einer Reihe von Enttäuschungen und Ablehnungen verbunden. Obgleich 
Stern, Crilla und Dodal zu keinem Zeitpunkt zumindest allzu offensichtlich in Erwägung 
zogen, wieder in ihre Herkunftsländer zurückzukehren, vereint sie das Bedürfnis, sich 
zumindest eine Form der Sichtbarkeit aus dem Exil heraus in Deutschland, in Österreich 
oder in der Tschechoslowakei zu erkämpfen. Wie schließlich die Rezeption dieser Künst

lerinnen in ihren Herkunftsländern sowie im Aufnahmeland erfolgte, soll abschließend 
ebenso behandelt werden. 

6.1 Grete Stern: Indigenes Gedächtnis als Zukunftsträger 

Grete Stern leistete einen essenziellen Beitrag zur Modernisierung der argentinischen 
Fotografie und prägte durch ihr Schaffen eine neue Generation junger Fotograf*innen, 
die ihre Kunst als Werkzeug verstanden, um politische, soziale und kulturelle Entwick

lungen mitzugestalten. Neben Stern waren auch die Fotografinnen Annemarie Heinrich 
und Gisèle Freund an diesem Prozess beteiligt, die in ähnlichen Kontexten agierten 
und vergleichbare künstlerische und politische Ambitionen verfolgten. Deutlich zeigt 
sich der Einfluss dieser Frauen im Werk Sara Facios (geb. 1932) und Alicia D’Amicos 
(1933–2001), zwei wichtige Vertreterinnen in der argentinischen Fotografiegeschich

te.8 Die beiden Künstlerinnen betrieben über zwanzig Jahre hinweg ein gemeinsames 
Studio, wie es schon Grete Stern und Ellen Auerbach getan hatten, und auch ihre Por

trätarbeiten weisen deutliche Kontinuitäten zum Werk von Grete Stern auf. Sie lichteten 
argentinische Intellektuelle und Kunstschaffende ab, darunter Jorge Luis Borges und 
Julio Cortázar (1914–1984), befassten sich mit Formen des female gaze,9 den Auswir

kungen des Peronismus10 sowie mit städtischen Dynamiken in Buenos Aires.11 Stern 

Ades, Surrealism in Latin America, in: David Hopkins (Hg.), A Companion to Dada and Surrealism, 
Hoboken 2016, 177–198. 

8 Beide Fotografinnen waren 2017 in der Ausstellung »Radical Women: Latin American Art, 
1960–1985« im Hammer Museum in Los Angeles vertreten, die erstmals das Schaffen lateinameri

kanischer Künstlerinnen im internationalen Kontext ins Zentrum rückte. Vgl. Cecilia Fajardo-Hill/ 
Andrea Giunta (Hg.), Radical Women: Latin American Art, 1960–1985, Los Angeles 2017. 

9 Vgl. María Laura Rosa, Questions of Identity: Photographic Series by Alicia D’Amico, 1983–86, in: 
Art Journal 78 (2019) 1, 66–87; Dies., Reflexiones sobre las imágenes femeninas. Alicia DꞋAmico e 
Ilse Fusková en lugar de mujer, in: História. Questões e Debates 67 (2018) 1, 111–133. 

10 Im Jahr 2018 widmete sich das Museo de Arte Latinoamericano in Buenos Aires in einer Ausstellung 
den Fotografien Sara Facios und ihrer Auseinandersetzung mit dem Peronismus in seiner zweiten 
Phase von 1972 bis 1974. Vgl. MALBA, Sara Facio. Perón. 8.3.–30.7.2018, URL: https://www.malba.o 
rg.ar/evento/sara-facio-peron/ (abgerufen am 19.9.2024). 

11 Die Auseinandersetzung mit dem städtischen Raum von Buenos Aires brachte beispielsweise das 
kooperative Werk Buenos Aires Buenos Aires hervor, wofür der Schriftsteller Julio Cortázar die Einlei

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.malba.org.ar/evento/sara-facio-peron
https://www.malba.org.ar/evento/sara-facio-peron
https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.malba.org.ar/evento/sara-facio-peron
https://www.malba.org.ar/evento/sara-facio-peron


6 Wann endet das Exil? 263 

kannte die beiden Fotografinnen aufgrund ihres Engagements im Foto Club Argentino, 
darüber hinaus verband sie mit Sara Facio auch eine persönliche Beziehung. Denn sie 
war die Lebensgefährtin der bekannten Schriftstellerin María Elena Walsh (1930–2011), 
die wiederum Sterns Nachbarin in Ramos Mejía war. Während Facio und D’Amico in den 
1950er-Jahren erst ihre Ausbildungen begannen, waren Sterns Arbeiten durch zahlreiche 
Ausstellungen und Projekte in diesem Moment bereits weithin bekannt.12 Stern wurde 
zwar anfänglich in Argentinien, besonders aufgrund ihrer Nähe zum Bauhaus und ihres 
Schaffens in Berlin, als Expertin ihres Gebietes angesehen, mit der Zeit änderte sich 
jedoch diese Perspektive und ihre in der Rezeption zentral gestellte Exilerfahrung rückte 
stetig mehr in den Hintergrund. 

Im Jahr 1956 wurde Jorge Romero Brest zum Direktor des Museo Nacional de Bellas 
Artes in Buenos Aires. Brest, der bereits in seinem SUR-Aufsatz von 1935 über die ers

te gemeinsame Ausstellung von Stern und Coppola in Argentinien seine Bewunderung 
für ihre Arbeit ausdrückte, engagierte die Fotografin schließlich, um im Mueso Nacional 
de Bellas Artes die Fotografiewerkstatt aufzubauen. Stern und Brest waren beide, wenn

gleich auf unterschiedliche Weise, von den anti-akademischen Tendenzen des Peronis

mus betroffen gewesen und erfreuten sich neuer beruflicher Möglichkeiten durch Peróns 
Gang ins Exil. Während Brest aufgrund seiner Nähe zur Sozialistischen Partei die Lehr

berechtigung an der Universidad de La Plata entzogen worden war,13 war Stern mit ei

ner schwachen Auftragslage sowie mit der ständigen Bedrohung, ins Visier der Zensur 
zu geraten, konfrontiert gewesen. Ihre Tätigkeit am Museo Nacional de Bellas Artes, der sie 
bis zu ihrer Pensionierung 1970 nachging, bot ihr schließlich eine langfristige finanzielle 
Absicherung und ermöglichte ihr, neue Projekte zu verfolgen.14 

Ein zentrales Vorhaben der späten Schaffensphase Sterns war das Chaco-Projekt von 
1958 bis 1964. Seinen Ursprung nahm das Projekt mit der Gründung der Universidad Na

cional del Nordeste im Jahr 1956. Dabei handelte es sich um eine Reformuniversität in 
Resistencia, die Hauptstadt der im nördlichen Argentinien liegenden Provinz Chaco. Die 
geisteswissenschaftliche Fakultät der Universität wurde von Oberdán Caletti (1913–1976), 
Schriftsteller und Philosoph, aufgebaut, der Stern dazu einlud, nach Resistencia zu kom

men, seinen interdisziplinären Ansatz mitzutragen sowie die kleine, doch aktive Kunst

szene der Region in universitäre Projekte miteinzubeziehen.15 Grete Stern sollte an der 

tung schrieb. Vgl. Alicia DꞋAmico/Sara Facio/Julio Cortázar (Hg.), Buenos Aires Buenos Aires, Bue

nos Aires 1968. 
12 Stern hatte etwa Ausstellungen in der Galería Müller (1943) in Buenos Aires, in Montevideo bei den 

Amigos del Arte (1944), oder erneut in Buenos Aires bei den Amigos del Libro, Salón Kraft (1950). Wei

tere Ausstellungen fanden 1952 in Buenos Aires, 1954 in Paraná, 1956 in La Plata und 1958 in Resis

tencia statt. Auch in den 1960er- und -70er-Jahren folgten noch weitere Ausstellungen. Vgl. Priamo, 
La obra de Grete Stern en Argentina, 52. 

13 Zur Position Jorge Romero Brests innerhalb der Debatten um abstraktes und modernes Kunst- 
schaffen während des Peronismus, vgl. Giunta, Vanguardia, internacionalismo y política, 45–64; 
Andrea Giunta/Laura Malosetti Costa (Hg.), Arte de posguerra. Jorge Romero Brest y la revista Ver 
y Estimar, Buenos Aires 2005. 

14 Vgl. Priamo, La obra de Grete Stern en Argentina, 31. 
15 Vgl. Angelika Weber/Christoph Otterbeck, Grete Stern und ihre fotografische Dokumentation indi

gener Kulturen des Gran Chaco (1958–1964), in: Inge Hansen-Schaberg/Wolfgang Thöner/Adriane 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

neu gegründeten Universität Fotografie unterrichten und bald schon mit anderen Pro

jekten kooperieren, die die Erforschung und Dokumentation indigener Kulturen in Ar

gentinien vorantrieben. Als Stern 1958 erstmals nach Resistencia reiste, entwickelte sie 
großes Interesse an den Künsten sowie an handwerklichen Produkten der indigenen Be

völkerung und dokumentierte fotografisch die Herstellungsprozesse der Kunstproduk

tion sowie die Lebensweisen im Chaco. Mithilfe einer Förderung des Fondo Nacional de 
las Artes reiste Stern 1964 erneut in den Norden Argentiniens, diesmal außerdem in die 
Provinzen Formosa und Salta. 

Während ihrer Aufenthalte im Norden fertigte Stern rund 1500 Fotografien an, die 
sich dem Leben, dem Handwerk und der Kunst der indigenen Bevölkerung widmeten. 
Der Fotohistoriker Luis Priamo bezeichnete diese Bildreihe treffend als »sozialfotogra

fischen Essay«.16 Priamos Beschreibung scheint sich auf zwei Ebenen von Sterns Cha

co-Fotografien zu beziehen: einerseits auf ihren spezifisch anthropologischen Ansatz 
des Arbeitens; andererseits auf die Dokumentation der indigenen Geschichte des Lan

des im Allgemeinen. Nicht zufällig beginnt die Fotografin ihren Bericht über den Cha

co mit einer Beschreibung kultureller und historischer Zusammenhänge des Gebiets,17 
denn ab den 1960er-Jahren begann eine allmähliche Aufarbeitung der Geschichte, der 
Unterdrückung und der Ermordung der indigenen Bevölkerung Argentiniens. Der Raub 
des Landes durch die europäische Einwanderung ab Ende des 19. Jahrhunderts sowie 
die staatlich legitimierte Unterdrückung, die von Juan Manuel de Rosas Herrschaft bis 
in die 1920er-Jahre reichten, stellten eine massive Bedrohung für die indigene Bevölke

rung dar. Diese staatlichen Repressionsmaßnahmen kulminierten schließlich im Mas

senmord an der indigenen Bevölkerung.18 
Die späten 1950er- und frühen -60er-Jahre, in denen Grete Stern im Chaco tätig war, 

stellten also ein kurzes Zeitfenster bis zur Militärdiktatur ab 1976 dar, in denen eine kri

tische Auseinandersetzung mit der Geschichte passieren konnte. Sterns Arbeiten wer

den in den fotohistorischen Besprechungen durchwegs gelobt, insbesondere deshalb, 
da die Fotografin den Porträtierten respektvoll und auf Augenhöhe begegnete, sie als Ex

pert*innen ihres Hand- und Kunstwerks, speziell der Textilkunst, zeigte und dabei nicht 
in eine exotisierende Perspektive verfiel.19 Stilistisch schließen die Bilder an Sterns in 
London begonnene Porträtserie von Künstler*innen und Intellektuellen an. Erneut griff 
sie auf die Ästhetik der Neuen Sachlichkeit zurück, die ihren sozial-analytischen Blick 
unterstrich und, wie Luis Priamo schreibt, ihr allgemeines Anliegen betonte, »implizit 
gegen die soziale Diskriminierung Anklage zu erheben, die traditionsreiche handwerk

liche Kultur zu loben, aber auch Individuen und Gruppen mit der für sie typischen Sym

Feustel (Hg.), Entfernt. Frauen des Bauhauses während der NS-Zeit – Verfolgung und Exil, Mün

chen 2012, 230–251, 234. 
16 Luis Priamo, Grete Stern y los paisanos del Gran Chaco, in: Grete Stern, Aborigenes del Gran Chaco. 

Fotografías de Grete Stern, 1958–1964, Buenos Aires 2005, 35–42, 39. Übersetzt durch die Autorin. 
17 Vgl. Grete Stern, Los aborígenes del Gran Chaco argentino. Un relato de viaje, in: Grete Stern, Abo

rigenes del Gran Chaco. Fotografías de Grete Stern, 1958–1964, Buenos Aires 2005, 55–64. 
18 Vgl. Gaston Gordillo, En el Gran Chaco. Antropologías e historias, Buenos Aires 2006, 225–254. 
19 Vgl. Weber/Otterbeck, Grete Stern und ihre fotografische Dokumentation, 241–244. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 265 

pathie für alle Menschen in Form von Porträts festzuhalten«.20 Priamo beschreibt wei

ter, dass die Bilder Platz lassen, um das erfahrene Elend und die Verwüstung einzufan

gen, allerdings die Würde der Fotografierten dabei nicht schwindet.21 Sterns Aufnahmen 
(Abb. 100) scheinen dabei ebenso mit den Gemälden von Gertrudis Chale zu korrespon

dieren, eine in Wien geborene Malerin, die bereits nach ihrer Flucht aus Europa, ab Mitte 
der 1930er-Jahre, Reisen ins Innere Argentiniens unternommen und sich den Lebenswei

sen indigener Bewohner*innen künstlerisch angenähert hatte (Abb. 101).22 

Abb. 100–101: links: Grete Stern, Mujer chiriguana con vasija para acarrear agua (1964); rechts: 
Gertrudis Chale, Indias (undatiert) 

Möglicherweise war es auch Chale, die durch ihr Schaffen Stern erstmals mit der in

digenen Bevölkerung Argentiniens bekannt machte – da Stern Chale im Jahr 1938 porträ

tierte, ist belegt, dass sich die beiden Künstlerinnen auch persönlich kannten. Wie Chale 
widmete auch Stern besondere Aufmerksamkeit indigenen Frauen und ihren alltägli

chen Tätigkeiten. Sie zollte dabei den Repräsentantinnen der Community Respekt und 
präsentierte sie erhaben, besonnen und doch bescheiden. Außerdem lassen die Bilder ei

nen emanzipatorischen Gestus erkennen, der zum Teil jenem der »Neuen Frau« gleicht. 
Bemerkenswert ist dabei, dass Stern die weiblichen indigenen Kreise zwar als jene ab

lichtet, die alte Traditionen weitertragen, etwa durch Textil- und Tonarbeiten, jedoch 
gleichzeitig souverän, emanzipiert und vor allem nicht als europäischen Konzepten von 

20 Priamo, La obra de Grete Stern en Argentina, 32; Übersetzung zitiert nach: Weber/Otterbeck, Grete 
Stern und ihre fotografische Dokumentation, 240. 

21 Vgl. Priamo, La obra de Grete Stern en Argentina, 32–34. 
22 Vgl. Neuman, Gertrudis Chale, 13–42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

moderner, emanzipierter Weiblichkeit unterlegen vorstellt. Die Chaco-Fotografien wur

den erstmals 1965 im Museo de Arte Moderno in Buenos Aires ausgestellt. Weitere Ausstel

lungen und Vorträge Sterns dazu folgten, unter anderem eine Ausstellung im Jahr 1968 
in Resistencia. Wie Stern berichtete, war es ihr ein Anliegen, die Fotografien im Chaco 
zu präsentieren, und sie wollte überdies die Bilder ihren Modellen zukommen zu lassen, 
weshalb sie einige Fotografien an die Porträtierten verschickte.23 

Das Chaco-Projekt sollte das letzte größere berufliche Vorhaben sein, an dem Stern 
vor ihrer Pensionierung arbeitete. Zwar fotografierte sie noch bis ins Jahr 1985 weiter, 
allerdings ohne konkrete Ziele zu verfolgen. Es ist auffallend, dass Sterns späte Schaf

fensphase nach Abschluss des Chaco-Projekts von zwei familiären Ereignissen, die äu

ßerst herausfordernd für die Fotografin gewesen sein mussten, gerahmt wurde. Im Jahr 
1965 starb Sterns und Coppolas zweites Kind, ihr Sohn Andrés, im Alter von nur 25 Jah

ren. Über Andrés ist kaum etwas bekannt, er wurde 1940 in Buenos Aires geboren und 
soll Architekt gewesen sein, seine Todesursache wird jedoch nirgends genannt. Auch ist 
mir nicht bekannt, dass Stern je öffentlich über den Tod ihres Sohns gesprochen hätte, 
genauso wenig über das Exil ihrer Tochter Silvia. Denn während der Militärdiktatur, im 
Jahr 1979, verließ Silvia aufgrund der politischen Bedrohung Argentinien und lebte bis 
1985 im französischen Exil.24 Der Tod enger Familienangehöriger und das Exil blieben 
damit weiterhin unausweichliche Konstanten in Grete Sterns Biografie und hatten stets 
Einfluss auf ihr fotografisches Werk. 

Sterns Fotografien der indigenen Bevölkerung im Chaco stießen auch in Deutsch

land auf Interesse. Noch bevor ihre Arbeiten bei ringl+pit wiederentdeckt und die Traum- 
Fotomontagen ausgestellt wurden, präsentierte sie schon 1975 Arbeiten aus dem Chaco 
in ihrem Geburtsland. Möglicherweise konnte Stern 1972, als sie Reisen in die USA, 
nach Frankreich, England und Deutschland unternahm und das erste Mal seit ihrer 
Flucht wieder ihr Herkunftsland betrat, Kontakte knüpfen, die zu dieser Ausstellung 
führten. Obgleich Sterns Werk in Argentinien bereits mehrfach ausgestellt worden 
war und dabei nicht auf die Chaco-Fotografien reduziert blieb, schien die deutsche 
Auseinandersetzung mit der Künstlerin den Fokus in erster Linie auf diese zu legen. 
Retrospektiv betrachtet ist dies wenig verwunderlich, begann doch in den späten 1950er- 
und -60er-Jahren, besonders innerhalb der europäischen Linken, eine intensivere Aus

einandersetzung mit dem lateinamerikanischen Kontinent. Die kubanische Revolution, 
Allendes Präsidentschaft in Chile und die sandinistische Machtübernahme in Nicaragua 
begeisterten die Linke in Mitteleuropa und führten zu einem steigenden Interesse 
an den globalen sozialistischen Entwicklungen und indigenen Kulturen sowie später 
auch zur Genese diverser Solidaritätsbewegungen während der Militärdiktaturen in 
Argentinien und Chile. Dieses Interesse an der lateinamerikanischen Kultur und Ge

schichte führte schließlich auch dazu, dass exilierte Kunstschaffende wie Grete Stern, 
wenn auch langsam, wiederentdeckt wurden. Auch im Akademischen zeichnete sich 
dies ab, etwa indem die Exilforschung ab den 1980er-Jahren zahlreiche Vertriebene und 
deren Schaffen in den Fokus nahm. Obgleich die Künstlerin auf diese Weise in ihrem 

23 Vgl. Lerch, Drei Fotografinnen, 48:00. 
24 Vgl. Fondo Nacional de las Artes (Hg.), grete stern. Obra fotográfica en la Argentina, Buenos Aires 

1996, 150–151. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 267 

Herkunftsland wieder sichtbar wurde, blieb ihr Werk in der Rezeption bedingt durch 
exotisierende Perspektiven dennoch reduziert auf ausgewählte Arbeiten. Erst später 
begann eine differenzierte Auseinandersetzung mit Sterns Fotografien in Deutschland, 
mit ihrer Zusammenarbeit mit Ellen Auerbach sowie ihrer Zeit am Bauhaus.25 

Ähnlich wie andere exilierte Fotograf*innen wurde auch Grete Stern in der deut

schen Rezeption oft auf ihre jüdische Zugehörigkeit reduziert. Obwohl diese in ihrem 
Schaffen nicht unbedeutend war, stellt sich dennoch die Frage, weshalb sie stets zentral 
gerückt wurde. Auch Gisèle Freund machte auf diese Frage aufmerksam, als sie den 
Kurator ihrer Ausstellung von 1988 im Martin-Gropius-Bau in Berlin fragte, was er 
denn eigentlich unter dem Begriff »Jude« verstehe. Anlass dafür war eine biografische 
Beschreibung zur Ausstellung, die Freund als »Tochter des jüdischen Textilkaufmanns 
Julius Freund«26 vorstellte. Etwas zugespitzt soll sie den Kurator daraufhin gefragt 
haben: »Meinen Sie das religiös, rassisch oder wie?«27 Freund machte damit auf ei

nen Diskurs im Nachkriegsdeutschland aufmerksam, der zwar stets auf die jüdische 
Zugehörigkeit exilierter Kunstschaffender verwies, gleichzeitig darin wenig differen

ziert vorging und ihrer eigenen Auseinandersetzung mit ihrer jüdischen Zugehörigkeit 
wenig Beachtung schenke. Diese Entwicklung prägte auch die Rezeption von Stern in 
Deutschland, wo ihr künstlerisches Engagement während des Peronismus, ihre Ausein

andersetzung mit Frauenrollen oder mit öffentlichem Raum meist gänzlich außen vor 
blieb. 

Im Gegensatz dazu bildet die argentinische Rezeptionsgeschichte Sterns Werk deut

lich mehr Diversität ab. Sara Facio und Alicia D’Amico etwa waren von Sterns Porträtar

beiten und ihrem Versuch, einen female gaze zu schaffen, geprägt, die Sueños-Reihe stellt 
einen zentralen Moment innerhalb der feministischen Fotografiegeschichte des Landes 
dar und auch ihre Stadt- und Landschaftsaufnahmen wurden auf unterschiedliche Wei

se von jungen Künstlerinnen rezipiert. Im Jahr 2016 fand beispielsweise im Museo de Arte 
Tigre die Ausstellung »La persistencia del agua. Grete Stern en diálogo con artistas con

temporáneas« statt, die den Einfluss ihres Werks, insbesondere ihrer Landschaftsauf

nahmen im Tigre-Delta, auf die Künstlerinnen Cecilia Widmer (Holzschnittkünstlerin), 
Silvia Gai (Textilkünstlerin), Marcela Cabutti (plastische Künstlerin) behandelte.28 Die

se Ausstellung erinnerte an die Vielschichtigkeit in Sterns Schaffen und daran, dass sie 
noch Jahre später vielfältige Kunstformen beeinflusste. Aus der argentinischen Fotogra

fie- und Kunstgeschichte ist Grete Stern heute kaum mehr wegzudenken. Selten wird 
sie darin als Jüdin vorgestellt, teils als Exilierte oder Migrantin, stets jedoch als Argenti

nierin, als Feministin und als Modernisiererin. Nun könnte natürlich der argentinischen 

25 Frühe Ausstellungen in Deutschland fanden etwa 1981 statt, Fotografien 1930–1933. ringl+pit im Ber

liner Bauhaus-Archiv, 1988 in der Stadtbibliothek Wuppertal Emigriert. Grete Stern und Ellen Auer
bach. Fotografien vor und nach 1933 sowie 1993 ringl+pit – Grete Stern, Ellen Auerbach im Museum Folk

wang in Essen. Auch international folgten weitere Ausstellungen in New York oder in Paris. 
26 Christian Buckard, Künstlerin wollte sie nicht genannt werden: Zum 100. Geburtstag der Fotografin 

Gisèle Freund, Jüdische Allgemeine, 18.12.2008, URL: https://www.juedische-allgemeine.de/allge 
mein/eine-kleine-schwatzhafte-person/ (abgerufen am 19.9.2024). 

27 Ebd. 
28 Vgl. María José Herrera/María Laura Rosa, La Persistencia del agua, Buenos Aires 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/eine-kleine-schwatzhafte-person
https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/eine-kleine-schwatzhafte-person
https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/eine-kleine-schwatzhafte-person
https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/eine-kleine-schwatzhafte-person


268 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Rezeption eine Blindheit gegenüber ihrer jüdischen Zugehörigkeit und den damit ein

hergehenden Anliegen und Schwierigkeiten vorgeworfen werden; gleichzeitig zeugt sie 
davon, dass sie Stern aufgrund ihres herausragenden Werks, ihrer technischen Fertig

keiten, ihres modernisierenden Engagements und ihres ästhetischen Werts eine zentra

le Stellung innerhalb der eigenen Kunstgeschichte einräumte und damit ihre argentini

sche Zugehörigkeit schlicht nicht infrage gestellt wurde und wird. 

6.2 Hedy Crilla: Botin zwischen den Zeiten 

Für Hedy Crilla sollte das argentinische Theater ein Ort werden, der ihr Zuflucht, Sicher

heit und Anerkennung bot. Ihr Engagement bei La Mascara sowie darauffolgende Aufträ

ge bei diversen Theatern, ihre zahlreichen Filmauftritte und ihre Lehrtätigkeit erlaubten 
der Schauspielerin und Regisseurin, sich künstlerisch vielfältig zu betätigen und ihre 
Position als Expertin zu festigen. Anders jedoch als im Fall von Grete Stern blieb Cril

las europäische Herkunft dabei auch in späteren Schaffensphasen stets zentral. Dass 
der durch ihre europäische Herkunft bedingte Expert*innenstatus aus einer Wechsel

wirkung ihrer eigenen Inszenierung und Betonung ebendieser sowie der Bezugnahme 
darauf durch das argentinische Theater und den Film erwachsen ist, wurde bereits in den 
voranstehenden Kapiteln besprochen. Paradox ist jedoch, dass im Gegensatz zu Stern, 
die zumindest in Argentinien als nationale Künstlerin rezipiert wurde, Crilla zwar eben

so eine essenzielle Rolle in der Modernisierung, Internationalisierung und Professiona

lisierung des argentinischen Theaters zugesprochen wird, allerdings gleichzeitig immer 
wieder auf ihre Exilerfahrung und ihr früheres Schaffen in Europa verwiesen wurde. 
Dies mag unterschiedliche Gründe gehabt haben: Erstens ist unbestreitbar, dass Hedy 
Crilla selbst daran gelegen war, ihre frühe Schauspielkarriere in Europa zu betonen und 
sie in zahlreichen Anekdoten ihren Ruhm auch auszubauen wusste. Das argentinische 
Theater, das, wie bereits erörtert, Interesse an der europäischen Tradition zeigte, fand 
damit in ihr eine Mentorin und räumte ihr einen populären Platz innerhalb der eigenen 
Reihen ein. Ähnlich wie es Sandra McGee Deutsch für andere jüdische Schauspielerin

nen in Argentinien beschreibt, oszillierte auch Hedy Crilla stets zwischen einer margi

nalisierten und einer Position des Zentrums,29 ließ dabei jedoch ihre Exilerfahrung nie 
zurück. 

Crilla strebte auch regelmäßig eine künstlerische Auseinandersetzung mit margina

lisierten Gruppen innerhalb der argentinischen Kulturlandschaft an, insbesondere mit 
der jüdischen Community des Landes. Durch ihre Regiearbeiten, etwa Der Dibbuk von 
Salomon An-ski an der Sociedad Hebraica Argentina oder Tewje, der Milchmann von Scholem 
Alejchem am Idisher Folks Teater,30 leistete Crilla einen maßgeblichen Beitrag zur Pflege 
der jüdischen Kultur, die seit der Einwanderung ab Mitte des 19. Jahrhunderts das kul

turelle Schaffen des Landes maßgeblich bereicherte. Anders als im Theater der Mehr

heitsgesellschaft musste sie in diesen Kreisen jedoch ihre europäische Herkunft nicht 
betonen; vielmehr waren dies Kreise, die ihr erlaubten, ihre jüdische Geschichte sowie 

29 Vgl. McGee Deutsch, Crossing Borders, Claiming a Nation, 92–103. 
30 Vgl. Roca, Días de Teatro, 336–337. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 269 

das damit einhergehende kulturelle Erbe aufrechtzuerhalten und ohne Erklärungsbe

darf zu praktizieren. Ein zweiter Grund für Crillas wiederholtes Betonen ihrer europäi

schen Herkunft, besonders in der Spätphase ihres Schaffens, mag auf ihre Erfahrun

gen während der Europareise Anfang der 1960er-Jahre zurückgehen. Ihre Aufenthalte 
in Frankreich, Österreich und Deutschland lehrten sie, dass das Europa, das sie einst 
verlassen hatte, nicht mehr existierte, und dass folglich auch sie darin keinen Platz mehr 
hatte. Viele Verfolgte und Exilierte versuchten nach 1945 erneut in ihren Herkunftslän

dern Fuß zu fassen, die meisten, so auch Hedy Crilla, scheiterten jedoch daran.31 De facto 
erlebte Crilla während dieser Reise künstlerische Zurückweisung, es wurde ihr kaum In

teresse entgegengebracht, weshalb sie es nicht schaffte, längerfristige Kontakte zu knüp

fen. Einerseits mag dies daran gelegen haben, dass antisemitische Strukturen weiterhin 
wirkten, andererseits aber auch daran, dass sie in Buenos Aires aktiv war, eine Stadt, 
die im Vergleich zu anderen Exilmetropolen wie London, Paris, New York oder Tel Aviv 
weniger internationale Anerkennung im Bereich des Theaters genoss. 

Die Erinnerung an den Verlust des Europas, das Crilla durch ihre Flucht zurücklassen 
musste, und die durch ihre Europareise wieder aufgefrischt wurde, schien die Schau

spielerin intensiv beschäftigt zu haben. Das Festhalten an den alten Traditionen kann 
deshalb auch als eine Form der Verwurzelung in der Heimat interpretiert werden, eine 
Form der Nostalgie und der Trauer um das verlorene Kulturerbe der Zwischenkriegs

zeit. Auf den Umstand, dass ein kulturelles Erbe, das durch den Nationalsozialismus ver

nichtet oder verdrängt wurde, teils im Exil überdauern und sich weiterentwickeln konn

te, wurde im Zuge der Arbeit mehrfach hingewiesen. Diese Fortsetzung des kulturellen 
Schaffens, wie Hedy Crilla es in den Jahren vor ihrer Flucht erlernt hatte, schien über

dies auf einer individuellen Ebene die Funktion der Trauer- bzw. Verlustbewältigung zu 
übernehmen. 

Auch in ihrer Arbeit für Theater und Film zeigt sich, dass Crillas Aufarbeitungspro

zess ihrer Exilerfahrung sowie der Trauer um das zurückgelassene Europa weitergeht. 
Für ihr Spätwerk gilt es besonders zwei Projekte hervorzuheben, die einerseits exempla

risch für ihr Engagement innerhalb der argentinischen Kunstszene stehen und ihre Rolle 
als Übersetzerin zwischen Kulturen erneut betonen, andererseits ihre gesellschafts- und 
kulturpolitische Position sowie ihre Funktion als Warnfigur oder Prophetin politischer 
Entwicklungen verdeutlichen. Erstens soll in diesem letzten Teil auf den Film Invasión 
von Hugo Santiago aus dem Jahr 1969 eingegangen werden; zweitens auf ihre Rolle als 
Maude in Sólo 80 (basierend auf Colin Higgins Drehbuch zum Film Harold and Mau

de). Beide Werke waren sowohl für den argentinischen Film und das Theater als auch für 

31 Zur Rückmigration in die Herkunftsländer nach 1945, vgl. Claus-Dieter Krohn (Hg.), Exil und Re

migration, München 1991; Katharina Prager/Wolfgang Straub (Hg.), Bilderbuch-Heimkehr? Remi

gration im Kontext, Wuppertal 2017; Margit Seckelmann/Johannes Platz (Hg.), Remigration und 
Demokratie in der Bundesrepublik nach 1945. Ordnungsvorstellungen zu Staat und Verwaltung 
im transatlantischen Transfer, Bielefeld 2017; Irmela von der Lühe (Hg.), »Auch in Deutschland wa

ren wir nicht wirklich zu Hause«: jüdische Remigration nach 1945, Göttingen 2008; Irmela von der 
Lühe/Claus-Dieter Krohn (Hg.), Fremdes Heimatland. Remigration und literarisches Leben nach 
1945, Göttingen 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Crilla selbst bedeutend, weshalb sie in den zahlreichen Nachrufen, die nach ihrem Tod 
am 30. März 1984 in diversen Zeitungen erschienen, mehrfach lobend erwähnt wurden.32 

Invasión, »einer der meistgefeierten Kultfilme der Geschichte des argentinischen 
Kinos«,33 ist ein von der Nouvelle Vague inspiriertes Werk, das durch das Einweben von 
Tango-Elementen die französische Filmströmung in das argentinische Kino einzubin

den versucht. Das Drehbuch verfassten zwei über die Staatsgrenzen hinaus bekannte 
Schriftsteller, Jorge Luis Borges und Adolfo Bioy Casares (1914–1999), die privat befreun

det waren und diverse gemeinsame Schreibprojekte umsetzten.34 Mit Invasión schu

fen sie ein kosmopolitisches Szenario, eine fiktive Stadt namens Aquilea, die deutliche 
Parallelen zu Buenos Aires aufweist und in der sich eine Widerstandsgruppe formiert, 
die sich gegen die Invasion einer militärischen Übermacht auflehnt. Der Film wird, ob

gleich er in der Vergangenheit spielt, zumeist als prophetisches Werk, als Vorwarnung 
verstanden, welche die Geschehnisse der Militärdiktatur ab 1976 bereits vorwegnimmt. 
Er entwirft ein dystopisches Bild, das von einer in der Stadt herrschenden Macht geprägt 
ist und die Notwendigkeit des Widerstands unterstreicht.35 Neben Hedy Crilla spielen 
im Film einige der bekanntesten und beliebtesten Schauspieler*innen der Zeit mit, etwa 
Olga Zubarry (1912–2012), Lautaro Murúa (1926–1995) und Lito Cruz (1941–2017). Crillas 
Besetzung macht damit auch deutlich, dass sie selbst noch im fortgeschrittenen Alter 
neben dem jungen Filmnachwuchs Platz hatte und von ihm geschätzt wurde. Ihre Rolle 
soll nun etwas genauer beleuchtet werden, denn ähnlich wie in El ladrón canta bo

leros oder in Tierra del fuego. Sinfonía bárbara tritt sie auch in Invasión in einer 
Schlüsselsequenz des Films auf und schafft durch ihr bloßes Auftreten Assoziationen, 
die dem Film eine zusätzliche politische Reichweite verleihen. 

Hedy Crilla, die anfänglich als Reinigungskraft im Hintergrund des Geschehens 
agiert, tritt in jenem Moment in eine handlungsweisende Rolle, als der Widerstand zu 
scheitern droht und sie Herrera (Lautraro Murúa) zur Flucht verhilft, nachdem er in die 
Hände der Invasoren geraten ist. Crilla betritt still und doch die Aufmerksamkeit auf 
sich lenkend das Zimmer (Abb. 102), in dem Herrera von bewaffneten Invasoren gefan

gen gehalten wird. Ein kurzer Blickwechsel folgt, sie stößt eine neben der Tür stehende 
Lampe um (Abb. 103), der Raum wird dunkel und Herrera kann seine Wächter überwälti

gen. Wieder aus der Dunkelheit kommend nähert sich Crilla dem Widerstandskämpfer 
Herrera an, der sie fragt, weshalb sie ihm geholfen habe. Doch die Frage scheint für sie 
völlig irrelevant. Ihre Position ist klar, sie klärt ihn über die Geschehnisse auf und schickt 
ihn fort, damit er nicht gefunden wird. Die Szene wirkt wie eine Zeitkapsel, die erlaubt 
Zukunft und Vergangenheit zusammenzubringen. Crilla, die in der Szene tatsächlich 

32 Diverse Nachruf-Schreiben auf Crilla finden sich in ihren Unterlagen im Centro de Documentación 
de Danza y Teatro, Buenos Aires. 

33 Brad Epps, Tango a la Nouvelle Vague: alusión estética y elusión política en Invación, de Hugo San

tiago, in: Daniel Nemrava/Enrique Rodríguez-Moura (Hg.), Iconografía, distopía y farsas. Ficción y 
política en América Latina, Madrid/Frankfurt a. M. 2015, 99–126, 99. Übersetzt durch die Autorin. 

34 Darunter Seis problemas para don Isidro Parodi (1942), Los mejores cuentos policiales (1943), Dos fantasías 
memorables (1946) oder Crónica de Bustos Domecq (1967). 

35 Zur Komponente des Widerstands im Film, vgl. Julio Ariza, Dos dispositivos de resistencia: Sobre 
Invasión (1969) de Hugo Santiago y Moebius (1996) de Gustavo Mosquera, in: Catedral Tomada. 
Revista de Crítica Literaria Latinoamericana 5 (2017) 9, 321–345. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 271 

von hinten (Abb. 104), wie aus der Vergangenheit auf den nach vorne blickenden Herrera 
zukommt, tippt ihm auf die Schulter und weist ihm den Weg (Abb. 105). 

Abb. 102–103: Stills aus Invasión (R: Hugo Santiago, ARG 1969) 

Abb. 104–105: Stills aus Invasión (R: Hugo Santiago, ARG 1969) 

Wohl nicht zufällig taucht Hedy Crilla auch in Invasión in genau jener Szene auf, 
in der der Widerstand zu scheitern droht; in jener Szene, in der Zivilcourage gefordert 
ist, um eine bessere Zukunft zu garantieren. Crillas biografische Erfahrung der Flucht 
vor dem Nationalsozialismus dient erneut als Referenzpunkt, hier speziell als Warnsi

gnal, welches das Filmpublikum aufwecken und zum Handeln bewegen sollte. Crilla, die 
wie die Körper in Dodals Apollon Musagete sich im luftleeren Raum bewegt, die aus 
der Vergangenheit kommend gleichzeitig in ihr verhaftet bleibt, jedoch in die Gegenwart 
reicht, was wiederum erlaubt, die Zukunft zu gestalten, wird damit zum Gewissen der 
Zivilgesellschaft, das aus vergangenen Erfahrungen schöpft, und präsentiert, wie durch 
kleine Akte des Ungehorsams, etwa dem Umwerfen einer Lampe, ein Beitrag zum Wider

stand geleistet werden kann. Diese kurze Sequenz hat nicht nur eine Schlüsselfunktion 
für den Film, da der Widerstand fortgesetzt werden kann, sondern ist auch repräsentativ 
für Crillas Schaffen innerhalb der argentinischen Kunstszene. Sie bleibt eine Figur der 
Vergangenheit, die jedoch in der Gegenwart eine moralische Verpflichtung eingeht, um 
die Zukunft besser gestalten zu können. Wenn auch mit kleinen Nebenrollen betraut, ist 
Crillas Position dennoch neben den großen Figuren der avantgardistischen Kunstwelt 
(Borges, Bioy Casares, Zubarry), die wiederum auf die Schauspielerin angewiesen sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

um ihre Botschaft der Gegenwart durch die Erfahrung der Vergangenheit zu verstärken 
und weiterzutragen. 

Der Auftritt in Invasión war wohl Crillas denkwürdigste, allerdings nicht ihre letzte 
Rolle im argentinischen Film. Im Jahr 1970 war sie in einer kleinen Nebenrolle in Raúl 
de la Torres Juan Lamaglia y señora zu sehen sowie 1975 in Leopoldo Torre Nilssons 
Gangsterfilm El pibe Cabeza. Im Jahr 1971 trat sie sogar noch in der TV-Adaption von 
Dostojewskis Schuld und Sühne auf. Das Verschwimmen zwischen Theater und Film, das 
Oszillieren zwischen diesen beiden Kunstformen ist typisch für Hedy Crillas gesamte 
künstlerische Karriere.36 Auch das letzte Projekt, das ich abschließend noch vorstellen 
werde, weist dieses Ineinandergreifen unterschiedlicher Kunstformen auf. 

Harold und Maude (US 1971) gilt heute als Kultfilm. Die schwarze Komödie, die auf 
dem Drehbuch von Colin Higgins (1941–1988) basiert und wofür Hal Ashby (1929–1988) 
die Regie führte, wurde allerdings im Jahr ihres Erscheinens durchaus kontroversiell dis

kutiert. Die Thematik gibt genügend Anlass zur Diskussion, denn der Film handelt von 
einem vom Tod faszinierten jungen Mann namens Harold, der die 79-jährige, gebürti

ge Wienerin und Auschwitz-Überlebende Maude kennen und lieben lernt. Harold und 
Maude sind nicht nur aufgrund des großen Altersunterschieds ein ungleiches Paar, auch 
da die schwungvolle, heitere und unkonventionelle Maude ein deutliches Gegenstück 
zum ernsten und vom Tod besessenen Harold darstellt. Der Film brach schon in der 
Pre-Produktion Tabus, sodass einige Szene aus dem Drehbuch herausgestrichen wer

den mussten, unter anderem eine geplante Sexszene.37 Crillas Interesse daran, durch 
künstlerische Interventionen Tabus zu brechen, kam ihr selbst im höheren Alter nicht 
abhanden. Im Jahr 1977 sollte sie deshalb in Agustín Alezzos Inszenierung von Harold und 
Maude (im Spanischen Sólo 80) als Maude die Hauptrolle bekleiden. Agustín Alezzo war 
Crillas Schüler bei La Mascara und kooperierte über die Jahre hinweg in diversen Theater

produktionen mit ihr. Noch 1976 führten die beiden gemeinsam Regie für das Grupo de 
Repertorio und brachten Frank Wedekinds Frühlingserwachen auf die Bühne. Schon diese 
Inszenierung war ein Erfolg, für noch größeres Aufsehen sorgte jedoch im darauffolgen

den Jahr Sólo 80, das drei Jahre in Folge bis 1979 aufgeführt und vielfach von der Kritik 
gelobt wurde.38 

Bei der Erstaufführung des Stücks im Teatro Olimpia mit dem Grupo de Repertorio 1977 
war Hedy Crilla wie die Protagonistin Maude 79 Jahre alt. Als Harold stand neben ihr 
Norbert Dias, ein aufstrebendes Talent der argentinischen Theaterszene, und die Musik 
komponierte, wie schon in vielen Stücken zuvor, Crillas Bruder Victor Schlichter. He

dy Crillas Verkörperung der Maude wurde in höchsten Tönen gelobt, so wurde sie etwa 
als »Wunderkind der Feinfühligkeit und szenische Autorität, Millionärin der Nuancen«39 

36 Es sei nur an die diversen Theaterinszenierungen und filmischen Remakes von Mädchen in Uni

form erinnert. Vgl. Kapitel 2.2. 
37 Vgl. James A. Davidson, Hal Ashby and the Making of Harold and Maude, Jefferson 2016, 125. 
38 Vgl. Dionisia Fontán, Hedy Crilla – Agustín Alezzo, Una sutil lección de amor a la vida, Siete Días, 

Oktober 1977; H. V., »Sólo 80«: una hermosa y poética lección de vida, La Capital, 26.8.1979; Hedy 
Crilla: Tiene »sólo 80« y fue maestra de los más grandes actores, Diario Popular, 22. 3.1979, Centro 
de Documentación de Teatro y Danza, Buenos Aires. 

39 J. P., »Sólo 80« en el Olimpia algo digno de verse, undatiert, Centro de Documentación de Teatro y 
Danza, Buenos Aires. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 273 

gefeiert. In den Zeitungen wurde mehr als je zuvor die Verbindung zwischen Crillas Bio

grafie und ihrer Rolle hervorgehoben, wodurch sie einen intimen Einblick in die Einstel

lung der Schauspielerin zum Leben und zum Tod sowie ihrem Verständnis von Theater 
und Kunst gewährten. Lebensfroh und willig, Neues auszuprobieren, fürsorglich und 
bedacht sowie wertschätzend gegenüber der Aufmerksamkeit, die ihr geschenkt wurde, 
zeigte sich Crilla in ihrer späten Schaffensphase. Während sie betonte, dass sie kein An

gebot auf der Bühne zu stehen, ablehnen könnte, ließ sie gleichzeitig durchklingen, wie 
wichtig ihr die Ruhe in ihrem Haus in Pinamar, ein kleiner Badeort südlich von Buenos 
Aires, war, wo sie ihren Garten pflegte und die Intimität mit der Familie genoss. Ihre Fa

milie, so die Erzählungen ihres Neffen Andrés Schlichter, war der Schauspielerin stets 
besonders wichtig. Die Liebe, so berichtete sie selbst, brachte jedoch ein Scheitern mit 
sich.40 Das Theater und der Film boten Hedy Crilla bis ins hohe Alter Möglichkeiten, um 
zu experimentieren, sich selbst auszuprobieren, kennenzulernen, neu zu erfinden, um 
ihre Geschichte zu erzählen und um politisch Stellung zu beziehen. Deutlich wird dies 
etwa in ihrer Antwort auf die Frage von der Reporterin Selva Echagüe im Jahr 1982, wie 
sie die soziale Funktion des Theaters, seine Rolle in der Gesellschaft und der Kultur be

schreiben würde: 

Dies sind philosophische Dinge, die ich nicht weiß. Gutes Theater, das ehrlich gespielt 
und inszeniert wird, vermittelt eine Wahrheit. Oberflächlich betrachtet, scheint der 
Schauspieler jemand zu sein, der vorgibt, jemand anderes zu sein, jemand, der er nicht 
ist, der wirkliche Schauspieler aber fingiert nicht. […] Ein Mensch ist immer viele Per

sonen gleichzeitig, die man kennenlernen, suchen und anwenden muss. Dort liegt die 
Wahrhaftigkeit des Schauspielers und diese bleibt schließlich auch im Raum, nach

dem der Vorhang gefallen ist.41 

Diese Antwort resümiert nicht nur Crillas vielfach betontes Verständnis von Schauspie

lerei, das auf die Stanislawski Methode zurückgeht, und das sie in La palabra en acción 
ausgearbeitet hatte. Sie weist ebenso darauf hin, dass Personen vielschichtig und di

vers sowie das Theater und der Film nicht bloß Unterhaltungsmedien sind, nicht nur 
illustrieren, nacherzählen oder wiederholen, sondern Denkanstöße geben, Reflexion in 
Gang setzen und eine kulturelle, gesellschaftspolitische und soziale Funktion erfüllen. 
Dass Hedy Crilla dies genau im Jahr 1982, also inmitten der argentinischen Militärdik

tatur, so nachdrücklich betonte, scheint wenig verwunderlich, waren doch Theater und 
Film stets jene Kunstformen, die ihr erlaubten, sich zu politischen Entwicklungen zu po

sitionieren. 

40 Vgl. Dionisia Fontán, Hedy Crilla – Agustín Alezzo, Centro de Documentación de Teatro y Danza, 
Buenos Aires. 

41 Hedy Crilla im Interview mit Selva Echagüe, A los 83 años, Hedy Crilla estrenó una obra que codirige 
con Agustín Alezzo. »Ser actor es lo mas hermoso del mundo«, Clarín Revista, 1982, 12.924, Centro 
de Documentación de Teatro y Danza, Buenos Aires. Übersetzt durch die Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

6.3 Irena Dodal: Von Hoffnung und Desillusion 

Irena Dodals Spätwerk zu analysieren ist besonders herausfordernd, da sie in viel gerin

gerem Ausmaß als Grete Stern und Hedy Crilla in der argentinischen Kunstszene eta

bliert war und damit weniger öffentliche Sichtbarkeit erlangte. Zudem zog sie sich in 
späteren Jahren weitgehend ins Private zurück und fristete ein mehr oder weniger iso

liertes Dasein. Nachdem Karel Dodal Argentinien den Rücken gekehrt hatte und in die 
USA zurückgegangen war, zog Irena Dodal zu einer älteren Frau deutscher Herkunft, 
die ebenfalls nach Buenos Aires geflüchtet war, und pflegte diese über mehrere Jahre. 
Die Gründe, weshalb sie dies tat, sind nicht bekannt. Es kann allerdings davon ausge

gangen werden, dass Dodal finanzielle Schwierigkeiten hatte und deshalb in diese Form 
der Wohngemeinschaft wechselte. Eva Strusková argumentiert außerdem, dass Dodals 
Briefwechsel mit ihrem Bruder Rudolf erkennen lässt, dass die Filmemacherin ihre Mut

ter, die in der Tschechoslowakei geblieben war, vermisste und möglicherweise in die

ser Frau einen Mutterersatz fand.42 Obgleich nichts weiter über die Person bekannt ist, 
bei der Dodal mehrere Jahre lebte, dürfte die Beziehung relativ konfliktgeladen gewe

sen sein. Erst in den späten 1960er-Jahren zog Dodal dort aus, kaufte sich mit dem Geld, 
das sie durch sogenannte Wiedergutmachungszahlungen erlangte, zwei Apartments in 
einem Haus im nördlichen Stadtteil Palermo und richtete sich in einem ihre Privatwoh

nung und in dem anderen ein Studio ein.43 Diese Investition ermöglichte Dodal bis zu 
ihrem Tod im Juli 1989 einen ruhigen Lebensabend. Das Studio nutzte sie für Theaterpro

ben, Schauspielunterricht, Filmklassen sowie für ihre malerische Tätigkeit; damit fand 
jedoch ihr künstlerisches Schaffen ebenso großteils in ihren privaten Räumlichkeiten 
statt. Dank ihres Engagements und ihrer intensiven Zusammenarbeit mit dem Natio

nal Film Archive in Prag ab Mitte der 1980er-Jahre konnten einige Unterlagen, die diese 
Schaffensphase dokumentieren, überleben. Die Briefkorrespondenzen im Nachlass Do

dals zeigen jedoch ebenso, dass die Übergabe ihres Nachlasses ein Prozess von mehreren 
Jahren war. Letztendlich kam Irena Dodals persönlicher Nachlass erst im Sommer 1989 
nach ihrem Ableben in Prag an. 

In diesem letzten Teil werde ich nun auf Dodals spätes Schaffen eingehen. Da die 
Filme aus dieser Zeit größtenteils verschwanden und auch zu den Theaterproduktionen 
kaum visuelles Material vorliegt, werde ich mich auf die Analyse der schriftlichen Quellen 
des Nachlasses konzentrieren. Auch diese geben Auskunft über ihre künstlerische Tätig

keit und die darin verhandelten Inhalte und Ansätze, die das Spätwerk Dodals prägten. 
Ähnlich wie Stern mit der Chaco-Reihe oder Crilla mit der Inszenierung von Sólo 80 ver

folgte auch Dodal in späteren Jahren ein Projekt, das ihr besonders am Herzen lag. Da 
das Projekt, der Film La legendaria ciudad de los Cesares, allerdings nie umgesetzt 
werden konnte, werde ich parallel auch andere Vorhaben der Künstlerin besprechen. All 
diesen Projekten ist nämlich gemein, dass sie Dodals Aushandlungsprozesse rundum die 
Frage begleiteten, wie sich die Filmemacherin tschechoslowakischer Herkunft, die sich 
eher der deutschsprachigen Exilcommunity zugehörig fühlte, die sich selbst als religi

42 Vgl. Strusková, The Dodals, 330, 335. 
43 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 275 

ös-mystisch44 verstand und eine Form der jüdischen Spiritualität lebte, innerhalb, au

ßerhalb oder an den Rändern der argentinischen Kunstszene positionieren und welche 
Handlungsräume sie dabei bespielen konnte. 

Im Falle von Irena Dodal erwies sich die Suche nach Zugehörigkeit als durchaus kom

pliziert. Dies mag ebenso mit der Kunstform zu tun haben, die sie in Argentinien in ers

ter Linie bediente. Während Stern mit der Fotografie ein weitgehend neues und unbe

schriebenes Feld erkundete und Crilla mit dem Theater auf das große Interesse des Publi

kums an der europäischen Tradition zählen konnte, war Dodals anfängliche Einladung 
nach Argentinien stärker durch ihre Trickfilmerfahrung in den USA als durch jene im 
Experimentalfilm in der Tschechoslowakei motiviert. Das Vorbild für die massentaug

liche Animationsfilmproduktion war schließlich die Walt Disney Company, die in den 
1940er-Jahren den Bogen zwischen Unterhaltungsfilmen und Propaganda spann und ih

re Produktionen einem breiten Publikum zugänglich machte. Die tschechoslowakische 
avantgardistische Tradition des Experimentalfilms, die Dodal ebenfalls mitbrachte, war 
in diesem Moment weniger von Interesse. Der Film war letzten Endes auch jenes Me

dium, das intensiv von Seiten des Staates genutzt wurde, um die peronistische Idee zu 
verbreiten, und schließlich auch jenes, das mit Ende der Regierung Peróns grundlegen

de Veränderungen durchlebte. Die Karriere des Animationsfilms erlebte schließlich im 
Peronismus seinen Höhepunkt, wurde später jedoch kaum mehr als Format für die Re

gierungskommunikation genutzt.45 
Irena Dodals anfängliche Beschäftigung inmitten der Reihen des Peronismus war 

auf längere Sicht wohl wenig karrierefördernd. Selbst ihr offen ausgetragener Konflikt 
um das Cine Escuela Argentino half nicht dabei, sich von den Institutionen des Peronis

mus zu distanzieren und damit in die regimekritischen Kunstkreise einzutreten. Do

dal blieb weitgehend auf sich allein gestellt, eine Solo-Künstlerin, die zwar ein ähnli

ches Publikum ansprach wie Stern und Crilla, jedoch ohne in Kollektive oder Netzwerke 
eingebunden zu sein. Dodal arbeitete also weitgehend allein, lebte eher zurückgezogen, 
wurde jedoch von ihren Schüler*innen äußerst geschätzt.46 Wie Oscar Sandoval Martí

nez und Martin Barrero betonten, war Dodal nicht nur ihre Lehrerin oder Regisseurin, 
sie war vielmehr eine Mentorin, die mit ihnen Theateraufführungen besuchte und an

schließend die Stücke diskutierte, die für ihre Schüler*innen Film-Screenings mit ihren 
eigenen Produktionen organisierte, um ihnen Einblick in die tschechoslowakische Film

produktion zu gewähren. Sie war jedoch auch eine Person, die schon früh die politischen 
Anzeichen im Übergang zur Militärdiktatur zu deuten wusste und sich in ihrem Unter

richt klar dagegen positionierte. Irena Dodal, daran bestand unter ihren Schüler*innen 

44 Brief von Irena Dodal an ihren Bruder Rudolf, 21.1.1980, Persönlicher Nachlass von Irena Dodalová, 
National Film Archive, Prag. Diese religiös-mystische Weltsicht erinnert auch an Walter Benjamins 
Auseinandersetzung mit der jüdischen Mystik. Zu religiös-spirituellen Tendenzen bei Künstler*in

nen ab 1900, vgl. Kirchmayr, Zeitwesen, 271–312. 
45 Zur Entwicklung des Animationsfilms in Argentinien nach dem Peronismus, vgl. Giannalberto 

Bendazzi, Animation: A World History. Volume II: The Birth of a Style – The Three Markets, New 
York 2016, 92–93; Raúl Manrupe, Breve Historia del dibujo animado en la Argentina, Buenos Aires 
2004. 

46 Oscar Sandoval Martínez, Schüler von Dodal schrieb sogar eine anekdotische Biografie über Irena 
Dodal. Vgl. Oscar Sandoval Martínez, Irena Dodal. Mujer y artista, Buenos Aires 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

kein Zweifel, war Antifaschistin und hielt sich in ihrem Unterricht mit Kritik an antide

mokratischen Maßnahmen nicht zurück.47 
Nicht so klar wusste sich Dodal hingegen zwischen argentinischer und europäischer 

Tradition zu positionieren. Deutlich wird dies, wenn man auf Unterschiede in ihren 
Theater- und Filmproduktionen blickt. Während die Filme beispielsweise stark von der 
argentinischen Folklore geprägt waren, stand ihr Theaterschaffen weiterhin eher in der 
Tradition der europäischen Avantgarde. Bemerkenswert ist, und dies fällt besonders in 
folgender Selbstbeschreibung auf, die in der Broschüre zu ihrer Inszenierung von Hugo 
von Hofmannsthals Cada Cual (Jedermann) abgedruckt wurde, dass ihr diese beiden 
Pole durchaus wichtig waren und sie auf keinen verzichten wollte: 

Autorin, Malerin, Choreografin, Filmemacherin… Vorreiterin des EXPERIMENTAL

FILMS in Europa, sie ist seit 1951 ARGENTINISCHE STAATSBÜRGERIN; sie machte pure 
Kunst- und Bildungsfilme in den USA, EUROPA und ARGENTINIEN, wurde für ihre 
Ballett- und Folklorefilme ausgezeichnet, nahm an den FILMFESTIVALS von VENEDIG, 
ROM, CANNES, BERLIN UND RIO DE JANEIRO als Vertreterin des NATIONALEN KINOS 
teil.48 

Selten wird Dodals Bestreben, gleichzeitig die argentinische und europäische Tradition 
zu bedienen und in beiden Sphären gleichermaßen zugehörig zu sein, deutlicher als in 
eben zitiertem Absatz. Die in Majuskeln geschrieben Wörter waren der Filmemacherin 
offenbar besonders wichtig. Bemerkenswert ist deshalb, dass sie im Zuge der Ankündi

gung eines Theaterstücks ihre Erfahrung im Experimentalfilm sowie ihre Partizipation 
an diversen Filmfestivals betonte, und dass sie klar hervorstrich, wann sie ihre argenti

nische Staatsbürger*innenschaft erhalten hatte, sowie dass sie als argentinische Vertre

terin bei den genannten Festivals geladen gewesen war. Irena Dodal betonte damit deut

lich ihre argentinische Zugehörigkeit, obwohl diese visuelle Hervorhebung durch Majus

keln schon den Anschein eines dringenden und zwingenden Legitimationsbedürfnisses 
macht. Wie auch Stern und Crilla war Dodal das Festhalten an ihrer Mehrfachzugehö

rigkeit wichtig, sie wirkte jedoch äußerst zerrissen darin. Ihr Bestreben, ihren Nachlass 
in die Tschechoslowakei zurückzubringen sowie ihre intensive Auseinandersetzung mit 
der argentinischen Folklore und mit indigenen Kulturen fügen sich ebenso in dieses Bild 
ein. 

Diese Zerrissenheit spiegelt sich auch in Dodals Spätwerk wider; bei genauerer Be

trachtung fällt jedoch auf, dass es zwei klar voneinander trennbare Linien gibt, die nicht 
nur geografisch (Europa und Argentinien), sondern auch zeitlich (Vergangenheit und 
Zukunft) unterschiedlich gelagert sind und schließlich auch unterschiedliche Implika

tionen (z.B. Vergänglichkeit und Beständigkeit) mit sich bringen. Somit entstehen die 
beiden assoziativen Felder Europa-Vergangenheit-Vergänglichkeit und Argentinien-Zu

kunft-Beständigkeit, die sich im Spätwerk Dodals gewissermaßen antagonistisch ge

47 Vgl. Gespräch der Autorin mit Oscar Sandoval Martínez und Martin Barrero, Buenos Aires, Teatro 
El Convento, am 22.2.2019. 

48 Broschüre zur Aufführung von Cada Cual, Regie: Irena Dodal, undatiert, Persönlicher Nachlass von 
Irena Dodalová, National Film Archive, Prag. Übersetzt durch die Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 277 

genüberstehen. Anhand ausgewählter Film- und Theaterbeispiele soll dies nun abschlie

ßend erörtert werden. 
Bei der Durchsicht der Unterlagen zu den Theaterstücken El Pericón und Bocha, el ca

nillita und zu den Filmen La Tierra canta und La legendaria ciudad de los Cesares 
in Dodals Nachlass fällt auf, dass die Konzepte zumeist recht einfache Formen des länd

lichen und indigenen Zusammenlebens vorstellen. Dies liegt nicht nur daran, dass etwa 
Bocha, el canillita als Kindertheaterstück konzipiert wurde, in dem Pflanzen, Feen und an

dere Fabelwesen auftreten, und dem zusätzlich durch Dodals selbst komponierte Lieder 
eine naive Leichtigkeit verlieren wurde.49 Ein Grund dafür ist auch, dass Dodal einen in

fantilisierenden Blick auf die indigene Bevölkerung sowie auf die Folklorekultur Argen

tiniens reproduzierte und damit koloniale Perspektiven in ihrem Werk fortsetzte. Dieser 
simplifizierende Blick auf die Traditionen Argentiniens ist jedoch nicht allein auf die Ko

lonialgeschichte zurückzuführen, sondern besonders deshalb zu problematisieren so

wie differenzierungsbedürftig, da koloniale Kontinuitäten selbst vor und während der 
peronistischen und darauffolgenden Regierungen weiterbestanden und ein solches Bild 
seitens des Staates mitgetragen wurde. Dies bedeutete, dass teils äußerst undifferen

ziert mit dem indigenen und folkloristischen Kulturerbe umgegangen wurde.50 Schon 
die Gleichstellung indigener und folkloristischer Elemente, denen de facto eine gänzlich 
andere gesellschaftspolitische Wertigkeit zugesprochen wurde, ist problematisch und 
verschleiert die tatsächlichen Lebensbedingungen der indigenen Bevölkerung in Argen

tinien.51 Deutlich wird außerdem, dass Dodals künstlerische Auseinandersetzung mit 
Folklore und indigener Kultur mit einer teils überbetonten Form des Argentinien-Pa

triotismus einherging. Die Synopsis zu La tierra canta ist hierfür ein interessantes 
Beispiel: 

Männer und Frauen Argentiniens. Heute könnt ihr euch mit Stolz erinnern. Das 150. 
Jubiläum Eurer nationalen Unabhängigkeit. Argentinien ist zielgerichtet am Weg des 
Fortschritts, in Zusammenhalt und Freiheit. Es ist ein schneller Rhythmus aus allen ein

geborenen Winkeln kommend, der im Flug eine Melodie ergibt, einen kraftvollen Ge

sang, stets wachsend in Klang und Farbe.52 

In dieser Beschreibung von 1966 lässt sich deutlich das Feld Argentinien-Zukunft-Be

ständigkeit erkennen, nicht nur, da die 150 Jahre bestehende Unabhängigkeit betont 
wird; auch, da eine deutliche Zukunftsvision präsentiert wird. Zwar ist es ein histori

sches Ereignis, das Anlass für die euphorische Sprache gibt, doch ist die Assoziation, 
die Dodal damit herstellt, die eines vielversprechenden Blicks in die Zukunft und auf 
weitere 150 Jahre. Die Männer und Frauen Argentiniens, der Gesang, die Farben sowie 

49 Vgl. Unterlagen zu Bocha, el canillita im persönlichen Nachlass von Irena Dodalová, National Film 
Archive, Prag. 

50 Vgl. Gené, Un mundo feliz, 108–129; Karush, Culture of Class, 157–166. 
51 Zu den Lebensbedingungen und der rechtlichen Situation der indigenen Bevölkerung in Argenti

nien seit der Unabhängigkeit, vgl. Morita Carrasco, Los derechos de los pueblos indígenas en Ar

gentina, Buenos Aires 2000, 25–48. 
52 Konzept zu La tierra canta, Persönlicher Nachlass von Irena Dodalová, National Film Archive, 

Prag. Übersetzt durch die Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

die Einheit in der Vielfalt zeichnen ein idealisiertes Bild, das kulturellen Reichtum in 
der Schlichtheit des indigenen oder ländlichen Lebens findet. 

Nicht nur im Stück El Pericón steht das einfache Landleben, konkret die Gauchokul

tur, im Zentrum, auch in La legendaria ciudad de los Cesares werden besonders 
künstlerische und handwerkliche Elemente der indigenen Kultur vorgestellt. Der Unter

schied zu den Fotografien von Grete Stern, die in etwa im gleichen Zeitraum entstanden 
sind, ist jedoch, dass Stern selbst einige Zeit im Chaco verbrachte und die Lebenswei

sen dort studierte. Sterns Fotografien sind besonders deshalb herausragend, da sie den 
Fotografierten auf Augenhöhe begegnete und eine durchaus differenzierte Bildsprache 
entwickelte, um die Geschichten der von ihr abgebildeten Indigenen zu erzählen. Irena 
Dodals Inhaltsbeschreibung zu La legendaria ciudad de los Cesares dagegen bleibt 
deutlich in einer kolonial geprägten Sprache verhaftet, wenn sie etwa »die Vision des 
Traums vom Gold«53 beschreibt. Der Film ist als eine Art Entdeckungsreise über meh

rere Wochen konzipiert, sollte fiktionale und faktuale Elemente miteinander verbinden 
und wiederum Tanz als zentrale Ausdrucksform einbauen. Obgleich der Film nie umge

setzt wurde und damit die Analyse der Darstellungsweisen nicht möglich ist, zeugt das 
Konzept und die inhaltliche Beschreibung dennoch stark von exotisierenden Perspekti

ven. 
Stellt man nun diese Seite von Dodals Werk jener gegenüber, die durch den Kom

plex Europa-Vergangenheit-Vergänglichkeit bestimmt wird, so scheint es, als hätte die 
Regisseurin in der indigenen und folkloristischen Tradition eine Form der Leichtigkeit 
gesucht, um die Schwere ihrer eigenen Vergangenheit erträglicher zu machen. In den 
Theaterstücken, die Dodal in den 1960er- und -70er-Jahren wiederholt inszenierte, et

wa in Hofmannsthals Jedermann oder Joyces Die Verbannten, ist diese Schwere deutlich 
spürbar. Auch widmete sie sich 1968 erneut dem Werk François Villons und adaptier

te gemeinsam mit dem Primer Teatro Experimental Argentino de Cámera seine Balladen für 
das Theater.54 Wie in Kapitel 2.3 angemerkt, brachte Dodal schon in Theresienstadt die 
Schriften Villons auf die Bühne und stellte sich damit in eine Reihe antifaschistischer 
Kunstschaffender von Brecht bis Burian, die Villons Werk neu interpretierten und noch 
im 20. Jahrhundert seinen gesellschaftspolitischen Wert honorierten. Inwiefern die In

szenierung von 1968/69 stilistisch und inhaltlich an jene von 1943 anschloss, geht aus den 
Nachlass-Unterlagen nicht hervor. Deutlich wird jedoch, dass erneut der Tanz und die 
Montage zentrale Darstellungsweisen waren und die Auseinandersetzung mit dem Tod 
zu einem bedeutenden Thema wurde. Villon tritt etwa als Charakter des Stücks in einen 
Dialog mit dem Tod, bestreitet einen symbolischen Tanz mit ihm und stellt sich schließ

lich die Frage, warum er lebt, obwohl sein Herz doch bereits gestorben ist.55 Die Szene 
erinnert damit ebenso an den Totengeist des Dibbuks, der laut jüdischer Mystik in den 

53 Konzept zu La legendaria ciudad de los Cesares, 1965, geführt als »La ciudad perdida de los 
Incas«, Persönlicher Nachlass von Irena Dodalová, National Film Archive, Prag. Übersetzt durch 
die Autorin. 

54 Vgl. Broschüre zur Aufführung von Balada de andrajos, amor y gloria, Regie: Irena Dodal, 1968, Per

sönlicher Nachlass von Irena Dodalová, 1968–1969, National Film Archive, Prag. 
55 Vgl. Skript zu Balada de andrajos, amor y gloria, Regie: Irena Dodal, 1968, Persönlicher Nachlass von 

Irena Dodalová, National Film Archive, Prag. Übersetzt durch die Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 279 

Körper der Lebenden eindringen und zu einer Art Besessenheit führen kann.56 Auch hier 
zeigt sich erneut Dodals religiös-spirituelle Seite. 

Diese Inszenierung kann also nicht auf eine rein philosophische Annäherung an die 
Thematik des Sterbens im höheren Alter reduziert werden, sondern muss wie auch Cril

las Darbietung in Sólo 80 in den Kontext des Überlebens gesetzt werden. Das Überleben, 
das zeigt Dodals späte Inszenierung deutlich, ist nicht bloß der Moment der Befreiung 
aus den Lagern, sondern ein lebenslanger Prozess, der weit ins Exil hineinreichte. Nach

dem Dodal kaum über ihre Erfahrungen in Theresienstadt sprach und es in ihrem Nach

lass keine Hinweise darauf gibt, ob ihrem Umfeld in Argentinien bekannt gewesen war, 
dass sie sich bereits damals mit Villon auseinandergesetzt hatte, handelte es sich wohl 
eher um ein persönliches Anliegen Irena Dodals als um ein Stück mit Publikumsauftrag. 
Dennoch stellt auch die Inszenierung der Villon Balladen erneut eine Form der Überset

zung ihrer Erfahrung im Ghetto sowie des Exils und ihrer damit einhergehenden Verar

beitungsprozesse dar. Das Werk Irena Dodals bleibt damit insgesamt widersprüchlich, 
es weist deutliche Risse, Lücken und Verquerungen auf, die in ihrer Unüberbrückbarkeit 
stehenbleiben. Vergangenheit und Zukunft, Vergänglichkeit und Beständigkeit, Europa 
und Argentinien, diese Pole sind in Dodals Werk stets präsent und greifen ineinander. 
Ihr Werk zeugt von dem Anliegen, diese Gegensätze miteinander zu vereinen; doch ge

lingt ihr dies nur bedingt, dies wird vor allem in ihrem Spätwerk immer sichtbarer. 
Irena Dodal blieb bis zu seinem Tod im Jahr 1986 mit Karel Dodal in Kontakt, sie be

suchte ihn sogar noch 1984, als er bereits gesundheitlich angeschlagen war, in den USA.57 
Danach zog sie sich weitgehend aus der Öffentlichkeit zurück, selbst ihre Schüler*innen 
verloren den Kontakt zu ihr und erfuhren erst später, dass sie im Juli 1989 verstorben war. 

6.4 Positionen und Zugehörigkeiten im Spätwerk – europäisch, argentinisch, 
jüdisch…? 

Obgleich sich große Unterschiede in der Rezeption der drei Künstlerinnen erkennen las

sen, zeigt sich auch in ihren Spätwerken noch, dass ihre künstlerischen Verhandlungen 
der Exilerfahrungen, die Auseinandersetzungen mit Mehrfachzugehörigkeiten und da

mit in Verbindung stehende Übersetzungsprozesse weiterhin präsent blieben. Bemer

kenswert ist überdies, dass Grete Stern, Hedy Crilla und Irena Dodal in dieser späten 
Phase neue, kulturelle und künstlerische Sphären des Aufnahmelandes erkundeten, et

wa indem sie sich, wie Grete Stern und Irena Dodal, indigenen Kulturen oder der Folk

lore annäherten. Hedy Crilla blieb zwar mehr im Theater und im Film des städtischen 

56 Das Dibbuk-Thema taucht in unterschiedlichen literarischen, theatralen und cineastischen Zu

sammenhängen immer wieder auf. Bemerkenswert ist, dass es in den vergangenen Jahren auch 
mehrfach aus einer geschlechterspezifischen Perspektive beleuchtet wurde. Vgl. Rachel Elior, The 
Dybbuk and Jewish Women, New York 2008; Naomi Seidman, The Ghost of Queer Loves Past. An

sky’s »Dybbuk« and the Sexual Transformation of Ashkenaz, in: Daniel Boyarin/Daniel Itzkovitz/ 
Ann Pellegrini (Hg.), Queer theory and the Jewish question, New York 2003, 228–245. 

57 Vgl. Strusková, The Dodals, 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Christina Wieder: Visuelle Transformationen des Exils 

Umfeldes, allerdings zeigt sich auch bei ihr die Auseinandersetzung mit marginalisier

ten Gruppen, denen sie durch ihr Schaffen zu Sichtbarkeit verhalf, namentlich mit der 
jüdischen Community Argentiniens. 

Deutlich wird auch, dass das Schaffen dieser Künstlerinnen vom politischen Kon

text geprägt war, von der Ablösung des Peronismus durch die »Revolución Libertado

ra« sowie von den gewaltsamen Erfahrungen der Militärdiktatur. Selbst wenn ihr Spät

werk weniger offensiv als das frühere Schaffen auf politische Missstände, konkret auf die 
Gewaltherrschaft der Militärdiktatur, hinwies, so ist sich die Rezeption dennoch einig, 
dass sich diese drei Frauen durch ihre Kunst deutlich in Opposition dazu positionierten. 
Denn nicht nur Hedy Crilla, deren Expert*innenstatus ausführlich besprochen wurde, 
sondern auch Grete Stern und Irena Dodal wurden, verstärkt durch ihre biografischen 
Erfahrungen, von ihren Schüler*innen und anderen Rezipient*innen ihrer Kunst, Ex

pertise und gesellschaftliche Analysefähigkeit zugesprochen. 
Obgleich sich im Werk der drei Künstlerinnen Ähnlichkeiten und Überschneidun

gen erkennen lassen, zeigen ihre Biografien, dass ihre durchaus diversen Lebensum

stände und -entscheidungen dazu geführt hatten, dass sie im kulturellen Gedächtnis Ar

gentiniens sowie in jenem ihrer Herkunftsländer sehr unterschiedlich erinnert wurden 
und werden. Ausnahmslos alle haben in unterschiedlichen Phasen Versuche gestartet, 
Kontakt zu ihren Herkunftsländern aufzunehmen und sich künstlerische Sichtbarkeit 
zu verschaffen, doch wurden sie mit diesem Anliegen zumeist mit Zurückweisung und 
Desinteresse konfrontiert. Das Interesse der Herkunftsländer an den drei Künstlerin

nen stieg erst spät und zumeist zu einem Zeitpunkt, als sie sich bereits diesem Bedürf

nis abgewandt hatten und ihre künstlerische Etablierung in Argentinien priorisierten. 
In ihren Herkunftsländern sind die Künstlerinnen aus diesem Grund heute weitgehend 
unbekannt und ihr Werk wird im Sinne einer Anerkennung durch Ausstellungen oder 
Filmretrospektiven nur selektiv erinnert. Dies bedeutet, dass auch innerhalb der Rezep

tion eine Form der Exilerfahrung erhalten bleibt, die zwar eine Art der Zerrissenheit 
oder Bruchstückhaftigkeit mitträgt, jedoch gleichzeitig die herausfordernde Realität der 
Mehrfachzugehörigkeit festhält. 

Während Crilla in ihren Filmrollen ihre Erfahrung im europäischen Theater und im 
Film der 1930er-Jahre zu nutzen wusste, um im argentinischen Kino der 1960- und -70er- 
Jahre gezielt auf politische Missstände und autoritäre Entwicklungen aufmerksam zu 
machen, wandten sich Stern und Dodal anderen Kunstformen zu und entwickelten ein 
intensives Interesse für indigene und folkloristische Traditionen. Zwar schienen beide 
darin eine produktive Perspektive für ihr künstlerisches Schaffen zu sehen, allerdings 
zeugen Sterns Aufnahmen der Bevölkerung im Chaco von deutlich mehr analytischer 
Schärfe als Dodals Film- und Theaterversuche. Dodal schien in der indigenen sowie in 
der folkloristischen Kultur einfache Antworten auf komplexe Fragen zu suchen. Sie sah 
in ihr ein zukünftiges Potenzial, eine Beständigkeit, während sie die europäische Tradi

tion mit Vergänglichkeit und Schwere assoziierte. Zwar zeugt auch Sterns Spätwerk von 
einer gewissen Melancholie, allerdings zeigt sich diese gleichermaßen in ihren Londo

ner Porträts von Exilierten, in jenen von Buenos Aires und in jenen der indigenen Be

völkerung des Chacos. Sie schuf dadurch eine Verbindung von jüdischen und indigenen 
Erfahrungen, die letztendlich zu einer ebenbürtigen Begegnung führte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Wann endet das Exil? 281 

Während Dodal im Zwiespalt zwischen Vergangenheit und Zukunft verhaftet blieb 
und Stern in der Beschäftigung mit der indigenen Kultur fotografische Perspektiven zu 
entdecken schien, trat Crilla in Invasión erneut als Botin zwischen Kulturen und zwi

schen Zeiten auf. Basierend auf ihrer eigenen, biografischen Erfahrung wies sie im ar

gentinischen Film der 1960er-Jahre den Weg in die Zukunft. Diese Zukunftsorientierung 
ihrer Filmrollen schloss jedoch nicht aus, dass es gleichzeitig zu einer Auseinanderset

zung mit der Vergangenheit und dem Tod kommen konnte, wie ihre Rolle in Sólo 80 be

weist. Crillas Rolle der Maude in Sólo 80 oder Dodals Wiederaufnahme der Villon Bal

laden können nicht auf eine schlichte Auseinandersetzung mit dem Tod bedingt durch 
ihr fortgeschrittenes Alter reduziert werden, sie müssen als künstlerische Annäherung 
an die Thematik des Überlebens im Exil betrachtet werden. Auch Grete Stern verhan

delte durch ihre Auseinandersetzung mit der indigenen Bevölkerung, deren Geschichte 
ebenso von Gewalt und Genozid geprägt war, Fragen des Überlebens – Fragen, die er

neut darauf verweisen, dass das Exil eine Erfahrung war, die im Post-Exil zentral blieb 
und damit auch weit über das Jahr 1945 hinauswirkte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476796-008 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476796-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

