Herausgeber: Horst Dreier - Dietmar Willoweit

Woirzburger Vortrage
zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie

und Rechtssoziologie

Wolfgang Huber

Rechtfertigung
und Recht

Uber die christlichen
Wurzeln der europaischen
Rechtskultur

Nomos Verlag

hitps://dol.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01,



https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortridge zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begriindet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber
und Edgar Michael Wenz t

Heft 27

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Huber

Rechtfertigung und Recht

Uber die christlichen Wurzeln der europiischen
Rechtskultur

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

hittps://dol.org/10.5771/8783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm—=.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 9. Februar 2000

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufriahme

Ein Titeldatensatz fiir diese Publikation ist bei
Der Deutschen Bibliothek erhéltlich, (http://www.ddb.de)

ISBN 3-7890-7022-X

/! A b-29 3 59

1. Auflage 2001
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2001. Printed in Germany. Alle

Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der photomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestin-

digem Papier.

w

hitps://dol.org/10.5771/9783748802362 - sm 17.01.2026, 16:46:53.


http://www.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ddb.de

[. Die Frage nach der Begriindbarkeit des Rechts

,,Wir hofften auf Gerechtigkeit und bekamen den Rechtsstaat Mit
diesen Worten hat die Biirgerrechtlerin Barbel Bohley im Jahr 1992
ithrer Enttduschung dariiber Luft gemacht, daB der Rechtsstaat nicht
unmittelbar zur Gerechtigkeit fithrt.] Der mit der Vereinigung Deutsch-
lands verbundene Ubergang zum demokratischen Rechtsstaat wurde
gerade von oppositionellen Biirgerrechtlem in der damaligen DDR mit
groBBen Erwartungen begleitet. Soweit sie das mit der Hoffnung ver-
banden, der Rechtsstaat verbiirge zugleich die Gerechtigkeit, war die
Enttiuschung unausweichlich. Denn der Ubergang zum demokrati-
schen Rechtsstaat hat keineswegs unmittelbar alle Gerechtigkeitspro-
bleme geldst. Vergleichbare Erfahrungen blieben auch in anderen
Léndern Mittel- und Osteuropas nicht aus, die seit 1989 den Ubergang
zu Demokratie und Rechtsstaat vollzogen haben. Aber auch in Lén-
dern mit einer langen rechtsstaatlichen Tradition ist es nicht anders.
Wichtige Forderungen der Gerechtigkeit bleiben uneingeldst. Beson-
ders verwirrend mufite es in den mittel- und osteuropédischen Trans-
formationsgesellschaften wirken, daf3 iiberwunden geglaubte Gerech-
tigkeitsprobleme sich auch wieder neu stellen konnen. Das Problem
der Arbeitslosigkeit ist dafiir das wichtigste Beispiel.

Aufsolche Erfahrungen kann mit Zynismus reagiert werden. Das ist
dort der Fall, wo erkldrt wird, unter marktwirtschaftlichen und zu-
gleich rechtsstaatlichen Bedingungen nach Gerechtigkeit auch nur zu
fragen, sei bereits verfehlt. Denn Gerechtigkeit sei gar kein mdgliches
Ziel gesellschaftlichen Handelns. Wer anderes behaupte, verfalle einer
blofen Ideologie. Friedrich August von Hayek hat diese These beson-
ders nachdriicklich vertreten.) Er hat sich dabei den Umstand zunutze
gemacht, dal diec Rede von der ,;sozialen Gerechtigkeit sich durch
ein hohes Mal} an Unschirfe auszeichnet; deshalb kommt es in der Tat
haufig vor, daB8 der Begriff der ,,sozialen Gerechtigkeit” zur Legitima-
tion der jeweils eigenen Interessen eingesetzt wird.

1 Bdirbel Bohley, in: DIE ZEIT 14/1992, 44.

2 Vgl z. B. F. A. von Hayek, Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die Illusion
der sozialen Gerechtigkeit, Landsberg am Lech 1981.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fragt man jedoch nach dem Zusammenhang von Gerechtigkeit und
Recht, dann 148t sich mehr Prézision erreichen? Es zeigt sich dann
nédmlich, dafl der Begriff des Rechts stets in den Zusammenhang mit
bestimmten Begriindungsprinzipien geriickt wurde. Der Zusammen-
hang von Gerechtigkeit und Recht ist dafiir ein besonders markantes
Beispiel.

In der Tradition der philosophischen wie der theologischen Rechts-
ethik wird der Zusammenhang zwischen beiden zunéchst dahingehend
bestimmt, daB die Befolgung des Rechts zugleich als Erfiillung der
Gerechtigkeit anerkannt wird. Gerechtigkeit wird dann im formalen
Sinn als iustitia legalis betrachtet. Wird dagegen das Recht verletzt, so
tritt die Gerechtigkeit in ihrer wiederherstellenden und korrigierenden
Funktion in den Blick. Sie wirkt als iustitia correctiva. So formal bei-
de Begriffe sind, so kann man nicht bezweifeln, dal jedes menschli-
che Zusammenleben auf diesen doppelten Aspekt des Zusammen-
hangs von Recht und Gerechtigkeit angewiesen ist.

Den entscheidenden Schritt iiber den Begriff der formalen Gerechtig-
keit hinaus hat Aristoteles mit seiner bahnbrechenden Unterscheidung
zwischen austeilender und ausgleichender Gerechtigkeit getan. Er
sieht darin die beiden entscheidenden Charakteristika der materialen
Gerechtigkeit. Austeilend oder distributiv ist sie aus der Perspektive
des Gemeinwesens, das jeder und jedem einzelnen diejenigen Rechte
zuweist, die ihr oder ihm kraft des Status oder der Verdienste der
Person zukommen. Unterschiedliche Biirgerrechte, die unterschiedli-
che Rechtsstellung von Méannern und Frauen eingeschlossen, hat Ari-
stoteles mit diesem Begriff der Gerechtigkeit fiir vereinbar angesehen.
Ausgleichend oder kommutativ ist die Gerechtigkeit aus der Perspek-
tive von zwei oder mehr Rechtssubjekten, die miteinander einen Ver-
trag abschlieBen - beispielsweise einen Kauf- oder einen Arbeitsver-
trag. Der gerechte Preis und der gerechte Lohn sind die entscheiden-
den Beispiele fiir diese Sphére der ausgleichenden Gerechtigkeit.

3 Vgl. dazu ausfiihrlicher vom Verf., Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christ-
licher Rechtsethik, Giitersloh 1996,2. Aufl. 1999.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die neuere Diskussion hat neben diese beiden auf Aristoteles zuriick-
gehenden Momente der materialen Gerechtigkeit ein drittes Moment
gestellt, das als Beteiligungsgerechtigkeit bezeichnet wird. Neben die
distributive und die kommutative tritt damit die kontributive Gerech-
tigkeit. Auf Beteiligung ausgerichtet ist die Gerechtigkeit aus der
Perspektive der einzelnen, die ihren Beitrag zum Gemeinwesen lei-
sten, ihre Begabungen konstruktiv einsetzen und auch im Blick auf
den eigenen Lebensunterhalt das ihnen Mogliche tun wollen. Es ist
kein Zufall, daB dieses Moment der kontributiven Gerechtigkeit in
einer Zeit die Aufmerksamkeit aufsich gezogen hat; in welcher durch
hohe Arbeitslosigkeit ganze Bevolkerungsgruppen von der Moglich-
keit aktiver Beteiligung ausgeschlossen sind und jedenfalls im Bereich
der organisierten Erwerbsarbeit keine Chancen haben, ihre eigenen
Begabungen einzubringen und ihren Lebensunterhalt durch eigene
Leistung zu sichern.

Nun ist mit diesen terminologischen Unterscheidungen noch langst
nicht gesagt, was theologisches Nachdenken zum Verhéltnis von Ge-
rechtigkeit und Recht beizutragen hat. Schaut man auf die biblische
Rede von Gerechtigkeit, der hebréischen sedaga beziehungsweise der
griechischen dikaiosyne, so stofft man bei allen Unterschieden zwi-
schen dem alttestamentlichen und dem neutestamentlichen Befund auf
einen Grundzug, der sich mit einem Ausdruck von Jan Assmann als
,konnektive Gerechtigkeit® bezeichnen 1dBt.4 Gerechtigkeit ist ein
Verhiltnisbegriff; er hat es mit der Verkniipfung von Lebenssphiren
zu tun; er zielt auf Verhéltnisse wechselseitiger Anerkennung. Ge-
rechtigkeit bezieht sich zuallererst auf das Verhéltnis Gottes zum
Menschen, auf Gottes zurechtbringende Gerechtigkeit, die im dankba-
ren Bekenntnis der Glaubenden und in ihrer Treue zu Gottes Weisung
ihre Antwort findet. Von hier aus beschreibt Gerechtigkeit sodann
eine Ordnung der Beziehungen zwischen den Menschen auf der
Grundlage wechselseitiger Anerkennung. Dabei ist der biblische Be-
griff der Gerechtigkeit vom Begriff der Barmherzigkeit nicht abzuls-

4 Vgl. J. Assmann, Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im alten Agypten,
Miinchen 1990.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen; die Gerechtigkeit hat deshalb immer am vorrangigen Eintreten fiir
die Schwicheren, fiir die Opfer von Ungerechtigkeit, ihren entschei-
denden MafBstab. Vor allem aber ist der biblische Begriff der Gerech-
tigkeit durch einen eschatologischen UberschuBl geprigt; jede
menschliche Rechtsordnung trigt deshalb einen vorldufigen und tiber-
bietbaren Charakter. Aus einer solchen Perspektive bleibt nicht uner-
klarlich, warum mit der Einfiihrung des Rechtsstaats nicht schon die
Gerechtigkeit verwirklicht ist. Barbel Bohleys Seufzer, mit dem unse-
re Uberlegung einsetzte, 148t sich deshalb auch so wenden: Wir erhof-
fen Gerechtigkeit; deshalb achten wir den Rechtsstaat und bemiihen
uns um eine Verbesserung des Rechts.

Das geltende Recht ist zwar von den unterschiedlichen Formen seiner
inhaltlichen Begriindung unterschieden; aber es 148t sich nicht von
ihnen trennen. Der Zusammenhang zwischen dem Recht und den es
tragenden Begriindungsprinzipien ist historisch vermittelt. Daraus
erklart sich zunéchst die pragende Bedeutung desjiidisch-christlichen
Rechtsdenkens fiir die europdische Rechtskultur. Der Hinweis auf
diese Bedeutung des jiidisch-christlichen Rechtsdenkens ist jedoch
nicht nur von historischem Belang. Die Erinnerung daran ist vielmehr
auch fiir die Weiterentwicklung unserer Rechtskultur relevant. Das
soll im Folgenden am Leitfaden des inneren Zusammenhangs von
Rechtfertigung und Recht verdeutlicht werden.

Dabei betrachte ich das Recht als ein Instrument der gesellschaftlichen
Gestaltung und Konfliktregelung, welches aufder Grundlage wechsel-
seitiger Anerkennung beruht. Was es mit dem Recht insgesamt auf
sich hat, kommt insofern in der neuzeitlichen Idee der Menschen-
rechte uniiberbietbar klar zum Ausdruck. Denn sie statuieren eine
unaufhebbare Wiirde und eine unhintergehbare Rechtsstellung der
einzelnen menschlichen Person, die weder durch staatliche Machtan-
spriiche noch durch gesellschaftliche Abgrenzungsbediirthisse in Fra-
ge zu stellen sind.

Die konstitutive Bedeutung des Menschenrechtsgedankens fiir das
Begreifen des Rechts wie fiir den inneren Zusammenhang des Rechts
mit seinen Begriindungsprinzipien mu8 immer wieder neu ins Be-
wuBltsein gehoben werden. In vielen Teilen Europas ist dies derzeit

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor allem im Blick aufdie Tendenz notwendig, die Identitét der eige-
nen Gesellschaft durch die Abgrenzung vom Fremden und durch die
Ausgrenzung von Fremden zu sichern. All solche abgrenzenden Be-
mithungen um die eigene Identitdt finden an der Anerkennung der
gleichen Wiirde und der gleichen Rechtsstellung jeder menschlichen
Person ihre notwendige Grenze.

Jede Frage nach der inhaltlichen Begriindung des Rechts fiihrt unaus-
weichlich auf die Frage nach dem Menschenbild des Rechts. Was es
mit dem Bild des Menschen auf sich hat, kommt in der christlichen
Tradition in besonderer Schirfe in der Lehre von der Rechtfertigung
des Menschen durch Gottes Gnade im Glauben zum Ausdruck. Es war
kein Zufall, dal Martin Luther der gewohnten philosophischen Defi-
nition, der Mensch sei ein Vemunftwesen, die theologische Definition
entgegenstellte, der Mensch werde durch Glauben gerechtfertigt. Der
Aussage ,hominem esse animal rationale trat damit dic Aussage
gegeniiber: ,hominem iustificari fide*5. Es ist freilich ein ungewo6hnli-
cher Gedanke, diese Gegeniiberstellung zum Ausgangspunkt einer
rechtsethischen Uberlegung zu machen.

II. Das neue Interesse an Rechtfertigung

Denn die Brisanz der von Luther formulierten Entgegensetzung blieb
iiber lange Zeit verborgen. So wichtig die Lehre von der Rechtferti-
gung im Reformationszeitalter war und so sehr sie immer wieder als
,.protestantisches Prinzip“ beschworen wurde, so sehr galt diese Lehre
doch tiber lange Zeit als eine theologische Spezialitit, die nur fiir
Eingeweihte verstidndlich sei. In kontroverstheologischer Betrachtung
wurde sie lange Zeit als eine protestantische Sonderlehre betrachtet,
deren Profilierung sich nur aus den konfessionellen Kontroversen der
Reformationszeit erkldren lasse. Inwieweit die Botschaft von der
Rechtfertigung des Siinders das Ganze des christlichen Glaubens zu
entschliisseln vermag und inwieweit sie fiir das christliche Bild vom

5 M. Luther, Disputatio de homine (1536), These 32 (Studienausgabe 5, 133).

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Menschen insgesamt zentral ist, wurde dagegen nur vergleichsweise
selten erwogen. In einem verbreiteten BewuBtsein koppelte man diese
Lehre exklusiv an die Martin Luther zugeschriebene Frage ,,Wie be-
komme ich einen gnéddigen Gott?* Mit der Diagnose, nicht mehr die
Frage nach einem gnidigen Gott, sondern die Suche nach einem gné-
digen Néchsten bestimme das moderne BewuBtsein, verband sich
dann allzu schnell die Behauptung, damit habe auch das Rechtferti-
gungsthema seine Relevanz eingebiifit. Gegeniiber der Gegenwartsbe-
deutung der Rechtfertigungslehre wurden deshalb insbesondere in der
2. Halfte des 20. Jahrhunderts auch im Bereich von evangelischer
Theologie und Kirche erhebliche Zweifel gedufert.

Doch plédtzlich zog die theologische Lehre von der Rechtfertigung
wieder Aufmerksamkeit auf sich. Sogar in manchen Tageszeitungen
konnte man monatelang Berichte iiber 6kumenische Einigungsversu-
che zu diesem Thema und iiber deren theologische Kritik lesen. Das-
jenige Thema, das nach evangelischer Auffassung ,,Mitte und Grenze
reformatorischer Theologie” bildet,6 wurde als ein Skumenisches
Schliisselthema erkannt. Mit der Unterzeichnung der Gemeinsamen
Offiziellen Feststellung zur Rechtfertigungslehre am 31. Oktober 1999
in Augsburg kam dieser Vorgang zu einem gewissen Hohepunkt und
Abschluf3.7

Fast v6llig unerwihnt blieb in all diesen Zusammenhéngen, dal3 das
Thema der Rechtfertigung erhebliche rechtsethische Konsequenzen
hat. Der evangelische Theologe Karl Barth, den manche als einen
protestantischen ,,Kirchenvater des 20. Jahrhunderts bezeichnen, hat
seinen eigenen Vorstof in den Bereich der Rechtsethik unter die pro-
grammatische Uberschrift ,,Rechtfertigung und Recht“ gestellt.§ Wenn
inzwischen Rechtfertigung als ein 6kumenisches Thema wiederent-

6  Vgl. E. Wolf, Die Rechtfertigungslehre als Mitte und Grenze reformatorischer
Theologie, in: ders., Peregrinatio, Bd. II, Miinchen 1965,11-21.

7 Die entscheidenden Texte sind beispielsweise in einer handlichen Ausgabe zu-
sammengestellt von P. Liining/R. Miggelbrink/H. J. Urban/J. Wanke (Hg.), Zum
Thema: Gerechtfertigt durch Gott — Die gemeinsame lutherisch-katholische Erkla-
rung, Paderborn 1999.

8  Urspriinglich 1938, abgedruckt in: K. Barth, Rechtfertigung und Recht. Christen-
gemeinde und Biirgergemeinde, Ziirich 1984.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deckt worden ist und wenn sich ein neuer Sinn fiir die zentrale Be-
deutung und Gegenwartsrelcvanz der Rechtfertigungslehre entwickelt,
dann kann auch der Versuch, den Zusammenhang von Rechtfertigung
und Recht zu erschlieBen, aus einer konfessionellen Engfiihrung be-
freit und als Beitrag zum dkumenischen Gesprich iiber Grundfragen
der Rechtsethik gewiirdigt werden.

Dabei ist freilich zu bedenken: Theologische Beitrdge zur Ethik des
Rechts sind heute alles andere als selbstverstindlich. Sie werden von
der Rechtswissenschaft und der Rechtsphilosophie in aller Regel auch
nicht erwartet. Dabei braucht es jedoch nicht zu bleiben. Denn eine
historische Besinnung zeigt schnell, dal unser Rechtssystem sich in
bestdndiger Auseinandersetzung mit Grundeinsichten des christlichen
Glaubens, insbesondere mit Grundaussagen des christlichen Men-
schenbildes, entwickelt hat. Diese Auseinandersetzung hat zu einem
Menschenbild des Rechts gefiihrt, nach welchem alle Menschen -
unbeschadet der Verschiedenheiten des Geschlechts, der Rasse, der
Fahigkeiten, des Vermogens und sofort — als mit gleicher Wiirde be-
gabt angesehen werden, weshalb ihnen allen die gleiche Achtung
geschuldet ist. Die Radikalitdt dieses Menschenbilds des Rechts er-
schlief3t sich, so heifit meine These, am ehesten aus dem Gedanken der
Rechtfertigung. Nicht nur unter historischen, sondern auch unter sy-
stematischen Gesichtspunkten ist deshalb der Beitrag der Theologie
zur Ethik des Rechts von erheblicher Bedeutung. An keinem Thema
erschlieft sich das deutlicher als an der Verhiltnisbestimmung von
Rechtfertigung und Recht.

Ich will deshalb im folgenden zunichst die historischen Stufen skiz-
zieren, auf denen der christliche Glaube das europiische Rechtsden-
ken beeinflufit hat (II1.). Ich zeichne sodann die Debatte um die Recht-
fertigungslehre in diese Entwicklung ein (IV.). Im Anschlufl daran
erortere ich exemplarisch Karl Barths Versuch, den Zusammenhang
von Rechtfertigung und Recht zu verdeutlichen (V.). Die Schwierig-
keiten, die sich dabei zeigen, werden mich zu einer abschlieBenden
Uberlegung veranlassen (VL.).

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Der Einfluf} des christlichen Glaubens aufdie
europdische Rechtsentwicklung

Der Weg, auf dem sich Impulse des christlichen Glaubens auf die
westliche Rechtsentwicklung ausgewirkt haben, 148t sich grob in finf
Etappen einteilen.910

Am Beginn steht die Christianisierung des romischen Reichs. Wih-
rend das Christentum in der Zeit der Christenverlolgimgen zum Staat
insgesamt wie zur Sphédre des Rechts in einer kritischen Distanz stand,
beginnt mit der konstantinischen Wende zu Beginn des 4. Jahrhun-
derts und der offiziellen Anerkennung des Christentums als Reichsre-
ligion durch Kaiser Theodosius gegen Ende desselben Jahrhunderts
ein neuer Abschnitt. Rechtsinstitutionen, die von ihrer Herkunft her
eng mit der romischen Staatsreligion verbunden waren, werden nun
im Lichtjiidischer und christlicher Moralvorstellungen verdndert. Das
148t sich am deutlichsten an der Institution der. Ehe zeigen, die nun als
heterosexuelle, monogame und lebenslange Gemeinschaft konzipiert
wird. Diese Prigung des Rechts durch Einfliisse des christlichen
Glaubens wirkt sich umgekehrt auch in einer Verweltlichung des
Christentums aus. Die Radikalitdt seiner Botschaft wird abge-
schwicht; die prophetische Kritik sozialer Ungerechtigkeit und damit
der Blick aufdas Recht aus der Perspektive der Schwécheren treten in
den Hintergrund.

Die zweite Etappe ist durch die Vorgénge gekennzeichnet, die Harold
Berman zusammenfassend als die ,,papstliche Revolution” der Zeit
zwischen 1050 und 1200 gekennzeichnet hat.n In ihr vollzieht sich
eine umfassende Systematisierung rechtlicher Regelungen; die Kon-
kordanz der Bestimmungen in verschiedenen Rechtsbercichen entwik-
kelt sich zum entscheidenden Mafstab fiir das Recht. Im Decretum

9  Am Beispiel des Ehe- und Familienrechts hat John Witte, Jr. diese Etappen auf
dhnliche Weise unterschieden; vgl. jetzt die zusammenfassende Darstellung in
ders., Front Sacrament to Contract. Marriage, Religion, and Law in the Western
Tradition, Louisville/Kentucky 1997.

10 H. J. Berman, Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition,
Frankfurt a. M. 1991, 144 ff.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gratiani von 1140 wird dieser Grundsatz zum ersten Mal angewandt -
und zwar im Blick aufdas kanonische Recht, also aufdie innerkirchli-
che Rechtssphére. Aber schon bald wird er auch aufandere Rechtsge-
biete ausgedehnt. Mit dem Naturrecht wird zugleich diejenige Instanz
benannt, welche die innere Konsistenz des Rechts verbiirgen soll. Da
die Prinzipien des Naturrechts sich zwar in der Offenbarung auffinden
lassen, zugleich aber auch mit den Mitteln der Vernunft erkannt wer-
den konnen, bedeutet dieser Schritt auf seine Weise eine Emanzipati-
on von den unmittelbar biblischen Wurzeln westlichen Rechtsden-
kens. Dessen Sikularisation setzt keineswegs erst mit dem Ubergang
zur Neuzeit ein. Sie ist vielmehr in der papstlichen Revolution des 11.
und 12. Jahrhunderts bereits angelegt und hat schon in der konstanti-
nischen Wende des 4. Jahrhunderts ihre Vorgeschichte.

Folgenreich ist insbesondere das Bild der menschlichen Person, von
dem sich das westliche Rechtsdenken von nun an leiten 148t. Sie wird
als Individuum, genauer: als christliches Individuum konzipiert. Denn
konstituiert wird die Person durch den Akt der Taufe.ll Die Folgen,
die sich aus diesem Personbegriff ergeben, sind keineswegs auf den
kirchlichen Bereich beschriankt, sondern erstrecken sich auch auf das
politische Gemeinwesen. An die Taufe heftet sich (in weiten Gebieten
bis ins 19. Jahrhundert hinein) auch das Biirgerrecht; nach den schon
im IV. Laterankonzil 1215 erlassenen Bestimmungen kann es ndmlich
nur von denen in Anspruch genommen werden, die mindestens einmal
im Jahr, in der Osterzeit, beichten und die Heilige Kommunion emp-
fangen. Wer daran nicht teilnehmen kann, also exkommuniziert ist,
verliert damit nicht nur die Rechte der Kirchenmitgliedschaft, sondern
auch das Biirgerrecht.

So sehr die pépstliche Revolution den Begriff der individuellen
menschlichen Person ins Zentrum des Rcchtssystems riickt, so weit ist
sie doch von der Vorstellung allgemeiner Menschenrechte entfernt.
Denn sie akzeptiert die Teilung der Kirche in zwei Gattungen von
Christen — Kleriker und Laien - ; sie bestétigt die stindische Gliede-

11 ,,Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi persona” (CIC 1917 c. 87); vgl.
H. Dombois, Das Recht der Gnade, Witten 1961, 309 f.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rang der Gesellschaft; und sie begriindet den Ausschluf3 der Nichtge-
tauften und der Exkommunizierten von den kirchlichen und damit
auch von den biirgerlichen Rechten. Der Gedanke einer fiir alle Men-
schen gleichen Rechtsstellung kann deshalb noch nicht aufkommen.
So triagt auch die Magna Charta Libertatum von 1215, die héufig als
Vorlduferin der modernen Menschenrechtskataloge in Anspruch ge-
nommen wird,|2 keineswegs den Charakter einer allgemeinen, sondern
nur den einer stindischen Rechteerkldrung. Sie kodifiziert diejenigen
Rechte, welche die englischen Barone jener Zeit dem Konig Johann
abgetrotzt hatten.

Eine dritte Etappe wird mit der Reformation erreicht. Daf} sie eine
Verweltlichung der Wirklichkeitswahmehmung bewirkte, gilt insbe-
sondere fiir das Recht. Die Eigenstdndigkeit von weltlichen Rechts-
verhéltnissen wird unabhéngig von kirchlichen Herrschaftsanspriichen
anerkannt. Die Ehe wird von Luther ausdriicklich als ,,weltlich Ding*
bezeichnet. Die weltlichen Stinde werden dem geistlichen Stand
gleichgestellt. Die Freiheit des Gewissens und der Religion wird als
diejenige Grenzlinie anerkannt, an welcher die Herrschaftsanspriiche
der politischen Macht ein Ende finden sollen. In der Zeit der konfes-
sionellen Kémpfe, die der Reformation folgen, setzt sich gegen immer
wieder erneuerte Widerstinde die Einsicht durch, dafl die Rechtsstel-
lung der menschlichen Person nur geachtet wird, wo ihre Gewissens-
freiheit Anerkennung findet. Zusammen mit Impulsen des Renaissan-
cehumanismus und der Spétscholastik bereitet die Reformation so eine
Wende des Menschenbildes vor, die aufdie Anerkennung der gleichen
Wiirde aller Menschen dréngt. Nun tritt der Gedanke ins BewuBtsein,
daB alle Menschen iiber gleiche vorstaatlichc Rechte - ndmlich auf
Leben, Freiheit und Eigentum - verfiigen, die ihnen weder durch ei-
nen Gesellschaftsvertrag noch durch staatlichen Machtgebrauch ent-
zogen werden konnen. JDjq,.Selbstbestimmung jeder menschlichen
Person, die dadurch gesichert werden soll, betrifft insbesondere auch

12 So wird ihr Text beispiclsweise wiedergegeben in W. Heidelmeyer (Hg.), Die
Menschenrechte, Paderborn 1972,47 ff.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den religiosen Bereich. Insofern steht die Religionsfreiheit von An-
fang an im Zentrum des neuzeitlichen Menschenrechtsdenkens.

Die konfessionellen Kémpfe der nachreformatorischen Ara leiten zur
vierten Etappe des hier beschriebenen Weges iiber. Die Tatsache, dafl
der Streit um die Wahrheit des Glaubens nicht nur Zwietracht, son-
dern auch blutige Kriege zur Folge hat, fiihrt zu der Uberzeugung, daB
die Rechtsordnung des Staates aufandere Fundamente aufgebaut sein
muf} als diejenigen der Religion. Diese Wende kommt in der Staats-
konstruktion des Hobbes’sehen Leviathan ebenso zum Ausdruck wie
in der berithmten These des Hugo Grotius, daB8 eine Rechtsordnung
Bestand haben miisse, auch wenn wir anndhmen, dall es Gott nicht
gébe (etsi Deus non daretur).l3 Nun wird der Staat selbst zur Quelle
des Rechts;, das Zeitalter des Positivismus kiindigt sich an. Diese
Etappe 146t sicndlFeme“Zeit der Verstaatlichung des Rechts bezeich-
nen. Sie provoziert die Forderung nach Gegengewichten, die der Aus-
dehnung staatlicher Gewalt Einhalt gebieten sollen. Solche Gegenge-
wichte siecht man in den Menschen- und Biirgerrechten, die im Zuge
der amerikanischen und franzdsischen Revolutionen zum ersten Mal
feierlich kodifiziert werden.

In der Epoche der Aufkldrung, der wir die ersten modernen Men-
schenrechtskataloge verdanken, werden zugleich die Voraussetzungen
fiir die fiinfte Etappe geschaffen, aufder sich biblisches Rechtsdenken
in modernes RechtsbewuBtsein transformiert. Sie liegen in der Neu-
entdeckung der menschlichen Subjekthaftigkeit und Autonomie. Die
Unabhéngigkeit der menschlichen Selbstbestimmung von allen -
gottlichen wie weltlichen - Verfligungsanspriichen ist das entschei-
dende Postulat der Aufklarung. Dal3 alle Geltungsanspriiche in der
Vernunft des menschlichen Subjekts jeweils neu hervorgebracht wer-
den miissen, bildet die entscheidende Folgerung. Dieser Gedanke - so
ambivalent seine Voraussetzungen wie seine Auswirkungen auch sein
mogen - trigt maBgeblich dazu bei, die menschliche Person in ihrer
Rechtssubjektivitdt als entscheidenden Bezugspunkt des Rechtsden-
kens anzuerkennen. Doch in die Verfassungen vieler Nationalstaaten

13 H. Grotius, De iure belli ac pacis, Leiden 1939, Prol. 11, p. 10.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findet dieser Gedanke nur sehr zogernd Eingang. Und es dauert mehr
als eineinhalb Jahrhunderte, bis er mit der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte von 1948. zu.. einem entscheidenden Baustein des
internationalen Rechts wird.

Befinden wir uns heute an der Schwelle zu einer sechsten Etappe der
Begegnung zwischen biblischem Rechtsdenken und westlichem
Rechtssystem? Zwei Beobachtungen deuten darauf hin.

Zum einen zeigt sich an vielen Indizien, da8 der Prozef neuzeitlicher
SubjektivierungundindividualisierunganeineGrenze-stoBt, die nur
mit selbstzerstorerischen Folgen iiberschritten werden kann. Eine
Neuorientierung, die es wagt, iiber das Gemeinwohl, die Gemein-
schaft, die Umwelt und eine lebensfdhige Zukunft nachzudenken,
erscheint als unausweichlich. In neuer Form stellt sich die Frage nach
der Zusammengehorigkeit von Individualitit und Sozialitdt im Ver-
standnis des Menschen. Gefragt wird wieder nach einer Anerkennung
der menschlichen Subjektivitit, welche die Bejahung verpflichtender
Gemeinschaften nicht aus-, sondern einschliet. Gesucht wird nach
einem Begriff menschlicher Selbstentfaltung, der die Bewahrung der
Bedingungen des gemeinschaftlichen Lebens in Natur und Gesell-
schaft cinbegreift, sowie nach einem Begriff menschlicher Freiheit,
der die Verantwortung fiir andere als Ausdruck eben dieser Freiheit zu
verstehen lehrt. Was heute ansteht, ist eine neue Verkniipfung libera-
ler mit kommunitaristischen Traditionen. Die unter diesen Namen in
der neueren Gesellschaftstheorie gegeneinander gewendeten Konzep-
tionen waren freilich - vor allem dank biblischer Impulse - im westli-
chen Rechtsdenken, insbesondere in dem ihm zu Grunde liegenden
Begriff der Gerechtigkeit, immer verkniipft. Denn Gerechtigkeit zielt
nicht nur darauf, daf3 jeder sein Recht erhélt, sondern dal dem andern
Recht widerfahrt und dafl die Gemeinschaft sich unter Bedingungen
gleicher Freiheit fiir alle zu entfalten vermag. In der Weiterentwick-
lung des Rechtsdenkens, welche die Entgegensetzung von liberalen
und kommunitaristischen Konzeptionen hinter sich 1d8t, kann bibli-
schen Rechtsvorstellungen eine wichtige Bedeutung zukommen.

Zum andern befinden wir uns vor der Aufgabe, ein weltumspannendes
Rechtsbewufitsein zu entwickeln, das seine Geltungsgrundlage in

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prinzipien eines planetarischen Ethos hat. Die Aufgabe, die Lebensfa-
higkeit des Planeten Erde zu erhalten und menschenwiirdige Lebens-
bedingungen zu sichern, erfordert eine Zusammenarbeit iiber die
Grenzen kultureller Traditionen und religioser Uberzeugungen hin-
weg. Das westliche Rechtsdenken hat sich den Zugang zu dieser Auf-
gabe gerade dadurch versperrt, daf3 es fiir die religiose Dimension des
Rechts weithin blind geworden ist. Denn eben deshalb steht es der
Verkniipfung von Recht und Religion in anderen Traditionen oft ver-
standnislos gegeniiber. Insbesondere die europidische Debatte neigt
dazu, alle Verkniipfungen zwischen religiésen Traditionen und aktu-
ellem Recht im Sinn einer Identifikation zu deuten und mit dem Vor-
wurfdes Fundamentalismus zu belegen. Nicht nur in der christlichen,
sondern ebenso in der jiidischen und in der islamischen Tradition ist
der Fundamentalismus jedoch keineswegs die einzige Form, religidse
Uberzeugungen in ihrer begriindenden Bedeutung fiir die Ordnung des
Rechts und die Gestaltung der Gesellschaft zur Geltung zu bringen.
Gerade wer den Gefahren des Fundamentalismus entgegentreten will,
ist deshalb gut beraten, den differenzierteren Formen, in denen der
Zusammenhang von Recht und Religion gedeutet worden ist, Auf-
merksamkeit zu schenken.

Verkiirzend ist es auch, wennjede Verkniipfung zwischen dem Recht
und religiosen Traditionen in partikularistischem Sinn gedeutet wird.
Das geschieht beispielsweise, wenn eine neue Diskussion iiber den
eurozentrischen Charakter des westlichen Rechtssystems und insbe-
sondere der Menschenrechte aufbricht, von denen behauptet wird, sie
konnten in kulturell und religids anders gepriagten Regionen der Erde
nicht heimisch werden. Die Behauptung, die Menschenrechte seien
exklusiv an einen europdischen und amerikanischen Verstindigungs-
zusammenhang gebunden, findet sich vorzugsweise bei Autoren, die
diesen Verstindigungszusammenhang selbst nur noch in verstiimmel-
ter Form zur Kenntnis nehmen. Sie lassen ndmlich die Bedeutung von
Judentum und Christentum, ja aller Religion, aufler Betracht. Sic ver-
kennen, dafl Religion keineswegs nur partikularisierende, sondern
ebenso auch universalisierende Wirkungen entfaltet. Denn sie bezieht
die Wirklichkeit des Menschen auf den umfassenden Horizont einer

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gottlichen Wirklichkeit; sie deutet also den Ort des Menschen im
Horizont des ,,Ganzen“ Die Konkurrenz zwischen den groflen
Weltreligionen darfnicht den Blick daraufverstellen, daB der religidse
Deutungshorizont gerade nicht partikularistisch verengenden, sondern
universalistisch verallgemeinernden Charakter tragt.

Wer zur Entwicklung eines weltumspannenden RechtsbewuBtseins
beitragen will, sieht sich insofern keineswegs dazu genétigt, die Ver-
kniipfungen zwischen Recht und Religion abzustreifen. Eine Ver-
nachlédssigung dieses Faktors erschwert vielmehr auch praktisch die
Verstidndigung zwischen den unterschiedlichen Rechtskulturen, die
um eines weltumspannenden RechtsbewuBtseins willen dringend
erforderlich ist. Die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der religidsen Dimen-
sion des Rechts vertieft ndmlich unweigerlich die Kluft zwischen
westlichen und nichtwestlichen Rechtsauffassungen. Sie kann unter
Umstidnden westlichen Gesprachspartnern jeden Zugang zu dem inne-
ren Zusammenhang von Recht und Religion versperren, der insbeson-
dere dort noch groBe Bedeutung hat, wo Islam, Buddhismus, Hin-
duismus oder Konfuzianismus das o6ffentliche BewuBtsein prigen.
Wer fragen will, wie der Gedanke der Menschenrechte in diesen Kul-
turen heimisch werden kann, muf3 auch in der eigenen Kultur wieder
nach der verschiitteten Verbindung von Recht und Religion fragen.

IV. Rechtfertigung - was ist das?

Diese Verbindung, so heiBt die Hauptthese meiner Uberlegungen, 148t
sich exemplarisch am Verhéltnis von Rechtfertigung und Recht ver-
deutlichen. Thm wenden wir uns nun zu.

Das Wort ,,Rechtfertigung® ist in der Sprache des Rechts zu Hause.
Aber es gehdrt zu den archaischen Worten der Rechtssprachc. Wir
Heutigen kennen es am ehesten noch in seinem reflexiven Gebrauch.
,»Man rechtfertigt sich gegen einen Vorwurf oder eine Anklage; aus
der Position des Angegriffenen heraus sucht man sich ins rechte Licht
zu riicken. Das ,,sich rechtfertigen steht insofern an der Stelle, an der

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in der dlteren Rechtssprache die Rede davon war, da3 man seine Un-
schuld anzeige oder sich entschuldige.

Die moderne Weise, von Rechtfertigung zu sprechen, hat es mit der
Frage zu tun, wem eine Handlung zugerechnet wird und wie der Be-
treffende diese Handlung zu ,,rechtfertigen” vermag. In der neuzeitli-
chen Entwicklung ist diese Rechtfertigungsffage in drei Hauptschiiben
zur Sprache gekommen: als Theodizee, als Anthropodizee und als
Soziodizee.l4 Die ,,Theodizee* fragte danach, inwiefern Gott als Ur-
heber des - physischen, moralischen oder metaphysischen — Ubels in
der Welt anzusehen sei und wie er sich fiir dieses Ubel rechtfertigen
konne. Die nach der anthropologischen Wende der Aufklarung auf-
kommende ,,Anthropodizee” fragte danach, inwiefern der als frei und
autonom verstandene Mensch fiir das Bdse in der Welt verantwortlich
gemacht werden miisse'und wie er sich dafiir rechtfertigen konne. Die
gesellschaftstheoretische Wende des 19. und 20. Jahrhunderts suchte
die Ursachen fiir das gesellschaftliche Ubel in der Gesellschaft selbst
und fiihrte damit zu einer ,,Soziodizee™; sie fragte, inwieweit die Ge-
sellschaft fiir das Bose, das den Menschen widerfahrt, verantwortlich
sei und wie sie sich dafiir rechtfertigen konne.

Urspriinglich jedoch bezog sich die Frage nach der Rechtfertigung gar
nicht aufdie Rechtfertigung von Handlungen, sondern aufdie Recht-
fertigung von Personen. Die alles entscheidende Uberzeugung hieB,
daB ein Mensch sich weder fiir seine Handlungen noch durch seine
Handlungen rechtfertigen konne. Jede derartige Form der Selbstzen-
trierung fiihre vielmehr an der Mdglichkeit der Rechtfertigung iiber-
haupt vorbei; sie fithre nur in das Gericht nach den Werken, vor wel-
chem kein Mensch bestehen konne. Rechtfertigung konne dagegen
nur erlangen, wer sich an die Gerechtigkeit hélt, die vor Gott gilt und
auch von ihm allein herbeigefiihrt wird. Von Rechtfertigung also ist
dort die Rede, wo es nicht nur um die Handlungen, sondern um die
Person selbst geht — um die Person des Menschen in ihrem Gegeniiber
zu Gott.

14 Vgl. W. Huber, Theodizee, in: E. Rudolph/E. Stéve (Hg.), GeschichtsbewuBtsein

und Rationalitit. Zum Problem der Geschichtlichkeit in der Theoriebildung, Stutt-
gart 1982,371-406.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DaBl es um die Person selbst geht, klingt auch im urspriinglichen
rechtlichen Gebrauch des Wortes ,rechtfertigen” an. Die deutschen
Gerichtsordnungen des spéten Mittelalters und der frithen Neuzeit
benutzten das Wort, um das Ausfertigen eines Urteils und das Voll-
strecken des Rechts an einem Missetiter zu bezeichnen. War von
einer ,,scharfen Rechtfertigung” die Rede, so war die Folter gemeint;
sprach man von einer ,,peinlichen Rechtfertigung®, so meinte man
damit die Hinrichtung durch den Henker.!S

Man muf} diesen dunklen Klang mithéren, wenn man die epochale
Bedeutung verstehen will, die der Begriff der Rechtfertigung mit der
Reformation erlangt hat. Stellvertretend fiir die vielen, die schuldig
geworden sind, nimmt Christus als der allein Schuldlose im Kreu-
zestod das Furchtbare einer ,,peinlichen Rechtfertigung® auf'sich und
vermittelt den vielen, die der Macht der Siinde unterworfen sind, die
Rechtfertigung, indem er sie ihnen zugleich erspart. Denn der Tod,
den er erleidet, wird zur Siihne fiir die Schuld der vielen; er vollzieht
sich ein fiir allemal, so daf} niemals mehr ein Siithnopfer fiir die Schuld
der Menschen erbracht werden muf3. Der tod-ernste Bezug, der auf
seine Weise schon mit der Siihnopfertheologie des Paulus angebahnt
ist, klingt in der Rechtfertigungslehre der Reformation immer mit; sie
ist kreuzestheologisch konzipiert.

Nur ein ferner Nachklang davon ist in den lexikalischen Definitionen
des Begriffs der Rechtfertigung wahrzunehmen. Ich greife ein zufalli-
ges Beispiel heraus: ,,Rechtfertigung, in der evangelischen Theologie
die Grundlehre der Reformatoren, die Lehre von der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben auf Grund von Rémerbrief 3.16 Danach ver-
mag der Mensch von sich aus, trotz Bemithen um ,gute Werke! und

15 Vgl IV. Elert, Deutschrechtliche Ziige in Luthers Rechtfertigungslehre, in: M.
Keller-Hiischemeyer (Hg.), Ein Lehrer der Kirche, Berlin-Hamburg 1967, 23-31;
vgl. O. H. Pesch/A. Peters, Einfiihrung in die Lehre von Gnade und Rechtferti-
gung, Darmstadt 1981, 135.

16 Gemeint sind die Schliisselaussagen von Rm 3, 22ff., 28: ,Denn es ist hier kein
Unterschied: sie sind allesamt Siinder und ermangeln des Ruhmes, den sie bei Gott
haben sollten, und werden ohne Verdienst gerecht aus seiner Gnade durch die Er-
16sung, die durch Christus Jesus geschehen ist.... So halten wir nun dafiir, da3 der
Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes Werke, allein durch den Glauben.”

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

, Verdienstel, nichts, um das durch die Siinde gestorte Verhéltnis zu
Gott wiederherzustellen. Eine Anderung tritt nur dadurch ein, daB
Gott aus reiner Gnade sich dem Menschen wieder zuwendet, d.h. ihn
rechtfertigt. Der Mensch ist lediglich empfangend dabei; in dem ihm
von Gott aus freier Giite geschenkten Glauben nimmt er Gnade und
Rechtfertigung an. Nach katholischer Lehre verlduft die Rechtferti-
gung des Siinders von Seiten des Menschen in einem durch Gottes
Gnade eingeleiteten sittlichen Prozef3, auf Grund dessen dann Gott
ihm die heiligmachende Gnade aus freier Giite schenkt und zugleich
die Siinden vergibt. Erst dann kann der Mensch verdienstlich gute
Werke verrichten.““17

Eine solche lexikalische Definition spricht heute nur relativ wenige
Menschen unmittelbar an. Insofern lberrascht es nicht, dafl vielen
heutigen Zeitgenossen der religiose Sinn dessen, was mit Rechtferti-
gung gemeint sein kann, sehr fern geriickt ist. Uberraschender war
schon die vergleichsweise lebhafte Debatte iiber die theologische
Lehre von der Rechtfertigung, die in den letzten Jahren in Gang ge-
kommen ist. Ausgelost wurde sie, wie bereits erwihnt, durch den
Versuch der romisch-katholischen Kirche und des Lutherischen Welt-
bunds, zu gemeinsamen Aussagen iiber diese Lehre zu kommen, an
der sich im 16. Jahrhundert die Konfessionsspaltung entziindet hatte.
Diese Bemiithungen miindeten schlie8lich in die Unterzeichnung eines
gemeinsamen lutherisch-katholischen Dokuments zur Rechtferti-
gungslehre am 31. Oktober 1999 in Augsburg. Datum wie Ort waren
in gleicher Weise symbolisch gewéhlt. Denn der 31. Oktober ist der
Reformationstag, an dem nach alter Uberlieferung Martin Luther im
Jahr 1517 seine 95 Thesen zu Ablall und Buf3e an die Tiir der Schlof3-
kirche zu Wittenberg nagelte; damit, so sagt es das herrschende Ge-
schichtsbild, begann die Konfessionsspaltung, die gerade fiir ein Land
wie Deutschland in besonderer Weise zum Schicksal werden sollte.
Insofern ist der 31. Oktober ein Schicksalstag. Augsburg aber ist der
Ort, an dem im Jahr 1530 ein Reichstag zusammentrat, um angesichts
der durch Luther ausgelosten Auseinandersetzungen eine giitliche

17 Der Neue Brockhaus, Bd. 3, Leipzig 1941,665.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einigung zu versuchen. Doch das Bekenntnis, das die evangelischen
Reichsstinde dem Reichstag vorlegten - eben das ,,Augsburgische
Bekenntnis“ - fiihrte keineswegs zur FEinigung, sondern wurde
schlieBlich zu einem Dokument der Spaltung, nimlich zum grundle-
genden Bekenntnisdokument der evangelischen Seite.

An diesem bewuft gewahlten Ort und zu diesem so wohl bedachten
Datum also unterzeichneten Vertreter der romisch-katholischen Kir-
che und des Lutherischen Weltbunds jenes Dokument, demzufolge
beide Kirchen in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre iiberein-
stimmen, so daf die Lehrverurteilungen, durch die man sich im Re-
formationsjahrhundert voneinander abgrenzte, ihre kirchentrennende
Bedeutung verloren haben.

Durch diesen Vorgang und die offentliche Diskussion, die er insbe-
sondere in Deutschland nach sich zog, ist die Rechtfertigungslehre in
ihrer Gegenwartsbedeutung neu ins Bewulltsein getreten. Sie kann
nicht langer als eine evangelische Sonderlehre betrachtet werden; fiir
Katholiken wie fiir Protestanten kommt in ihr der Kem des christli-
chen Glaubens zum Ausdruck.

In dieser Einsicht sehe ich eine der positivsten Auswirkungen der
okumenischen Debatte wihrend der letzten Jahre. Ich sage das mit
besonderer Freude in Wiirzburg, wo unter der bestimmenden Mitwir-
kung des hiesigen katholischen Bischofs Paul-Werner Scheele ent-
scheidende Vorbereitungen fiir die schlieBlich gliicklich zustande
gekommene Verstdndigung getroffen wurden. Die entscheidenden
Entwiirfe fiir die ,,Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigung sind
nach der Stadt Wiirzburg benannt: ,,Wiirzburg I kam 1996, ,,Wiirz-
burg II“ 1997 zustande.l$§ Es gibt also keinen geeigneteren Ort, um
den erreichten Diskussionsstand zu wiirdigen und eine erneute Ver-
héltnisbestimmung von Rechtfertigung und Recht zu versuchen als
Wiirzburg.

18 Vgl. die knappe Darstellung bei H. Wagner, Die Rechtfertigungsproblematik im
6kumenischen Dialog. Vom Malta-Papier bis zur Gemeinsamen Erklarung, in: B.
J. Hilberath/W. Pannenberg (Hg.), Zur Zukunft der Okumene. Die ,,Gemeinsame
Erklarung zur Rechtfertigungslehre”, Regensburg 1999,58-69.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Frage, wie der siindige Mensch von Gott angenommen wird und
vor ihm Anerkennung findet, bildete den Kem des Konflikts, der unter
dem Namen ,Rechtfertigungslehre® im Reformationsjahrhundert
entbrannte und schlieBlich zur Trennung der reformatorischen Kirchen
von der romisch-katholischen Kirche fiihrte. Luthers Antwort im An-
schluBl an den Apostel Paulus lautete: ,,allein aus Gnade® und ,,allein
im Glauben® um Christi willen. Luther gelangte zu dieser Einsicht
durch ein neues Verstdndnis von Schliisselaussagen des paulinischen
Romerbriefs. Wahrscheinlich gewann er diese Erkenntnis bereits in
der Zeit der Vorlesungen iiber die Psalmen 1513/15 oder iiber den
Romerbrief 1515/16. Unklarheiten der Datierung erkliren sich daraus,
dafl Luther selbst in einem spéten Selbstzeugnis die reformatorische
Entdeckung erst aufdas Jahr 1519 datiert, also aufdie Zeit nach dem
Thesenanschlag. Jedoch spricht schon der Inhalt der Romerbriefvorle-
sung selbst dafiir, da3 die entscheidende Entdeckung - das ,, Turmer-
lebnis* — aufdie Zeit dieser Vorlesung zu datieren ist.

»Mit auBlerordentlicher Leidenschaft - so berichtet Luther riick-
blickend im Jahr 1545 - ,,war ich davon ergriffen, Paulus im Briefan
die Romer kennenzulemen; aber es hatte bis dahin im Wege gestanden
nicht die Kélte meines Herzens, sondern das einzige Wort im ersten
Kapitel (des Romerbriefs): ,Die Gerechtigkeit Gottes wird im Evan-
gelium offenbart.t Denn ich halite dieses Wort .Gerechtigkeit Gottesl,
welches ich nach der iiblichen Gewohnheit aller Doktoren gelehrt
worden war, philosophisch von der sogenannten formalen oder akti-
ven Gerechtigkeit zu verstehen, durch die Gott gerecht ist und die
Siinder und Ungerechten straft. Ich konnte den gerechten, die Siinder
strafenden Gott nicht lieben, im Gegenteil, ich hafite ihn sogar. Ob-
wohl ich als Mdnch untadelig lebte, fiihlte ich mich vor Gott doch als
Siinder, und mein Gewissen quélte mich sehr. Ich wagte nicht zu hof-
fen, daB ich Gott durch meine Genugtuung verséhnen konnte. Ich war
unmutig gegen Gott, wenn nicht mit heimlicher Lasterung, so doch
mit gewaltigem Murren, indem ich sprach: Mu3 Gott durch das Evan-
gelium Leid aufLeid fiigen und uns auch durch das Evangelium seine
Gerechtigkeit und seinen Zorn androhen? So raste ich in meinem
verwirrten Gewissen, pochte aber trotzdem ungestiim an dieser Stelle

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei Paulus an, indem ich vor Durst brannte zu wissen, was der heilige
Paulus wollte. Da erbarmte Gott sich meiner. Unabléssig sann ich Tag
und Nacht, bis ich endlich den Zusammenhang der Worte beachtete,
ndmlich: ,Die Gerechtigkeit Gottes wird im Evangelium offenbart,
wie geschrieben steht: Der Gerechte lebt aus dem Glauben.d Da be-
gann ich die Gerechtigkeit Gottes als diejenige zu verstehen, durch
welche der Gerechte als durch Gottes Geschenk lebt, ndmlich aus dem
Glauben. Ich fing an zu begreifen, daB dies der Sinn sei: durch das
Evangelium wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart, ndmlich die
passive, durch welche uns der barmherzige Gott durch den Glauben
rechtfertigt, wie geschrieben steht: ,Dcr Gerechte lebt aus dem Glau-
ben.{ Da fiihlte ich mich wie ganz und gar neu geboren, und durch
offene Tore trat ich ins Paradies selbst ein. Gleich zeigte mir die ganze
heilige Schrift ein vollig anderes Gesicht. ... Mit so grolem HaB, wie
ich zuvor das Wort Gerechtigkeit Gottes! gehaft hatte, mit so grofer
Liebe hielt ich jetzt dies Wort als das allerliebste hoch. So wurde fiir
mich diese Stelle des Paulus zur Pforte ins Paradies.*l9

Ungefdhr drei Jahrzehnte nach dem geschilderten Geschehen ge-
schrieben, klingen Luthers Zeilen wider von der bebenden Erregung,
die jene Entdeckung bei ihm ausloste. Aber besonders erstaunlich ist,
dafl diese Entdeckung, die sich als ein Ereignis von weltgeschichtli-
cher Dimension erweisen sollte, auf eine philologische Feststellung
zuriickgeht. Die Reformation beginnt ndmlich mit einem Auslegungs-
problem. Dadurch, dal eine Aussage des Apostels Paulus neu ver-
standen wird, verdndert sich bei Luther das Koordinatensystem. Seit
er weil}, was Paulus in seinem Romerbrief unter ,,Gerechtigkeit Got-
tes” versteht, gewinnt er Klarheit tiber seine Theologie. Aber auch ein
personliches Glaubensproblem ist fiir ihn dadurch gelost.

Mit plotzlicher Wucht iiberkam Luther die Einsicht, da Gottes Ge-
rechtigkeit in Wahrheit etwas ist, das Gott dem Siinder schenkt. Um-
stiirzend neu war die Erkenntnis, da3 Gott gerade darin gerecht ist,
da er dem Menschen seine Gerechtigkeit zueignet und ihn damit
bekleidet, indem er ihn rechtfertigt. Die existentielle Erfahrung also

19 M. Luther, Vorrede zum Band I der Opera Latina (1545) (Studienausgabc 5,635 ff.).

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestand in der Begegnung mit dem barmherzigen, rechtfertigenden
Gott.

Die theologische Erkenntnis aber hatte ihren Kem darin, daB3 eine
lange Tradition die Gerechtigkeit Gottes deshalb mi3verstanden hatte,
weil sie in ihr bloB eine Eigenschaft, nicht aber eine Gabe Gottes hatte
sehen konnen. Luther entdeckte parallele Sprachformen im Hebréi-
schen. Wo von der Weisheit Gottes, seiner Kraft, seinem Heil die
Rede ist, da ist jeweils nicht nur eine Eigenschaft Gottes, sondern die
Gabe gemeint, durch die er uns weise und stark macht oder in einen
heilsamen Zustand versetzt. All diese Wortverbindungen sind also
kausativ zu deuten: sie bezeichnen das, was Gott an den Menschen
und fiir sie bewirkt. Damit aber wird auch die Stellung der Menschen
vor Gott grundstiirzend verdndert. Sie wird durch das bestimmt, was
sie von Gott empfangen, nicht etwa durch das, was sie vor Gott dar-
stellen oder zuwege bringen. Fiir kein Thema ist das wichtiger als fiir
die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Sic ergibt sich nicht aus menschli-
chen Leistungen, sondern aus gottlicher Gnade. Kurzum: Das Gottes-
bild und die Vorstellung von der Beziehung zwischen Gott und
Mensch verdndern sich tiefgreifend.

Weil diese Beziehung allein in der Gnade Gottes griindet, kann sie
auch nur im Glauben ergriffen werden. Allerdings darf auch dieser
Glaube dann nicht als ein menschliches Werk verstanden werden;
vielmehr ist er diejenige Vereinigung mit Christus, durch welche die
gottliche Gnade empfangen wird. Auch der Glaube ist ein Geschenk,
nicht eine selbstméchtige menschliche Aktion. ,,Rechtfertigung auf-
grund der Gnade durch den Glauben“ - so 146t sich Luthers Auffas-
sung am kiirzesten zusammenfassen.

Die Gerechtigkeit, die Gott so dem Menschen zueignet, bleibt eine fiir
ihn fremde Gerechtigkeit. Von sich aus kann er sein Siindersein weder
verdndern noch iiberwinden. Das hat Luther zu der paradoxen Aussa-
ge veranlaBt, der Christ sei ,,gerecht und Siinder zugleich®. In der Zeit
seiner reformatorischen Entdeckung hat er das einmal so erldutert:
,Denn solange die Heiligen immer ihre Siinde vor Augen haben und
ihre Gerechtigkeit von Gott gemél seiner Barmherzigkeit erflehen,
werden sie immer ohne weiteres auch von Gott gerechtgesprochen.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennoch sind sie von sich aus gesehen selbst und in Wahrheit unge-
recht, von Gott aus aber, der sie wegen dieses Bekenntnisses der Siin-
de anerkennt, gerecht; in Wahrheit Siinder, aber im Urteil des barm-
herzigen Gottes gerecht} gerecht, ohne es zu wissen, und wissentlich
ungerecht; Siinder in ihrem Tun, Gerechte aber in der Hoffnung.“20

Zu den wichtigen Folgerungen aus dieser Einsicht gehorte es, dafl
Luther und deutlicher noch sein Mitkdmpfer Melanchthon zwischen
der Gerechtsprechung und der Gerechtmachung des Menschen unter-
schieden. Denn bedeutungslos wurden die Werke des Menschen auch
in Luthers Betrachtungsweise nicht. Doch trugen sie zur Gerechtspre-
chung des Menschen vor Gott nichts bei. Sie gehorten fiir ihn vielmehr
in den Vorgang der Gerechtmachung, der Heiligung oder Erneuerung
des Menschen. Luther kannte die ,,guten Werke®, ja er hielt sogar grofle
Stiicke auf sie. Aber sie folgten auf das Geschenk der géttlichen Ge-
rechtigkeit, sie gingen ihm nicht als Vorbedingung voraus.l!

Ohne Zweifel hat Luther mit der Neuentdeckung der Rechtfertigung
allein aufgrund der Gnade und allein durch Glauben eine Tradition
begriindet; der Weg dazu war die Traditionskritik. Seine eigene Le-
benssituation fiihrte dazu, daf er sich mit den gewohnten Deutungen
der ,,Gerechtigkeit Gottes™ nicht abfand, sondern weiterffagte. Nach
langem Suchen erschloB sich ihm der Sinn der paulinischen Redewei-
se neu. Was er bei Paulus wieder entdeckte, war zwar auch manchen
Theologen vor ihm nicht unbekannt gewesen. Aber niemand hatte
diese Einsicht so konsequent mit der einen grundlegenden Formulie-

20 M. Luther, Romerbriefvorlesung 1513-15 (Weimarer Ausgabe 56,272).

21 Insofern bleibt es in reformatorischer Ethik nach meiner Uberzeugung dabei, dal
menschliches Handeln in Gottes Geschenk an den Menschen, nimlich dem Ge-
schenk seiner rechtfertigenden Gnade, griindet. Der Einwand von Hans G. Ulrich
gegen einen solchen Ansatz iiberzeugt mich insofern nicht. Es erscheint mir auch
als nicht iiberzeugend, diesem rechtfertigungstheologisch begriindeten Ansatz der
Ethik einen anderen Ansatz entgegenzusetzen, in welchem es die Aufgabe christli-
cher Ethik ist, die Gegenwirtigkeit des gottlichen Tuns im menschlichen Leben zu
beschreiben. Hilfreicher wire es, sich an der Kategorie des darstellenden Handelns
sowie daran zu erinnern, daf3 der christliche Gottesdienst die Aufgabe hat, die Ge-
genwirtigkeit Gottes in unserer Welt zur Darstellung zu bringen. Doch mit dem Ge-
samtproblem der Ethik sollte dies nicht gleichgesetzt werden. Vgl. A G. Ulrich,
Rechtfertigung und Ethik, in: Berliner Theologische Zeitschrift 17,2000,48-64.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung im ersten Kapitel des Romerbriefs verbunden. Und vor allem:
Niemand hatte mit solcher Konsequenz wie Luther gesehen, wie das
Geschenk der Gerechtigkeit Gottes und das Heil der Menschen Zu-
sammenhéngen.

Gewehrt war mit dieser Neuentdeckung der Vorstellung, der Mensch
konne durch eigene gute Werke an seiner Rechtfertigung beteiligt sein
oder er konne sich durch den Erwerb eines Ablasses einen Nachlafl
seiner Siindenstrafen erwirken. Dem wiederum widersprach das Kon-
zil von Trient unter vier Gesichtspunkten: Es verwarfausdriicklich die
Ablehnungjeder Mitwirkung des Menschen bei seiner Rechtfertigung;
folgerichtigerweise bestritt es die These der Reformatoren, daf3 die
Rechtfertigung ,,allein durch den Glauben“ empfangen werde; es be-
harrte gegen die Reformatoren darauf, dal Glaube und Liebe auch
eine Wirklichkeit im Menschen selbst seien; und es bestritt schlief3-
lich, daf3 die HeilsgewiBheit allein im Glauben griinden kénne.22

Man hat Luthers Grundfrage im nachhinein auf die verkiirzende For-
mel gebracht: ,,Wie kriege ich einen gnaddigen Gott?*“ Verkiirzend ist
das, weil in einer solchen Formulierung ein Heilsegoismus steckt, der
Luthers Intention nicht trifft. Man hat diese Formel gleichwohl be-
nutzt, um mit ihrer Hilfe die Behauptung zu stiitzen, die reformatori-
sche Frage sei nicht mehr die Frage des modernen Menschen. Mit der
anthropologischen Wende der Neuzeit datiert man dann den Abschied
von Luthers Fragestellung. Nicht mehr die Freiheit, die aus der Bin-
dung des Gewissens an Gottes Wort ihre Kraft bezieht, sondern dieje-
nige, die sich der menschlichen Autonomie verdankt, tritt ins Zen-
trum. Seit der Aufkldrung beherrscht nicht mehr die Frage nach dem
gnidigen Gott, sondern nach dem seiner selbst bewufiten Menschen
das Feld. Nicht mehr die Theodizee, sondern die Anthropodizee steht
im Mittelpunkt. Gefragt wird nicht mehr, was Gott in seiner Welt
zuldBt, sondern wozu der Mensch in seiner Welt fahig ist.

Ohne Zweifel sind die zwei Jahrhunderte zwischen dem Ende des
achtzehnten und dem Ende des zwanzigsten Jahrhunderts durch eine

22 Vgl. O. H. Pesch/A. Peters. Einfiihrung in die Lehre von Gnade und Rechtferti-
gung, Eiarmstadt 1981, 33 ff.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigentiimliche Anthropozentrik geprégt. Deren Spannung zu Luthers
Theozentrik ist nicht zu iibersehen. Aber beim Ubergang zum 21.
Jahrhundert meldet sich auch die Frage an, ob dieser Anthropozentrik
wirklich das letzte Wort gebiihrt. Zwar geben die anhaltenden Fort-
schritte von Wissenschaft und Technik dem menschlichen Selbstbe-
wuBltsein immer wieder neue Nahrung; doch zugleich meldet sich ein
neues Verstidndnis fiir die Einbettung menschlichen Lebens in den
umgreifenden Zusammenhang der Natur. Zwar herrscht gerade in
hoch entwickelten Industriegesellschaften noch immer eine Vorstel-
lung vor, nach welcher der Mensch sein Leben selbst in die Hand
nehmen und den Sinn seines Lebens selbst verwirklichen miisse; doch
zugleich zeigt sich ein neues Suchen nach Transzendenz und einem
Sinn des Lebens, den der Mensch nicht selbst hervorbringt. Zwar
haben sich die Spielriume menschlichen Handelns und die Reichweite
menschlicher Macht dank neuer technischer Moglichkeiten in unvor-
hersehbarer Weise erweitert; doch hat sich dabei auch die Verfiihrbar-
keit des handelnden Menschen und die Ambivalenz menschlichen
Machtgebrauchs aufunvorhersehbare Weise gezeigt. Das zwanzigste
Jahrhundert hat nicht nur ungeahnte Fortschritte, sondern auch unvor-
stellbare Verbrechen hervorgebracht. So zeigt sich im Riickblick auf
dieses Jahrhundert, dal der Mensch ein Wesen bleibt, das sich nicht
selbst zu rechtfertigen vermag. So viel dem Menschen auch mdglich
ist — Bestand erhélt sein Leben nicht durch das, wozu er selbst fihig
ist. Ein halbes Jahrtausend nach Luthers reformatorischer Entdeckung
gewinnt seine Einsicht, da3 der Mensch mehr ist, als er selbst aus sich
macht, neues Gewicht.

Die Aktualitdt der reformatorischen Entdeckung macht versténdlich,
warum die Rechtfertigung aufgrund der Gnade durch den Glauben
auch im Gespréch der christlichen Konfessionen untereinander wieder
an Bedeutung gewonnen hat. Ob die beiden groBen Stromungen der
westlichen Christenheit - die romisch-katholische Kirche und die
reformatorischen Kirchen - auf eine neue dkumenische Gemeinsam-
keit zugehen konnen, entscheidet sich nicht zuletzt an der Frage, ob
das Verstédndnis der Rechtfertigung sie noch in dem Sinn trennt, in
dem dies im 16. Jahrhundert von den Reformatoren einerseits, vom

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trienter Konzil andererseits behauptet wurde. Deshalb ist der Proze$3
von grofer Bedeutung, durch den man versucht hat, wechselseitige
MiBverstéindnisse abzubauen und im Riickgang aufdie biblische Bot-
schaft eine gemeinsame Sprache zu finden, aufderen Hintergrund sich
das Gewicht unterschiedlich geprégter Einzelaussagen relativiert.

Der Deutschlandbesuch Papst Johannes Pauls II. im Jahr 1980 hat
dazu den dufleren Ansto3 gegeben. Eine hochrangig besetzte Theolo-
genkommission klirte darauthin in sorgfaltiger Expertenarbeit, die
Jahre in Anspruch nahm, ob die wechselseitigen Lehrverurteilungen,
die im 16. Jahrhundert in den reformatorischen Bekenntnisschriften
und in den gegenreformatorischen Texten des Konzils von Trient
ausgesprochen worden waren, die beiden Seiten auch ein halbes Jahr-
tausend spidter noch trifen.23 Dabei zeigte sich insbesondere eine
Ubereinstimmung in der Einsicht, daB die Stellung des Menschen vor
Gott sich allein der gottlichen Gnade und nicht den menschlichen
Werken verdankt.

Diese Einsicht wurde in der Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtferti-
gungslehre aufgegriffen, die zwischen dem Lutherischen Weltbund -
dem Dachverband lutherischer Kirchen in allen Kontinenten — und der
romisch-katholischen Kirche, vertreten durch den Pépstlichen Rat zur
Forderung der Einheit der Christen, im Jahr 1997 vereinbart wurde.
Diese Erklarung hat eine komplizierte Geschichte; manches an ihrem
Inhalt ist bis zum heutigen Tag umstritten. Trotzdem ist ihre gemein-
same Unterzeichnung am 31. Oktober 1999 ein wichtiges und denk-
wiirdiges Datum. Denn damit wird eine Gemeinsamkeit im Verstind-
nis der Rechtfertigung anerkannt, die wichtiger ist als deren unter-
schiedliche Entfaltung in einzelnen Aussagen. Gemeinsam wird bei-
spielsweise festgestellt:

,,Es ist unser gemeinsamer Glaube, dall die Rechtfertigung das Werk
des dreieinigen Gottes ist. Der Vater hat seinen Sohn zum Heil der
Siinder in die Welt gesandt. Die Menschwerdung, der Tod und die
Auferstehung Christi sind Grund und Voraussetzung der Rcchtferti-

23 Vgl. K. Lehmann/W. Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen kirchentrennend?,
Freiburg i.Br. 1986 und die daran anschliefende Diskussion.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung. Daher bedeutet Rechtfertigung, daB3 Christus selbst unsere Ge-
rechtigkeit ist, derer wir nach dem Willen des Vaters durch den Heili-
gen Geist teilhaftig werden. Gemeinsam bekennen wir: Allein aus
Gnade im Glauben an die Heilstat Christi, nicht aufgrund unseres
Verdienstes, werden wir von Gott angenommen und empfangen den
Heiligen Geist, der unsere Herzen erneuert und uns befahigt und auf-
ruft zu guten Werken....

Gemeinsam sind wir der Uberzeugung, daB die Botschaft von der
Rechtfertigung uns in besonderer Weise auf die Mitte des neutesta-
mentlichen Zeugnisses von Gottes Heilshandeln in Christus verweist:
Sie sagt uns, daB wir Siinder unser neues Leben allein der vergeben-
den und neuschaffenden Barmherzigkeit Gottes verdanken, die wir
uns nur schenken lassen und im Glauben empfangen, aber nie - in
welcher Form auch immer - verdienen konnen.

Darum ist die Lehre von der Rechtfertigung, die diese Botschaft auf-
nimmt und entfaltet, nicht nur ein Teilstiick der christlichen Glau-
benslehre. Sie steht in einem wesenhaften Bezug zu allen Glaubens-
wahrheiten, die miteinander in einem inneren Zusammenhang zu
sehen sind. Sie ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesamte
Lehre und Praxis der Kirche unabléssig auf Christus hin orientieren
will. Wenn Lutheraner die einzigartige Bedeutung dieses Kriteriums
betonen, verneinen sie nicht den Zusammenhang und die Bedeutung
aller Glaubenswahrheiten. Wenn Katholiken sich von mehreren Krite-
rien in Pflicht genommen sehen, verneinen sie nicht die besondere
Funktion der Rechtfertigungsbotschaft. Lutheraner und Katholiken
haben gemeinsam das Ziel, in allem Christus zu bekennen, dem allein
iiber alles zu vertrauen ist als dem einen Mittler, durch den Gott im
Heiligen Geist sich selbst gibt und seine erneuernden Gaben
schenkt.*24

Die ,,Gemeinsame Erkldrung®“ enthilt nicht alles, was im Sinn der
Reformation iiber die Rechtfertigung des Siinders zu sagen ist. Die
bebende Erregung, in die Luther zeit seines Lebens durch seine epo-
chale Entdeckung versetzt wurde, ist ihr allenfalls von ferne abzuspii-

24 Liining u.a., (Fn. 7), 84 f.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren. Sie enthilt keinen abschlieBenden 6kumenischen Konsens, son-
dern bildet nur einen Schritt auf diesem Weg. Wie epochal dieser
Schritt sein wird, ist heute noch nicht abzusehen. Denn insbesondere
im Verstdndnis des kirchlichen Amtes sind die Kirchen noch nicht
wirklich aufeinander zugegangen. Das hierarchische, in der apostoli-
schen Sukzession gegriindete Bischofsamt mit dem unfehlbaren Papst
an der Spitze gilt nach romisch-katholischer Auffassung nach wie vor
als Bedingung einer umfassenden Kirchengemeinschaft. Auch eine
vollgiiltige Abendmahlsgemeinschaft ist von katholischer Seite aus
noch an diese Voraussetzung gebunden. Deshalb ist nach wie vor
ungewil3, ob mit der Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungsleh-
re ein Prozef eingeleitet wurde, der zu umfassenderer Kirchengemein-
schaft fiihren kann, die wechselseitige Gewdhrung der Abendmahls-
gemeinschaft eingeschlossen. Die Frage ist gerade in Deutschland von
groBer Bedeutung, wo fiir das Jahr 2003 ein groBer Okumenischer
Kirchentag in Berlin geplant wird.

Aber solche weiterfiihrenden Fragen konnen die Bedeutung nicht
mindern, die der ,,Gemeinsamen Erkldrung® und den sie begleitenden
Dokumenten in der Sache zukommt. Aufder Grundlage der Arbeit an
dem Dokument ,Lehrverurteilungen - kirchentrennend?” und im
Anschlufl an andere wichtige Beitrdge zum 6kumenischen Dialog hilt
sie als gemeinsame Einsicht fest, da3 Gott allein es ist, der die Recht-
fertigung des siindigen Menschen bewirkt. Gott nimmt den siindigen
Menschen allein durch Gnade und allein im Glauben um Christi wil-
len an und schenkt ihm damit einen Neuanfang in der Gemeinschaft
mit Gott wie in der Gemeinschaft mit allen anderen Menschen, die
wie er selbst von Gott angenommen sind. Die Macht der Siinde ist
durch Jesu Tod und Auferweckung gebrochen; der ,alte Mensch*
wird aus der Siindhaftigkeit befreit und in der Ausrichtung auf Gott
erneuert; aber die reale Bedrohung durch die Macht des Bdsen ist
stindig gegeben, die von den Reformatoren auf die Formel gebracht
wird, der Glaubende sei ,,gerecht und Siinder zugleich®. Aber auch
angesichts der Macht der Siinde gilt: Die Bejahung durch Gott ermdg-
licht die Selbstbejahung ebenso wie die Annahme des andern.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gute Werke sind in dieser Perspektive Konsequenzen aus dem Glau-
ben, daB3 Gott den Menschen um Christi willen angenommen hat. Wie
ein Baum Friichte tragt, so folgen gute Werke aus dem Glauben.

Auf der Grundlage dieser Gemeinsamkeiten beschreibt die ,,Gemein-
same Erkldrung zur Rechtfertigungslehre” die unterschiedlichen Aus-
legungen, welche die gemeinsam anerkannte Botschaft in der ro-
misch-katholischen wie in der lutherischen Tradition findet. Der Kon-
sens, so wird in diesem Zusammenhang ausdriicklich erklart, bezieht
sich nicht aufalle Einzelheiten, sondern auf ,,Grundwahrheiten” der
Rechtfertigungslehre. Die Frage, ob entscheidende Differenzen dem
angestrebten Konsens geopfert wurden, und umgekehrt die Frage, ob
ein Konsens in Grundwahrheiten ausreicht oder ob es nicht minde-
stens ein Konsens in den Grundwahrheiten sein miisse, bestimmte die
Diskussion zu diesem Thema.

Zu den wichtigsten Resultaten dieser Debatte gehort nach meiner
Uberzeugung, daB sie eine Verstindigung iiber das 6kumenische Mo-
dell erbracht hat, an dem die Gemeinschaft zwischen den Kirchen in
Zukunft orientiert sein sollte. Es ist nicht das Modell einer Einheitso-
kumene, sondern das Modell ,,versfhnter Verschiedenheit”. In dem
BewuBtsein, in Grundwahrheiten iibereinzustimmen, bemiihen die
beteiligten Kirchen sich darum, die verbleibenden Differenzen als
Verschiedenheiten zu verstehen, die sich nicht ausschlieen, sondern
bereichern. Miteinander unterstellen sie sich dem Auftrag, vom
christlichen Glauben unter den Bedingungen der Gegenwart gemein-
sam Zeugnis abzulegen. Das miifite, so heit meine Uberzeugung,
auch zur Folge haben, daB3 mit den verbleibenden Differenzen insbe-
sondere im Amtsverstdndnis so umgegangen werden kann, dal diese
Differenzen die wechselseitige Gewdhrung der Abendmahlsgemein-
schaft nicht langer ausschlie3en.

Sucht man abschlieBend nach einem einfachen Symbol fiir das, was
theologisch in vielen Verédstelungen als Lehre von der Rechtfertigung
diskutiert wird, so 148t sich dieses Symbol in einem biblischen
Gleichnis von groBer Uberzeugungskraft finden: in dem Gleichnis

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vom verlorenen Sohn.2S Der Sohn, der sein Erbteil verpraf3t hatte und
in grofler Armut versunken war, wird vom Vater wieder als Sohn
angenommen: ,,Dieser mein Solin war tot und ist wieder lebendig
geworden; er war verloren und ist gefunden worden™. Nicht seiner
Taten wegen wird der Sohn angenommen, aber auch seiner Untaten
wegen wird er nicht verworfen. Seine unverlierbare Wiirde als Sohn
verdankt er allein der Giite des Vaters. Daf3 der Mensch mehr ist, als
er selbst aus sich macht, wird in diesem Gleichnis unmittelbar ein-
sichtig. In welch elementarer Weise Humanitit daran hingt, da3 kein
Mensch mit seinen Taten wie mit seinen Untaten identisch ist, zeigt
sich im Bild des verlorenen Sohnes iiber den Abstand der Jahrtausen-
de hinweg.26

V. Rechtfertigung und Recht bei Karl Barth

In der neueren Diskussion zur Rechtfertigungslehre wie in den Grund-
aussagen der ,,Gemeinsamen Erklarung zur Rechtfertigungslehre® und
der sie begleitenden Dokumente tritt der innere Zusammenhang zwi-
schen Rechtfertigung und Recht kaum in den Blick. Beide Bereiche
scheinen sich auch nicht unmittelbar zu berithren. Denn das Recht hat
es damit zu tun, dafl einem Menschen seine Taten zugerechnet werden
und er fiir sie zur Verantwortung gezogen wird. Die Rechtfertigung
dagegen hat es damit zu tun, da3 wir Menschen fiir unsere Taten nicht
einstehen kdnnen, geschweige denn, da3 wir mit ihnen eine Anerken-
nung erwerben, die vor Gott gilt. Unser Leben gelingt vielmehr nur
deshalb, weil uns eine Anerkennung zuteil wird, die wir nicht durch
unsere Taten erwirken.

Wie verhilt sich die Zurechnung unserer Taten nach den Regeln des
Rechts zur Anerkennung der menschlichen Person unabhingig von
ihren Taten kraft der Rechtfertigung? Das ist die rechtsethische Frage,

25  Lukas 15, 11-32.
26 Vgl. J. Wanke, Die gemeinsame Botschaft fiir uns heute, in: P. Liining u.a. (Fn. 7),
41-51 (48 ff).

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die sich stellt, wenn wir den Zusammenhang von Rechtfertigung und
Recht zum Thema machen.

Der aus der Schweiz stammende evangelische Theologe Karl Barth
war es, der diese Frage in einer fiir die Theologie seiner Zeit'sehr
iiberraschenden Wendung aufgriff. Schon in seiner Ethik-Vorlesung
von 1928/29 behandelt er das Recht als diejenige Autoritét, welche die
Regelung der Kollision zwischen je meinen Interessen und den Inter-
essen der vielen anderen ermdglicht.27 Barth vertritt also eine Kon-
flikttheorie des Rechts. Er wiirdigt das Recht als diejenige Instanz,
kraft deren die Anerkennung des andern im Konflikt moglich ist.
Theologisch wird das Recht deshalb nicht als Schépfungsordnung
verstanden. Es erschlieft seine Bedeutung vielmehr nur im Horizont
von Gottes Versohnungshandeln; es gehdrt zum Gebot des versdhnen-
den Gottes.

Das ist der Hintergrund fiir die Art und Weise, in welcher Karl Barth
im Jahr 1938 die rechtsethische Fragestellung zuspitzt. Das geschieht
mit folgenden Worten: ,,Die Frage lautet zunéchst: Gibt es eine Bezie-
hung zwischen der Wirklichkeit der von Gott in Jesus Christus ein fiir
allemal vollzogenen Rechtfertigung des Siinders allein durch den
Glauben und dem Problem des menschlichen Rechts: eine innere, eine
notwendige, eine solche Beziehung, durch die mit der gottlichen
Rechtfertigung auch das menschliche Recht in irgendeinem Sinne zum
Gegenstand des christlichen Glaubens und der christlichen Verant-
wortung und damit auch des christlichen Bekenntnisses wird? Gehort
das Problem der Ordnung, die nicht mehr oder noch nicht die des
Reiches Gottes, das Problem des Friedens, der nicht mehr oder noch
nicht der ewige Gottesfriede, das Problem der Freiheit, die nicht mehr
oder noch nicht die Freiheit der Kinder Gottes ist - gehdrt das alles
mit hinein in den Bereich der Wirklichkeit der neuen Zeugung des
Menschen durch Gottes Wort, in die Wirklichkeit seiner Heiligung
durch den Geist? Gibt es bei aller Verschiedenheit in irgendeiner inne-
ren und notwendigen Zugehorigkeit neben dem ... Gottesdienst der

27 K. Barth, Ethik II, 1928/29, hg. von D. Braun, Ziirich 1982, 212-237; vgl. H.-R.

Reuter, Rechtsethik in theologischer Perspektive. Studien zu Grundlegung und
Konkretion, Giitersloh 1996, 102 ff.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

christlichen Existenz und ... neben (dem) ... ,Gottesdienst' der Ge-
meinde ... auch so etwas wie einen politischen Gottesdienst, das heifit
... einen Dienst Gottes, der ... in irgendeiner Anerkennung, Foérderung,
Verteidigung, Verbreitung menschlichen Rechtes nicht trotz, sondern
gerade wegen der gottlichen Rechtfertigung bestehen wiirde?“28

Der Ausgangspunkt, von dem aus Barth diese Fragen beantwortet,
liegt in seinem Verstdndnis des Bundes, den Gott in Jesus Christus mit
dem Menschen schlieit. Gott erwdhlt in seiner Freiheit den Menschen
als seinen Bundespartner; auf diesen Grundsatz 146t sich zuriickfuh-
ren, wie Karl Barth Evangelium und Gesetz und damit auch Rechtfer-
tigung und Recht aufeinander bezieht. Es geht um das Verhiltnis
zwischen dem erwidhlenden Gott und dem erwéhlten Menschen. Es ist
in der Person Jesu Christi definiert; denn er ist erwahlender Gott und
erwiahlter Mensch in einem.)9 Als Zusage der gottlichen Gnade enthélt
dieser Bund auch das géttliche Gebot als eine notwendige Implikation
in sich. Deshalb geht in Barths Verstdndnis das Evangelium als Gna-
denzusage dem Gesetz als der konkreten Form des gottlichen Gebie-
tens sachlich voraus. Aus demselben Grand geht auch die Rechtferti-
gung, in der Gott dem Menschen eine ungeschuldete Anerkennung aus
Liebe gewidhrt, dem Recht voraus, das die wechselseitige Anerken-
nung von Menschen untereinander auch im Konflikt méglich macht.
Anders als die lutherische Tradition, die in den Institutionen des
menschlichen Rechts Instrumente des gottlichen Strafhandelns sieht
und sie dem ,politischen Gebrauch des Gesetzes“ zuordnet, nimmt
Barth auch das menschliche Recht als Entsprechung zur gottlichen
Rechtfertigung wahr. Was dabei unter ,,Entsprechung” zu verstehen ist,
erldutert er durch eine Verhéltnisbestimmung von Kirche und Staat.
Diese Verhiltnisbestimmung falit er in das Bild zweier konzentrischer
Kreise. Christengemeinde und Biirgergemeinde stehen zueinander wie
ein engerer und ein weiterer Kreis, deren gemeinsamen Mittelpunkt
die Zusage der Rechtfertigung und die VerheiBBung des Reiches Gottes
bilden. Auch die Biirgergemeinde hat in diesem letzten Sinn aller

28 K. Barth, Rechtfertigung und Recht (Fn. 8), 5.
29 Vgl. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Ziirich 1932 ff,, I/ 2, 101 ff.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschichtlichen Existenz ihren Mittelpunkt. Aber sie kann ihn nicht
ausdriicklich zum Thema machen; sie kann sich nicht zu ithm beken-
nen. Dieses Bekenntnis geschieht in der Christengemeinde; um dieses
Bekenntnisses willen bleiben Christengemeinde und Biirgergemeinde
trotz ihres gemeinsamen Mittelpunktes in ihren Radien immer vonein-
ander unterschieden.

Trotz des gemeinsamen Mittelpunktes mufl die Rechtsordnung der
Biirgergemeinde deshalb so beschaffen sein, daf} ihre Verbindlichkeit
von den Glaubensiiberzeugungen der Biirgerinnen und Biirger unab-
héngig ist. Denn sie kann nicht ein bestimmtes Bekenntnis fiir alle
verpflichtend machen; vielmehr ist in religioser Hinsicht Toleranz die
letzte Weisheit des Staates.

Wie aber soll dann die Wirklichkeit einer solchen politischen Gemein-
schaft auf die rechtfertigende Gnade Gottes bezogen werden? Eben
dadurch, so antwortet Barth, dafl die Christengemeinde die Notwen-
digkeit einer staatlichen Ordnung anerkennt und fiir sie eintritt.
Christen sehen in der politischen Ordnung die ,,Auswirkung einer
gottlichen Anordnung®, eine ,,der Konstanten der gottlichen Vorse-
hung und Weltregierung in ihrer zugunsten des Menschen stattfmden-
den Gegenwirkung gegen die menschliche Siinde und damit ein ,,In-
strument der gottlichen Gnade” und Geduld.30 Von hier aus ergeben
sich dann aber auch die ,,Richtung und Linie“J3l in der sich die Chri-
stengemeinde an der Erflillung der Aufgaben beteiligt, die sich der
Biirgergemeinde stellen. Barth hat Beispiele fiir diese ,,Richtung und
Linie” nach dem Modell der Analogiec zu entwickeln versucht. Sie
sind von sehr unterschiedlicher Qualitit und Uberzeugungskraft; man-
che von ihnen erwecken den Anschein, als konne selbst Barth dem
Gefille einer naturrechtlichen Deduktion nur schwer widerstehen.
Unklar bleibt auch, inwiefern er aus der Erfahrung der eigenen Zeit
geborene Einsichten und Urteile mit dem Anschein des Zeitlosen
versieht und als zwingende Analogien zur Offenbarung von Gottes
rechtfertigender Gnade ausgibt. Das aber hidngt damit zusammen, daf3

30 K. Barth, Christengemeinde und Biirgergemeinde (Fn. 8), 54.
31 K. Barth, Christengemeinde und Biirgergemeinde (Fn. 8), 60.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er zu sehr an einzelnen Analogien orientiert ist, anstatt grundsétzlicher
danach zu fragen, welches Bild vom Menschen uns in der Botschaft
von der Rechtfertigung des Siinders entgegentritt und was dieses Bild
vom Menschen fiir das Versténdnis des Rechts bedeutet. Wendet man
jedoch Barths Fragestellung in diese grundsitzliche Richtung, dann
verdient seine Verhéltnisbestimmung von Rechtfertigung und Recht
Zustimmung.

VI. Rechtsethische Konsequenzen

Der anthropologische Grundsinn der Rechtfertigungslehre besteht
darin, daf} das Sein des Menschen nicht von seinem Tun, sondern das
Tun des Menschen von seinem Sein her begriffen wird.}2 Der wichtig-
ste Beitrag des Christentums zur Ethik des Rechts liegt in der Unter-
scheidung zwischen der Person und ihren Taten. Die Gerechtigkeit,
die vor Gott gilt, ist nicht durch menschliches Handeln zu erwirken;
sie ergibt sich nicht aus der Erfiillung des Gesetzes. Sondern die Ge-
rechtigkeit Gottes ist eine Macht, durch die Gott dem Menschen die
Anerkennung zukommen 1dt, die er niemals von sich aus erwirken
kann. Deshalb ist auch der Sinn menschlichen Lebens nicht das Re-
sultat menschlichen Titigseins; sondern der Mensch kann gerade
deshalb sinnvoll titig sein, weil er darin einen Sinn bejaht, der seinem
Leben ohne eigenes Zutun verliehen ist. Wire es anders, wiére der
Sinn menschlichen Lebens von unserem Handeln abhdngig, dann
ginge dieser Sinn verloren, wenn unser Handeln scheitern wiirde -
und wessen Handeln scheitert nicht? Menschliches Leben ist mehr als
die Summe unserer Taten - und deshalb auch mehr als die Summe
unserer Untaten. Es ist nicht identisch mit unseren Leistungen — und
deshalb auch nicht mit unseren Fehlleistungen. Oder noch knapper
gesagt: Der Mensch ist mehr, als er selbst aus sich macht - das ist der
Kem der Botschaft von der unverdienten Annahme und unverlierbaren

32 Das ist der Schliissel zum Verstindnis der Rechtfertigungslehre, den Eberhard

Jingel entwickelt: E. Jiingel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlo-
sen als Zentrum des christlichen Glaubens, Tiibingen 1998.

https://doLorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 16:46:53. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anerkennung des Menschen durch Gottes Gnade. Diesem Bild vom
Menschen entspricht ein Rhythmus des Lebens, in dem das tdtige
Leben aus dem Beschenktwerden hervorgeht, in dem die Arbeitswo-
che vom Sonntag herkommt und in ihn zuriickkehrt, weil das Sein und
das Sein-Lassen den Ursprung aller Tétigkeiten bildet.

Aus diesem Bild vom Menschen ergibt sich dann aber insbesondere
ein ,,unbedingter Vorrang der Person vor ihren Werken*“.3} Dieser
Vorrang gilt eben nicht nur im Gottesverhéltnis, sondern auch im
Verhiltnis zur Welt. Dieser Vorrang der Person vor ihren Werken
findet auch im neuzeitlichen RechtsbewufBtsein seinen Niederschlag.
Der rechtsethische Sinn der Rechtfertigungslehre, der darin zur Gel-
tung kommt, 148t sich so ausdriicken: Kein Mensch kann seine end-
giiltige Anerkennung als Person durch seine Taten erwirken und damit
auch nicht durch seine Untaten verwirken. Da der Mensch mehr ist,
als er selbst aus sich macht, verfiigt er durch das, was er selbst macht
oder unterldf3t, nicht {iber sein Personsein. Das Recht hat deshalb
seinen entscheidenden Mafstab darin, dal es die Personwiirde des
Menschen respektiert und dazu hilft, da3 Menschen einander in dieser
Wiirde anerkennen und achten. Dieser Gedanke findet seinen zusam-
menfassenden Ausdruck in der These von der unantastbaren Wiirde
jeder menschlichen Person.

Diese Personwiirde stuft sich in keiner Weise nach MaBstdben des
Geschlechts oder des Alters, der Fahigkeiten oder des Wohlstands, der
Verdienste oder Leistungen ab. Sie gilt gerade unabhéngig von allen
derartigen Unterschieden.

Dieser Grundgedanke hat in alle modernen Rechtssysteme Eingang
gefunden, so weit sie sich von einem radikal gefaflten Gedanken
menschlicher Wiirde bestimmen lassen und deshalb das Recht auf
gleiche Anerkennung und Achtung als das grundlegende Recht be-
trachten. Bei Ronald Dworkin beispielsweise heifdit es in diesem Sinn:
,»Wir konnen daher sagen, daB die Gerechtigkeit als Fairne§ auf der
Annahme eines natiirlichen Rechts auf gleiche Anerkennung und
Achtung beruht, das alle Frauen und Ménner besitzen, und zwar nicht

33 E. Jiingel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen (Fn. 32), 226.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kraft ihrer Herkunft oder bestimmter Merkmale oder Verdienste oder
Vortrefflichkeit besitzen, sondern einfach deswegen, weil sie mensch-
liche Wesen sind, die die Féhigkeit haben, Pldne zu machen und Ge-
rechtigkeit zu tiben.“¥ Am Grundsatz der Achtung des Menschen als
Menschen, also an dem Respekt vor dem voraussetzungslosen Recht,
Rechte zu haben, trennen sich Rechtssysteme von Gewaltsystemen.
Immanuel Kant formuliert diesen Grundsatz in einprigsamer Kiirze:
,Ein jeder Mensch hat rechtméafBigen Anspruch auf Achtung von sei-
nem Nebenmenschen, und wechselseitig ist er dazu auch gegen jeden
anderen verbunden. 3}

Begriindet wird dieses Prinzip wechselseitiger Achtung bei Kant mit
einem Begriff menschlicher Wiirde, nach dem diese gegen kein Aqui-
valent ausgetauscht werden kann. Hierin ist Kant ein Erbe der jiidi-
schen und christlichen Tradition. Im Blick auf die jiidische Tradition
ist es der Berliner Rabbiner und Religionsphilosoph Leo Baeck gewe-
sen, der zu Beginn unseres Jahrhunderts den historischen wie gedank-
lichen Zusammenhang zwischen dem religidsen Begriff der Gotteben-
bildlichkeit und dem rechtsethischen Grundbegriff der Menschenwiirde
hervorhob: ,,Ein Bund ist zwischen dem Menschen und Gott, ein Bund
zwischen der Freiheit und der Ewigkeit, eine Einheit, die in dem Ge-
gensétze lebt. ... Die Heilige Schrift sagt, um dieses Weseil des Men-
schen zu benennen: Der Mensch ist im Ebenbilde Gottes geschaffen.
... Ein bleibendes Symbol, ein Prinzip des Menschentums, das den
religidsen, sittlichen Begriff ,Mensch4, den Begriff der Menschheits-
wirde gibt, ist damit gewonnen. Wie gro3 immer der Unterschied von
Mensch zu Mensch ist, die Gottesebenbildlichkeit ist ihnen allen ihr
Charakter, ist ihnen allen gemeinsam; sie ist es, die den Menschen
zum Menschen macht, ihn als Menschen bezeichnet.36

Der christliche Glaube hebt in besonderer Weise hervor, daf} die Ent-
sprechung des Menschen zu Gott zwar durch die menschliche Siinde

34 R. Dworkin, Biirgerrechte emstgenommen, Frankfurt a. M. 1984, 300 - in Kor-
rektur der unzureichenden deutschen Ubersetzung.

35 / Kant, Metaphysik der Sitten. Tugendlehre, § 38 (Studienausgabe IV, 600).

36 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, 6. Aufl. Berlin o. J., 165 f; vgl. H Kref,
Menschenwiirde im modernen Pluralismus, Hannover 1999,28 ff.

hittps://doLorg/10.5771/9783748002362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zerstort, aber durch die Zuwendung Gottes zu dem in der Siinde in
sich selbst verkriimmten Menschen ein fiir allemal erneuert und be-
kréftigt wird. Die Einsicht in die Siindhaftigkeit des Menschen ver-
bietet die Vorstellung, als konne der Mensch sich seine Gottebenbild-
lichkeit selbst erarbeiten und seine Wiirde selbst verleihen. Die Zusa-
ge der gottlichen Gnade aber verbietet den Gedanken, daf3 ein Mensch
durch seine Schuld und durch das MifBllingen seines Handelns sich
seiner Wiirde selbst vollstindig entledigt hétte. Der Mensch kann sich
seine Wiirde weder verleihen noch entziehen; er kann sie aber auch
keinem andern zu- oder absprechen. Eben deshalb gibt es kein Aqui-
valent, mit dem sie aufgewogen werden kann.

Die rechtsethische Folgerung heifit: Der Angriff aufdie Wiirde - also
aufLeben und Integritit — eines anderen Menschen ist ein Angriffauf
die elementaren Grundlagen des Rechts; er muf8 deshalb eine Reaktion
der Rechtsgemeinschaft hervorrufen. Aber Anerkennung und Achtung
gebiihren jedem Menschen - auch dem noch, der die Wiirde anderer
mifachtet hat. Auch wer sich selbst wiirdelos verhalten hat, behélt den
Anspruch auf Achtung seiner Wiirde. Darin zeigt sich die humane
Qualitdt einer Rechtsordnung. Sie steht nirgendwo mehr auf dem
Priifstand als im Bereich des Strafrechts, des Strafprozesses wie des
Strafvollzugs.

Nur soweit es um eine derartige humane Qualitdt der Rechtsordnung
geht, kann von Rechtsethik in einem strikten Sinn die Rede sein. Nur
diesseits des Totungsverbots 146t sich diese humane Qualitét wahren.
Deshalb markiert das Gebot ,,Du sollst nicht téten“ ebenso wie fiir das
individuelle Handeln so auch fiir die staatliche Rechtsordnung eine
uniiberschreitbare Grenze.

Wiirde kommt allen Menschen unbeschadet ihrer Unterschiede in
gleicher Weise zu. Aber der Umgang des Menschen mit der eigenen
Wiirde wie mit der Wiirde anderer vollzieht sich in der konkreten
Welt all solcher Unterschiede; der Respekt vor der Wiirde des Men-
schen schlieft die Achtung seiner Individualitdt und Unverwechsel-
barkeit, damit aber auch die Achtung seiner Endlichkeit und Be-
grenztheit ein. Zur Individualitdt und Unverwechselbarkeit der Men-
schen und insofern auch zu ihrer Wiirde gehort insofern auch, daf3

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihnen ihre Taten zugerechnet, ihre' Fehlleistungen vorgehalten und
ihre Leistungen anerkannt werden. Es wire ja auch ein offenkundiger
Angriff auf die Wiirde des Menschen, wenn seine Verantwortung fiir
die eigenen Taten wie die eigenen Untaten schlechterdings abgestrit-
ten und ignoriert wiirde; insofern gehdrt auch Schuldfdhigkeit zur
Wiirde des Menschen.

Aber das geschieht alles unter der Voraussetzung, daf3 in jedem Men-
schen eine Person gesehen wird und eben nicht nur ein Téter oder
Untéter. Keine noch so ,iibermenschliche” Tat gibt deshalb einen
AnlaB, eine Person so mit ihrer Tat zu identifizieren, dal wir sie zum
,,Ubermenschen” erkldren; und keine noch so ,,unmenschliche Tat
kann es rechtfertigen, dafl wir eine Person vollstdndig mit ihrer Tat
gleichsetzen und deshalb zum ,,Unmenschen® erkldren. In beiden
Hinsichten gilt vielmehr der Satz: ,,Die Wiirde des Menschen ist un-
antastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Verpflichtung aller staatli-
chen Gewalt.“}7

Man iibergeht in der rechtsethischen und verfassungsrechtlichen De-
batte zumeist die Verwurzelung dieses Grundsatzes im Zusammen-
hang von Rechtfertigung und Recht. Das geschieht aus naheliegenden
Griinden. Die sdkulare Rechtsordnung entfaltet ihre verpflichtende
Wirkung unabhingig von religidsen Voraussetzungen und weltan-
schaulichen Vorgaben. Sie muf} insofern auch einer sidkularen Inter-
pretation zugénglich sein. Nichtreligiose Interpretationen des Men-
schenwiirdegedankens kdnnen und diirfen insofern in ihrer Legitimitét
nicht bestritten werden. Aber zugleich ist der Hinweis notig: Eine
radikal gedachte Vorordnung der Person vor ihre Taten 148t sich ohne
einen expliziten Gottesbezug nur schwer, wenn iiberhaupt begriin-
den.}$ Ein Begriff der menschlichen Wiirde, der nicht in einem beson-
deren Vermogen des Menschen begriindet ist und deshalb auch jede
Abstufung dieser Wiirde gemafl den unterschiedlichen Auspridgungen
dieses Vermogens abwehrt, ist nur begriindbar, wenn der Mensch in

37 Art. | Abs.l GG.

38 Michael Perry hat daraus den unausweichlich religiosen Charakter des Gedankens
der Menschenrechte abgeleitet: M. J. Perry, The Idea of Human Rights. Four In-
quiries, New York/Oxford 1998.

hittps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinem Sein auf ein anderes seiner selbst, eben auf die Wirklichkeit
Gottes bezogen ist. Deshalb erweist sich der Gedanke der Entspre-
chung des Menschen zu Gott, also der Gedanke der Gottebenbildlich-
keit, als Schliissel zum Verstdndnis menschlicher Wiirde.

Diese Wiirde ist wirklich radikal gedacht; sie kommt den Menschen
unabhéngig von ihren Taten wie von ihrem Glauben zu. Ob ein
Mensch sich selbst reflexiv zu dem gerade beschriebenen Grund sei-
ner Wiirde ins Verhiltnis setzt, hat keine Auswirkung darauf, ob ihm
diese Wiirde zukommt. Fiir alle gilt in gleicher Weise der Vorrang der
Person vor ihren Taten. Dieser Vorrang schlielft, so 146t sich dieser
Gedanke auch auf andere Weise zusammenfassen, das Recht der Ge-
wissens- und Religionsfreiheit als ein fundamentales Grundrecht ein.
Deshalb ist es kein Zufall, dal in der Reformation beides zugleich
entdeckt wurde: das Evangelium der Rechtfertigung und das Grund-
recht aufdie Freiheit des Gewissens und der Religion.

Die praktischen Auswirkungen des hier entfalteten Gedankens gehen
dariiber aber weit hinaus. Ich erwdhne nur das staatliche Strafrecht
mitsamt dem Strafvollzug als ein sehr illustratives Beispiel dafiir, was
es bedeutet, den Vorrang der Person vor ihren Taten anzuerkennen.
Dal} auch dem straffillig Gewordenen eine unantastbare Wiirde zu-
kommt, bildet den entscheidenden Grund dafiir, daB die Todesstrafe
nicht zu den Moglichkeiten staatlichen Strafens gehort. DaB3 die Wiir-
de der Tater im Strafrecht ebenso zur Geltung kommen mufl wie die
Wiirde der Opfer, hat ebenfalls hierin seinen Grund.}Y Ebenso zeigt
sich im Umgang einer Gesellschaft mit denen, die in ihrer eigenen
Leistungsfahigkeit eingeschrinkt sind oder durch die Umstinde an
eigener Leistung gehindert sind, ob diese Gesellschaft den Vorrang
der Person vor ihren Taten verstanden hat. Das Verhiltnis der Gesell-
schaft zu Kindern und Alten, zu Behinderten und Kranken, aber auch
zu Arbeitslosen und Sozialhilfebediirftigen empfangt daraus seine
spezifische Beleuchtung und Begriindung. Schlieflich aber kann die
Unterscheidung zwischen einer Person und ihren Taten auch dazu

39 Dazu ausfithrlicher W. Huber, Sicherheit und Freiheit. Theologisch-ethische
Uberlegungen zu Strafe und Sicherheitsverwahrung, MS 2000.

hitps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhelfen, die Leistungen eines Menschen ins rechte Licht zu riicken
und auch bei Méchtigen und Einflureichen die Taten zu wiirdigen
und nicht nur die Untaten zu beleuchten, die dann der verbreiteten
Verachtung ,,derer da oben* eine willkommene Bestétigung liefern.

Ist es an der Zeit, so habe ich gefragt, den inneren Zusammenhang zwi-
schen Religion und Recht neu ins BewuBtsein zu heben? Ich habe dafiir
zunéchst zwei Griinde genannt: Zum Gesprach mit anderen Rechtskul-
turen und der Rolle von Religion in ihnen werden wir nur fahig sein,
wenn wir diesen Zusammenhang auch in der eigenen Rechtskultur nicht
verdringen. So hieB die eine Antwort, der ich die zweite Antwort hinzu-
fugte: Wenn wir im Zeitalter der Globalisierung auf planetarische
Rechtsstrukturen sinnen wollen, miissen wir auch die Frage nach deren
Verankerung in einem planetarischen Ethos neu stellen.

Inzwischen hat sich aus unseren Uberlegungen eine dritte Antwort
ergeben, die vielleicht beides miteinander verbindet: die Aufmerk-
samkeit fiir die Besonderheiten unserer Tradition und den Beitrag zu
dem planetarischen Recht, das heute notwendig ist. Das Verbindende
liegt in einem Menschenbild des Rechts, das seine radikale Begriin-
dung im Gedanken der Rechtfertigung findet: in der Vorordnung der
Person vor ihre Taten, in der Anerkennung einer gleichen Wiirde jeder
menschlichen Person, die Respekt fordert unabhéngig von all dem,
was Menschen voneinander unterscheidet. Der Pluralitdt, in der Men-
schen leben und ihr Leben gestalten, werden wir nur gewachsen sein,
wenn wir die Gleichheit der Wiirde achten, die sie zu Menschen
macht. Darin liegt die Bedeutung des Themas ,,Rechtfertigung und
Recht” fiir die Rechtskultur des 21. Jahrhunderts.

hitps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Huber

Geboren

1966
1968-1980

1972
1980-1984
1983-1985
1984-1994
1989

seit 1.5.1994
seit 1995

seit 1997
seit 1998

1942 in Strafburg

Studium der Theologie in Heidelberg, Géttingen und Tiibingen
Promotion, dann Vikar und Pfarrer in Wiirttemberg

Mitarbeiter und stellvertretender Leiter der Forschungsstitte der
Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg

Habilitation

Professor der Sozialethik an der Unuversitdt Marburg

Président des Deutschen Evangelischen Kirchentages

Professor fiir Systematische Theologie an der Universitit Heidelberg
Lilly Visting Professor an der Emory University in Atlanta/USA
Bischofder Evangelischen Landeskirche in Berlin-Brandenburg
Honorar-Professor an der Humboldt-Universitdt zu Berlin und der
Universitdt Heidelberg

Mitglied des Rates der Evangelischen Kirche Deutschalnd

Mitglied des Zentral- und des Exekutivausschusses des Okumenischen
Rates der Kirchen

Neueste Buchverdffentlichungen

*  Gerechtigkeit und Recht, Grundlinien christlicher Rechtsethik, Giitersloh 1996

e  Zur Freiheit berufen. Biblische Einsichten, Giitersloh 1996.,2. Aufl. 1999

*  Meine Hoffhung ist grofer als meine Angst. Ein Bischofzu Glauben, Kirche und
Gesellschaft, Interviews mit Stefan Berg, Berlin 1996

e Kirche in der Zeitenwende, Giitersloh 1998, TB 1999

hittps://dol.org/10.5771/9783748002362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T TENN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6:53. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access - T TEmN

/dol.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 11


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10.5771/9783748802362 - am 17.01.2026, 1

:53. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T EEm.


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortrige zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

1. Arthur Kaufmann: Theorie der Gerechtigkeit. Problemgeschicht-

liche Betrachtungen, 1984, 51 S., 19,80 DM

: Niklas Luhmann: Die soziologische Beobachtung des Rechts,

1986, 48 S,, 16,80 DM

: Ernst-Wolfgang Bockenforde: Die verfassunggebende Gewalt des

Volkes — Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts, 1986, 34 S,
16.80 DM

: Ralf Dreier: Rechtsbegriff und Rechtsidee. Kants Rechtsbegriff und

seine Bedeutung fiir die gegenwirtige Diskussion, 1986, 37 S.,
18.80 DM

: Giinter Dux: Der Tiéter hinter dem Tim. Zur soziologischen Kritik

der Schuld, 1988, 58 S,, 24,- DM

: Franz Bydlinski: Recht, Methode und Jurisprudenz, 1987,46 S.,

19.80 DM

: Martin Kriele: Freiheit und ,,Befreiung®. Gibt es eine Rangordnung

der Menschenrechte?, 1988. 52 S., 26,- DM

: Manfred Rehbinder: Fortschritte und Entwicklungstendenzen

einer Soziologie der Justiz, 1989, 63 S., 26,- DM

: Klaus Liiderssen: Die Krise des 6ffentlichen Strafanspruchs,

1989, 62 S,, 26,- DM

: Norbert Hoerster: Verteidigung des Rechtspositivismus,

1989,31 S,, 26,-DM

. Guiseppe Duso: Der Begriff der Reprisentation bei Hegel und das

moderne Problem der politischen Einheit, 1990, 55 S., 24,- DM

: Otfried Hoffe: Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt

der Moderne, 1991, 37 S., 18,- DM

: Klaus F. Rohl: Die Gerechtigkeitstheorie des Aristoteles aus der

Sicht sozialpsychologischer Gerechtigkeitsforschung,
1992, 59 S,, 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

hitps://del.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T THN


https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortrige zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft 15:

Heft 16:

Heft 17:

Heft 18:

Heft 19:

Heft 20:

Heft 21:

Heft 22:

Heft 23:

Heft 24:

Heft 25:

Hans Albert: Rechtswissenschaft als Realwissenschaft. Das Recht
als soziale Tatsache und die Aufgabe der Jurisprudenz, 1993, 37 S.,
19,-DM

Gerd Irrlitz: Moral und Methode. Die Struktur in Kants Moral-
philosophie und die Diskursethik, 1994, 56 S,, 26,- DM

Hasso Hofmann: Gebot, Vertrag, Sitte. Die Urformen der
Begriindung von Rechtsverbindlichkeit, 1993, 49 S,, 26,- DM

Klaus Adomeit: Das biirgerliche Recht, das Biirgerliche
Gesetzbuch und die biirgerliche Gesellschaft, 1996, 42 S, 26,-
DM

Wolgang Schild: Schuld und Unfreiheit. Gedanken zur Strafjustiz
und Psychoanalyse in Leonhard Franks »Die Ursache«, 1996, 50 S.,
26,- DM

Kurt Seelmann: Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur

Moderne. Die Geburt des neuzeitlichen Naturrechts in der iberischen
Spitscholastik. 1997, 36 S,, 22,- DM

Winfried Briigger: Menschenwiirde, Menschenrechte, Grundrechte.
1997, 54 S,, brosch., 28,- DM

Michael Stolleis: Rechtsgeschichte als Kunstprodukt. Zur
Entbehrlichkeit von ,,Begriff* und ,,Tatsache®, 1997, 30 S,, brosch.,
24,- DM

Gertrude Liibbe-Wolff: Recht und Moral im Umweltschutz.
1999, 49 S,, brosch., 28,- DM

Robert Walter: Hans Kelsens Rechtslehre.
1999, 37 S,, brosch., 26,- DM

Stefan Breuer: Georg Jellinek und Max Weber. Von der sozialen
zur soziologischen Staatslehre, 1999, 39 S,, brosch., 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

hitps://dol.org/10.5771/9783748902362 - sm 17.01.2026, 16:46:53. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Rechtfertigung und Recht

