
Würzburger Vorträge 
zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie 
und Rechtssoziologie

H
er

au
sg

eb
er

: H
or

st
 D

re
ie

r •
 D

ie
tm

ar
 W

illo
w

ei
t

Wolfgang Huber

Rechtfertigung 
und Recht

Über die christlichen 
Wurzeln der europäischen 
Rechtskultur

Nomos Verlag
https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Horst Dreier
und Dietmar Willoweit

Begründet von Hasso Hofmann, Ulrich Weber 
und Edgar Michael Wenz t

Heft 27

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Huber

Rechtfertigung und Recht

Über die christlichen Wurzeln der europäischen 
Rechtskultur

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vortrag gehalten am 9. Februar 2000

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufriahme

Ein Titeldatensatz für diese Publikation ist bei
Der Deutschen Bibliothek erhältlich, (http://www.ddb.de)

ISBN 3-7890-7022-X

/! A b-29 3 S'9
1. Auflage 2001
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2001. Printed in Germany. Alle 
Rechte, auch die des Nachdrucks von Auszügen, der photomechanischen 
Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestän­
digem Papier.

w

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.ddb.de
https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.ddb.de


I. Die Frage nach der Begründbarkeit des Rechts

„Wir hofften auf Gerechtigkeit und bekamen den Rechtsstaat“ Mit 
diesen Worten hat die Bürgerrechtlerin Bärbel Bohley im Jahr 1992 
ihrer Enttäuschung darüber Luft gemacht, daß der Rechtsstaat nicht 
unmittelbar zur Gerechtigkeit führt.1 Der mit der Vereinigung Deutsch­
lands verbundene Übergang zum demokratischen Rechtsstaat wurde 
gerade von oppositionellen Bürgerrechtlem in der damaligen DDR mit 
großen Erwartungen begleitet. Soweit sie das mit der Hoffnung ver­
banden, der Rechtsstaat verbürge zugleich die Gerechtigkeit, war die 
Enttäuschung unausweichlich. Denn der Übergang zum demokrati­
schen Rechtsstaat hat keineswegs unmittelbar alle Gerechtigkeitspro­
bleme gelöst. Vergleichbare Erfahrungen blieben auch in anderen 
Ländern Mittel- und Osteuropas nicht aus, die seit 1989 den Übergang 
zu Demokratie und Rechtsstaat vollzogen haben. Aber auch in Län­
dern mit einer langen rechtsstaatlichen Tradition ist es nicht anders. 
Wichtige Forderungen der Gerechtigkeit bleiben uneingelöst. Beson­
ders verwirrend mußte es in den mittel- und osteuropäischen Trans­
formationsgesellschaften wirken, daß überwunden geglaubte Gerech­
tigkeitsprobleme sich auch wieder neu stellen können. Das Problem 
der Arbeitslosigkeit ist dafür das wichtigste Beispiel.
Auf solche Erfahrungen kann mit Zynismus reagiert werden. Das ist 
dort der Fall, wo erklärt wird, unter marktwirtschaftlichen und zu­
gleich rechtsstaatlichen Bedingungen nach Gerechtigkeit auch nur zu 
fragen, sei bereits verfehlt. Denn Gerechtigkeit sei gar kein mögliches 
Ziel gesellschaftlichen Handelns. Wer anderes behaupte, verfalle einer 
bloßen Ideologie. Friedrich August von Hayek hat diese These beson­
ders nachdrücklich vertreten.2 Er hat sich dabei den Umstand zunutze 
gemacht, daß die Rede von der „sozialen Gerechtigkeit“ sich durch 
ein hohes Maß an Unschärfe auszeichnet; deshalb kommt es in der Tat 
häufig vor, daß der Begriff der „sozialen Gerechtigkeit“ zur Legitima­
tion der jeweils eigenen Interessen eingesetzt wird.

1 Bärbel Bohley, in: DIE ZEIT 14/1992, 44.
2 Vgl. z. B. F. A. von Hayek, Recht, Gesetzgebung und Freiheit, Bd. 2: Die Illusion 

der sozialen Gerechtigkeit, Landsberg am Lech 1981.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragt man jedoch nach dem Zusammenhang von Gerechtigkeit und 
Recht, dann läßt sich mehr Präzision erreichen? Es zeigt sich dann 
nämlich, daß der Begriff des Rechts stets in den Zusammenhang mit 
bestimmten Begründungsprinzipien gerückt wurde. Der Zusammen­
hang von Gerechtigkeit und Recht ist dafür ein besonders markantes 
Beispiel.
In der Tradition der philosophischen wie der theologischen Rechts­
ethik wird der Zusammenhang zwischen beiden zunächst dahingehend 
bestimmt, daß die Befolgung des Rechts zugleich als Erfüllung der 
Gerechtigkeit anerkannt wird. Gerechtigkeit wird dann im formalen 
Sinn als iustitia legalis betrachtet. Wird dagegen das Recht verletzt, so 
tritt die Gerechtigkeit in ihrer wiederherstellenden und korrigierenden 
Funktion in den Blick. Sie wirkt als iustitia correctiva. So formal bei­
de Begriffe sind, so kann man nicht bezweifeln, daß jedes menschli­
che Zusammenleben auf diesen doppelten Aspekt des Zusammen­
hangs von Recht und Gerechtigkeit angewiesen ist.
Den entscheidenden Schritt über den Begriff der formalen Gerechtig­
keit hinaus hat Aristoteles mit seiner bahnbrechenden Unterscheidung 
zwischen austeilender und ausgleichender Gerechtigkeit getan. Er 
sieht darin die beiden entscheidenden Charakteristika der materialen 
Gerechtigkeit. Austeilend oder distributiv ist sie aus der Perspektive 
des Gemeinwesens, das jeder und jedem einzelnen diejenigen Rechte 
zuweist, die ihr oder ihm kraft des Status oder der Verdienste der 
Person zukommen. Unterschiedliche Bürgerrechte, die unterschiedli­
che Rechtsstellung von Männern und Frauen eingeschlossen, hat Ari­
stoteles mit diesem Begriff der Gerechtigkeit für vereinbar angesehen. 
Ausgleichend oder kommutativ ist die Gerechtigkeit aus der Perspek­
tive von zwei oder mehr Rechtssubjekten, die miteinander einen Ver­
trag abschließen - beispielsweise einen Kauf- oder einen Arbeitsver­
trag. Der gerechte Preis und der gerechte Lohn sind die entscheiden­
den Beispiele für diese Sphäre der ausgleichenden Gerechtigkeit.

3 Vgl. dazu ausführlicher vom Verf., Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christ­
licher Rechtsethik, Gütersloh 1996,2. Aufl. 1999.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die neuere Diskussion hat neben diese beiden auf Aristoteles zurück­
gehenden Momente der materialen Gerechtigkeit ein drittes Moment 
gestellt, das als Beteiligungsgerechtigkeit bezeichnet wird. Neben die 
distributive und die kommutative tritt damit die kontributive Gerech­
tigkeit. Auf Beteiligung ausgerichtet ist die Gerechtigkeit aus der 
Perspektive der einzelnen, die ihren Beitrag zum Gemeinwesen lei­
sten, ihre Begabungen konstruktiv einsetzen und auch im Blick auf 
den eigenen Lebensunterhalt das ihnen Mögliche tun wollen. Es ist 
kein Zufall, daß dieses Moment der kontributiven Gerechtigkeit in 
einer Zeit die Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat; in welcher durch 
hohe Arbeitslosigkeit ganze Bevölkerungsgruppen von der Möglich­
keit aktiver Beteiligung ausgeschlossen sind und jedenfalls im Bereich 
der organisierten Erwerbsarbeit keine Chancen haben, ihre eigenen 
Begabungen einzubringen und ihren Lebensunterhalt durch eigene 
Leistung zu sichern.
Nun ist mit diesen terminologischen Unterscheidungen noch längst 
nicht gesagt, was theologisches Nachdenken zum Verhältnis von Ge­
rechtigkeit und Recht beizutragen hat. Schaut man auf die biblische 
Rede von Gerechtigkeit, der hebräischen sedaqa beziehungsweise der 
griechischen dikaiosyne, so stößt man bei allen Unterschieden zwi­
schen dem alttestamentlichen und dem neutestamentlichen Befund auf 
einen Grundzug, der sich mit einem Ausdruck von Jan Assmann als 
„konnektive Gerechtigkeit“ bezeichnen läßt.4 Gerechtigkeit ist ein 
Verhältnisbegriff; er hat es mit der Verknüpfung von Lebenssphären 
zu tun; er zielt auf Verhältnisse wechselseitiger Anerkennung. Ge­
rechtigkeit bezieht sich zuallererst auf das Verhältnis Gottes zum 
Menschen, auf Gottes zurechtbringende Gerechtigkeit, die im dankba­
ren Bekenntnis der Glaubenden und in ihrer Treue zu Gottes Weisung 
ihre Antwort findet. Von hier aus beschreibt Gerechtigkeit sodann 
eine Ordnung der Beziehungen zwischen den Menschen auf der 
Grundlage wechselseitiger Anerkennung. Dabei ist der biblische Be­
griff der Gerechtigkeit vom Begriff der Barmherzigkeit nicht abzulö­

4 Vgl. J. Assmann, Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im alten Ägypten, 
München 1990.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen; die Gerechtigkeit hat deshalb immer am vorrangigen Eintreten für 
die Schwächeren, für die Opfer von Ungerechtigkeit, ihren entschei­
denden Maßstab. Vor allem aber ist der biblische Begriff der Gerech­
tigkeit durch einen eschatologischen Überschuß geprägt; jede 
menschliche Rechtsordnung trägt deshalb einen vorläufigen und über­
bietbaren Charakter. Aus einer solchen Perspektive bleibt nicht uner­
klärlich, warum mit der Einführung des Rechtsstaats nicht schon die 
Gerechtigkeit verwirklicht ist. Bärbel Bohleys Seufzer, mit dem unse­
re Überlegung einsetzte, läßt sich deshalb auch so wenden: Wir erhof­
fen Gerechtigkeit; deshalb achten wir den Rechtsstaat und bemühen 
uns um eine Verbesserung des Rechts.
Das geltende Recht ist zwar von den unterschiedlichen Formen seiner 
inhaltlichen Begründung unterschieden; aber es läßt sich nicht von 
ihnen trennen. Der Zusammenhang zwischen dem Recht und den es 
tragenden Begründungsprinzipien ist historisch vermittelt. Daraus 
erklärt sich zunächst die prägende Bedeutung desjüdisch-christlichen 
Rechtsdenkens für die europäische Rechtskultur. Der Hinweis auf 
diese Bedeutung des jüdisch-christlichen Rechtsdenkens ist jedoch 
nicht nur von historischem Belang. Die Erinnerung daran ist vielmehr 
auch für die Weiterentwicklung unserer Rechtskultur relevant. Das 
soll im Folgenden am Leitfaden des inneren Zusammenhangs von 
Rechtfertigung und Recht verdeutlicht werden.
Dabei betrachte ich das Recht als ein Instrument der gesellschaftlichen 
Gestaltung und Konfliktregelung, welches auf der Grundlage wechsel­
seitiger Anerkennung beruht. Was es mit dem Recht insgesamt auf 
sich hat, kommt insofern in der neuzeitlichen Idee der Menschen­
rechte unüberbietbar klar zum Ausdruck. Denn sie statuieren eine 
unaufhebbare Würde und eine unhintergehbare Rechtsstellung der 
einzelnen menschlichen Person, die weder durch staatliche Machtan­
sprüche noch durch gesellschaftliche Abgrenzungsbedürfhisse in Fra­
ge zu stellen sind.
Die konstitutive Bedeutung des Menschenrechtsgedankens für das 
Begreifen des Rechts wie für den inneren Zusammenhang des Rechts 
mit seinen Begründungsprinzipien muß immer wieder neu ins Be­
wußtsein gehoben werden. In vielen Teilen Europas ist dies derzeit 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem im Blick auf die Tendenz notwendig, die Identität der eige­
nen Gesellschaft durch die Abgrenzung vom Fremden und durch die 
Ausgrenzung von Fremden zu sichern. All solche abgrenzenden Be­
mühungen um die eigene Identität finden an der Anerkennung der 
gleichen Würde und der gleichen Rechtsstellung jeder menschlichen 
Person ihre notwendige Grenze.
Jede Frage nach der inhaltlichen Begründung des Rechts führt unaus­
weichlich auf die Frage nach dem Menschenbild des Rechts. Was es 
mit dem Bild des Menschen auf sich hat, kommt in der christlichen 
Tradition in besonderer Schärfe in der Lehre von der Rechtfertigung 
des Menschen durch Gottes Gnade im Glauben zum Ausdruck. Es war 
kein Zufall, daß Martin Luther der gewohnten philosophischen Defi­
nition, der Mensch sei ein Vemunftwesen, die theologische Definition 
entgegenstellte, der Mensch werde durch Glauben gerechtfertigt. Der 
Aussage „hominem esse animal rationale“ trat damit die Aussage 
gegenüber: „hominem iustificari fide“5. Es ist freilich ein ungewöhnli­
cher Gedanke, diese Gegenüberstellung zum Ausgangspunkt einer 
rechtsethischen Überlegung zu machen.

II. Das neue Interesse an Rechtfertigung

Denn die Brisanz der von Luther formulierten Entgegensetzung blieb 
über lange Zeit verborgen. So wichtig die Lehre von der Rechtferti­
gung im Reformationszeitalter war und so sehr sie immer wieder als 
„protestantisches Prinzip“ beschworen wurde, so sehr galt diese Lehre 
doch über lange Zeit als eine theologische Spezialität, die nur für 
Eingeweihte verständlich sei. In kontroverstheologischer Betrachtung 
wurde sie lange Zeit als eine protestantische Sonderlehre betrachtet, 
deren Profilierung sich nur aus den konfessionellen Kontroversen der 
Reformationszeit erklären lasse. Inwieweit die Botschaft von der 
Rechtfertigung des Sünders das Ganze des christlichen Glaubens zu 
entschlüsseln vermag und inwieweit sie für das christliche Bild vom 

5 M. Luther, Disputatio de homine (1536), These 32 (Studienausgabe 5, 133).

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen insgesamt zentral ist, wurde dagegen nur vergleichsweise 
selten erwogen. In einem verbreiteten Bewußtsein koppelte man diese 
Lehre exklusiv an die Martin Luther zugeschriebene Frage „Wie be­
komme ich einen gnädigen Gott?“ Mit der Diagnose, nicht mehr die 
Frage nach einem gnädigen Gott, sondern die Suche nach einem gnä­
digen Nächsten bestimme das moderne Bewußtsein, verband sich 
dann allzu schnell die Behauptung, damit habe auch das Rechtferti­
gungsthema seine Relevanz eingebüßt. Gegenüber der Gegenwartsbe­
deutung der Rechtfertigungslehre wurden deshalb insbesondere in der 
2. Hälfte des 20. Jahrhunderts auch im Bereich von evangelischer 
Theologie und Kirche erhebliche Zweifel geäußert.
Doch plötzlich zog die theologische Lehre von der Rechtfertigung 
wieder Aufmerksamkeit auf sich. Sogar in manchen Tageszeitungen 
konnte man monatelang Berichte über ökumenische Einigungsversu­
che zu diesem Thema und über deren theologische Kritik lesen. Das­
jenige Thema, das nach evangelischer Auffassung „Mitte und Grenze 
reformatorischer Theologie“ bildet,6 wurde als ein ökumenisches 
Schlüsselthema erkannt. Mit der Unterzeichnung der Gemeinsamen 
Offiziellen Feststellung zur Rechtfertigungslehre am 31. Oktober 1999 
in Augsburg kam dieser Vorgang zu einem gewissen Höhepunkt und 
Abschluß.7
Fast völlig unerwähnt blieb in all diesen Zusammenhängen, daß das 
Thema der Rechtfertigung erhebliche rechtsethische Konsequenzen 
hat. Der evangelische Theologe Karl Barth, den manche als einen 
protestantischen „Kirchenvater“ des 20. Jahrhunderts bezeichnen, hat 
seinen eigenen Vorstoß in den Bereich der Rechtsethik unter die pro­
grammatische Überschrift „Rechtfertigung und Recht“ gestellt.8 Wenn 
inzwischen Rechtfertigung als ein ökumenisches Thema wiederent­

6 Vgl. E. Wolf, Die Rechtfertigungslehre als Mitte und Grenze reformatorischer 
Theologie, in: ders., Peregrinatio, Bd. II, München 1965,11-21.

7 Die entscheidenden Texte sind beispielsweise in einer handlichen Ausgabe zu­
sammengestellt von P. Lüning/R. Miggelbrink/H. J. Urban/J. Wanke (Hg.), Zum 
Thema: Gerechtfertigt durch Gott - Die gemeinsame lutherisch-katholische Erklä­
rung, Paderborn 1999.

8 Ursprünglich 1938, abgedruckt in: K. Barth, Rechtfertigung und Recht. Christen­
gemeinde und Bürgergemeinde, Zürich 1984.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckt worden ist und wenn sich ein neuer Sinn für die zentrale Be­
deutung und Gegenwartsrelcvanz der Rechtfcrtigungslehre entwickelt, 
dann kann auch der Versuch, den Zusammenhang von Rechtfertigung 
und Recht zu erschließen, aus einer konfessionellen Engführung be­
freit und als Beitrag zum ökumenischen Gespräch über Grundfragen 
der Rechtsethik gewürdigt werden.
Dabei ist freilich zu bedenken: Theologische Beiträge zur Ethik des 
Rechts sind heute alles andere als selbstverständlich. Sie werden von 
der Rechtswissenschaft und der Rechtsphilosophie in aller Regel auch 
nicht erwartet. Dabei braucht es jedoch nicht zu bleiben. Denn eine 
historische Besinnung zeigt schnell, daß unser Rechtssystem sich in 
beständiger Auseinandersetzung mit Grundeinsichten des christlichen 
Glaubens, insbesondere mit Grundaussagen des christlichen Men­
schenbildes, entwickelt hat. Diese Auseinandersetzung hat zu einem 
Menschenbild des Rechts geführt, nach welchem alle Menschen - 
unbeschadet der Verschiedenheiten des Geschlechts, der Rasse, der 
Fähigkeiten, des Vermögens und sofort - als mit gleicher Würde be­
gabt angesehen werden, weshalb ihnen allen die gleiche Achtung 
geschuldet ist. Die Radikalität dieses Menschenbilds des Rechts er­
schließt sich, so heißt meine These, am ehesten aus dem Gedanken der 
Rechtfertigung. Nicht nur unter historischen, sondern auch unter sy­
stematischen Gesichtspunkten ist deshalb der Beitrag der Theologie 
zur Ethik des Rechts von erheblicher Bedeutung. An keinem Thema 
erschließt sich das deutlicher als an der Verhältnisbestimmung von 
Rechtfertigung und Recht.
Ich will deshalb im folgenden zunächst die historischen Stufen skiz­
zieren, auf denen der christliche Glaube das europäische Rechtsden­
ken beeinflußt hat (III.). Ich zeichne sodann die Debatte um die Recht­
fertigungslehre in diese Entwicklung ein (IV.). Im Anschluß daran 
erörtere ich exemplarisch Karl Barths Versuch, den Zusammenhang 
von Rechtfertigung und Recht zu verdeutlichen (V.). Die Schwierig­
keiten, die sich dabei zeigen, werden mich zu einer abschließenden 
Überlegung veranlassen (VI.).

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Der Einfluß des christlichen Glaubens auf die 
europäische Rechtsentwicklung

Der Weg, auf dem sich Impulse des christlichen Glaubens auf die 
westliche Rechtsentwicklung ausgewirkt haben, läßt sich grob in fünf 
Etappen einteilen.9 10
Am Beginn steht die Christianisierung des römischen Reichs. Wäh­
rend das Christentum in der Zeit der Christenverlolgimgen zum Staat 
insgesamt wie zur Sphäre des Rechts in einer kritischen Distanz stand, 
beginnt mit der konstantinischen Wende zu Beginn des 4. Jahrhun­
derts und der offiziellen Anerkennung des Christentums als Reichsre­
ligion durch Kaiser Theodosius gegen Ende desselben Jahrhunderts 
ein neuer Abschnitt. Rechtsinstitutionen, die von ihrer Herkunft her
eng mit der römischen Staatsreligion verbunden waren, werden nun 
im Licht jüdischer und christlicher Moralvorstellungen verändert. Das 
läßt sich am deutlichsten an der Institution der. Ehe zeigen, die nun als 
heterosexuelle, monogame und lebenslange Gemeinschaft konzipiert 
wird. Diese Prägung des Rechts durch Einflüsse des christlichen 
Glaubens wirkt sich umgekehrt auch in einer Verweltlichung des 
Christentums aus. Die Radikalität seiner Botschaft wird abge­
schwächt; die prophetische Kritik sozialer Ungerechtigkeit und damit 
der Blick auf das Recht aus der Perspektive der Schwächeren treten in 
den Hintergrund.
Die zweite Etappe ist durch die Vorgänge gekennzeichnet, die Harold 
Berman zusammenfassend als die „päpstliche Revolution“ der Zeit 
zwischen 1050 und 1200 gekennzeichnet hat.'u In ihr vollzieht sich 
eine umfassende Systematisierung rechtlicher Regelungen; die Kon­
kordanz der Bestimmungen in verschiedenen Rechtsbercichen entwik- 
kelt sich zum entscheidenden Maßstab für das Recht. Im Decretum 

9 Am Beispiel des Ehe- und Familienrechts hat John Witte, Jr. diese Etappen auf 
ähnliche Weise unterschieden; vgl. jetzt die zusammenfassende Darstellung in 
ders., Front Sacrament to Contract. Marriage, Religion, and Law in the Western 
Tradition, Louisville/Kentucky 1997.

10 H. J. Berman, Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition,
Frankfurt a. M. 1991, 144 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gratiani von 1140 wird dieser Grundsatz zum ersten Mal angewandt - 
und zwar im Blick auf das kanonische Recht, also auf die innerkirchli­
che Rechtssphäre. Aber schon bald wird er auch auf andere Rechtsge­
biete ausgedehnt. Mit dem Naturrecht wird zugleich diejenige Instanz 
benannt, welche die innere Konsistenz des Rechts verbürgen soll. Da 
die Prinzipien des Naturrechts sich zwar in der Offenbarung auffinden 
lassen, zugleich aber auch mit den Mitteln der Vernunft erkannt wer­
den können, bedeutet dieser Schritt auf seine Weise eine Emanzipati­
on von den unmittelbar biblischen Wurzeln westlichen Rechtsden­
kens. Dessen Säkularisation setzt keineswegs erst mit dem Übergang 
zur Neuzeit ein. Sie ist vielmehr in der päpstlichen Revolution des 11. 
und 12. Jahrhunderts bereits angelegt und hat schon in der konstanti- 
nischen Wende des 4. Jahrhunderts ihre Vorgeschichte.
Folgenreich ist insbesondere das Bild der menschlichen Person, von 
dem sich das westliche Rechtsdenken von nun an leiten läßt. Sie wird 
als Individuum, genauer: als christliches Individuum konzipiert. Denn 
konstituiert wird die Person durch den Akt der Taufe.11 Die Folgen, 
die sich aus diesem Personbegriff ergeben, sind keineswegs auf den 
kirchlichen Bereich beschränkt, sondern erstrecken sich auch auf das 
politische Gemeinwesen. An die Taufe heftet sich (in weiten Gebieten 
bis ins 19. Jahrhundert hinein) auch das Bürgerrecht; nach den schon 
im IV. Laterankonzil 1215 erlassenen Bestimmungen kann es nämlich 
nur von denen in Anspruch genommen werden, die mindestens einmal 
im Jahr, in der Osterzeit, beichten und die Heilige Kommunion emp­
fangen. Wer daran nicht teilnehmen kann, also exkommuniziert ist, 
verliert damit nicht nur die Rechte der Kirchenmitgliedschaft, sondern 
auch das Bürgerrecht.
So sehr die päpstliche Revolution den Begriff der individuellen 
menschlichen Person ins Zentrum des Rcchtssystems rückt, so weit ist 
sie doch von der Vorstellung allgemeiner Menschenrechte entfernt. 
Denn sie akzeptiert die Teilung der Kirche in zwei Gattungen von 
Christen - Kleriker und Laien - ; sie bestätigt die ständische Gliede- 

11 „Baptismate homo constituitur in Ecclesia Christi persona” (CIC 1917 c. 87); vgl. 
H. Dombois, Das Recht der Gnade, Witten 1961, 309 f.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rang der Gesellschaft; und sie begründet den Ausschluß der Nichtge­
tauften und der Exkommunizierten von den kirchlichen und damit 
auch von den bürgerlichen Rechten. Der Gedanke einer für alle Men­
schen gleichen Rechtsstellung kann deshalb noch nicht aufkommen. 
So trägt auch die Magna Charta Libertatum von 1215, die häufig als 
Vorläuferin der modernen Menschenrechtskataloge in Anspruch ge­
nommen wird,12 keineswegs den Charakter einer allgemeinen, sondern 
nur den einer ständischen Rechteerklärung. Sie kodifiziert diejenigen 
Rechte, welche die englischen Barone jener Zeit dem König Johann 
abgetrotzt hatten.
Eine dritte Etappe wird mit der Reformation erreicht. Daß sie eine 
Verweltlichung der Wirklichkeitswahmehmung bewirkte, gilt insbe­
sondere für das Recht. Die Eigenständigkeit von weltlichen Rechts­
verhältnissen wird unabhängig von kirchlichen Herrschaftsansprüchen 
anerkannt. Die Ehe wird von Luther ausdrücklich als „weltlich Ding“ 
bezeichnet. Die weltlichen Stände werden dem geistlichen Stand 
gleichgestellt. Die Freiheit des Gewissens und der Religion wird als 
diejenige Grenzlinie anerkannt, an welcher die Herrschaftsansprüche 
der politischen Macht ein Ende finden sollen. In der Zeit der konfes­
sionellen Kämpfe, die der Reformation folgen, setzt sich gegen immer 
wieder erneuerte Widerstände die Einsicht durch, daß die Rechtsstel­
lung der menschlichen Person nur geachtet wird, wo ihre Gewissens­
freiheit Anerkennung findet. Zusammen mit Impulsen des Renaissan­
cehumanismus und der Spätscholastik bereitet die Reformation so eine 
Wende des Menschenbildes vor, die auf die Anerkennung der gleichen 
Würde aller Menschen drängt. Nun tritt der Gedanke ins Bewußtsein, 
daß alle Menschen über gleiche vorstaatlichc Rechte - nämlich auf 
Leben, Freiheit und Eigentum - verfügen, die ihnen weder durch ei­
nen Gesellschaftsvertrag noch durch staatlichen Machtgebrauch ent­
zogen werden können. JDjq,.Selbstbestimmung jeder menschlichen 
Person, die dadurch gesichert werden soll, betrifft insbesondere auch 

12 So wird ihr Text beispielsweise wiedergegeben in W. Heidelmeyer (Hg.), Die 
Menschenrechte, Paderborn 1972,47 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den religiösen Bereich. Insofern steht die Religionsfreiheit von An­
fang an im Zentrum des neuzeitlichen Menschenrechtsdenkens.
Die konfessionellen Kämpfe der nachreformatorischen Ära leiten zur 
vierten Etappe des hier beschriebenen Weges über. Die Tatsache, daß 
der Streit um die Wahrheit des Glaubens nicht nur Zwietracht, son­
dern auch blutige Kriege zur Folge hat, führt zu der Überzeugung, daß 
die Rechtsordnung des Staates auf andere Fundamente aufgebaut sein 
muß als diejenigen der Religion. Diese Wende kommt in der Staats­
konstruktion des Hobbes’sehen Leviathan ebenso zum Ausdruck wie 
in der berühmten These des Hugo Grotius, daß eine Rechtsordnung 
Bestand haben müsse, auch wenn wir annähmen, daß es Gott nicht 
gäbe (etsi Deus non daretur).13 Nun wird der Staat selbst zur Quelle 
des Rechts; , das Zeitalter des Positivismus kündigt sich an. Diese 
Etappe läßt sicnäIFeme“Zeit der Verstaatlichung des Rechts bezeich­
nen. Sie provoziert die Forderung nach Gegengewichten, die der Aus­
dehnung staatlicher Gewalt Einhalt gebieten sollen. Solche Gegenge­
wichte sieht man in den Menschen- und Bürgerrechten, die im Zuge 
der amerikanischen und französischen Revolutionen zum ersten Mal 
feierlich kodifiziert werden.
In der Epoche der Aufklärung, der wir die ersten modernen Men- 
schenrechtskataloge verdanken, werden zugleich die Voraussetzungen 
für die fünfte Etappe geschaffen, auf der sich biblisches Rechtsdenken 
in modernes Rechtsbewußtsein transformiert. Sie liegen in der Neu­
entdeckung der menschlichen Subjekthaftigkeit und Autonomie. Die 
Unabhängigkeit der menschlichen Selbstbestimmung von allen - 
göttlichen wie weltlichen - Verfügungsansprüchen ist das entschei­
dende Postulat der Aufklärung. Daß alle Geltungsansprüche in der 
Vernunft des menschlichen Subjekts jeweils neu hervorgebracht wer­
den müssen, bildet die entscheidende Folgerung. Dieser Gedanke - so 
ambivalent seine Voraussetzungen wie seine Auswirkungen auch sein 
mögen - trägt maßgeblich dazu bei, die menschliche Person in ihrer 
Rechtssubjektivität als entscheidenden Bezugspunkt des Rechtsden­
kens anzuerkennen. Doch in die Verfassungen vieler Nationalstaaten 

13 H. Grotius, De iure belli ac pacis, Leiden 1939, Prol. 11, p. 10.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findet dieser Gedanke nur sehr zögernd Eingang. Und es dauert mehr 
als eineinhalb Jahrhunderte, bis er mit der Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte von 1948. zu.. einem entscheidenden Baustein des 
internationalen Rechts wird.
Befinden wir uns heute an der Schwelle zu einer sechsten Etappe der 
Begegnung zwischen biblischem Rechtsdenken und westlichem 
Rechtssystem? Zwei Beobachtungen deuten darauf hin.
Zum einen zeigt sich an vielen Indizien, daß der Prozeß neuzeitlicher 
SubjektivierungundlndividualisierunganeineGrcnze-stößt, die nur 
mit selbstzerstörerischen Folgen überschritten werden kann. Eine 
Neuorientierung, die es wagt, über das Gemeinwohl, die Gemein­
schaft, die Umwelt und eine lebensfähige Zukunft nachzudenken, 
erscheint als unausweichlich. In neuer Form stellt sich die Frage nach 
der Zusammengehörigkeit von Individualität und Sozialität im Ver­
ständnis des Menschen. Gefragt wird wieder nach einer Anerkennung 
der menschlichen Subjektivität, welche die Bejahung verpflichtender 
Gemeinschaften nicht aus-, sondern einschließt. Gesucht wird nach 
einem Begriff menschlicher Selbstentfaltung, der die Bewahrung der 
Bedingungen des gemeinschaftlichen Lebens in Natur und Gesell­
schaft cinbegreift, sowie nach einem Begriff menschlicher Freiheit, 
der die Verantwortung für andere als Ausdruck eben dieser Freiheit zu 
verstehen lehrt. Was heute ansteht, ist eine neue Verknüpfung libera­
ler mit kommunitaristischen Traditionen. Die unter diesen Namen in 
der neueren Gesellschaftstheorie gegeneinander gewendeten Konzep­
tionen waren freilich - vor allem dank biblischer Impulse - im westli­
chen Rechtsdenken, insbesondere in dem ihm zu Grunde liegenden 
Begriff der Gerechtigkeit, immer verknüpft. Denn Gerechtigkeit zielt 
nicht nur darauf, daß jeder sein Recht erhält, sondern daß dem andern 
Recht widerfahrt und daß die Gemeinschaft sich unter Bedingungen 
gleicher Freiheit für alle zu entfalten vermag. In der Weiterentwick­
lung des Rechtsdenkens, welche die Entgegensetzung von liberalen 
und kommunitaristischen Konzeptionen hinter sich läßt, kann bibli­
schen Rechtsvorstellungen eine wichtige Bedeutung zukommen.
Zum andern befinden wir uns vor der Aufgabe, ein weltumspannendes 
Rechtsbewußtsein zu entwickeln, das seine Geltungsgrundlage in 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzipien eines planetarischen Ethos hat. Die Aufgabe, die Lebensfä­
higkeit des Planeten Erde zu erhalten und menschenwürdige Lebens­
bedingungen zu sichern, erfordert eine Zusammenarbeit über die 
Grenzen kultureller Traditionen und religiöser Überzeugungen hin­
weg. Das westliche Rechtsdenken hat sich den Zugang zu dieser Auf­
gabe gerade dadurch versperrt, daß es für die religiöse Dimension des 
Rechts weithin blind geworden ist. Denn eben deshalb steht es der 
Verknüpfung von Recht und Religion in anderen Traditionen oft ver­
ständnislos gegenüber. Insbesondere die europäische Debatte neigt 
dazu, alle Verknüpfungen zwischen religiösen Traditionen und aktu­
ellem Recht im Sinn einer Identifikation zu deuten und mit dem Vor­
wurf des Fundamentalismus zu belegen. Nicht nur in der christlichen, 
sondern ebenso in der jüdischen und in der islamischen Tradition ist 
der Fundamentalismus jedoch keineswegs die einzige Form, religiöse 
Überzeugungen in ihrer begründenden Bedeutung für die Ordnung des 
Rechts und die Gestaltung der Gesellschaft zur Geltung zu bringen. 
Gerade wer den Gefahren des Fundamentalismus entgegentreten will, 
ist deshalb gut beraten, den differenzierteren Formen, in denen der 
Zusammenhang von Recht und Religion gedeutet worden ist, Auf­
merksamkeit zu schenken.
Verkürzend ist es auch, wenn jede Verknüpfung zwischen dem Recht 
und religiösen Traditionen in partikularistischem Sinn gedeutet wird. 
Das geschieht beispielsweise, wenn eine neue Diskussion über den 
eurozentrischen Charakter des westlichen Rechtssystems und insbe­
sondere der Menschenrechte aufbricht, von denen behauptet wird, sie 
könnten in kulturell und religiös anders geprägten Regionen der Erde 
nicht heimisch werden. Die Behauptung, die Menschenrechte seien 
exklusiv an einen europäischen und amerikanischen Verständigungs­
zusammenhang gebunden, findet sich vorzugsweise bei Autoren, die 
diesen Verständigungszusammenhang selbst nur noch in verstümmel­
ter Form zur Kenntnis nehmen. Sie lassen nämlich die Bedeutung von 
Judentum und Christentum, ja aller Religion, außer Betracht. Sic ver­
kennen, daß Religion keineswegs nur partikularisierende, sondern 
ebenso auch universalisierende Wirkungen entfaltet. Denn sie bezieht 
die Wirklichkeit des Menschen auf den umfassenden Horizont einer 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


/

göttlichen Wirklichkeit; sie deutet also den Ort des Menschen im 
Horizont des „Ganzen“. Die Konkurrenz zwischen den großen 
Weltreligionen darf nicht den Blick darauf verstellen, daß der religiöse 
Deutungshorizont gerade nicht partikularistisch verengenden, sondern 
universalistisch verallgemeinernden Charakter trägt.
Wer zur Entwicklung eines weltumspannenden Rechtsbewußtseins 
beitragen will, sieht sich insofern keineswegs dazu genötigt, die Ver­
knüpfungen zwischen Recht und Religion abzustreifen. Eine Ver­
nachlässigung dieses Faktors erschwert vielmehr auch praktisch die 
Verständigung zwischen den unterschiedlichen Rechtskulturen, die 
um eines weltumspannenden Rechtsbewußtseins willen dringend 
erforderlich ist. Die Gleichgültigkeit gegenüber der religiösen Dimen­
sion des Rechts vertieft nämlich unweigerlich die Kluft zwischen 
westlichen und nichtwestlichen Rechtsauffassungen. Sie kann unter 
Umständen westlichen Gesprächspartnern jeden Zugang zu dem inne­
ren Zusammenhang von Recht und Religion versperren, der insbeson­
dere dort noch große Bedeutung hat, wo Islam, Buddhismus, Hin­
duismus oder Konfuzianismus das öffentliche Bewußtsein prägen. 
Wer fragen will, wie der Gedanke der Menschenrechte in diesen Kul­
turen heimisch werden kann, muß auch in der eigenen Kultur wieder 
nach der verschütteten Verbindung von Recht und Religion fragen.

IV. Rechtfertigung - was ist das?

Diese Verbindung, so heißt die Hauptthese meiner Überlegungen, läßt 
sich exemplarisch am Verhältnis von Rechtfertigung und Recht ver­
deutlichen. Ihm wenden wir uns nun zu.
Das Wort „Rechtfertigung“ ist in der Sprache des Rechts zu Hause. 
Aber es gehört zu den archaischen Worten der Rechtssprachc. Wir 
Heutigen kennen es am ehesten noch in seinem reflexiven Gebrauch. 
„Man rechtfertigt sich“ gegen einen Vorwurf oder eine Anklage; aus 
der Position des Angegriffenen heraus sucht man sich ins rechte Licht 
zu rücken. Das „sich rechtfertigen“ steht insofern an der Stelle, an der 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der älteren Rechtssprache die Rede davon war, daß man seine Un­
schuld anzeige oder sich entschuldige.
Die moderne Weise, von Rechtfertigung zu sprechen, hat es mit der 
Frage zu tun, wem eine Handlung zugerechnet wird und wie der Be­
treffende diese Handlung zu „rechtfertigen“ vermag. In der neuzeitli­
chen Entwicklung ist diese Rechtfertigungsffage in drei Hauptschüben 
zur Sprache gekommen: als Theodizee, als Anthropodizee und als 
Soziodizee.14 Die „Theodizee“ fragte danach, inwiefern Gott als Ur­
heber des - physischen, moralischen oder metaphysischen - Übels in 
der Welt anzusehen sei und wie er sich für dieses Übel rechtfertigen 
könne. Die nach der anthropologischen Wende der Aufklärung auf­
kommende „Anthropodizee“ fragte danach, inwiefern der als frei und 
autonom verstandene Mensch für das Böse in der Welt verantwortlich 
gemacht werden müsse’und wie er sich dafür rechtfertigen könne. Die 
gesellschaftstheoretische Wende des 19. und 20. Jahrhunderts suchte 
die Ursachen für das gesellschaftliche Übel in der Gesellschaft selbst 
und führte damit zu einer „Soziodizee“; sie fragte, inwieweit die Ge­
sellschaft für das Böse, das den Menschen widerfahrt, verantwortlich 
sei und wie sie sich dafür rechtfertigen könne.
Ursprünglich jedoch bezog sich die Frage nach der Rechtfertigung gar 
nicht auf die Rechtfertigung von Handlungen, sondern auf die Recht­
fertigung von Personen. Die alles entscheidende Überzeugung hieß, 
daß ein Mensch sich weder für seine Handlungen noch durch seine 
Handlungen rechtfertigen könne. Jede derartige Form der Selbstzen­
trierung führe vielmehr an der Möglichkeit der Rechtfertigung über­
haupt vorbei; sie führe nur in das Gericht nach den Werken, vor wel­
chem kein Mensch bestehen könne. Rechtfertigung könne dagegen 
nur erlangen, wer sich an die Gerechtigkeit hält, die vor Gott gilt und 
auch von ihm allein herbeigeführt wird. Von Rechtfertigung also ist 
dort die Rede, wo es nicht nur um die Handlungen, sondern um die 
Person selbst geht - um die Person des Menschen in ihrem Gegenüber 
zu Gott.

14 Vgl. W. Huber, Theodizee, in: E. Rudolph/E. Stöve (Hg.), Geschichtsbewußtsein 
und Rationalität. Zum Problem der Geschichtlichkeit in der Theoriebildung, Stutt­
gart 1982,371-406.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß es um die Person selbst geht, klingt auch im ursprünglichen 
rechtlichen Gebrauch des Wortes „rechtfertigen“ an. Die deutschen 
Gerichtsordnungen des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit 
benutzten das Wort, um das Ausfertigen eines Urteils und das Voll­
strecken des Rechts an einem Missetäter zu bezeichnen. War von 
einer „scharfen Rechtfertigung“ die Rede, so war die Folter gemeint; 
sprach man von einer „peinlichen Rechtfertigung“, so meinte man 
damit die Hinrichtung durch den Henker.15
Man muß diesen dunklen Klang mithören, wenn man die epochale 
Bedeutung verstehen will, die der Begriff der Rechtfertigung mit der 
Reformation erlangt hat. Stellvertretend für die vielen, die schuldig 
geworden sind, nimmt Christus als der allein Schuldlose im Kreu­
zestod das Furchtbare einer „peinlichen Rechtfertigung“ auf sich und 
vermittelt den vielen, die der Macht der Sünde unterworfen sind, die 
Rechtfertigung, indem er sie ihnen zugleich erspart. Denn der Tod, 
den er erleidet, wird zur Sühne für die Schuld der vielen; er vollzieht 
sich ein für allemal, so daß niemals mehr ein Sühnopfer für die Schuld 
der Menschen erbracht werden muß. Der tod-ernste Bezug, der auf 
seine Weise schon mit der Sühnopfertheologie des Paulus angebahnt 
ist, klingt in der Rechtfertigungslehre der Reformation immer mit; sie 
ist kreuzestheologisch konzipiert.
Nur ein ferner Nachklang davon ist in den lexikalischen Definitionen 
des Begriffs der Rechtfertigung wahrzunehmen. Ich greife ein zufälli­
ges Beispiel heraus: „Rechtfertigung, in der evangelischen Theologie 
die Grundlehre der Reformatoren, die Lehre von der Rechtfertigung 
allein aus dem Glauben auf Grund von Römerbrief 3.16 Danach ver­
mag der Mensch von sich aus, trotz Bemühen um ,gute Werke4 und 

15 Vgl. IV. Elert, Deutschrechtliche Züge in Luthers Rechtfertigungslehre, in: M. 
Keller-Hüschemeyer (Hg.), Ein Lehrer der Kirche, Berlin-Hamburg 1967, 23-31; 
vgl. O. H. Pesch/A. Peters, Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtferti­
gung, Darmstadt 1981, 135.

16 Gemeint sind die Schlüsselaussagen von Rm 3, 22ff., 28: „Denn es ist hier kein 
Unterschied: sie sind allesamt Sünder und ermangeln des Ruhmes, den sie bei Gott 
haben sollten, und werden ohne Verdienst gerecht aus seiner Gnade durch die Er­
lösung, die durch Christus Jesus geschehen ist.... So halten wir nun dafür, daß der 
Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes Werke, allein durch den Glauben.”

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


, Verdienste1, nichts, um das durch die Sünde gestörte Verhältnis zu 
Gott wiederherzustellen. Eine Änderung tritt nur dadurch ein, daß 
Gott aus reiner Gnade sich dem Menschen wieder zuwendet, d.h. ihn 
rechtfertigt. Der Mensch ist lediglich empfangend dabei; in dem ihm 
von Gott aus freier Güte geschenkten Glauben nimmt er Gnade und 
Rechtfertigung an. Nach katholischer Lehre verläuft die Rechtferti­
gung des Sünders von Seiten des Menschen in einem durch Gottes 
Gnade eingeleiteten sittlichen Prozeß, auf Grund dessen dann Gott 
ihm die heiligmachende Gnade aus freier Güte schenkt und zugleich 
die Sünden vergibt. Erst dann kann der Mensch verdienstlich gute 
Werke verrichten.“17
Eine solche lexikalische Definition spricht heute nur relativ wenige 
Menschen unmittelbar an. Insofern überrascht es nicht, daß vielen 
heutigen Zeitgenossen der religiöse Sinn dessen, was mit Rechtferti­
gung gemeint sein kann, sehr fern gerückt ist. Überraschender war 
schon die vergleichsweise lebhafte Debatte über die theologische 
Lehre von der Rechtfertigung, die in den letzten Jahren in Gang ge­
kommen ist. Ausgelöst wurde sie, wie bereits erwähnt, durch den 
Versuch der römisch-katholischen Kirche und des Lutherischen Welt­
bunds, zu gemeinsamen Aussagen über diese Lehre zu kommen, an 
der sich im 16. Jahrhundert die Konfessionsspaltung entzündet hatte. 
Diese Bemühungen mündeten schließlich in die Unterzeichnung eines 
gemeinsamen lutherisch-katholischen Dokuments zur Rechtferti­
gungslehre am 31. Oktober 1999 in Augsburg. Datum wie Ort waren 
in gleicher Weise symbolisch gewählt. Denn der 31. Oktober ist der 
Reformationstag, an dem nach alter Überlieferung Martin Luther im 
Jahr 1517 seine 95 Thesen zu Ablaß und Buße an die Tür der Schloß­
kirche zu Wittenberg nagelte; damit, so sagt es das herrschende Ge­
schichtsbild, begann die Konfessionsspaltung, die gerade für ein Land 
wie Deutschland in besonderer Weise zum Schicksal werden sollte. 
Insofern ist der 31. Oktober ein Schicksalstag. Augsburg aber ist der 
Ort, an dem im Jahr 1530 ein Reichstag zusammentrat, um angesichts 
der durch Luther ausgelösten Auseinandersetzungen eine gütliche 

17 Der Neue Brockhaus, Bd. 3, Leipzig 1941,665.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einigung zu versuchen. Doch das Bekenntnis, das die evangelischen 
Reichsstände dem Reichstag vorlegten - eben das „Augsburgische 
Bekenntnis“ - führte keineswegs zur Einigung, sondern wurde 
schließlich zu einem Dokument der Spaltung, nämlich zum grundle­
genden Bekenntnisdokument der evangelischen Seite.
An diesem bewußt gewählten Ort und zu diesem so wohl bedachten 
Datum also unterzeichneten Vertreter der römisch-katholischen Kir­
che und des Lutherischen Weltbunds jenes Dokument, demzufolge 
beide Kirchen in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre überein­
stimmen, so daß die Lehrverurteilungen, durch die man sich im Re­
formationsjahrhundert voneinander abgrenzte, ihre kirchentrennende 
Bedeutung verloren haben.
Durch diesen Vorgang und die öffentliche Diskussion, die er insbe­
sondere in Deutschland nach sich zog, ist die Rechtfertigungslehre in 
ihrer Gegenwartsbedeutung neu ins Bewußtsein getreten. Sie kann 
nicht länger als eine evangelische Sonderlehre betrachtet werden; für 
Katholiken wie für Protestanten kommt in ihr der Kem des christli­
chen Glaubens zum Ausdruck.
In dieser Einsicht sehe ich eine der positivsten Auswirkungen der 
ökumenischen Debatte während der letzten Jahre. Ich sage das mit 
besonderer Freude in Würzburg, wo unter der bestimmenden Mitwir­
kung des hiesigen katholischen Bischofs Paul-Werner Scheele ent­
scheidende Vorbereitungen für die schließlich glücklich zustande 
gekommene Verständigung getroffen wurden. Die entscheidenden 
Entwürfe für die „Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigung“ sind 
nach der Stadt Würzburg benannt: „Würzburg I“ kam 1996, „Würz­
burg II“ 1997 zustande.18 Es gibt also keinen geeigneteren Ort, um 
den erreichten Diskussionsstand zu würdigen und eine erneute Ver­
hältnisbestimmung von Rechtfertigung und Recht zu versuchen als 
Würzburg.

18 Vgl. die knappe Darstellung bei H. Wagner, Die Rechtfertigungsproblematik im 
ökumenischen Dialog. Vom Malta-Papier bis zur Gemeinsamen Erklärung, in: B. 
J. Hilberath/W. Pannenberg (Hg.), Zur Zukunft der Ökumene. Die „Gemeinsame 
Erklärung zur Rechtfertigungslehre”, Regensburg 1999,58-69.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage, wie der sündige Mensch von Gott angenommen wird und 
vor ihm Anerkennung findet, bildete den Kem des Konflikts, der unter 
dem Namen „Rechtfertigungslehre“ im Reformationsjahrhundert 
entbrannte und schließlich zur Trennung der reformatorischen Kirchen 
von der römisch-katholischen Kirche führte. Luthers Antwort im An­
schluß an den Apostel Paulus lautete: „allein aus Gnade“ und „allein 
im Glauben“ um Christi willen. Luther gelangte zu dieser Einsicht 
durch ein neues Verständnis von Schlüsselaussagen des paulinischen 
Römerbriefs. Wahrscheinlich gewann er diese Erkenntnis bereits in 
der Zeit der Vorlesungen über die Psalmen 1513/15 oder über den 
Römerbrief 1515/16. Unklarheiten der Datierung erklären sich daraus, 
daß Luther selbst in einem späten Selbstzeugnis die reformatorische 
Entdeckung erst auf das Jahr 1519 datiert, also auf die Zeit nach dem 
Thesenanschlag. Jedoch spricht schon der Inhalt der Römerbriefvorle­
sung selbst dafür, daß die entscheidende Entdeckung - das „Turmer­
lebnis“ - auf die Zeit dieser Vorlesung zu datieren ist.
„Mit außerordentlicher Leidenschaft“ - so berichtet Luther rück­
blickend im Jahr 1545 - „war ich davon ergriffen, Paulus im Brief an 
die Römer kennenzulemen; aber es hatte bis dahin im Wege gestanden 
nicht die Kälte meines Herzens, sondern das einzige Wort im ersten 
Kapitel (des Römerbriefs): ,Die Gerechtigkeit Gottes wird im Evan­
gelium offenbart.4 Denn ich haßte dieses Wort .Gerechtigkeit Gottes1, 
welches ich nach der üblichen Gewohnheit aller Doktoren gelehrt 
worden war, philosophisch von der sogenannten formalen oder akti­
ven Gerechtigkeit zu verstehen, durch die Gott gerecht ist und die 
Sünder und Ungerechten straft. Ich konnte den gerechten, die Sünder 
strafenden Gott nicht lieben, im Gegenteil, ich haßte ihn sogar. Ob­
wohl ich als Mönch untadelig lebte, fühlte ich mich vor Gott doch als 
Sünder, und mein Gewissen quälte mich sehr. Ich wagte nicht zu hof­
fen, daß ich Gott durch meine Genugtuung versöhnen könnte. Ich war 
unmutig gegen Gott, wenn nicht mit heimlicher Lästerung, so doch 
mit gewaltigem Murren, indem ich sprach: Muß Gott durch das Evan­
gelium Leid auf Leid fügen und uns auch durch das Evangelium seine 
Gerechtigkeit und seinen Zorn androhen? So raste ich in meinem 
verwirrten Gewissen, pochte aber trotzdem ungestüm an dieser Stelle 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Paulus an, indem ich vor Durst brannte zu wissen, was der heilige 
Paulus wollte. Da erbarmte Gott sich meiner. Unablässig sann ich Tag 
und Nacht, bis ich endlich den Zusammenhang der Worte beachtete, 
nämlich: ,Die Gerechtigkeit Gottes wird im Evangelium offenbart, 
wie geschrieben steht: Der Gerechte lebt aus dem Glauben.4 Da be­
gann ich die Gerechtigkeit Gottes als diejenige zu verstehen, durch 
welche der Gerechte als durch Gottes Geschenk lebt, nämlich aus dem 
Glauben. Ich fing an zu begreifen, daß dies der Sinn sei: durch das 
Evangelium wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart, nämlich die 
passive, durch welche uns der barmherzige Gott durch den Glauben 
rechtfertigt, wie geschrieben steht: ,Dcr Gerechte lebt aus dem Glau­
ben.4 Da fühlte ich mich wie ganz und gar neu geboren, und durch 
offene Tore trat ich ins Paradies selbst ein. Gleich zeigte mir die ganze 
heilige Schrift ein völlig anderes Gesicht. ... Mit so großem Haß, wie 
ich zuvor das Wort Gerechtigkeit Gottes4 gehaßt hatte, mit so großer 
Liebe hielt ich jetzt dies Wort als das allerliebste hoch. So wurde für 
mich diese Stelle des Paulus zur Pforte ins Paradies.“19
Ungefähr drei Jahrzehnte nach dem geschilderten Geschehen ge­
schrieben, klingen Luthers Zeilen wider von der bebenden Erregung, 
die jene Entdeckung bei ihm auslöste. Aber besonders erstaunlich ist, 
daß diese Entdeckung, die sich als ein Ereignis von weltgeschichtli­
cher Dimension erweisen sollte, auf eine philologische Feststellung 
zurückgeht. Die Reformation beginnt nämlich mit einem Auslegungs­
problem. Dadurch, daß eine Aussage des Apostels Paulus neu ver­
standen wird, verändert sich bei Luther das Koordinatensystem. Seit 
er weiß, was Paulus in seinem Römerbrief unter „Gerechtigkeit Got­
tes“ versteht, gewinnt er Klarheit über seine Theologie. Aber auch ein 
persönliches Glaubensproblem ist für ihn dadurch gelöst.
Mit plötzlicher Wucht überkam Luther die Einsicht, daß Gottes Ge­
rechtigkeit in Wahrheit etwas ist, das Gott dem Sünder schenkt. Um­
stürzend neu war die Erkenntnis, daß Gott gerade darin gerecht ist, 
daß er dem Menschen seine Gerechtigkeit zueignet und ihn damit 
bekleidet, indem er ihn rechtfertigt. Die existentielle Erfahrung also 

19 M. Luther, Vorrede zum Band I der Opera Latina (1545) (Studienausgabc 5,635 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestand in der Begegnung mit dem barmherzigen, rechtfertigenden 
Gott.
Die theologische Erkenntnis aber hatte ihren Kem darin, daß eine 
lange Tradition die Gerechtigkeit Gottes deshalb mißverstanden hatte, 
weil sie in ihr bloß eine Eigenschaft, nicht aber eine Gabe Gottes hatte 
sehen können. Luther entdeckte parallele Sprachformen im Hebräi­
schen. Wo von der Weisheit Gottes, seiner Kraft, seinem Heil die 
Rede ist, da ist jeweils nicht nur eine Eigenschaft Gottes, sondern die 
Gabe gemeint, durch die er uns weise und stark macht oder in einen 
heilsamen Zustand versetzt. All diese Wortverbindungen sind also 
kausativ zu deuten: sie bezeichnen das, was Gott an den Menschen 
und für sie bewirkt. Damit aber wird auch die Stellung der Menschen 
vor Gott grundstürzend verändert. Sie wird durch das bestimmt, was 
sie von Gott empfangen, nicht etwa durch das, was sie vor Gott dar­
stellen oder zuwege bringen. Für kein Thema ist das wichtiger als für 
die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Sic ergibt sich nicht aus menschli­
chen Leistungen, sondern aus göttlicher Gnade. Kurzum: Das Gottes­
bild und die Vorstellung von der Beziehung zwischen Gott und 
Mensch verändern sich tiefgreifend.
Weil diese Beziehung allein in der Gnade Gottes gründet, kann sie 
auch nur im Glauben ergriffen werden. Allerdings darf auch dieser 
Glaube dann nicht als ein menschliches Werk verstanden werden; 
vielmehr ist er diejenige Vereinigung mit Christus, durch welche die 
göttliche Gnade empfangen wird. Auch der Glaube ist ein Geschenk, 
nicht eine selbstmächtige menschliche Aktion. „Rechtfertigung auf­
grund der Gnade durch den Glauben“ - so läßt sich Luthers Auffas­
sung am kürzesten zusammenfassen.
Die Gerechtigkeit, die Gott so dem Menschen zueignet, bleibt eine für 
ihn fremde Gerechtigkeit. Von sich aus kann er sein Sündersein weder 
verändern noch überwinden. Das hat Luther zu der paradoxen Aussa­
ge veranlaßt, der Christ sei „gerecht und Sünder zugleich“. In der Zeit 
seiner reformatorischen Entdeckung hat er das einmal so erläutert: 
„Denn solange die Heiligen immer ihre Sünde vor Augen haben und 
ihre Gerechtigkeit von Gott gemäß seiner Barmherzigkeit erflehen, 
werden sie immer ohne weiteres auch von Gott gerechtgesprochen. 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch sind sie von sich aus gesehen selbst und in Wahrheit unge­
recht, von Gott aus aber, der sie wegen dieses Bekenntnisses der Sün­
de anerkennt, gerecht; in Wahrheit Sünder, aber im Urteil des barm­
herzigen Gottes gerecht} gerecht, ohne es zu wissen, und wissentlich 
ungerecht; Sünder in ihrem Tun, Gerechte aber in der Hoffnung.“20 
Zu den wichtigen Folgerungen aus dieser Einsicht gehörte es, daß 
Luther und deutlicher noch sein Mitkämpfer Melanchthon zwischen 
der Gerechtsprechung und der Gerechtmachung des Menschen unter­
schieden. Denn bedeutungslos wurden die Werke des Menschen auch 
in Luthers Betrachtungsweise nicht. Doch trugen sie zur Gerechtspre­
chung des Menschen vor Gott nichts bei. Sie gehörten für ihn vielmehr 
in den Vorgang der Gerechtmachung, der Heiligung oder Erneuerung 
des Menschen. Luther kannte die „guten Werke“, ja er hielt sogar große 
Stücke auf sie. Aber sie folgten auf das Geschenk der göttlichen Ge­
rechtigkeit, sie gingen ihm nicht als Vorbedingung voraus.21
Ohne Zweifel hat Luther mit der Neuentdeckung der Rechtfertigung 
allein aufgrund der Gnade und allein durch Glauben eine Tradition 
begründet; der Weg dazu war die Traditionskritik. Seine eigene Le­
benssituation führte dazu, daß er sich mit den gewohnten Deutungen 
der „Gerechtigkeit Gottes“ nicht abfand, sondern weiterffagte. Nach 
langem Suchen erschloß sich ihm der Sinn der paulinischen Redewei­
se neu. Was er bei Paulus wieder entdeckte, war zwar auch manchen 
Theologen vor ihm nicht unbekannt gewesen. Aber niemand hatte 
diese Einsicht so konsequent mit der einen grundlegenden Formulie- 

20 M. Luther, Römerbriefvorlesung 1513-15 (Weimarer Ausgabe 56,272).
21 Insofern bleibt es in reformatorischer Ethik nach meiner Überzeugung dabei, daß 

menschliches Handeln in Gottes Geschenk an den Menschen, nämlich dem Ge­
schenk seiner rechtfertigenden Gnade, gründet. Der Einwand von Hans G. Ulrich 
gegen einen solchen Ansatz überzeugt mich insofern nicht. Es erscheint mir auch 
als nicht überzeugend, diesem rechtfertigungstheologisch begründeten Ansatz der 
Ethik einen anderen Ansatz entgegenzusetzen, in welchem es die Aufgabe christli­
cher Ethik ist, die Gegenwärtigkeit des göttlichen Tuns im menschlichen Leben zu 
beschreiben. Hilfreicher wäre es, sich an der Kategorie des darstellenden Handelns 
sowie daran zu erinnern, daß der christliche Gottesdienst die Aufgabe hat, die Ge­
genwärtigkeit Gottes in unserer Welt zur Darstellung zu bringen. Doch mit dem Ge­
samtproblem der Ethik sollte dies nicht gleichgesetzt werden. Vgl. H G. Ulrich, 
Rechtfertigung und Ethik, in: Berliner Theologische Zeitschrift 17,2000,48-64.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung im ersten Kapitel des Römerbriefs verbunden. Und vor allem: 
Niemand hatte mit solcher Konsequenz wie Luther gesehen, wie das 
Geschenk der Gerechtigkeit Gottes und das Heil der Menschen Zu­
sammenhängen.
Gewehrt war mit dieser Neuentdeckung der Vorstellung, der Mensch 
könne durch eigene gute Werke an seiner Rechtfertigung beteiligt sein 
oder er könne sich durch den Erwerb eines Ablasses einen Nachlaß 
seiner Sündenstrafen erwirken. Dem wiederum widersprach das Kon­
zil von Trient unter vier Gesichtspunkten: Es verwarf ausdrücklich die 
Ablehnung jeder Mitwirkung des Menschen bei seiner Rechtfertigung; 
folgerichtigerweise bestritt es die These der Reformatoren, daß die 
Rechtfertigung „allein durch den Glauben“ empfangen werde; es be­
harrte gegen die Reformatoren darauf, daß Glaube und Liebe auch 
eine Wirklichkeit im Menschen selbst seien; und es bestritt schließ­
lich, daß die Heilsgewißheit allein im Glauben gründen könne.22
Man hat Luthers Grundfrage im nachhinein auf die verkürzende For­
mel gebracht: „Wie kriege ich einen gnädigen Gott?“ Verkürzend ist 
das, weil in einer solchen Formulierung ein Heilsegoismus steckt, der 
Luthers Intention nicht trifft. Man hat diese Formel gleichwohl be­
nutzt, um mit ihrer Hilfe die Behauptung zu stützen, die reformatori­
sche Frage sei nicht mehr die Frage des modernen Menschen. Mit der 
anthropologischen Wende der Neuzeit datiert man dann den Abschied 
von Luthers Fragestellung. Nicht mehr die Freiheit, die aus der Bin­
dung des Gewissens an Gottes Wort ihre Kraft bezieht, sondern dieje­
nige, die sich der menschlichen Autonomie verdankt, tritt ins Zen­
trum. Seit der Aufklärung beherrscht nicht mehr die Frage nach dem 
gnädigen Gott, sondern nach dem seiner selbst bewußten Menschen 
das Feld. Nicht mehr die Theodizee, sondern die Anthropodizee steht 
im Mittelpunkt. Gefragt wird nicht mehr, was Gott in seiner Welt 
zuläßt, sondern wozu der Mensch in seiner Welt fähig ist.
Ohne Zweifel sind die zwei Jahrhunderte zwischen dem Ende des 
achtzehnten und dem Ende des zwanzigsten Jahrhunderts durch eine 

22 Vgl. O. H. Pesch/A. Peters. Einführung in die Lehre von Gnade und Rechtferti­
gung, Eiarmstadt 1981, 33 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigentümliche Anthropozentrik geprägt. Deren Spannung zu Luthers 
Theozentrik ist nicht zu übersehen. Aber beim Übergang zum 21. 
Jahrhundert meldet sich auch die Frage an, ob dieser Anthropozentrik 
wirklich das letzte Wort gebührt. Zwar geben die anhaltenden Fort­
schritte von Wissenschaft und Technik dem menschlichen Selbstbe- 
wußtsein immer wieder neue Nahrung; doch zugleich meldet sich ein 
neues Verständnis für die Einbettung menschlichen Lebens in den 
umgreifenden Zusammenhang der Natur. Zwar herrscht gerade in 
hoch entwickelten Industriegesellschaften noch immer eine Vorstel­
lung vor, nach welcher der Mensch sein Leben selbst in die Hand 
nehmen und den Sinn seines Lebens selbst verwirklichen müsse; doch 
zugleich zeigt sich ein neues Suchen nach Transzendenz und einem 
Sinn des Lebens, den der Mensch nicht selbst hervorbringt. Zwar 
haben sich die Spielräume menschlichen Handelns und die Reichweite 
menschlicher Macht dank neuer technischer Möglichkeiten in unvor­
hersehbarer Weise erweitert; doch hat sich dabei auch die Verführbar­
keit des handelnden Menschen und die Ambivalenz menschlichen 
Machtgebrauchs auf unvorhersehbare Weise gezeigt. Das zwanzigste 
Jahrhundert hat nicht nur ungeahnte Fortschritte, sondern auch unvor­
stellbare Verbrechen hervorgebracht. So zeigt sich im Rückblick auf 
dieses Jahrhundert, daß der Mensch ein Wesen bleibt, das sich nicht 
selbst zu rechtfertigen vermag. So viel dem Menschen auch möglich 
ist - Bestand erhält sein Leben nicht durch das, wozu er selbst fähig 
ist. Ein halbes Jahrtausend nach Luthers reformatorischer Entdeckung 
gewinnt seine Einsicht, daß der Mensch mehr ist, als er selbst aus sich 
macht, neues Gewicht.
Die Aktualität der reformatorischen Entdeckung macht verständlich, 
warum die Rechtfertigung aufgrund der Gnade durch den Glauben 
auch im Gespräch der christlichen Konfessionen untereinander wieder 
an Bedeutung gewonnen hat. Ob die beiden großen Strömungen der 
westlichen Christenheit - die römisch-katholische Kirche und die 
reformatorischen Kirchen - auf eine neue ökumenische Gemeinsam­
keit zugehen können, entscheidet sich nicht zuletzt an der Frage, ob 
das Verständnis der Rechtfertigung sie noch in dem Sinn trennt, in 
dem dies im 16. Jahrhundert von den Reformatoren einerseits, vom 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trienter Konzil andererseits behauptet wurde. Deshalb ist der Prozeß 
von großer Bedeutung, durch den man versucht hat, wechselseitige 
Mißverständnisse abzubauen und im Rückgang auf die biblische Bot­
schaft eine gemeinsame Sprache zu finden, auf deren Hintergrund sich 
das Gewicht unterschiedlich geprägter Einzelaussagen relativiert.
Der Deutschlandbesuch Papst Johannes Pauls II. im Jahr 1980 hat 
dazu den äußeren Anstoß gegeben. Eine hochrangig besetzte Theolo­
genkommission klärte daraufhin in sorgfältiger Expertenarbeit, die 
Jahre in Anspruch nahm, ob die wechselseitigen Lehrverurteilungen, 
die im 16. Jahrhundert in den reformatorischen Bekenntnisschriften 
und in den gegenreformatorischen Texten des Konzils von Trient 
ausgesprochen worden waren, die beiden Seiten auch ein halbes Jahr­
tausend später noch träfen.23 Dabei zeigte sich insbesondere eine 
Übereinstimmung in der Einsicht, daß die Stellung des Menschen vor 
Gott sich allein der göttlichen Gnade und nicht den menschlichen 
Werken verdankt.
Diese Einsicht wurde in der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtferti­
gungslehre aufgegriffen, die zwischen dem Lutherischen Weltbund - 
dem Dachverband lutherischer Kirchen in allen Kontinenten - und der 
römisch-katholischen Kirche, vertreten durch den Päpstlichen Rat zur 
Förderung der Einheit der Christen, im Jahr 1997 vereinbart wurde. 
Diese Erklärung hat eine komplizierte Geschichte; manches an ihrem 
Inhalt ist bis zum heutigen Tag umstritten. Trotzdem ist ihre gemein­
same Unterzeichnung am 31. Oktober 1999 ein wichtiges und denk­
würdiges Datum. Denn damit wird eine Gemeinsamkeit im Verständ­
nis der Rechtfertigung anerkannt, die wichtiger ist als deren unter­
schiedliche Entfaltung in einzelnen Aussagen. Gemeinsam wird bei­
spielsweise festgestellt:
„Es ist unser gemeinsamer Glaube, daß die Rechtfertigung das Werk 
des dreieinigen Gottes ist. Der Vater hat seinen Sohn zum Heil der 
Sünder in die Welt gesandt. Die Menschwerdung, der Tod und die 
Auferstehung Christi sind Grund und Voraussetzung der Rcchtferti- 

23 Vgl. K. Lehmann/W. Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen kirchentrennend?, 
Freiburg i.Br. 1986 und die daran anschließende Diskussion.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung. Daher bedeutet Rechtfertigung, daß Christus selbst unsere Ge­
rechtigkeit ist, derer wir nach dem Willen des Vaters durch den Heili­
gen Geist teilhaftig werden. Gemeinsam bekennen wir: Allein aus 
Gnade im Glauben an die Heilstat Christi, nicht aufgrund unseres 
Verdienstes, werden wir von Gott angenommen und empfangen den 
Heiligen Geist, der unsere Herzen erneuert und uns befähigt und auf­
ruft zu guten Werken....
Gemeinsam sind wir der Überzeugung, daß die Botschaft von der 
Rechtfertigung uns in besonderer Weise auf die Mitte des neutesta- 
mentlichen Zeugnisses von Gottes Heilshandeln in Christus verweist: 
Sie sagt uns, daß wir Sünder unser neues Leben allein der vergeben­
den und neuschaffenden Barmherzigkeit Gottes verdanken, die wir 
uns nur schenken lassen und im Glauben empfangen, aber nie - in 
welcher Form auch immer - verdienen können.
Darum ist die Lehre von der Rechtfertigung, die diese Botschaft auf­
nimmt und entfaltet, nicht nur ein Teilstück der christlichen Glau­
benslehre. Sie steht in einem wesenhaften Bezug zu allen Glaubens­
wahrheiten, die miteinander in einem inneren Zusammenhang zu 
sehen sind. Sie ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesamte 
Lehre und Praxis der Kirche unablässig auf Christus hin orientieren 
will. Wenn Lutheraner die einzigartige Bedeutung dieses Kriteriums 
betonen, verneinen sie nicht den Zusammenhang und die Bedeutung 
aller Glaubenswahrheiten. Wenn Katholiken sich von mehreren Krite­
rien in Pflicht genommen sehen, verneinen sie nicht die besondere 
Funktion der Rechtfertigungsbotschaft. Lutheraner und Katholiken 
haben gemeinsam das Ziel, in allem Christus zu bekennen, dem allein 
über alles zu vertrauen ist als dem einen Mittler, durch den Gott im 
Heiligen Geist sich selbst gibt und seine erneuernden Gaben 
schenkt.“24
Die „Gemeinsame Erklärung“ enthält nicht alles, was im Sinn der 
Reformation über die Rechtfertigung des Sünders zu sagen ist. Die 
bebende Erregung, in die Luther zeit seines Lebens durch seine epo­
chale Entdeckung versetzt wurde, ist ihr allenfalls von ferne abzuspü-

24 Lüning u.a., (Fn. 7), 84 f.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren. Sie enthält keinen abschließenden ökumenischen Konsens, son­
dern bildet nur einen Schritt auf diesem Weg. Wie epochal dieser 
Schritt sein wird, ist heute noch nicht abzusehen. Denn insbesondere 
im Verständnis des kirchlichen Amtes sind die Kirchen noch nicht 
wirklich aufeinander zugegangen. Das hierarchische, in der apostoli­
schen Sukzession gegründete Bischofsamt mit dem unfehlbaren Papst 
an der Spitze gilt nach römisch-katholischer Auffassung nach wie vor 
als Bedingung einer umfassenden Kirchengemeinschaft. Auch eine 
vollgültige Abendmahlsgemeinschaft ist von katholischer Seite aus 
noch an diese Voraussetzung gebunden. Deshalb ist nach wie vor 
ungewiß, ob mit der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungsleh­
re ein Prozeß eingeleitet wurde, der zu umfassenderer Kirchengemein­
schaft führen kann, die wechselseitige Gewährung der Abendmahls­
gemeinschaft eingeschlossen. Die Frage ist gerade in Deutschland von 
großer Bedeutung, wo für das Jahr 2003 ein großer Ökumenischer 
Kirchentag in Berlin geplant wird.
Aber solche weiterführenden Fragen können die Bedeutung nicht 
mindern, die der „Gemeinsamen Erklärung“ und den sie begleitenden 
Dokumenten in der Sache zukommt. Auf der Grundlage der Arbeit an 
dem Dokument „Lehrverurteilungen - kirchentrennend?“ und im 
Anschluß an andere wichtige Beiträge zum ökumenischen Dialog hält 
sie als gemeinsame Einsicht fest, daß Gott allein es ist, der die Recht­
fertigung des sündigen Menschen bewirkt. Gott nimmt den sündigen 
Menschen allein durch Gnade und allein im Glauben um Christi wil­
len an und schenkt ihm damit einen Neuanfang in der Gemeinschaft 
mit Gott wie in der Gemeinschaft mit allen anderen Menschen, die 
wie er selbst von Gott angenommen sind. Die Macht der Sünde ist 
durch Jesu Tod und Auferweckung gebrochen; der „alte Mensch“ 
wird aus der Sündhaftigkeit befreit und in der Ausrichtung auf Gott 
erneuert; aber die reale Bedrohung durch die Macht des Bösen ist 
ständig gegeben, die von den Reformatoren auf die Formel gebracht 
wird, der Glaubende sei „gerecht und Sünder zugleich“. Aber auch 
angesichts der Macht der Sünde gilt: Die Bejahung durch Gott ermög­
licht die Selbstbejahung ebenso wie die Annahme des andern.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gute Werke sind in dieser Perspektive Konsequenzen aus dem Glau­
ben, daß Gott den Menschen um Christi willen angenommen hat. Wie 
ein Baum Früchte trägt, so folgen gute Werke aus dem Glauben.
Auf der Grundlage dieser Gemeinsamkeiten beschreibt die „Gemein­
same Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ die unterschiedlichen Aus­
legungen, welche die gemeinsam anerkannte Botschaft in der rö­
misch-katholischen wie in der lutherischen Tradition findet. Der Kon­
sens, so wird in diesem Zusammenhang ausdrücklich erklärt, bezieht 
sich nicht auf alle Einzelheiten, sondern auf „Grundwahrheiten“ der 
Rechtfertigungslehre. Die Frage, ob entscheidende Differenzen dem 
angestrebten Konsens geopfert wurden, und umgekehrt die Frage, ob 
ein Konsens in Grundwahrheiten ausreicht oder ob es nicht minde­
stens ein Konsens in den Grundwahrheiten sein müsse, bestimmte die 
Diskussion zu diesem Thema.
Zu den wichtigsten Resultaten dieser Debatte gehört nach meiner 
Überzeugung, daß sie eine Verständigung über das ökumenische Mo­
dell erbracht hat, an dem die Gemeinschaft zwischen den Kirchen in 
Zukunft orientiert sein sollte. Es ist nicht das Modell einer Einheitsö­
kumene, sondern das Modell „versöhnter Verschiedenheit“. In dem 
Bewußtsein, in Grundwahrheiten übereinzustimmen, bemühen die 
beteiligten Kirchen sich darum, die verbleibenden Differenzen als 
Verschiedenheiten zu verstehen, die sich nicht ausschließen, sondern 
bereichern. Miteinander unterstellen sie sich dem Auftrag, vom 
christlichen Glauben unter den Bedingungen der Gegenwart gemein­
sam Zeugnis abzulegen. Das müßte, so heißt meine Überzeugung, 
auch zur Folge haben, daß mit den verbleibenden Differenzen insbe­
sondere im Amtsverständnis so umgegangen werden kann, daß diese 
Differenzen die wechselseitige Gewährung der Abendmahlsgemein­
schaft nicht länger ausschließen.
Sucht man abschließend nach einem einfachen Symbol für das, was 
theologisch in vielen Verästelungen als Lehre von der Rechtfertigung 
diskutiert wird, so läßt sich dieses Symbol in einem biblischen 
Gleichnis von großer Überzeugungskraft finden: in dem Gleichnis 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom verlorenen Sohn.25 Der Sohn, der sein Erbteil verpraßt hatte und 
in großer Armut versunken war, wird vom Vater wieder als Sohn 
angenommen: „Dieser mein Solin war tot und ist wieder lebendig 
geworden; er war verloren und ist gefunden worden“. Nicht seiner 
Taten wegen wird der Sohn angenommen, aber auch seiner Untaten 
wegen wird er nicht verworfen. Seine unverlierbare Würde als Sohn 
verdankt er allein der Güte des Vaters. Daß der Mensch mehr ist, als 
er selbst aus sich macht, wird in diesem Gleichnis unmittelbar ein­
sichtig. In welch elementarer Weise Humanität daran hängt, daß kein 
Mensch mit seinen Taten wie mit seinen Untaten identisch ist, zeigt 
sich im Bild des verlorenen Sohnes über den Abstand der Jahrtausen­
de hinweg.26

V. Rechtfertigung und Recht bei Karl Barth

In der neueren Diskussion zur Rechtfertigungslehre wie in den Grund­
aussagen der „Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ und 
der sie begleitenden Dokumente tritt der innere Zusammenhang zwi­
schen Rechtfertigung und Recht kaum in den Blick. Beide Bereiche 
scheinen sich auch nicht unmittelbar zu berühren. Denn das Recht hat 
es damit zu tun, daß einem Menschen seine Taten zugerechnet werden 
und er für sie zur Verantwortung gezogen wird. Die Rechtfertigung 
dagegen hat es damit zu tun, daß wir Menschen für unsere Taten nicht 
einstehen können, geschweige denn, daß wir mit ihnen eine Anerken­
nung erwerben, die vor Gott gilt. Unser Leben gelingt vielmehr nur 
deshalb, weil uns eine Anerkennung zuteil wird, die wir nicht durch 
unsere Taten erwirken.
Wie verhält sich die Zurechnung unserer Taten nach den Regeln des 
Rechts zur Anerkennung der menschlichen Person unabhängig von 
ihren Taten kraft der Rechtfertigung? Das ist die rechtsethische Frage, 

25 Lukas 15, 11-32.
26 Vgl. J. Wanke, Die gemeinsame Botschaft für uns heute, in: P. Lüning u.a. (Fn. 7), 

41-51 (48 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich stellt, wenn wir den Zusammenhang von Rechtfertigung und 
Recht zum Thema machen.
Der aus der Schweiz stammende evangelische Theologe Karl Barth 
war es, der diese Frage in einer für die Theologie seiner Zeit'sehr 
überraschenden Wendung aufgriff. Schon in seiner Ethik-Vorlesung 
von 1928/29 behandelt er das Recht als diejenige Autorität, welche die 
Regelung der Kollision zwischen je meinen Interessen und den Inter­
essen der vielen anderen ermöglicht.27 Barth vertritt also eine Kon­
flikttheorie des Rechts. Er würdigt das Recht als diejenige Instanz, 
kraft deren die Anerkennung des andern im Konflikt möglich ist. 
Theologisch wird das Recht deshalb nicht als Schöpfungsordnung 
verstanden. Es erschließt seine Bedeutung vielmehr nur im Horizont 
von Gottes Versöhnungshandeln; es gehört zum Gebot des versöhnen­
den Gottes.
Das ist der Hintergrund für die Art und Weise, in welcher Karl Barth 
im Jahr 1938 die rechtsethische Fragestellung zuspitzt. Das geschieht 
mit folgenden Worten: „Die Frage lautet zunächst: Gibt es eine Bezie­
hung zwischen der Wirklichkeit der von Gott in Jesus Christus ein für 
allemal vollzogenen Rechtfertigung des Sünders allein durch den 
Glauben und dem Problem des menschlichen Rechts: eine innere, eine 
notwendige, eine solche Beziehung, durch die mit der göttlichen 
Rechtfertigung auch das menschliche Recht in irgendeinem Sinne zum 
Gegenstand des christlichen Glaubens und der christlichen Verant­
wortung und damit auch des christlichen Bekenntnisses wird? Gehört 
das Problem der Ordnung, die nicht mehr oder noch nicht die des 
Reiches Gottes, das Problem des Friedens, der nicht mehr oder noch 
nicht der ewige Gottesfriede, das Problem der Freiheit, die nicht mehr 
oder noch nicht die Freiheit der Kinder Gottes ist - gehört das alles 
mit hinein in den Bereich der Wirklichkeit der neuen Zeugung des 
Menschen durch Gottes Wort, in die Wirklichkeit seiner Heiligung 
durch den Geist? Gibt es bei aller Verschiedenheit in irgendeiner inne­
ren und notwendigen Zugehörigkeit neben dem ... Gottesdienst der 

27 K. Barth, Ethik II, 1928/29, hg. von D. Braun, Zürich 1982, 212-237; vgl. H.-R.
Reuter, Rechtsethik in theologischer Perspektive. Studien zu Grundlegung und 
Konkretion, Gütersloh 1996, 102 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christlichen Existenz und ... neben (dem) ... ,Gottesdienst' der Ge­
meinde ... auch so etwas wie einen politischen Gottesdienst, das heißt 
... einen Dienst Gottes, der ... in irgendeiner Anerkennung, Förderung, 
Verteidigung, Verbreitung menschlichen Rechtes nicht trotz, sondern 
gerade wegen der göttlichen Rechtfertigung bestehen würde?“28 
Der Ausgangspunkt, von dem aus Barth diese Fragen beantwortet, 
liegt in seinem Verständnis des Bundes, den Gott in Jesus Christus mit 
dem Menschen schließt. Gott erwählt in seiner Freiheit den Menschen 
als seinen Bundespartner; auf diesen Grundsatz läßt sich zurückfuh­
ren, wie Karl Barth Evangelium und Gesetz und damit auch Rechtfer­
tigung und Recht aufeinander bezieht. Es geht um das Verhältnis 
zwischen dem erwählenden Gott und dem erwählten Menschen. Es ist 
in der Person Jesu Christi definiert; denn er ist erwählender Gott und 
erwählter Mensch in einem.29 Als Zusage der göttlichen Gnade enthält 
dieser Bund auch das göttliche Gebot als eine notwendige Implikation 
in sich. Deshalb geht in Barths Verständnis das Evangelium als Gna­
denzusage dem Gesetz als der konkreten Form des göttlichen Gebie­
tens sachlich voraus. Aus demselben Grand geht auch die Rechtferti­
gung, in der Gott dem Menschen eine ungeschuldete Anerkennung aus 
Liebe gewährt, dem Recht voraus, das die wechselseitige Anerken­
nung von Menschen untereinander auch im Konflikt möglich macht. 
Anders als die lutherische Tradition, die in den Institutionen des 
menschlichen Rechts Instrumente des göttlichen Strafhandelns sieht 
und sie dem „politischen Gebrauch des Gesetzes“ zuordnet, nimmt 
Barth auch das menschliche Recht als Entsprechung zur göttlichen 
Rechtfertigung wahr. Was dabei unter „Entsprechung“ zu verstehen ist, 
erläutert er durch eine Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat. 
Diese Verhältnisbestimmung faßt er in das Bild zweier konzentrischer 
Kreise. Christengemeinde und Bürgergemeinde stehen zueinander wie 
ein engerer und ein weiterer Kreis, deren gemeinsamen Mittelpunkt 
die Zusage der Rechtfertigung und die Verheißung des Reiches Gottes 
bilden. Auch die Bürgergemeinde hat in diesem letzten Sinn aller 

28 K. Barth, Rechtfertigung und Recht (Fn. 8), 5.
29 Vgl. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Zürich 1932 ff., II / 2, 101 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschichtlichen Existenz ihren Mittelpunkt. Aber sie kann ihn nicht 
ausdrücklich zum Thema machen; sie kann sich nicht zu ihm beken­
nen. Dieses Bekenntnis geschieht in der Christengemeinde; um dieses 
Bekenntnisses willen bleiben Christengemeinde und Bürgergemeinde 
trotz ihres gemeinsamen Mittelpunktes in ihren Radien immer vonein­
ander unterschieden.
Trotz des gemeinsamen Mittelpunktes muß die Rechtsordnung der 
Bürgergemeinde deshalb so beschaffen sein, daß ihre Verbindlichkeit 
von den Glaubensüberzeugungen der Bürgerinnen und Bürger unab­
hängig ist. Denn sie kann nicht ein bestimmtes Bekenntnis für alle 
verpflichtend machen; vielmehr ist in religiöser Hinsicht Toleranz die 
letzte Weisheit des Staates.
Wie aber soll dann die Wirklichkeit einer solchen politischen Gemein­
schaft auf die rechtfertigende Gnade Gottes bezogen werden? Eben 
dadurch, so antwortet Barth, daß die Christengemeinde die Notwen­
digkeit einer staatlichen Ordnung anerkennt und für sie eintritt. 
Christen sehen in der politischen Ordnung die „Auswirkung einer 
göttlichen Anordnung“, eine „der Konstanten der göttlichen Vorse­
hung und Weltregierung in ihrer zugunsten des Menschen stattfmden- 
den Gegenwirkung gegen die menschliche Sünde“ und damit ein „In­
strument der göttlichen Gnade“ und Geduld.30 Von hier aus ergeben 
sich dann aber auch die „Richtung und Linie“,31 in der sich die Chri­
stengemeinde an der Erfüllung der Aufgaben beteiligt, die sich der 
Bürgergemeinde stellen. Barth hat Beispiele für diese „Richtung und 
Linie“ nach dem Modell der Analogie zu entwickeln versucht. Sie 
sind von sehr unterschiedlicher Qualität und Überzeugungskraft; man­
che von ihnen erwecken den Anschein, als könne selbst Barth dem 
Gefälle einer naturrechtlichen Deduktion nur schwer widerstehen. 
Unklar bleibt auch, inwiefern er aus der Erfahrung der eigenen Zeit 
geborene Einsichten und Urteile mit dem Anschein des Zeitlosen 
versieht und als zwingende Analogien zur Offenbarung von Gottes 
rechtfertigender Gnade ausgibt. Das aber hängt damit zusammen, daß 

30 K. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde (Fn. 8), 54.
31 K. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde (Fn. 8), 60.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er zu sehr an einzelnen Analogien orientiert ist, anstatt grundsätzlicher 
danach zu fragen, welches Bild vom Menschen uns in der Botschaft 
von der Rechtfertigung des Sünders entgegentritt und was dieses Bild 
vom Menschen für das Verständnis des Rechts bedeutet. Wendet man 
jedoch Barths Fragestellung in diese grundsätzliche Richtung, dann 
verdient seine Verhältnisbestimmung von Rechtfertigung und Recht 
Zustimmung.

VI. Rechtsethische Konsequenzen

Der anthropologische Grundsinn der Rechtfertigungslehre besteht 
darin, daß das Sein des Menschen nicht von seinem Tun, sondern das 
Tun des Menschen von seinem Sein her begriffen wird.32 Der wichtig­
ste Beitrag des Christentums zur Ethik des Rechts liegt in der Unter­
scheidung zwischen der Person und ihren Taten. Die Gerechtigkeit, 
die vor Gott gilt, ist nicht durch menschliches Handeln zu erwirken; 
sie ergibt sich nicht aus der Erfüllung des Gesetzes. Sondern die Ge­
rechtigkeit Gottes ist eine Macht, durch die Gott dem Menschen die 
Anerkennung zukommen läßt, die er niemals von sich aus erwirken 
kann. Deshalb ist auch der Sinn menschlichen Lebens nicht das Re­
sultat menschlichen Tätigseins; sondern der Mensch kann gerade 
deshalb sinnvoll tätig sein, weil er darin einen Sinn bejaht, der seinem 
Leben ohne eigenes Zutun verliehen ist. Wäre es anders, wäre der 
Sinn menschlichen Lebens von unserem Handeln abhängig, dann 
ginge dieser Sinn verloren, wenn unser Handeln scheitern würde - 
und wessen Handeln scheitert nicht? Menschliches Leben ist mehr als 
die Summe unserer Taten - und deshalb auch mehr als die Summe 
unserer Untaten. Es ist nicht identisch mit unseren Leistungen - und 
deshalb auch nicht mit unseren Fehlleistungen. Oder noch knapper 
gesagt: Der Mensch ist mehr, als er selbst aus sich macht - das ist der 
Kem der Botschaft von der unverdienten Annahme und unverlierbaren 

32 Das ist der Schlüssel zum Verständnis der Rechtfertigungslehre, den Eberhard 
Jüngel entwickelt: E. Jüngel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlo­
sen als Zentrum des christlichen Glaubens, Tübingen 1998.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung des Menschen durch Gottes Gnade. Diesem Bild vom 
Menschen entspricht ein Rhythmus des Lebens, in dem das tätige 
Leben aus dem Beschenktwerden hervorgeht, in dem die Arbeitswo­
che vom Sonntag herkommt und in ihn zurückkehrt, weil das Sein und 
das Sein-Lassen den Ursprung aller Tätigkeiten bildet.
Aus diesem Bild vom Menschen ergibt sich dann aber insbesondere 
ein „unbedingter Vorrang der Person vor ihren Werken“.33 Dieser 
Vorrang gilt eben nicht nur im Gottesverhältnis, sondern auch im 
Verhältnis zur Welt. Dieser Vorrang der Person vor ihren Werken 
findet auch im neuzeitlichen Rechtsbewußtsein seinen Niederschlag. 
Der rechtsethische Sinn der Rechtfertigungslehre, der darin zur Gel­
tung kommt, läßt sich so ausdrücken: Kein Mensch kann seine end­
gültige Anerkennung als Person durch seine Taten erwirken und damit 
auch nicht durch seine Untaten verwirken. Da der Mensch mehr ist, 
als er selbst aus sich macht, verfügt er durch das, was er selbst macht 
oder unterläßt, nicht über sein Personsein. Das Recht hat deshalb 
seinen entscheidenden Maßstab darin, daß es die Personwürde des 
Menschen respektiert und dazu hilft, daß Menschen einander in dieser 
Würde anerkennen und achten. Dieser Gedanke findet seinen zusam­
menfassenden Ausdruck in der These von der unantastbaren Würde 
jeder menschlichen Person.
Diese Personwürde stuft sich in keiner Weise nach Maßstäben des 
Geschlechts oder des Alters, der Fähigkeiten oder des Wohlstands, der 
Verdienste oder Leistungen ab. Sie gilt gerade unabhängig von allen 
derartigen Unterschieden.
Dieser Grundgedanke hat in alle modernen Rechtssysteme Eingang 
gefunden, so weit sie sich von einem radikal gefaßten Gedanken 
menschlicher Würde bestimmen lassen und deshalb das Recht auf 
gleiche Anerkennung und Achtung als das grundlegende Recht be­
trachten. Bei Ronald Dworkin beispielsweise heißt es in diesem Sinn: 
„Wir können daher sagen, daß die Gerechtigkeit als Fairneß auf der 
Annahme eines natürlichen Rechts auf gleiche Anerkennung und 
Achtung beruht, das alle Frauen und Männer besitzen, und zwar nicht 

33 E. Jüngel, Das Evangelium von der Rechtfertigung des Gottlosen (Fn. 32), 226.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kraft ihrer Herkunft oder bestimmter Merkmale oder Verdienste oder 
Vortrefflichkeit besitzen, sondern einfach deswegen, weil sie mensch­
liche Wesen sind, die die Fähigkeit haben, Pläne zu machen und Ge­
rechtigkeit zu üben.“34 Am Grundsatz der Achtung des Menschen als 
Menschen, also an dem Respekt vor dem voraussetzungslosen Recht, 
Rechte zu haben, trennen sich Rechtssysteme von Gewaltsystemen. 
Immanuel Kant formuliert diesen Grundsatz in einprägsamer Kürze: 
„Ein jeder Mensch hat rechtmäßigen Anspruch auf Achtung von sei­
nem Nebenmenschen, und wechselseitig ist er dazu auch gegen jeden 
anderen verbunden.“35
Begründet wird dieses Prinzip wechselseitiger Achtung bei Kant mit 
einem Begriff menschlicher Würde, nach dem diese gegen kein Äqui­
valent ausgetauscht werden kann. Hierin ist Kant ein Erbe der jüdi­
schen und christlichen Tradition. Im Blick auf die jüdische Tradition 
ist es der Berliner Rabbiner und Religionsphilosoph Leo Baeck gewe­
sen, der zu Beginn unseres Jahrhunderts den historischen wie gedank­
lichen Zusammenhang zwischen dem religiösen Begriff der Gotteben­
bildlichkeit und dem rechtsethischen Grundbegriff der Menschenwürde 
hervorhob: „Ein Bund ist zwischen dem Menschen und Gott, ein Bund 
zwischen der Freiheit und der Ewigkeit, eine Einheit, die in dem Ge­
gensätze lebt. ... Die Heilige Schrift sagt, um dieses Weseil des Men­
schen zu benennen: Der Mensch ist im Ebenbilde Gottes geschaffen. 
... Ein bleibendes Symbol, ein Prinzip des Menschentums, das den 
religiösen, sittlichen Begriff ,Mensch4, den Begriff der Menschheits­
würde gibt, ist damit gewonnen. Wie groß immer der Unterschied von 
Mensch zu Mensch ist, die Gottesebenbildlichkeit ist ihnen allen ihr 
Charakter, ist ihnen allen gemeinsam; sie ist es, die den Menschen 
zum Menschen macht, ihn als Menschen bezeichnet.“36
Der christliche Glaube hebt in besonderer Weise hervor, daß die Ent­
sprechung des Menschen zu Gott zwar durch die menschliche Sünde 

34 R. Dworkin, Bürgerrechte emstgenommen, Frankfurt a. M. 1984, 300 - in Kor­
rektur der unzureichenden deutschen Übersetzung.

35 /. Kant, Metaphysik der Sitten. Tugendlehre, § 38 (Studienausgabe IV, 600).
36 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, 6. Aufl. Berlin o. J., 165 f.; vgl. H. Kreß, 

Menschenwürde im modernen Pluralismus, Hannover 1999,28 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zerstört, aber durch die Zuwendung Gottes zu dem in der Sünde in 
sich selbst verkrümmten Menschen ein für allemal erneuert und be­
kräftigt wird. Die Einsicht in die Sündhaftigkeit des Menschen ver­
bietet die Vorstellung, als könne der Mensch sich seine Gottebenbild­
lichkeit selbst erarbeiten und seine Würde selbst verleihen. Die Zusa­
ge der göttlichen Gnade aber verbietet den Gedanken, daß ein Mensch 
durch seine Schuld und durch das Mißlingen seines Handelns sich 
seiner Würde selbst vollständig entledigt hätte. Der Mensch kann sich 
seine Würde weder verleihen noch entziehen; er kann sie aber auch 
keinem andern zu- oder absprechen. Eben deshalb gibt es kein Äqui­
valent, mit dem sie aufgewogen werden kann.
Die rechtsethische Folgerung heißt: Der Angriff auf die Würde - also 
auf Leben und Integrität - eines anderen Menschen ist ein Angriff auf 
die elementaren Grundlagen des Rechts; er muß deshalb eine Reaktion 
der Rechtsgemeinschaft hervorrufen. Aber Anerkennung und Achtung 
gebühren jedem Menschen - auch dem noch, der die Würde anderer 
mißachtet hat. Auch wer sich selbst würdelos verhalten hat, behält den 
Anspruch auf Achtung seiner Würde. Darin zeigt sich die humane 
Qualität einer Rechtsordnung. Sie steht nirgendwo mehr auf dem 
Prüfstand als im Bereich des Strafrechts, des Strafprozesses wie des 
Strafvollzugs.
Nur soweit es um eine derartige humane Qualität der Rechtsordnung 
geht, kann von Rechtsethik in einem strikten Sinn die Rede sein. Nur 
diesseits des Tötungsverbots läßt sich diese humane Qualität wahren. 
Deshalb markiert das Gebot „Du sollst nicht töten“ ebenso wie für das 
individuelle Handeln so auch für die staatliche Rechtsordnung eine 
unüberschreitbare Grenze.
Würde kommt allen Menschen unbeschadet ihrer Unterschiede in 
gleicher Weise zu. Aber der Umgang des Menschen mit der eigenen 
Würde wie mit der Würde anderer vollzieht sich in der konkreten 
Welt all solcher Unterschiede; der Respekt vor der Würde des Men­
schen schließt die Achtung seiner Individualität und Unverwechsel- 
barkeit, damit aber auch die Achtung seiner Endlichkeit und Be­
grenztheit ein. Zur Individualität und Unverwechselbarkeit der Men­
schen und insofern auch zu ihrer Würde gehört insofern auch, daß 

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihnen ihre Taten zugerechnet, ihre' Fehlleistungen vorgehalten und 
ihre Leistungen anerkannt werden. Es wäre ja auch ein offenkundiger 
Angriff auf die Würde des Menschen, wenn seine Verantwortung für 
die eigenen Taten wie die eigenen Untaten schlechterdings abgestrit­
ten und ignoriert würde; insofern gehört auch Schuldfähigkeit zur 
Würde des Menschen.
Aber das geschieht alles unter der Voraussetzung, daß in jedem Men­
schen eine Person gesehen wird und eben nicht nur ein Täter oder 
Untäter. Keine noch so „übermenschliche“ Tat gibt deshalb einen 
Anlaß, eine Person so mit ihrer Tat zu identifizieren, daß wir sie zum 
„Übermenschen“ erklären; und keine noch so „unmenschliche“ Tat 
kann es rechtfertigen, daß wir eine Person vollständig mit ihrer Tat 
gleichsetzen und deshalb zum „Unmenschen“ erklären. In beiden 
Hinsichten gilt vielmehr der Satz: „Die Würde des Menschen ist un­
antastbar. Sie zu achten und zu schützen ist Verpflichtung aller staatli­
chen Gewalt.“37
Man übergeht in der rechtsethischen und verfassungsrechtlichen De­
batte zumeist die Verwurzelung dieses Grundsatzes im Zusammen­
hang von Rechtfertigung und Recht. Das geschieht aus naheliegenden 
Gründen. Die säkulare Rechtsordnung entfaltet ihre verpflichtende 
Wirkung unabhängig von religiösen Voraussetzungen und weltan­
schaulichen Vorgaben. Sie muß insofern auch einer säkularen Inter­
pretation zugänglich sein. Nichtreligiöse Interpretationen des Men­
schenwürdegedankens können und dürfen insofern in ihrer Legitimität 
nicht bestritten werden. Aber zugleich ist der Hinweis nötig: Eine 
radikal gedachte Vorordnung der Person vor ihre Taten läßt sich ohne 
einen expliziten Gottesbezug nur schwer, wenn überhaupt begrün­
den.38 Ein Begriff der menschlichen Würde, der nicht in einem beson­
deren Vermögen des Menschen begründet ist und deshalb auch jede 
Abstufung dieser Würde gemäß den unterschiedlichen Ausprägungen 
dieses Vermögens abwehrt, ist nur begründbar, wenn der Mensch in 

37 Art. 1 Abs.l GG.
38 Michael Perry hat daraus den unausweichlich religiösen Charakter des Gedankens 

der Menschenrechte abgeleitet: M. J. Perry, The Idea of Human Rights. Four In- 
quiries, New York/Oxford 1998.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem Sein auf ein anderes seiner selbst, eben auf die Wirklichkeit 
Gottes bezogen ist. Deshalb erweist sich der Gedanke der Entspre­
chung des Menschen zu Gott, also der Gedanke der Gottebenbildlich­
keit, als Schlüssel zum Verständnis menschlicher Würde.
Diese Würde ist wirklich radikal gedacht; sie kommt den Menschen 
unabhängig von ihren Taten wie von ihrem Glauben zu. Ob ein 
Mensch sich selbst reflexiv zu dem gerade beschriebenen Grund sei­
ner Würde ins Verhältnis setzt, hat keine Auswirkung darauf, ob ihm 
diese Würde zukommt. Für alle gilt in gleicher Weise der Vorrang der 
Person vor ihren Taten. Dieser Vorrang schließt, so läßt sich dieser 
Gedanke auch auf andere Weise zusammenfassen, das Recht der Ge­
wissens- und Religionsfreiheit als ein fundamentales Grundrecht ein. 
Deshalb ist es kein Zufall, daß in der Reformation beides zugleich 
entdeckt wurde: das Evangelium der Rechtfertigung und das Grund­
recht auf die Freiheit des Gewissens und der Religion.
Die praktischen Auswirkungen des hier entfalteten Gedankens gehen 
darüber aber weit hinaus. Ich erwähne nur das staatliche Strafrecht 
mitsamt dem Strafvollzug als ein sehr illustratives Beispiel dafür, was 
es bedeutet, den Vorrang der Person vor ihren Taten anzuerkennen. 
Daß auch dem straffällig Gewordenen eine unantastbare Würde zu­
kommt, bildet den entscheidenden Grund dafür, daß die Todesstrafe 
nicht zu den Möglichkeiten staatlichen Strafens gehört. Daß die Wür­
de der Täter im Strafrecht ebenso zur Geltung kommen muß wie die 
Würde der Opfer, hat ebenfalls hierin seinen Grund.39 Ebenso zeigt 
sich im Umgang einer Gesellschaft mit denen, die in ihrer eigenen 
Leistungsfähigkeit eingeschränkt sind oder durch die Umstände an 
eigener Leistung gehindert sind, ob diese Gesellschaft den Vorrang 
der Person vor ihren Taten verstanden hat. Das Verhältnis der Gesell­
schaft zu Kindern und Alten, zu Behinderten und Kranken, aber auch 
zu Arbeitslosen und Sozialhilfebedürftigen empfangt daraus seine 
spezifische Beleuchtung und Begründung. Schließlich aber kann die 
Unterscheidung zwischen einer Person und ihren Taten auch dazu 

39 Dazu ausführlicher W. Huber, Sicherheit und Freiheit. Theologisch-ethische 
Überlegungen zu Strafe und Sicherheitsverwahrung, MS 2000.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhelfen, die Leistungen eines Menschen ins rechte Licht zu rücken 
und auch bei Mächtigen und Einflußreichen die Taten zu würdigen 
und nicht nur die Untaten zu beleuchten, die dann der verbreiteten 
Verachtung „derer da oben“ eine willkommene Bestätigung liefern.
Ist es an der Zeit, so habe ich gefragt, den inneren Zusammenhang zwi­
schen Religion und Recht neu ins Bewußtsein zu heben? Ich habe dafür 
zunächst zwei Gründe genannt: Zum Gespräch mit anderen Rechtskul­
turen und der Rolle von Religion in ihnen werden wir nur fähig sein, 
wenn wir diesen Zusammenhang auch in der eigenen Rechtskultur nicht 
verdrängen. So hieß die eine Antwort, der ich die zweite Antwort hinzu­
fugte: Wenn wir im Zeitalter der Globalisierung auf planetarische 
Rechtsstrukturen sinnen wollen, müssen wir auch die Frage nach deren 
Verankerung in einem planetarischen Ethos neu stellen.
Inzwischen hat sich aus unseren Überlegungen eine dritte Antwort 
ergeben, die vielleicht beides miteinander verbindet: die Aufmerk­
samkeit für die Besonderheiten unserer Tradition und den Beitrag zu 
dem planetarischen Recht, das heute notwendig ist. Das Verbindende 
liegt in einem Menschenbild des Rechts, das seine radikale Begrün­
dung im Gedanken der Rechtfertigung findet: in der Vorordnung der 
Person vor ihre Taten, in der Anerkennung einer gleichen Würde jeder 
menschlichen Person, die Respekt fordert unabhängig von all dem, 
was Menschen voneinander unterscheidet. Der Pluralität, in der Men­
schen leben und ihr Leben gestalten, werden wir nur gewachsen sein, 
wenn wir die Gleichheit der Würde achten, die sie zu Menschen 
macht. Darin liegt die Bedeutung des Themas „Rechtfertigung und 
Recht“ für die Rechtskultur des 21. Jahrhunderts.

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfgang Huber
Geboren 1942 in Straßburg

Studium der Theologie in Heidelberg, Göttingen und Tübingen
1966
1968-1980

Promotion, dann Vikar und Pfarrer in Württemberg
Mitarbeiter und stellvertretender Leiter der Forschungsstätte der 
Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg

1972
1980-1984
1983- 1985
1984- 1994
1989
seit 1.5.1994
seit 1995

Habilitation
Professor der Sozialethik an der Unuversität Marburg
Präsident des Deutschen Evangelischen Kirchentages
Professor für Systematische Theologie an der Universität Heidelberg 
Lilly Visting Professor an der Emory University in Atlanta/USA 
Bischof der Evangelischen Landeskirche in Berlin-Brandenburg 
Honorar-Professor an der Humboldt-Universität zu Berlin und der 
Universität Heidelberg

seit 1997 
seit 1998

Mitglied des Rates der Evangelischen Kirche Deutschalnd
Mitglied des Zentral- und des Exekutivausschusses des Ökumenischen 
Rates der Kirchen

Neueste Buchveröffentlichungen

• Gerechtigkeit und Recht, Grundlinien christlicher Rechtsethik, Gütersloh 1996
• Zur Freiheit berufen. Biblische Einsichten, Gütersloh 1996,2. Aufl. 1999
• Meine Hoffnung ist größer als meine Angst. Ein Bischof zu Glauben, Kirche und 

Gesellschaft, Interviews mit Stefan Berg, Berlin 1996
• Kirche in der Zeitenwende, Gütersloh 1998, TB 1999

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft 1: Arthur Kaufmann: Theorie der Gerechtigkeit. Problemgeschicht­
liche Betrachtungen, 1984, 51 S., 19,80 DM

Heft 3: Niklas Luhmann: Die soziologische Beobachtung des Rechts, 
1986, 48 S„ 16,80 DM

Heft 4: Ernst-Wolfgang Böckenförde: Die verfassunggebende Gewalt des 
Volkes - Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts, 1986, 34 S.,
16.80 DM

Heft 5: Ralf Dreier: Rechtsbegriff und Rechtsidee. Kants Rechtsbegriff und 
seine Bedeutung für die gegenwärtige Diskussion, 1986, 37 S.,
18.80 DM

Heft 6: Günter Dux: Der Täter hinter dem Tim. Zur soziologischen Kritik 
der Schuld, 1988, 58 S„ 24,- DM

Heft 7: Franz Bydlinski: Recht, Methode und Jurisprudenz, 1987,46 S.,
19.80 DM

Heft 8: Martin Kriele: Freiheit und „Befreiung“. Gibt es eine Rangordnung 
der Menschenrechte?, 1988. 52 S., 26,- DM

Heft 9: Manfred Rehbinder: Fortschritte und Entwicklungstendenzen 
einer Soziologie der Justiz, 1989, 63 S., 26,- DM

Heft 10: Klaus Lüderssen: Die Krise des öffentlichen Strafanspruchs, 
1989, 62 S„ 26,- DM

Heft 11: Norbert Hoerster: Verteidigung des Rechtspositivismus, 
1989,31 S„ 26,-DM

Heft 12: Guiseppe Duso: Der Begriff der Repräsentation bei Hegel und das 
moderne Problem der politischen Einheit, 1990, 55 S., 24,- DM

Heft 13: Otfried Höffe: Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt 
der Moderne, 1991, 37 S., 18,- DM

Heft 14: Klaus F. Röhl: Die Gerechtigkeitstheorie des Aristoteles aus der 
Sicht sozialpsychologischer Gerechtigkeitsforschung, 
1992, 59 S„ 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft 15: Hans Albert: Rechtswissenschaft als Realwissenschaft. Das Recht 
als soziale Tatsache und die Aufgabe der Jurisprudenz, 1993, 37 S., 
19,-DM

Heft 16: Gerd Irrlitz: Moral und Methode. Die Struktur in Kants Moral­
philosophie und die Diskursethik, 1994, 56 S„ 26,- DM

Heft 17: Hasso Hofmann: Gebot, Vertrag, Sitte. Die Urformen der 
Begründung von Rechtsverbindlichkeit, 1993, 49 S„ 26,- DM

Heft 18: Klaus Adomeit: Das bürgerliche Recht, das Bürgerliche 
Gesetzbuch und die bürgerliche Gesellschaft, 1996, 42 S„ 26,- 
DM

Heft 19: Wolgang Schild: Schuld und Unfreiheit. Gedanken zur Strafjustiz 
und Psychoanalyse in Leonhard Franks »Die Ursache«, 1996, 50 S., 
26,- DM

Heft 20: Kurt Seelmann: Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur 
Moderne. Die Geburt des neuzeitlichen Naturrechts in der iberischen 
Spätscholastik. 1997, 36 S„ 22,- DM

Heft 21: Winfried Brügger: Menschenwürde, Menschenrechte, Grundrechte. 
1997, 54 S„ brosch., 28,- DM

Heft 22: Michael Stolleis: Rechtsgeschichte als Kunstprodukt. Zur 
Entbehrlichkeit von „Begriff* und „Tatsache“, 1997, 30 S„ brosch., 
24,- DM

Heft 23: Gertrude Lübbe-WoJff: Recht und Moral im Umweltschutz.
1999, 49 S„ brosch., 28,- DM

Heft 24: Robert Walter: Hans Kelsens Rechtslehre.
1999, 37 S„ brosch., 26,- DM

Heft 25: Stefan Breuer: Georg Jellinek und Max Weber. Von der sozialen 
zur soziologischen Staatslehre, 1999, 39 S„ brosch., 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902362 - am 17.01.2026, 16:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902362
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Rechtfertigung und Recht

