
Jörg Requate

Liberalismus und Zivilcourage im Kaiserreich

Das Deutsche Kaiserreich war, wie Hans-Peter Ullmann und andere zu Recht
betont haben, ein „Gebilde ‚zwischen den Zeiten‘“.1 In wirtschaftlicher und
sozialer Hinsicht galt dies ebenso wie in kultureller und politischer. Das Kai-
serreich erlebte den Durchbruch zur Hochmoderne. Die Industrialisierung und
die Urbanisierung veränderten vor allem das Leben in der Stadt dramatisch,
die moderne Klassengesellschaft nahm klare Konturen an, die Kommunikati-
onsbedingungen veränderten das kulturelle Leben in tiefgreifender Weise, und
auf politischer Ebene erlebte das Kaiserreich mit dem Aufstieg der Parteien
und Verbände eine zunehmende Ausprägung demokratischer Strukturen eben-
so wie den Übergang von einer Honoratioren- zu einer Massenpolitik. Das
deutsche Kaiserreich war zwar nach heutigen Maßstäben keine durch und
durch demokratische Gesellschaft. Im Kulturkampf und in der Zeit des Sozia-
listengesetzes ging die Regierung mit erheblicher Härte gegen bestimmte ge-
sellschaftliche Gruppen – Katholiken und Sozialdemokraten – vor und ver-
weigerte ihnen wesentliche Grundrechte. Dennoch war das Kaiserreich insge-
samt eine sich zunehmend demokratisierende, pluralistische Zivilgesellschaft
mit eindeutig rechtsstaatlichen Strukturen.2

Was bedeutet dies nun für die Frage nach der Zivilcourage? Das Risiko, das
jemand einging, der auf seine eigenen oder die Freiheitsrechte anderer pochte,
war unter diesen Voraussetzungen ganz gewiss um ein vielfaches geringer als
in modernen Diktaturen, aber auch geringer als im Vormärz. Doch auch im
Kaiserreich waren sowohl die Presse als auch die Justiz einer Vielzahl staat-
licher, um nicht zu sagen obrigkeitsstaatlicher Eingriffe ausgesetzt, die durch-
aus einigen Raum für mehr oder weniger couragiertes Verhalten in der Aus-
einandersetzung um Freiheitsrechte zuließen. Für den Liberalismus hatte sich
schon mit der Gründung des Kaiserreichs das Koordinatensystem gänzlich
verschoben. Ein zentrales Ziel, die Schaffung eines Nationalstaates, war er-
reicht, und die Liberalen waren faktisch zur Regierungspartei aufgestiegen.
Die vielfältigen Flügelkämpfe, Spaltungen und Fusionen zeugen davon, wie
schwer sich der Liberalismus in seiner Breite damit tat, eine gemeinsame

1 Hans-Peter Ullmann: Das Deutsche Kaiserreich 1871 – 1918. Frankfurt a. M. 1995, S. 7.
2 Anstelle einer langen Literaturliste vgl. zum Stand der Kaiserreichforschung und den laufenden

Kontroversen Sven Oliver Müller/Cornelius Torp (Hrsg.): Das deutsche Kaiserreich in der
Kontroverse. Göttingen 2009 sowie Ewald Frie: Das Deutsche Kaiserreich: Darmstadt 2004.

71

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Antwort auf die massiven Veränderungen und Herausforderungen zu finden.
Entsprechend uneinheitlich war die Haltung der Liberalen zu den Individual-
rechten. Hatten sie sich im Vormärz noch in hohem Maße über die Forderung
nach Individualrechten definiert, sahen sich vor allem die Nationalliberalen im
Kaiserreich eng an der Seite des neu gegründeten Nationalstaats. Das bedeutet
allerdings auch, dass das Kaiserreich die Phase war, in der das Verhältnis von
Liberalismus und Zivilcourage vielleicht die größte Trübung erfahren hat. Wo
insbesondere bei den Göttinger Sieben der Liberalismus die Grundlage für
ihren couragierten Protest bildete, war zumindest ein großer Teil der Liberalen
im Kaiserreich – insbesondere in der Bismarckzeit – auf der Seite derjenigen
zu finden, die die Freiheitsrechte insbesondere gegen Katholiken und Sozial-
demokraten massiv einschränkten. Zivilcourage, so könnte man zugespitzt sa-
gen, war hier nicht mit dem Liberalismus, sondern gegen ihn – oder doch zu-
mindest gegen weite Teile des Liberalismus – notwendig.

Trotz der insgesamt enorm breiten Literatur zum Liberalismus sind Unter-
suchungen zur Praxis des Liberalismus gegenüber Studien zur Parteien- und
Ideengeschichte des Liberalismus immer noch unterrepräsentiert.3 Die Frage
nach dem Verhältnis von Zivilcourage und Liberalismus zielt nun tatsächlich
unmittelbar auf die liberale Praxis bzw. das Verhältnis von Theorie und Praxis
im Liberalismus. Die Suche nach Zivilcourage könnte ohne Zweifel an vielen
Punkten ansetzen, so dass zunächst eine thematische Fokussierung unver-
zichtbar ist. Dabei scheint es sinnvoll, insbesondere auf die Bereiche zu bli-
cken, die für die Konstituierung des Liberalismus eine zentrale Rolle gespielt
haben, deren Durchsetzung aber alles andere als selbstverständlich war. Dies
gilt auf der einen Seite für die Pressefreiheit und auf der anderen Seite für das
Versprechen der Liberalen von rechtlicher Gleichbehandlung und Emanzipa-
tion auch für jene gesellschaftlichen Gruppen, die davon am Anfang des 19.
Jahrhunderts noch weit entfernt waren, und zwar für Frauen und Juden.

Daher soll im Folgenden nachgezeichnet werden, wie sich die Liberalen
nach der 48er Revolution und insbesondere im Kaiserreich erstens gegenüber
Maßnahmen verhielten, die die Pressefreiheit trotz der Abschaffung der Zensur
und der Festschreibung der Pressefreiheit im Reichspressegesetz von 1874
weiter einschränkten. Zweitens wird knapp skizziert werden, wie sich die Li-
beralen gegenüber dem aufkommenden Antisemitismus im Kaiserreich ver-
hielten und welcher Stellenwert hier dem Aspekt der Zivilcourage zuzuschrei-
ben ist. Drittens schließlich soll kurz der Frage nachgegangen werden, in wel-
chem Zusammenhang Zivilcourage und Liberalismus im Kampf um Frauen-
rechte in der Zeit des Kaiserreichs standen.

3 Angelika Schaser/Stefanie Schüler-Springorum (Hrsg.): Liberalismus und Emanzipation. In-
und Exklusionsprozesse im Kaiserreich und in der Weimarer Republik. Stuttgart 2010, S. 15 f.

72

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Liberalismus und Pressefreiheit

Pressefreiheit bildete im Vormärz das zentrale Freiheitsrecht schlechthin, auf
das alle Diskussionen um Freiheitsrechte immer wieder zuliefen.4 Unter den
Bedingungen der Zensur konnte jede Veröffentlichung letztlich zu einem
Gradmesser für ein mehr oder weniger couragiertes Verhalten werden, zumal
es sich per definitionem auf der öffentlichen Bühne abspielte. Es gehört zu den
bleibenden Errungenschaften der 48er Revolution, dass die Vorzensur abge-
schafft und auch danach nicht wieder eingeführt wurde.5 Das bedeutete aller-
dings keineswegs, dass die Presse nun frei war. Mit der Konzessionspflicht,
der Stempelsteuer, dem Zwang, eine Kaution zu stellen, und der permanenten
Bedrohung durch die Beschlagnahmung blieb das Publizieren eine Beschäfti-
gung, die immer wieder zu Konflikten mit dem Staat führte und durchaus mit
einem nicht unerheblichen Risiko verbunden sein konnte. Zudem kam nach
der Abschaffung der Vorzensur ein neuer Akteur ins Spiel, und zwar die Jus-
tiz.6

Denn mit der Abschaffung der Zensur war nicht mehr unmittelbar die Exe-
kutive in Form der Polizei, sondern die Judikative, also die Gerichte, für die
Frage zuständig, was erlaubt war und was nicht. Die Polizei blieb allerdings
ebenfalls im Spiel, da sie die Zeitungen bei Verdacht auf unrechtmäßige Ver-
öffentlichungen beschlagnahmen konnte, wovon sie in den 1850er Jahren auch
umfangreich Gebrauch machte. Die Entscheidung über die Rechtmäßigkeit der
Veröffentlichung bzw. der Beschlagnahme lag jedoch bei der Justiz. Die Zwei-
er-Konstellation aus Publizisten und Staatsgewalt wurde somit zu einer Dreier-
Konstellation, indem die Justiz hinzukam und eine entscheidende Rolle erhielt.
Nominell unabhängig, faktisch aber auch dem Druck des Staates ausgesetzt,
musste die Justiz ihre neue Rolle erst finden und mussten die Richter entschei-
den, ob sie sich im Zweifel eher auf Seite des Staates oder auf die Seite der
Presse schlugen.7

4 Vgl hierzu Franz Schneider: Presse, Pressefreiheit, Zensur, in: Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hrsg. v. Otto Brunner,
Werner Conze u. Reinhart Koselleck, Bd. 4, Stuttgart 1978, S. 899-921 sowie als neuere Un-
tersuchung Martin M. Arnold: Pressefreiheit und Zensur im Baden des Vormärz – Im Span-
nungsfeld zwischen Bundestreue und Liberalismus. Berlin 2003.

5 Vgl. Eberhard Naujoks: Die parlamentarische Entstehung des Reichspressegesetzes in der
Bismarckzeit (1848/74), Düsseldorf 1975, S. 15ff.

6 Wolfram Siemann: Von der offenen zur mittelbaren Kontrolle. Der Wandel in der deutschen
Preßgesetzgebung und Zensurpraxis des 19. Jahrhunderts, in: Herbert G. Göpfert u. Erdmann
Weyrauch (Hrsg.): „Unmoralisch an sich...“ Zensur im 18. und 19. Jahrhundert. Wiesbaden
1988, S. 293-308.

7 Zusammenfassend hierzu Jörg Requate: Journalismus als Beruf. Entstehung und Entwicklung
des Journalistenberufs im 19. Jahrhundert. Deutschland im internationalen Vergleich. Göttin-
gen 1995, S. 244ff.

73

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Damit veränderten sich auch die Parameter für das Verhältnis von Zivil-
courage und Liberalismus. Wie verstand die Richterschaft ihre Rolle? Ver-
schaffte sie der Presse einen größeren Freiraum? Belohnte sie deren etwaigen
Mut? War es am Ende gar nicht mehr besonders mutig, sich mit dem Staat
anzulegen, weil die Justiz die Presse schützte? War von der Justiz und den
einzelnen Richtern ihrerseits ein gewisses Maß an Zivilcourage nötig, sich ge-
gen die Anforderungen des Staates durchzusetzen?

Die Liste der Fragen ließe sich beliebig verlängern. Zentral aber scheint mir
zu sein, dass nach dem Übergang vom polizeigetragenen Zensur- zum rich-
terlich getragenen Justizsystem Staatsgewalt, Justiz und Presse oder anders
ausgedrückt, die zweite, dritte und vierte Gewalt das Spannungsfeld bildeten,
in dem zu einem erheblichen Maße die Freiheitsrechte teils ausgekämpft, teils
ausgehandelt wurden. Auf dieses Spannungsfeld soll daher im Folgenden der
Fokus gerichtet werden. Dabei soll der zeitliche Rahmen etwas nach „vorne“
um die Zeit des Nachmärz erweitert werden, um auf diese Weise den Verän-
derungsprozess in der genannten Dreier-Konstellation von Presse, Staat und
Justiz besser in den Blick zu bekommen.

Im Wesentlichen sind dabei drei Phasen zu unterscheiden: die Zeit bis zur
Gründung des Kaiserreichs bzw. bis zum Reichspressegesetz von 1874, die
Zeit bis 1890 und dem Ende des Sozialistengesetzes und dann die Zeit bis 1914.
Im Zentrum wird also für diese drei Phasen die Frage nach dem Verhältnis von
Justiz und Presse stehen und danach, was dies für das fundamentale Recht der
Pressefreiheit bedeutete.

Blickt man also zunächst auf die Zeit des Nachmärz, wird schnell klar, dass
die Polizei nicht davon begeistert war, mit der Justiz eine neue Mitspielerin
auf dem Feld der Pressekontrolle zu haben. So klagte der Berliner Polizeiprä-
sident Carl Ludwig von Hinckeldey nicht nur über die Haltung der Gerichte,
sondern sogar der Staatsanwaltschaft. Seine Tätigkeit „im Interesse der Re-
gierung“ werde durch die Staatsanwaltschaft „geradezu compromittiert“, em-
pörte sich Hinckeldey, da sich diese seiner Auffassung nach zu sehr an das
Pressegesetz anlehnte, das „wenigstens dem Wortlaut nach“ die Arbeit der
Verwaltungsbehörden lähme.8 Das Pressegesetz von 1851 sah als Möglichkeit
zur Unterdrückung unliebsamer Veröffentlichungen insbesondere die Be-
schlagnahmung vor. Ein Ärgernis bildete dieses Mittel jedoch nicht nur für die
Zeitungen, sondern auch für die Behörden. Denn im täglichen Kampf mit der
Uhr wurde versucht, mit Hilfe der Beschlagnahme die Zensur zu ersetzen. Fast
alle nach Ende der Revolution von 1848 erlassenen Pressegesetze sahen vor,
dass ein Pflichtexemplar jeder Zeitungsausgabe bei der örtlichen

8 Zit. nach Michael Behnen: Das Preußische Wochenblatt (1851-1861). Nationalkonservative
Publizistik gegen Ständestaat und Polizeistaat. Göttingen 1971, S. 23; Naujoks (wie Anm. 5)
S. 24 f.

74

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Polizeibehörde abgegeben wurde. Wenn die Beschlagnahmung erfolgreich
sein wollte, musste sie so schnell wie möglich vonstatten gehen. Das bedeutete,
dass Nacht für Nacht die Zeitungen von Lektoren daraufhin geprüft wurden,
ob eine Beschlagnahme nötig war oder nicht. Strittig war daher auch der Zeit-
punkt der Ablieferung des Pflichtexemplars. Zwar sah das preußische Presse-
gesetz vor, dass diese zu erfolgen habe, sobald die Austeilung oder Versendung
begonnen habe. Der Berliner Polizeipräsident von Hinckeldey verlangte je-
doch, dass die Zeitungen bereits eine Stunde vor der Verteilung bei den Poli-
zeibehörden abgegeben werden sollten. Die vollständige Beschlagnahme einer
Ausgabe gelang der Polizei trotzdem nur selten. Von rund 10.000 Exemplaren,
die die Kölnische Zeitung Mitte der 1850er Jahre verkaufte, bekam die Polizei
mal 2.000, mal 4.000, aber auch mal 7.000 Exemplare zu fassen.9 Je schneller
die Beschlagnahme verfügt wurde, umso „erfolgreicher“ ließ sie sich durch-
setzen.

Darüber, wie viele Beschlagnahmungen insgesamt in den verschiedenen
Jahren und den verschiedenen Regionen vorgenommen worden sind, ist wenig
bekannt. Generell lässt sich davon ausgehen, dass wohl kaum eine Zeitung, die
in irgendeiner Weise oppositionelle, also insbesondere liberale Anschauungen
verbreitete, von diesem Mittel der Schikane ganz verschont blieb. Wie wenig
die Praxis der Beschlagnahme von objektiven gesetzlichen Bestimmungen,
sondern vielmehr von dem politischen Gesamtklima abhängig war, zeigt eine
kleine Statistik der Beschlagnahmungen der in Berlin erscheinenden liberalen
Nationalzeitung. Zwischen 1849 und 1858 wurde die Zeitung 17mal beschlag-
nahmt, nach Beginn der „Neuen Ära“, in den Jahren 1859 und 1860 kein-
und 1861 einmal. Zwischen 1862 und 1865 konfiszierte die Polizei insgesamt
19 Ausgaben, wobei auf 1863, das Jahr der Bismarckschen Presseordonnanz,
allein zehn Beschlagnahmungen fielen. In den Jahren 1867 und 1868 kam es
zu je zwei und in den Jahren 1870, 72 und 73 schließlich noch zu je einer
Konfiszierung.10

Genauere Zahlen zu den vorgenommenen Beschlagnahmungen liegen bis-
lang nur für Bayern vor. Im Zusammenhang mit der Diskussion um das ge-
plante Reichspressegesetz Anfang der siebziger Jahre veranlassten die Ver-
antwortlichen des 7. Deutschen Journalistentags, der Ende Juli 1872 in Mün-
chen stattfand, eine diesbezügliche Untersuchung. Ermittelt wurden für die
Jahre zwischen 1850 und 1857 insgesamt 2.520 Fälle von Beschlagnahmungen
in Bayern. Absolut an der Spitze lag dabei der Nürnberger Kurier, gegen den
die Behörden offenbar einen regelrechten Krieg führten: Im Frühjahr 1853
wurde die Zeitung innerhalb von drei Monaten 53mal konfisziert. Damit

9 Vgl. Karl Buchheim: Die Geschichte der Kölnischen Zeitung, ihrer Besitzer und Mitarbeiter
Bd. 3. Köln 1976, S. 212 u. 222.

10 Vgl. Ernst Friehe: Geschichte der Nationalzeitung 1848-78. Diss. Leipzig 1933, S. 96.

75

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


erschien das Blatt seltener ungehindert, als dass es konfisziert wurde. Ohne
auch nur annähernd an diese Dimension heranzureichen, mussten auch Zei-
tungen wie der Münchner Volksbote, die Augsburger Postzeitung oder der
Fränkische Kurier in den fünfziger Jahren immer wieder Beschlagnahmen
über sich ergehen lassen. Zwischen 1850 und 1857 wurden diese Zeitungen
jeweils knapp 90mal konfisziert. Die Untersuchung des Journalistentages soll-
te vor allem die Willkür deutlich machen, mit der die Zeitungen in der Regel
beschlagnahmt wurden: In nur 1.375 der 2.520 Fälle kam es überhaupt zur
Einleitung einer gerichtlichen Untersuchung. Zu einer Verhandlung kam es
schließlich in 86 Fällen, und lediglich in 27 Fällen wurde der Angeklagte tat-
sächlich verurteilt.11

Die Zahlen belegen zweierlei: Zum einen zeigt sich, dass die Polizei sehr
wenig Bereitschaft erkennen ließ, der Justiz die Bekämpfung von unliebsamen
Veröffentlichungen zu überlassen. Die Polizei versuchte, die vorhandenen ge-
setzlichen Möglichkeiten soweit wie möglich auszudehnen, um die Zeitungen
einzuschüchtern und zur Selbstzensur zu zwingen. Denn Beschlagnahme be-
deutete immer auch einen wirtschaftlichen Schaden, und die Verleger ver-
suchten, dieser nach Möglichkeit zu entgehen. Als noch im Jahr 1870 die li-
berale Vossische Zeitung kurz hintereinander drei Beschlagnahmungen wegen
unliebsamer Leitartikel hinnehmen musste – darunter eine vorwiegend mit
Anzeigen gefüllte 88-seitige Sonntagsausgabe ‑, verzichtete man für einige
Wochen auf die Leitartikel. Die Maßnahme der Polizei hatte damit Wirkung
gezeigt, obwohl die Staatsanwaltschaft die Artikel später freigab.12

Zum anderen belegen die Zahlen, dass die Justiz in dieser Phase ihrerseits
bestrebt war, den Spielraum für die Presse möglichst auszuweiten und ihnen
deutlich mehr Freiheit zuzubilligen als die Polizei. Auf die Frage nach der
Zivilcourage zugeschnitten, bedeutete dies, dass die Justiz die Presse durchaus
darin bestärkte, Mut im Umgang mit der Polizei zu zeigen. Gerade die liberalen
Journalisten und Verleger waren damit in der nicht ganz einfachen Situation,
oftmals entscheiden zu müssen, ob sie im Vertrauen auf die Justiz den Konflikt
mit der Polizei riskierten oder nicht.

Mit dem Kaiserreich setzte nun in vielerlei Hinsicht eine neue Phase ein –
einmal für den Liberalismus insgesamt, damit aber auch für das bis dahin
weitgehend ungebrochene Verhältnis der Liberalen zu den Freiheitsrechten.
Es ist hier nicht der Platz, ausführlich auf die Rolle der Liberalen im Kultur-
kampf und ihre Haltung gegenüber dem Sozialistengesetz einzugehen. Den-
noch ist es wichtig, gerade in diesem Zusammenhang deutlich zu machen, wie
sehr sich die bis dahin geltenden klaren Fronten im Kampf um die

11 Vgl. Lothar Kuppelmayr: Die Tageszeitungen in Bayern, in: Max Spindler (Hrsg.): Handbuch
der bayerischen Geschichte Bd. IV/2. München 1975, S. 1146-1173, hier S. 1147.

12 Vgl. Arend Buchholtz: Die Vossische Zeitung. Geschichtliche Rückblicke auf drei Jahrhun-
derte. Berlin 1904, S. 165.

76

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Freiheitsrechte nun verschoben. Waren es bis dahin im Wesentlichen die li-
beralen Zeitungen gewesen, die um Freiheitsrechte kämpften, veränderte sich
diese Situation seit den ausgehenden 1860er Jahren grundlegend: Der Markt
der politischen Zeitungen diversifizierte sich erheblich, und neben die liberalen
Blätter traten nun vor allem katholische und sozialdemokratische Zeitungen,
die das liberale Prinzip der Presse- und der Meinungsfreiheit nun auch für sich
reklamierten. Das Festhalten an dem politischen Prinzip des Eintretens für die
Freiheitsrechte fiel – um es vorsichtig auszudrücken – insbesondere den Na-
tionalliberalen gerade in den 1870er und 1880er Jahren enorm schwer. Mit dem
Kulturkampf und dem Sozialistengesetz verlangten die Nationalliberalen den
Katholiken und Sozialdemokraten jenes Maß an Standhaftigkeit ab, das im
Vormärz und in den Jahren nach der 48er Revolution manch engagierter Li-
beraler hatte zeigen müssen. Eine Schlüsselstellung fiel in diesem Kontext den
Journalisten zu. Denn auf der einen Seite konnte der Journalismus ein Auf-
fangbecken für diejenigen sein, denen aufgrund ihres politischen Engagements
Karrieren im Staatsdienst verwehrt blieben. Auf der anderen Seite war die
journalistische Tätigkeit eine, mit der man sich qua definitionem öffentlich
exponierte und damit im Blickpunkt von Polizei und Justiz stand.

Drei solcher Karrieren seien hier kurz exemplarisch nachgezeichnet: Als
Karl Heinrich Brüggemann 1845 Redakteur der Kölnischen Zeitung wurde und
sie sogleich als Chefredakteur übernahm, hatte er schon ein bewegtes politi-
sches Leben hinter sich. Aus einem bürgerlichem Elternhaus stammend, stu-
dierte er seit 1829 zunächst in Bonn und dann in Heidelberg Staatswissen-
schaften. Er trat einer Burschenschaft sowie dem Heidelberger Polenkomitee
bei und nahm am Hambacher Fest teil. Eine Rede, die Brüggemann wenig
später auf einem weiteren politischen Volksfest hielt, brachte ihm die erste
Verhaftung ein. Er wurde schon bald wieder entlassen mit der Verpflichtung,
am Ort zu bleiben, erhielt aber kurze Zeit später die Genehmigung, nach
Mannheim zu gehen, wo er vertretungsweise den radikalen Wächter am Rhein
redigierte. Nach fünf Nummern verhaftete man ihn erneut und lieferte ihn nach
Preußen aus, wo er 1836 in einem Massenprozess zum Tode verurteilt wurde.
Nachdem 1837 die Strafe in 15 Jahre Haft umgewandelt worden war, kam er
schließlich 1840 frei. Brüggemann bereitete sich anschließend mit der Schrift
„Lists nationales System der politischen Ökonomie“ auf eine Laufbahn an der
Universität vor, die aber vom preußischen Kultusminister Eichhorn vereitelt
wurde. Daraufhin schlug er sich eine Zeitlang als freier Journalist durch, bevor
er 1845 schließlich Chefredakteur der Kölnischen Zeitung wurde. 1855 musste
Brüggemann auf Druck der preußischen Regierung zwar die Chefredaktion

77

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


aufgeben, blieb aber bis zwei Jahre vor seinem Tod im Jahr 1887 weiter Re-
dakteur.13 Brüggemanns Lebensweg zeigt sehr deutlich, wie ihn sein politi-
sches Engagement, i. e. seine Zivilcourage zunächst ins Gefängnis und um die
Universitätslaufbahn brachte, ihn dann aber mittelbar auch für eine exponierte
journalistische Leitungsfunktion qualifizierte.

Ähnliches galt auch für Hermann Heinrich Becker, den späteren Reichs-
tagsabgeordneten der Fortschrittspartei und Oberbürgermeister von Dortmund
und Köln. Becker hatte die juristische Laufbahn eingeschlagen und griff wie
viele andere bei Ausbruch der 48er Revolution zur Feder. Er redigierte 1848
die Westdeutsche Zeitung und arbeitete an anderen Blättern mit, was ihn
schließlich zum Mitangeklagten im sog. „Kommunistenprozess“ machte und
ihm eine fünfjährige Haftzeit einbrachte. Aus dem Justizdienst längst entlas-
sen, musste er sich 1856 nach Absitzen der Strafe eine neue berufliche Tätigkeit
suchen. Zunächst im kaufmännischen Bereich beschäftigt, engagierte er sich
schnell wieder politisch und wurde bereits 1862 für die Fortschrittspartei in
den preußischen Landtag gewählt. Gleichzeitig übernahm er die Redaktion der
Niederrheinischen Volkszeitung, die bald darauf in Rheinische Zeitung umbe-
nannt wurde, und blieb dort für drei Jahre. Nach zwei weiteren Jahren als
Journalist ging er ganz in die Politik, wurde 1867 zunächst Oberbürgermeister
von Dortmund und 1875 von Köln.14 Auch Becker brachte sein politisch-pu-
blizistisches Engagement um seine ursprünglich geplante Karriere, führte ihn
aber später in ein politisches Amt.

War es bei Brüggemann und Becker ihre liberale Haltung, die ihre Karriere
im Vormärz und in der Restaurationszeit zunächst stoppen ließ, zeigt der Fall
des katholischen Journalisten Hermann Cardauns, dass im Kaiserreich auch
Katholiken für ihr politisches Engagement Opfer zu bringen hatten. Der 1847
geborene Cardauns hatte Geschichte und Philosophie studiert und strebte eine
universitäre Karriere an. Er habilitierte sich 1872 und war Dozent an der Uni-
versität Bonn. Da er sich während des Kulturkampfs publizistisch im Sinne
des politischen Katholizismus exponierte, blieb ihm jedoch der Weg zur Pro-
fessur verwehrt, so dass sich Cardauns ganz dem Journalismus zuwandte
und 1876 Chefredakteur der katholischen Kölnischen Volkszeitung wurde.15

13 Zu Brüggemann vgl. Karl Buchheim: Geschichte der Kölnischen Zeitung Bd. 2. Köln 1939,
S. 251-272 sowie v. Inama-St.: Brüggemann, in: Allgemeine Deutsche Biographie (ADB),
Bd. 3, S. 405, u. Jacob Baxa: Brüggemann, Karl Heinrich in: Neue Deutsche Biographie
(NDB) 2 (1955), S. 659 f. u. Kölnische Zeitung Nr. 183, 4.7.1887 (Nekrolog); zu seinem
erzwungenen Rücktritt von der Chefredaktion der Kölnischen Zeitung vgl. seine eigene
Schrift: Karl Heinrich Brüggemann: Meine Leitung der Kölnischen Zeitung und die Krisen
der preußischen Politik Leipzig 1855.

14 Zu Becker vgl. Karl Hackenberg: Der rote Becker. Leipzig 1899 sowie Keussen: Becker. in:
ADB Bd. 46, S. 315 ff. u. Heinrich Hefter: Becker, Hermann Heinrich, in: NDB 1 (1953),
S. 716.

15 Zu Cardauns Lebensweg vgl. Hermann Cardauns: 50 Jahre Kölnische Volkszeitung. Köln
1910, S. 27 ff., sowie ders., Aus dem Leben eines deutschen Redakteurs. Köln 1912.

78

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Cardauns profitierte zwar in gewisser Weise von dem liberalen Kampf um die
Pressefreiheit. Jedoch nahmen viele Liberale es nur zähneknirschend hin, dass
dieses Prinzip nun auch anderen, konkurrierenden politischen Kräften zu Gute
kam.

Zumindest erwähnt sei an dieser Stelle, dass die Sozialdemokraten von der
Unterdrückung der Pressefreiheit letztlich noch härter getroffen wurden als die
Katholiken. Sozialdemokratische Redakteure riskierten schon vor dem Sozia-
listengesetz, das die Nationalliberalen bekanntermaßen mit beschlossen hatten,
regelmäßig Gefängnisstrafen.16 Die Zeitungen reagierten darauf mit der Ein-
richtung der sog. Sitzredakteure. In Mode gekommen war die Benennung eines
Strohmanns zum verantwortlichen Redakteur nach Erlass des Reichspresse-
gesetzes von 1874. Ziel des Gesetzes war es nach dem Willen der Liberalen,
nun ganz der Justiz die Aufsicht über die Presse zu übertragen. Noch ganz im
liberalen Geist, den die Justiz seit den 1850er Jahren im Umgang mit der Presse
pflegte, zeigten sich die Gerichte zunächst weitgehend uninteressiert an der
Frage, ob der verantwortliche Redakteur nur ein Strohmann war oder nicht.
Damit schützte die Justiz zunächst auch die katholische Presse, die von diesem
Instrument in der Kulturkampfzeit reichlich Gebrauch machte. In den 1880er
Jahren drehte sich der Wind jedoch langsam: Gerade für die sozialdemokrati-
schen Zeitungen war in der Zeit des Sozialistengesetzes die Benennung eines
Strohmanns zum verantwortlichen Redakteur geradezu überlebensnotwendig.
Die liberalen, aber auch die katholischen Zeitungen, mit denen der Staat in-
zwischen seinen Frieden gemacht hatte, zeigten sich nun aber gegenüber den
neuen Opfern der staatlichen Verfolgung wenig prinzipienfest und solidarisch.
1888 forderte die nationalliberale Nationalzeitung mit Blick auf die sozialde-
mokratischen Zeitungen ein schärferes Vorgehen in Bezug auf das „Stroh-
männertum“. Das Blatt machte eine Reihe von Vorschlägen, wie in einer Zeu-
genvernehmung vermeintlich sichergestellt werden konnte, dass ein benannter
verantwortlicher Redakteur tatsächlich auch die Verantwortung trug. Bei Ver-
stößen forderte das Blatt hohe Strafen für den Verleger, damit dieser kein In-
teresse daran haben könne, einen Strohmann zu benennen.17 Hier zeigte sich,
wie weit sich die nationalliberale Presse inzwischen von ihrem einstmals so
eindeutigen Bekenntnis zur Pressefreiheit entfernt hatte. Und auch die katho-
lischen Zeitungen, die gut zehn Jahre zuvor noch erheblich unter den Repres-
salien des Staates gelitten hatten, behaupteten nun, selbst nie mit so genannten
Sitzredakteuren gearbeitet zu haben. Vor dem Hintergrund der aufsteigenden
Sozialdemokratie waren Prinzipienfestigkeit und damit eben auch die Zivil-
courage innerhalb des liberalen Lagers doch erheblich ins Abseits geraten.

16 Vgl. Jürgen Jensen: Presse und politische Polizei. Hamburgs Zeitungen unter dem Sozialis-
tengesetz 1878-1890 Hannover 1966.

17 Hans Wilhelm Wetzel: Presseinnenpolitik im Bismarckreich (1874-1890). Frankfurt a.M.
1975, S. 53.

79

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Als 1874 das Reichspressegesetz verabschiedet wurde, markierte dies auf
der formalen Ebene die Festschreibung einer relativ weitgehenden Pressefrei-
heit für das Deutsche Reich. Entscheidungen darüber, ob und wenn ja, welche
gesetzlichen Bestimmungen von der Presse verletzt wurden, oblagen nun weit-
gehend der Justiz – sieht man einmal vom Sozialistengesetz ab. Zwar konnten
sich die Liberalen mit der Forderung nach der völligen Abschaffung der Be-
schlagnahmung durch die Polizei nicht durchsetzen. Doch zur Überraschung
vieler spielte dieses Mittel in der Auseinandersetzung mit der Presse kaum
mehr eine Rolle. Stattdessen eröffneten sich nun neue Konfliktfelder, für die
nun die Justiz die zentrale Rolle spielte.

Drei Bereiche standen dabei im Fokus, und zwar der Tatbestand der Belei-
digung, die Frage des Zeugniszwangs und schließlich die Anwendung des
„Groben-Unfugs“-Paragraphen auf die Presse. Der Tatbestand der Beleidi-
gung scheint sich auf den ersten Blick selbst zu verstehen, ist aber tatsächlich
relativ kompliziert. Daher sollen hier nur kurz das zentrale Problem und die
sich daraus ergebenden Konsequenzen erläutert werden. Es ist zunächst relativ
einleuchtend, dass sich Personen, insbesondere etwa der Kaiser, von der Presse
beleidigt fühlen konnten und dies gerichtlich unterbunden werden sollte. Das
eigentliche Problem aber bestand darin, dass sich auch Institutionen beleidigt
fühlen konnten. Das bedeutete etwa, dass die Reichsbahn es als Beleidigung
ansehen konnte, wenn etwa angesichts eines Unglücks sie dafür verantwortlich
gemacht wurde. Unabhängig davon, ob dies stimmte oder nicht, konnte die
Bahn sich angegriffen fühlen und somit der Presse derartige Behauptungen
untersagen. Ein Ausweg war, dass die Zeitung bzw. der Journalist, die Wahr-
nehmung berechtigter Interessen plausibel machen konnte. Er musste dann
nachweisen, dass er selbst Opfer dieses Unglücks hätte sein können. Damit
nahm er dann eigene und damit „berechtigte Interessen“ wahr. Die Gerichte
fassten dieses Wahrnehmung berechtigter Interessen allerdings ausgesprochen
eng, was faktisch bedeutete, dass den Zeitungen gleichsam verboten wurde,
als Anwalt von Interessen der Öffentlichkeit aufzutreten und somit die Funk-
tion aktiv auszuüben, die heute als selbstverständlich für die Presse erscheint.

In die gleiche Richtung weist auch das Problem des Zeugniszwangs bzw.
des Zeugnisverweigerungsrechts, das bis heute in der Diskussion um die Pres-
sefreiheit immer wieder eine zentrale Rolle spielt. Das Reichspressegesetz sah
ein solches Zeugnisverweigerungsrecht für Journalisten nicht vor. Das hieß
also, dass die Redakteure und Verleger einer Zeitung der allgemeinen Zeug-
nispflicht unterlagen und nicht das Recht hatten, den Urheber eines Artikels
oder einer Nachricht vor Gericht zu verschweigen. Schon im Vormärz und
auch in den 1850er und 1860er Jahren hatte der Staat wiederholt versucht,
Zeitungen und Journalisten mit Hilfe des Zeugniszwangs unter Druck zu set-
zen, aber im Kaiserreich spitzte sich diese Auseinandersetzung um den Zeug-
niszwang immer weiter zu.

80

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einen der aufsehenerregendsten Fälle von Zeugniszwang erlebte 1875 die
linksliberale Frankfurter Zeitung. Mehr als in jedem anderen Fall wurde deut-
lich, dass es hier weniger um einen ganz bestimmten anstoßerregenden Artikel
als vielmehr darum ging, diese besonders missliebige Zeitung zu schikanieren.
Bereits im März 1875 hatte die Frankfurter Zeitung, wie sie später schrieb,
„aus bester Quelle“ erfahren, dass man sich „auf alles gefaßt machen“ müsse,
da bestimmte Kreise die Absicht verfolgten, das Blatt „möglichst unschädlich
zu machen“.18 Kurz nacheinander wurden daraufhin wegen ganz unterschied-
licher Artikel gleich mehrere Redakteure in Zeugniszwanghaft genommen.
Zudem lud die Staatsanwaltschaft von dem Besitzer Leopold Sonnemann bis
zu den Heizern und Setzern aus allen Bereichen Zeugen vor, um sie zu den
Einsendern der verschiedenen Artikel zu befragen. Als schließlich am
30. September die Redakteure Curti, Holthoff und Sewigh aus der Haft ent-
lassen wurden, hatten sie und ihre Kollegen zusammengenommen insgesamt
siebeneinhalb Monate im Gefängnis verbracht.

Vom Zeugniszwang wurde vor allem dann Gebrauch gemacht, wenn Be-
hörden den Verdacht hegten, dass interne Informationen unter Verletzung des
Dienstgeheimnisses an Zeitungen weitergegeben worden waren. Dabei ging
es sehr häufig gar nicht um Fälle größerer politischer Tragweite. Vielmehr
waren es oft Nachrichten aus dem lokalen Bereich, die zu Zeugniszwangsver-
fahren führten, da auf dieser Ebene am ehesten einem Beamten einmal ein
„Geheimnis“ entlockt werden konnte. So wurde Anfang der achtziger Jahre
wiederholt der Lokalredakteur des Berliner Tageblatts, Sigismund Perl, zu den
Quellen seiner Nachrichten gerichtlich vernommen.19 Bei der Nennung von
Namen hätte Perl nicht nur seine jeweiligen Gewährsleute einer peinlichen
Disziplinaruntersuchung ausgesetzt, sondern wohl auch ein für allemal die
Chance verspielt, auf ähnlichen Wegen an Informationen zu kommen. Genau
dies aber war das Ziel der Verfahren.

Allerdings war die Rechtslage, gerade was den Zeugniszwang im Zusam-
menhang mit Disziplinarfällen anging, alles andere als klar. In den 1880er
Jahren hatten mehrere Gerichte nacheinander und schließlich auch das Reichs-
gericht festgestellt, dass die Anwendung des Zeugniszwangs in Disziplinar-
fällen nicht aus dem Gerichtsverfassungsgesetz und der Strafprozessordnung
herzuleiten sei. Doch statt zu einer Liberalisierung kam es zu einer Verschär-
fung der Rechtsprechung. Dabei wurde immer deutlicher, dass sich die Justiz
– anders als eben noch in den Jahrzehnten zuvor – immer mehr auf die Seite
des Staates stellte. Seit Anfang der 1890er Jahre, so schrieb Alexander Giesen

18 Frankfurter Zeitung, 25.5.1875, Morgenblatt. Zu dem Fall vgl. Der Zeugniszwang und die
Frankfurter Zeitung. Frankfurt a.M. 1875, Geschichte der Frankfurter Zeitung 1856-1906.
Hrsg. vom Verlag der Frankfurter Zeitung. Frankfurt/M. 1906, S. 396ff. und Wetzel (wie
Anm. 17), S. 150ff.

19 Vgl. Alexander Giesen: Der Zeugniszwang gegen die Presse. Frankfurt a.M. 1906, S. 79 ff.

81

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in seiner Abhandlung über den Zeugniszwang, sei dieses Mittel „ausnahmslos
dekretiert und [von den Gerichten] immer weiter ausgedehnt“ worden.20 Zu
einer Änderung der Praxis des Zeugniszwanges kam es schließlich 1907 –
bezeichnenderweise aber nicht durch die Gerichte, sondern durch die Regie-
rung. Da die Zeugniszwangsverfahren in aller Regel erfolglos verliefen, sah
sich die Reichsregierung schließlich zum Eingreifen veranlasst. In einem
Schreiben des Reichskanzlers von Bülow an die Bundesregierungen wies er
darauf hin, dass die Anwendung von Haft zur Erzwingung des Zeugnisses
häufig weder der Sache angemessen sei noch zum gewünschten Ergebnis füh-
re, statt dessen aber oft Anlass zu Erörterungen gebe. Die Gerichte sollten daher
von dem Zwangsmittel nur Gebrauch machen, wenn es unbedingt notwendig
sei.21

Eine ganz ähnliche Entwicklung lässt sich in der Anwendung des „Groben-
Unfugs“-Paragraphen in der Auseinandersetzung mit der Presse verfolgen:
Quantitativ fielen die Prozesse gegen Journalisten, in denen es um § 360 des
Strafgesetzbuches ging, zwar nicht besonders ins Gewicht.22 Sie waren aber
in der öffentlichen Debatte durchaus präsent und zeigten noch einmal zusätz-
lich, wie weit gerade die einstmals liberale Justiz darum bemüht war, den
Spielraum der Presse zu reduzieren.

Ein kleines Beispiel: Ende der achtziger Jahre wurden zwei Redakteure des
„groben Unfugs“ für schuldig befunden, da sie, wie das Gericht befand, „fahr-
lässigerweise“ einen unwahren Artikel über einen Pferdebahnwagen gebracht
hatten, der von „Strolchen“ angehalten worden sei. Das Gericht sah es für eine
Verurteilung nicht mehr als notwendig an, dass den Redakteuren Absicht
nachgewiesen wurde. Vielmehr reichte es in den Augen des Gerichts aus, dass
durch den Artikel – unabhängig von den tatsächlichen Auswirkungen – die
Möglichkeit einer öffentlichen Beunruhigung gegeben war.23

Derartige Blüten der Rechtsprechung mündeten seit Ende der 1880er Jahre
schließlich in eine wachsende Justizkritik. Diese schlug sich nicht zuletzt in
einer Reihe von justizkritischen Schriften nieder, die unter Pseudonym verfasst
waren, aber offensichtlich von Richtern in hohen Positionen stammten.24 Dabei
ging es um sehr viel mehr als nur um Presserechtsprechung und die Anwen-
dung des „Groben-Unfugs“-Paragraphen. Doch führten die Richter nicht

20 Vgl. ebd., S. 88.
21 Schreiben des Reichskanzlers an die Bundesregierungen betr. Zeugniszwang vom 9.12.1907,

GStA Berlin, Rep. 77, Tit 380, Nr. 37, Bd. 1.
22 Wetzel (wie Anm. 17), S. 302 ermittelte, dass zwischen 1874 und 1890 0,65% der von Jour-

nalisten begangenen Delikte Verstöße gegen § 360 StGB darstellten. In den 1890er Jahren
scheinen jedoch die Versuche, Journalisten aufgrund dieses Paragraphen anzuklagen, zuge-
nommen zu haben.

23 Berliner Volksblatt, 22.2.1889.
24 Vgl. hierzu Uwe Wilhelm: Das Deutsche Kaiserreich und seine Justiz. Justizkritik – politische

Strafrechtsprechung – Justizpolitik. Berlin 2010, insbes. S. 323ff.

82

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zuletzt diese Fälle als Beispiel für den Vertrauensschwund an, unter dem die
Justiz leide. Diese Kritik veranlasste 1897 sogar den preußischen Justizminis-
ter Schönstedt dazu, die Staatsanwaltschaft zur Zurückhaltung in der Anwen-
dung des § 360 in Bezug auf die Presse zu mahnen. Es seien ihm mehrfach
Fälle zur Kenntnis gelangt, in denen aufgrund dieses Paragraphen Anklage
erhoben oder Verurteilungen erfolgt seien,

„welche den Begriff der in Rede stehenden Straftat in einer der Absicht des Ge-
setzgebers nicht entsprechenden Weise verallgemeinert haben. Ich nehme hieraus
Veranlassung, darauf hinzuweisen, daß der Mangel einer näheren gesetzlichen Be-
stimmung des Tatbestandes des groben Unfugs nicht dazu verleiten darf, in dem
§ 360 Nr. 11 eine subsidiäre Strafvorschrift für solche nach der individuellen Emp-
findung strafwürdige Handlungen zu erblicken, welche sich unter eine andere
Strafbestimmung nicht bringen lassen.“25

Mit anderen Worten: Die Gerichte wurden angewiesen, den Groben-Unfugs-
Paragraphen nicht einfach dann anzuwenden, wenn einem ein Presseartikel
nicht gefiel und einem nichts anderes möglich schien.

Diese Mahnung an die Justiz, den Bogen bei der Verfolgung von Straftaten
der Presse nicht zu überspannen, steht in einem deutlichen Gegensatz zu den
oben zitierten Klagen des Berliner Polizeipräsidenten Hinckeldey aus den
1850er Jahren über die mangelnde Kooperationsbereitschaft der Justiz. Auf
allen drei genannten Feldern der Auseinandersetzung wird somit deutlich, dass
die Bereitschaft der Justiz in dieser Phase, die Erwartungen des Staates an
Repressionen gegenüber der Presse nicht nur zu erfüllen, sondern überzuer-
füllen unverkennbar war – bis sie schließlich, um es salopp zusagen, von der
Regierung „zurückgepfiffen“ wurde. Gleichwohl erscheint es problematisch,
in dieser Entwicklung per se einen Rückgang von Zivilcourage zu sehen. Denn
im Einzelnen ist es schwer nachweisbar, ob die Beteiligten aus innerster Über-
zeugung oder aus Anpassungsdruck handelten.

Wenn insgesamt – trotz dieser Haltung der Justiz – der Druck auf die Presse
langfristig abnahm, lag dies zum einen daran, dass die „Institutionalisierung“
der Presse voranschritt und die Zeitungen lernten, mit gesetzlichen Bestim-
mungen, den Gängelungen und Verurteilungen zu leben. Zum anderen nahm
die Presse seit den 1870er Jahren quantitativ derartig zu, dass ihre eingehende
Beobachtung kaum mehr möglich war. Die Anwendung des „Groben-Un-
fugs“-Paragraphen erweckt somit auch den Eindruck einer gewissen Hilflo-
sigkeit der Justiz gegenüber der anwachsenden Flut an Presseerzeugnissen und
damit verbundenen vermeintlichen oder tatsächlichen Pressedelikten.

25 Zirkularschreiben des Justizministers Schönstedt vom 9.1.1897, GStA Berlin, Rep. 84 a,
Nr. 3986, Bl. 122.

83

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Liberalismus und Antisemitismus

Es kann kaum ein Zweifel darüber bestehen, dass die Idee von der Emanzipa-
tion der Juden von Beginn an zum Kernbestand des politischen Liberalismus
gehörte. Die Einforderung der Menschenrechte, von Rechtsgleichheit und Re-
ligionsfreiheit und damit auch der Kampf gegen Vorurteile und Diskriminie-
rung schlossen zumindest in der liberalen Theorie unmittelbar den Kampf um
die rechtliche Gleichstellung und die Zurückweisung der Diskriminierung von
Juden ein.26 Auch wenn die politische Praxis der Liberalen in dieser Hinsicht
nicht ganz so eindeutig und von vielen Widersprüchen gekennzeichnet war,
blieb es im Wesentlichen den Liberalen vorbehalten, sowohl in den einzelnen
deutschen Staaten als auch im Reich insgesamt die volle rechtliche Gleich-
stellung der Juden politisch durchzusetzen.27 So erschienen die Liberalen, wie
Werner E. Mosse schreibt,

„als die treuesten und zuverlässigsten Freunde der Juden, da sie durch ihre Prinzi-
pien zur Judenemanzipation verpflichtet waren. Tatsächlich entwickelte sich so in
den fünfziger, sechziger und frühen siebziger Jahren, dem ‚goldenen Zeitalter des
Liberalismus‘, eine enge Partnerschaft zwischen einem Großteil des deutschen Ju-
dentums und dem Liberalismus [...]“28

Nicht von ungefähr beschränkte Mosse diese Phase der engen Partnerschaft
allerdings auf die Zeit bis in die frühen siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts,
also die Zeit vor dem aufkeimenden und sich ausbreitenden Antisemitismus
im Kaiserreich. Denn die Frage nach der Fortdauer dieser Partnerschaft ver-
langt eine differenziertere Antwort, gerade dann, wenn sie mit der Frage nach
Zivilcourage verbunden wird.

Als der Historiker Heinrich von Treitschke 1879 in seinem Artikel „Unsere
Aussichten“ in den von ihm mitherausgegebenen Preußischen Jahrbüchern
zwar auf nur wenigen Seiten, aber dafür um so deutlicher das Judentum als
„fremdes Element“ brandmarkte, gegen das sich das „germanische Volksge-
fühl“ mit Recht zur Wehr setze, und die Juden zum „Unglück“ für das deutsche

26 Grundlegend in dieser Hinsicht: Christian Wilhelm Dohm: Über die bürgerliche Verbesse-
rung der Juden. Berlin 1783.

27 Zum Verhältnis der deutschen Liberalen zu den Juden und ihrer Emanzipation vgl. u.a.:
Reinhard Rürup: Der Liberalismus und die Emanzipation der Juden, in: Angelika Schaser/
Stefanie Schüler-Springorum (Hrsg.) (wie Anm. 3), S. 25-38; Dieter Langewiesche, Libera-
lismus und Judenemanzipation in Deutschland im 19. Jahrhundert, in: Peter Freimark u.a.
(Hrsg.): Juden in Deutschland. Emanzipation, Integration, Verfolgung und Vernichtung.
Hamburg 1991, S. 148-160.

28 Werner E. Mosse: Einleitung. Deutsches Judentum und Liberalismus, in: Das deutsche Ju-
dentum und der Liberalismus – German Jewery and Liberalism. Dokumentation eines inter-
nationalen Seminars der Friedrich- Naumann-Stifung in Zusammenarbeit mit dem Leo Baeck
Institute London. St. Augustin 1986, S. 15-21, hier S. 17.

84

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volk erklärte, wurde die enge Partnerschaft zwischen Juden und Liberalen auf
eine harte Probe gestellt.29 Denn Treitschke war als Abgeordneter der Natio-
nalliberalen in den Preußischen Landtag gewählt worden und besaß bis zu
diesem Zeitpunkt im liberalen Bürgertum ein erhebliches Renommee. Mit sei-
nen Äußerungen zur „Judenfrage“, darin sind sich die Historiker mit vielen
zeitgenössischen Beobachtern einig, trug Treitschke wesentlich dazu bei, den
Antisemitismus salonfähig zu machen.30

„Was er sagte, war damit anständig gemacht. Daher die Bombenwirkung
jener Artikel [...] Der Kappzaun der Scham war dieser ‚tiefen und starken Be-
wegung‘ abgenommen; und jetzt schlagen die Wogen und spritzt der
Schaum“.31 So ordnete der Berliner Kollege Theodor Mommsen in einer Re-
plik auf Treitschke die Wirkung von dessen Äußerungen ein. Mommsen wand-
te sich damit öffentlich und in aller Deutlichkeit gegen seinen langjährigen
Mitstreiter und Kollegen an der Berliner Humboldt-Universität und verteidigte
damit in den Augen vieler die liberalen Prinzipien gegen den sich zum antise-
mitischen Nationalisten gewandelten Heinrich von Treitschke. Treitschkes
Antisemitismus geißelte er als „Mißgeburt des nationalen Gefühls“32 und er
ließ keinen Zweifel daran, welche Sprengkraft der Antisemitismus für eine
offene und liberale Gesellschaft besaß:

„Regt man nicht in den socialen und den wirtschaftlichen Fragen das Element des
Egoismus der Interessen wie des nationalen Egoismus in einer Weise auf, daß die
Humanität als ein überwundener Standpunkt erscheint? Der Kampf des Neides und
der Mißgunst ist nach allen Seiten hin entbrannt. Wirft man uns doch die Fackel in
unsere eigenen Kreise, und der Spalt klafft bereits in dem wissenschaftlichen Adel
der Nation.“33

So kann kein Zweifel bestehen, dass Mommsens Intervention im sogenannten
Berliner Antisemitismusstreit im Sinne der Verteidigung liberaler Prinzipien
eine fundamental wichtige Rolle spielte. Mommsen war sowohl akademisch
als auch politisch in einem Milieu verankert, in dem liberale Juden eine wich-
tige Rolle spielten, so dass er sich von Treitschkes Angriff auf die Juden per-
sönlich ebenso wie politisch unmittelbar betroffen fühlte.34 Wenn sich dennoch

29 Heinrich von Treitschke: Unsere Aussichten, in: Preußische Jahrbücher 44 (1879), S. 559-576
sowie in gleichem Tenor ders.: Noch einige Bemerkungen zur Judenfrage, in: Preußische
Jahrbücher 45 (1880), S. 85-95.

30 Zu Treitschkes Vita vgl. Ulrich Langer: Heinrich von Treitschke. Politische Biographie eines
deutschen Nationalisten. Düsseldorf 1998.

31 Theodor Mommsen: Auch ein Wort über unser Judenthum. Berlin 1880, S. 15 f.
32 Ebd., S. 16.
33 In einer Akademierede vom 18. März 1880, zit. nach Jürgen Malitz: „Auch ein Wort über

unser Judenthum“. Theodor Mommsen und der Berliner Antisemitismusstreit, in: Josef Wie-
sehöfer/ Henning Börm (Hrsg.): Theodor Mommsen. Gelehrter, Politiker und Literat. Wies-
baden 2005, S. 137-164, hier S. 146.

34 Vgl. ebd.

85

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zögern lässt, in Mommsens Intervention uneingeschränkt einen Ausdruck von
Zivilcourage zu sehen – in der Literatur wird der Begriff gelegentlich in diesem
Kontext verwendet35 ‑, so hat dies zwei Gründe, die die Bedeutung und die
Ehrenhaftigkeit seiner Positionierung im „Antisemitismusstreit“ in keiner
Weise schmälern. Denn zum einen hätte vermutlich auch Mommsen selber von
sich kaum behauptet, dass er mit seiner Positionierung persönliche Nachteile
zu befürchten hatte. Die hatte er bereits an anderer Stelle erlitten: Wegen seiner
Beteiligung am sächsischen Maiaufstand im Jahr 1849 war Mommsen 1851
aus dem Hochschuldienst entlassen worden. Erst nachdem er 1852 eine Pro-
fessur in Zürich angetreten hatte, kehrte er 1854 an eine Universität in Deutsch-
land, nach Breslau, zurück, bevor er anschließend mit wissenschaftlichen Eh-
ren und Funktionen überhäuft wurde. Gleichzeitig saß er lange als Abgeord-
neter im Preußischen Landtag und später auch im Reichstag. Als sich Momm-
sen also 1880 öffentlich gegen Treitschke wandte, befand er sich somit weit
jenseits einer Position, in der er Nachteile durch eine so pointierte öffentliche
Intervention hätte in Kauf nehmen müssen. Auch Mommsen selbst hätte daher
den Begriff der Zivilcourage in diesem Zusammenhang wohl kaum für sich
beansprucht. Zum anderen ist wiederholt darauf hingewiesen worden, dass
Mommsen bei aller Schärfe gegenüber Treitschke, grundsätzlich nicht so weit
von seinem Widersacher entfernt war. Denn auch Mommsen sah eine „einfa-
che“ Lösung für die „Judenfrage“ vor, und zwar die Konversion der Juden zum
Christentum. Entsprechend verhalten war dann auch die Reaktion der Juden
auf Mommsens Engagement. Zwar war man Mommsen dankbar für die Zu-
rückweisung von Treitschkes Antisemitismus, fand die Empfehlung zur Kon-
version gleichwohl als deplatziert. „Wäre die Christenheit wirklich nichts, als
der Inbegriff der heutigen, internationalen Civilisation“, so schrieb der junge
jüdische Historiker Martin Philippson, „nun so sind Hundertausende von Juden
von ganzem Herzen Christen“. Doch er und unendlich viele seiner „Stammes-
genossen“ fühlten sich „eins mit allen Errungenschaften moderner Bildung,
humanitären Strebens, politischer Freiheit, sozialer Verbesserung“, so dass sie
aus diesem Grund nicht zu konvertieren brauchten.36

Bei aller Zurückweisung des Antisemitismus fanden die Juden somit auch
in einem Liberalen wie Theodor Mommsen keinen Verteidiger ihres Rechtes
auf Differenz. Zu einem gemeinsamen Kampf von Liberalen und Juden gegen
Treitschke und die Antisemiten kam es daher auch nicht: „Die liberale Ziel-
vorstellung, dass die Juden mit ihrer Emanzipation und Integration auch ihre
Eigenarten ablegen würden, offenbarte in diesen Auseinandersetzungen die ihr

35 So von Malitz, ebd.
36 Martin Philippson an Theodor Mommsen, 14.10.1880, zit. nach Uffa Jensen: Integrationa-

lismus, Konversion und jüdische Differenz. Das Problem des Antisemitismus in der liberalen
Öffentlichkeit des 19. Jahrhunderts, in: Schaser/Schüler-Springorum (Hrsg.) (wie Anm. 3),
S. 55-71, hier S. 69.

86

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


stets inhärenten Widersprüche und scheiterte endgültig. Zurück blieb eine li-
berale Bewegung, die in der ‚Judenfrage‘ eine einheitliche politische Position
verloren hatte.“37

Welche Auswirkungen diese Entwicklung genau für das Verhältnis zwi-
schen Juden und Liberalen gerade innerhalb der liberalen Parteien hatte, ist
bislang noch kaum wirklich erforscht. Insbesondere gilt dies für die lokale
Ebene. Erst dort ließen sich dann auch genauere Aussagen darüber machen, in
welchem Maße hier tatsächlich auf Zivilcourage zu treffen war. Bislang ergibt
sich insgesamt jedoch eher der Eindruck eines vorwiegend defensiven Um-
gangs mit den antisemitischen Anfeindungen, denen gerade auch liberale jü-
dische Politiker ausgesetzt waren. Eine offensive Verteidigung jüdischer Dif-
ferenz gab es seitens der Liberalen jedenfalls nicht. Gerade dadurch, dass sich
eine relativ große Zahl von Juden in den linksliberalen Parteien befanden,
hielten es auch die Linksliberalen aus (wahl-)taktischen Gründen zum Teil
nicht für opportun, sich zu offensiv gegen den Antisemitismus zu stellen. So
sahen sich die Liberalen bisweilen sogar genötigt, jüdische Kandidaten zu-
rückzuziehen oder nicht aufzustellen, um einer zu großen Identifikation mit
dem Judentum aus dem Weg zu gehen.38 Zwar bleibt unbestritten, dass die
Liberalen von ihren Prinzipien her über das gesamte 19. Jahrhundert hinweg
die wichtigsten Verbündeten der Juden waren. Der 1890 gegründete Verein
zur Abwehr des Antisemitismus, dem mit Theodor Mommsen, Rudolf von
Gneist, Theodor Barth, Hugo Preuß und anderen eine Reihe prominenter Li-
beraler angehörte, setzt diese Tradition fort. Doch war die Zielsetzung des
Vereins vorrangig darauf gerichtet, die Rechte der Juden als Staatsbürger zu
stärken und ihre Assimilation zu fördern, und nicht darauf das Recht der Juden
auf Differenz zu stärken.39 Damit bildete der Verein ohne Zweifel ein wichtiges
Korrektiv gegenüber dem sich auch im Bürgertum verbreitenden Antisemitis-
mus. Doch zwischen den Anfeindungen der Antisemiten und der Position
Mommsens und vieler anderer Liberaler, dass der „Judenfrage“ am besten
durch Konversion zu begegnen sei, blieben die Liberalen bei der Verteidigung
jüdischer Interessen in der Defensive.

37 So Uffa Jensen, ebd., S. 65.
38 Exemplarisch dazu Stefanie Schüler-Springorum: Liberale Stadtkultur und die Grenzen der

Integration, in: ebd., S. 109-122.
39 Zur Geschichte des Vereins vgl. Auguste Zeiß-Horbach: Der Verein zur Abwehr des Anti-

semitismus, Zum Verhältnis von Protestantismus und Judentum im Kaiserreich und in der
Weimarer Republik, Leipzig 2008.

87

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Liberalismus und Frauenemanzipation

Die Frage, ob Liberalismus und Frauenemanzipation etwas miteinander zu tun
hätten, so die Historikerin Karin Hausen, beantworte sie mit einem entschie-
denen „jein“.40 Anders als in Bezug auf die Juden, so ist sich die Forschung
weitgehend einig, gehörte die Emanzipation der Frau nicht in die frühliberale
„Utopie der klassenlosen, rechtlich egalitären bürgerlichen Gesellschaft“.41

Strittig ist dagegen weiterhin, wie Jürgen Kocka schon 1988 schrieb,

„ob die Emanzipation der Frauen als Konsequenz in zentralen Grundprinzipien der
bürgerlichen Gesellschaft angelegt ist, oder ob nicht eher eine volle Emanzipation
der Frauen zum Einsturz von Grundpfeilern der bürgerlichen Gesellschaft führen
würde und deshalb innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft letztlich nicht realisier-
bar ist.“42

Entsprechend ambivalent war auch die Haltung der Liberalen zur „Frauenfra-
ge“, die, wie Karin Hausen hervorhebt, in vielerlei Hinsicht immer noch ein
Forschungsdesiderat ist. In vielerlei Hinsicht, so betonen sie und andere, zeige
sich gerade in der Auseinandersetzung mit der „Frauenfrage“ die häufig aus-
geblendete „Illiberalität des Liberalismus“.43 Auf der anderen Seite bildete das
Versprechen rechtlicher Gleichheit als Kernidee des Liberalismus eine per-
manente Herausforderung in Bezug auf die Frage nach der rechtlichen Gleich-
stellung der Frauen.

Sucht man vor diesem Hintergrund und in diesem Bereich Beispiele für
Zivilcourage, wird man in den Bereich der bürgerlichen Frauenbewegung zu
blicken haben, die sich immer auch aus liberalem Gedankengut speiste. Daher
schien der politische Liberalismus auch „ein natürlicher Bündnispartner“ für
die meisten Anhängerinnen der bürgerlichen Frauenbewegung in Europa zu
sein.44 Tatsächlich bahnten sich während und nach der 48er Revolution erste
Allianzen zwischen der Frauenbewegung, der liberalen und der demokrati-
schen Bewegung an. Zwar beklagte Louise Otto in der ersten Nummer ihrer
im April 1849 gegründeten Frauen-Zeitung, dass sich die Forderung nach
Freiheitsrechten seitens der Männer immer nur auf die eine Hälfte der Mensch-
heit bezöge und dass die Männer, wenn sie von „Volk“ sprächen, die Frauen

40 Karin Hausen: Liberalismus und Frauenemanzipation, in: Schaser/Schüler-Springorum (wie
Anm. 3), S. 39-53, hier S. 39.

41 Dieter Langewiesche: Liberalismus in Deutschland, Frankfurt a.M., 1988, S. 33 f.
42 Jürgen Kocka, in: Ute Frevert (Hrsg.): Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im

19. Jahrhundert. Göttingen 1988, S. 8 f.
43 Vgl. Hausen (wie Anm. 40); dort mit weiteren Verweisen.
44 Ute Planert: Liberalismus und Antifeminismus in Europa, in: Schaser/Schüler-Springorum

(Hrsg.) (wie Anm. 3), S. 73-91, hier S. 73.

88

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nie wirklich mit einschlossen.45 Gleichwohl gab es Frauen wie Amalie Struve,
Mathilde Franziska Anneke oder Emma Herwegh, die sich aktiv für Frauen-
rechte einsetzten und vermutlich das Gefühl hatten, mit der männlich domi-
nierten demokratischen Bewegung an einem Strang zu ziehen. Julius Fröbel,
Teilnehmer am ersten Demokratenkongress im Juni 1848, einer der führenden
Köpfe des Centralmärzvereins und radikaldemokratischer Abgeordneter in der
Nationalversammlung, hatte sich schon vor der Revolution der Geschlechter-
frage gewidmet und war zu dem – für diese Zeit durchaus bemerkenswerten –
Schluss gelangt, dass „jedes Mitglied männlichen oder weiblichen Ge-
schlechts, welches das 20. Altersjahr überschritten hat, im vollen Besitz seiner
Geistesfähigkeiten ist und nicht durch eine gesetzwidrige Handlung sich eine
eben in Kraft seiende Suspension seiner politischen Mündigkeit zugezogen
hat“ ein vollberechtigtes Mitglied der Staatsgesellschaft sei.46

Gut zehn Jahre später allerdings, nachdem Fröbel aus seinem in den USA
verbrachten Exil zurückgekehrt war, hatte er seine Position in vielen Punkten
revidiert. Er hatte sich vom radikalen Demokraten zu einem liberalen Realpo-
litiker gewandelt und nahm im Zuge dieser Entwicklung auch eine neue Hal-
tung in der Geschlechterfrage ein: Ebenso wie Minderjährige, geistig Behin-
derte, gerichtlich Verurteilte und die „ungebildeten Volksklassen“ nahm er nun
auch generell die Frauen aus der Gruppe derer aus, für die die Freiheitsrechte
zu gelten hätten.47 Mit dieser Position sah sich Fröbel bei den Liberalen ins-
gesamt in guter Gesellschaft. Entsprechend schwierig war es für die bürgerli-
che Frauenbewegung, in den liberalen Parteien Bündnispartner für ihre Posi-
tionen zu gewinnen. Lange Zeit zeigten die Liberalen keinerlei Neigung, sich
der Interessen der Frauen anzunehmen. Zwar gab es bei den Liberalen – wie
auch bei den anderen Parteien – durchaus Frauen, die sich im Hintergrund des
Wahlkampfs und bei der Mitgliederwerbung engagierten.48 Doch offiziell hat-
ten die Frauen bis ins frühe 20. Jahrhundert hinein weder als Personen noch
von der Programmatik her irgendeinen Platz bei den liberalen Parteien. Statt-
dessen mussten die liberalen Frauen ein durchaus erhebliches Maß an Zivil-
courage und Zähigkeit aufbringen, um überhaupt freiwillige Unterstützung
leisten zu „dürfen“. Mit „Hohn und Spott“ seien sie für ihre politische Arbeit
bedacht worden, „gemieden und gehasst“, so die Frauenrechtlerin Maria
Lischnewska 1912.49

45 Vgl. Ute Gerhard u.a. (Hrsg.): „Dem Reich der Freiheit werb‘ ich Bürgerinnen“. Die Frauen-
Zeitung von Louise Otto. Frankfurt a.M. 1979, S. 38.

46 Julius Fröbel: System der socialen Politik Theil II, Mannheim 21847, S. 293.
47 Julius Fröbel: Theorie der Politik, als Ergebnis einer erneuten Prüfung demokratischer Lehr-

meinungen, Bd. 1, Wien 1861, S. 278.
48 Vgl. Angelika Schaser: Helene Lange und Gertrud Bäumer. Eine politische Lebensgemein-

schaft, 2. durchges. und aktual. Auflage. Köln 2010, S. 132.
49 Zit. nach ebd., S. 133.

89

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eine Veränderung der Rahmenbedingungen für die politische Tätigkeit der
Frauen in den Parteien brachte das neue Reichsvereinsgesetz von 1908, das
Frauen nun reichsweit die Vereins- und Versammlungsfreiheit zugestand.
Doch waren es auch jetzt nicht die liberalen Parteien, die um die Frauen war-
ben, sondern umgekehrt, die politisch aktiven Frauen, die auf die liberalen,
insbesondere die linksliberalen Parteien zugingen.50 Und auch deren Hoff-
nungen erfüllten sich zumeist nicht. „Die Mutigen“, die den Weg in die Par-
teien suchten, so die politisch engagierte Publizistin Emma Haushofer-Merk,
hätten „in den Männervereinen nicht die große Strömung, nicht die Mitarbeit
[gefunden, J.R.], die sie suchten.“51 Gleichwohl fand eine Reihe von enga-
gierten Frauenrechtlerinnen insbesondere in der linksliberalen Freisinnigen
Vereinigung, der sich 1903 Friedrich Naumann mit seinem „Nationalsozialen
Verein“ angeschlossen hatte, eine politische Heimat. Helene Lange und Ger-
trud Bäumer haben betont, dass sie über Naumann und dessen nationalsoziale
Ideen zur Freisinnigen Vereinigung gefunden hätten.52 Ihr Eintritt, so Angelika
Schaser, habe offenbar eine ganze Reihe von Aktivistinnen der Frauenbewe-
gung dazu veranlasst, diesem Vorbild zu folgen. Auch Naumann war nun alles
andere als ein Aktivist der Frauenbewegung, doch erkannte er früher als andere
an, dass „die Frauenfrage“ überhaupt existierte. „Ich ging am Tag des Inkraft-
tretens des Reichsvereinsgesetzes in die Versammlung eines Berliner Lokal-
vereins in dem freudigen Gefühl, eine neue Welt zu betreten.“53 So beschrieb
Helene Lange ihren Schritt in die Parteipolitik. Durch die Prominenz, die sie
besaß, wurde sie nur ein Jahr später in den Vorstand der Berliner Ortsgruppe
der Freisinnigen Vereinigung gewählt. Zwar sah Helene Lange grundsätzlich
die Forderungen der Frauenbewegung besser bei der SPD als in der Freisin-
nigen Vereinigung aufgehoben, doch aus weitergehenden politischen Überle-
gungen sah sie ihre politische Heimat bei den Linksliberalen und warb auch in
der Frauenbewegung für diese Linie: „Solange man anerkennt, daß es im po-
litischen Leben noch andere erstrebenswerte Ziele und wichtige Aufgaben gibt
als die der Frauenbewegung [...] kann man seine Zugehörigkeit zu einer Partei
nicht von ihrer Stellung zu den Frauenforderungen abhängig machen.“54 So
setzte Helene Lange insgesamt weniger auf Provokationen oder plakative Ak-
tionen als auf ein zähes und stetes Ringen um ihre Ziele. Die Erfolge, die sie
auf diese Weise auf dem Gebiet der Mädchenbildung und der weiblichen Er-
werbstätigkeit erzielt hatte, machten sie sicher, dass sie mit derselben Zähigkeit

50 Langewiesche (wie Anm. 41), S. 155.
51 Emma Haushofer-Merk: Dr. Ohr als Freund der Frauenbewegung, in: Wilhelm Ohr zum

Gedächtnis. Gotha 1918, S. 85-89, hier S. 86.
52 Vgl. Schaser (wie Anm. 48), S. 131 f.
53 Helene Lange: Lebenserinnerungen. Berlin 1921 (ND Berlin 1927), S. 238.
54 Helene Lange: Sollen die Frauen den politischen Parteien beitreten?, in: Die Frau 16, 1908/09,

S. 735-738, hier S. 735.

90

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auch den Widerstand der Männer auf dem Weg zu einer gleichberechtigten
Mitarbeit der Frauen in der Politik werde brechen können. Dieser Widerstand
blieb jedoch in den liberalen Parteien weiter beträchtlich und der Kampf wei-
terhin zäh.

Frauen wie Helene Lange, Gertrud Bäumer und andere, die innerhalb des
Liberalismus für Frauenrechte und Gleichberechtigung kämpften, mussten ein
erhebliches Maß an Zivilcourage aufbringen, um trotz des permanenten Wi-
derstandes, mit dem sie sich konfrontiert sahen, ihre Ziele zu verfolgen. Wie
Helene Langes Begründung für ihre Zugehörigkeit zur „Freisinnigen Vereini-
gung“ zeigt, sah sie sich weltanschaulich ohne Zweifel im Liberalismus ver-
wurzelt. Ihr Eintreten für Emanzipation, verbesserte Bildungschancen und po-
litische Freiheitsrechte auch für Frauen ließ sich gewiss ohne Weiteres aus
liberalen Prinzipien ableiten. Gesamtgesellschaftlich ließ sich das mutige Ein-
treten für diese Rechte insofern unmittelbar mit dem Liberalismus in Verbin-
dung bringen. Die liberalen Parteien waren in diesem Kampf aber vielfach eher
Gegner als Bündnispartner.

Fazit

So ergibt sich insgesamt für die Zeit des Kaiserreichs ein sehr zwiespältiges
Bild in Bezug auf das Verhältnis von Liberalismus und Zivilcourage. Da sich
die Rolle der Liberalen in dem hier behandelten Zeitraum deutlich veränderte,
veränderte sich auch das Verhältnis der Liberalen zur Zivilcourage. In dem
Maße, in dem sie sich – in erster Linie die Nationalliberalen – mit dem Staat
identifizierten und unter Bismarck zur faktischen Regierungspartei avancier-
ten, waren sie auch bereit, erhebliche Einschränkungen der Freiheitsrechte
nicht nur mitzutragen, sondern diese sogar aktiv mitzubetreiben. Für die Fort-
schrittspartei galt dies erheblich weniger als für die Nationalliberalen, doch
auch sie hatten im Kulturkampf wenig Skrupel, die Freiheitsrechte der Katho-
liken einzuschränken.

Mit dem Verhältnis zur Pressefreiheit, zum Antisemitismus und zur soge-
nannten „Frauenfrage“ wurden hier drei für das liberale Selbstverständnis be-
sonders sensible Bereiche in den Blick genommen. Was die Pressefreiheit an-
geht, so führten zunächst vor allem die linksliberalen Zeitungen ganz eindeutig
die liberale Tradition des Kampfs um den Bestand und die Ausweitung der
Presserechte weiter. Bis in die 1880er Jahre hinein riskierten sie dabei auch
immer noch Gefängnisstrafen und wirtschaftliche Einbußen. Zudem ist mit
Blick auf die Presserechte wichtig, dass sich die Rolle der Justiz in dem be-
handelten Zeitraum auf fundamentale Weise veränderte. So war die Justiz in
den 1850er und 1860er Jahren von ihrer Grundhaltung gegenüber der Presse
her überwiegend liberal und zeigte hier gegenüber dem staatlichen Druck

91

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


durchaus Rückgrat. So erklärten die Gerichte die polizeilichen Beschlagnah-
mungen immer wieder für gesetzwidrig und versuchten damit die Presse zu
schützen. In den 1880er und zunehmend in den 1890er Jahren gingen die Ge-
richte dagegen über die polizeilichen Vorgaben zum Teil noch so weit hinaus,
dass sich nicht nur innerhalb der Justiz Protest regte, sondern die Gerichte sogar
von Regierungsseite zur Zurückhaltung aufgefordert wurden.

Die sich rasant entwickelnde Presselandschaft reflektierte und prägte spä-
testens seit der Jahrhundertwende die Pluralisierung und Demokratisierung der
Gesellschaft in einem solchen Maße, dass auch die letzten Versuche der Pres-
segängelung weitestgehend hinfällig wurden. Als es Anfang des 20. Jahrhun-
derts zu einer Reihe von Skandalen kam – wie zum Beispiel der Eulenburg-
Skandal ‑, spielte die Presse eine zentrale Rolle.55 Inwieweit diese Aufde-
ckungen allerdings als Zeichen von Zivilcourage zu werten sind, ist eher frag-
lich. Das Kaiserreich hatte sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu einer weit-
gehend offenen Gesellschaft entwickelt, so dass die Veröffentlichung von Ar-
tikeln, die möglicherweise bei staatlichen Stellen Anstoß erregten, kaum mehr
mit besonderen Risiken verbunden war. Mit dem öffentlichen Anprangern von
tatsächlich oder vermeintlich skandalösem Verhalten waren in aller Regel
konkrete politische Interessen verbunden. Zudem konnte sich die Aufmerk-
samkeit, die dadurch erzielt wurde, als ein sehr nützliches Mittel zur Aufla-
gensteigerung erweisen. Das macht die Rolle der Presse hier gewiss nicht ver-
werflich, aber die Frage der Zivilcourage stellt sich hier sicher in anderer Wei-
se. Gleichwohl basierte die journalistische Tätigkeit weiter auf dem Prinzip
der Pressefreiheit, das insbesondere in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
im Kanon der liberalen Freiheitsrechte eine zentrale Rolle gespielt hatte.

Diese liberalen Prinzipien bildeten auch die Grundlage für die Emanzipation
der Juden und in ihrer Konsequenz auch für die Durchsetzung der Freiheits-
rechte für die Frauen. Als es jedoch um die Verteidigung und die Umsetzung
dieser Prinzipien ging, war die Haltung innerhalb des liberalen Spektrums
durchaus ambivalent. Im Falle des Antisemitismus haben Theodor Mommsen
und andere zwar klar Stellung bezogen, an vielen Stellen traten die Liberalen
dem Antisemitismus aber eher verhalten als couragiert gegenüber. In der
„Frauenfrage“ gab es zwar keinen expliziten liberalen Antifeminismus in
Deutschland. Gleichwohl machten die Liberalen es den Frauen innerhalb ihrer
Partei und bei deren Streben nach Gleichberechtigung alles andere als leicht:
Für liberale Frauen war es notwendig, gerade auch gegenüber weiten Teilen
ihrer männlichen Gesinnungsgenossen Zivilcourage zu zeigen, wenn sie ihre
Ziele und Prinzipien durchsetzen wollten. Die Frage danach, in welchem Maße

55 Vgl. hierzu Martin Kohlrausch: Der Monarch im Skandal. Die Logik der Massenmedien und
die Transformation der wilhelminischen Monarchie. Berlin 2005 sowie Frank Bösch: Öf-
fentliche Geheimnisse, Skandale, Politik und Medien in Deutschland und Großbritannien
1880 – 1914. München 2009.

92

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den auf den liberalen Prinzipien beruhenden Individualrechten in der sich tief-
greifend verändernden Gesellschaft des Kaiserreichs Geltung verliehen wer-
den sollte, stellte die liberalen Parteien vor erhebliche Herausforderungen, so
dass sich eine couragierte Verteidigung dieser Rechte nicht zuletzt gegen den
organisierten Liberalismus richtete.

93

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845253886_71 - am 19.01.2026, 22:17:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

