kann, natiirlich ohne andere zu schiadigen. Ein anderer wichtiger Faktor
besteht in der Tatsache, dass die heutigen Staaten das Monopol der Ge-
waltanwendung innehaben. Daraus ergibt sich, dass die religiosen Or-
gane ihre Normen nicht mit autonomen, gesellschaftlich organisierten
Zwangsakten vollstrecken konnen. Die religiosen Normen als solche
konnen deshalb in der heutigen Wirklichkeit nur als moralische Normen
wirken. Um rechtlich erzwingbar zu sein, miissen die religiosen Normen
ins staatliche Recht inkorporiert werden. Dies geschah in einigen Be-
reichen im Staate Israel; aber durch ihre Rezeption verwandeln sich die
religiosen Normen in staatliche Normen, da ihre Geltung jetzt auf der
staatlichen Grundnorm beruht.

2. Der substantielle Konflikt zwischen Religion und Ethik

Der formale Unterschied zwischen Recht und Moral, der sich auf die
Art der Sanktion bezieht, erschopft natiirlich bei weitem nicht die Pro-
blematik ihrer gegenseitigen Beziehung in der jiidischen, religiosen Tra-
dition. Zuerst einmal stellt sich die Frage des Verhéltnisses zwischen
den geoffenbarten gottlichen Geboten und einer absoluten universalen
Ethik. Erlédsst Gott seine Gebote, weil sie moralisch gut sind, oder sind
sie moralisch gut, weil sie von Gott kommen? Gibt es eine Ethik aus-
serhalb der offenbarten Religion? Inwiefern konnen diese ethischen
Werte durch die menschliche Vernunft erkannt werden; welche unter-
liegen der Offenbarung? Diese Fragen beschiftigten die Philosophen
und Theologen seit der Antike.*> Sowohl im Islam wie auch im Juden-
tum und Christentum spalteten sich die Meinungen. Die mittelalterliche
Kontroverse zwischen Realisten und Voluntaristen zeugt von der tief

43 Siehe Platons Dialog "Euthyphron" zur Frage der Gottesgefalligkeit und Frommig-
keit; vgl. M. L. McPherran, Socratic Piety in the Euthyphro, in: Journal of the History
of Philosophy 23 (1985), 283-310; R. Sharvy, Euthyphro 9b-11 b: Analysis and De-
finition in Plato and Others, in: Nous 6 (1972), 119-137; J. C. Hall, Plato: Euthy-
phro 10al-11al0, in: The Philosophical Quarterly 18 (1968), 1-11; P.T. Geach, Pla-
to's Euthyphro — An Analysis and Commentary, in: The Monist 50 (1966), 369-382.

26

17.01.2028, 13:00:15. i [ ]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

empfundenen theologischen Problematik.** In der jiidischen philoso-
phischen Tradition finden wir die Einwénde Maimonides (1138-1204)
gegen Saadia Gaons (882-942) Auffassung einer Erkenntnis der Moral
als intelligibilia des aktiven Intellekts.*> Es besteht kein Zweifel, dass
all diese fundamentalen Fragen, die das Verhiltnis von Religion und
Ethik beriihren, philosophisch und theologisch von grosster Wichtigkeit
sind. Sie betreffen die Natur Gottes, und wo es um die gottliche Fithrung
der Welt geht, stellt sich das vielschichtige Problem der Theodizee. Kein
Wunder, dass eine Literatur gewaltigen Umfangs sich mit diesen Fragen
beschéftigt hat und sich auch heute noch weiter damit beschéftigt. Das
neuzeitliche, orthodoxe, rabbinische Judentum, von ganz wenigen Aus-
nahmen abgesehen, neigt jedoch nicht zu philosophisch-theologischen,
systematischen Abhandlungen im allgemeinen und zu den hier erwéhn-
ten Fragen im besonderen.*® Wir werden uns hier darauf beschrinken,
zu untersuchen, wie die rabbinische Tradition die Situation eines be-
wussten, konkreten Konfliktes zwischen einem goéttlichem Gebot und
der personlichen Moral eines Glaubigen behandelt. Solche Konflikte

44 Die Hauptvertreter dieser Kontroverse sind Thomas Aquinas (1225-1274) einerseits,
Duns Scotus (ca.1265-1308) und Wilhelm von Ockham (ca. 1287-ca. 1347) ande-
rerseits.

45 E. Goldman, Die ethische Lehre des R. Saadia Gaon, in: Goldman, Expositions and
Inquiries (Anm. 16), S. 23-44 (in Hebréisch); idem, Die Komplexitit der ethischen
Lehren — R. Saadia Gaon und Maimonides, ibidem, S. 45-59 (in Hebriisch); N. Arie-
li, Die Moral in den Lehren von Saadia und Maimonides, in: Daat 15 (1985), 37-66
(in Hebréisch); Twersky, Code of Maimonides (Anm. 36), S. 456-459; D. Rau, Die
Ethik R. Saadyas, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums
55 (1911), 385-399, 513-530, 713-738; 56 (1912), 65-79, 181-198.

46 Eine umfassende Untersuchung der Frage des Verhéltnisses von Religion und Moral
im traditionellen Judentum unternahmen zwei israelische Professoren der Philoso-
phie, Avi Sagi (Bar Ilan University) und Daniel Statman (University of Haifa). Zuerst
analysierten sie die prinzipielle, allgemeine Frage der Beziehung zwischen Religion
und Moral: D. Statman & A. Sagi, Religion and Morality, Amsterdam 1995. Darauf
basierend untersuchten sie dann die Problematik im Judentum: 4.Sagi and D. Stat-
man, Divine Command Morality and Jewish Tradition, in: The Journal of Religious
Ethics 23 (1995), 49-68; in erweiterter Buchform: Sagi, Judaism (Anm. 26). Zu dhn-
lichen Schlussfolgerungen auf Grund der jiidischen Texte kam schon Ehrenfeld,
Pflichtbegriff (Anm. 7). Dieser Autor ist der Ansicht, dass die Ethik des Judentums
die Selbstandigkeit der Sittlichkeit lehrt, Gott selbst unter das Sittengesetz beugen
lasst und die menschliche Vernunft als eine Quelle fiir das Sittengesetz anerkennt;
ibidem, S. 123-125.

27

htips://do. 17.01.2028, 13:00:15. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

finden, subjektiv gesehen, im Bewusstsein des glaubigen Menschen
statt, der zu entscheiden hat, welcher der beiden normativen Ordnungen
er sich jetzt unterwerfen will. Dies stellt ihn vor das gravierende Dilem-
ma eines Pflichtenkonflikts, da er beide Ordnungen als prinzipiell fiir
sich verbindlich betrachtet. In der Bibel finden sich eine Reihe von Si-
tuationen, die uns als ein Widerspruch zwischen einem goéttlichen Gebot
und ethischen Grundsitzen erscheinen. Ein weltweit behandelter Fall ist
die gottliche Aufforderung Abrahams, seinen Sohn Isaak zu opfern. Es
bestehen zahlreiche Versuche — auch in der jlidischen, rabbinischen
Tradition —, den Widerspruch zu 16sen.#” Doch sind wir hier ausschliess-
lich mit der Konfliktssituation als solcher interessiert und nicht mit In-
terpretationen, durch die sie sich schlussendlich vermeiden lédsst. Im
Falle Abrahams spricht die Bibel selbst nicht ausdriicklich von einem
solchen Konflikt, da er scheinbar ohne zu zdgern dem Gebote Folge
leistet. Eine Andeutung eines solchen Konflikts findet sich in der Ge-
schichte der Vertreibung von Hagar und ihrem Sohn Ismael.*® Hier steht
geschrieben, dass es Abraham missfiel, doch Gott sagte ihm, seiner Frau
zu gehorchen, was er dann auch tat. In der Tat scheint die grundsétzliche
religiose Antwort eindeutig zu sein: Angesichts des absoluten Charak-
ters des gottlichen Befehls muss ihm jedes bloss menschliche Wertsys-
tem weichen. Ein hervorragendes Beispiel einer solchen eindeutigen
theozentrischen Losung des Dilemmas findet sich in der talmudischen
Erzéhlung iiber das tragische Versagen Konig Sauls in der Ausfiihrung
des gottlichen Befehls betreffs der besiegten Amalekiter:4°

Als ndmlich der Heilige, gepriesen sei er, zu Saul sprach: "Geh und schlage
Amalek",*° erwiderte er: "Wenn die Thora wegen einer Seele gesagt hat,
dass man ein das Genick zu brechendes Kalb bringe,’' um wieviel mehr

47 Vgl. Sagi, Judaism (Anm. 26), S.257-267; vgl. auch die vielfdltigen Erkldrungen zu
anderen biblischen, ethisch problematischen, Geschichten, ibidem, S. 182-229; siche
auch im Zusammenhang mit der Opferung Isaaks: J.G. Gellman, A Hasidic Inter-
pretation of the Binding of Isaac: Rabbi Leiner of Izbica, in: Between Religion and
Ethics, A. Sagi & D. Statman, eds., Ramat Gan 1993, S. XXIII-XXXIX.

48 Genesis, 21, 9-15.

49 TB Yoma, 22b.

50 Samuel I, 15,3.

51 Wenn man einen Ermordeten auf dem Wege findet, so muss man zur Sithnung unter

28

htips://do. 17.01.2028, 13:00:15. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wegen all dieser Seelen! Und was hat, wenn ein Mensch gesiindigt, das
Vieh verschuldet!? Und was haben, wenn die Grossen gesiindigt, die Klei-
nen verschuldet!? Darauf ertonte eine Hallstimme und sprach: "Sei nicht
allzu gerecht".>2

Ein interessantes weiteres Beispiel einer kaum verhiillten, scharfen mo-
ralischen Kritik einer religios-rechtlichen Bestimmung findet sich in ei-
nem Midraschkommentar zu der ungliicklichen Stellung des Bastards
(Mamser), d.h. des Sprosses einer inzestuésen oder ehebrecherischen
Beziehung:>3

52

53

...Das ist auch gesagt (Eccl. IV, 1): "Ich wandte mich um und sah alle die
Unterdriickungen". Daniel, der Schneider, legte diesen Vers auf die Bas-
tarde aus. "Und siehe die Trinen der Unterdriickten". Die Viter dieser Bas-
tarde haben Vergehen begangen, was geht es diese armen Leidenden an?

verschiedenen Zeremonien in einem Tale einem Kalbe das Genick brechen; vgl.
Deuteronium, Kap. 21.

Ecclesiastes, 7,16. In der parallelen Version des talmudischen Texts im Midrash
Rabba, Ecclesiastes Rabba, VII,33 wird hinzugefiigt: "Sei nicht gerechter als dein
Schopfer". Auf das biblische Gebot, Amalek zu vernichten, bezieht sich der spétere
Ober-Landrabbiner von Berlin Zevi Hirsch Levin (Hirschel Lobel, 1721-1800), in
seinen Bemerkungen zum Kommentar von Rabbiner Jakob Emden auf die Spriiche
der Viter, Pirke Avot mit vier Kommentaren, Jerusalem 1986, Fol. 1, a-b (in Hebré-
isch). Er bemerkt, dass die Voraussetzung und Grundlage aller Ethik des jiidischen
Menschen das durch den Propheten Moses befohlene gottliche Gesetz sei, und dass
es keine andere Moral gebe: "Deshalb befiehlt manchmal die Tora Handlungen, die
gemdss der menschlichen Natur und Vernunft nicht ausgefiihrt werden sollten, so wie
sie befahl, Amalek zu vernichten, mit Mensch und Tier....Was in der Tora ausdriick-
lich steht, darf nicht gedndert werden; auch wenn es gegen die Ethik der Vernunft
erscheint, widersetzt euch nicht dagegen". Der Versuch von Sagi & Statman, Divine
Command Morality (Anm. 46), S. 47-48, diese Meinung R. Levins abzuschwéchen,
ist meiner Meinung nach ideologisch inspiriert.

Leviticus Rabba, XXXII, 8 (Ubersetzung des Verfassers). Vgl. die iltere, etwas un-
genaue Ubersetzung: Der Midrasch Wajikra Rabba, Zum ersten Male ins Deutsche
ubertragen von Aug. Winsche, Leipzig 1883, Par. XXXII, Cap.XXIV, 10,
S.228-229. In der parallelen Stelle in Midrasch Kohelet, Leipzig 1880, Cap. IV, 1:
"Daniel der Schneider endlich deutete die Worte auf die Bastarde. Ihr Vater hat sich
fleischlich vergangen und ein Kind gezeugt. Was hat dieses verschuldet (gesiindigt),
dass es so geschindet wird? Auch ein solches Kind kommt nach der Meinung R.
Jehuda ben Pasi in die kiinftige Welt. Hier in dieser Welt, spricht Gott, weint die
Unschuld, ist bemakelt, aber einst sehe ich sie, wie Sacharja (s. 4,2) sagt, als Leuchter
so rein wie Gold".

29

htips://do. 17.01.2028, 13:00:15. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So hat der Vater dieses Menschen einen unerlaubten Umgang mit einer Frau
gehabt, was aber hat dieser gesiindigt und was geht es ihn an? "Und sie
haben keinen Troster, und von der Hand ihrer Bedriicker geht Gewalt aus".
Dies heisst von der Hand des Grossen Sanhedrins Israels, welches iiber sie
kommt in der Kraft der Thora und sie entfernt (aus der Gemeinde), weil es
heisst: "Es soll kein Bastard in die Versammlung des Ewigen kommen"
(Deut. 23,3). "Und sie haben keinen Troster". Und der Heilige, gelobt sei
er, sprach: Mir liegt es ob, sie zu trosten, denn in dieser Welt haftet aller-
dings ein Makel an ihnen, aber in der kommenden Welt, sagt Sacharja, sah
ich sie aus purem Gold, wie es heisst (Sacharja 4,2): "Ich sah, und siehe,
ein Leuchter ganz aus Gold und eine Schale oben darauf".>*

Die Identifikation der "Unterdriicker mit Gewalt" mit der obersten Ge-
richtsinstanz, dem Grossen Sanhedrin, das fiir die Anwendung des reli-
gidsen Gesetzes verantwortlich ist, scheint eine sehr gewagte Interpre-
tation zu sein. Das schlussendliche Vertrauen auf die Trostung Gottes
in der kommenden Welt verrit ein prinzipielles Sichabfinden mit den
unvermeidlichen, harten Folgen des Gesetzes. Es schafft jedoch auch
eine sonderbare Spannung zwischen der Gottheit und Ihren eigenen Ge-
setzen.>

Eine weitere Quelle, die eine indirekte, moralische Kritik eines religio-
sen Gesetzes enthilt, bezieht sich auf die Regel, die im Falle eines Scha-
dens durch einen stossenden Ochs, einen Unterschied zwischen Juden
und Nichtjuden macht.>¢

Die Rabbanan lehrten: Einst sandte die ruchlose Regierung’’ zwei Feld-
herren zu den Weisen Jisraels, [und diese sprachen zu ihnen:] Lehrt uns
eure Thora. Sie studierten sie einmal und zweimal und dreimal. Als sie sich
von ihnen verabschiedeten, sprachen sie zu ihnen: Wir haben eure ganze
Thora genau studiert, und sie ist wahr, mit Ausnahme der einen Sache, dass

54 Die letzten Worte im hebrédischen Original: "WeGulah al Rosha", nwx1 %y 750",
werden im Midrasch anders ausgelegt, ndmlich als: "Der Erloser ging mit ihnen ins
Exil".

55 Siehe Sagi, Judaism (Anm. 26), S. 242, und siehe dort die verschiedenen rechtlichen
Ansitze zur aktuellen Losung des Problemes der Bastarde, S. 242-256 (in Hebréisch).

56 Der Babylonische Talmud, Neu iibertragen durch L. Goldschmidt, 2. Aufl., 7. Band,
Berlin 1964, Baba Qamma, Fol. 38 a, S. 129.

57 Die Regierung Roms.

30

htips://do. 17.01.2028, 13:00:15. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihr ndmlich sagt, wenn ein Ochs eines Jisraeliten einen Ochsen eines Nicht-
juden niedergestossen hat, sei er ersatzfrei, und wenn ein Ochs eines Nicht-
juden einen Ochsen eines Jisraeliten niedergestossen hat, habe er, ob nicht
verwarnt oder verwarnt, den vollstdndigen Schaden zu zahlen... Die Sache
wollen wir der Regierung nicht mitteilen.

Die romischen Gesandten versprachen also aus gniddiger Gefilligkeit,
diesen Befund der rémischen Regierung nicht mitzuteilen.>® Die jiidi-
schen Quellen begriinden die diskriminierende Bestimmung verschie-
denartig, doch ein Gefiihl der moralischen Problematik bleibt beste-
hen.

Es ist eine historische Tatsache, dass trotz dieses Gefiihls der direkte
Konflikt zwischen dem jiidischem Gesetz und einem anderen, morali-
schen System die jlidische Geisteswelt bis zur Moderne nicht ernstlich
beschiftigte. Die theozentrische Weltauffassung, kombiniert mit der
Annahme einer absoluten Pflicht, sich der legitimen religidsen Autoritét
zu unterwerfen, geniigten, um eventuelle moralische Bedenken Einzel-
ner zu liberwinden.

Ein interessanter und einflussreicher Versuch, der Prioritdt des gottli-
chen Gesetzes gegeniiber der menschlichen Vernunft eine theologische
Begriindung zu geben, unternahm der Hohe Rabbi Loew von Prag, ge-
nannt Maharal (ca. 1525-1609). Bekannterweise kam der Maharal am
Hofe Kaiser Rudolfs II. in Kontakt mit humanistischem Gedankengut.
Er ist der Ansicht, dass das gottliche Gesetz der Thora ein Ausdruck des

58 In der parallelen Version des Jerusalemer Talmuds, TJ Bava Kama IV, 3, werden
zusétzliche Diskriminierungen zwischen Juden und Nichtjuden erwéhnt. Der Talmud
erzahlt dort, dass die romischen Gesandten beim Verlassen des Heiligen Landes alles
Gelernte vergassen.

59 Siehe die Begriindung des Talmuds (Anm. 56), ibidem (Gottes Strafe dafiir, dass die
nichtjiidischen Volker die ihnen auferlegten sieben Gebote nicht befolgen). Vgl. die
ethisch-philosophische Begriindung des Maimonides in seinem Kommentar zur
Mishna: Bava Kama, IV, 3, und, im Gegensatz dazu, sein utilitaristisches Argument
in Mishneh Thora, Hilkhot Nizqe Mamon, VIII, 5. (The Book of Torts, Damage by
Chattels, transl. Klein, New Haven 1954, S. 29.) Nach der Ansicht des R. Menahem
Hameiri (1249-1316), betrafen die diskriminierenden Bestimmungen ausschliesslich
Menschen, die Gotzendienst betrieben, aber nicht die zivilisierten Volker christlicher
oder muslimischer Religion (Vgl. Hameiri, Bet Habehira, Bava Kama, Jerusalem
1963, 370, S. 122).

31

htips://do. 17.01.2028, 13:00:15. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absoluten Intellekts sei, der der menschlichen Vernunft hoch iiberlegen
ist. Daher stammten die moglichen Unterschiede zwischen menschli-
chem Gesetz und dem jiidisch-religidsen Gesetz. Das erstere beruhe auf
einem verniinftig-rationalen Gedankengang (sevara) und auf menschli-
cher Uberlegung (mahshava), die auf die Vervollkommnung weltlicher
Angelegenheiten ausgerichtet seien (tikun haolam). Die Thora dagegen
bestehe "aus reinem Intellekt, und die Thora wende sich nicht an die
menschliche Vernunft".%% Der Verfasser legt folgenden Grundsatz fest:
"Wenn immer Du eine Sache findest, die vom menschlichem Verstand
entfernt ist, so liegt der Grund dazu nur darin, dass die Worte [der Wei-
sen] der Thora folgen, die auf gottlicher Vernunft beruht, die der
menschlichen Vernunft iiberlegen ist".%!

Der Gedanke, dass die gottliche Vernunft, auf der die Gesetze beruhen,
der menschlichen Vernunft weit iiberlegen sei, erscheint besonders im
Chassidismus.5?

3. Das Spannungsverhdltnis zwischen Recht und Billigkeit

Die jiidischen Weisen waren sich schon sehr frith bewusst, dass Buch-
stabentreue, die Anwendung des strikten Rechts und das individuelle
Beharren auf seinem Recht sich 6fters schlecht mit substantieller Ge-
rechtigkeit vertragen konnen. Daher die berithmte Aussage des Rabbi
Jochanan im Talmud, dass die Anwendung des strikten Rechts und das
Fehlen der Billigkeit der Hauptgrund der Zerstdrung des zweiten Tem-

60 Maharal, Beer Hagola, Beer Scheni (Jerusalem 1971), S. 31-32: "% n*oow 7nm
R12077 2R 70 7000 PR

61 Ibidem, S.37: "2°awa P71 A7 PR VAR 73wWn PN R 1D 127 R¥ANW D 902 ,yIn T
SR DWA APYNRY RIT WK PYRT LW RIIW 7707 %977 %0 Y 1 772 7w". Der Verfasser
rechtfertigt sich dafiir, dass er solche Sachen enthiille. Er habe es zu Ehren der Thora
getan und Gott moge es ihm verzeihen. Es sei eine Reaktion auf Schriften, die sich
iber solche Sachen beschwert hitten. Siehe auch R. Schatz-Uffenheimer, Die juris-
tische Auffassung des Maharal — Eine Antithese zum Naturrecht, in: Daat 2-3
(1978-1979), 147-157 (in Hebriisch).

62 Der Gedanke findet sich besonders in der Literatur der Chabad-Lubawitch Bewegung
im Chassidismus.

32

17.01.2028, 13:00:15. i [ ]


https://doi.org/10.5771/9783845224893-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

