Enden?

Das »todtlichfactische Wort« und das »todtendfactische Wort«

Mit der Rede vom tddtlichfactischen Wort*, das Holderlin der griechi-
schen Dichtkunst zuschreibt, und dem tdédtendfactischen Wort>, das er
der vaterlandischen Vorstellungsart zuordnet, richtet Holderlin eine
Grenze zwischen einer Poesie der Alten® und einer modernen Poesie*
ein. Wach fiir eine Vorstellung von Grenze, die allererst in einem Zug
von Uberschreitung, in der Umkehr und Untreue® Grenze wird, 6ffnet
sich die Frage danach, was die Trennlinie zwischen tddtlichfactischem
Wort und tddtendfactischem Wort ausmacht.

Wenn Tod geschieht — da das todtlichfactische Wort eintrifft — und
nicht »eigentlich« geschieht, wie es mit dem tddtendfactischen Wort zur
Debatte steht, steht das Wort zwischen Ereignis und Nicht-Ereignis,
zwischen Eintreffen und Erwarten des Wortes, das tétet und nicht totet.

Im dritten und letzten Teil der Anmerkungen zur Antigond
schreibt Holderlin:

»Deswegen, wie schon in den Anmerkungen zum Oedipus beriihrt ist, die dialogische
Form, und der Chor im Gegensaze mit dieser, deswegen die gefahrliche Form, in den Auf-
tritten, die, nach griechischerer Art, nothwendig factisch in dem Sinne ausgehet, daR das
Wort mittelbarer factisch wird, indem es den sinnlicheren Korper ergreift; nach unse-
rer Zeit und Vorstellungsart unmittelbarer, indem es den geistigeren Kérper ergreift. Das
griechischtragische Wort ist todtlichfactisch, weil der Leib, den es ergreifet, wirk-
lich todtet. (...) / Und so ist wohl das todtlichfactische, der wirkliche Mord aus
Worten, mehr als eigentiimlich griechische und einer vaterldndischeren Kunst-
form subordinirte Kunstform zu betrachten. Eine vaterldndische mag, wie wohl be-
weislich ist, mehr todtendfactisches, als todtlichfactisches Wort seyn; nicht eigentlich mit

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 418.

Ebd.

Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249.

Ebd.

Ebd., 258; Anmerkungen zur Antigond, 419f.; vgl. grundsétzlich Négele, Mechané,
43-57.

v wNRe

181

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Mord oder Tod endigen, weil doch hieran das Tragische mul gefaRt werden, sondern
mehr im Geschmake des Oedipus auf Kolonos, so daR® das Wort aus begeistertem Munde
schreklich ist, und todtet, nicht griechisch faRlich, in athletischem und plastischem Gei-
ste, wo das Wort den Kdrper ergreift, daR dieser todtet.«’

Geht man den Vorstellungen, die sich hier in dem, was sie, und daran
immer schon gekniipft, wie sie etwas zu lesen geben, nach, dann kann
man zunachst wiederholend sagen: Das griechischtragische Wort ist mit-
telbarer factisch derart, dall es den sinnlicheren Korper ergreift; das tod-
tendfactische Wort hingegen ist unmittelbarer, indem es den geistigeren
Korper ergreift. Ein Unterschied zwischen tddtlichfactischem und tdd-
tendfactischen Wort ist lesbar in den Gegensatzpaaren von mittelbarer
factisch und unmittelbarer factisch, sinnlicheren und geistigeren Korper.
Eine Wirkung des mehrfach verwendeten Komparativs — das Wort ist
mehr unmittelbar als mittelbar (und umgekehrt), der getroffene Korper
ist mehr sinnlich als geistig (und umgekehrt) — ist, da sich die Frage
des MaRes mitspricht: der/das eine und der/das andere gestalten sich
weniger, mehr, liberschieflend, entziehend, auf jeden Fall in Relation zu
einem anderen.

Es heifit weiter, dafl das eine Wort wirklich totet und das andere
Wort nicht eigentlich mit Mord oder Tod endet, weil doch hieran das Tra-
gische mufS gefafst werden. Und dann kommt unerwartet eine Nuancie-
rung des Tragischen der vaterldndischen Kunstform: so daf§ das Wort
aus begeistertem Munde schreklich ist, und todtet. Widerspruchlich wird
das tddtendfactische Wort vorgestellt. Es schiebt den tédlichen Effekt
auf, totet nicht den sinnlicheren Korper, es trifft den geistigeren Korper,
der nicht zu toten ist, zum einen; zum anderen gibt es das Wort aus be-
geistertem Munde, es ist schreklich und todtet.

Nicht Gott spricht, wie beim griechischtragischen Wort, von ei-
nem anderen Ort, aus der Ferne durch das Wort; nicht Gott schickt das
den Tod bringende Wort, welches den Leib erfafit und wirklich einen
Menschen tétet. (Ungewi bleibt, ob der Mensch, ergriffen vom Wort
sich und/oder den anderen totet.) Hier, in der modernen Fassung des
Tragischen, kommt das Subjekt zu Wort. Das Wort aus begeistertem
Munde kennt die Ferne Gottes nicht, hoért kein Wort, das die Abwesen-
heit schlechthin, den Tod, das Ende zutragt.

Gott fehlt. Spricht nicht. Unterbricht nicht die Ankunft des To-
des. Das wire eine Ahnlichkeit, eine Gemeinsamkeit zwischen der Er-
fahrung der Alten und des modernen Subjekts. Ein wesentlicher Unter-
schied jedoch zwischen dem aus begeistertem Munde kommenden Wort
und dem tddtlichfactischen Wort liegt in der Weise der Vergessenheit.

Antigona vergit nicht, daB Gott fehlt — Mein Zeus berichtete mirs

1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417ff.

182

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

nicht — und damit ist er als Fehlender da. Und er zeigt sich auch abwe-
send, in der Gestalt des Todes gegenwdirtig, indem er den Gang Antigo-
nds ins Grab nicht aufhélt. Als gesezlos erfahrt Antigond Gott, wie Hol-
derlin schreibt, er bringt gesezlos das Gesetz des Todes." Im Schwei-
gen, das Schweigen bringend, spricht Gott. Eine Leerstelle.

Anders im Oedipus auf Kolonos in der Lesart Holderlins, anders
beim tédtendfactischen Wort. Hier spricht der Mensch. Aus begeistertem
Munde kommt das Wort, nicht von einem anderen, nicht von einem an-
deren Ort wird es zugetragen. Ein Bezug zur Ferne, zum anderen fehlt.
Abwesenheit fehlt und schldgt um in akute Prdsenz und Fiille. Ohne
Ende Begeisterung, das macht es schreklich. Wieso aber 1a8t sich das so
sagen?

»Die Darstellung des Tragischen beruht vorziiglich darauf, dal das Ungeheure, wie der
Gott und Mensch sich paart, und grénzenlos die Naturmacht und des Menschen Innerstes
im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daR® das granzenlose Eineswerden durch grén-
zenloses Scheiden sich reinigt.«?

»Die tragische Darstellung beruhet (...) darauf, daR der unmittelbare Gott, ganz Eines mit
dem Menschen (...), daR die unendliche Begeisterung unendlich, das heilt in Gegen-
sdzen, im BewuRtseyn, welches das BewuRtseyn aufhebt, heilig sich scheidend, sich falit,
und der Gott, in der Gestalt des Todes, gegenwartig ist.«>

Im Zorn, vielleicht sogar im Hal, paaren sich Gott und Mensch, die
Grenze der Unterscheidung ist iibergangen, sie ist los, grdnzenlos im Ei-
neswerden. Der unmittelbare Gott erscheint als ein Gott, der sich nicht
durch das Wort mitteilt. Unmittelbar trifft er den geistigeren Korper des
Subjekts, das den sinnlicheren Korper, die »eine Halfte«* nach Hélder-
lin, vergift. Es kennt im Augenblick der Gegenwartigkeit Gottes den
sinnlicheren Korper nicht (mehr). Wo dann befindet sich das Subjekt,
das jene Erfahrung der Begeisterung macht, die schreklich ist? Die
Grenze von Unterscheidbarkeit tiberhaupt von dem einen und dem an-
deren, von Zorn, Haf und Begehren, Liebe fehlt.> Im Eineswerden ist

Ebd., 416.

Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.

Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

Ebd, 412.

Vgl. Sigmund Freud: »Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen autobiographisch

LA ol ol A

beschriebenen Fall von Paranoiax, in: ders.: Zwang, Paranoia und Perversion, Studien-
ausgabe Bd. VII, Frankfurt am Main 1982, 186ff.; Jacques Lacan: Die Psychosen. Das
Seminar Buch III, libersetzt von Michael Turnheim, Textherstellung durch Jacques-
Alain Miller, Weinheim, Berlin 1997, 52.

183

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

der andere abgeschafft. Es ist eine »tote Liebe«" in dem Grade, wie sie
die Andersheit des anderen verwirft. Der andere ist eine Leerstelle, die
nicht, wie sie Antigona erfahrt, Marke von Verdrangung ist, in der Gott
als Fehlender erscheint. In der Verwerfung, jenem instabilen Punkt, der
benachbart zur Verdrangung liegt, ist der andere, der Name des Vaters,
der den Mangel dem Subjekt und ins Sprechen zutrigt, ausgeschlossen.?

Kein Sprechen zum anderen und kein Sprechen vom anderen
gibt es. Es, das Phantasma des Gleichen, spricht aus begeistertem Mun-
de. Es spricht vom Tod des anderen und kippt in eine Erschépfung,
Entleerung, in der das grdnzenlose Eineswerden durch grdnzenloses
Scheiden sich reinigt.

Halt man an diesem Punkt inne und nimmt die Unterscheidung
Holderlins vom tddtlichfactischen und todtendfactischen Wort erneut auf,
kann man sagen, daB sich eine poetologische wie politische Haltung
darin formuliert. Der Bezug zu einem anderen, zur griechischen Trag6-
die, wie der Bezug zu einer Andersheit iiberhaupt, und sei es im Auf-
ruhr3, tut not. Was das fiir ein Denken heute bedeuten kénnte, wird
mit den Uberlegungen zur Hamletmaschine von Heiner Miiller fortge-
setzt. Er liest, beinahe 180 Jahre spéter, den Begriff vom tddtlichfacti-
schen Wort auf.

Wenn das Téten nicht aufhort ...
Die Hamletmaschine von Heiner Miiller

In einem Brief an den Regisseur Mitko Gotscheff, der 1983 die Philok-
tet-Tragddie in der Bearbeitung Heiner Miillers in Sofia inszeniert hat,
schreibt Miiller:

»(...) daR bei Stiicken dieser Machart [bedingt durch ihr Material, Menschheit des Uber-
gangs in der Verwerfung der Epochen] nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Korper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen
Bewegung, Substitut fiir andere Korper, die dem Massaker der Ideen ausgesetzt sind, dem
todlichfaktischen Wort, das Hélderlin aus der Sophokleischen Tragddie grub, damit er sich
die Stirn daran zerschlagen konnte, weil es seine Gegenwart nicht mehr begriff, dem Wort
als Tatsache, dem Mord aus Worten, dem Terror, der einsetzt, wenn Praxis theoretisch
wird, wie die Jagd des Oedipus nach der Wahrheit des Orakels.«*

Miiller nimmt Bezug auf das todlichfaktische Wort und ilibersetzt

Ebd., 300.

Ebd., 192.

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 420.
Miiller, Herzstiick, 103.

D W N =

184

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

es in das Wort als Tatsache, den Mord aus Worten. Der aus der sopho-
kleischen Tragddie ausgegrabene Begriff, so Miiller, findet um 1800
keine Resonanz, weil seine Gegenwart es nicht mehr begriff. Miiller
weckt in Riicksicht auf Hélderlin, der das Narkotikum seiner Gegenwart
in den Anmerkungen zur Sprache bringt, das todtlichfaktische Wort aus
einer Art Schlaf. Mit einer historischen Distanz zur Epoche des Idealis-
mus und einer spekulativen Dialektik, die Holderlins Sophokles-
Ubersetzungen und Anmerkungen als Ausdruck der Krankheit des Dich-
ters und nicht als eine Analytik eines historischen Prozesses und des
dichterischen Wortes deuteten, gilt Miillers Aufmerksamkeit der Ver-
werfung und genau dariiber der Wirksamkeit des tddlichfaktischen Wor-
tes heute.

Dem Massaker der Ideen, wie Miiller schreibt, ist das moderne
Subjekt ausgesetzt in dem MaRle, wie die Frage des Korpers, seines Ein-
satzes, der sich eben nicht kalkulieren und verwerten 1d8t, verworfen
ist; und eben in dem UnmafRe, wie die Frage des Schmerzes, der Lei-
denschaft des Korpers, der auch ein Wort-Koérper ist, verstummt vor
dem Zwang zur Wahrheit. »Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen.«* So heilt es am
Ende der Hamletmaschine.

Unkommentiert in dem Brief bleibt das tddtendfactische Wort. Als
Signum der Moderne vermerkt Miiller den Verlust eines Denkens, wel-
ches die komplexen Verstrickungen und den Zug des Fliichtigen um
den Wort-Korper tibersieht und welches wiederum die Gewaltsamkeit
eines Denkens verkennt, das auf der Fiktion von Identitdt, einer Logik
der Identitdt von Wort und Tatsache, von Theorie und Praxis fuflt. In der
Leugnung des Zufalls, seinem Effekt einer Verriickung und eines Ver-
riickten, in all diesen Leugnungen spricht sich die Vorstellung einer
verlustlosen Ubersetzbarkeit aus. Sie ist Bedingung fiir ein Denken der
Egalitdt, der Austauschbarkeit des Einzelnen, des Toten und des Le-
benden, eine Bedingung auch fiir Terror.

Miiller zufolge gelingt es der Inszenierung von Gotscheff das
»Strukturproblem« der Philoktet-Tragddie, das in »der Unersetzlichkeit
des lebenden zur Verwertung des toten Philoktet« liegt, umzusetzen
und als Problem der Moderne auszustellen. Dies geschieht im Umschlag
nach Marx von der »Tragddie zur Farce«, mit einer »Trickkiste«. Odys-
seus »zerrt« sie »aus der Kulisse (...) und aus der Kiste das Double, die
teilbare Puppe, die den (unteilbaren) Helden ersetzen wird, gibt er den

1. Heiner Miiller: »Die Hamletmaschinex, in: Frank Hornigk (Hg.): Heiner Miiller. Mate-
rial, Gottingen 1989, 41-49, hier 49. Vgl. weitere Materialien, Manuskripte der Ham-
letmaschine, in: Heiner Miiller. Généalogie d’une Euvre a venir, Académie Expérimen-
tale des Théatres, Théatre/Public 160-161.

185

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Blick in eine Zukunft frei, die mit der Auswechselbarkeit des Einzelnen
technisch ernst macht.«*

Sechs Jahre vor der Sofia-Inszenierung stellt Miiller in dem
Hamletmaschinen-Text einen Sarg zweimal auf die Biihne. Die Ham-
letmaschine beginnt mit einem Staatsbegrabnis des Vaters, dessen Sarg
aufgebrochen wird, um die Leichenteile des toten Vaters zum Verzehr
auszuteilen; das andere Mal erscheint ein getffneter Sarg als Requisite,
dhnlich wie die Trickkiste, aus dem Claudius und Ophelia heraustreten
und in den »Claudius/Hamlet/Vater«* hineingehen. Das Phantasma
einer ewigen Austauschbarkeit als Strukturproblem der Moderne, das
die Nichtersetzbarkeit des Einzelnen tibergeht, dirigiert den Hamlet-
maschinen-Text. Miiller entwirft die Wiederholbarkeit und Auswechsel-
barkeit von Toten und Lebenden als eine die Moderne pragende Vor-
stellung, die das tddtlichfactische Wort und damit die Erfahrung einer
Grenze, welche die Nicht-Passage transportiert, nicht kennt.

Wie im folgenden entlang der Hamletmaschine und der aus die-
ser Maschine entspringenden Zerrbilder gelesen wird, treibt der mono-
tone Gang des Terrors den Aufschub der Unterbrechung auf die Spitze
und umgekehrt. Unter der Hand, die schreibt und die Schreibmaschine?
betétigt, wirkt das todtendfactische Wort. ohne Ende droht Totung. Die
Negierung der Grenze und eines Denkens der Grenze gibt dem Phan-
tasma des Gleichen statt.

Wahrenddessen gerinnt das tdédlichfaktische Wort zu einem Af-
fekt, zur Tat. Der Mord aus Worten, das Wort als Tatsache verschleiern
etwas in der Kiirze und schleppen doch ein Detail der Geschichte des
Wahnsinns, der die Grenze des Todes und der Nichtiibersetzbarkeit
uberspringen glaubt zu konnen, mit.

In Holderlins Sophokles-Ubersetzungen und Anmerkungen kon-
stituiert sich das Tragische an der Grenze des Sinns und im Zuge einer
Kritik an einer Wahnhaftigkeit von Vernunft derart, daf die Vernunft
den Nicht-Sinn des Sinns zu schlieen sucht. Wahrend das tddtlichfacti-
sche Wort, das den Mangel ins Denken holt, und das tddtendfactische
Wort ineinander verschrankt sind und den phantasmagorischen Tau-
mel, der sich um die Spaltung des Sinns zwischen Tod und Aufschub
des Todes abspielt, ausstellen, schreibt sich der Wahn, es zu wissen,
zirkuldr in der Hamletmaschine fort und ein in das Wissen vom Wahn-
sinn. Nicht einfach der Wahnsinn, aber der Wahn, die Wahrheit restlos
zu wissen und iber den Tod des anderen zu demonstrieren, und, in ei-
ner Art double bind, das Wissen vom Wahnsinn produziert phantasma-
tische Biithnenbilder, Geschichten aus Ladsionen, die eines verbindet: die

1. Miiller, Herzstiick, 107.
2. Miiller, Die Hamletmaschine, 44.
3. Ebd., 46.

186

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

maschinelle Wiederholung der Geste, die auf den auf das Leben iiber-
greifenden Tod zielt, daf§ die Geschichte zerspringt.
In dem mittleren der fiinf Teile der Hamletmaschine heift es:

»3 / SCHERZO / Universitdt der Toten. Gewisper und Gemurmel. Von ihren Grabsteinen
(Kathedern) aus werfen die toten Philosophen ihre Biicher auf Hamlet. Galerie (Ballett)
der toten Frauen. Die Frau am Strick Die Frau mit den aufgeschnittenen Pulsadern usw.
Hamlet betrachtet sie mit der Haltung eines Museums (Theater-)Besuchers. Die toten
Frauen reiRen ihm die Kleider vom Leib. Aus einem aufrechtstehenden Sarg mit der Auf-
schrift Hamlet1 treten Claudius und, als Hure gekleidet und geschminkt, Ophelia. Strip-
tease von Ophelia.«’

Biicher, an die philosophisches und anderes Wissen auch gebunden
sind, werden von namenlosen und toten Philosophen auf Hamlet, die-
sen Hamlet aus der Hamletmaschine, geworfen. Man konnte auch sagen,
die Humanitdt und die Wissenschaften, die im Dienste der Humanitét
stehen, werden verworfen. Das notiert eine verschwenderische Seite
des Einfalls, die Institution Universitdt in eine Universitdt der Toten zu
transformieren, in der sich eine Fiille an toten Gestalten dullerst leben-
dig aufhalten. Die toten Philosophen werfen Biicher, die unterschiedlich
toten Frauen gestikulieren und reifen Hamlet, der als Zuschauer das
Geschehen betrachtet, Kleider vom Leib. Totentanz mit Zuschauer.”
Der eine und die andere entsteigen aus einem aufrechtstehenden Sarg,
Ophelia enkleidet sich. Die Verdrehung von Toten und Lebendigen un-
terstiitzt den Abschied eines Entwurfs vom Subjekt, das, wenn es
spricht, lebt, da ist und zum Guten so da ist. Das Subjekt wird monstrds
vorgestellt, indem es tot und lebendig auf der Biihne des Entwurfs der
Hamletmaschine steht.

Neben der »Verabschiedung des Lehrstiicks«3, dem vielfachen
Bruch mit Theaterkonventionen und Perspektiven, stellt dieses Biih-
nenbild eine weitere Sentenz zum Abschied dar: Vorstellungen von
Tradition, Geschichte, Wissen und seine Monumente, wie die Institu-
tion Universitdt, befinden sich in Irritation und Bewegung, vielleicht
aber auch in einer Starre, in einer Art Versteinerung, die sich in der

1. Ebd., 44.

2. »Der Raumentwurf von Svetlana Zwetkowa verbannt das Publikum auf die Biihne,
den Ort des Exils. Zwischen der Brandung des leeren Zuschauerraums und der Maschi-
ne des Theaters, Fahrstuhl, Briicken, Drehscheibe, deren Gebrauch den Schauspielern
vorbehalten ist, spielt es keine Rolle mehr, Strandgut der eignen Geschichte, die der
Text aus dem gefrorenen Meer seiner Erinnerung schneidet. (...) Der Novize hat sich
den Helden einverleibt, das Vorbild, und tanzt mit dem Toten, eine erotische Figur der
Initiation.« Miiller, Herzstiick, 108f.

3. Vgl. Hornigk, Heiner Miiller. Material, 40.

187

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Gewillheit der Austauschbarkeit von Daten, der verlustlosen Reproduk-
tion des Sinns und der Ersetzbarkeit von Toten und Lebenden manife-
stiert. Miiller schreibt zur Versteinerung:

»Das Kapitel Philoktet beschreibt den ersten Schritt auf seinem Marsch in die Versteine-
rung, den ersten Arbeitsgang des Bildhauers, der die Geschichte ist, an der Skulptur,
Odysseus der Pragmatiker das Werkzeug. Die Lektion, die das Kommandounternehmen
Lemnos fiir den Rekruten bereithalt: Blut heilt Wunden. Wenn die Plastik aus dem Leim
gerat, werden die Fugen mit Blut verschmiert. Blut wird seine zweite Haut sein. Wenn es
getrocknet ist, steht das Denkmal.«*

Mit der Universitdt der Toten gerit die Institution Universitét, die in die-
sem Zusammenhang als Plastik lesbar ist, aus dem Leim. Die Bezeich-
nung Universitdt der Toten bewahrt so vielleicht das, was man nicht
mehr sieht, da es die Fugen der Festung verdichtet hat und im Gemduer
eingetrocknet ist: das Blut. Es fliet nicht mehr, gibt nicht mehr Zeichen
von Leben und nicht mehr von Tod. Das Blut ist nicht mehr Effekt der
Wunde, die noch blutend von einer Verwundung spricht, es wird zum
Garant einer Schliefung der Wunde. Wenn die Wunde geschlossen ist,
nicht mehr sichtbar und bertihrbar, und zu einem Denkmal wird, wel-
ches das Tote einschlieft, indem das Monument das Tote ersetzen
glaubt zu konnen, dann, im Verschwinden der Verwundbarkeit, ist mit
der Haltung einer spurlosen Ersetzbarkeit das Lebendige und das Tote
aus der Institution, sei es als Text, Theater, Universitit, verbannt.”

Die Uberschrift Universitit der Toten beriihrt diesen Zug der
Aussparung, indem er auf das der Institution Verworfene, Tote, ver-
weist und dartiber die Frage nach dem Lebendigen stellt, wihrend die
Bezeichnung Scherzo ein anderes beunruhigendes Moment der Institu-
tion aufruft. Denn die launige Satzbezeichnung aus der Musik variiert in
ihren Akzentuierungen im Laufe der Musikgeschichte zwischen raschen
rhythmischen Einfdllen, Kapriolen und dem Capriccio. Dieses riihrt an
das Bizarre und ruft wiederum Zeichnungen, Radierungen, Bilder aus
der Malerei hervor. Wie ist in dieser Biihnenbildeinstellung ein
Schmunzeln und Schauern, ein Wispern und Murmeln unter Toten in
der Universitdt vorstellbar? Was hat dieses verriickte Bild der Universi-
tit der Toten mit dem Charme und der Unruhe eines Scherzo zu tun?
Und was hat diese verschwenderische und karge Skizze von der Institu-

1. Miiller, Herzstiick, 105.

2. »Die Institution ignorieren zu wollen heiRt, die Tatsache zu leugnen, daR sie zual-
lererst ein Phdnomen der Schrift ist und daR sie Identifizierungen lenkt.« Pierre Le-
gendre: »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Auflésung der Ecole freu-
dienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der Psychoanalyse, Fragmente.
Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Bd. 39/40, Kassel 1992, 280.

188

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

tion Universitdt mit »Europa« zu tun? Denn der zweite, dem Scherzo
voranstehende Teil der Hamletmaschine wird mit Europa der Frau titu-
liert. Vorerst sei hier bemerkt, da der Name Europa als ein mythologi-
scher Bezug mit den den Text durchziehenden Zeitspriingen durch die
abendldndische Geschichte wie auch die Zuschreibung eines Geschlech-
tes und seine Verkniipfung mit einem Kontinent in Frage stehen.

Friedrich Nietzsche hat das Bild der eilenden, auf Positivitdt be-
dachten Wissenschaft in ein tragisches gewendet. In dem beriithmten
Zitat aus »Die Geburt der Tragddie« heift es:

»Nun aber eilt die Wissenschaft, von ihrem kréftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis
zu ihren Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert.
Denn die Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und wah-
rend noch gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis vollig ausgemessen werden konn-
te, so trifft doch der edle und begabte Mensch, noch vor der Mitte seines Daseins und un-
vermeidlich, auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo er in das Unaufhellbare starrt.
Wenn er hier zu seinem Schrecken sieht, wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich
selbst ringelt und endlich sich in den Schwanz beisst — da bricht die neue Form der Er-
kenntnis durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als Schutz
und Heilmittel die Kunst braucht.«

Hier hort man den Blick des Odipus im Akt der Blendung gerichtet an
die Wissenschaft. Das sokratische Triebrad — »ich weill — ich weil nicht«
— bricht auseinander. Der Wahn des Wissens in dem Schema der so-
kratischen Logik scheint auf. Odipus nun, nur eine Maske des Dionysos,
wie es dort heilt, und Sokrates, geben sich die Hand. In dieser Geste ist
ein Ubergang von Tragddie zur Philosophie markiert, bleibt man in der
Spur Nietzsches. Die Philosophie und die Geschichte stehen im Zeichen
des Tragischen. Wenn nun die Universitdt in der Hamletmaschine zur
Universitdt der Toten wird, scheint hier der Punkt nach dem Akt der
Blendung auf. Man starrt nicht mehr ins Unaufhellbare und befindet
sich im Wissen des Terrors. Ja, sogar umgekehrt weil man den Terror,
der aus dem Wissen einer dialektischen Okonomie kommt. Die Formu-
lierung Miillers wenn Theorie, und damit Wissensdiskurse, praktisch
wird und ihre gegenldufige Bewegung, wenn Praxis theoretisch wird, be-
nennt die (scheinbar) unentzerrbare kausale Spiegelung von Theorie
und Praxis. Mit ihr entwirft sich die Frage der Unterbrechung des Spe-
kulédren.

In der Hamletmaschine prasentiert sich ein Wissen der Endlich-

1. Friedrich Nietzsche: »Die Geburt der Tragddie«, in: Giorgio Colli, Mazzino Montinari
(Hgg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe, KSA 1, Berlin, New York 1988,
101.

189

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

keit® vom Menschen als Ursprung seiner Allmacht, die Ohnmacht ist.
Grund und Abgrund von Universalitdt und Totalitdt durchziehen und
produzieren, urspriinglich und affektreich, den Mythos des Ursprungs
umkreisend, die Hamletmaschine. Die Souverdnitdt des Wissens und
auch die der Universitat stehen zur Debatte. Von daher werden die Fra-
gen nach Widerstand und nach Formen der Unterbrechung, wenn das
To6ten nicht aufhort, auf das Feld der Wissenschaften, die Ordnung der
Theorien zurlickgeworfen. So wird in Anlehnung an Etienne Balibars
Frage »Gibt es einen >Neo-Rassismus?«?® zu diskutieren sein, ob die
Tragddie des unaufhaltsamen Laufs der Gewalten in der »Verkennung
im >Willen zum Wissen««3 sich heute auch auf dem Feld der theoreti-
schen Analysen abspielt. Wenn Theorie praktisch wird, Wissen und
Wissensfiguren sich realisieren, wenn also eine Praxis dem Phantasma
einer unterschieds- und restlosen Abbildbarkeit von Theorie unterliegt,
dann ringelt sich wahrlich die Logik um sich selbst. Die Hamletmaschine
beginnt am Endpunkt der Geschichte, die in die Offnung eines Sargs
zielt. Es heif3t:

»Die Hamletmaschine

1

FAMILIENALBUM

Ich war Hamlet. Ich stand an der Kiiste und redete mit der Brandung Blabla, im Riicken
die Ruinen von Europa. Die Glocken lduteten das Staatsbegrdbnis ein, Morder und Witwe
ein Paar, im Stechschritt hinter dem Sarg des Hohen Kadavers die Rdte heulend in
schlecht bezahlter Trauer WER IST DIE LEICH IM LEICHENWAGEN / UM WEN HORT MAN VIEL
SCHREIN UND KLAGEN / DIE LEICH IST EINES GROREN / GEBERS VON ALMOSEN das Spalier
in der Bevélkerung, Werk seiner Staatskunst ER WAR EIN MANN NAHM ALLES NUR VON
ALLEN. Ich stoppte den Leichenzug, stemmte den Sarg mit dem Schwert auf, dabei brach
die Klinge, mit dem stumpfen Rest gelang es, und verteilte den toten Erzeuger FLEISCH
UND FLEISCH GESELLT SICH GERN an die umstehenden Elendsgestalten. Die Trauer ging in
Jubel {iber, der Jubel in Schmatzen, auf dem leeren Sarg besprang der Morder die Witwe

1. Vgl. Miiller, Die Hamletmaschine, 41. »Ich war Hamlet.«

2. Etienne Balibar: »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?« in: Etienne Balibar, Immanuel
Wallerstein (Hgg.): Rasse Klasse Nation, iibersetzt von Michael Haupt, Ilse Utz, Ham-
burg 1992, 23-38.

3. Ebd., 26. Mit dieser Anspielung auf Foucault tritt eine Kontroverse, wie Angelika
Magiros in Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie, Hamburg 1995, (bes. 117ff.) zeigt,
zwischen Foucault und Balibar zutage: Griindet sich der Rassismus auf dem Zug der
Verkennung des anderen oder im Zwang, den anderen zu erkennen? Ist der Rassismus
eine unendliche Spirale oder eine Verzahnung von unterschiedlichen diskursiven ras-
sistischen Strukturen?

190

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

SOLL ICH DIR HINAUFHELFEN ONKEL MACH DIE BEINE AUF MAMA. Ich legte mich auf den
Boden und horte die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der Verwesung.«*

Hamlet, der war, legt sich auf den Boden. Man weif nicht, ob das Ge-
sicht gen Boden oder Himmel oder seitlich gewendet ist. Er horte die
Welt ihre Runden drehn. Der eben noch herausgeschrieene und agierte
Wechsel von Lust und Mord und Lebenden und Toten, im Tumult der
Zitationen, spielt sich oben auf dem gedffneten Sarg ab, dann, liegend
auf dem Boden, horte er die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der
Verwesung. Das Drama Hamlets ist langst schon geschrieben, in dem
MaRe, wie es nie stattgefunden hat.> So beginnt die Hamletmaschine
mit dem paradoxen Satz, dessen Unmoglichkeit in der Kluft von Rede
und Schrift aufscheint: Ich war Hamlet. Es ist ein Satz, ein Monolog, der
aus niemandes Munde kommt, denn eine Regieanweisung, die etwa lau-
tete, Hamlet Punkt oder Doppelpunkt — Ich war Hamlet — fehlt. Und: es
gibt keine Orientierung, ob aus dem Familienalbum heraus oder in es
hineingesprochen wird, oder sogar noch nicht einmal das eine, nicht das
andere zutrifft. Das Familienalbum, das Geschichten in Worten und
Bildern festhdlt, steht iber dem Monolog. Und es untersteht der Ma-
schine. Sie fahrt fort: Ich war Hamlet. Das Maschinelle treibt den Tri-
umph des Ich - Ich war Hamlet — und bin jetzt ein anderer — und den
Triumph des Todes — Ich war Hamlet — an den Rand des Denkbaren. Im
exzentrischen Wechsel von Jubel und Schmerz, Lust und Zerstérung
operiert das Theater am Rand der Geschichte. Die Wunde, die Wunden
der Geschichte sind gezeichnet von den Extremen der Humanitdt auf
dem Fundament einer Universalgeschichte — Ich horte die Welt ihre
Runden drehn — und dem Aufstand gegen die Humanitdt, den Aufstand
gegen die Universalgeschichte, die auf Identitdt setzt. Die Identitdt und
das Denken der Identitat, die wiederum die Differenz hervorbringen:
Ich war — Ich war. Im Gleichschritt wird die Aufhebung des Identischen
praktiziert. Der tote, auferstandene andere Hamlet, Ophelia, Elektra,
Europa tauschen die Kleider. Hamlet/Ophelia wird zum Hamletdarstel-
ler, der kommt und geht. Hamlet legt in dem von Ophelia zerstorten
Raum Maske und Kostiim ab. Der Hamletdarsteller sagt:

»Ich bin nicht Hamlet. Ich spiele keine Rolle mehr. Meine Worte haben mir nichts mehr zu

sagen. Meine Gedanken saugen den Bildern das Blut aus. Mein Drama findet nicht mehr
statt. (...) Mein Drama, wenn es noch stattfinden wiirde, fande in der Zeit des Aufstand

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 41.
2. Ebd., 46.

191

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

statt.! (...) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch ist verlorengegangen.
Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garderobe gehingt.«?

Horatio, sein Freund, der andere, kommt zu spat fiir seine Gage, kein
Platz mehr fiir den anderen im Trauerspiel des einen. In seinem Kasten
verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im Zuschauer-
raum bewegen keine Hand. »Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit
tot, einig / mit meinem ungeteilten Selbst.«3 Das Ich ist in der Hamlet-
maschine als immer schon der andere inszeniert. Ich ist der andere, und
damit ist die Opposition vielfdltig aufgehoben, indem sie die Austausch-
barkeit in der Negation einer Differenz zum anderen umsetzt. So ist der
Blick aus der Maschine in die Grabkammer ein gnadenloser und offener
Blick, der das Denken der Grenze, der Grenze von ich und du, von Le-
ben und Tod, Subjekt und Objekt, Schauspieler und Publikum, Theater
und Geschichte aufgegeben hat. Die Hamletmaschine formuliert und
umreif§t die Welt der Geschichte, welche die Frage nach der Grenze
verloren hat, in der das Sprechen ins Leere geht, das Textbuch verloren
ist. Statt ihrer kommt das Phantasma der grenzenlosen Wiederholung,
die sich auf der Grenze zwischen Tod und Begehren und dem Gleich-
schritt der Verwesung abspielt. In GERMANIA 3. GESPENSTER AM
TOTEN MANN sagt Stalin, der trinkt: »Wer zdhlt die Toten, wenn die
Gréber leerstehn.«* Er kann es sagen, weil es keine Frage mehr ist.
Wenn aber die Frage fehlt, ist es mit der Kritik, gelesen als eine
Form von Unterbrechung und Infragestellung einer jeweiligen Gesetz-
maRigkeit und deren Geschichte, aus.” Die Frage nach der Kritik ruft
das Gesetz auf von deren Ubertretung die Hamletmaschine monoton
zeugt. Die Rede ist von dem Gesetz, das die Scheidung bestimmt. Es ist
jenes Gesetz, das sagt, was verniinftig und nicht verniinftig, recht und
unrecht ist. Es urteilt: du ja, du nicht. Das Gesetz lautet Ja — Nein. Es ist
ein Gesetz der Dualitdt. Das Denken und Entscheiden gemdf des Geset-
zes der Opposition folgt der Struktur im Nein, dem anderen das Recht
zu verweigern und zugleich im Ja, dem anderen das Recht zu erteilen.
Von wo aber kommt dieses Recht? Es kniipft an den theologischen Dis-
kurs, den einen Gott, der das Sagen hat, an das Dogma, den Lehrsatz,
der den Ort der Wahrheit ausweist. Es kommt von dem Ort, an dem man
weill, wie man zu sprechen hat, wie man zu sein hat, und wie man zu
sein hat in einer Gemeinschaft. Sonst ist man drauflen. So normal geht

Ebd., 45.

Ebd., 46.

Ebd., 46.

Heiner Miiller: GERMANIA 3. GESPENSTER AM TOTEN MANN, K6ln 1996, 10.

Vgl. grundsétzlich Jacques Derrida: Die unbedingte Universitdt, libersetzt von Stefan
Lorenzer, Frankfurt am Main 2001.

WD

192

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

die Urteilsfindung. Dabei die Herstellung der Normalitét tiber die Funk-
tion des Urteils zu erwdhnen, scheint banal, weil sie unhintergehbar
scheint. So ist es eben. Im Vergessen aber, dafl der Akt der Entschei-
dung ein gewaltsamer ist, schickt er sich an, still und unscheinbar zu
wirken. Er geht liber die Grenze.

Einerseits weil das Gesetz der Scheidung, das Tote vom Leben-
digen zu unterscheiden, denn gerade aus der Ubertretung des Gesetzes,
mit der das Tote und Lebendige nicht zu unterscheiden, austauschbar
vorgestellt sind, kommt der Ruf nach Unterscheidbarkeit, welcher als
Ruf nach Differenz zu horen ist. Andererseits fixiert gerade dieser Ruf
nach einer Differenz das Gesetz der Grenze, die als schlieBende und
offnende und zu libertretende Schranke gedacht wird, und iibersieht
auf diese Weise eine Vorstellung von Grenzen, die unverfiighar und
diskontinuierlich allererst iterativ’ sich herstellen. Ein Undenkbares
als etwas, das sich einer Okonomie von Spaltung und Umkehr entzieht,
und als Nicht-Passage, die sich nicht iberspringen 148t, ist als unruhi-
ger, uniibersetzbarer Punkt von Geschichte lesbar, der Geschichte
schreibt.

Das Wissen um die Okonomie der Spaltung im Sinn, in der Spal-
tung von Vernunft und Wahnsinn, die Geschichte macht, wird vielfdltig
in der Hamletmaschine exponiert. Es wird ausgesagt in der Unmoéglich-
keit, der Grenze der Scheidung zu entrinnen, weil sie sich immer wie
von selbst reproduziert — dort in der Maschine. Die Hamletmaschine
zeichnet so den gewaltsamen Lauf der Aufhebung der Differenz, von
Leben und Tod, Mann und Frau, Revolution und Konterrevolution, von
Terror und Wahnhaftigkeit der Vernunft in der Auflésung des ge-
schichtlichen Bithnenraums nach. Der Topos der Biihne als Geschichte
und umgekehrt, die Geschichte als Biihne der Reprdsentation, sie zer-
springen. Wechselweise und unrhythmisch trifft die Maschinerie ins
Zentrum von Totalitdt. In der Rede Shakespeare eine Differenz heilit es:
»Die Narben schrein nach Wunden und die Macht / ist iiber sie gekom-
men wie ein Schlag. Der Clinch von Revolution und Konterrevolution
als Grundfigur der Mammutkatastrophen des Jahrhunderts.«* Die Fra-
ge nach dem Verhdltnis von vernunftloser Gewalt und gewaltloser Ver-
nunft, die im Dienste der Humanitdt und Wissenschaft steht, diese Fra-
ge, die sich in der Antigond und den Anmerkungen zu den Trauerspielen
immer wieder von neuem stellt, spielt in der Hamletmaschine keine Rol-

1. Vgl. Jacques Derrida: Schibboleth. Fiir Paul Celan, libersetzt von Sebastian Baur, Pe-
ter Engelmann (Hg.), Wien 1986.

2. Heiner Miiller: Shakespeare Factory 2, Berlin 1994, 228. Vgl. Nikolaus Miiller-Schoell:
Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur Theorie eines Theaters der
A-Identitdt bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Miiller, Frankfurt am Main,
Basel 2002, bes. 412-420.

193

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

le mehr. Die Frage nach der Grenze scheint verloren. An die Stelle des
verlorenen Textbuches tritt der Taumel der Rache, das Wissen um den
unmoglichen Widerstand im Aufstand, sofern er sich gegen den ande-
ren richtet:

»h

PEST IN BUDA SCHLACHT UM GRONLAND

()

Hamletdarsteller. (...) Der Aufstand beginnt als Spaziergang. Gegen die Verkehrsordnung
wéhrend der Arbeitszeit. Die StralRe gehort den FuRgéngern. (...) Gruppen bilden sich,
aus denen Redner aufsteigen. Auf dem Balkon eines Regierungsgebdudes erscheint ein
Mann mit schlecht sitzendem Frack und beginnt ebenfalls zu reden. Wenn ihn der erste
Stein trifft, zieht auch er sich hinter die Fliigeltiir aus Panzerglas zuriick. Aus dem Ruf
nach mehr Freiheit, wird der Schrei nach dem Sturz der Regierung. Man beginnt die Poli-
zisten zu entwaffnen, stiirmt zwei drei Gebdude, ein Gefdngnis eine Polizeistation ein
Biiro der Geheimpolizei, héngt ein Dutzend Handlanger der Macht an den FiiRen auf, die
Regierung setzt Truppen ein, Panzer. Mein Platz, wenn mein Drama noch stattfinden
wiirde, ware auf beiden Seiten der Front, zwischen den Fronten, dariiber. Ich stehe im
SchweiRgeruch der Menge und werfe Steine auf Polizisten Soldaten Panzer Panzerglas.
Ich blicke durch die Fliigeltiir aus Panzerglas auf die andrangende Menge und rieche
meinen Angstschweil. Ich schiittle von Brechreiz gewiirgt, meine Faust gegen mich, der
hinter dem Panzerglas steht. Ich sehe, geschiittelt von Furcht und Verachtung, in der an-
drangenden Menge mich, Schaum vor meinem Mund, meine Faust gegen mich schiit-
teln. Ich hdnge mein uniformiertes Fleisch an den FiiRen auf. Ich bin der Soldat im Pan-
zerturm, mein Kopf ist leer unter dem Helm, der erstickte Schrei unter den Ketten. Ich
bin die Schreibmaschine. (...) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch
ist verloren gegangen. Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garde-
robe gehangt. In seinem Kasten verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im
Zuschauerraum bewegen keine Hand. Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit tot,
einig / Mit meinem ungeteilten Selbst.«’

Die Dramaturgie dieser Passage schreitet auf die Aussage Ich bin die
Schreibmaschine zu. Sie ist bestimmt von einer Rhythmik, die das phan-
tasmatisch-blinde »Ich sehe mich mich sehen«® produziert. Am Ende
kippt das Faktum, die Apparatur, um und entwirft Bilder der Ermiidung
und Apathie.

Die Hamletmaschine befindet sich in einer souverdnen und be-
wegungslosen erstarrten Position, weil sie weiR. Sie weif um die Oko-
nomie der Opposition. Diese wird in der Szene der politisch histori-
schen Landschaft, als Szene des Wissens aus Opposition, die Identitét
uber die Vernichtung des anderen macht, reproduziert. Die toten Zu-

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 44ff.
2. Llacan, Vom Blick als Objekt Klein a, 81ff.

194

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

schauer sind reglos, Ich geht nach Hause und schlédgt die Zeit tot, einig
mit seinem ungeteilten Selbst. Die Hamletmaschine selbst gerdt zur Uni-
form, die gleich schreitet, gleich liebt und t6tet, schmatzt, schlechte
Tranen weint, das Fleisch des anderen begehrt.

Damit ist nach Jacques Lacan ein »Paradox des GeniefRens«’,
das iiber den Tod des anderen geht, theatralisiert und eine Grenze der
Uberschreitung schlechthin angezeigt. Im Unterschied aber zur Antigo-
ne/d wird der Hamletdarsteller nicht einen Funken Glanz® hinterlas-
sen haben. Denn die Faszination der Hamletmaschine liegt im Gleich-
schritt, die der Antigone/d in der Geste der Anerkennung des Verschie-
denen. Abgewandt von der transzendentalen, referentiellen und meta-
phorischen Seite des Signifikanten >Vaters, >Gott¢, dreht es sich in der
Antigone/d um (s)eine materiale, namenlose, todliche Leere, die zu Fall
kommt. Darin liegt die Erfahrung der Abkehr der Goétter und die Erfah-
rung ihrer Abwesenheit in Hoélderlins Antigond. Der Name des Vaters
fehlt. Er ist allein in Gestalt des Todes gegenwdirtig.>

Hamlet hingegen dffnet den Sarg und verteilt den toten Erzeuger.
Mit der Totenmahlzeit kehrt der tote Gott wieder und dient. Er dient der
Wiederholung der Totung und Einverleibung. Die Hamletmaschine ma-
terialisiert den Tod Gottes und macht ihn dariiber wieder lebendig. Dar-
in liegt ihre Form der Uberschreitung. Das Gesetz, das im Namen des
Vaters steht, das Gesetz demnach, das sich vom anderen herschreibt,
stiitzt sich auf dieses wirksame Phantasma. Es begehrt den Leib des an-
deren, es begehrt, ihn, den Vater, zu toten ein zweites Mal und immer
wieder.# Uberschreitend harrt die Hamletmaschine auf der Seite des
Gesetzes. Anstelle des Glanzes der Antigond riickt die Aktion der Zer-
stlickelung in der Hamletmaschine. Die Zirkularitdt des Stiicks innerhalb
dieser Tragddie und im Rahmen des groBen Mythos Geschichte, wie
Miiller ihn kommentiert und darstellt, liefert einen Grund von Totalitat.
Die Hamletmaschine fixiert das Wissen vom Gleichschritt von Lust und
Mord, der Differenz und der Differenzlosigkeit. Gebunden in 5 Teile
prasentiert sich die eine grofle Szene der Auseinandersetzung in der
Identitdt, die man in der Wiederholung weifl. Miiller sagt zum Verhalt-
nis von Maschine und Geschichte: »Der Einbruch der Zeit in das Spiel
konstituiert den Mythos. Der Mythos ist ein Aggregat, eine Maschine,

Lacan, Das Wesen der Tragddie, 293ff., bes. 326.
Ebd.
FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417.

D W N =

Vgl. Karl-Josef Pazzini: »Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung«,
in: Werner Friedrichs, Olaf Sanders (Hgg.): Bildung/Transformation. Kulturelle und
gesellschaftliche Umbriiche aus bildungstheoretischer Perspektive, Bielefeld 2002, 85-
109, bes. 105f.

195

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

an die immer neue und andre Maschinen angeschlossen werden kon-
nen.«*

Man kann in der Hamletmaschine ein Geniellen am Scheitern des
anderen, der zugleich derselbe, das vielfach geteilte und einig ungeteilte
Selbst ist, lesen. Man ist im Wissen, daf Ich nur geht iiber die Vernich-
tung und Einverleibung des anderen. Man ist im Wissen der Maschine,
im maschinellen ZerstiickelungsprozeR, der sich auch im radikalen Zi-
tationsverfahren duflert. In der Auflésung und Kritik am Universalis-
mus, in der Zerstérung der Geschichte des Fortschritts, die sich aus Re-
volution und Konterrevolution schreibt, kehrt das Zentrum wieder. Die
Absolutheit des Ich findet in der letzten Szene Ausdruck. Elektra
spricht aus Ophelias Munde: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Mdnner ab. Ophe-
lia bleibt auf der Biihne, reglos in der weifsen Verpackung.” Der Name
Elektra zitiert den Mythos der Blutrache, die drei groflen griechischen
Tragiker Aischylos, Sophokles und Euripides und u.a. die Oper von Ri-
chard Strauss nach dem Text von Hugo von Hofmannsthal. Die Uber-
schrift 2 / DAS EUROPA DER FRAU? verbindet einen topographischen
und historischen Verweis mit dem Mythos (der) Europa und der Gat-
tungsbeschreibung Frau. Im folgenden aber fallen die Frauenbilder —
Ophelia, Die Frau am Strick, Die Frau mit den aufgeschnittenen Puls-
adern, Die Frau mit der Uberdosis, usw. — mit »Ich«, »Europa«, »Elek-
tra«, »Hamlet« ineinander. Denn auch das teilen Hamlet und Ophelia:
Sie sind immer schon tot, immer schon viele und dariiber, wie unmog-
lich, immer schon vielfdltig tot. Mit diesem dramatischen Verfahren, das
ein Denken von Anfang und Ende, Mann und Frau auflost, wird in der
Zitation einer Kleistschen Szene des Kleidertausches* und der heillo-
sen Verstrickung der Geschlechter, Genealogien und Zitate der Zug der
Trennung herausgefordert. Oh, filia, méchte man rufen. Und dieser Ruf
tut not, denn damit kommt die Geste der Unterbrechung zum Vorschein,
der ewig gleiche Schlag der Uhr, die ein Herz ist, zum Stillstand. Die
»gegenrhythmische Unterbrechung«® wird als Aufgabe an die Insze-
nierung weitergegeben.

DAS EUROPA DER FRAU souffliert in der Zirkulation um das Ich
das Szenario von Hamlets Aufstand. In der Inszenierung des unmogli-
chen Ich, das immer schon gestorben, immer schon zerstort prasent ist,
kreist es um dasselbe. »Ich lege Feuer an mein Gefdngnis. Ich werfe

Miiller, Shakespeare Factory 2, 229.

Miiller, Die Hamletmaschine, 49.

Ebd., 43.

Heinrich von Kleist: »Die Familie Schroffenstein«, in: Heinrich von Kleist. Simtliche
Werke und Briefe, Bd.1, Helmut Sembdner (Hg.), Miinchen 1987, 140ff.

5. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

D W N =

196

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

meine Kleider in das Feuer. Ich grabe die Uhr aus meiner Brust die
mein Herz war. Ich gehe auf die StraBe, gekleidet in mein Blut.«*
Diese Figur des >Ich gegen mich« setzt sich fort von der Regieanweisung
»Fotografie des Autors« zur Regieanweisung »ZerreiSung der Fotografie
des Autors«:

»Fotografie des Autors.

Ich will nicht mehr essen trinken atmen eine Frau lieben einen Mann ein Kind ein Tier.
Ich will nicht mehr sterben. Ich will nicht mehr toten.

Zerreifsung der Fotografie des Autors.

Ich breche mein versiegeltes Fleisch auf (...).«?

Ich verbindet Hamlet/Ophelia/Autor. Es greift die Kategorie des Autors
mit der Aktion des Zerreilens der Fotografie an. Unentscheidbar bleibt,
ob im RiR die Originalitdt vernichtet wird oder gerade dariiber wieder-
kehrt. Denn Miiller und Shakespeare und all die anderen Autoren, die
in der Maschine zirkulieren, werden allererst dieses Abbild gemdRl der
Zitationstechnik des Stlicks produziert haben. Die Kopie des Bildes, die
im Begriff der Entzweiung steht, kann leer und reich an Signifikanten
sein. Sie kann aber auch nur das eine unbekannte/bekannte Ich zeigen.
Das hat Folgen fiir die Rede iiber das Ich. Sie variiert zwischen Ich, al-
lein, will mich und Ich will mich zerstoren und Ich ist, sofern der andere
nicht ist. Dieses extreme hin und her mindet in den Wunsch Ich will
eine Maschine sein.? Damit ist die Filiation aufgerufen. Sie kommt — zu-
sdtzlich betont durch die Verflechtung und Auflosung der Hierarchie
von Figuren, Rollen und Autorschaft, aus dem Stiick, mit den Katego-
rien, die herkémmlich ein Theaterstiick rahmen und hervorbringen -
reichlich in Unordnung: In den rastlosen Skandierungen eines genealo-
gischen, kontinuierlichen Denkens kommt eine Vorstellung, ein poroses
Bild von gestreuter Asche auf.

Indem die Hamletmaschine auf der Kontinuitdt eines maschinel-
len Prozesses von Geschichte insistiert, ist die Figur der Totalitdt stdn-
dig gegenwartig und lesbar. Das Grau der Asche wird liber den phan-
tasmagorischen Zirkel des Ungeteilten und zugleich Gestreuten als ver-
loren theatralisiert. Die traurige Seite des Tragischen ist nicht da. Aus
genau diesem Fehl kommt unscheinbar ein anderes Wehe hervor. Ein
unhorbarer Klagelaut gesellt sich neben die Drohgebadrde am Ende der
Tragddie und neben die maschinellen GeburtsschéRe: Wenn sie mit Flei-
schermessern durch eure Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wis-

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 43.
2. Ebd., 47.
3. Ehd.

197

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

sen.” Dieser zuletzt gesprochene Satz steht in Beziehung zur anfangli-
chen Rede Hamlets im Riicken die Ruinen Europas®. Im nachhinein
und mit einer anderen Akzentuierung nimmt Hamlet die zerstorten
Raume von Ophelia, Elektra, Europa vorweg und fiillt die Metapher der
Ruine mit einem Reich an Sinn im Prozedere des Zerfallens. Die Ham-
letmaschine ist aus dem Nichts, aus dem Nichts anderem als der Ma-
schine von Anfang an in die Grenze von Leben und Tod versetzt. In der
zweifachen Betonung des Anfangssatzes Ich war Hamlet. Darin und
daraus kann sie sich in der unermiidlichen und monotonen Uberschrei-
tung wiederholen. Miiller spricht in dem Brief an Gotscheff von der

»Transformation der Fabel vom Stellplatz der Widerspriiche zur ZerreiRprobe fiir die Be-
teiligten, den Widerstand der Korper gegen die Notzucht durch den Sachzwang der Ideen,
das WORT DAS MORD WIRD. Die totale Zerreikprobe, der die menschlichen Kollektive in
unserm vielleicht (wenn der Widerstand leer lduft und seinen Platz zwischen den Polen
verfehlt) letzten Jahrhundert ausgesetzt sind, wird die Menschheit nur als ein Kollektiv
tiberdauern. Der kommunistische Grundsatz KEINER ODER ALLE erfdhrt auf dem Hinter-
grund des mdglichen Selbstmords der Gattung seinen endgiiltigen Sinn. Aber der erste
Schritt zur Aufhebung des Individuums in diesem Kollektiv ist seine ZerreiBung, Tod oder
Kaiserschnitt die Alternative des NEUEN MENSCHEN. Das Theater simuliert den Schritt,
Lusthaus und Schreckenskammer der Verwandlung.«*

Die Heraufkunft von Totalitdt wird fiir den Schauspieler, Zuschauer
und Leser zu einer Zerreilprobe, die der Autor vor Augen fithrt und
zum Widerstand gegen die Alternative des Neuen Menschen derart her-
ausfordert, als die Alternative keine Alternative ist, solange sie sich in
der Figur der Opposition entweder Tod oder Kaiserschnitt wiederholt. So
gesehen simuliert das Theater den Schritt der Vernichtung als Geburts-
akt, in dem sie im Modus der maschinellen Reproduktion nicht schrei-
tet. Indem das »auf der Stelle treten« eine Weise ist, den Schritt zu simu-
lieren, wie es Gotscheff Jahre spdter in der Germania III-Inszenierung
am Schauspielhaus in Hamburg noch einmal in Szene setzt, dringen
sich wiederholt die Fragen auf, wie und von woher Widerstand denkbar
und praktizierbar ist, wenn er nicht in der Form der Uberschreitung den
totalitdren Zug der Vernichtung des anderen reproduzieren will. Dafd
die Frage so stellbar wird und vor einer Antwort verweilt, ist ein Effekt
der Hast des Hamletmaschinentextes. Dort setzt sich die Uberschrei-
tung fort bis hin zur Auflosung der theatralen Konventionen. Die Regie-
anweisungen gehen in den Text iiber, die Funktion der Rolle des

1. Ebd., 49.
2. Ebd., 41.
3. Miiller, Herzstiick, 103.

198

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Schauspielers, des Publikums ist aufgegeben. Miiller schreibt in einem
Brief an Steinweg:

»Stiicke werden heute mehr als 1957 fiir das Theater geschrieben als fiir das Publikum.
Ich werde nicht die Daumen drehen bis eine (revolutiondre) Situation kommt. Aber Theo-
rie ohne Basis ist nicht mein Metier, ich bin kein Philosoph, der zum Denken keinen
Grund braucht, ein Archdologe bin ich auch nicht, und ich denke, dal® wir uns vom Lehr-
stlick bis zum ndchsten Erdbeben verabschieden miissen. Die christliche Endzeit der
Massnahme ist abgelaufen, die Geschichte hat den ProzeR auf die StraRe vertagt, auch
die gelernten Chore singen nicht mehr, der Humanismus kommt nur noch als Terrorismus
vor, der MolotowCocktail ist das letzte biirgerliche Bildungserlebnis. Was bleibt: einsame
Texte die auf Geschichte warten. Und das l6chrige Gedéchtnis, die briichige Weisheit der
Massen, vom Vergessen gleich bedroht.«’

Was aber bedeutet es, wenn man die Produktion und Funktion des Ma-
schinellen, die Funktion der oppositionalen Struktur vergift oder aner-
kennt oder hinnimmt, weil man weil, und weil man weif}, daff man ihr
nicht entkommen kann? Etienne Balibar analysiert in seinen Uberle-
gungen zum Rassismus die Verschrankung von Theorie und Rassismus.
Unter Rassismus versteht er dabei »ein totales soziales Phdnomen, daf
eine Vielzahl von Praxisformen wie Gewaltanwendung, Miachtung, In-
toleranz, gezielte Erniedrigung, Ausbeutung meint«. Praxisformen, die,
so heift es, »in der Tat nicht gehen ohne Theorie«.? Ein Fundament ist
die Stereotypisierung von Subjekt und Objekt und der Zwang, sich als
Gemeinschaft wahrzunehmen, der eine Folge aus dieser Stereotypisie-
rung, die sich langst nicht mehr allein aber auch noch und unterschwel-
lig biologistisch auf duferliche Stigmata beruft. Die Funktion der theo-
retischen Ausarbeitung des Rassismus scheint nun vielmehr

»in der Tatsache [zu liegen] daR diese Theorien den wissenschaftlichen Diskurstyp nach-
ahmen, indem sie sich auf sichtbares »Beweismaterial< stiitzen (...) Genauer gesagt ah-
men sie die Art und Weise nach, in der der wissenschaftliche Diskurstyp >sichtbare Tatsa-
chen< auf sverborgene Ursachen< zuriickfiihrt und bilden so die Vorhut einer spontanen
Theoriebildung, wie sie sich innerhalb des Rassismus der Massen vollzieht. Ich mdchte
mich hier zu dem Gedanken vorwagen, daR sich im Rassismus auf eine unaufldsbhare Weise
die zentrale Funktion der Verkennung (ohne die Gewalttétigkeit nicht einmal fiir diejeni-
gen, die sie ausiiben zu ertragen ware) mit einem >Willen zum Wissen< vermischt, d. h. mit
einem heftigen Begehren nach Erkenntnis, nach einer unmittelbaren Einsicht in die ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse.«?

1. Zitiert aus: Hornigk, Heiner Miiller. Material, darin: »Verabschiedung des Lehr-
stiicks«, 40; vgl. Schuller, Moderne. Verluste, 75f.

2. Balibar, Gibt es einen >Neo-Rassismus<?, 23.

3. Ebd., 25f.

199

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Balibar zufolge ahmt der Rassismus einerseits den wissenschaftlichen
Diskurstyp nach, indem er seine Rechtfertigung aus einer vertrauten
Beweislogik, aus einer gewohnlichen Erkenntnisfigur zieht: Sie produ-
ziert Wissen, indem sie das Unsichtbare ins Sichtbare, das Unsagbare
ins Sagbare kehrt." Andererseits hat sich die Spirale des Wissens noch
einmal gedreht. Rassismus und Antirassismus stehen gegeneinander
und drehen sich gleichermaflen unter umgekehrten Vorzeichen um den
Signifikanten »Rasse«®. Indem der Antirassismus, der den Rassismus
bekampft und kritisiert, einer Theorie folgt, welche die kulturelle Diffe-
renz postuliert, ereignet sich im Modus einer Rickwendung eine neue
Art Rassismus, der auf den Argumenten basiert, welche die Rede von
der »Schéddlichkeit jeder Grenzverwischung und der Unvereinbarkeit
der Lebensweisen und Traditionen«® wiederholen. Man nennt diese
Art »differentiellen Rassismus«. Die Kulturvermischung steht der kultu-
rellen Identitdt entgegen. Nicht mehr vorrangig der biologische und ge-
netische Kulturalismus ist dabei entscheidend. Vielmehr spielt die Zu-
gehorigkeit zur Kultur, die gleichfalls von der theoretischen Ebene re-
guliert wird, eine Rolle. Der differentielle Rassismus erkldrt nun die Ag-
gressivitdt der Rassisten damit, da die Angst vor der Verwischung der
Differenz, die Aggressivitdt auslose, es sei eine »natiirliche« Reaktion.*
Mit dieser Geste der psychologischen Erkldrung in der Berufung auf na-
tirliche Aggressivitdt, ist aber die doppelte Rason verdreifacht. Minde-
stens. Und zwar insofern der Rassismus, Balibar zufolge, sich verscho-
ben hat auf die Ebene der Theorie, die auf dem Feld der Kulturanthro-
pologie liegt. Die Funktion der Opposition der antirassistischen Theorie
in der Kritik an der rassistischen Theorie produziert erneut einen theo-
retischen Rassismus, der wiederum gehalten ist im Widerspruch von
Universalitdt und Singularitat.

Eine Lektiire von Angelika Magiros® aufnehmend, kann man
sagen, dafl Balibar die Spirale des Universalismus, den phantasmagori-
schen Taumel auf der Ebene der Kulturanthropologie verortet, theore-
tisch exponiert und in Frage stellt. Michel Foucault wendet sich einer
Analytik der Bio-Macht aus einem anderen Blickwinkel zu. Er geht den
theoretischen Entwiirfen eines Denkens von Grenzen zwischen Spra-
che, Korper und Episteme, gelesen als eine Gesamtheit von Regeln,
welche die diskursiven Praktiken in einer gegebenen Kultur oder einer
Epoche bestimmt, nach, rekonstruiert deren Ein- und Ausschliisse in

1. Vgl. Michel Foucault: Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des drztlichen Blicks,
libersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1988, bes. 162ff.

Balibar, Gibt es einen >Neo-Rassismus<?, 25.

Ebd., 28.

Ebd., 30.

Vgl. Magiros, Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie.

A

200

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Machtbeziehungen und Herrschaftsverhéltnissen und stoft dabei im-
mer wieder anders auf die Figur eines Ungedachten in den historischen
Prozessen. Das Theorem eines Ungedachten, eine Leerstelle im Denk-
baren, 143t den scheinbar geradlinigen Lauf von Geschichte pords wer-
den. Eine Analytik von Transformationsprozessen als wissenschaftliche
Praxis, die je nach Wahl des historischen Ausschnitts und der konfigu-
rierten Quellen die Beziehung zwischen dem Subjekt der Analyse und
dem Objekt des Gegenstandes beweglich macht, konstruiert in der Ab-
kehr vom Diskurs der Oppositionen einen epistemologischen Raum der
Erfahrung als diskursive und subjektkritische Ubersetzungsform und
14Rt auf dem Weg der Herausbildung von Theoremen und Geschichte,
Diskontinuierliches aufscheinen. Diskontinuitdten mit auf eine episte-
mologische Ebene zu ziehen, ist eine andere Geste der Analyse als die
gleichermallen notwendige Entzifferung der komplexen Spirale im
Rahmen des Universalismus. Marianne Schuller schreibt die Frage der
Grenze fort:

»Als Grundlage aller empirischen Positivitdten ist der Tod nicht mehr, wie fiir das klassi-
sche Denken, eine duRerlich vorgegebene Rhythmik, die den Menschen trifft, vielmehr
bildet er die nicht darstellbare Grenze im Zentrum der Empirizitdt des Wissens und des
Subjekts. (...) Die folgende Untersuchung wendet sich dem harten Gesetz der Grenze als
Signatur der Moderne zu. (...) Es werden sich Modi von Verlust >zeigens, die das Verlan-
gen von den Dingen und von sich selbst immer wieder neu entziinden. Die Leere im Mo-
dus der Abwesenheit Gottes oder eines souverdanen Subjekts, das spatestens seit Nietz-
sche und Freud aus seiner Hohle gefallen ist, hohlt auch die Sprache. Sie wird zum insta-
bilen Ort eines Verlustes, der einen zwischen Fiille und Leere oszillierenden Sprachstrom
verursacht.«*

Die Hamletmaschine theatralisiert Grenzen von Wissen, Grenzen des
Menschen und der Sprache. Grenzziehung und Negierung von Grenz-
ziehung geschieht von Ereignis zu Ereignis. Die Ereignisse, die in Ge-
stalt von Zitaten den Text strukturieren, werden diskontinuierlich und
logisch stringent mit dem sich wiederholenden Akt des Zerstérens im
Scharnier zwischen Tod und Leben, Sprechen und Aktion aneinander-
gereiht. Noch gefaft in die 5-teilige TragOodienstruktur kommt eine viel-
fach unterbrochene Vorstellung von Geschichte auf die Biihne. Nicht
mehr, wie es bei Holderlin heilt, wird der Gott, in der Gestalt des Todes,
gegenwdrtig®. Vielmehr werden eine Vielzahl von zerstiickelten Fakten
durch die Erfahrungen von Literatur, Mythos und moderner Geschichte
aus der Maschine geworfen.

1. Schuller, Moderne. Verluste, 9ff.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417.

201

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

»Der Mensch«, um mit Maurice Blanchot zu sagen, was Die Ham-
letmaschine in anderer Weise zu lesen gibt,

»ist das gewagteste aller Lebewesen, weil er sich selbst dem Wagnis aussetzt. (...) Der
Mensch wagt sein Leben, aber unter dem Schutze des allgemeinen Tages, im Licht der
Niitzlichkeit, des Guten und des Wahren. Mitunter, in der Revolution, im Krieg, unter dem
Druck der geschichtlichen Entwicklung, setzt er seine Welt aufs Spiel, aber immer im Hin-
blick auf eine groRere Mdglichkeit, um die Ferne zu verringern, zu schiitzen, was er ist,
um die Werte, an die seine Macht gebunden ist, zu schiitzen — mit einem Wort, um den
Tag zu gestalten und auszudehnen oder ihn nach Méglichkeit zu bestatigen.«*

Die Kunst, welche diesen Zug des Menschen, der an das Gute und das
Wahre und an deren Kehrseite, den Hal und das Bose, gebunden zu
sein scheint, die Kunst der modernen Tragodie vermag das Wagnis des
Menschen an seine Grenzen zu fiihren.

So verweist die Hamletmaschine auf ein Dokument, Shakespeares
Hamlet, den Miiller zusammen mit Matthias Langhoff 1976 iibersetzt.
Bei der eher Wort zu Wort Ubersetzung Hamlets, anders als bei Mac-
beth? verdndert sich die Shakespearesche Einteilung von 5 Aufziigen
und Szenen. Sie wird bei Miiller zu 20 Teilen. Die Hamletmaschine wie-
derum ist in 5 Teile gegliedert, erinnert also an die 5-teilige Gliederung
Shakespeares und der griechischen Tragddie. Zugleich vollzieht sich in
der Verschiebung von 5 zu 20 zu 5 Teilen eine Vierteilung und eine
Vervierfachung. Die Vierteilung ist auch eine Art der Hinrichtung. Von
Hamlet zur Hamletmaschine geschieht ein unsichtbarer ProzeR, der in
der Gewalt der Ubersetzung iiber den Tod des anderen geht. Die Ver-
nichtung des anderen findet eine Form im Delir der Zitation: Shakes-
peare, Dostojewski, Conrad, Euripides, Holderlin, Dokumente, Marx,
Lenin, Mao, Pest in Buda?® ...

Die Trennung dieses Eigennamens spielt die urspringlich ge-
trennten deutschen Stidte Buda und Pest, die um 1872 zu einer Stadt,
Budapest, zusammengeschlossen wurden, an. Zugleich zitiert sie
Kriegszustande, die sich in Ungarn aber auch woanders und vielerorts
in Europa und auBerhalb Europas ereigne(te)n. Buda hei}t mit deut-
schen Namen Ofen. Der Name Pest transportiert ein epidemisches
Krankheitsbild und den Zustand einer Einverleibung, Pest in Buda, und
einer Spaltung. Die der Uberschrift PEST IN BUDA SCHLACHT UM
GRONLAND folgende Regieanweisung »Raum 2, von Ophelia zerstort.
Leere Riistung, Beil im Helm« verbindet iiber die Ikonographie und das
Instrument Beil Ophelia/Elektra/Macbeth/Miillers Ubersetzung und

1. Blanchot, Das Unzerstérbare, 64.
2. Vgl. Heiner Miiller: Shakespeare Factory 1, Berlin 1985, 183-239.
3. Miiller, Die Hamletmaschine, 44.

202

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Ubersetzungsverfahren und die Revolution in Budapest im Oktober und
November 1956. Die Funktion des Beils ist zu trennen. Der Akt der
Spaltung geht per Hand und iiber eine Aktion. So kommen die Technik
des Zitierens — das Wort als Tatsache, der Mord aus Worten — und die
Ereignishaftigkeit des Realen in Mythos und Geschichte zur Darstel-
lung. »Der Ofen blakt im friedlosen Oktober.«' Die Hoffnung der Re-
volution, die Liige der Konterrevolution® stiitzen den Aufstand auf der
StraBe und in den Fabriken. Es bleiben die Mechanismen der Spaltung
und Einverleibung, die den Asphalt der Geschichte durchziehen. Miiller
tituliert sie. Er 148t sie Hamlet in der Hamletmaschine wiederholen.
Fortlaufend und haufenweise, und das ist mit der Gewalt der Zitations-
technik gemeint, reihen sich dhnliche und heterogene Ereignisse anein-
ander. Ndahert man sich dem dramatischen Verfahren Miillers und ver-
kniipft es mit den Szenen aus der Geschichte, so drdngt sich ein unméog-
liches Bild auf. Das Beil und Miillers Zitationsweise splitten das eine
(einig/ungeteilte) Bild von Geschichte. Das Stiick Die Hamletmaschine er-
richtet in der Zerstérung des Monuments Geschichte, ihr, der Geschich-
te, ein Kenotaph: ein Massengrab.

Das Wissen iiber die Spaltung des Sinns und der Unverfiigbar-
keit einer Sinnkontinuitit von Geschichte formuliert zugleich in der
Auflésung der wahren Geschichte eine neue Wahrheit von Geschichte:
Sie fragt nicht mehr. Sie sagt den Verlust der Frage aus. Sie trifft damit
auf den Terror im Namen der Wahrheit. So richtet sie sich auch an die
Universitdt. Das Bild der Universitdt der Toten ist ein Scherzo, das nie
leicht und melodiés war und in die Ndhe des Capriccio, der Groteske
riickt. Und vielleicht noch nicht einmal mehr das. Vielleicht mii3te man
heute die letzten dunklen Carceri-Radierungen eines Piranesi noch um
eine Stufe, eine Spirale weiter gedreht denken. Dann aber wird das
Blatt schwarz oder weify wie Ophelia, die am Ende der Hamletmaschine
ganz und unbeweglich in weille Mullbinden gewickelt ist. Ein klinisches
Bild, das die Totalitdt der Wunde und der Unverwundbarkeit in ihrer
extremen Bildlichkeit, starr und unirritierbar, herauslost.

1. Ebd. Mit der Zeitangabe sind (zumindest) zwei Revolutionen zitiert: die Oktoberre-
volution von 1917 und die ungarische Revolution von 1956. Die Verweiskraft der Si-
gnifikanten zeigt in unterschiedliche Richtungen: In Ofen stand die erste ungarische
Buchpresse (die eine Maschine ist), die Offizin des Andreas Hess (1472), in: Brock-
haus Enzyklopédie, Wiesbaden 1967, Band 3, 408. Das Deutsche Worterbuch von Jacob
und Wilhelm Grimm vermerkt zu >Blakenx. (...) gliihen (Vgl. black); Black (...) placke
tinte, tinta (...) nhd. bleich (...) blac (...) blaken, ardere, brandschwarz. Bd.2, Spalte
59, 62.

2. Vgl. Claude Lefort: »Linsurrection hongroise. Paris 1956/57. Une autre révolution«
1977, iibersetzt v. anonym, in: POLITICS-POETIC. Das Buch zur documenta X, Ostfildern
1997, 204-207.

203

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Dieses fixe Bild der Differenz und Differenzlosigkeit, nahezu im
Gleichschritt, scheint die Folie, das Parkett zu sein, auf dem die Ham-
letmaschine sich abspielt. Und zwar nach der Aufklarung und nach der
Kritik an der Aufklarung. Im Wissen, daf »sich der Sinn dank Zwangs-
systemen der Signifikanten-Maschinerie konstituiert, durch die Analyse
der Tatsache, da8 es Sinn nur dank den Zwangswirkungen von Struktu-
ren gibt (...).«*

Es gibt eine Ahnlichkeit im Gestus der Hamletmaschine beziiglich
der Exposition der unaufhaltsamen Wiederholung von Zerstérung mit
dem Essay »GenieRe dein Opferl« von Slavoj ZiZek.> Die Gangart des
Textes ist prazise, orientiert sich an Fakten und springt von einem Ort
zum anderen, rasant. Im Blick auf den Bosnienkrieg 1994, liber den
Schirm des Fernsehers, aus Literatur, Alltag, Film und sozialen Milieus
bis hin zur kleinsten Einheit der Information benennt der Essay die
Uniformierung, Stereotypisierung und Ausgrenzung des anderen durch
das Denken der Identitit und Humanitdt. Der Essay sagt die Formie-
rung der Struktur, die zirkuldr scheint, aus. Zahlreich notiert er den
Verlust der Grenze. Immer, unentwegt, iiberall, differenziert und uni-
versal. Dabei wird der Text allmdhlich dem Bild, der Szene dhnlich, die
er aus einem Roman von Patricia Highsmith zitiert: Eine lebendige
Schildkréte wird von der Mutter ins kochende Wasser geworfen. Am
Rand des Topfes trifft ihr Blick den kleinen Jungen, den ohnmaéchtigen
Zeugen, der im Entsetzen der Sinnlosigkeit des Ereignisses seine Mut-
ter mit einem Messer totet.? Der Essay selbst gestaltet sich unter der
Hand zu einem entgeisterten Blick. Denn die Analyse dhnelt dem ohn-
machtigen Zeugen, der Entsetzliches vernimmt, aber, und dies ist die
eine Ahnlichkeit zur Hamletmaschine, sie weif, wie es funktioniert, daf
es so funktionieren muf. Und doch weif§ sie nicht, dies ist die andere
Ahnlichkeit zur modernen Tragddie, wie dieses Wissen, dieser Lauf un-
terbrochen werden kann. Die Frage nach Formen des Unterbrechens,
Formen des Widerstands scheint auf, am Rand der Hamletmaschine wie
im Essay. Sie scheint da auf, wo der Ubergang vom Theatertext zur In-
szenierung, der Ubergang von der wissenschaftlichen Analyse zum
Handeln angezeigt ist. Handeln meint hier transformieren, fortschrei-
ben, analysieren, innehalten genau an der Stelle, wo sich der Blick auf
die Formierungen des Subjekts und des Wissens richtet.

Der Essay wie das Theaterstiick pulsieren. Sie rasen. Nicht aber
in eine unreflektierte Leere, in eine Leere aus Reflexion. Aus Wissen.

1. Michel Foucault: Was ist Kritik?, ibersetzt von Walter Seitter, Berlin 1992, 23.

2. Slavoj Zizek: »GenieRe dein Opfer'« Symbolische Gewalt und die Universalisierung
des Opferbegriffs, in: Lettre International, Heft 26, 3. Vierteljahr, Berlin 1994, 22-27.

3. Ebd., 25.

204

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Da ist Odipus, und da ist der Holderlinsche Begriff vom tddtlichfacti-
schen Wort, welches nicht geht ohne das tédtendfactische Wort.

Wenn Praxis theoretisch wird und Theorie praktisch wird, wird
es kritisch in der Spirale der Rason. Die Kluft zwischen dem Akt der
Aussage und der Aussage droht zu schwinden. Genau dieses Schwinden
des Akts markiert Zizek am Ende seines Essays. Er schliet mit dem
Satz: »Es gibt keinen Weg, Gewalt zu vermeiden; allein schon das neu-
trale Medium der Information, (...) ist bereits gezeichnet von unver-
meidlicher Gewalt.«* Damit gibt ZiZek zu bedenken, daf das Faktum
immer schon Etappen und Produktionsschleifen verschiedenster Art
durchlaufen hat. Dariiber ist die Information nicht ohne Gewalt. Ein
Glaube an die Neutralitdt des Faktums wiederum wiirde in der Leug-
nung des gewaltsamen Akts seiner Herstellung die Gewalt verdoppeln.

Die strenge Textur der Hamletmaschine zitiert den tragischen
Transport, der eigentlich leer, und der ungebundenste® ist. In der Hinga-
be an den einen und an den einen Gott der Wahrheit, wird dieser, so
Holderlin, in der Gestalt des Todes gegenwidrtig®. Miiller 148t Ophelia/
Hamlet/Hamletdarsteller, die wechselnd ineinander iibergehen und
damit den Namen, die Geschichte und die Rolle abschdlen, sagen, wie
man schon weill: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure Schlafzimmer
geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Eine Grimasse des Wissens droht
sich in einem mit Fleischermessern zerfurchten Schlafraum zu zeigen.
Wenn im Akt des Ubersetzens die Grenze von Ubersetzbarkeit verges-
sen und der Zug von Entstellung geleugnet wird, als miisse es immer
schon so und notwendig sein, wenn in der Vorstellung einer Identitdt
von Theorie und Praxis das Diskontinuierliche von Geschichte negiert
wird, dann klopft der Wahnsinn. Wie nun die Maschine und das Wissen
des Maschinellen unterbrechen?

Miiller transportiert diese Aufgabe an den UbersetzungsprozeR
in der Realisation der Inszenierung. Er schreibt,

»daR bei Stiicken dieser Machart (...) nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Korper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen
Bewegung.«*

Die Metapher vom Kies, Sandkorn und monetdrer Einsatz, evoziert den
Affekt, ein Fliichtiges, Unkalkulierbares und die Vorstellung eines Rie-
selns. Der Korper, damit ist auch der Schriftkdérper gemeint, stellt sich
der Idee einer zu fixierenden und wissenden Wahrheit entgegen. Die-

Ebd., 27.

FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.
Miiller, Herzstiick, 103.

D W N =

205

am 13.02.2026, 21:33:06.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

sen Funken Widerstand und Unverfiigbarkeit teilt die Literatur mit ei-
ner Vorstellung von Geschichte, die sich nicht restlos wissen, rekon-
struieren und abbilden 148t, mit dem Feld der Theorie:

»Die Beziehungen zwischen Theorie und Praxis sind viel partieller und fragmentarischer.
Einerseits ist eine Theorie immer lokaler Natur, sie bezieht sich auf einen kleinen Bereich;
sie kann aber auch in einem anderen, mehr oder weniger entfernten Bereich Anwendung
finden. Die Applikationsbeziehung impliziert keine Gleichheit. Andererseits stoRt die
Theorie, wenn sie ihr Gebiet durcharbeitet, auf Hindernisse, auf Mauern, die es notwendig
machen, daR sie von einem anderen Diskurs (der mdglicherweise ein anderes Gebiet be-
arbeitet) abgeldst wird. Diese Uberleitung von einem theoretischen Punkt zum anderen
wird von der Praxis bewerkstelligt; die Theorie hinwiederum verbindet eine Praxis mit der
anderen. (...) Wir haben es mit etwas ganz anderem zu tun: mit einem System von Relais
in einer Vielfalt von theoretischen und praktischen Elementen. (...) Es gibt keine Repra-
sentation mehr, es gibt nur Aktion: die Aktion der Theorie und die Aktion der Praxis in
einem Netz von Beziehungen und Ubertragungen.«

An diesen Punkt der Bejahung der Differenz kénnte eine Literaturwis-
senschaft, weil und in dem MaRe, wie sie Wissen transformiert, an-
kniipfen: indem sie die Literatur aus ihrem Wissen heraus sprechen
1dRt. Es gibt zwischen Literatur und Literaturwissenschaft Beriihrungs-
punkte. Sie liegen in der theoretischen Figur der Grenze, die Sprache,
Wissen und Wissensfiguren iiberschreibt, verschiebt und unterlduft.
Diese Punkte der Uberschneidung nicht zu vereinheitlichen, sie singu-
ldr und in ihrer Nachbarschaftlichkeit zu entfalten, hiefe, das Phantas-
ma des Zirkels und der Restlosigkeit des wahren Wissens zu unterbre-
chen. So kénnte man mit Sinn und aufgrund einer politischen und kriti-
schen Haltung, der Kilte universitirer Wissensformierungen, die auf
Vereinheitlichung und liberale Pluralitdt zielen, mit vielleicht einem
anderen Scherzo begegnen.

1. Gilles Deleuze im Gesprach mit Foucault, in: »Die Intellektuellen und die Macht, in:
Von der Subversion des Wissens, iibersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1993,
106-115.

206

13.02.2026, 21:33:08.


https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

