
DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

 

 

 

 

 

 

Enden?

Das »tödtlichfactische Wort« und das »tödtendfactische Wort«

1Mit der Rede vom tödtlichfactischen Wort , das Hölderlin der griechi-
2schen Dichtkunst zuschreibt, und dem tödtendfactischen Wort , das er

der vaterländischen Vorstellungsart zuordnet, richtet Hölderlin eine
3 4Grenze zwischen einer Poesie der Alten und einer modernen Poesie

ein. Wach für eine Vorstellung von Grenze, die allererst in einem Zug
5von Überschreitung, in der Umkehr und Untreue Grenze wird, öffnet

sich die Frage danach, was die Trennlinie zwischen tödtlichfactischem
Wort und tödtendfactischem Wort ausmacht.

           Wenn Tod geschieht – da das tödtlichfactische Wort eintrifft – und

nicht »eigentlich« geschieht, wie es mit dem tödtendfactischen Wort zur

Debatte steht, steht das Wort zwischen Ereignis und Nicht-Ereignis,

zwischen Eintreffen und Erwarten des Wortes, das tötet und nicht tötet.

           Im dritten und letzten Teil der Anmerkungen zur Antigonä
schreibt Hölderlin:

»Deswegen, wie schon in den Anmerkungen zum Oedipus berührt ist, die dialogische
Form, und der Chor im Gegensaze mit dieser, deswegen die gefährliche Form, in den Auf-
tritten, die, nach griechischerer Art, nothwendig factisch in dem Sinne ausgehet, daß das
Wort mittelbarer factisch wird, indem es den sinnlicheren Körper ergreift; nach unse-
rer Zeit und Vorstellungsart unmittelbarer, indem es den geistigeren Körper ergreift. Das
griechischtragische Wort ist tödtlichfactisch, weil der Leib, den es ergreifet, wirk-
lich tödtet. (…) / Und so ist wohl das tödtlichfactische, der wirkliche Mord aus
Worten, mehr als eigentümlich griechische und einer vaterländischeren Kunst-
form subordinirte Kunstform zu betrachten. Eine vaterländische mag, wie wohl be-
weislich ist, mehr tödtendfactisches, als tödtlichfactisches Wort seyn; nicht eigentlich mit

               

1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 418.
2. Ebd.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249.
4. Ebd.
5. Ebd., 258; Anmerkungen zur Antigonä, 419f.; vgl. grundsätzlich Nägele, Mechané,

43-57.
 

181

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Mord oder Tod endigen, weil doch hieran das Tragische muß gefaßt werden, sondern
mehr im Geschmake des Oedipus auf Kolonos, so daß das Wort aus begeistertem Munde
schreklich ist, und tödtet, nicht griechisch faßlich, in athletischem und plastischem Gei-

1ste, wo das Wort den Körper ergreift, daß dieser tödtet.«

Geht man den Vorstellungen, die sich hier in dem, was sie, und daran

immer schon geknüpft, wie sie etwas zu lesen geben, nach, dann kann

man zunächst wiederholend sagen: Das griechischtragische Wort ist mit-
telbarer factisch derart, daß es den sinnlicheren Körper ergreift; das töd-
tendfactische Wort hingegen ist unmittelbarer, indem es den geistigeren
Körper ergreift. Ein Unterschied zwischen tödtlichfactischem und töd-
tendfactischen Wort ist lesbar in den Gegensatzpaaren von mittelbarer
factisch und unmittelbarer factisch, sinnlicheren und geistigeren Körper.

Eine Wirkung des mehrfach verwendeten Komparativs – das Wort ist

mehr unmittelbar als mittelbar (und umgekehrt), der getroffene Körper

ist mehr sinnlich als geistig (und umgekehrt) – ist, daß sich die Frage

des Maßes mitspricht: der/das eine und der/das andere gestalten sich

weniger, mehr, überschießend, entziehend, auf jeden Fall in Relation zu

einem anderen.

           Es heißt weiter, daß das eine Wort wirklich tötet und das andere

Wort nicht eigentlich mit Mord oder Tod endet, weil doch hieran das Tra-
gische muß gefaßt werden. Und dann kommt unerwartet eine Nuancie-

rung des Tragischen der vaterländischen Kunstform: so daß das Wort
aus begeistertem Munde schreklich ist, und tödtet. Widersprüchlich wird

das tödtendfactische Wort vorgestellt. Es schiebt den tödlichen Effekt

auf, tötet nicht den sinnlicheren Körper, es trifft den geistigeren Körper,

der nicht zu töten ist, zum einen; zum anderen gibt es das Wort aus be-
geistertem Munde, es ist schreklich und tödtet. 
           Nicht Gott spricht, wie beim griechischtragischen Wort, von ei-

nem anderen Ort, aus der Ferne durch das Wort; nicht Gott schickt das

den Tod bringende Wort, welches den Leib erfaßt und wirklich einen

Menschen tötet. (Ungewiß bleibt, ob der Mensch, ergriffen vom Wort

sich und/oder den anderen tötet.) Hier, in der modernen Fassung des

Tragischen, kommt das Subjekt zu Wort. Das Wort aus begeistertem
Munde kennt die Ferne Gottes nicht, hört kein Wort, das die Abwesen-

heit schlechthin, den Tod, das Ende zuträgt.

           Gott fehlt. Spricht nicht. Unterbricht nicht die Ankunft des To-

des. Das wäre eine Ähnlichkeit, eine Gemeinsamkeit zwischen der Er-

fahrung der Alten und des modernen Subjekts. Ein wesentlicher Unter-

schied jedoch zwischen dem aus begeistertem Munde kommenden Wort

und dem tödtlichfactischen Wort liegt in der Weise der Vergessenheit.

           Antigonä vergißt nicht, daß Gott fehlt – Mein Zeus berichtete mirs

               
1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 417ff.
 

182

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

nicht – und damit ist er als Fehlender da. Und er zeigt sich auch abwe-

send, in der Gestalt des Todes gegenwärtig, indem er den Gang Antigo-

näs ins Grab nicht aufhält. Als gesezlos erfährt Antigonä Gott, wie Höl-
1derlin schreibt, er bringt gesezlos das Gesetz des Todes. Im Schwei-

gen, das Schweigen bringend, spricht Gott. Eine Leerstelle.

           Anders im Oedipus auf Kolonos in der Lesart Hölderlins, anders

beim tödtendfactischen Wort. Hier spricht der Mensch. Aus begeistertem
Munde kommt das Wort, nicht von einem anderen, nicht von einem an-

deren Ort wird es zugetragen. Ein Bezug zur Ferne, zum anderen fehlt.

Abwesenheit fehlt und schlägt um in akute Präsenz und Fülle. Ohne

Ende Begeisterung, das macht es schreklich. Wieso aber läßt sich das so

sagen?

»Die Darstellung des Tragischen beruht vorzüglich darauf, daß das Ungeheure, wie der
Gott und Mensch sich paart, und gränzenlos die Naturmacht und des Menschen Innerstes
im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daß das gränzenlose Eineswerden durch grän-

2zenloses Scheiden sich reinigt.«

»Die tragische Darstellung beruhet (…) darauf, daß der unmittelbare Gott, ganz Eines mit
dem Menschen (…), daß die unendliche Begeisterung unendlich, das heißt in Gegen-
säzen, im Bewußtseyn, welches das Bewußtseyn aufhebt, heilig sich scheidend, sich faßt,

3und der Gott, in der Gestalt des Todes, gegenwärtig ist.«

Im Zorn, vielleicht sogar im Haß, paaren sich Gott und Mensch, die

Grenze der Unterscheidung ist übergangen, sie ist los, gränzenlos im Ei-
neswerden. Der unmittelbare Gott erscheint als ein Gott, der sich nicht

durch das Wort mitteilt. Unmittelbar trifft er den geistigeren Körper des
4Subjekts, das den sinnlicheren Körper, die »eine Hälfte« nach Hölder-

lin, vergißt. Es kennt im Augenblick der Gegenwärtigkeit Gottes den

sinnlicheren Körper nicht (mehr). Wo dann befindet sich das Subjekt,

das jene Erfahrung der Begeisterung macht, die schreklich ist? Die

Grenze von Unterscheidbarkeit überhaupt von dem einen und dem an-
5deren, von Zorn, Haß und Begehren, Liebe fehlt. Im Eineswerden ist

               

1. Ebd., 416.
2. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.
3. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
4. Ebd, 412.
5. Vgl. Sigmund Freud: »Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiographisch

beschriebenen Fall von Paranoia«, in: ders.: Zwang, Paranoia und Perversion, Studien-
ausgabe Bd. VII, Frankfurt am Main 1982, 186ff.; Jacques Lacan: Die Psychosen. Das
Seminar Buch III, übersetzt von Michael Turnheim, Textherstellung durch Jacques-
Alain Miller, Weinheim, Berlin 1997, 52.

 

183

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1der andere abgeschafft. Es ist eine »tote Liebe« in dem Grade, wie sie

die Andersheit des anderen verwirft. Der andere ist eine Leerstelle, die

nicht, wie sie Antigonä erfährt, Marke von Verdrängung ist, in der Gott

als Fehlender erscheint. In der Verwerfung, jenem instabilen Punkt, der

benachbart zur Verdrängung liegt, ist der andere, der Name des Vaters,
2der den Mangel dem Subjekt und ins Sprechen zuträgt, ausgeschlossen.

           Kein Sprechen zum anderen und kein Sprechen vom anderen

gibt es. Es, das Phantasma des Gleichen, spricht aus begeistertem Mun-
de. Es spricht vom Tod des anderen und kippt in eine Erschöpfung,

Entleerung, in der das gränzenlose Eineswerden durch gränzenloses
Scheiden sich reinigt.
           Hält man an diesem Punkt inne und nimmt die Unterscheidung

Hölderlins vom tödtlichfactischen und tödtendfactischen Wort erneut auf,

kann man sagen, daß sich eine poetologische wie politische Haltung

darin formuliert. Der Bezug zu einem anderen, zur griechischen Tragö-

die, wie der Bezug zu einer Andersheit überhaupt, und sei es im Auf-
3ruhr , tut not. Was das für ein Denken heute bedeuten könnte, wird

mit den Überlegungen zur Hamletmaschine von Heiner Müller fortge-

setzt. Er liest, beinahe 180 Jahre später, den Begriff vom tödtlichfacti-
schen Wort auf.

Wenn das Töten nicht aufhört …
Die Hamletmaschine von Heiner Müller

In einem Brief an den Regisseur Mitko Gotscheff, der 1983 die Philok-

tet-Tragödie in der Bearbeitung Heiner Müllers in Sofia inszeniert hat,

schreibt Müller:

»(…) daß bei Stücken dieser Machart [bedingt durch ihr Material, Menschheit des Über-
gangs in der Verwerfung der Epochen] nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Körper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen
Bewegung, Substitut für andere Körper, die dem Massaker der Ideen ausgesetzt sind, dem
tödlichfaktischen Wort, das Hölderlin aus der Sophokleischen Tragödie grub, damit er sich
die Stirn daran zerschlagen konnte, weil es seine Gegenwart nicht mehr begriff, dem Wort
als Tatsache, dem Mord aus Worten, dem Terror, der einsetzt, wenn Praxis theoretisch

4wird, wie die Jagd des Oedipus nach der Wahrheit des Orakels.«

           Müller nimmt Bezug auf das tödlichfaktische Wort und übersetzt

               

1. Ebd., 300.
2. Ebd., 192.
3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 420.
4. Müller, Herzstück, 103.
 

184

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

es in das Wort als Tatsache, den Mord aus Worten. Der aus der sopho-

kleischen Tragödie ausgegrabene Begriff, so Müller, findet um 1800

keine Resonanz, weil seine Gegenwart es nicht mehr begriff. Müller

weckt in Rücksicht auf Hölderlin, der das Narkotikum seiner Gegenwart
in den Anmerkungen zur Sprache bringt, das tödtlichfaktische Wort aus

einer Art Schlaf. Mit einer historischen Distanz zur Epoche des Idealis-

mus und einer spekulativen Dialektik, die Hölderlins Sophokles-

Übersetzungen und Anmerkungen als Ausdruck der Krankheit des Dich-

ters und nicht als eine Analytik eines historischen Prozesses und des

dichterischen Wortes deuteten, gilt Müllers Aufmerksamkeit der Ver-
werfung und genau darüber der Wirksamkeit des tödlichfaktischen Wor-
tes heute.

           Dem Massaker der Ideen, wie Müller schreibt, ist das moderne

Subjekt ausgesetzt in dem Maße, wie die Frage des Körpers, seines Ein-

satzes, der sich eben nicht kalkulieren und verwerten läßt, verworfen

ist; und eben in dem Unmaße, wie die Frage des Schmerzes, der Lei-

denschaft des Körpers, der auch ein Wort-Körper ist, verstummt vor

dem Zwang zur Wahrheit. »Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
1Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen.« So heißt es am

Ende der Hamletmaschine.

           Unkommentiert in dem Brief bleibt das tödtendfactische Wort. Als

Signum der Moderne vermerkt Müller den Verlust eines Denkens, wel-

ches die komplexen Verstrickungen und den Zug des Flüchtigen um

den Wort-Körper übersieht und welches wiederum die Gewaltsamkeit

eines Denkens verkennt, das auf der Fiktion von Identität, einer Logik

der Identität von Wort und Tatsache, von Theorie und Praxis fußt. In der

Leugnung des Zufalls, seinem Effekt einer Verrückung und eines Ver-

rückten, in all diesen Leugnungen spricht sich die Vorstellung einer

verlustlosen Übersetzbarkeit aus. Sie ist Bedingung für ein Denken der

Egalität, der Austauschbarkeit des Einzelnen, des Toten und des Le-

benden, eine Bedingung auch für Terror.

           Müller zufolge gelingt es der Inszenierung von Gotscheff das

»Strukturproblem« der Philoktet-Tragödie, das in »der Unersetzlichkeit

des lebenden zur Verwertung des toten Philoktet« liegt, umzusetzen

und als Problem der Moderne auszustellen. Dies geschieht im Umschlag

nach Marx von der »Tragödie zur Farce«, mit einer »Trickkiste«. Odys-

seus »zerrt« sie »aus der Kulisse (…) und aus der Kiste das Double, die

teilbare Puppe, die den (unteilbaren) Helden ersetzen wird, gibt er den

               

1. Heiner Müller: »Die Hamletmaschine«, in: Frank Hörnigk (Hg.): Heiner Müller. Mate-
rial, Göttingen 1989, 41-49, hier 49. Vgl. weitere Materialien, Manuskripte der Ham-
letmaschine, in: Heiner Müller. Généalogie d’une Œuvre à venir, Académie Expérimen-
tale des Théâtres, Théâtre/Public 160-161.

 

185

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Blick in eine Zukunft frei, die mit der Auswechselbarkeit des Einzelnen
1technisch ernst macht.«

           Sechs Jahre vor der Sofia-Inszenierung stellt Müller in dem

Hamletmaschinen-Text einen Sarg zweimal auf die Bühne. Die Ham-
letmaschine beginnt mit einem Staatsbegräbnis des Vaters, dessen Sarg

aufgebrochen wird, um die Leichenteile des toten Vaters zum Verzehr

auszuteilen; das andere Mal erscheint ein geöffneter Sarg als Requisite,

ähnlich wie die Trickkiste, aus dem Claudius und Ophelia heraustreten
2und in den »Claudius/Hamlet/Vater« hineingehen. Das Phantasma

einer ewigen Austauschbarkeit als Strukturproblem der Moderne, das

die Nichtersetzbarkeit des Einzelnen übergeht, dirigiert den Hamlet-

maschinen-Text. Müller entwirft die Wiederholbarkeit und Auswechsel-

barkeit von Toten und Lebenden als eine die Moderne prägende Vor-

stellung, die das tödtlichfactische Wort und damit die Erfahrung einer

Grenze, welche die Nicht-Passage transportiert, nicht kennt.

           Wie im folgenden entlang der Hamletmaschine und der aus die-

ser Maschine entspringenden Zerrbilder gelesen wird, treibt der mono-

tone Gang des Terrors den Aufschub der Unterbrechung auf die Spitze
3und umgekehrt. Unter der Hand, die schreibt und die Schreibmaschine

betätigt, wirkt das tödtendfactische Wort: ohne Ende droht Tötung. Die

Negierung der Grenze und eines Denkens der Grenze gibt dem Phan-

tasma des Gleichen statt.

           Währenddessen gerinnt das tödlichfaktische Wort zu einem Af-

fekt, zur Tat. Der Mord aus Worten, das Wort als Tatsache verschleiern

etwas in der Kürze und schleppen doch ein Detail der Geschichte des

Wahnsinns, der die Grenze des Todes und der Nichtübersetzbarkeit

überspringen glaubt zu können, mit.

           In Hölderlins Sophokles-Übersetzungen und Anmerkungen kon-

stituiert sich das Tragische an der Grenze des Sinns und im Zuge einer

Kritik an einer Wahnhaftigkeit von Vernunft derart, daß die Vernunft

den Nicht-Sinn des Sinns zu schließen sucht. Während das tödtlichfacti-
sche Wort, das den Mangel ins Denken holt, und das tödtendfactische
Wort ineinander verschränkt sind und den phantasmagorischen Tau-

mel, der sich um die Spaltung des Sinns zwischen Tod und Aufschub

des Todes abspielt, ausstellen, schreibt sich der Wahn, es zu wissen,

zirkulär in der Hamletmaschine fort und ein in das Wissen vom Wahn-

sinn. Nicht einfach der Wahnsinn, aber der Wahn, die Wahrheit restlos

zu wissen und über den Tod des anderen zu demonstrieren, und, in ei-

ner Art double bind, das Wissen vom Wahnsinn produziert phantasma-

tische Bühnenbilder, Geschichten aus Läsionen, die eines verbindet: die

               

1. Müller, Herzstück, 107.
2. Müller, Die Hamletmaschine, 44.
3. Ebd., 46.
 

186

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

maschinelle Wiederholung der Geste, die auf den auf das Leben über-

greifenden Tod zielt, daß die Geschichte zerspringt.

           In dem mittleren der fünf Teile der Hamletmaschine heißt es:

»3 / SCHERZO / Universität der Toten. Gewisper und Gemurmel. Von ihren Grabsteinen
(Kathedern) aus werfen die toten Philosophen ihre Bücher auf Hamlet. Galerie (Ballett)
der toten Frauen. Die Frau am Strick Die Frau mit den aufgeschnittenen Pulsadern usw.
Hamlet betrachtet sie mit der Haltung eines Museums (Theater-)Besuchers. Die toten
Frauen reißen ihm die Kleider vom Leib. Aus einem aufrechtstehenden Sarg mit der Auf-
schrift Hamlet1 treten Claudius und, als Hure gekleidet und geschminkt, Ophelia. Strip-

1tease von Ophelia.«

Bücher, an die philosophisches und anderes Wissen auch gebunden

sind, werden von namenlosen und toten Philosophen auf Hamlet, die-

sen Hamlet aus der Hamletmaschine, geworfen. Man könnte auch sagen,

die Humanität und die Wissenschaften, die im Dienste der Humanität

stehen, werden verworfen. Das notiert eine verschwenderische Seite

des Einfalls, die Institution Universität in eine Universität der Toten zu

transformieren, in der sich eine Fülle an toten Gestalten äußerst leben-

dig aufhalten. Die toten Philosophen werfen Bücher, die unterschiedlich

toten Frauen gestikulieren und reißen Hamlet, der als Zuschauer das
2Geschehen betrachtet, Kleider vom Leib. Totentanz mit Zuschauer.

Der eine und die andere entsteigen aus einem aufrechtstehenden Sarg,

Ophelia enkleidet sich. Die Verdrehung von Toten und Lebendigen un-

terstützt den Abschied eines Entwurfs vom Subjekt, das, wenn es

spricht, lebt, da ist und zum Guten so da ist. Das Subjekt wird monströs

vorgestellt, indem es tot und lebendig auf der Bühne des Entwurfs der

Hamletmaschine steht.
3

           Neben der »Verabschiedung des Lehrstücks« , dem vielfachen

Bruch mit Theaterkonventionen und Perspektiven, stellt dieses Büh-

nenbild eine weitere Sentenz zum Abschied dar: Vorstellungen von

Tradition, Geschichte, Wissen und seine Monumente, wie die Institu-

tion Universität, befinden sich in Irritation und Bewegung, vielleicht

aber auch in einer Starre, in einer Art Versteinerung, die sich in der

               
1. Ebd., 44.
2. »Der Raumentwurf von Svetlana Zwetkowa verbannt das Publikum auf die Bühne,

den Ort des Exils. Zwischen der Brandung des leeren Zuschauerraums und der Maschi-
ne des Theaters, Fahrstuhl, Brücken, Drehscheibe, deren Gebrauch den Schauspielern
vorbehalten ist, spielt es keine Rolle mehr, Strandgut der eignen Geschichte, die der
Text aus dem gefrorenen Meer seiner Erinnerung schneidet. (…) Der Novize hat sich
den Helden einverleibt, das Vorbild, und tanzt mit dem Toten, eine erotische Figur der
Initiation.« Müller, Herzstück, 108f.

3. Vgl. Hörnigk, Heiner Müller. Material, 40.
 

187

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Gewißheit der Austauschbarkeit von Daten, der verlustlosen Reproduk-

tion des Sinns und der Ersetzbarkeit von Toten und Lebenden manife-

stiert. Müller schreibt zur Versteinerung:

»Das Kapitel Philoktet beschreibt den ersten Schritt auf seinem Marsch in die Versteine-
rung, den ersten Arbeitsgang des Bildhauers, der die Geschichte ist, an der Skulptur,
Odysseus der Pragmatiker das Werkzeug. Die Lektion, die das Kommandounternehmen
Lemnos für den Rekruten bereithält: Blut heilt Wunden. Wenn die Plastik aus dem Leim
gerät, werden die Fugen mit Blut verschmiert. Blut wird seine zweite Haut sein. Wenn es

1getrocknet ist, steht das Denkmal.«

Mit der Universität der Toten gerät die Institution Universität, die in die-

sem Zusammenhang als Plastik lesbar ist, aus dem Leim. Die Bezeich-

nung Universität der Toten bewahrt so vielleicht das, was man nicht

mehr sieht, da es die Fugen der Festung verdichtet hat und im Gemäuer

eingetrocknet ist: das Blut. Es fließt nicht mehr, gibt nicht mehr Zeichen

von Leben und nicht mehr von Tod. Das Blut ist nicht mehr Effekt der

Wunde, die noch blutend von einer Verwundung spricht, es wird zum

Garant einer Schließung der Wunde. Wenn die Wunde geschlossen ist,

nicht mehr sichtbar und berührbar, und zu einem Denkmal wird, wel-

ches das Tote einschließt, indem das Monument das Tote ersetzen

glaubt zu können, dann, im Verschwinden der Verwundbarkeit, ist mit

der Haltung einer spurlosen Ersetzbarkeit das Lebendige und das Tote
2aus der Institution, sei es als Text, Theater, Universität, verbannt.

           Die Überschrift Universität der Toten berührt diesen Zug der

Aussparung, indem er auf das der Institution Verworfene, Tote, ver-

weist und darüber die Frage nach dem Lebendigen stellt, während die

Bezeichnung Scherzo ein anderes beunruhigendes Moment der Institu-

tion aufruft. Denn die launige Satzbezeichnung aus der Musik variiert in

ihren Akzentuierungen im Laufe der Musikgeschichte zwischen raschen

rhythmischen Einfällen, Kapriolen und dem Capriccio. Dieses rührt an

das Bizarre und ruft wiederum Zeichnungen, Radierungen, Bilder aus

der Malerei hervor. Wie ist in dieser Bühnenbildeinstellung ein

Schmunzeln und Schauern, ein Wispern und Murmeln unter Toten in

der Universität vorstellbar? Was hat dieses verrückte Bild der Universi-
tät der Toten mit dem Charme und der Unruhe eines Scherzo zu tun?

Und was hat diese verschwenderische und karge Skizze von der Institu-

               
1. Müller, Herzstück, 105.
2. »Die Institution ignorieren zu wollen heißt, die Tatsache zu leugnen, daß sie zual-

lererst ein Phänomen der Schrift ist und daß sie Identifizierungen lenkt.« Pierre Le-
gendre: »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Auflösung der École freu-
dienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der Psychoanalyse, Fragmente.
Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Bd. 39/40, Kassel 1992, 280.

 

188

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

tion Universität mit »Europa« zu tun? Denn der zweite, dem Scherzo
voranstehende Teil der Hamletmaschine wird mit Europa der Frau titu-

liert. Vorerst sei hier bemerkt, daß der Name Europa als ein mythologi-

scher Bezug mit den den Text durchziehenden Zeitsprüngen durch die

abendländische Geschichte wie auch die Zuschreibung eines Geschlech-

tes und seine Verknüpfung mit einem Kontinent in Frage stehen.

           Friedrich Nietzsche hat das Bild der eilenden, auf Positivität be-

dachten Wissenschaft in ein tragisches gewendet. In dem berühmten

Zitat aus »Die Geburt der Tragödie« heißt es:

»Nun aber eilt die Wissenschaft, von ihrem kräftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis
zu ihren Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert.
Denn die Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und wäh-
rend noch gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis völlig ausgemessen werden könn-
te, so trifft doch der edle und begabte Mensch, noch vor der Mitte seines Daseins und un-
vermeidlich, auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo er in das Unaufhellbare starrt.
Wenn er hier zu seinem Schrecken sieht, wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich
selbst ringelt und endlich sich in den Schwanz beisst – da bricht die neue Form der Er-
kenntnis durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als Schutz

1und Heilmittel die Kunst braucht.«

Hier hört man den Blick des Ödipus im Akt der Blendung gerichtet an

die Wissenschaft. Das sokratische Triebrad – »ich weiß – ich weiß nicht«

– bricht auseinander. Der Wahn des Wissens in dem Schema der so-

kratischen Logik scheint auf. Ödipus nun, nur eine Maske des Dionysos,

wie es dort heißt, und Sokrates, geben sich die Hand. In dieser Geste ist

ein Übergang von Tragödie zur Philosophie markiert, bleibt man in der

Spur Nietzsches. Die Philosophie und die Geschichte stehen im Zeichen

des Tragischen. Wenn nun die Universität in der Hamletmaschine zur

Universität der Toten wird, scheint hier der Punkt nach dem Akt der

Blendung auf. Man starrt nicht mehr ins Unaufhellbare und befindet

sich im Wissen des Terrors. Ja, sogar umgekehrt weiß man den Terror,

der aus dem Wissen einer dialektischen Ökonomie kommt. Die Formu-

lierung Müllers wenn Theorie, und damit Wissensdiskurse, praktisch
wird und ihre gegenläufige Bewegung, wenn Praxis theoretisch wird, be-

nennt die (scheinbar) unentzerrbare kausale Spiegelung von Theorie

und Praxis. Mit ihr entwirft sich die Frage der Unterbrechung des Spe-

kulären.

           In der Hamletmaschine präsentiert sich ein Wissen der Endlich-

               
1. Friedrich Nietzsche: »Die Geburt der Tragödie«, in: Giorgio Colli, Mazzino Montinari

(Hgg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe, KSA 1, Berlin, New York 1988,
101.

 

189

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1keit vom Menschen als Ursprung seiner Allmacht, die Ohnmacht ist.

Grund und Abgrund von Universalität und Totalität durchziehen und

produzieren, ursprünglich und affektreich, den Mythos des Ursprungs

umkreisend, die Hamletmaschine. Die Souveränität des Wissens und

auch die der Universität stehen zur Debatte. Von daher werden die Fra-

gen nach Widerstand und nach Formen der Unterbrechung, wenn das

Töten nicht aufhört, auf das Feld der Wissenschaften, die Ordnung der

Theorien zurückgeworfen. So wird in Anlehnung an Etienne Balibars
2Frage »Gibt es einen ›Neo-Rassismus?‹« zu diskutieren sein, ob die

Tragödie des unaufhaltsamen Laufs der Gewalten in der »Verkennung
3im ›Willen zum Wissen‹« sich heute auch auf dem Feld der theoreti-

schen Analysen abspielt. Wenn Theorie praktisch wird, Wissen und

Wissensfiguren sich realisieren, wenn also eine Praxis dem Phantasma

einer unterschieds- und restlosen Abbildbarkeit von Theorie unterliegt,

dann ringelt sich wahrlich die Logik um sich selbst. Die Hamletmaschine
beginnt am Endpunkt der Geschichte, die in die Öffnung eines Sargs

zielt. Es heißt:

»Die Hamletmaschine
1
FAMILIENALBUM
Ich war Hamlet. Ich stand an der Küste und redete mit der Brandung Blabla, im Rücken
die Ruinen von Europa. Die Glocken läuteten das Staatsbegräbnis ein, Mörder und Witwe
ein Paar, im Stechschritt hinter dem Sarg des Hohen Kadavers die Räte heulend in
schlecht bezahlter Trauer WER IST DIE LEICH IM LEICHENWAGEN / UM WEN HÖRT MAN VIEL
SCHREIN UND KLAGEN / DIE LEICH IST EINES GROßEN / GEBERS VON ALMOSEN das Spalier
in der Bevölkerung, Werk seiner Staatskunst ER WAR EIN MANN NAHM ALLES NUR VON
ALLEN. Ich stoppte den Leichenzug, stemmte den Sarg mit dem Schwert auf, dabei brach
die Klinge, mit dem stumpfen Rest gelang es, und verteilte den toten Erzeuger FLEISCH
UND FLEISCH GESELLT SICH GERN an die umstehenden Elendsgestalten. Die Trauer ging in
Jubel über, der Jubel in Schmatzen, auf dem leeren Sarg besprang der Mörder die Witwe

               

1. Vgl. Müller, Die Hamletmaschine, 41. »Ich war Hamlet.«
2. Etienne Balibar: »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?« in: Etienne Balibar, Immanuel

Wallerstein (Hgg.): Rasse Klasse Nation, übersetzt von Michael Haupt, Ilse Utz, Ham-
burg 1992, 23-38.

3. Ebd., 26. Mit dieser Anspielung auf Foucault tritt eine Kontroverse, wie Angelika
Magiros in Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie, Hamburg 1995, (bes. 117ff.) zeigt,
zwischen Foucault und Balibar zutage: Gründet sich der Rassismus auf dem Zug der
Verkennung des anderen oder im Zwang, den anderen zu erkennen? Ist der Rassismus
eine unendliche Spirale oder eine Verzahnung von unterschiedlichen diskursiven ras-
sistischen Strukturen?

 

190

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABBILDUNGEN

SOLL ICH DIR HINAUFHELFEN ONKEL MACH DIE BEINE AUF MAMA. Ich legte mich auf den
1Boden und hörte die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der Verwesung.«

Hamlet, der war, legt sich auf den Boden. Man weiß nicht, ob das Ge-

sicht gen Boden oder Himmel oder seitlich gewendet ist. Er hörte die
Welt ihre Runden drehn. Der eben noch herausgeschrieene und agierte

Wechsel von Lust und Mord und Lebenden und Toten, im Tumult der

Zitationen, spielt sich oben auf dem geöffneten Sarg ab, dann, liegend

auf dem Boden, hörte er die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der
Verwesung. Das Drama Hamlets ist längst schon geschrieben, in dem

2Maße, wie es nie stattgefunden hat. So beginnt die Hamletmaschine
mit dem paradoxen Satz, dessen Unmöglichkeit in der Kluft von Rede

und Schrift aufscheint: Ich war Hamlet. Es ist ein Satz, ein Monolog, der

aus niemandes Munde kommt, denn eine Regieanweisung, die etwa lau-

tete, Hamlet Punkt oder Doppelpunkt – Ich war Hamlet – fehlt. Und: es

gibt keine Orientierung, ob aus dem Familienalbum heraus oder in es

hineingesprochen wird, oder sogar noch nicht einmal das eine, nicht das

andere zutrifft. Das Familienalbum, das Geschichten in Worten und

Bildern festhält, steht über dem Monolog. Und es untersteht der Ma-

schine. Sie fährt fort: Ich war Hamlet. Das Maschinelle treibt den Tri-

umph des Ich – Ich war Hamlet – und bin jetzt ein anderer – und den

Triumph des Todes – Ich war Hamlet – an den Rand des Denkbaren. Im

exzentrischen Wechsel von Jubel und Schmerz, Lust und Zerstörung

operiert das Theater am Rand der Geschichte. Die Wunde, die Wunden

der Geschichte sind gezeichnet von den Extremen der Humanität auf

dem Fundament einer Universalgeschichte – Ich hörte die Welt ihre
Runden drehn – und dem Aufstand gegen die Humanität, den Aufstand

gegen die Universalgeschichte, die auf Identität setzt. Die Identität und

das Denken der Identität, die wiederum die Differenz hervorbringen:

Ich war – Ich war. Im Gleichschritt wird die Aufhebung des Identischen

praktiziert. Der tote, auferstandene andere Hamlet, Ophelia, Elektra,

Europa tauschen die Kleider. Hamlet/Ophelia wird zum Hamletdarstel-

ler, der kommt und geht. Hamlet legt in dem von Ophelia zerstörten

Raum Maske und Kostüm ab. Der Hamletdarsteller sagt:

»Ich bin nicht Hamlet. Ich spiele keine Rolle mehr. Meine Worte haben mir nichts mehr zu
sagen. Meine Gedanken saugen den Bildern das Blut aus. Mein Drama findet nicht mehr
statt. (…) Mein Drama, wenn es noch stattfinden würde, fände in der Zeit des Aufstand

               
1. Müller, Die Hamletmaschine, 41. 
2. Ebd., 46.
 

191

08.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01dc323323674802|(S. 181-206) T01_07 kap7.p - Seite 191 323323674834

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1statt. (…) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch ist verlorengegangen.
2Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garderobe gehängt.«

Horatio, sein Freund, der andere, kommt zu spät für seine Gage, kein

Platz mehr für den anderen im Trauerspiel des einen. In seinem Kasten

verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im Zuschauer-

raum bewegen keine Hand. »Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit
3tot, einig / mit meinem ungeteilten Selbst.« Das Ich ist in der Hamlet-

maschine als immer schon der andere inszeniert. Ich ist der andere, und

damit ist die Opposition vielfältig aufgehoben, indem sie die Austausch-

barkeit in der Negation einer Differenz zum anderen umsetzt. So ist der

Blick aus der Maschine in die Grabkammer ein gnadenloser und offener

Blick, der das Denken der Grenze, der Grenze von ich und du, von Le-

ben und Tod, Subjekt und Objekt, Schauspieler und Publikum, Theater

und Geschichte aufgegeben hat. Die Hamletmaschine formuliert und

umreißt die Welt der Geschichte, welche die Frage nach der Grenze

verloren hat, in der das Sprechen ins Leere geht, das Textbuch verloren

ist. Statt ihrer kommt das Phantasma der grenzenlosen Wiederholung,

die sich auf der Grenze zwischen Tod und Begehren und dem Gleich-

schritt der Verwesung abspielt. In GERMANIA 3. GESPENSTER AM
TOTEN MANN sagt Stalin, der trinkt: »Wer zählt die Toten, wenn die

4Gräber leerstehn.«  Er kann es sagen, weil es keine Frage mehr ist.

           Wenn aber die Frage fehlt, ist es mit der Kritik, gelesen als eine

Form von Unterbrechung und Infragestellung einer jeweiligen Gesetz-
5mäßigkeit und deren Geschichte, aus. Die Frage nach der Kritik ruft

das Gesetz auf, von deren Übertretung die Hamletmaschine monoton

zeugt. Die Rede ist von dem Gesetz, das die Scheidung bestimmt. Es ist

jenes Gesetz, das sagt, was vernünftig und nicht vernünftig, recht und

unrecht ist. Es urteilt: du ja, du nicht. Das Gesetz lautet Ja – Nein. Es ist

ein Gesetz der Dualität. Das Denken und Entscheiden gemäß des Geset-

zes der Opposition folgt der Struktur im Nein, dem anderen das Recht

zu verweigern und zugleich im Ja, dem anderen das Recht zu erteilen.

Von wo aber kommt dieses Recht? Es knüpft an den theologischen Dis-

kurs, den einen Gott, der das Sagen hat, an das Dogma, den Lehrsatz,

der den Ort der Wahrheit ausweist. Es kommt von dem Ort, an dem man

weiß, wie man zu sprechen hat, wie man zu sein hat, und wie man zu

sein hat in einer Gemeinschaft. Sonst ist man draußen. So normal geht

               
1. Ebd., 45.
2. Ebd., 46.
3. Ebd., 46.
4. Heiner Müller: GERMANIA 3. GESPENSTER AM TOTEN MANN, Köln 1996, 10.
5. Vgl. grundsätzlich Jacques Derrida: Die unbedingte Universität, übersetzt von Stefan

Lorenzer, Frankfurt am Main 2001.
 

192

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

die Urteilsfindung. Dabei die Herstellung der Normalität über die Funk-

tion des Urteils zu erwähnen, scheint banal, weil sie unhintergehbar

scheint. So ist es eben. Im Vergessen aber, daß der Akt der Entschei-

dung ein gewaltsamer ist, schickt er sich an, still und unscheinbar zu

wirken. Er geht über die Grenze.

           Einerseits weiß das Gesetz der Scheidung, das Tote vom Leben-

digen zu unterscheiden, denn gerade aus der Übertretung des Gesetzes,

mit der das Tote und Lebendige nicht zu unterscheiden, austauschbar

vorgestellt sind, kommt der Ruf nach Unterscheidbarkeit, welcher als

Ruf nach Differenz zu hören ist. Andererseits fixiert gerade dieser Ruf

nach einer Differenz das Gesetz der Grenze, die als schließende und

öffnende und zu übertretende Schranke gedacht wird, und übersieht

auf diese Weise eine Vorstellung von Grenzen, die unverfügbar und
1diskontinuierlich allererst iterativ sich herstellen. Ein Undenkbares

als etwas, das sich einer Ökonomie von Spaltung und Umkehr entzieht,

und als Nicht-Passage, die sich nicht überspringen läßt, ist als unruhi-

ger, unübersetzbarer Punkt von Geschichte lesbar, der Geschichte

schreibt.

           Das Wissen um die Ökonomie der Spaltung im Sinn, in der Spal-

tung von Vernunft und Wahnsinn, die Geschichte macht, wird vielfältig

in der Hamletmaschine exponiert. Es wird ausgesagt in der Unmöglich-

keit, der Grenze der Scheidung zu entrinnen, weil sie sich immer wie

von selbst reproduziert – dort in der Maschine. Die Hamletmaschine
zeichnet so den gewaltsamen Lauf der Aufhebung der Differenz, von

Leben und Tod, Mann und Frau, Revolution und Konterrevolution, von

Terror und Wahnhaftigkeit der Vernunft in der Auflösung des ge-

schichtlichen Bühnenraums nach. Der Topos der Bühne als Geschichte

und umgekehrt, die Geschichte als Bühne der Repräsentation, sie zer-

springen. Wechselweise und unrhythmisch trifft die Maschinerie ins

Zentrum von Totalität. In der Rede Shakespeare eine Differenz heißt es:

»Die Narben schrein nach Wunden und die Macht / ist über sie gekom-

men wie ein Schlag. Der Clinch von Revolution und Konterrevolution
2als Grundfigur der Mammutkatastrophen des Jahrhunderts.« Die Fra-

ge nach dem Verhältnis von vernunftloser Gewalt und gewaltloser Ver-

nunft, die im Dienste der Humanität und Wissenschaft steht, diese Fra-

ge, die sich in der Antigonä und den Anmerkungen zu den Trauerspielen

immer wieder von neuem stellt, spielt in der Hamletmaschine keine Rol-

               

1. Vgl. Jacques Derrida: Schibboleth. Für Paul Celan, übersetzt von Sebastian Baur, Pe-
ter Engelmann (Hg.), Wien 1986.

2. Heiner Müller: Shakespeare Factory 2, Berlin 1994, 228. Vgl. Nikolaus Müller-Schoell:
Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren zur Theorie eines Theaters der
A-Identität bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Müller, Frankfurt am Main,
Basel 2002, bes. 412-420.

 

193

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

le mehr. Die Frage nach der Grenze scheint verloren. An die Stelle des

verlorenen Textbuches tritt der Taumel der Rache, das Wissen um den

unmöglichen Widerstand im Aufstand, sofern er sich gegen den ande-

ren richtet:

»4
PEST IN BUDA SCHLACHT UM GRÖNLAND
(…)
Hamletdarsteller. (…) Der Aufstand beginnt als Spaziergang. Gegen die Verkehrsordnung
während der Arbeitszeit. Die Straße gehört den Fußgängern. (…) Gruppen bilden sich,
aus denen Redner aufsteigen. Auf dem Balkon eines Regierungsgebäudes erscheint ein
Mann mit schlecht sitzendem Frack und beginnt ebenfalls zu reden. Wenn ihn der erste
Stein trifft, zieht auch er sich hinter die Flügeltür aus Panzerglas zurück. Aus dem Ruf
nach mehr Freiheit, wird der Schrei nach dem Sturz der Regierung. Man beginnt die Poli-
zisten zu entwaffnen, stürmt zwei drei Gebäude, ein Gefängnis eine Polizeistation ein
Büro der Geheimpolizei, hängt ein Dutzend Handlanger der Macht an den Füßen auf, die
Regierung setzt Truppen ein, Panzer. Mein Platz, wenn mein Drama noch stattfinden
würde, wäre auf beiden Seiten der Front, zwischen den Fronten, darüber. Ich stehe im
Schweißgeruch der Menge und werfe Steine auf Polizisten Soldaten Panzer Panzerglas.
Ich blicke durch die Flügeltür aus Panzerglas auf die andrängende Menge und rieche
meinen Angstschweiß. Ich schüttle von Brechreiz gewürgt, meine Faust gegen mich, der
hinter dem Panzerglas steht. Ich sehe, geschüttelt von Furcht und Verachtung, in der an-
drängenden Menge mich, Schaum vor meinem Mund, meine Faust gegen mich schüt-
teln. Ich hänge mein uniformiertes Fleisch an den Füßen auf. Ich bin der Soldat im Pan-
zerturm, mein Kopf ist leer unter dem Helm, der erstickte Schrei unter den Ketten. Ich
bin die Schreibmaschine. (…) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch
ist verloren gegangen. Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garde-
robe gehängt. In seinem Kasten verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im
Zuschauerraum bewegen keine Hand. Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit tot,

1einig / Mit meinem ungeteilten Selbst.«

Die Dramaturgie dieser Passage schreitet auf die Aussage Ich bin die
Schreibmaschine zu. Sie ist bestimmt von einer Rhythmik, die das phan-

2tasmatisch-blinde »Ich sehe mich mich sehen« produziert. Am Ende

kippt das Faktum, die Apparatur, um und entwirft Bilder der Ermüdung

und Apathie.

           Die Hamletmaschine befindet sich in einer souveränen und be-

wegungslosen erstarrten Position, weil sie weiß. Sie weiß um die Öko-

nomie der Opposition. Diese wird in der Szene der politisch histori-

schen Landschaft, als Szene des Wissens aus Opposition, die Identität

über die Vernichtung des anderen macht, reproduziert. Die toten Zu-

               
1. Müller, Die Hamletmaschine, 44ff.
2. Lacan, Vom Blick als Objekt Klein a, 81ff.
 

194

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

schauer sind reglos, Ich geht nach Hause und schlägt die Zeit tot, einig

mit seinem ungeteilten Selbst. Die Hamletmaschine selbst gerät zur Uni-

form, die gleich schreitet, gleich liebt und tötet, schmatzt, schlechte

Tränen weint, das Fleisch des anderen begehrt.
1

           Damit ist nach Jacques Lacan ein »Paradox des Genießens« ,

das über den Tod des anderen geht, theatralisiert und eine Grenze der

Überschreitung schlechthin angezeigt. Im Unterschied aber zur Antigo-
2ne/ä wird der Hamletdarsteller nicht einen Funken Glanz hinterlas-

sen haben. Denn die Faszination der Hamletmaschine liegt im Gleich-

schritt, die der Antigone/ä in der Geste der Anerkennung des Verschie-

denen. Abgewandt von der transzendentalen, referentiellen und meta-

phorischen Seite des Signifikanten ›Vater‹, ›Gott‹, dreht es sich in der

Antigone/ä um (s)eine materiale, namenlose, tödliche Leere, die zu Fall

kommt. Darin liegt die Erfahrung der Abkehr der Götter und die Erfah-

rung ihrer Abwesenheit in Hölderlins Antigonä. Der Name des Vaters
3fehlt. Er ist allein in Gestalt des Todes gegenwärtig.

           Hamlet hingegen öffnet den Sarg und verteilt den toten Erzeuger.

Mit der Totenmahlzeit kehrt der tote Gott wieder und dient. Er dient der

Wiederholung der Tötung und Einverleibung. Die Hamletmaschine ma-

terialisiert den Tod Gottes und macht ihn darüber wieder lebendig. Dar-

in liegt ihre Form der Überschreitung. Das Gesetz, das im Namen des

Vaters steht, das Gesetz demnach, das sich vom anderen herschreibt,

stützt sich auf dieses wirksame Phantasma. Es begehrt den Leib des an-

deren, es begehrt, ihn, den Vater, zu töten ein zweites Mal und immer
4wieder. Überschreitend harrt die Hamletmaschine auf der Seite des

Gesetzes. Anstelle des Glanzes der Antigonä rückt die Aktion der Zer-

stückelung in der Hamletmaschine. Die Zirkularität des Stücks innerhalb

dieser Tragödie und im Rahmen des großen Mythos Geschichte, wie

Müller ihn kommentiert und darstellt, liefert einen Grund von Totalität.

Die Hamletmaschine fixiert das Wissen vom Gleichschritt von Lust und

Mord, der Differenz und der Differenzlosigkeit. Gebunden in 5 Teile

präsentiert sich die eine große Szene der Auseinandersetzung in der

Identität, die man in der Wiederholung weiß. Müller sagt zum Verhält-

nis von Maschine und Geschichte: »Der Einbruch der Zeit in das Spiel

konstituiert den Mythos. Der Mythos ist ein Aggregat, eine Maschine,

               

1. Lacan, Das Wesen der Tragödie, 293ff., bes. 326.
2. Ebd.
3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 417.
4. Vgl. Karl-Josef Pazzini: »Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung«,

in: Werner Friedrichs, Olaf Sanders (Hgg.): Bildung/Transformation. Kulturelle und
gesellschaftliche Umbrüche aus bildungstheoretischer Perspektive, Bielefeld 2002, 85-
109, bes. 105f. 

 

195

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

an die immer neue und andre Maschinen angeschlossen werden kön-
1nen.«

           Man kann in der Hamletmaschine ein Genießen am Scheitern des

anderen, der zugleich derselbe, das vielfach geteilte und einig ungeteilte
Selbst ist, lesen. Man ist im Wissen, daß Ich nur geht über die Vernich-

tung und Einverleibung des anderen. Man ist im Wissen der Maschine,

im maschinellen Zerstückelungsprozeß, der sich auch im radikalen Zi-

tationsverfahren äußert. In der Auflösung und Kritik am Universalis-

mus, in der Zerstörung der Geschichte des Fortschritts, die sich aus Re-

volution und Konterrevolution schreibt, kehrt das Zentrum wieder. Die

Absolutheit des Ich findet in der letzten Szene Ausdruck. Elektra

spricht aus Ophelias Munde: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Männer ab. Ophe-

2lia bleibt auf der Bühne, reglos in der weißen Verpackung. Der Name

Elektra zitiert den Mythos der Blutrache, die drei großen griechischen

Tragiker Aischylos, Sophokles und Euripides und u. a. die Oper von Ri-

chard Strauss nach dem Text von Hugo von Hofmannsthal. Die Über-
3schrift 2 / DAS EUROPA DER FRAU verbindet einen topographischen

und historischen Verweis mit dem Mythos (der) Europa und der Gat-

tungsbeschreibung Frau. Im folgenden aber fallen die Frauenbilder –

Ophelia, Die Frau am Strick, Die Frau mit den aufgeschnittenen Puls-

adern, Die Frau mit der Überdosis, usw. – mit »Ich«, »Europa«, »Elek-

tra«, »Hamlet« ineinander. Denn auch das teilen Hamlet und Ophelia:

Sie sind immer schon tot, immer schon viele und darüber, wie unmög-

lich, immer schon vielfältig tot. Mit diesem dramatischen Verfahren, das

ein Denken von Anfang und Ende, Mann und Frau auflöst, wird in der
4Zitation einer Kleistschen Szene des Kleidertausches und der heillo-

sen Verstrickung der Geschlechter, Genealogien und Zitate der Zug der

Trennung herausgefordert. Oh, filia, möchte man rufen. Und dieser Ruf

tut not, denn damit kommt die Geste der Unterbrechung zum Vorschein,

der ewig gleiche Schlag der Uhr, die ein Herz ist, zum Stillstand. Die
5»gegenrhythmische Unterbrechung« wird als Aufgabe an die Insze-

nierung weitergegeben.

           DAS EUROPA DER FRAU souffliert in der Zirkulation um das Ich

das Szenario von Hamlets Aufstand. In der Inszenierung des unmögli-

chen Ich, das immer schon gestorben, immer schon zerstört präsent ist,

kreist es um dasselbe. »Ich lege Feuer an mein Gefängnis. Ich werfe

               

1. Müller, Shakespeare Factory 2, 229.
2. Müller, Die Hamletmaschine, 49.
3. Ebd., 43.
4. Heinrich von Kleist: »Die Familie Schroffenstein«, in: Heinrich von Kleist. Sämtliche

Werke und Briefe, Bd.1, Helmut Sembdner (Hg.), München 1987, 140ff.
5. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
 

196

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

meine Kleider in das Feuer. Ich grabe die Uhr aus meiner Brust die
1mein Herz war. Ich gehe auf die Straße, gekleidet in mein Blut.«

Diese Figur des ›Ich gegen mich‹ setzt sich fort von der Regieanweisung

»Fotografie des Autors« zur Regieanweisung »Zerreißung der Fotografie

des Autors«:

»Fotografie des Autors.
Ich will nicht mehr essen trinken atmen eine Frau lieben einen Mann ein Kind ein Tier.
Ich will nicht mehr sterben. Ich will nicht mehr töten.
Zerreißung der Fotografie des Autors.

2Ich breche mein versiegeltes Fleisch auf (…).«

Ich verbindet Hamlet/Ophelia/Autor. Es greift die Kategorie des Autors

mit der Aktion des Zerreißens der Fotografie an. Unentscheidbar bleibt,

ob im Riß die Originalität vernichtet wird oder gerade darüber wieder-

kehrt. Denn Müller und Shakespeare und all die anderen Autoren, die

in der Maschine zirkulieren, werden allererst dieses Abbild gemäß der

Zitationstechnik des Stücks produziert haben. Die Kopie des Bildes, die

im Begriff der Entzweiung steht, kann leer und reich an Signifikanten

sein. Sie kann aber auch nur das eine unbekannte/bekannte Ich zeigen.

Das hat Folgen für die Rede über das Ich. Sie variiert zwischen Ich, al-
lein, will mich und Ich will mich zerstören und Ich ist, sofern der andere
nicht ist. Dieses extreme hin und her mündet in den Wunsch Ich will

3eine Maschine sein. Damit ist die Filiation aufgerufen. Sie kommt – zu-

sätzlich betont durch die Verflechtung und Auflösung der Hierarchie

von Figuren, Rollen und Autorschaft, aus dem Stück, mit den Katego-

rien, die herkömmlich ein Theaterstück rahmen und hervorbringen –

reichlich in Unordnung: In den rastlosen Skandierungen eines genealo-

gischen, kontinuierlichen Denkens kommt eine Vorstellung, ein poröses

Bild von gestreuter Asche auf.

           Indem die Hamletmaschine auf der Kontinuität eines maschinel-

len Prozesses von Geschichte insistiert, ist die Figur der Totalität stän-

dig gegenwärtig und lesbar. Das Grau der Asche wird über den phan-

tasmagorischen Zirkel des Ungeteilten und zugleich Gestreuten als ver-

loren theatralisiert. Die traurige Seite des Tragischen ist nicht da. Aus

genau diesem Fehl kommt unscheinbar ein anderes Wehe hervor. Ein

unhörbarer Klagelaut gesellt sich neben die Drohgebärde am Ende der

Tragödie und neben die maschinellen Geburtsschöße: Wenn sie mit Flei-
schermessern durch eure Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wis-

               

1. Müller, Die Hamletmaschine, 43.
2. Ebd., 47.
3. Ebd.
 

197

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

1sen. Dieser zuletzt gesprochene Satz steht in Beziehung zur anfängli-
2chen Rede Hamlets im Rücken die Ruinen Europas . Im nachhinein

und mit einer anderen Akzentuierung nimmt Hamlet die zerstörten

Räume von Ophelia, Elektra, Europa vorweg und füllt die Metapher der

Ruine mit einem Reich an Sinn im Prozedere des Zerfallens. Die Ham-
letmaschine ist aus dem Nichts, aus dem Nichts anderem als der Ma-

schine von Anfang an in die Grenze von Leben und Tod versetzt. In der

zweifachen Betonung des Anfangssatzes Ich war Hamlet. Darin und

daraus kann sie sich in der unermüdlichen und monotonen Überschrei-

tung wiederholen. Müller spricht in dem Brief an Gotscheff von der

»Transformation der Fabel vom Stellplatz der Widersprüche zur Zerreißprobe für die Be-
teiligten, den Widerstand der Körper gegen die Notzucht durch den Sachzwang der Ideen,
das WORT DAS MORD WIRD. Die totale Zerreißprobe, der die menschlichen Kollektive in
unserm vielleicht (wenn der Widerstand leer läuft und seinen Platz zwischen den Polen
verfehlt) letzten Jahrhundert ausgesetzt sind, wird die Menschheit nur als ein Kollektiv
überdauern. Der kommunistische Grundsatz KEINER ODER ALLE erfährt auf dem Hinter-
grund des möglichen Selbstmords der Gattung seinen endgültigen Sinn. Aber der erste
Schritt zur Aufhebung des Individuums in diesem Kollektiv ist seine Zerreißung, Tod oder
Kaiserschnitt die Alternative des NEUEN MENSCHEN. Das Theater simuliert den Schritt,

3Lusthaus und Schreckenskammer der Verwandlung.«

Die Heraufkunft von Totalität wird für den Schauspieler, Zuschauer

und Leser zu einer Zerreißprobe, die der Autor vor Augen führt und

zum Widerstand gegen die Alternative des Neuen Menschen derart her-

ausfordert, als die Alternative keine Alternative ist, solange sie sich in

der Figur der Opposition entweder Tod oder Kaiserschnitt wiederholt. So

gesehen simuliert das Theater den Schritt der Vernichtung als Geburts-

akt, in dem sie im Modus der maschinellen Reproduktion nicht schrei-

tet. Indem das ›auf der Stelle treten‹ eine Weise ist, den Schritt zu simu-

lieren, wie es Gotscheff Jahre später in der Germania III-Inszenierung

am Schauspielhaus in Hamburg noch einmal in Szene setzt, drängen

sich wiederholt die Fragen auf, wie und von woher Widerstand denkbar

und praktizierbar ist, wenn er nicht in der Form der Überschreitung den

totalitären Zug der Vernichtung des anderen reproduzieren will. Daß

die Frage so stellbar wird und vor einer Antwort verweilt, ist ein Effekt

der Hast des Hamletmaschinentextes. Dort setzt sich die Überschrei-

tung fort bis hin zur Auflösung der theatralen Konventionen. Die Regie-

anweisungen gehen in den Text über, die Funktion der Rolle des

               

1. Ebd., 49.
2. Ebd., 41.
3. Müller, Herzstück, 103.
 

198

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

Schauspielers, des Publikums ist aufgegeben. Müller schreibt in einem

Brief an Steinweg:

»Stücke werden heute mehr als 1957 für das Theater geschrieben als für das Publikum.
Ich werde nicht die Daumen drehen bis eine (revolutionäre) Situation kommt. Aber Theo-
rie ohne Basis ist nicht mein Metier, ich bin kein Philosoph, der zum Denken keinen
Grund braucht, ein Archäologe bin ich auch nicht, und ich denke, daß wir uns vom Lehr-
stück bis zum nächsten Erdbeben verabschieden müssen. Die christliche Endzeit der
Massnahme ist abgelaufen, die Geschichte hat den Prozeß auf die Straße vertagt, auch
die gelernten Chöre singen nicht mehr, der Humanismus kommt nur noch als Terrorismus
vor, der MolotowCocktail ist das letzte bürgerliche Bildungserlebnis. Was bleibt: einsame
Texte die auf Geschichte warten. Und das löchrige Gedächtnis, die brüchige Weisheit der

1Massen, vom Vergessen gleich bedroht.«

Was aber bedeutet es, wenn man die Produktion und Funktion des Ma-

schinellen, die Funktion der oppositionalen Struktur vergißt oder aner-

kennt oder hinnimmt, weil man weiß, und weil man weiß, daß man ihr

nicht entkommen kann? Etienne Balibar analysiert in seinen Überle-

gungen zum Rassismus die Verschränkung von Theorie und Rassismus.

Unter Rassismus versteht er dabei »ein totales soziales Phänomen, daß

eine Vielzahl von Praxisformen wie Gewaltanwendung, Mißachtung, In-

toleranz, gezielte Erniedrigung, Ausbeutung meint«. Praxisformen, die,
2so heißt es, »in der Tat nicht gehen ohne Theorie«. Ein Fundament ist

die Stereotypisierung von Subjekt und Objekt und der Zwang, sich als

Gemeinschaft wahrzunehmen, der eine Folge aus dieser Stereotypisie-

rung, die sich längst nicht mehr allein aber auch noch und unterschwel-

lig biologistisch auf äußerliche Stigmata beruft. Die Funktion der theo-

retischen Ausarbeitung des Rassismus scheint nun vielmehr

»in der Tatsache [zu liegen] daß diese Theorien den wissenschaftlichen Diskurstyp nach-
ahmen, indem sie sich auf sichtbares ›Beweismaterial‹ stützen (…) Genauer gesagt ah-
men sie die Art und Weise nach, in der der wissenschaftliche Diskurstyp ›sichtbare Tatsa-
chen‹ auf ›verborgene Ursachen‹ zurückführt und bilden so die Vorhut einer spontanen
Theoriebildung, wie sie sich innerhalb des Rassismus der Massen vollzieht. Ich möchte
mich hier zu dem Gedanken vorwagen, daß sich im Rassismus auf eine unauflösbare Weise
die zentrale Funktion der Verkennung (ohne die Gewalttätigkeit nicht einmal für diejeni-
gen, die sie ausüben zu ertragen wäre) mit einem ›Willen zum Wissen‹ vermischt, d. h. mit
einem heftigen Begehren nach Erkenntnis, nach einer unmittelbaren Einsicht in die ge-

3sellschaftlichen Verhältnisse.«

               
1. Zitiert aus: Hörnigk, Heiner Müller. Material, darin: »Verabschiedung des Lehr-

stücks«, 40; vgl. Schuller, Moderne. Verluste, 75f.
2. Balibar, Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?, 23.
3. Ebd., 25f.
 

199

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

Balibar zufolge ahmt der Rassismus einerseits den wissenschaftlichen

Diskurstyp nach, indem er seine Rechtfertigung aus einer vertrauten

Beweislogik, aus einer gewöhnlichen Erkenntnisfigur zieht: Sie produ-

ziert Wissen, indem sie das Unsichtbare ins Sichtbare, das Unsagbare
1ins Sagbare kehrt. Andererseits hat sich die Spirale des Wissens noch

einmal gedreht. Rassismus und Antirassismus stehen gegeneinander

und drehen sich gleichermaßen unter umgekehrten Vorzeichen um den
2Signifikanten »Rasse« . Indem der Antirassismus, der den Rassismus

bekämpft und kritisiert, einer Theorie folgt, welche die kulturelle Diffe-

renz postuliert, ereignet sich im Modus einer Rückwendung eine neue

Art Rassismus, der auf den Argumenten basiert, welche die Rede von

der »Schädlichkeit jeder Grenzverwischung und der Unvereinbarkeit
3der Lebensweisen und Traditionen« wiederholen. Man nennt diese

Art »differentiellen Rassismus«. Die Kulturvermischung steht der kultu-

rellen Identität entgegen. Nicht mehr vorrangig der biologische und ge-

netische Kulturalismus ist dabei entscheidend. Vielmehr spielt die Zu-

gehörigkeit zur Kultur, die gleichfalls von der theoretischen Ebene re-

guliert wird, eine Rolle. Der differentielle Rassismus erklärt nun die Ag-

gressivität der Rassisten damit, daß die Angst vor der Verwischung der
4Differenz, die Aggressivität auslöse, es sei eine ›natürliche‹ Reaktion.

Mit dieser Geste der psychologischen Erklärung in der Berufung auf na-

türliche Aggressivität, ist aber die doppelte Räson verdreifacht. Minde-

stens. Und zwar insofern der Rassismus, Balibar zufolge, sich verscho-

ben hat auf die Ebene der Theorie, die auf dem Feld der Kulturanthro-

pologie liegt. Die Funktion der Opposition der antirassistischen Theorie

in der Kritik an der rassistischen Theorie produziert erneut einen theo-

retischen Rassismus, der wiederum gehalten ist im Widerspruch von

Universalität und Singularität.
5

           Eine Lektüre von Angelika Magiros aufnehmend, kann man

sagen, daß Balibar die Spirale des Universalismus, den phantasmagori-

schen Taumel auf der Ebene der Kulturanthropologie verortet, theore-

tisch exponiert und in Frage stellt. Michel Foucault wendet sich einer

Analytik der Bio-Macht aus einem anderen Blickwinkel zu. Er geht den

theoretischen Entwürfen eines Denkens von Grenzen zwischen Spra-

che, Körper und Episteme, gelesen als eine Gesamtheit von Regeln,

welche die diskursiven Praktiken in einer gegebenen Kultur oder einer

Epoche bestimmt, nach, rekonstruiert deren Ein- und Ausschlüsse in

               

1. Vgl. Michel Foucault: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks,
übersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1988, bes. 162ff.

2. Balibar, Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?, 25.
3. Ebd., 28.
4. Ebd., 30.
5. Vgl. Magiros, Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie.
 

200

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

Machtbeziehungen und Herrschaftsverhältnissen und stößt dabei im-

mer wieder anders auf die Figur eines Ungedachten in den historischen

Prozessen. Das Theorem eines Ungedachten, eine Leerstelle im Denk-

baren, läßt den scheinbar geradlinigen Lauf von Geschichte porös wer-

den. Eine Analytik von Transformationsprozessen als wissenschaftliche

Praxis, die je nach Wahl des historischen Ausschnitts und der konfigu-

rierten Quellen die Beziehung zwischen dem Subjekt der Analyse und

dem Objekt des Gegenstandes beweglich macht, konstruiert in der Ab-

kehr vom Diskurs der Oppositionen einen epistemologischen Raum der

Erfahrung als diskursive und subjektkritische Übersetzungsform und

läßt auf dem Weg der Herausbildung von Theoremen und Geschichte,

Diskontinuierliches aufscheinen. Diskontinuitäten mit auf eine episte-

mologische Ebene zu ziehen, ist eine andere Geste der Analyse als die

gleichermaßen notwendige Entzifferung der komplexen Spirale im

Rahmen des Universalismus. Marianne Schuller schreibt die Frage der

Grenze fort:

»Als Grundlage aller empirischen Positivitäten ist der Tod nicht mehr, wie für das klassi-
sche Denken, eine äußerlich vorgegebene Rhythmik, die den Menschen trifft, vielmehr
bildet er die nicht darstellbare Grenze im Zentrum der Empirizität des Wissens und des
Subjekts. (…) Die folgende Untersuchung wendet sich dem harten Gesetz der Grenze als
Signatur der Moderne zu. (…) Es werden sich Modi von Verlust ›zeigen‹, die das Verlan-
gen von den Dingen und von sich selbst immer wieder neu entzünden. Die Leere im Mo-
dus der Abwesenheit Gottes oder eines souveränen Subjekts, das spätestens seit Nietz-
sche und Freud aus seiner Höhle gefallen ist, höhlt auch die Sprache. Sie wird zum insta-
bilen Ort eines Verlustes, der einen zwischen Fülle und Leere oszillierenden Sprachstrom

1verursacht.«

Die Hamletmaschine theatralisiert Grenzen von Wissen, Grenzen des

Menschen und der Sprache. Grenzziehung und Negierung von Grenz-

ziehung geschieht von Ereignis zu Ereignis. Die Ereignisse, die in Ge-

stalt von Zitaten den Text strukturieren, werden diskontinuierlich und

logisch stringent mit dem sich wiederholenden Akt des Zerstörens im

Scharnier zwischen Tod und Leben, Sprechen und Aktion aneinander-

gereiht. Noch gefaßt in die 5-teilige Tragödienstruktur kommt eine viel-

fach unterbrochene Vorstellung von Geschichte auf die Bühne. Nicht

mehr, wie es bei Hölderlin heißt, wird der Gott, in der Gestalt des Todes,
2gegenwärtig . Vielmehr werden eine Vielzahl von zerstückelten Fakten

durch die Erfahrungen von Literatur, Mythos und moderner Geschichte

aus der Maschine geworfen.

               
1. Schuller, Moderne. Verluste, 9ff.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigonä, 417.
 

201

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           »Der Mensch«, um mit Maurice Blanchot zu sagen, was Die Ham-
letmaschine in anderer Weise zu lesen gibt,

»ist das gewagteste aller Lebewesen, weil er sich selbst dem Wagnis aussetzt. (…) Der
Mensch wagt sein Leben, aber unter dem Schutze des allgemeinen Tages, im Licht der
Nützlichkeit, des Guten und des Wahren. Mitunter, in der Revolution, im Krieg, unter dem
Druck der geschichtlichen Entwicklung, setzt er seine Welt aufs Spiel, aber immer im Hin-
blick auf eine größere Möglichkeit, um die Ferne zu verringern, zu schützen, was er ist,
um die Werte, an die seine Macht gebunden ist, zu schützen – mit einem Wort, um den

1Tag zu gestalten und auszudehnen oder ihn nach Möglichkeit zu bestätigen.«

Die Kunst, welche diesen Zug des Menschen, der an das Gute und das

Wahre und an deren Kehrseite, den Haß und das Böse, gebunden zu

sein scheint, die Kunst der modernen Tragödie vermag das Wagnis des

Menschen an seine Grenzen zu führen.

           So verweist die Hamletmaschine auf ein Dokument, Shakespeares

Hamlet, den Müller zusammen mit Matthias Langhoff 1976 übersetzt.

Bei der eher Wort zu Wort Übersetzung Hamlets, anders als bei Mac-
2beth , verändert sich die Shakespearesche Einteilung von 5 Aufzügen

und Szenen. Sie wird bei Müller zu 20 Teilen. Die Hamletmaschine wie-

derum ist in 5 Teile gegliedert, erinnert also an die 5-teilige Gliederung

Shakespeares und der griechischen Tragödie. Zugleich vollzieht sich in

der Verschiebung von 5 zu 20 zu 5 Teilen eine Vierteilung und eine

Vervierfachung. Die Vierteilung ist auch eine Art der Hinrichtung. Von

Hamlet zur Hamletmaschine geschieht ein unsichtbarer Prozeß, der in

der Gewalt der Übersetzung über den Tod des anderen geht. Die Ver-

nichtung des anderen findet eine Form im Delir der Zitation: Shakes-

peare, Dostojewski, Conrad, Euripides, Hölderlin, Dokumente, Marx,
3Lenin, Mao, Pest in Buda  …

           Die Trennung dieses Eigennamens spielt die ursprünglich ge-

trennten deutschen Städte Buda und Pest, die um 1872 zu einer Stadt,

Budapest, zusammengeschlossen wurden, an. Zugleich zitiert sie

Kriegszustände, die sich in Ungarn aber auch woanders und vielerorts

in Europa und außerhalb Europas ereigne(te)n. Buda heißt mit deut-

schen Namen Ofen. Der Name Pest transportiert ein epidemisches

Krankheitsbild und den Zustand einer Einverleibung, Pest in Buda, und

einer Spaltung. Die der Überschrift PEST IN BUDA SCHLACHT UM

GRÖNLAND folgende Regieanweisung »Raum 2, von Ophelia zerstört.

Leere Rüstung, Beil im Helm« verbindet über die Ikonographie und das

Instrument Beil Ophelia/Elektra/Macbeth/Müllers Übersetzung und

               
1. Blanchot, Das Unzerstörbare, 64.
2. Vgl. Heiner Müller: Shakespeare Factory 1, Berlin 1985, 183-239.
3. Müller, Die Hamletmaschine, 44.
 

202

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

Übersetzungsverfahren und die Revolution in Budapest im Oktober und

November 1956. Die Funktion des Beils ist zu trennen. Der Akt der

Spaltung geht per Hand und über eine Aktion. So kommen die Technik

des Zitierens – das Wort als Tatsache, der Mord aus Worten – und die

Ereignishaftigkeit des Realen in Mythos und Geschichte zur Darstel-
1lung. »Der Ofen blakt im friedlosen Oktober.« Die Hoffnung der Re-

2volution, die Lüge der Konterrevolution stützen den Aufstand auf der

Straße und in den Fabriken. Es bleiben die Mechanismen der Spaltung

und Einverleibung, die den Asphalt der Geschichte durchziehen. Müller

tituliert sie. Er läßt sie Hamlet in der Hamletmaschine wiederholen.

Fortlaufend und haufenweise, und das ist mit der Gewalt der Zitations-

technik gemeint, reihen sich ähnliche und heterogene Ereignisse anein-

ander. Nähert man sich dem dramatischen Verfahren Müllers und ver-

knüpft es mit den Szenen aus der Geschichte, so drängt sich ein unmög-

liches Bild auf. Das Beil und Müllers Zitationsweise splitten das eine

(einig/ungeteilte) Bild von Geschichte. Das Stück Die Hamletmaschine er-

richtet in der Zerstörung des Monuments Geschichte, ihr, der Geschich-

te, ein Kenotaph: ein Massengrab.

           Das Wissen über die Spaltung des Sinns und der Unverfügbar-

keit einer Sinnkontinuität von Geschichte formuliert zugleich in der

Auflösung der wahren Geschichte eine neue Wahrheit von Geschichte:

Sie fragt nicht mehr. Sie sagt den Verlust der Frage aus. Sie trifft damit

auf den Terror im Namen der Wahrheit. So richtet sie sich auch an die

Universität. Das Bild der Universität der Toten ist ein Scherzo, das nie

leicht und melodiös war und in die Nähe des Capriccio, der Groteske

rückt. Und vielleicht noch nicht einmal mehr das. Vielleicht müßte man

heute die letzten dunklen Carceri-Radierungen eines Piranesi noch um

eine Stufe, eine Spirale weiter gedreht denken. Dann aber wird das

Blatt schwarz oder weiß wie Ophelia, die am Ende der Hamletmaschine
ganz und unbeweglich in weiße Mullbinden gewickelt ist. Ein klinisches

Bild, das die Totalität der Wunde und der Unverwundbarkeit in ihrer

extremen Bildlichkeit, starr und unirritierbar, herauslöst.

               

1. Ebd. Mit der Zeitangabe sind (zumindest) zwei Revolutionen zitiert: die Oktoberre-
volution von 1917 und die ungarische Revolution von 1956. Die Verweiskraft der Si-
gnifikanten zeigt in unterschiedliche Richtungen: In Ofen stand die erste ungarische
Buchpresse (die eine Maschine ist), die Offizin des Andreas Hess (1472), in: Brock-
haus Enzyklopädie, Wiesbaden 1967, Band 3, 408. Das Deutsche Wörterbuch von Jacob
und Wilhelm Grimm vermerkt zu ›Blaken‹. (…) glühen (Vgl. black); Black (…) placke
tinte, tinta (…) nhd. bleich (…) blâc (…) blaken, ardere, brandschwarz. Bd.2, Spalte
59, 62. 

2. Vgl. Claude Lefort: »L’insurrection hongroise. Paris 1956/57. Une autre révolution«
1977, übersetzt v. anonym, in: POLITICS-POETIC. Das Buch zur documenta X, Ostfildern
1997, 204-207.

 

203

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

           Dieses fixe Bild der Differenz und Differenzlosigkeit, nahezu im

Gleichschritt, scheint die Folie, das Parkett zu sein, auf dem die Ham-
letmaschine sich abspielt. Und zwar nach der Aufklärung und nach der

Kritik an der Aufklärung. Im Wissen, daß »sich der Sinn dank Zwangs-

systemen der Signifikanten-Maschinerie konstituiert, durch die Analyse

der Tatsache, daß es Sinn nur dank den Zwangswirkungen von Struktu-
1ren gibt (…).«

           Es gibt eine Ähnlichkeit im Gestus der Hamletmaschine bezüglich

der Exposition der unaufhaltsamen Wiederholung von Zerstörung mit
2dem Essay »Genieße dein Opfer!« von Slavoj Žižek. Die Gangart des

Textes ist präzise, orientiert sich an Fakten und springt von einem Ort

zum anderen, rasant. Im Blick auf den Bosnienkrieg 1994, über den

Schirm des Fernsehers, aus Literatur, Alltag, Film und sozialen Milieus

bis hin zur kleinsten Einheit der Information benennt der Essay die

Uniformierung, Stereotypisierung und Ausgrenzung des anderen durch

das Denken der Identität und Humanität. Der Essay sagt die Formie-

rung der Struktur, die zirkulär scheint, aus. Zahlreich notiert er den

Verlust der Grenze. Immer, unentwegt, überall, differenziert und uni-

versal. Dabei wird der Text allmählich dem Bild, der Szene ähnlich, die

er aus einem Roman von Patricia Highsmith zitiert: Eine lebendige

Schildkröte wird von der Mutter ins kochende Wasser geworfen. Am

Rand des Topfes trifft ihr Blick den kleinen Jungen, den ohnmächtigen

Zeugen, der im Entsetzen der Sinnlosigkeit des Ereignisses seine Mut-
3ter mit einem Messer tötet. Der Essay selbst gestaltet sich unter der

Hand zu einem entgeisterten Blick. Denn die Analyse ähnelt dem ohn-

mächtigen Zeugen, der Entsetzliches vernimmt, aber, und dies ist die

eine Ähnlichkeit zur Hamletmaschine, sie weiß, wie es funktioniert, daß

es so funktionieren muß. Und doch weiß sie nicht, dies ist die andere

Ähnlichkeit zur modernen Tragödie, wie dieses Wissen, dieser Lauf un-

terbrochen werden kann. Die Frage nach Formen des Unterbrechens,

Formen des Widerstands scheint auf, am Rand der Hamletmaschine wie

im Essay. Sie scheint da auf, wo der Übergang vom Theatertext zur In-

szenierung, der Übergang von der wissenschaftlichen Analyse zum

Handeln angezeigt ist. Handeln meint hier transformieren, fortschrei-

ben, analysieren, innehalten genau an der Stelle, wo sich der Blick auf

die Formierungen des Subjekts und des Wissens richtet.

           Der Essay wie das Theaterstück pulsieren. Sie rasen. Nicht aber

in eine unreflektierte Leere, in eine Leere aus Reflexion. Aus Wissen.

               

1. Michel Foucault: Was ist Kritik?, übersetzt von Walter Seitter, Berlin 1992, 23.
2. Slavoj Žižek: »Genieße dein Opfer!« Symbolische Gewalt und die Universalisierung

des Opferbegriffs, in: Lettre International, Heft 26, 3. Vierteljahr, Berlin 1994, 22-27.
3. Ebd., 25.
 

204

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ENDEN?

Da ist Ödipus, und da ist der Hölderlinsche Begriff vom tödtlichfacti-
schen Wort, welches nicht geht ohne das tödtendfactische Wort.
           Wenn Praxis theoretisch wird und Theorie praktisch wird, wird

es kritisch in der Spirale der Räson. Die Kluft zwischen dem Akt der

Aussage und der Aussage droht zu schwinden. Genau dieses Schwinden

des Akts markiert Žižek am Ende seines Essays. Er schließt mit dem

Satz: »Es gibt keinen Weg, Gewalt zu vermeiden; allein schon das neu-

trale Medium der Information, (…) ist bereits gezeichnet von unver-
1meidlicher Gewalt.« Damit gibt Žižek zu bedenken, daß das Faktum

immer schon Etappen und Produktionsschleifen verschiedenster Art

durchlaufen hat. Darüber ist die Information nicht ohne Gewalt. Ein

Glaube an die Neutralität des Faktums wiederum würde in der Leug-

nung des gewaltsamen Akts seiner Herstellung die Gewalt verdoppeln.

           Die strenge Textur der Hamletmaschine zitiert den tragischen
2Transport, der eigentlich leer, und der ungebundenste ist. In der Hinga-

be an den einen und an den einen Gott der Wahrheit, wird dieser, so
3Hölderlin, in der Gestalt des Todes gegenwärtig . Müller läßt Ophelia/

Hamlet/Hamletdarsteller, die wechselnd ineinander übergehen und

damit den Namen, die Geschichte und die Rolle abschälen, sagen, wie

man schon weiß: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure Schlafzimmer
geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Eine Grimasse des Wissens droht

sich in einem mit Fleischermessern zerfurchten Schlafraum zu zeigen.

Wenn im Akt des Übersetzens die Grenze von Übersetzbarkeit verges-

sen und der Zug von Entstellung geleugnet wird, als müsse es immer

schon so und notwendig sein, wenn in der Vorstellung einer Identität

von Theorie und Praxis das Diskontinuierliche von Geschichte negiert

wird, dann klopft der Wahnsinn. Wie nun die Maschine und das Wissen

des Maschinellen unterbrechen?

           Müller transportiert diese Aufgabe an den Übersetzungsprozeß

in der Realisation der Inszenierung. Er schreibt,

»daß bei Stücken dieser Machart (…) nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Körper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen

4Bewegung.«

Die Metapher vom Kies, Sandkorn und monetärer Einsatz, evoziert den

Affekt, ein Flüchtiges, Unkalkulierbares und die Vorstellung eines Rie-

selns. Der Körper, damit ist auch der Schriftkörper gemeint, stellt sich

der Idee einer zu fixierenden und wissenden Wahrheit entgegen. Die-

               

1. Ebd., 27.
2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
3. Ebd., Anmerkungen zur Antigonä, 417.
4. Müller, Herzstück, 103.
 

205

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STIMME UND BLICK

sen Funken Widerstand und Unverfügbarkeit teilt die Literatur mit ei-

ner Vorstellung von Geschichte, die sich nicht restlos wissen, rekon-

struieren und abbilden läßt, mit dem Feld der Theorie:

»Die Beziehungen zwischen Theorie und Praxis sind viel partieller und fragmentarischer.
Einerseits ist eine Theorie immer lokaler Natur, sie bezieht sich auf einen kleinen Bereich;
sie kann aber auch in einem anderen, mehr oder weniger entfernten Bereich Anwendung
finden. Die Applikationsbeziehung impliziert keine Gleichheit. Andererseits stößt die
Theorie, wenn sie ihr Gebiet durcharbeitet, auf Hindernisse, auf Mauern, die es notwendig
machen, daß sie von einem anderen Diskurs (der möglicherweise ein anderes Gebiet be-
arbeitet) abgelöst wird. Diese Überleitung von einem theoretischen Punkt zum anderen
wird von der Praxis bewerkstelligt; die Theorie hinwiederum verbindet eine Praxis mit der
anderen. (…) Wir haben es mit etwas ganz anderem zu tun: mit einem System von Relais
in einer Vielfalt von theoretischen und praktischen Elementen. (…) Es gibt keine Reprä-
sentation mehr, es gibt nur Aktion: die Aktion der Theorie und die Aktion der Praxis in

1einem Netz von Beziehungen und Übertragungen.«

An diesen Punkt der Bejahung der Differenz könnte eine Literaturwis-

senschaft, weil und in dem Maße, wie sie Wissen transformiert, an-

knüpfen: indem sie die Literatur aus ihrem Wissen heraus sprechen

läßt. Es gibt zwischen Literatur und Literaturwissenschaft Berührungs-

punkte. Sie liegen in der theoretischen Figur der Grenze, die Sprache,

Wissen und Wissensfiguren überschreibt, verschiebt und unterläuft.

Diese Punkte der Überschneidung nicht zu vereinheitlichen, sie singu-

lär und in ihrer Nachbarschaftlichkeit zu entfalten, hieße, das Phantas-

ma des Zirkels und der Restlosigkeit des wahren Wissens zu unterbre-

chen. So könnte man mit Sinn und aufgrund einer politischen und kriti-

schen Haltung, der Kälte universitärer Wissensformierungen, die auf

Vereinheitlichung und liberale Pluralität zielen, mit vielleicht einem

anderen Scherzo begegnen.

               
1. Gilles Deleuze im Gespräch mit Foucault, in: »Die Intellektuellen und die Macht«, in:

Von der Subversion des Wissens, übersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1993,
106-115.

 

206

03.07.02 --- Projekt: transcript.kumedi.gottlob / Dokument: FAX ID 01cd322897256756|(S. 181-206) T01_07 kap7.p 322897257532

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006 - am 13.02.2026, 21:33:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400975-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

