
307

8. Der Wille zur Verantwortung  
und die Freiheit

»Freiheit ist das, was wir mit dem tun, was 
uns angetan wird.« 

(Jean Paul Sartre1)

Der Wille zur Verantwortung ist die jedem individuellen Menschen je-
weils eigene Bereitschaft zur Sorge für sich selbst und zur Gemeinwohl-
orientierung. Diese Bereitschaft gibt es nicht allein deswegen in so vielen 
unterschiedlichen Ausprägungen, weil das Gemeinwohl unterschiedlich 
verstanden werden kann, sondern auch, weil jede Einzelperson ihre Fä-
higkeit zu Mitgefühl und Wahrnehmung der Bedürfnisse anderer Perso-
nen in ganz unterschiedlicher Weise entwickelt. Zudem hat jede Person 
ganz eigene Wege sich selbst wahrzunehmen und für das eigene Wohlbe-
finden zu sorgen. ›Persönlichkeit‹ bezeichnet das Verhältnis einer Person 
zu sich selbst und zu anderen, während ›Personalität‹ zudem den Lebens-
weg und die erreichte gesellschaftliche Stellung einschließt.

Die Variationsbreite unter Personen ist unendlich groß. So mag eine Per-
son an einer möglichst libertären Vergesellschaftung interessiert sein. Sie 
bevorzugt vielleicht eine politische Führung, die im Sinne eines Nachwäch-
terstaates unser Leben nur dort regelt, wo wir uns nicht selbstverantwort-
lich schützen können. Ihr Wille zur Verantwortung wird sich vielleicht auf 
den Bereich ihrer nächsten Beziehungsverhältnisse konzentrieren, weil sie 
hier unmittelbar eine Verantwortung spürt, etwa für die Familie oder den 
Arbeitsplatz. Darüber hinaus wird sie sich wahrscheinlich noch für die 
Einhaltung von Gesetzen, ihre Steuerzahlungen oder ihren Beitrag zu de-
mokratischen Wahlen verantwortlich fühlen. Andere Personen wiederum 
haben ein deutlich weiter reichendes Interesse an Vergemeinschaftung und 
empfinden eine Verpflichtung zur Ausrichtung ihres Lebens an grundle-
genden Werten des sozialen Miteinanders. Sie experimentieren vielleicht 
mit gemeinschaftlichen Wohn- oder Wirtschaftsformen und werden von 
staatlichen Stellen auch eine Förderung gemeinnütziger Initiativen erwar-
ten. Jede Person hat eine ganz eigene Haltung und insgesamt ist Gemein-
schaft dadurch grundlegend divers. Der individuelle Wille zur Verant-
wortung entsteht transrational. Das heißt, er ist kein konsistentes System 
begründeter Ansichten, sondern entwickelt sich in Auseinandersetzung mit 
den Herausforderungen des Lebens. Er wird überhaupt nur selten be-
gründet, häufiger aber auf Nachfrage verteidigt. Dabei können meist nur 

1		  Dieses Zitat wird Sartre zugeschrieben, lässt sich in seinem Werk aber nicht 
verorten.

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

einzelne Begründungszusammenhänge der eigenen Weltorientierung expli-
ziert werden. Der Wille zur Verantwortung wird weniger rational entwor-
fen, als dass er in erster Linie gelebt und empfunden wird.

Um tatsächlich Verantwortung zu übernehmen, ist es weder notwen-
dig noch möglich, sie umfassend rational zu reflektieren. Verantwor-
tung erfordert nicht mehr und nicht weniger als Selbsttranszendenz als 
eine Fähigkeit, sich wiederholt in einem größeren gesellschaftlichen Kon-
text zu betrachten. Dabei können versuchsweise verschiedenste Welt-
bilder dieses größere Ganze repräsentieren, etwa ökonomische Vorstel-
lungen selbstregulierender Märkte als Wohlstandsgaranten, religiöse 
Vorstellungen, esoterische Kosmologien, aber auch verschiedenste poli-
tische Theorien oder implizite Menschenbilder, wie etwa ein Sozialdar-
winismus. Selbsttranszendenz geschieht nicht rational als ein Über-die-
se-Ideen-nachdenken, sondern assoziativ in inspirierten Momenten der 
entspannten Kontemplation, weswegen das in dieser Arbeit auch mit Spi-
ritualität verglichen wurde (Kap. 3.5). Unternimmt eine Person derarti-
ge Versuche, dann wird sie wiederholt und immer wieder neu von den 
verschiedensten Ideen über das Soziale affiziert werden. Nur so hat eine 
Person die Möglichkeit, ihre durch Sozialisation erworbenen Auffassun-
gen aktiv zu prüfen, zu korrigieren und zu qualifizieren. In dem Maße, 
in dem sie das tut, nimmt sie selbstgeführt Einfluss auf ihre Persönlich-
keitsentwicklung und übernimmt Verantwortung. Auf lange Sicht entwi-
ckelt sie so eine ganz eigene Haltung von Verantwortlichkeit. Diese Ein-
schätzung hat Konsequenzen für das Verständnis liberaler Demokratie.

8.1 Persönlichkeit und Freiheit

Das Recht auf freie Entfaltung der Persönlichkeit ist in Deutschland 
Teil der grundgesetzmäßig garantierten Würde des Menschen. Wenn 
ein Individuum aber seine Persönlichkeit nicht aus sich alleine heraus 
entwickeln kann, sondern dabei im Wesentlichen auf die Gemeinschaft 
angewiesen ist, wie lässt sich dann Freiheit verstehen? Es muss dies eine 
Freiheit sein, die sich in Gemeinschaft vollzieht. Diese Erkenntnis gab 
nicht nur den Kommunitaristen Anlass, den liberalen Freiheitsbegriff 
in Frage zu stellen. Auch der liberale Freiheitsbegriff selbst ist spätes-
tens seit John Stuart Mill (2014[1859]) keine Idee grenzenloser Selbst-
entfaltung, denn die Freiheit des einen muss an der Freiheit des ande-
ren ihre Grenze finden. Das Problem dieses Freiheitsbegriffes ist aber, 
dass man nicht davon ausgehen kann, dass diese Grenze von allen Men-
schen ohne weiteres gewahrt wird. Wo die Freiheit anderer verletzt wird, 
darf und muss Freiheit legitimerweise reglementiert werden und so er-
scheint automatisch eine rechtsstaatliche Regulierung notwendig. Damit 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

diese Regulierung aber nicht zusätzliche Ungerechtigkeiten bewirkt, hat 
John Rawls (1973) dem Freiheitspostulat in seiner Theorie der Gerech-
tigkeit unterschiedliche Prinzipien zur Seite gestellt, die die Schwächeren 
schützen sollen. Da Individuen ungleiche Voraussetzungen zur Verwirk-
lichung ihrer Freiheit haben und es seiner Auffassung nach niemals ge-
lingen wird, alle Ungleichheit aus der Welt zu schaffen, kann Gerechtig-
keit nicht allein auf dem Postulat absoluter Gleichheit de jure aufbauen. 
Vielmehr müssen sozioökonomische Ungleichheiten reguliert werden. 
Rawls zufolge soll Ungleichheit nur dann als gerechtfertigt angesehen 
werden, wenn von den gesellschaftlichen Regulierungen die Schwächs-
ten am meisten profitieren (Differenzprinzip). Demnach sollen gesetzli-
che Regelungen den Nutzen für die Schwächsten maximieren (Minimax-
prinzip). Im Sinne der Chancengleichheit muss ein Ausgleich organisiert 
werden. Sicherlich hat diese Konzeption zu zunehmender Gerechtigkeit 
beigetragen, doch hat sie auch Kritiken erfahren, denen hier zwei Inspi-
rationen entnommen werden sollen.

Die kommunitaristische Kritik

Die erste Inspiration beziehen wir aus der kommunitaristischen Kritik 
an Rawls Konzeption. Demnach sind derartige Ideen des sozialen Aus-
gleichs generell mit der libertären Vorstellung eines vollkommen unge-
bundenen Selbst, zu der sich Rawls bekennt, unvereinbar. Michael San-
del (1993[1984]) zufolge können die von Rawls konzipierten Subjekte 
definitionsgemäß keinen Gemeinschaftssinn empfinden. Nichts könn-
te sie jemals dazu veranlassen ein Ausgleichsprinzip einzuführen. Auch 
Charles Taylor (1988: 188ff.) kritisiert Rawls Vorstellung von Freiheit, 
weil er diese allein in der Abwesenheit äußerer Zwänge verwirklicht 
sieht. Taylor präzisiert die von Isaiah Berlin vorgeschlagene Unterschei-
dung zwischen ›positiver‹ und ›negativer‹ Freiheit dahingehend, dass er 
in unterschiedlichen Vorstellungen von Freiheit verschiedene Möglich-
keiten- und Selbstverwirklichungskonzepte in unterschiedlichen Kombi-
nationen verwirklicht sieht. Er plädiert dafür, soziale Organisation nicht 
nur als Einschränkung von Freiheit durch Zwänge zu betrachten. Es 
müsse auch bemerkt werden, dass sich Individuen vielfach, etwa durch 
strenge Glaubensinhalte, selbst in ihrer Freiheit einschränken. Taylor zu-
folge kann nur derjenige seine ihm freiheitlich gewährten Möglichkeiten 
(Abwesenheit äußerer Hindernisse) tatsächlich auch wahrnehmen, der 
sich selbst bis zu einem gewissen Grade selbst erkannt hat (sich von in-
neren Barrieren freigemacht hat). Damit führt Taylor seine Überlegungen 
recht nahe an Fragen der Persönlichkeit heran. Er betont, wie wichtig 
Selbstreflexion für die Verwirklichung von Freiheit ist. Die inneren Bar-
rieren des Menschen werden durch Sozialisierung etabliert und bilden 

PERSÖNLICHKEIT UND FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

den Kompass zur Vermessung des Freiheitsempfinden. So gelangt Tay-
lor zu einer zweischneidigen These: »Das Subjekt selbst kann in der Fra-
ge, ob es selbst frei ist, nicht die letzte Autorität sein, denn es kann nicht 
die oberste Autorität sein in der Frage, ob seine Bedürfnisse authentisch 
sind oder nicht, ob sie seine Zwecke zunichte machen oder nicht« (Tay-
lor 1988: 125). Bei Taylor erhält die Gemeinschaft das Primat über das 
Individuum. Da Menschen ihre Wünsche aus ihrer sozialen Prägung be-
ziehen, können sie sich gar nicht aus sich selbst heraus befreien. Dem-
nach ist die liberale Freiheit eine Illusion. Das Individuum kann nach 
Taylor allein durch soziale Praktiken, die zur Befreiung etabliert wurden, 
frei werden, weil »Freiheit darin besteht, uns selbst gemäß diesem kano-
nischen Typus kollektiv zu regieren« (Taylor 1988: 127). Dieser Kritik 
lässt sich also ein Hinweis auf soziale Ermöglichungsbedingungen von 
Freiheit entnehmen; auf die Notwendigkeit freiheitlicher Institutionen. 
Dazu ist es aber nicht notwendig Taylors Einschätzung bezüglich der in-
dividuellen Möglichkeiten zur Selbstbefreiung zu teilen.

Die Kritik einer deskriptiven Ethik

Die zweite Inspiration erhalten wir von der kritischen Würdigung der 
Rawlschen Theorie durch Amartya Sen (2010: 80ff.). Sen hält Rawls 
Versuch, theoretisch klären zu wollen, unter welchen Bedingungen Ent-
scheidungen im Sinne der Förderung von Gerechtigkeit gefällt werden 
müssen, für zu rationalistisch. Rawls zufolge muss man sich vorstellen, 
sich in einer Art Urzustand zu befinden, in dem man nicht weiß, welche 
Stellung man später einmal in einer Gemeinschaft einnehmen wird. Aus 
dieser Position heraus sei man automatisch unparteiisch und so gelan-
ge man dann ganz natürlich zu den von ihm entworfenen Prinzipen der 
Differenz und des Minimax. Diese Gerechtigkeitsprinzipien sind Sen zu-
folge aber keineswegs so universell, wie Rawls behauptet. Es sind weite-
re Gerechtigkeitsprinzipien denkbar, die ebenso als unparteiisch gelten 
können. So könnte ebenfalls für einen effektiven Einsatz von Ressour-
cen, ökonomische Gleichheit oder das Recht auf die Früchte der eige-
nen Arbeit argumentiert werden (ebd.: 85). Sen zufolge lässt sich kein 
allgemeingültiges Gerechtigkeitsprinzip entwickeln. Gerechtigkeit lässt 
sich nicht theoretisch bestimmen, vielmehr sollte man den Blick auf tat-
sächlich empirisch feststellbare politische Hindernisse richten, die Un-
gleichheiten entstehen lassen. So gäbe es häufig Differenzen zwischen 
den Chancen, die allen Personen in einer Gesellschaft durch Freiheits-
rechte formell zugestanden werden, und den Chancen, die einzelnen 
Personen und Personengruppen tatsächlich offenstehen. Der Blick fällt 
dann nicht nur transzendentaltheoretisch darauf, wie Institutionen und 
Regeln vollkommen gerecht gestaltet werden können, sondern in einer 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

komparativen Perspektive darauf, was tatsächlich verwirklicht ist und 
ob es vielleicht in einem konkreten Fall bessere Regeln geben könnte. In 
dieser Perspektive ist es unmöglich zu bestimmen, wie der gesellschaft-
liche Idealfall aussehen müsste, vielmehr wird es immer nur verbesse-
rungswürdige Zustände geben. Nach Sen (2002) kann es auch niemals 
totale Freiheit geben, sondern immer nur eine Entwicklung zur Freiheit 
hin. Freiheit kann nicht angeordnet oder durch gerechte Institutionen 
gewährleistet werden, sondern sie muss sich in tatsächliches Verhalten 
transformieren. Dies kann nur durch einen gesellschaftlichen Prozess der 
sukzessiven Annäherung erreicht werden, innerhalb dessen bestehende 
Institutionen und deren verhaltenswirksame Effekte einer beständigen 
Kritik unterzogen werden. Diese Kritik kann sich nicht an transzenden-
talen Entwürfen orientieren, sondern hat die zur Debatte stehenden An-
sprüche und Vorschläge der Beteiligten zu vergleichen.

Sen (2010: 138) plädiert für eine »Kampagne für den öffentlichen Ge-
brauch der Vernunft« und argumentiert für die Bildung aktualitäts- und 
themenbezogener demokratischer Öffentlichkeiten als Sphären der Aus-
handlung aktueller Fragen von Gerechtigkeit. Seiner Meinung nach kön-
nen Institutionen einer Gesellschaft immer nur in dem Maße verändert 
werden, in dem auch Verhaltensveränderungen ihrer Mitglieder zu er-
warten sind. Eine auf Gerechtigkeit und Freiheit ausgerichtete Legisla-
tive steht demnach in einem Zwangsverhältnis zu tatsächlichen Verhal-
tensweisen, etwa der Bereitschaft Schlupflöcher gesetzlicher Regelungen 
zu nutzen, was wegen der Findigkeit derartigen Verhaltens judikativ im-
mer nur mangelhaft geahndet werden kann. Diese Erkenntnis spiegelt 
sich in der prominenten, von Ernst-Wolfgang Böckenförde (1991[1967]: 
111) gestellten Frage wider: »Woraus lebt der Staat, worin findet er die 
ihn tragende, homogenitätsverbürgende Kraft und die inneren Regulie-
rungskräfte der Freiheit, deren er bedarf«? Böckenfördes Auffassung, 
dass der liberale Rechtsstaat seine eigenen Grundlagen nicht garantie-
ren kann, ist sprichwörtlich geworden.

8.2 Mediation und der Rechtsstaat

Beide Inspirationen zusammengenommen, die einer Freiheit ermögli-
chenden Gesellschaft und die einer niemals erreichbaren vollkomme-
nen Freiheit, erlauben es, den nach Freiheit strebenden einzelnen Men-
schen in der Gemeinschaft zu erkennen. Als Dialektik des Selbst trägt 
er in sich einen Widerstreit zwischen Anpassung und Selbstbehauptung. 
Bedingt kann er Quelle seiner eigenen Befreiung werden, doch bedarf es 
für seinen Selbsterkenntnisprozess der Unterstützung der liberalen Ge-
meinschaft. Nicht umsonst ist politische Bildung ein zentraler Baustein 

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

liberaler Öffentlichkeiten. Diese darf sich aber nicht in der Vermittlung 
von Wissen über Institutionen und Regeln erschöpfen. Dass liberale De-
mokratien nicht alleine aus ihrer Verfasstheit heraus bestehen können, 
rückt ins öffentliche Bewusstsein mit zu erwartender Regelmäßigkeit, 
etwa wenn Wertedebatten initiiert werden oder der Ruf nach einer deut-
schen Leitkultur laut wird. Während den einen diese Debatten als autori-
tative Versuche der Gleichschaltung erscheinen, spiegelt sich für andere 
darin der Wunsch nach einer fehlenden gemeinschaftsbildenden Kraft. 
Diese Debatten werden ebenso regelmäßig eindimensional, wenn nicht 
bedacht wird, dass Gemeinschaften immer notwendig divers und mei-
nungsplural sein werden. Gemeinschaft lässt sich nicht über das definie-
ren, was allen Mitgliedern gemeinsam ist, wohl aber über die Umgangs- 
und Verfahrensformen, mit denen Differenzen verhandelt werden.

Versteht man Befreiung als Entlassung aus strukturellen Machtver-
hältnissen, dann hat das zwangsläufig eine Pluralisierung von Lebens-
formen und Werthaltungen zur Folge. Wenn sich aber in einer sich zu-
nehmend differenzierenden Gemeinschaft nicht gleichzeitig auch die 
Kompetenz zur Verständigung und Aushandlung von Konflikten weiter-
entwickelt, dann droht gesellschaftliche Polarisierung und der Rückfall 
in autoritative Strukturen. Mediation lässt sich als eine demokratietheo
retische Antwort auf diese Problematik verstehen (Zillessen 2005). Im 
Gegensatz zum klassischen bürgerlichen liberalen Rechtsstaat schützt ein 
moderner sozialer Rechtsstaat die Freiheit seiner Bürgerinnen und Bür-
ger nicht mehr allein vor staatlichen oder fremdparteilichen Eingriffen, 
er versteht sich darüber hinaus als ein beteiligender Staat, der innerhalb 
eines rechtlichen Rahmens zu Teilhabe befähigt und damit auch eine le-
bendige Kultur der Debatte über die Rechtsgrundlagen und entsprechen-
de Innovationen ermöglicht (Hoffmann-Riem 2001). Es gibt Anzeichen 
dafür, dass der klassische Rechtsstaat den heutigen Ansprüchen nicht 
mehr gewachsen sein könnte. Hintergrund ist nicht nur ein sich ausdif-
ferenzierender Wertepluralismus, der durch die zunehmende Individua-
lisierung der Lebensstile und insbesondere die Einflüsse der Globalisie-
rung entsteht und naturgemäß zu einer Zunahme von Streitfällen führt 
(ebd.; Mähler 2005). Hinzu kommt, dass die oft langwierigen Gesetzge-
bungsverfahren kaum noch der Dynamisierung globaler Entwicklungen 
sowie der sich selbst immer schneller überholenden Informations- und 
Wissensproduktion folgen können. Resultat ist eine nicht mehr über-
schaubare Gesetzesflut, die Missbrauch, unkontrollierte Nichtbeachtung 
oder Entrechtlichung befördert. Zu diesen zeitgenössischen Entwicklun-
gen gesellt sich auch noch ein prinzipieller Kritikpunkt. Nicht erst seit 
dem modernen Wertepluralismus entsprechen Gerichtsverfahren nicht 
immer dem Gerechtigkeitsempfinden der Beteiligten oder dem weiteren 
gesellschaftlichen Empfinden. Rechtsentscheidungen erfordern einen au-
toritativen Schiedsspruch im Sinne eines Konditionalprogrammes, das 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

nur Wenn-Dann-Entscheidungen zulässt (Hoffmann-Riem 2001). Allein 
wenn bestimmte Tatbestandselemente vorliegen, können auch Rechts-
folgen abgeleitet werden. Dies erfordert eine binäre Entscheidung zwi-
schen ›schuldig‹ und ›unschuldig‹, wobei ein drittes, etwa ein ›sowohl 
als auch‹ oder ein ›in gewissem Maße‹, ausgeschlossen ist. Nicht immer 
aber ist das, was in einem Fall justiziabel ist, auch zwangsläufig das, was 
die Beteiligten als den Kern ihres Dissenses ansehen und die Folgen der 
Entscheidung befrieden nicht zwangsläufig auch den zugrundeliegen-
den Konflikt. Auch deswegen bieten sich außergerichtliche Verfahren der 
Mediation als »visionäre Antwort auf die Krise des traditionellen Sys-
tems« an (Mähler 2005: 98).

Bei außergerichtlichen Verfahren besteht aber immer das Risiko, 
dass Macht-, Kompetenz- und Wissensasymmetrien die Verhandlun-
gen prägen und die getroffenen Vereinbarungen ungerecht sind, etwa 
weil eine Partei wegen Kompetenzmangel unterliegt. Deswegen benö-
tigen außergerichtliche Verfahren nicht nur eine rechtliche Rahmung, 
sondern auch eine vermittelnde Instanz – eine Mediation. Diese wacht 
über die Verfahrensgerechtigkeit, befördert die chancengerechte Offen-
legung der Interessen und trägt darauf aufbauend zur Entwicklung ge-
eigneter Ausgleichs- oder Optimierungsmaßnahmen bei. Hierzu wur-
den auf EU-Ebene, wie auch auf Ebene der Nationalstaaten, gesetzliche 
Rahmenbedingungen für außergerichtliche Güteverfahren eingeführt; 
in Deutschland das Bundesgesetz über Mediation in Zivilrechtssachen 
oder das Gesetz zur Förderung der außergerichtlichen Streitbeilegung 
(Berger & Ukowitz 2005). Im sozialen Rechtsstaat hat das Gesetz dem-
nach ein doppeltes Gesicht (Mähler 2005). Einerseits übernimmt es eine 
Schutzfunktion für den Schwachen gegenüber ungerechter Behandlung, 
auf der anderen Seite gewährt es einen Rahmen zur Ermöglichung inter-
personeller Vereinbarungen. Ersteres entspricht dem Anspruch der ›nega-
tiven Freiheit‹, also einer Freiheit vor Repression; Letzteres der Idee einer 
›positiven Freiheit‹ im Sinne der Rechtsschöpfung. Konfligierende Partei-
en können einen Rahmen zur gegenseitigen Anerkennung von Ansprü-
chen oder für zukünftige Kooperationen entwerfen und diesen als rechts-
verbindliche Vereinbarung festschreiben. Auf diese Weise können sie sich 
gegenseitig die Verwirklichung ihrer jeweiligen Interessen ermöglichen. 
Mediation ist ein geeignetes Mittel Konfliktparteien zu solchen Verein-
barungen zu führen. Dabei verschieben sich die Ansprüche gegenüber 
dem, was in juristischen Auseinandersetzungen angestrebt wird. »An-
stelle der Vergangenheitsbewertung nach Kriterien von richtig und falsch 
tritt die Zukunftsgestaltung nach Kriterien von Möglichem, Notwendi-
gem und Wünschenswertem« (ebd.: 100). Mediation hat selbstverständ-
lich die zwingenden gesetzlichen Normen zu wahren. Auf diese Weise ist 
Mediation mit gegenüber den Gerichten komplementären Zuständigkei-
ten im bestehenden Rechtssystem eingebettet (Berger & Ukowitz 2005). 

MEDIATION UND DER RECHTSSTAAT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

Aber Mediation beschränkt sich nicht nur auf den Bereich der Vertrags-
gestaltung oder der außergerichtlichen Schlichtung. Hans-Georg Mähler 
(2005) warnt davor, sie als vorgelagerte Instanz der eigentlichen, höher-
wertigen Instanz der Gerichtsbarkeit zu betrachten. Vielmehr müsse im 
Einzelfall die prozedurale Kompetenz der Verfahren darüber entschei-
den, welches Verfahren zum Einsatz kommen soll. 

In ihrer zukunftsgestaltenden Funktion kann Mediation darüber hi-
naus in vielen interpersonellen Konflikten, bspw. in Beziehungen, Fa-
milien oder Nachbarschaften, zum Zweck der Verständigung und Ge-
meinschaftsentwicklung eingesetzt werden. Mediation kann sich also 
vielfältigen Dissensbeziehungen und vor allem auch sensiblen Streitfra-
gen zuwenden. Damit sollte deutlich sein, dass für Mediationsprozes-
se die Qualität der Kommunikation von allerhöchster Bedeutung ist. 
Mediation ist damit nicht nur Mittel, Freiheiten zu generieren, sondern 
auch Lern- und Ausbildungsort von zur Freiheit befähigten Individuen.

8.3 Persönlichkeitsbildung durch Mediation

Allein die tatsächlich praktizierte Kultur der Kommunikation kann ein 
Erleben von Gemeinschaft, Gerechtigkeit und intersubjektiven Verbind-
lichkeiten ermöglichen (Dewey 1996[1927]). Die Tatsache, dass mensch-
liche Beziehungen immer asymmetrisch sind, macht kritische Vermitt-
lung notwendig. Die beteiligten Persönlichkeiten sind nicht immer fähig, 
aus sich selbst heraus eine verständigungsorientierte Kultur der Ver-
handlung, Vereinbarung und demokratischer Entscheidungen hervor-
zubringen. Eine einzelne unkooperative Person genügt, um einen grö-
ßeren Verständigungszusammenhang scheitern zu lassen und Personen 
mit Herrschaftsanspruch können versuchen, Diskurse zu dominieren. 
Aus diesen Gründen ist es wichtig, dass Mediation kritisch ist und ver-
sucht, Verfahrensgerechtigkeit zu gewährleisten. Eine Mediation, die Do-
minanzverhältnisse nicht wahrnimmt und auszugleichen versucht, kann 
nicht zu gerechten Vereinbarungen führen (Mähler 2005). Asymmetrie 
ausgleichende Mittel können beispielsweise sein, Fragen zu stellen, Ge-
sagtes zu paraphrasieren oder die erarbeiteten Lösungsvorschläge zu-
sammenzufassen. Dabei muss immer in Hinblick auf die Verstehensleis-
tungen der Parteien interpretiert werden.

Wenn eine kritische Mediation im Falle deutlicher Machtgefälle oder 
Ungleichheit die unterlegene Position stärkt, dann wird sie damit nicht 
automatisch parteiisch. Sie wird vielmehr überparteilich in dem Sinne, 
als dass sie die Qualität der Beziehungen betrachtet und diese den Betei-
ligten vergegenwärtigt. Begreift man Beziehungen als etwas, für das bei-
de Parteien verantwortlich sind, dann ist dies ein Handeln im Sinne eines 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

gemeinsamen Interesses. Beziehungen werden von den beteiligten Partei-
en gemeinsam hervorgebracht. Wenn die Qualität einer Beziehung das 
Zusammenleben nachhaltig beeinflusst, dann müssten alle an einer Ver-
besserung der Beziehung interessiert sein. Eine Thematisierung der Be-
ziehungsebene stellt aber hohe Ansprüche an die Mediation, denn dies 
verlangt geschultes Beobachtungsvermögen und differenzierte Sprach-
kompetenz, um auf einer sekundären Ebene, unterhalb des inhaltlich 
Gesagten, das Beziehungsgefüge erkennen zu lassen (Watzlawick, Be-
avin & Jackson 1972). Schließlich müssen auch die Medianden die 
Thematisierung ihrer Beziehung zulassen. Fehlt einer Person die hier-
für notwendige Offenheit, dann wird sie dazu neigen, dies als Bedro-
hung oder gar Aggression und damit als Parteilichkeit der Mediation 
wahrzunehmen.

Mediation fordert von den Beteiligten, dass sie sich für die Position 
des anderen öffnen und dass sie ein Stück weit aus der eigenen Position 
heraustreten. Derartige Selbsttranszendierung ist aber nur durch Selbst-
reflexion und Kritikfähigkeit möglich. Sie ist also von den Persönlichkei-
ten der Beteiligten abhängig, welche wie gesagt zu weiten Teilen von den 
sie umgebenden sozialen und kulturellen Bedingungen geprägt wurden. 
Welche Persönlichkeiten eine Gesellschaft hervorbringt ist wesentlich 
von der herrschenden Debattenkultur abhängig und gelingende Media-
tion, von verantwortungsbewussten und gut ausgebildeten Mediatorin-
nen und Mediatoren, kann der Schlüssel zur Verbesserung der Streitkul-
tur und der Konfliktlösungskompetenz einer Gesellschaft sein.

8.4 Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit

Wird eine Person von ihren persönlichen Leidenschaften beständig an 
den Rand des sozial akzeptablen oder gesetzlich erlaubten Verhaltens 
geführt, dann neigt sich das spannungsvolle Verhältnis der Dialektik 
ihres Selbst ungleichgewichtig der Selbstbehauptung zu. So mag eine 
Person vielleicht ein großes Ungerechtigkeitsbewusstsein haben, aber 
gleichzeitig fest davon überzeugt sein, dass man es in diesem Leben so-
wieso niemals allen Menschen gleichermaßen recht machen kann. Sie 
folgert daraus vielleicht die Einsicht, dass moralisches Verhalten so-
wieso unmöglich ist und sie sich deswegen allerlei Randgänge erlau-
ben kann. Die rationale Rechtfertigung dieser Haltung verschleiert die 
Tatsache, dass dies Ausdruck der Persönlichkeitsstruktur dieser indivi-
duellen Person ist. Sie mag vor sich und anderen behaupten, besonders 
konsequent die ihr zustehenden Freiheiten zu nutzen, und die Zustim-
mung oder Ablehnung dieser Haltung durch andere wird sie entweder 
bestätigen oder ein Stück weit von diesem Weg abbringen. Kann sich 

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

eine Person, die in dieser Weise die Sozialität des Lebens verleugnet, aber 
tatsächlich frei fühlen? 

Eine Person, die keine Gesetze verletzt, aber wissentlich Unrechts- 
oder Ungleichheitsverhältnisse ausnutzt und perpetuiert, wird auch da-
mit rechnen müssen, dass sie sich irgendwann wird verantworten müs-
sen. Vielleicht verdrängt sie die Angst vor Repression oder die Regungen 
ihres Gewissens, weil sie schon zu weit auf diesem Weg gegangen ist. 
Vielleicht ist sie aber auch tatsächlich unempfindlich gegenüber Schuld-
gefühlen. Gänzlich frei fühlen können sich unter diesen Bedingungen 
aber sicherlich nur Psychopathinnen und Psychopathen, denn es fehlt 
ihnen neben dem Unrechtsempfinden auch die Angst vor Bestrafung. 
Inwiefern die unauflösbare Sozialität des Lebens es aber einer Person 
gebietet, den Bedürfnissen anderer gegenüber aufmerksam zu sein, 
hängt von ihrer individuell gelebten Verantwortung ab. In diesem Fall 
eröffnet sich eine ganz andere Idee von Freiheit: die Idee, dass erst durch 
Vergemeinschaftung Möglichkeiten der Selbstverwirklichung entstehen, 
dass es ›positive‹ wie auch ›negative‹ Freiheit gibt oder, wie Taylor (1988) 
formuliert, Freiheit sowohl als eine Vorstellung von Selbstverwirklichung 
wie auch als Möglichkeitsbegriff. Diese Vorstellungen können mit dem 
Konzept der Dialektik des Selbst in einem Wechselverhältnis gedacht 
werden. Das Bemühen sich anzupassen ist demnach als ein Versuch zu 
verstehen, die sich in einer Gesellschaft eröffnenden Möglichkeiten zu 
erfassen und sie zur eigenen freiheitlichen Entwicklung zu nutzen. Selbst-
behauptung hingegen verweist auf die fast zwangsläufig damit verbun-
dene Erfahrung der Begrenzung der persönlichen Entwicklungen durch 
die Gemeinschaft. Freiheit ist nur durch und innerhalb sozialer Prakti-
ken und Institutionen möglich, gleichzeitig ist sie aber auch durch diese 
reglementiert. Auf der einen Seite sind Ressourcen notwendig, um Ziele 
zu verwirklichen, auf der anderen Seite ist allein schon der Wunsch, et-
was Bestimmtes verwirklichen zu wollen, nicht selten das Produkt der 
sozialen Ermöglichungsbedingungen.

Ich möchte das kurz an einem Beispiel verdeutlichen. Macht eine Per-
son eine Ausbildung, dann setzt sie sich vielen Prüfungen und Zurecht-
weisungen durch Autoritätspersonen aus. Indem sie sich sukzessive selbst 
diszipliniert, bereitet sie sich langfristig auf eine soziale Stellung vor, die 
sie durch ihre Ausbildung schließlich befähigt ist auszuüben. Dies wider-
spricht keineswegs der Idee individueller Freiheit, wie das die poststruk-
turalistische Idee der Subjektivierung durch Disziplinierung suggeriert. 
Im Sinne der Dialektik des Selbst bleiben genügend Momente der Stö-
rung und der Reibung an den gesellschaftlichen Verhältnissen, die es der 
Person ermöglicht, eine individuelle Haltung gegenüber der sozialen Rol-
le, die sie anstrebt, zu entwickeln. Dadurch ist es ihr bei Erreichung des 
angestrebten Status auch möglich, den mit dieser Position verbundenen 
Gestaltungsspielraum zu nutzen. Entsprechend ihrer Persönlichkeit wird 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

sie diesen entweder im Sinne der Selbstbehauptung zum eigenen Vorteil 
nutzen, oder sie wird ihre Stellung im Sinne der Anpassung als Dienst an 
der Gemeinschaft auffassen und versuchen, die von ihr erlebten Mängel 
ihres Wirkungsfeldes zu korrigieren. Personalität verwirklicht sich nicht 
nur durch das Erreichen einer Stellung innerhalb der Gemeinschaft, son-
dern auch in der Art und Weise, in der eine Person dieser Stellung ein in-
dividuelles Gesicht gibt. Gefällt sich eine Person darin, ihre erworbene 
Macht als Herrschaft über ihren Aufgabenbereich zu verstehen, oder ver-
sucht sie, progressiv die Institution im Sinne des Gemeinwohls zu verbes-
sern? Verfolgt sie dabei dogmatisch einen einmal eingeschlagenen Weg 
oder bleibt sie offen für die Wirkungen ihrer Handlungen? Schließlich 
ist es auch möglich, dass eine Person die Verhältnisse nicht so erlebt, als 
würden sie ihr akzeptable Ermöglichungsbedingungen bieten. In diesem 
Fall muss sie das nicht schicksalsergeben hinnehmen. Die reflexive Kom-
petenz des Geistes erlaubt es ihr, sich widerständig in Opposition gegen 
die Verhältnisse zu stellen. In ihrer Funktion der Selbstbehauptung ist die 
Dialektik des Selbst der Motor kritischer Opposition und damit emanzi-
patorisch von höchster Bedeutung. Die Dialektik des Selbst ist also Quel-
le sowohl der Konformität als auch der Widerständigkeit.

Dabei sollte Kritik immer danach bemessen werden, was für die Kriti-
kerin oder den Kritiker auf dem Spiel steht. Vom Schreibtisch der westli-
chen Akademia aus lässt sich ganz bequem gegen bereits von der Sozial-
kritik als problematisch etablierte Missstände anschreiben. In der Regel 
weiß man dabei eine Community von Gleichgesinnten hinter sich. Für 
kritische Journalistinnen und Journalisten sowie Wissenschaftlerinnen 
und Wissenschaftler in autoritären Strukturen wird Kritik aber zu einer 
existenzgefährdenden Angelegenheit, wenn sie sich entscheiden, ihre Wi-
derständigkeit für das Gemeinwohl einzusetzen. Wenn sich whistle blo-
wer gegen eine Ordnung stellen, innerhalb der sie bisher gelebt und ge-
arbeitet haben, dann hat das schwere Konsequenzen für deren Leben. Es 
ist zynisch, diesen Menschen, wie das vielfach getan wird, persönliche 
Motive wie Geltungsbedürfnis nachzusagen. Wie Gemeinschaften mit 
whistle blowern umgehen, ob sie geschützt oder bestraft werden, ob sie 
sie wertschätzen oder diffamieren, ist ein Gradmesser, an dem sich der 
liberale freiheitliche Charakter einer Gemeinschaft in besonderer Deut-
lichkeit abschätzen lässt. Nicht allen kritischen Akademikerinnen und 
Akademikern bietet sich aber eine so klare Front, gegen die eine Oppo-
sition auch tatsächlich gerechtfertigt wäre. In diesem Fall sollte die Kri-
tik nicht zwanghaft versuchen, eine Opposition herbeizuschreiben, son-
dern sollte sich auf die Rolle der Mediation konzentrieren.

In der Dialektik des Selbst verbinden sich auch zwei entgegengesetzte 
Denkfiguren der philosophischen Anthropologie (Honneth 1994). Wäh-
rend die eine eine Entfremdung durch Sozialität identifiziert, weil das 
Bewusstsein darüber, dass man von anderen wahrgenommen wird, den 

DIE DIALEKTIK DES SELBST ALS RAHMEN DER FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Zwang zur permanenten Selbstdarstellung hervorbringt, sieht die ande-
re die wachsende Partikularisierung durch Individualisierung als sozia-
le Pathologie an und sucht das Heil in der Sozialität. Die Dialektik des 
Selbst zeigt eine Verbindung dieser beiden Tendenzen. Einerseits ist die 
Antizipation der Wahrnehmung der anderen die Voraussetzung für sozi-
ale Anpassung. Ohne ein gewisses Maß an Anpassung kann kein Mensch 
auch nur ansatzweise erfolgreich werden. Aber ebenso muss dem eige-
nen Selbst zur Geltung verholfen werden, wodurch in der Identitätsbil-
dung nicht nur die Vorstellung von der Bewertung der anderen eine Rolle 
spielt. Jeder Mensch muss sich auch in seiner biographischen Geworden-
heit und kognitiven Kapazität als selbstwirksamer Akteur reflektieren. 
In der Dialektik des Selbst verbinden sich damit auch die Perspektiven 
des Liberalismus und des Kommunitarismus. Es wird deutlich, dass je-
des Individuum beständig zwischen diesen Auffassungen alteriert. In der 
Anpassung versteht sich eine Person als Mitglied einer Gemeinschaft, die 
konstitutiv für das eigene Selbst ist, in der Selbstbehauptung spürt sie 
die Kraft der Ungebundenheit und strebt nach individueller Freiheit. In 
ihrem Willen zur Verantwortung verbindet eine Person schließlich bei-
de Neigungen auf eine mehr oder weniger ausgewogene Art und Weise. 
Die verbindende Frage lautet also: Wie ist es möglich, innerhalb der un-
ausweichlichen Sozialität des personalen Lebens und der prinzipiellen 
Zukunftsunsicherheit größtmögliche individuelle Freiheit zu erlangen?

8.5 Die freie Persönlichkeit

Im Antlitz des Gegenübers erscheint dessen Verletzlichkeit als Auffor-
derung ihm gerecht zu werden (Lévinas 1998[1963]). Leider passiert es 
aber allzu leicht, dass man andere verletzt. Um eigene Verfehlungen er-
kennen zu können, bedarf es der Schuld- und Schamfähigkeit. Auch muss 
man Empathie besitzen, um soziale Signale zu erkennen und sich selbst 
rechtzeitig korrigieren zu können. Nur wer diese Kompetenz ausgebildet 
hat, kann auch Konflikte progressiv lösen. Eine sozial kompetente Per-
sönlichkeit stolpert nicht unachtsam in Situationen, in denen sich mögli-
cherweise Empörung über sie entlädt. Sie erkennt die Auseinandersetzun-
gen, die notwendig sind, um sich selbst und anderen gerecht zu werden. 
Sie muss fähig sein, Kritik zu üben und mit Kritik umzugehen.

Darüber hinaus muss eine Person zur Selbstregulierung fähig sein. 
Sie muss sozial unerwünschte Eigenschaften an sich erkennen können. 
Jede Person hat derartige Persönlichkeitsmerkmale und diese lassen sich 
leider nicht ohne weiteres verändern, denn Persönlichkeit ist wie ge-
sagt wesentlich durch genetische Faktoren und Sozialisation bestimmt. 
Unerwünschte Persönlichkeitsmerkmale können nicht einfach abgelegt 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

werden und im Sinne der Selbstbehauptung ist es auch in einigen Fällen 
berechtigt, dies gar nicht zu wollen. Diskriminierung bewirkt transaktio-
nal Stigmatisierung und zerstört effektiv die Selbstwirksamkeit betrof-
fener Menschen. Diesen bleibt nur die Möglichkeit, entweder die uner-
wünschte Eigenschaft zu verbergen – sofern das überhaupt möglich ist 
– oder sich offen zu ihr zu bekennen und sich damit als ›andersartig‹ zu 
outen. Widerstand ist berechtigt und kann zu sozialem Wandel beitragen. 

Abseits von Diskriminierungsprozessen ist es aber möglich, Strategien 
zu entwickeln, um die Folgen der eigenen, in der Gemeinschaft uner-
wünschten Persönlichkeitsmerkmale im eigenen Interesse zu minimieren. 
Unter anderem gehören hierzu Praktiken des Entschuldigens, Verzeihens, 
Versöhnens und der Wertschätzung anderer. Derartige Selbstregulierung 
ist aber nur durch die Fähigkeit zur Wahrnehmung der eigenen sozialen 
Eingebundenheit möglich. Nur eine Person, die sich selbst in der sozialen 
Orientierung ihres Verhaltens vertrauen kann, kann sich selbst ein unge-
zwungenes authentisches Verhalten zugestehen. Selbstreflexion braucht 
Übung und erst im wiederholten Praktizieren gelingt es zunehmend, sich 
selbst ins Gesicht schauen zu können. Nur in einer guten Balance zwi-
schen Anerkennung der Ansprüche der Gemeinschaft und Anerkennung 
des eigenen Werdens und Gewordenseins wird schließlich Selbstliebe 
möglich. Eine Person muss sich selbst in ihrer Gemeinwohlorientierung 
vertrauen können. Selbsttranszendenz ist Voraussetzung dafür, sich tat-
sächlich frei fühlen zu können.

8.6 Freiheit und libertärer Extremismus

Diese Auffassung von Freiheit widerspricht dem liberalen Freiheitsbe-
griff nur auf den ersten Blick. Sie präzisiert diesen in einem entscheiden-
den Aspekt. Im liberalen Verständnis findet die individuelle Freiheit dort 
ihre Grenze, wo die Freiheit eines anderen eingeschränkt wird. Leicht 
wird das als Erlaubnis verstanden, all das zu tun, was einem beliebt, so-
lange keine Gegenwehr erfolgt. Negativen Freiheitsverständnissen zufol-
ge muss entsprechend durch Gesetze geregelt werden, wann eine Klage 
gerechtfertigt ist. Wenn hier also darauf hingewiesen wird, dass eine Per-
son niemals wirklich frei sein wird, solange sie beständig die Repressi-
on ihrer Mitmenschen befürchten muss, dann verweist das darauf, dass 
es auch unterhalb der Schwelle dessen, was vor Gericht verhandelt wer-
den kann, noch vieles gibt, was als Ungerechtigkeit erlebt wird. Es reicht 
nicht aus, dass die Freiheit, die einer Person zugesprochen werden soll-
te, nur durch den Rechtsstaat alleine reglementiert wird. Die Freiheit ei-
ner Person findet tatsächlich nur dann eine Grenze, wenn diese Person 
aktiv die Freiheiten der anderen affirmiert. Oder anders formuliert: eine 

FREIHEIT UND LIBERTÄRER EXTREMISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Person, die sich selbst nicht in die Schranken des gegenseitigen Respekts 
und der gegenseitigen Gewährleistung von Freiheit einzugliedern weiß, 
handelt nicht im Sinne eines liberalen demokratischen Verständnisses. 
Dies verdeutlicht die gesamte Ambivalenz des liberalen Freiheitsbegrif-
fes. Er protegiert das Recht auf Selbstentfaltung, ohne dem Individuum 
auch die Wahrung der Grenzen seiner Freiheit aufzuerlegen. An dieser 
Stelle aber menschliche Pflichten einführen zu wollen (Schmidt 1998), 
ist kontraproduktiv, weil dies ein fixiertes moralisches Bewertungssys-
tem schaffen würde, das, wie schon vielfach erwähnt, allzu leicht von 
autoritären gesellschaftlichen Kräften zu einem Repressionssystem ent-
wickelt werden kann.

Verantwortung kann sich letztlich nur in einer sozial orientierten Auf-
merksamkeit verwirklichen. Ohne den Zusatz, der die Bejahung der Frei-
heit der anderen fordert, ist der liberale Freiheitsbegriff ein Freibrief für 
Egoismus. Wenn alles, was kein Rechtsvergehen darstellt, erlaubt ist, 
wenn sich beispielsweise ökonomisches Handeln nur an den Vorgaben des 
Rechtssystems orientiert, dann wird Freiheit zur Rücksichtslosigkeit. Im 
Januar 2020 schreibt der Chefredakteur2 einer überregionalen deutschen 
Tageszeitung zur Entscheidung über den Berliner Mietendeckel Folgen-
des: »Jetzt kippen die Dinge. Sie kippen, weil diejenigen, die es auch in der 
friedlichen sozialen Marktwirtschaft zu wenig gebracht haben, ihre Am-
bitionslosigkeit in Aggression gegen Unternehmer und Gestalter gedreht 
haben. Wir erleben einen Kulturkampf der Versagenden gegen die Gestal-
tenden.« Mit diesem Zitat diffamiert der Autor pauschal die Angehörigen 
ganzer Berufsgruppen, wie etwa Pflegekräfte, Busfahrer, Mitarbeiter von 
Entsorgungsbetrieben, Paket- und Postboten. Vielen Geringverdienenden 
fällt es heute schwer sich die Mieten in einer Großstadt zu leisten. Der Re-
dakteur bezeichnet diese Menschen als ambitionslos, worunter man auch 
so viel wie antriebslos oder gar faul verstehen könnte. Wer wenig verdient 
und keine Immobilien besitzt, der leistet in seinen Augen keinen Anteil an 
der »Gestaltung« der Gemeinschaft und gehört zu den »Versagern«. Die-
se Haltung verachtet die Lebensleistung derjenigen, ohne die grundlegen-
de Funktionen des gesellschaftlichen Lebens zusammenbrechen würden. 
Damit haben wir es hier nicht mehr mit einer persönlichen Meinung zu 
tun, sondern mit einer Tat der Entwürdigung, die einer persönlichkeits-
ethischen Problematik entspringt. Im Sinne eines kritischen Personalismus 
lässt sich in solchen Beispielen ein libertärer Extremismus erkennen. Die-
ser zeichnet sich durch ein Handeln aus, das sich auf Freiheitsrechte beruft, 
dabei aber grundlegende Menschenrechte, die Grundlage unserer freiheit-
lich demokratischen Grundordnung sind, missachtet3.

2		  Dieser soll hier ungenannt bleiben.
3		  Weltweit zeitigt ökonomisches Handeln grausame Folgen, wie etwa die Stra-

tegien des Saatgutkonzerns Monsanto zeigen, seine Produkte in Ländern des 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Die Grundlagen der ökonomischen Freiheit sind ohnehin recht dünn. 
Häufig bezieht sich libertäres Denken heute auf John Locke, der, wie viel-
fach betont wird, das Recht auf Privateigentum begründet habe. Tatsäch-
lich aber rechtfertigte Locke Eigentum ausschließlich zum Zweck des 
Selbsterhalts. »So viel, wie jemand zu irgendeinem Vorteil seines Lebens 
gebrauchen kann, bevor es verdirbt, darf er sich durch seine Arbeit zum 
Eigentum machen. Was darüber hinausgeht, ist mehr als sein Anteil und 
gehört anderen« (Locke 1977[1689]: 219). Die Natur gehört demnach al-
len und das, was man der Natur durch Arbeit entnimmt, darf als Eigentum 
bezeichnet werden. Dabei steht aber niemandem mehr zu als das, was er 
auch tatsächlich benötigt. Es darf auch nicht vergessen werden, dass Lo-
cke die Forderung nach Privateigentum vor dem Hintergrund einer histo-
rischen Situation gestellt hat, in der die große Mehrheit der Menschen be-
sitzlos dem Wohlwollen von Feudalherren und des Klerus ausgeliefert war. 
Auch Adam Smith, der landläufig als Urvater des Wirtschaftsliberalismus 
gilt, hat, entgegen vielfacher Meinung, immer auch die Lebensbedingun-
gen der Arbeiter im Blick behalten. So kann man »von einem Wohlerge-
hen eines Staates nicht sprechen, wenn sich die Mehrheit seiner Bürger im 
Elend befindet« (Eckstein 1985: LVII). Der Titel seines Hauptwerks Der 
Wohlstand der Nationen (Smith 2014[1776]) bezeichnet also nicht allein 
das monetäre Nationalvermögen, sondern die Wohlfahrt der Allgemein-
heit. Die Erkenntnis, dass freie Märkte niemals fair sein können, ist nicht 
eine Erkenntnis, die erst von John Rawls (2012[1971]) entdeckt wurde, als 
er beschrieb, dass das Marktregulierungsprinzip der Pareto-Optimalität 
niemals Gerechtigkeit erzeugen kann. Marktteilnehmer haben niemals die 
gleichen Voraussetzungen zur Teilnahme an einem Markt. In der Geistes-
geschichte des Liberalismus gibt es also eine weit verbreitete Auffassung, 
dass es Mechanismen der Regulierung persönlicher Freiheiten geben sollte. 
Doch über gesetzliche Sanktionierungen hinaus sollte auch benannt wer-
den, dass es persönlichkeitsbedingt Überschreitungen des Sittlichen gibt, 
die anders reguliert werden müssen.

8.7 Mediation als Antidot gegen  
gesellschaftliche Polarisierung

In liberalen Ordnungen wird zum Zwecke der Rechtssicherheit dem 
Rechten Vorrang vor dem Guten gegeben. Das Gute aber verdient eben-
falls eine lebendige Sphäre des Ringens. Kritik als Mediation umfasst 

globalen Südens zu verkaufen, oder der Uranabbau im Niger durch die ehe-
malige Areva-Gruppe. Ein vielfach gefordertes Schwarzbuch des Kapitalis-
mus könnte derartige Entgleisungen sammeln.

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

die Idee einer nicht-repressiven Instanz zur Aushandlung ethischer Auf-
fassungen über die Grenzen angemessenen Verhaltens und guter Ziele. 
Die Verbesserung der gesellschaftlichen Kommunikation stand schon 
auf der Agenda der Diskursethik. Verständigungsorientierte Kommuni-
kation soll verbindliche Einigungen im Sinne des Gemeinwohls ermög-
lichen. Die gewünschte Kommunikation soll transparent und rational 
sein, um dem besten Argument zur Geltung zu verhelfen. Eine Kritik 
als Mediation sieht nun aber nicht Rationalität als den primären Fak-
tor der Verständigung, sondern betont die psychophysische Konstitution 
der Menschen und den Charakter von Konflikten als Wertdifferenzen. 
Entsprechend betont sie, dass eine Verbesserung der gesellschaftlichen 
Kommunikation nur von erlebbaren Effekten ausgehen kann, etwa sol-
chen von gelingender Verständigung, respektvoller gegenseitiger Aner-
kennung, gegenseitigem Verständnis, dem Aufbau von Vertrauen und 
schließlich dem Erfolg kollektiv gefasster Beschlüsse. Im Gegensatz zur 
Diskursethik erhebt Kritik als Mediation aber nicht rationales Argumen-
tieren zum verbindlichen moralischen Imperativ für alle am Diskurs Teil-
nehmenden. Es reicht aus, wenn allein die Mediatorin oder der Mediator 
sich dem Wert der Verständigung verschreibt und sich um Wahrung der 
Verfahrensgrundsätze bemüht. Ähnlich betont Amartya Sen (2010) die 
Wichtigkeit geregelter Kommunikation für die Verhandlung verschiede-
ner Vorstellungen von Gerechtigkeit. In einer komparativen Perspektive 
bemüht er sich nicht um eine grundlegende Klärung der Frage, wie eine 
perfekte Gesellschaft beschaffen sein müsste, sondern fordert die Orien-
tierung an den real gegebenen Möglichkeiten von Entwicklung. Es gilt 
unterschiedliche Ansprüche, Vorstellungen und Vorschläge zu verglei-
chen und zu vermitteln.

Mediation bemüht sich heute alltäglich um Vermittlung und insofern 
ist das, was hier vorgeschlagen wird, nichts wesentlich Neues. In wei-
ten Teilen ist diese Arbeit die Fürsprache für eine Praxis, die vielleicht 
zu wenig Beachtung findet und, wie ich behaupten möchte, leider aktu-
ell immer mehr an Wertschätzung zu verlieren droht. Wenn Demokra-
tie als agonistisches Kräftespiel verstanden wird, dann rücken Maßnah-
men, die Durchsetzungskraft erzeugen, in den Vordergrund. In diesem 
Sinne waren oppositionelle Strategien wie etwa Identitätspolitiken lan-
ge ein geeignetes Mittel der Emanzipation. Leider werden diese Strate-
gien zusehends von antidemokratischen und antifreiheitlichen Kräften 
verleumdet und missbraucht. Vor dem Hintergrund zunehmender ge-
sellschaftlicher Polarisierung wird die Wichtigkeit von Vermittlung zu-
nehmend deutlich.

Viele Praktiken der Vermittlung sind aus der Logik eines identifizie-
renden Denkens heraus nicht zu verstehen. Im transaktionalen Wer-
dungsprozess mit einem sozialen Gegenüber löst sich jede Gewiss-
heit von Identität auf, denn der andere ist letztlich unergründlich. 

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

Vermittelndes Denken sucht nach diesen Ungewissheiten. Entsprechend 
erzeugt es Ambiguität und Unsicherheit, was herausfordernd ist, weil 
das ausgehalten werden muss. Vermittelndes Denken muss dort statt-
finden, wo keine einfache unmittelbar überzeugende Lösung in Sicht 
ist. Es erfordert den Aufbruch in eine bisher ungedachte Zukunft. So 
haben beispielsweise politische Organisationen oder die internationale 
Diplomatie eine lange Tradition in der Mediation von Konflikten und 
haben in der Aushandlung von Kompromissen hohe Standards erreicht. 
Weil sie aber tief in die Kontexte der Beteiligten eintauchen, sind sie 
häufig einem alltäglichen Verständnis derart enthoben, dass es intuitiv 
nicht mehr möglich ist, sie nachzuvollziehen. Populistischen Akteuren 
fällt es deswegen leicht sie in Misskredit zu bringen. Vielfach scheinen 
diese Prozesse auch ineffektiv zu sein, etwa wenn dabei Kompromis-
se herauskommen, die alle Beteiligten unbefriedigt zurücklassen. Eine 
pauschale Ablehnung derartiger Prozesse trägt aber nichts zu deren 
Verbesserung bei.

Der Wunsch nach einfachen Lösungen oder nach Gewissheit ist 
nachvollziehbar, doch liegen die Lösungen aktueller Fragen in der Re-
gel versteckt hinter einer Vielstimmigkeit von Meinungen. Diese Viel-
stimmigkeit muss erst einmal durchdrungen werden, sollen tatsächlich 
gangbare Wege in den Blick geraten. Im Verlauf der COVID-19 Kri-
se konnte beispielsweise beobachtet werden, dass es vielen Menschen 
schwer fiel zu akzeptieren, dass Wissenschaft kein Konsensprojekt 
der Wahrheit ist, sondern ein lebendiger Austausch von begründeten 
Meinungen zum Ziel der Beherrschung einer zu Anfang unbekannten 
Krankheit. Ebenso wird eine kritische, auf Pressefreiheit basierende 
Medienkultur niemals einfache endgültige Lösungen favorisieren und 
damit niemals das Bedürfnis nach Einfachheit bedienen, wie das Bou-
levardmedien tun. Dass der Qualitätsjournalismus weniger Menschen 
erreicht als die Sensationspresse, ist aber nicht das Manko dieser Medi-
en, sondern ein Hinweis darauf, dass gute Berichterstattung ein öffent-
liches Gut sein sollte, dass nicht der Regulierung durch Marktmecha-
nismen überantwortet werden darf. Boulevardjournalismus vermittelt 
nicht, sondern bedient unreife Persönlichkeiten mit falscher Gewissheit. 
Zum Glück wird die Eule der Minerva aber bei einsetzender Dämme-
rung besonders aktiv und so zeichnet sich das Potenzial der Mediation 
in einer demokratischen Gesellschaft gerade vor einem dunklen Hin-
tergrund besonders gut ab.

Im Angesicht der aktuellen globalen ökologischen und ökonomischen 
Problematiken sowie der gesellschaftlichen Herausforderungen ist Kon-
servativismus heute keine Option mehr. Es ist aber die Frage, welche 
Art von kritischer Wissenschaft progressiv an einer Transformation mit-
wirken kann. Eine Gemeinschaft verstanden als transaktional beherber-
gender Raum wird von einer Multiplizität gesellschaftlicher Parteien 

MEDIATION ALS ANTIDOT GEGEN GESELLSCHAFTLICHE POLARISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

gemeinsam bewohnt. In wechselseitiger Sinnstiftung konstituieren sie 
die Sphäre ihrer Gemeinschaft und tragen in Opposition wie auch Me-
diation zur Weiterentwicklung bei. Kritik als Opposition hat dort ihre 
Stärke wo Leid, Ungerechtigkeit oder Gewalt heruntergespielt oder ver-
deckt werden; wo Empörung erzeugt werden muss, um die notwendige 
Aufmerksamkeit zur Allianz gegen Herrschaft zu generieren. Kritik als 
Mediation aber bemüht sich mittels differenzierter Urteile dort um Ver-
ständigung, wo dies Hoffnung auf Erfolg verspricht. Sie muss sich dabei 
aber immer auch ihrer Grenzen bewusst bleiben. Dort, wo keine Bereit-
schaft zum ernsthaften offenen Gespräch besteht, wo keine Verständi-
gung gewünscht wird, da wird auch keine Mediation gelingen. Kritik als 
Mediation ist kein Versuch, populistische Hardliner zu überzeugen, son-
dern sollte als ein Bemühen um die Aufgeschlossenen und die politisch 
Unentschlossenen verstanden werden. In diesem Sinne widersprechen 
sich Opposition und Mediation nicht, sondern können sich in einer kri-
tischen Wissenschaft produktiv ergänzen.

DER WILLE ZUR VERANTWORTUNG UND DIE FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307 - am 20.01.2026, 03:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748912576-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	8.1  Persönlichkeit und Freiheit
	8.2  Mediation und der Rechtsstaat
	8.3  Persönlichkeitsbildung durch Mediation
	8.4  Die Dialektik des Selbst als Rahmen der Freiheit
	8.5  Die freie Persönlichkeit
	8.6  Freiheit und libertärer Extremismus
	8.7  Mediation als Antidot gegen gesellschaftliche Polarisierung

