
17. Geistiges im Lebendigen – Thure von Uexkülls 

Konzept eines nicht-dualistischen, leibphilosophisch 

und semiotisch fundierten Menschenbilds 

›… genügt es nämlich nicht, den Menschen allein ins Auge zu fassen. Man muss 
zugleich mit ihm die Welt bedenken, mit der er sich auseinandersetzt, in der 
er die Bedingungen für die Erhaltung seines Lebens findet, aus der ihm aber 
auch die mannigfachsten Schäden erwachsen.‹ 
Thure von Uexküll (1:61) 

›Gerichtetheiten unseres Leibes […], die von sich aus auf Mangelndes und Mög

liches aus sind, ob wir ihnen nun folgen oder nicht‹. […] ›Unser Lebensvollzug 
entzieht sich der unmittelbaren Selbstbeobachtung und geht der reflektierten 
Feststellung immer voraus.‹ 
Thomas Fuchs (2:96) 

›…erscheint die ›wissenschaftliche Methode‹ als eine lokalsituierte, lokal sich ent
wickelnde Praxisform und nicht als Paradigma einer alle Grenzen transzendie
renden Universalität. Sie ist nicht kontextfrei, sondern kontextgeprägt.‹ 
Karin Knorr Cetina (3:91) 

Das letztzitierte Motto gilt auch für den vorliegenden Versuch, eine summa zu ziehen, 
Puzzleteile für ein zusammenfassendes Ganzes zu Thure von Uexkülls (1908–2004) 
Welt- und Menschenbild zu finden, seien es Eindrücke aus persönlichen Begegnungen 
mit ihm, Einsichten aus Thure von Uexkülls Schriften, und Anregungen aus zahlrei
chen Diskussionen mit seinen Wegbegleitern und Schülern in der ›Uexküll-Akademie‹ 
(AIM – Akademie für Integrierte Medizin) in den vergangenen 30 Jahren. Ich be
zeichne mich selbst als einen späten (spät im Sinne von spät im Leben von Thure von 
Uexküll (1908–2004)), entfernten (entfernt im örtlichen Sinne von weit weg von der 
Freiburger ›Kerntruppe‹ seiner Wegbegleiter), geistesverwandten (im Sinne von primär 
naturwissenschaftlich geprägten, die Naturwissenschaft jedoch nicht als das non plus 
ultra ansehenden Internisten (und Gastroenterologen)) und eigensinnigen (im Sinne von 
sowohl die eigenen Sinneserfahrungen berücksichtigenden als auch eigene Akzente 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


384 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

setzenden) Schüler von Thure von Uexküll – ein Schüler, der lokalsituativ an der Bonner
Universität von naturwissenschaftlichen Lehrern wie Heinz Egge, Direktor des Phy
siologisch-chemischen Instituts, von ärztlichen Lehrern wie Hans Dengler (Direktor
der Medinischen Klinik I) und Klaus von Bergmann (Medizinische Klinik, Abteilung
klinische Pharmakologie) kontextgeprägt wurde.

Mein Problem beim Versuch einer zusammenfassenden Darstellung des Welt- und
Menschenbilds Thure von Uexkülls ist, dass es in von Uexkülls zentralen Werken, der mit
W. Wesiak verfassten Theorie der Humanmedizin (4), der 6. Auflage seines Lehrbuchs (5)
und der mit W. Geigges und R. Plassmann verfassten Integrierten Medizin (6) keine Ka
pitel zum Welt- und Menschenbild gibt und es hierzu nur Implizites und zwischen den
Zeilen Stehendes zu finden gibt. Thure von Uexküll hat sich in den 50er und 80er Jahren
andernorts explizit zum Menschenbild geäußert (7,8) und im Ethik-Kapitel der Theorie

der Humanmedizin die Fundierung der Ethik auf einem Menschenbild betont (4:445).
Mein Versuch einer summa aus losen Blättern (9) zusammenzustellen, setzt sich daher aus
etlichen Uexküll-Blättern (7,8) und etlichen eigenen Blättern (Fragmenten aus früheren
(10) und den in diesem Buch vorliegenden Essays) zusammen, was – wie eingangs an
gedeutet – eine z.T. eigensinnige Fortschreibung beinhaltet, die mitunter über die Sicht
von Thure von Uexküll hinausgeht oder diese modifiziert. Methodologisch dominieren
in Thure von Uexkülls systemtheoretisch geprägtem Denken induktive und deduktive
Schienen und buttom-up- und top down-Effekte, selbst schätze ich Peirce’s (1839–1914) –
neben Induktion und Deduktion – dritte Denkart, die Abdukion, sehr (siehe Kapitel 14.zu
Peirce’s Einteilung der Wissenschaften) und nutze diese im Sinne von Ginzburgs Indi
zienwissenschaft (11) als detektivisches, laterales Denken gerne. Auch wenn ich oft Zitate
verwende, klebe ich nicht am geschriebenen Wort und betreibe keine pingelige Exege
se, sondern versuche, Gedanken anderer korrekt wiederzugeben, fortzuschreiben und
weiter zu denken. Inhaltlich habe ich den von Thure von Uexküll präferierten radika
len Konstruktivismus der 60er bis 80er Jahre um Heinz von Foerster (1911–2002) und
Heinz von Glasersfeld (1917–2010) fallen gelassen und präferiere den methodischen Kon
struktivismus von Peter Janich (1942–2016) und seinen Schülern, den sie zum Kulturalis
mus (12–14) fortentwickelt haben. Nach diesen einführenden Klarstellungen gehe ich zu
nächst auf den prägenden väterlichen Einfluss Jakob von Uexkülls (1864 -1944) auf Thure

von Uexkülls Denken ein.

Jakob von Uexkülls (1864–1944) prägender Einfluss

Thure von Uexkülls 1953 erschienenes Buch Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Na
turphilosophie (1) ist meines Erachtens zu wenig beachtet und gewürdigt worden, obwohl
es sein Denken, seine Prägungen, das für ihn Wichtige, das, was ihn lebenslang umge
trieben hat und um das er sich zeitlebens sorgte, hervorragend beschreibt (15). Die oben
als einleitendes Motto angeführten Zeilen aus diesem Buch sind sowohl als Hinweis auf
die väterliche Prägung als auch als Selbstverpflichtung des eigenen Denkens zu verste
hen. Jakob von Uexkülls experimentelle Beobachtungen (16), die an Aktualität nichts ein
gebüßt haben, die in der Jugendzeit Thure von Uexkülls verfasste philosophische Fun
dierung der Biologie in seinem Buch Theoretische Biologie (17), seine Umweltlehre und Be

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 385

deutungslehre (18) sowie sein Leben und der Kontext der philosophischen Anthropologie
sind in separaten Beiträgen dieser Essaysammlung dargestellt. Thure von Uexküll zitiert
die väterlichen Schriften zwar eher sparsam, hat aber ein unverändert lesenswertes, fast
70-seitiges Vorwort zur Neuausgabe ausgewählter Schriften seines Vaters verfasst (19).

Thure von Uexkülls biologische Fundierung und kulturelle Einbettung
der Medizin

Thure von Uexküll hat den väterlichen Funktionskreis von Organismus und Umwelt auf
die menschliche Situation adaptiert und via Zwischenschaltung eines Phantasiebereichs
zwischen Merkwelt und Wirkwelt zum Situationskreis des Menschen erweitert (4:225,5).
Die Arzt-Patientenbeziehung hat er schematisch in einem gedoppelten Situationskreis
als diagnostisch-therapeutischen Zirkel dargestellt (4:415), um anhand dieses Schemas
die bedeutsame Aufgabe der Herstellung einer gemeinsamen Wirklichkeit quasi über
sprachlich (meta-phorisch = übertragend) zu illustrieren.

Abb.1: Biologische, psychologische und sozio-kulturelle Aspekte eines ärztlichen
Menschenbildes (aus 1:61).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


386 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Nach den als Motto eingangs angeführten Zeilen schreibt von Uexküll weiter:
›Mensch und Welt sind uns wiederum in sehr verschiedenen Erscheinungsweisen gege
ben, deren Beziehung zueinander allein schon eine Reihe von Problemen aufwirft. Die
folgende Tabelle soll nachfolgend davon einen ungefähren Eindruck vermitteln.‹ (1:61)

Er fährt fort: ›Die Medizin hatte sich früher fast ausschließlich mit dem untersten
Bereich befasst. Krankheit, Gesundheit, kranker und gesunder Mensch wurden weitge
hend als Resultat physikalischer und chemischer Vorgänge verstanden. Bereits die Fra
ge, wodurch sich lebende Zellen, Organe und Organsysteme von ihren chemischen und
physikalischen Bestandteilen und Reize von ihren physikalischen und chemischen Be
dingungen unterscheiden, wurde gar nicht oder nur am Rande, als ›Grenzgebiete der
Medizin‹ zugelassen. Über die weitere Frage, wie Seelisches und Geistiges mit dem Kör
perlichen zusammenhängen, gibt es nur vage und einander widersprechende Theorien,

aber keine konkreten Vorstellungen. [Absatz]. Die Aufgabe, aus diesem unbefriedigen
den Zustand herauszukommen, erweist sich aber als noch schwieriger, wenn wir uns
klar machen, dass unsere Tabelle nur einen Teil der Punkte enthält, die der Entwurf ei
nes Menschenbildes beachten muss.‹ (1:62)

Auf die Tatsache, dass Thure von Uexkülls Tabelle von 1953 aus Der Mensch und die Na
tur (1:61) weitgehend das beinhaltet, wofür George Engel 1977 in The need for a new medical
model: a challenge for biomedicine im renommierten Journal Science (20) plädiert hat, ist an
dernorts bereits hingewiesen worden (15); die Tabelle soll hier lediglich als Beleg für die
Breite des Uexküllschen Verständnisses von Medizin und als Beleg für die immer mit
gedachte Einbeziehung kultureller Aspekte angeführt werden. Auch die Einbeziehung
kultureller und philosophischer Aspekte kann als väterliches Erbe angesehen werden,
hierzu sei auf Jakob von Uexkülls Der unsterbliche Geist in der Natur (21) sowie die gemein
sam von Vater und Sohn publizierten philosophischen Schriften (22,23) verwiesen. Auch
Thure von Uexkülls Engagement für eine Neuausrichtung des vorklinischen Studiums
der Medizin Ende der 60er Jahre (24,25) unterstreicht seine Einbeziehung sozio-kultu
reller Aspekte in Ausbildung und Lehre angehender Ärzte.

Schon 1953 hat von Uexküll über das Menschenbild in der Medizin publiziert (7) und
1984 eine vielbeachtete kritische Rede bei den Salzburger Humanismus-Gesprächen
zum Thema Was weiß die Medizin vom Menschen? (8) gehalten. Nach seinem einleitenden
Statement: ›Die Medizin disqualifiziert sich als anthropologische Wissenschaft‹ (8:146)
geht er ausführlicher auf die Geschichte des Dualismus der Medizin ein, auf das Para
digma der Maschine und darauf, dass Maschinen keine Gefühle haben (8:148; 10:93-114).
Er greift die These seines klinischen Lehrers Gustav von Bergmann (1878–1955) auf,
dass Strukturschäden meist Funktionsstörungen vorausgehen und stimmt Viktor von
Weizsäcker (1886–1957) zu: ›Wenn am Anfang der Krankheit die Funktionsstörung steht,
was steht dann am Anfang dieser Störung? Er gab die Antwort: Die Person des Kranken
mit ihren psychischen und sozialen Konflikten. Als Konsequenz dieser These forderte er
›die Einführung des Menschen als Subjekt in die Medizin‹.‹ (8:150). Die Geschichte des
Menschenbilds in der Medizin reflektierend betont von Uexküll, ›dass ein Menschenbild
für die Medizin eine Orientierungsfunktion hat. Es gibt Auskunft über die Verfahren,
nach denen Ärzte mit Kranken umgehen, und über die Ziele, die sie dabei verfolgen.‹
(8:151)

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 387 

Uexküll geht vom ›Körper als lebendes System‹ aus und davon, dass die allgemeine 
Systemtheorie Ludwig von Bertalanffys (1901–1972) (25) ›mit der Vorstellung einer kon
tinuierlichen Reihe vom Atom bis zum Menschen gebrochen hat.‹ (8:154). Er entwirft ein 
›Modell, das letztlich auf die Einführung des Subjektbegriffs in die Biologie hinausläuft.‹ 
(8:153) Das systemtheoretische Modell gliedert das Ganze der Entwicklung vom Atom bis 
zum Menschen und seiner Kultur in verschiedene emergente Ebenen unterschiedlicher 
Komplexität, Ebenen, die dem Schichten-Modell seines philosophischen Lehrers Nico
lai Hartmann, dessen Vorlesungen er in den Kriegsjahren in Berlin besucht hatte (27:54) 
und auf den er in Mensch und Natur (1) mehrfach verweist, ähnlich sind. Wie im separa
ten Beitrag in diesem Buch zu von Uexkülls biologischem Denken ausgeführt, spricht 
er von Aufwärts-Effekten und Abwärts-Effekten. ›Wissenschaftlich können wir von ›so
matopsychischen‹ oder ›Aufwärts-Effekten‹ in einem hierarchisch geordneten System 
sprechen.‹ Krankengeschichten von Patienten zeigen ›aber auch, wie sich die individu
elle Wirklichkeit eines Menschen verdüstern kann, den man von der Teilnahme an einer 
für ihn relevanten sozialen Wirklichkeit ausschließt. Hier setzt die spezifische Frage
stellung einer Medizin ein, die uns ein Wissen über den Menschen vermittelt, das nicht 
trivial und dessen Konsequenz von großer Tragweite ist. [Absatz]. Diese Frage lautet: 
Welche ›psychosomatischen‹ Auswirkungen oder ›Abwärtseffekte‹ haben Veränderun
gen der individuellen Wirklichkeit eines Menschen auf die Organe, Gewebe und Zel
len seines Körpers?‹ (8:165-6) Wie schon das einleitende Statement, so bringt auch der 
Schlusssatz seiner Salzburger Rede die Sache auf den Punkt: ›Wenn die Medizin jedoch 
die Frage nach den Auswirkungen der individuellen Wirklichkeit eines Kranken auf sei
nen Körper ebenso ernstnimmt wie die Frage nach der Auswirkung physischer, chemi
scher oder bakterieller Prozesse, löst sie ihr Versprechen ein, Humanmedizin, und das 
heißt eine Wissenschaft von dem kranken Menschen zu sein, der bei ihr Rat und Hilfe 
sucht.‹ (8:166-7) 

Evolutionsgeschichtliche Probleme von Mind in Life – Mechanismus versus 
Vitalismus und Hans Jonas’ philosophische Überlegungen zur Evolution 

Thure von Uexkülls väterliches Erbe beinhaltete nicht nur die Umweltlehre und Bedeu
tungslehre, sondern auch Jakob von Uexkülls naturphilosophische Überlegungen zur 
Planmäßigkeit der Evolution und zur Bedeutung des Bauplans tierischer Organismen. 
Jakob von Uexküll (1864–1944) hat mit seinem befreundeten Kollegen Hans Driesch 
(1867–1941) darüber gestritten, dass Darwins Evolutionstheorie unausgesprochen die 
Zweckmäßigkeit der Evolution voraussetze, aber nichts zur Entstehung des Lebens sage, 
sondern lediglich den Mechanismus der Evolution beschreibe. Jakob von Uexküll stand 
Drieschs These einer dem Lebendigen innewohnenden Kraft, die jener – in Anlehnung 
an Aristoteles – Entelechie nannte, kritisch gegenüber. Driesch kritisierte an Uexkülls 
Konzept des Bauplans, dass der Begriff geordnete Ganzheit keinen über physikochemische 
Vorgänge hinausgehenden Faktor (wie z.B. die Entelechie) enthalte, der die geordnete 
Ganzheit des Organismus erzeugen würde. Ein physikochemisches Wirkgefüge, das 
die Entwicklung im Hinblick auf das Ganze und für das Ganze steuere, setze immer 
Ganzheit, das Resultat der Entwicklung, schon voraus (28,29). Ein bekanntes Statement 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


388 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

besagt, dass kein Biologe letztlich auf teleologisches Denken verzichten könne, sich al
lerdings schämt, damit auf der Straße gesehen zu werden. Christine Zunke hat in ihrem
fundierten Buch Dialektik des Lebendigen (30) an zahlreichen Beispielen aus der Geschich
te der Biologie auf die Widerspüche und gleichzeitige Notwendigkeit teleologischen
Denkens hingewiesen.

Leider haben weder Thure von Uexküll noch Christine Zunke zu Hans Jonas
(1903–1993), dem großen Philosophen des Lebendigen, etwas geschrieben. Hans Jo
nas hat sich der ›spekulative[n] Frage nach dem Ganzen‹ der Evolution (31:251) auf seine
Weise gestellt und ist in seinen Büchern Philosophische Untersuchungen und metaphysische
Vermutungen (31), Prinzip Leben (32), Macht oder Ohnmacht der Subjektivität? (33) etlichen
Problemen, Widersprüchen und ungelösten Fragen der Evolution nachgegangen. ›Das
Rätsel ist dabei die anti-entropische, physikalisch unwahrscheinliche Richtung von
Unordnung zu Ordnung (nur die umkehrte ist wahrscheinlich), vom Niederen zum
Höheren, und so weiter. Ist da vielleicht der Begriff der ›Information‹ brauchbar, die
Vorstellung also einer uranfänglich dem Weltstoff innewohnenden, mit ihm zugleich im
›Urknall‹ entstandenen Programmierung, die seinen Werdegang zu höherer Ordnung
lenkt? Eine solche vorgängige, universale, steuernde Information, könnte man wohl,
auf griechische Traditionen zurückgreifend, als ›kosmogonischen Logos‹ bezeichnen.‹
(31:211) Da Information ›nicht nur Ursache, sondern selber schon Ergebnis von Orga
nisation, Niederschlag und Ausdruck des vorher Erreichten [ist (O.L.)], das dadurch
perpetuiert, aber nicht überhöht wird‹ (31:212), ›scheidet die Hypothese eines der wer
denden Materie schon anfänglich innewohnenden kosmologischen ›Logos‹, überhaupt
jeder prästabilisierten Programmierung und Planmäßigkeit, als Erklärungsmodell
der Entwicklung aus. Aufs kürzeste gesagt: Information ist ein Gespeichertes, und zu
irgendwelchen Speichern hatte der Urknall noch keine Zeit.‹ (31:212)

Als Alternative zum kosmogonischen Logos erörtert Jonas die Entstehung von Ord
nung aus Unordnung durch Auslese. Naturgesetze und Natur sind ›selber schon ein Aus
leseergebnis, ein universales, das dann die Regeln für weitere, speziellere und lokale Aus
lesen setzt.‹ (31:213) Aber, ›warum ist die Welt nicht mit der Gewinnung der Elemente, der
Strahlung und der Kausalgesetze erstarrt, einfach bei dieser generellsten Dauerordnung
und den daraus direkt erwachsenen Formationen des Makrokosmos und der Chemie ge
blieben? Darwin hat darauf die Antwort gegeben: Es blieb immer genug an ›Unordnung‹
übrig, um im blinden Zufall und Einzelfall bestehenden Formationen neue Charakter
züge (Strukturfaktoren) zuzuschanzen, und die Augenblickswürfe unterlagen dem Aus
leseprozess der Evolution mit ihrem baren numerisch-differentiellen Überlebenskrite
rium. Das ist der benötigte ›transzedierende‹ Faktor, der zu Neuem und dann auch zu
Höherem führt – ohne Vorinformationen, ohne Logos, ohne Plan, sogar ohne Streben
[…].‹ (31:214-5)

›Damit ließe sich […] der Anstieg bis zu den komplexesten und subtilsten Lebens
formen (Organisationsstufen) erklären, wenn diese, wie Descartes behauptete, nichts als
mechanische Automaten wären. Sie sind es aber nicht, sie sind um ein generisch anderes
mehr, wie wir […] aus erster Hand wissen: Es ist die die Dimension des Subjektiven da,
die Innerlichkeit, die kein stofflicher Befund von sich her vermuten lässt, von deren Vor
handensein kein physikalisches Modell das geringste verrät, die es mit seinen Begriffen
weder darstellen noch erklären kann […].‹ (31:215). Jonas fährt fort: ›Hiermit kommen wir

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 389 

zum Geheimnisvollen, dem Transphysikalischen und Immateriellen. Die Subjektivität 
oder Innerlichkeit ist ein ontologisch wesentliches Datum im Sein, nicht nur wegen sei
ner irreduziblen Eigenqualität […], sondern mehr noch, weil die darin enthaltene Bekun
dung von Interesse, Zweck, Ziel, Streben, Begehren – kurz: ›Wille‹ und ›Wert‹ – die ganze 
Frage der Teleologie, die durch den bloß physikalischen Befund schon ausschließlich zu
gunsten wahlloser Wirkursachen entschieden schien, wieder offenstellt […].‹ (31:216) Die 
Entstehung des Reichs der Organismen ›aus bestimmten chemisch-morphologischen 
Ordnungen der Materie ist durch die Außeneigenschaften der Materie (ihre ›Geometrie‹ 
einschließlich der darin verschlüsselten Informatik) erklärbar; nicht jedoch der (im Füh
len etc.) sich dabei eröffnende Innenhorizont. Er war in keinem der Daten, aus denen 
sich die Genese organischer Systeme konstruieren lässt, enthalten und lässt sich wegen 
seiner ganz andersartigen Dimensionalität ihnen auch nicht nachträglich-retrospektiv, 
sozusagen ergänzend, hinzufügen wie etwa der elektromagnetische Aspekt zum Mas
senaspekt oder die ›schwachen‹ und ›starken‹ Kernkräfte zur Schwerkraft und Strah
lungskraft. Man kann schlechterdings keine Summe aus Raumgrößen einerseits und 
Fühlen andererseits bilden; kein gemeinsamer Nenner gestattet, trotz aufzeigbarer Zu
ordnungen, ›Ausdehnung‹ und ›Bewusstsein‹ in einer homogenen Feldtheorie zu verei
nigen.‹ (31:216-7) 

Jonas lässt dualistische und monistische Antworten Revue passieren und zollt ›mäch
tigen Verkündern […] von Plato und Zarathustra, über Paulus, Orphiker, Gnostiker und 
Augustin bis zu Pascal und Kierkegaard Dank, denn ›ohne ihre radikale Polarisierung des 
Seins in Leib und Seele, Welt und Selbst, Stoff der Sinnwelt und unsichtbarer Geist, die 
den Blick nach innen lenkte, wäre die Seele flacher geblieben und unwissender um sich 
selbst. Doch dem theoretischen Urteil hält der Substanzdualismus nicht stand; er schei
tert am Kardinalproblem des organischen Lebens, das von intimster Verbundenheit der 
beiden Seiten zeugt.‹ (31:217) Sowohl die faktische Leib-Seele-Verhaftung als auch der 
›Gehalt des Seelenlebens selber – Wahrnehmung, Fühlen, Begehren, Lust und Schmerz 
und das Hinreichen der Sinnlichkeit […] bis in die reinsten Regionen des Denkens – 
widersetzt sich einer Entflechtung, ja macht ein von alledem ›gereinigtes‹ Bewusstsein 
(›reinen Geist‹) und damit jede körperlose Existenz der Seele unvorstellbar. (31:218) 

Jonas erkennt zwar die ›ontologische Priorität der Materie […] und das bloß sekun
däre Dasein des Geistes‹ an (33:44), weiß um Descartes’ Argument von der ›Simulierbarkeit 
von Verhaltensleistungen durch Mechanismen‹ (33:40) und um ›das Occamsche Spar
samkeitsprinzip, mit dessen Beachtung die Naturwissenschaft groß geworden ist‹ 
(33:42) (und hat dem Epiphänomen-Argument ein eigenes Kapitel in Macht oder Ohn
macht der Subjektivität (33) gewidmet), schlussfolgert aber ›ebenso unhaltbar […] ist eine 
einseitig materialistische Option, die das Seelen- und Geistesleben zur machtlosen 
Begleiterscheinung […] rein physisch determinierter Vorgänge‹ (31:218) im Gehirn er
klärt und als seltsame Epiphänomene einstuft. ›Das Mindeste, was wir der sich aus dem 
Urknall entwickelnden Materie im Hinblick auf das schließlich und spät Hervortretende 
zusprechen müssen, ist eine ursprüngliche Begabung mit der Möglichkeit eventueller 
Innerlichkeit […]. Bloße Potentialität für etwas ist noch nicht ein positives Angelegtsein 
darauf hin, derart, dass es den Prozess des Werdens lenkt.‹ (31:219) ›Da Finalität – Ziel
streben – in gewissen Naturwesen, nämlich lebenden, subjektiv-manifest auftritt und 
von da an auch objektiv-kausal wirksam wird, kann sie der Natur, die eben solches her

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


390 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

vorbrachte, nicht gänzlich fremd sei; sie muss ›natürlich‹ sein, und zwar naturgemäß,
naturbedingt und autonom naturerzeugt. Es folgt, dass Endursachen – damit aber auch
Werte und Wertdifferenzen – in den Begriff der (eben nicht durchaus neutralen) Welt
kausalität mit hineingenommen werden müssen: als mitgegebene Disposition dazu
und zugleich als Offenheit der Duldung für ihr Intervenieren im Determinationsgefüge
der Wirkursachen.‹ (31:221-2)

Jonas weiß, dass die Evolution zwar der Form nach teleologisch abgelaufen ist, dass
dies aber dem Verstand nach nicht auf ein einheitliches Prinzip zurückgeführt werden
kann. Irgendeinem Schöpfungsgedanken bis hin zur Theorie des Intelligenten Design
hat Darwins Theorie von Mutation und Auslese den Gnadenstoß versetzt, aber die Evo
lutionsgeschichte hat logisch immer noch mit den Formen von Zweckmäßigkeit zu tun.
Eine Teleologie ohne Telos ist ein Selbstwiderspruch, weswegen der Biologe Ernst Mayr
(1904–2005) den Begriff der Telenomie geprägt hat (34), ›der die tatsächliche, empirisch
feststellbare Präsenz einer Zielgerichtetheit fassen soll, welche existiere, ohne dass ihr
Ziel zuvor intelligibel gesetzt worden wäre. Mayr knüpft offensichtlich an einen Gedan
ken Karl Ernst von Baers (1792–1876) an, der 1876 […] dafür plädierte, eine von anthropo
morphistischen Implikationen freie Terminologie in die Biologie einzuführen und an
stelle von Zweckmäßigkeit lieber von Zielstrebigkeit zu reden.‹ (30:112) (Jakob von Uex
küll sprach von Planmäßigkeit; siehe Beitrag zu Jakob von Uexkülls biologische Schriften
in diesem Band).

In seinen philosophischen Reflektionen resümiert Hans Jonas: ›So ist nicht zu leug
nen, dass Geist aus Nichtgeistigem hervorgehen kann und es faktisch tut, wie wir es in
der menschlichen Ontogenese sozusagen täglich vor Augen haben (und darüber hinaus
für die Phylogenese postulieren): Im Embryo bildet sich das Gehirn, der künftige phy
sische Träger eines Geistes, unter der alleinigen physikochemischen Direktion des Ge
noms, einer puren Stoffanordnung im Keime, die gänzlich unwissend die ›Information‹
für den Werdeprozess enthält und ebenso unwissend ihr Werk tut: Es geht ganz ohne
Geist dabei zu.‹ (31:232) In der Fußnote stellt er klar: ›Doch nur der künftige, potentiel
le Träger eines Geistes wird auf diese Weise geschaffen, nicht der Geist selber: Dieser
entsteht erst, und nur, aus der – anfangs ganz rezeptiven, dann zusehends reziproken
– Kommunikation des Neugeborenen mit schon da seienden geistigen Subjekten, den
es umgebenden und sich ihm mitteilenden Erwachsenen. Ohne eine sprachliche und es
ansprechende Umgebung würde das junge Menschentier, auch bei leiblichem Überleben
und Wachstum, gar nicht zum Menschen werden. Dass Sprache ein von schon Sprechen
den Erlerntes ist, besagt, dass auch Geist ein von vorgegebenem Geist zu Erlernendes
ist. Nur im Verkehr mit ihm entsteht der neue Geist, der sich der genetisch vorbereite
ten Instrumentalität des Gehirns bedient, und erst durch das progressive Sichbedienen
vollendet sich auch das Wachstum der physischen Instrumentalität selber, die ohne das
verkümmern bzw. gar nicht erst zum Gebrauche reifen würde. So beginnt also mit der
Geburt, dem Hinaustreten in die Welt, eine der fötalen […] physischen Ontogenese über
lagerte, neuartige Ontogenese aus nunmehr geistiger Information; und nur vorgängiger
Geist von außen kann sie liefern und damit die aus der inneren blinden ›Information‹ des
Genoms entstandene Potentialität zur Realisierung bringen.‹ (31:232-3)

Jonas fasst zusammen: ›wir sind nicht plötzlich entstanden. Der Evolutionsbefund
belehrt uns, dass der Mensch durch eine lange Vorgeschichte tierseelischer Annäherun

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 391 

gen an den Geist zu sich kam; und der präsente Befund des Geistes selber lehrt uns, dass 
er vom Sinnlich-Seelischen wie Wahrnehmen, Fühlen, Begehren, Lust und Leid – all dies 
leibverbunden – gar nicht zu trennen ist.‹ (31:237) Descartes’ ›freche Automatenfiktion 
zerschellt am schlichten Umgang mit Tieren, die Fiktion von der abrupten Geist-Epi
phanie im Menschen am Tatbestand der sie anbahnenden Evolution.‹ (31:238) ›Eines ha
ben dumpfes Fühlen und hellstes Denken gemein: die Subjektivität, und so ist schon das 
Auftreten der Innerlichkeit als solcher und ihre ganze tierische Entwicklung als Anbah
nung des Geistes anzusehen.‹ (31:246) Hans Jonas philosophischer Erhellung des Prinzips 
Leben (32), der Macht oder Ohnmacht der Subjektivität? (33) und seinen Philosophischen Unter
suchungen und metaphysischen Vermutungen (31) ist nichts hinzuzufügen, ich kann ihr nur 
voll und ganz zustimmen. 

Zwei Sichtweisen des Theaters: das Geschehen vor der Bühne 
und das hinter der Bühne 

Ich will nicht verschweigen, dass ich lange Bedenken hatte, ob ich nicht mit der Erörte
rung der Jonas’schen ›Möglichkeit eventueller Innerlichkeit‹ (31:219) und den zahlreichen 
Zitaten aus seinen Schriften einerseits und der ausführlichen Besprechung von Charles 
Taylors’ Quellen des Selbst (35) andererseits (siehe separates Kapitel im vorliegenden Buch) 
Thure von Uexküll etwas überstülpe, das er so nicht gesehen hat. Dem ist jedoch nicht so. 
In dem nur noch antiquarisch erhältlichen, von E. Grassi und Thure von Uexküll heraus
gegebenen Buch Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Grenzen der Einzelwissenschaf
ten (36) fand ich einen Beitrag des Biologen A. Portmann Über die Eigenart des biologischen 
Forschens (37), zu dem Thure von Uexküll ein Koreferat hielt (38). Portmann beginnt mit 
der Feststellung, ›Die biologische Arbeit geschieht heute [1951 (O.L.)] in so vielen Rich
tungen, mit so verschiedenen Zielen und Methoden, dass es sich aufdrängt, diese Man
nigfaltigkeit näher zu prüfen.‹ (37:69) Er lässt die Arbeitsweisen von Genetikern, Hirnfor
schern, Biochemikern, Entwicklungsphysiologen, Paläontologen und Ethologen Revue 
passieren und stellt fest: ›Dabei ist doch die Erforschung des Lebendigen eine Aufgabe, 
die man gewiss als eine Einheit auffassen wird‹ (37:69), weil alle letztlich ›am gleichen 
Grundproblem der Homologie von Gliedern im gemeinsamen Bauplan‹ (37:70) arbeiten. 
Portmann hebt vorweg ›ein Faktum besonders eindringlich hervor, das von vielen völ
lig missachtet, von anderen als unbequem in eine möglichst periphere Stellung gerückt 
worden ist. Wir meinen die Tatsache, dass die Organismen als relativ selbständige aktive 
Systeme die Eigenschaft der ›Innerlichkeit‹ besitzen, und dass diese speziell bei Tieren 
eine mit der Organisationshöhe steigende Intensität erreicht. Wir meinen damit jenen 
Wesenszug des Lebendigen, den wir von unserem bewussten Erleben am intensivsten 
kennen, der sich nicht in Dimensionen des Raumes messen lässt, sondern durch solche 
Dimensionen, die dann eben ›Bedeutungseinrichtungen‹ sind, beim Menschen gleich
nishaft von der Sprache dargestellt wird. Die biologische Erforschung der Innerlichkeit 
ist oft mit dem Argument beiseitegeschoben worden, hier werde der ›Vermenschlichung‹ 
das Tor geöffnet, da wir natürlich von dieser Innerlichkeit von uns selbst am meisten wis
sen.‹ (37:70) 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


392 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

Portmann betont, dass der Kampf um Freihaltung der Wissenschaft vor anthropo
morphen Begriffen ›die Tatsache der Innerlichkeit, das Faktum, dass Lebewesen selb
ständige tätige Wesen sind‹ (37:71) an den Rand der Betrachtung gedrängt hat und präzi
siert, ›dass in allen Erscheinungsweisen des Organismus die Innerlichkeit sich kundgibt, 
sich darstellt, dass es Stufen der Intensität dieser Innerlichkeit gibt und dass diese Stu
fen in den Merkmalen der Erscheinung für uns erkennbar werden.‹ (37:73) Er bringt das 
Bild der Aufführung eines Theaterstückes und dem Geschehen hinter und vor der Büh
ne. ›Hinter der Bühne bietet sich dem Beobachter der Blick […] in einen Betrieb, der zum 
Gelingen einer Aufführung unumgänglich ist‹ (37:74), die Regelung der Szenenfolge, die 
Maschinen, die den Donner oder den Blitz erzeugen usw. ›Wenn ich dagegen vor dem 
Vorhang bleibe, so weiß ich […], dass ich nur beim völligen Absehen [vom Geschehen hin
ter der Bühne (O.L.)] das Stück voll erfassen kann, was da gespielt wird.‹ (37:75) Portmann 
betont, ›mit der Einsicht in den Doppelaspekt würden viele Streitfragen um Rangproble
me und Unterschiede in der ›Wissenschaftlichkeit‹ der einzelnen biologischen Arbeits
weisen hinfällig‹ (37:76) und ›beim Forschen hinter der Bühne werden wir im Wissen um 
diesen Standort sogleich grundsätzlich auch die Forderung nach einer Forschung vor der 
Bühne stellen müssen und werden diesen zwei Forschungsweisen den gleichen Rang als 
wissenschaftliches Werkzeug zubilligen.‹ (37:79) Er zieht den Schluss: ›Mit der Einsicht in 
die Notwendigkeit mehrerer Standorte zur Erfassung des lebendigen Geschehens führt 
vor allem zu einer neuen Auffassung der Erscheinungen, der äußeren sinnfälligen Seite 
der Lebensformen‹ (37:84) und exemplifiziert das an seinen morphologischen Untersu
chungen zur Bestimmung des Cerebralisationsgrades, seinen Untersuchungen zum (so
zialen) Darstellungswert eines Merkmals und der Bedeutung der äußeren Erscheinung 
eines Organismus, die weit über die Erhaltungsfunktion hinausgeht. (37:91) 

In seinem Koreferat geht Thure von Uexküll darauf ein, ›dass der Kampf um die Al
leinberechtigung der physikalischen Erklärungsprinzipien in der Naturwissenschaft […] 
der Sorge um die gefährdete Einheit der Naturwissenschaft entspringt.‹ (38:95) In der 
Naturwissenschaft der vergangenen 100 Jahre ›betrachtet man die biologischen Wissen
schaften, Botanik und Zoologie – und auch die Medizin, als nur vorläufige Fächer, in 
denen die Phänomene geordnet und gesondert werden, um sie dann der physikalischen 
Analyse zuzuführen.‹ […]. ›Wenn die Physik die Grundlage der Biologie wäre, so würde 
die Biologie schließlich nur Schilderung unserer subjektiven Phantasien sein, die wir als 
›Sinn‹ und ›Bedeutung‹ den Naturvorgängen unterschieben. Wenn aber die Physik diese 
Grundlage der Biologie nicht ist, dann fällt die Einheit der Naturwissenschaft auseinan
der. Dann stehen ihr zunächst zwei völlig selbständige Bereiche gegenüber, ohne dass 
ein kontinuierlicher Übergang aus dem einen in den anderen möglich ist.‹ (38:96) Da
nach kommt von Uexküll auf den Begriff der Innerlichkeit zu sprechen: ›Ihm wurde eine 
besondere Bedeutung beigemessen, weil von dort her eine Überschau über das scheinbar 
chaotische Nebeneinander der biologischen Spezialfächer möglich scheint, in ihm wird 
die verborgene Wurzel der Einheit innerhalb der Biologie gesehen. Diese Innerlichkeit 
ist nicht auf physikalische oder chemische Vorgänge reduzierbar, ohne einen entschei
denden Verzicht auf das Wesentliche der Biologie [, nämlich, (O.L.)], ›dass die Lebewesen 
›eigenständige Zentren von Aktivität sind.‹ (38:96-7) ›Die Frage ist […], wie wir zur Kennt
nis der Innerlichkeit lebender Subjekte gelangen. Hat die Auffassung recht, dass wir nur 
unsere eigene Subjektivität herausspiegeln, oder kann diese Innerlichkeit ›objektiv‹ er

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 393 

fasst werden, d.h. können wir das Subjekt objektiv erkennen, ohne ihm seinen Subjekt- 
Charakter zu rauben?‹ (38:97) Uexküll fragt nach dem Unterschied der Objekte der Phy
sik und der der Biologie und greift auf Portmanns Bild des Theaters zurück: ›Dort gibt 
es nämlich Gegenstände, die als Objekte der Beobachtung zugleich Zentren von Aktivi
tät sind – und zwar die Schauspieler in ihren Rollen. Dieser Vergleich ist mehr als eine 
bloße Metapher. Als Ausdruck des menschlichen Sozialverhaltens ist das Theater etwas 
Objektives. […] eine Nachbildung des menschlichen Lebens, und als solches zeigt es uns 
die Handlungen, innerhalb derer die Menschen sich befinden. Diese Handlungen sind das ei
gentlich Objektive, innerhalb dessen die (handelnden) Menschen erst als dieses oder je
nes Subjekt mit ihren relativen Objekten auftreten.‹ (38:97-8) ›Das physikalische Innen 
meint das räumliche Eingeschlossensein des Kleineren in dem Größeren.‹ (38:98) ›Das 
physikalische Innen ist auf den Raum bezogen, das biologische Innerliche und Äußerli
che auf die Handlung, in der man stehen oder als Beobachter gegenübertreten kann. [Ab
satz]. Also die Innerlichkeit der Subjekte erfassen wir, indem wir sie im Hinblick auf ihr 
Beteiligtsein an Handlungen betrachten, wobei wir die Einheit der Handlung als sinnge
bendes Bezugssystem voraussetzen müssen.‹ (38:99) ›Wenn man aber meint, dort hinter 
der Bühne würde durch Physik und Chemie die ›andere Seite‹, ›das Außen‹ der biologi
schen Innerlichkeit aufgedeckt, muss ich widersprechen; denn damit würde doch wieder 
der Versuch gemacht, die Handlungen und ihre Rollen auf einen Mechanismus zurück
zuführen, […]. Man würde damit den Zellen und den Organen gerade das nehmen, was 
das Wesen lebender Beobachtungsgegenstände ausmacht. Sie würden aufhören, noch 
Zentren von Aktivität zu sein.[… Absatz]. Wenn wir das im Auge behalten, bekommt […] 
das Bild von dem Doppelaspekt der Bühne eine etwas andere Bedeutung. Als Zuschau
er vor der Bühne sind wir in die Gesamthandlung eingeschlossen, um hinter die Büh
ne zu gelangen, müssen wir aus dieser heraustreten. Dort sehen wir nun ganz andere 
Handlungen sich abspielen. […]. Also auch der Zuschauer vor der Bühne sieht nur einen 
Teilausschnitt des ganzen Stückes.‹ (38:100) ›Die biologische Methode, die von der Ein
heit der Handlung als sinngebendem Bezugssystem ausgeht, eröffnet also eine ganz be
stimmte Objektivität, eine Objektivität aber von ganz anderer Art, als es die der Physik 
ist.‹ (38:101) Uexküll betont: ›Die Voraussetzungen der Biologie sind also grundsätzlich 
andere, als die der Physik und der Chemie, deren Gebiet das Sinnfreie ist, aus dem sich 
Sinnvolles und Sinnwidriges niemals ableiten lässt!‹ (38:102). Zwar bin ich selbst bezüg
lich apodiktischer Aussagen (›niemals‹ und Ausrufezeichen) skeptisch (39), aber Uexküll 
hat recht, wenn er fortfährt: ›Der Physiker kann sich auf sein Spezialgebiet zurückzie
hen und innerhalb seiner Grenzen bleiben. Der Biologe und erst recht der Arzt können 
es nicht. Denn sie müssen auch als Physiker und Chemiker arbeiten.‹ (38:102) Uexküll 
konzediert, ›das Bezugssystem der Physik gründet […] in einer ersten und allgemeins
ten Orientierungsfunktion des Lebens‹ wie es im Messen in den tierischen Bewegungen 
schon unmittelbar enthalten ist. Er kommt zu dem Schluss: ›Die Einheit der Naturwis
senschaft […] existiert nicht mehr. Aber die verschiedenen Wirklichkeitsbereiche stehen 
nicht chaotisch nebeneinander, sondern offensichtlich in einer gemeinsamen Ordnung, 
und diese Ordnung müssen wir ergründen, wenn wir die wahre Einheit in der Naturwis
senschaft finden wollen.‹ (38:104) 

Zwei Aspekte aus dem Vortrag des Biologen Portmann (37) will ich unterstreichen: 1. 
Die ›Tatsache der Innerlichkeit, das Faktum, dass Lebewesen selbständige tätige Wesen 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


394 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

sind‹ (37:71) – eine Einsicht, die schon Jakob von Uexküll betont hat (16–19) und die auch
in Hans Jonas’ philosophischem Denken (31–33) eine zentrale Rolle spielt – und 2. die
›Einsicht in die Notwendigkeit mehrerer Standorte zur Erfassung des lebendigen Ge
schehens‹ (37:84) und das Bild vom Theater und dem Ort vor der Bühne und dem hin
ter der Bühne. Das Bild des Theaters, von dem der damals 43-jährige Thure von Uexküll
sagt, dass es mehr ist als eine bloße Metapher, das Bild vom Theater mit dem Ort vor
der Bühne und dem hinter der Bühne greift er Jahre später wieder auf: es entspricht
erkenntnistheoretisch den verschiedenen Beobachterstandpunkten eines Arztes, dem
eines der Objektivität verpflichteten, außen stehenden Beobachters und dem eines im
Kreis der Schauspieler innen stehenden Beobachters, den George Engel (1913–1999) 25
Jahre später als teilnehmender Beobachter bezeichnet hat (40). An diesen beiden lebenswelt
lich und erkenntnistheoretisch unterschiedlichen Beobachterstandpunkten und daran,
dass die verschiedenen Wirklichkeitsbereiche ›nicht chaotisch nebeneinander, sondern
offensichtlich in einer gemeinsamen Ordnung [stehen (O.L.)]‹ (38:104), und dass wir die
se Ordnung ergründen müssen, hat von Uexküll zeitlebens festgehalten. Sein standing
mit beiden Beinen in beiden Wirklichkeitsbereichen (hinter der Bühne und auf der Büh
ne, wo das Spiel gespielt wird), die seiner Sicht zufolge offensichtlich in einer gemein
samen Ordnung stehen, erklärt zum einen seine ablehnende Haltung der Psychoanalyse
gegenüber und Weizsäckers Versuch gegenüber, die Psychoanalyse in die Innere Medi
zin zu integrieren. ›Die psychoanalytische Theorie besitzt weder für ein Zweipersonen
verhältnis, die Dyade, als solches noch für irgendein anderes soziales Gebilde, das von
mehr als einer Person gleichzeitig erzeugt wird, begriffliche Konstruktionen. Sie kennt
deshalb keine Möglichkeit, die einzelne Person in einen sozialen Kontext zu stellen. Sie
verfügt […] über keine Kategorie des Du.‹ (41:17). In der Überzeugung, ›dass wir eine Ein
richtung gründen müssen, in der psychosomatische Medizin auch somatisch ist‹ (27:135),
hat er 1973 zusammen mit anderen das Deutsche Kollegium für Psychosomatische Medi
zin (DKPM) gegründet. Die in den 80er Jahren dominierende psychoanalytische Ausrich
tung des DKPM veranlasste ihn, 1992 (im Alter von 84 Jahren) mit jüngeren Mitstreitern
die Akademie für Integrierte Medizin (AIM) zu gründen. Uexkülls standing, mit beiden
Beinen in beiden Wirklichkeitsbereichen (hinter der Bühne und auf der Bühne) sicher
und das Gleichgewicht haltend zu stehen, erklärt zum anderen seine im Alterswerk do
minierende Beschäftigung mit der Philosophie Charles S. Peirce, in der er die Option
sah, den biologischen Wirklichkeitsbereich mit der humanen Lebenswelt und dem so
zio-kulturellen Wirklichkeitsbereich in eine gemeinsame Ordnung stellen zu können.

Systemtheoretische, leibphilosophische und neurobiologische Konzepte
zu Organisation und Besonderheit des Lebendigen

Thure von Uexkülls biologisches Denken ist ganz wesentlich von Ludwig von Bertalanffys
(1901–1972) systemtheoretischen Überlegungen (26) beeinflusst worden; schon in sei
nem 1953 erschienenem Buch Der Mensch und die Natur (1) verweist er mehrfach auf ihn.
In den verschiedenen Auflagen seines zusammen mit W. Wesiak verfassten Buchs Theorie
der Humanmedizin (4) nimmt die Darstellung der Systemtheorie einen breiten Raum ein
(4:77-145, 4:147-212). Von Bertalanffy hat sich eingehend mit Austauschprozessen zwi

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 395

schen Organismus und Umwelt beschäftigt, den Begriff des Fließgleichgewichts geprägt
und versucht, die Austauschprozesse auch mathematisch zu beschreiben (26,42-44). In
seinen Arbeiten zur Entwicklungsbiologie hat er – wie Hans Jonas schreibt – die These

vertreten, dass Prozesse der Gestaltbildung in Organismen weder ›akausal metaphysisch
noch durch bloße lineare Kausalität hinreichend zu erklären seien, sondern allein durch
die durchgängige Wechselwirkung aller Teile – in einer Systemtheorie – zu begreifen wä
ren, also nur über die Ganzheit des sich in seiner Entwicklung hervorbringenden Orga
nismus‹ (32:273). Entscheidend ist, ›dass der Begriff der Ganzheit prinzipiell kein physi
kalischer Begriff sein könne, da er eine ideelle Einheit umfasse. […]. Im biologischen Ho
lismus wird die Ganzheit jedoch nicht als Begriff der Einheit, sondern als ein Kennzeichen,
eine empirische Eigenschaft des Organischen behandelt.‹ (32:273) ›Der Sache nach führt das
Auf-eine-Ganzheit-hin-geordnet-Sein und ihr zu ›dienen‹ logisch auf dieselben Proble
me der unterstellten intelligiblen Intention, wie sie im Zweckbegriff subsumiert sind.
Der entscheidende Fortschritt der Ganzheitstheorie gegenüber dem Vitalismus besteht
darin, dass er die Einheit oder Ganzheit des Organismus nicht durch eine geistige oder
psychische oder psychisch-analoge Kraft hervorgebracht erklärt, sondern sie über eine
Systemtheorie erklärt, in der die gerichteten Vorgänge nicht als intendiert, sondern als blo
ße Systemeigenschaften erscheinen. […]. Was wir ›Leben‹ nennen, ist ein in hierarchischer
Ordnung gegliedertes System. Diese Ordnung der Prozesse ist das klarste, ja das einzige
Unterscheidende der Lebensvorgänge von den gewöhnlichen physikochemischen Pro
zessen.‹ (32:275) Dies alles sind brillant formulierte Zitate von Hans Jonas, dem großen
Philosophen des Lebendigen. Sie sind deckungsgleich zu Uexküll und Wesiaks system
theoretischen Gesichtspunkten in ihrer Theorie der Humanmedizin (4:83-100).

Thure von Uexküll schätzte kybernetische Regelkreise und systemtheoretisches Den
ken (siehe Kapitel 4 zu Thure von Uexkülls biologischem Denken), er hat die nachfolgende
Abbildung einer Systemhierarchie von G. Engel (1913–1999) übernommen und an zen
traler Stelle seiner Theorie der Humanmedizin (4:131) bei den wissenschaftstheoretischen
Hintergründen des bio-psycho-sozialen Modells ausführlich dargestellt (4:130ff).

Von Uexküll hat auf die auf unterschiedlichen Systemebenen unterschiedlichen
Zeichenprozesse (Semiosen) abgehoben, die Ebenen-spezifischen Codes betont und die
Emergenz komplexerer Systemebenen mit dem Auftreten neuer Systemeigenschaften
mit der Übersetzung des Codes der zugrundeliegenden Systemebene in einen neuen
Code der höheren Systemebene verglichen (4:130ff). Von Bertalanffys Überlegungen zum
Austausch von Materie und Energie zwischen Organismus und Umwelt sind bei Uexküll
und Wesiak um den mit dem Komplexitätsgrad steigenden Informationsbedarf zur
Regelung Ebenen-spezifischer Prozesse erweitert worden.

Hans Jonas sieht kybernetische Modelle kritischer als Thure von Uexküll. Er konsta
tiert zwar, ›dass die Sensor-Effektor-Kombination bei Tieren in gewissen Hinsichten tat
sächlich ein Feedbackmuster darstellt‹ (32:218), schreibt aber wenig später: ›Das kyberne
tische Modell reduziert die tierische Natur auf die zwei Faktoren der Wahrnehmung und
Bewegung, während sie sich in Wirklichkeit aus der Triade Wahrnehmung, Bewegung
und Gefühl zusammensetzt. Das Gefühl, grundlegender als die beiden anderen Vermö
gen, die es miteinander verknüpft, ist die animalische Übersetzung des Grundantriebs,
der schon auf der undifferenzierten voranimalischen Stufe in der unausgesetzten Voll
ziehung des Stoffwechsels am Werk ist. Ein Rückkopplungsmechanismus mag gehen

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


396 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

oder stillstehen: in beiden Zuständen existiert die Maschine. Der Organismus muss in
Gang bleiben, weil Im-Gang-Sein eben seine Existenz selbst in ihrer Widerruflichkeit
ausmacht; und, mit Vernichtung bedroht, geht es ihm um das Existieren. Für den In
stinkt der Selbsterhaltung gibt es keine Analogie in der Maschine, nur für die Antithese
der Selbsterhaltung, die schließliche Entropie des Todes.‹ (32:219)

Abb.2: Modell der Systemhierarchie einer kontinuierlichen Reihe immer komplexer werdender
Systeme nach G. Engel (aus 1:131, rechte Hälfte ergänzt).

Rolle der Emotionen in der Gehirnentwicklung
und der menschlichen Ontogenese

Weniger fundamental-philosophisch als Hans Jonas und eher konkreter und neurobio
logisch untermauert hat Antonio Damasio (geb. 1944) die Rolle von Emotionen bei der
Entstehung eines Kern-Selbst aus dem Protoselbst beschrieben (45). Seinen Überlegun
gen zufolge könnten die Emotionen eine Art Organismus-internes Bewertungssystem
für lebensdienliche versus lebensfeindliche bis -kritische Situationen darstellen und
ergänzend zu physikochemischen Mechanismen zur Homöostaseregulation beitragen.
Damasios Verknüpfung von physiologischen Hömöostasemechanismen des Protoselbst
mit Emotionen, mit – wie er sagt ursprünglichen Gefühlen – mit größtenteils automatisch

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 397 

ablaufenden Programmen für Handlungen und Vorgängen, die überwiegend ›in unse
rem Köper ablaufen, von Gesichtsausdruck und Körperhaltung bis zu Veränderungen 
in inneren Organen und innerem Milieu‹ (45:122), d.h. mit bewertenden sowohl nach 
innen als nach außen gerichteten Expressionen, stellt gegenüber Thure von Uexkülls Sicht 
eines kommunikativ und semiotisch bedingten Auftretens von Bedeutung insofern ein 
weiteres Novum dar, als die mit Emotionen einhergehenden physiologischen Prozes
se in Mimik, Gestik und Verhalten einen leiblichen Ausdruck finden, der wiederum 
von anderen wahrgenommen und zurückgespiegelt werden kann. (Siehe Kapitel 8 zu 
Damasios Kern-Selbst und Prinz’s Selbst im Spiegel der anderen (46) in diesem Buch). 

Thomas Fuchs (geb. 1958) hat dies in seinem Buch Das Gehirn – ein Beziehungsor
gan. Eine phänomenologisch-ökologische Konzeption (2) in bewundernswerter didak
tischer Stringenz und sprachlicher Klarheit detailreich beschrieben, was in einem sepa
raten Kapitel im vorliegenden Buch ausführlicher dargestellt ist. ›Diese Interaktion zwi
schen Gehirn und Körper wird nach Damasio in höheren Hirnzentren […] fortlaufend re
präsentiert und bildet so die Basis für ein elementares Lebensgefühl, ein Kernbewusstsein, 
auf dem das erweiterte, autobiographische oder personale Bewusstsein beruht‹ (2:137). 
Was Fuchs als leibliche Hintergrundempfindungen, als Befinden, bezeichnet, entspricht in 
etwa dem, was Antonio Damasio Kernbewusstsein genannt hat (45). Fuchs zufolge sind 
die Affekte als Kern unseres subjektiven Erlebens an die ständige Interaktion von Gehirn 
und Körper gebunden. Fuchs stimmt William James (1842–1910) zu, der den Körper sei 
›eine Art Resonanzboden, in dem jede noch so geringe Veränderung unseres Bewusst
seins widerhallt‹ (2:138) bezeichnet hat. 

›Gemeint ist damit der im Hintergrund ›gelebte‹ Leib als der Ort des diffusen Befin
dens, Behagens und Unbehagens, der Vitalität, Frische oder Müdigkeit, des Schmerzes, 
Hungers und Durstes; weiter der Leib als Resonanzraum aller Stimmungen und Gefüh
le, die wir empfinden; und schließlich der Leib als Zentrum und zugleich Medium aller 
Wahrnehmungen, Bewegungen und Handlungen. Ja selbst das vermeintlich ›reine Den
ken‹ vermag sich nicht vom leiblichen Bewusstsein abzulösen, denn wenn mein Denken 
sich auch hinsichtlich seiner intentionalen Gehalte in allen Räumen und Zeiten frei be
wegen kann, so stellt es als Vollzug doch eine Lebenstätigkeit dar, die an mein leibliches 
Selbstempfinden und ›Hiersein‹ gebunden bleibt – an mein ›Befinden‹ (2:97). 

Wie in einem separaten Kapitel zu Thomas Fuchs’ Konzept des Gehirns dargestellt, 
entwickelt Fuchs auf leibphänomenologischer Grundlage den Begriff der verkörperten 
Subjektivität und den aspektdualistischen Begriff der lebendigen Person. Darauf aufbauend 
stellt er eine ›ökologische Konzeption des lebendigen Organismus‹ vor, ›die einerseits 
– über den Funktionskreis von Wahrnehmung und Bewegung – die Beziehung des 
Lebewesens zur Umwelt, andererseits seine Selbstorganisation und Subjektivität ins 
Zentrum rückt‹ (2:95). Das, was Thure von Uexküll zusammen mit etlichen Mitarbeitern 
in der Subjektiven Anatomie (47) erarbeitet hat, haben andere zu einer umfassenden 
Leibphilosophie erweitert (, auf die im Kapitel 5 ausführlicher eingegangen wird), und 
das, was Thure von Uexküll mit der Einführung des Subjekts in die Medizin vorschwebte 
(4:113ff), hat Thomas Fuchs mit seinem Konzept der verkörperten Subjektivität und le
bendigen Person im Sinne einer sphärischen Anthropologie (48) konkretisiert. Während 
Fuchs eine aspektdualistische Interpretation der lebendigen Person vertritt, präferiert 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


398 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Thure von Uexküll eine auf der Semiotik von Charles S. Peirce (1839–1914) beruhende
monistische Sicht des unsterblichen Geistes in der Natur und im Menschen.

Die schrumpfende differentia specifica

Die Frage nach der differentia specifica, dem Besonderen des Menschen gegenüber dem
Tier, hat in der Philosophiegeschichte stets eine große Rolle gespielt. Bei Vertretern
der Philosophischen Anthropologie wie Max Scheler (1874–1928), Helmuth Plessner
(1892–1985), Nicolai Hartmann (1882–1950) u.a.m. stand diese Frage – mit unterschied
lichen Akzenten – im Zentrum ihres philosophischen Denkens. Während bei Max
Scheler Fragen der Arbeitswelt, der Werte, der Ethik und der Stellung des Menschen im
Kosmos (49) im Vordergrund standen, hat Helmuth Plessner in seinen Grundlinien einer
Ästhesiologie des Geistes (50) die Einheit der Sinne als Basis des Geistigen betont, was
Lessing als das wichtigste Werk Plessners gewürdigt hat (51). Plessners in den Stufen des
Organischen und der Mensch (52) dargestellte Sicht der exzentrischen Position des Menschen
gilt zweifellos als eine wichtige differentia specifica (53). Nicolai Hartmann, der geistige
Kopf der ›Kölner Konstellation‹ der 1920 bis 1930er Jahre (53), hat in seiner 1950 veröffent
lichten Philosophie der Natur (54) die durch die Sinne konstituierten Anschauungsräume
in eine ›losegehaltene Zweiteilung‹ unterteilt: ›auf der einen Seite den Wahrnehmungs- 
und Vorstellungsraum, auf der anderen Seite den Erfahrungs- und Denkraum […]; wobei
der Erlebnisraum vorwiegend zur ersten Gruppe geschlagen werden kann.‹ (54:114) Der
Einsicht Plessners folgend, betont Hartmann die ›realobjektivierende Welt-orientierung
des Subjekts, durch welche der Mensch sich vom Tier scheidet. Das Tier sieht sich im
Mittelpunkt und orientiert die Welt auf sich; der Mensch orientiert sich auf die Welt
und sieht sich selbst – auch der Raumanschauung nach – in exzentrischer Stellung zu
ihr. […]. Diese Realgebundenheit an den Standort des Leibes ist indessen nur für den
unmittelbaren Wahrnehmungs- und Erlebnisraum bestimmend, nicht für den weiter
gefassten Erfahrungsraum, und vollends nicht für den Vorstellungs- und Denkraum.‹
(54:119-20)

In dem aus dem Nachlass von Hans Blumenberg zusammengestellten Buch Beschrei
bung des Menschen (55) rekonstruiert Blumenberg die evolutionären Veränderungen, die
beim Übergang von Menschenaffen zum aufrechten Gang und zum Leben in der Savan
ne nötig waren. Ein zuvor auf den Greifraum spezialisiertes Sehen musste auf Fernsicht
umgestellt werden, Verrechnungen zur relativen Größenkonstanz von unterschiedli
chen Objekten in naher und weiter Ferne wurden ebenso erforderlich wie Adaptationen
an unterschiedliche Lichtverhältnisse bei Tag und in der Dämmerung – alles Leistun
gen, ›die nur erklärt werden können, wenn eine bestimmte endogene und autonome
Gehirnentwicklung vorausgesetzt wird, in der die alten, für unwillkürlich-instinktives
Verhalten zuständigen Hirnregionen sich ins Innere des Gehirns zurückgezogen haben,
die archaischen Geruchs- und Geschmackssinne zurückentwickelt wurden und die
Entwicklung des Neokortex mit den modernen Fernsinnen an Bedeutung gewonnen
haben.‹ (56:118) – Vorgänge die Blumenberg unter den Begriffen ›Introversion und
Promination‹ diskutiert (55:540ff., 557).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 399 

Ähnlich tiefgreifende Veränderungen der neuronaler Verknüpfungen im Gehirn 
müssen beim Leben in kleinen Gruppen, bei der Kooperation mit anderen bei der Jagd 
oder bei kriegerischen Auseinandersetzungen mit anderen Gruppen erfolgt sein. Der 
Volumenzunahme des auf die Welt gerichteten Anschauungsraums korrespondiert eine 
Volumenzunahme des auf das Leben in einer sozialen Gruppe gerichtete Resonanz
raums der Erfahrungen und des Denkens. Mit Einsteins Relativitätstheorie haben sich 
jahrtausendalte Vorstellungen zu Raum und Zeit hin zu einem expandierendem Univer
sum verändert. Analog haben sich mit der biologischen und kulturellen Evolution Jakob 
von Uexkülls spezifische Umwelt und die zwischen Merk- und Wirkorgangen zwischen
geschaltete Innenwelt niederer Meerestiere zu riesigen Galaxien unseres menschlichen 
Anschauungsraums der Welt und unseres Resonanzraums im Innern vergrößert. 

Der österreichische Humanethologe Irenäus Eibl-Eibesfeldt hat über Jahrzehnte 
kulturvergleichende Untersuchungen zum menschlichen Verhalten durchgeführt und 
1984 ein umfassendes Buch zur Biologie des menschlichen Verhaltens vorgelegt (57). Die 
Primatenforscher Frans de Waal (1948–2024) und Michael Tomasello (geb. 1959) haben 
in eindrucksvollen Untersuchungen Hinweise für ein Moralverständnis bei höheren 
Primaten wie Bonobos und Schimpansen erbracht (58–60). Tomasello hat aufgrund ex
perimenteller Befunde begründete Vorstellungen zu einer individuellen Intentionalität bei 
den nicht menschlichen Menschenaffen vorgelegt und präzisiert, dass die Zeigegeste auf 
ein Objekt die Grundlage für shared intentionality, geteilte Aufmerksamkeit, darstellt und 
dass dies evolutionsgeschichtlich die Grundlage für gemeinsame Intentionalität bei den 
Frühmenschen und kollektive Intentionalität beim modernen Menschen darstellen könnte 
und sowohl zur gemeinsamen Kooperation als auch zur Entstehung der Sprache bei
getragen haben könnte (61–64). Tomasello betont, dass Menschenaffen nicht das Motiv 
einer Handlung durchschauen können, moderne Menschen dagegen Mitmenschen über 
Dinge informieren oder Informationen mit ihnen zu teilen können. Dieses Kenntnisse 
mitteilende und Wissen weitergebende Motiv des menschlichen Denken führt zum 
sogenannten Wagenheber-Effekt, d.h. zu einer erfolgreichen kulturellen Anpassung an lo
kale Bedingungen, die generationenübergreifend erhalten bleiben, während erfolglose 
Versuche aussterben. Diese Form einer Art Vererbung erworbener Eigenschaften kann 
in stabiler, kumulativer kultureller Evolution münden. 

Aus philosophischer Sicht hat Charles Taylor (geb. 1932) die Grundzüge des mensch
lichen Sprachvermögens nachgezeichnet und der Theorie von Hobbes, Locke und 
Condillac die Herderschen und Humboltschen Thesen zur Sprachentwicklung ent
gegengestellt und betont, dass durch Sprechen, Erzählen und Zuhören, d.h. durch 
Geschichten, Bedeutung erschaffen wird (65). Der neuseeländisch-kanadische Psy
chologe Michael Corballis (geb. 1936) argumentiert, dass die Sprache nicht in einem 
evolutionären Sprung vor 60 000 Jahren einsetzte, sondern in einem langsamen Prozess 
aus Gesten entstand, als eine Möglichkeit, Gedanken auszutauschen und Vorstellungen 
oder Erfahrungen über Dinge und Menschen, die nicht unmittelbar im Gesichtsfeld 
gegeben sind, in einem ›mental time travel‹ mit anderen zu teilen (66). Der Literatur- und 
Medienwissenschaftler S.J. Schmidt (geb. 1940) hat die konstruktivistische Bedeutung 
der Sprache für die Gestaltung der sozialen und kulturellen Welt herausgestellt (67), 
ähnlich wie dies der amerikanische Philosoph John Searle (geb. 1932) später und aus
führlicher in seinem Buch Wie wir die soziale Welt machen (68) beschrieben hat. Schmidt 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


400 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

hat seinen früheren radikal konstruktivistischen Ansatz 2003 allein auf Diskurse und
Geschichten, auf Lernen und die Weitergabe von Wissen zurückgeführt (69).

Der Leiter des Instituts für vergleichende Kognitionsforschung in Wien, Ludwig Hu
ber (geb. 1964), hat in einer Übersicht zu kognitiven Leistungen bei einer Vielzahl von
Tierarten (Affen, Hunden, Krähen, Pfeilgiftfröschen, Schildkröten, Kraken und Bienen)
dargestellt, was Tiere alles können: Werkzeuge gebrauchen und herstellen, kommuni
zieren, Gedanken lesen und anderes mehr (70). In seinem Buch The Gap – The Science Of
What Separate Us From Other Animals (71) vergleicht der australische Psychologe Thomas

Suddendorf die Entwicklung des Denkens bei Menschenaffen und bei menschlichen
Kleinkindern und Kindern – einen Vergleich, den auch Michael Tomasello in seinem
jüngsten Buch Mensch werden – Eine Theorie der Ontogenese (72) zusammengefasst hat. Im
Vergleich mit Fähigkeiten, die allgemein als einzigartig menschlich angesehen werden
wie Sprache, Intelligenz, Moral, Kultur, theory of mind (TOM) und mental time travel hebt
Suddendorf 2 Aspekte als besonders hervor: unsere Fähigkeit, in der Phantasie über ver
gangene oder künftige Szenarien zu reflektieren und unser unstillbares Verlangen, un
sere Gedanken mit anderen zu teilen. Beide Fähigkeiten seien für den Übergang von der
auf Lauten und Warnsignalen beruhenden tierischen Kommunikation zu menschlicher
Sprache, von Erinnerung und Gedächtnis zu mental time travel, d.h. in gedankliche Zeit
reisen in Vergangenheit und Zukunft, und für den Übergang vom Leben in Gruppen zum
mind reading anderer, vom Problemlösen zum abstrakten Denken, von der Tradition zur
Kultur und von der Empathie zur Moral mitverantwortlich gewesen (71). Im Vergleich
der intellektuellen Entwicklung von Menschenaffen und menschlichen Kleinkindern bis
zum Alter von 6 Jahren hat Tomasello die Besonderheiten der Entwicklung des kindli
chen Denkens dargestellt (70), die im Detail über die eindrucksvollen Befunde von Jean
Piaget (1896–1980) aus dem Jahre 1926 zur Entwicklung von Denken und Weltbild beim
Kind hinausgehen (73).

Geistiges im Lebendigen

Unserem Freiheitsbewusstsein liegt die Einsicht zugrunde, dass wir als Akteure Urheber
unseres Handelns sind. Dem Sprachanalytiker P. Strawson (1919–2006) und dem Onto
logen Nicolai Hartmann (1882–1950) zufolge ist das Freiheitsbewusstsein eng mit mora
lischen Einstellungen verbunden. ›Wir nehmen […] immer schon eine moralische Ein
stellung zu uns selbst und anderen Personen gegenüber ein. Wir rechnen uns unsere
Handlungen zu und fühlen uns für sie verantwortlich. Auch die Handlungen anderer
Menschen bewerten wir moralisch, wir sind ihnen für bestimmte Handlungen dankbar
oder nehmen ihnen ihr Tun übel. Lediglich bei psychisch Kranken, Kindern oder mora
lisch unterentwickelten Personen schränken wir unsere moralische Einstellung ein oder
geben sie in extremen Fällen ganz auf.‹ (74:225)

Zu Nicolai Hartmanns modallogische Einordnung der Moral und der menschlichen
Freiheit in seine Philosophie zur Ontologie des Seins sei auf Kapitel 15 im vorliegenden
Buch verwiesen. ›War Hartmanns Naturphilosophie durch eine Auseinandersetzung mit
Kant bestimmt, so stellt seine Philosophie des Geistes den Versuch dar, Hegels Lehre
vom subjektiven, objektiven und absoluten Geist von ihren unhaltbaren metaphysischen

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 401 

Komponenten zu befreien und ihren phänomenologisch haltbaren Kern herauszuarbei
ten.‹ (74:136). Hartmann unterscheidet innerhalb der Seinsschicht des Geistigen den perso
nalen Geist, den objektiven Geist und den objektivierten Geist. Der personale Geist ist bei Hart
mann die Grundkategorie des geistigen Seins, sie orientiert sich an den anthropologi
schen Entwürfen Schelers und Plessners und fokussiert auf den Menschen als erken
nendes und handelndes Wesen und die Freiheit, das eigene Leben nach eigenen Plänen 
zu gestalten und sich selbst zu verwirklichen. Der objektive Geist ist – anders als bei He
gel (1770–1831) – das in geteilter Mitwelt interpersonell geteilte Geistige, d.h. eine Art 
Zeitgeist, der Denken, Fühlen und Handeln einer großen Zahl von Menschen beherrscht. 
Der Mensch kann in verschiedenen Entwicklungsstufen seines Lebens auf unterschiedli
che Weise und unterschiedlicher Intensität am personalen und objektiven Geist teilhaben. 
Der objektive Geist hat zwar in Form von Moral, Recht, Kunst, Religion und philosophi
sche Weltanschauung prägende Kraft auf die geistige Entwicklung der Menschen, er ist 
jedoch ›fehlbar und anfällig für Moden und Verirrungen‹ (74:136). Der Einzelne ›bleibt 
vielmehr stets aufgefordert, den ›Zeitgeist‹ zu prüfen und, falls nötig, zu revidieren.‹ 
(74:136). Der objektivierte Geist – wiederum anders als bei Hegel – ist das nicht Person- 
bzw. Gehirn-gebundene Geistige, sondern das materiell Realisierte, die in Büchern, Bi
bliotheken und Datenbanken gespeicherten geistigen Ideen, architektonische Bauwer
ke, Werke bildender Künstler u.a.m. Der objektivierte Geist kann in Teilen in Vergessen
heit geraten und Jahrhunderte später wieder dechiffriert und verfügbar, d.h. bewusst 
gemacht werden. 

Das Pendant zu Jakobs von Uexkülls Konzept von unterschiedlich komplexen Um
welten bei Tieren und Menschen ist bei Hartmann die in der Sphäre des Geistigen veror
tete Mitwelt des personalen und objektiven Geistes. Das Weltverhältnis des Menschen basiert 
nicht auf einer Beziehung zu den Objekten der Außenwelt, es ist bei Hartmann als ein 
Mitweltverhältnis der handelnden und Behandlung erfahrenden Personen gefasst. Das 
bedeutet, dass gegenüber dem in der philosophischen Tradition betonten ›ich denke‹ der 
Aspekt des Handelns und damit das ›ich arbeite‹, ›ich will etwas‹, ›ich finde mich zurecht 
in gegebenen Umständen‹ etc. in den Vordergrund rückt‹ (76:264). Menschliche Mitwelt 
ist für Plessner eine Vorbedingung für exzentrische Personalität (76:265). Für Tomasello 
ist sie im Kontext von Zeigegeste und shared intentionality eine Vorbedingung für Kom
munikation und Sprachentwicklung (62,63) und für Meyer-Abich steht sie im Zentrum 
einer ganzheitlichen Naturphilosophie (77,78). Hans Jonas Einsicht ist entscheidend: › 
Dass Sprache ein von schon Sprechenden Erlerntes ist, besagt, dass auch Geist ein von 
vorgegebenem Geist zu Erlernendes ist. Nur im Verkehr mit ihm entsteht der neue Geist, 
der sich der genetisch vorbereiteten Instrumentalität des Gehirn bedient, und erst durch 
das progressive Sich-Bedienen vollendet sich auch das Wachstum der physischen Instru
mentalität selber, die ohne das verkümmern bzw. gar nicht erst zum Gebrauche reifen 
würde. So beginnt also mit der Geburt, dem Hinaustreten in die Welt, eine der fötalen 
[…] physischen Ontogenese überlagerte, neuartige Ontogenese aus nunmehr geistiger 
Information; und nur vorgängiger Geist von außen kann sie liefern und damit die aus 
der inneren blinden ›Information‹ des Genoms entstandene Potentialität zur Realisie
rung bringen.‹ (31:232-3). Das in der Mitwelt situierte ›progressive Sich-Bedienen‹ voll
endet auch das Wachstum der physischen Instrumentalität, das Wachstum des Gehirns, 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


402 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

wie dies im mehrfach von Thure von Uexküll zitierten Werk von Terrence Deacon The
Symbolic Species – Co-Evolution of Language and the Brain (79) eindrucksvoll beschrieben ist.

Unverzichtbarkeit einer Anthropologie

Die obigen Ausführungen zum Geistigen im Lebendigen stellen ebenso wie die anderen
Essays des vorliegenden Buchs eine Hartmannsche Mischung aus meinem privatem und
dem objektiven Geist, soweit ich diesen – siehe Literaturverweise – überblicke, dar. Sie
mögen deskriptive Bausteine für eine neue Anthropologie darstellen, erheben aber keine
Ansprüche auf eine normative Anthropologie.

›Das Verhältnis zwischen naturwissenschaftlicher Anthropologie und philosophi
scher Anthropologie ist komplex‹, konstatiert der Münchner Philosoph Julian Nida-
Rümelin (geb. 1954) und fährt fort: ›aber der Versuch, die Anthropologie zu verwis
senschaftlichen, indem man sie zu einer Quasi-Naturwissenschaft umdeklariert und
versucht, durch empirische Studien zu ermittelnde Essentialia menschlicher Natur
festzulegen, ist eine hoch dubiose Angelegenheit.‹ (80:5). Er hat drei Kritiken gegen die
traditionelle Anthropologie und die ›quasi-naturalistische‹ Erneuerung der Anthropo
logie‹ im frühen 20. Jahrhundert (80:5) vorgebracht:

1. Die Krypto-Normalität. ›Statt explizit zu sagen, was einem missfällt, was den eige
nen Werten nicht entspricht, und anstatt zu versuchen, diese Werte zu rechtfertigen,
zieht man sich auf eine Argumentationsform zurück, die in Wirklichkeit normativ
ist, sich aber als eine nicht-normative tarnt, nämlich als eine Feststellung der objek
tiven Menschennatur.‹ (80:6)

2. Ethischer Fundamentalismus oder Maskierung ethisch-normativer Argumente in
Gestalt von anthropologischen. Er ›zeichnet sich dadurch aus, dass er bestimmte
normative Propositionen der Kritik entzieht. Das kann im Rahmen von Weltan
schauungs- oder Religionsgemeinschaften am einfachsten dadurch geschehen,
dass ein Identitätskern definiert wird, der selbst nicht mehr Gegenstand der Kritik
sein darf, also dogmatisch wird.‹ (80:6-7)

3. Erkenntnistheoretischer Fundamentalismus, der folgendes besagt: ›Jede Theorie,

auch eine ethische, muss systematisch aufgebaut sein, und dieser systematische
Aufbau äußert sich in Gestalt der axiomatischen Setzung von anthropologischen
Annahmen. Anthropologische Annahmen fungieren in der Argumentation als
Prämissen, die selbst nicht mehr begründungsbedürftig erscheinen.‹ (80:7)

Anthropologiekritiker wie z.B. ›Jürgen Habermas, dessen Programm eine ganze ›Schu
le‹ des Linksliberalismus in der politischen Philosophie und in der Ethik prägt, hält es
für den entscheidenden Fehler allen anthropologischen Denkens, dass dort Werte (statt
Normen) zentral sind.‹ (80:8) Nida-Rümelin vertritt die These, dass public reasoning-Pro
zesse, wie sie Jürgen Habermas (geb. 1929) und John Rawls (1921–2002) vertreten, in der
lebensweltlichen Realität nicht funktionieren. ›In aller Regel haben wir Gründe dafür,
das eine zu tun und das andere zu lassen. Diese Gründe nehmen auf vieles Bezug, un
ter anderem auf gegenseitige Rücksichtnahme, Kooperationsbereitschaft, das Einhalten

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 403

gegebener Versprechen usw.[…]. Die Entkopplung von Regeln, auf die wir uns verständi
gen, und Werten, die unsere Präferenzen, unsere Wünsche und unser Handeln steuern,
geht nicht auf. Beides ist untrennbar miteinander verbunden.‹ (80:9, 81: 214–221)

Nida-Rümelin vertritt eine pragmatistische Auffassung – ähnlich wie John Dewey
(1859–1952) (siehe Kapitel 16 zur ärztlichen Ethik) – und plädiert für eine Anthropologie
in köhärentistischer Sicht: ›Die Dinge hängen zusammen: Unsere Werte, Urteile und Über
zeugungen hängen mit unserer Praxis und den kulturellen Prägungen unserer Lebens
form unauflöslich zusammen. Auch anthropologische und ethische Stellungnahmen […]
hängen unauflöslich miteinander zusammen.‹ (80:10-11). ›Die Praxis ist gewissermaßen
der Prüfstein der Ernsthaftigkeit von normativen und nicht-normativen Überzeugun
gen, in der Praxis offenbart sich dies.‹ (80:10) und ›wir nehmen immer schon implizit
Stellung.‹ (80:11)

Nida-Rümelin unterstreicht, dass ›das Projekt der deskriptiven Metaphysik a la
Strawson (1919–2006), wonach zu klären ist, welche Begrifflichkeiten wir in welcher
Weise immer schon voraussetzen, […] ein wichtiger Beitrag zur Aufklärung dessen [ist
(O.L.)], was wir tun und wenn wir Gründe vorbringen […].‹ (80:13) Er versteht – anders als
Tugendhat (1930 – 2023) (80) – ›Anthropologie als deskriptive Metaphysik‹, ›als eine Form
der Rekonstruktion oder der Systematisierung normativer Stellungnahmen‹ (80:13),
als Suche nach inhärenten Elementen unserer lebensweltlichen Praxis. Für ihn sind
menschliche Vernunft, menschliche Freiheit und menschliche Verantwortung ›begriff
lich und empirisch eng, ja unauflöslich miteinander verwobene Phänomene‹. (80:15) Sie
bilden – anders lautenden Thesen namhafter Neurobiologen zum Trotz (83,84) – den
Kern eines humanistischen Menschenbildes.

So wie – Hans Jonas zufolge (s.o.) – ›Sprache ein von schon Sprechenden Erlerntes ist‹
und ›Geist ein von vorgegebenem Geist zu Erlernendes ist‹ (31:232-3), so ist ein humanis
tisches Menschenbild ein in der lebensweltlichen Mitwelt von humanistisch geprägten
Personen zu Erlernendes und zu Praktizierendes. John Berger fragt sich im Schlusskapi
tel seiner Geschichte eines Landarztes (85), einen Essay von Gramsci zitierend: ›In dem Ma
ße, wie das Problem des menschlichen Seins immer als das der sogenannten ›mensch
lichen Natur‹ oder des ›Menschen an sich‹ ausgegeben wird, basiert der Versuch, eine
Wissenschaft vom Menschen – die Philosophie – zu schaffen, auf einer Abstraktion, die
›alles Menschliche‹ enthalten soll, also auf einer Einheitsidee als Ausgangspunkt. Ist aber
Menschlichkeit, als Realität und als Ideal, ein Ausgangspunkt – oder ein Ziel?‹ (85:161-
162). Für mich ist sie beides und sie ist beides in einem zweifachen Sinn: einmal im Sin
ne von Aristoteles: ›Dinge, die wir lernen müssen, bevor wir sie tun können, lernen wir,
indem wir sie tun.‹ (86:71) und zum andern im Peirce’schen Sinne der Semiose: als Per
tubation von außen, als Interpretationsprodukt eines Arztes oder eines Patienten, das
als modifizierendes Zeichen in semiotische Neuinterpretationen des Patienten oder des
Arztes eingeht und dort die Beziehung zu dessen Gegenstand, zu dessen Problem oder
Situation, verändert und die Art und Weise seiner Interpretation modifiziert und – im
günstigen Falle – eine menschlichere Handlung oder eine menschlichere Sicht auf das
Problem ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


404 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Literatur

1. von Uexküll T. Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Naturphilosophie.
München: Sammlung Dalp 13, Leo Lehnen Verlag; 1953.

2. Fuchs Th. Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Eine phänomenologisch-ökologische
Konzeption. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer; 2. Aufl. 2009.

3. Knorr Cetina K. Wissenskulturen. Ein Vergleich naturwissenschaftlicher Wis
sensformen. suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1594, Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt, 2002.

4. von Uexküll T, Wesiack W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztlichen Den
kens und Handelns. München – Wien: Urban & Schwarzenberg; 1. Auflage 1988, 3.
überarbeitete Auflage; 1998.

5. von Uexküll Th, Wesiak W. Integrierte Medizin als Gesamtkonzept der Heilkunde:
ein bio-psycho-soziales Modell. In: Adler R, Herrmann JM, Köhle K, Langewitz W,
Schonecke OW, von Uexküll Th, Wesiak W (Hg.). Uexküll Psychosomatische Medizin.
6. Aufl., München: Urban & Fischer, 2003: 3–42.

6. von Uexküll T, Geigges W, Plassmann R (Hg.) Integrierte Medizin – Modell und kli
nische Praxis. Stuttgart: Schattauer; 2002:3-22.

7. von Uexküll T. Über das Menschenbild in der heutigen Medizin. Studium Generale
1953; 6: 471–80.

8. von Uexküll T. Was weiß die Medizin vom Menschen? In: Rössner H (Hg.). Der gan
ze Mensch. Aspekte einer pragmatischen Anthropologie. München: Deutscher Ta
schenbuch Verlag, dtv 4447, 1986: 146–168.

9. Eco U. Vom Coitus interruptus: In: Eco U. Über Gott und die Welt. Essays und Glos
sen. München – Wiesn: Carl Hanser Verlag; 2. Aufl. 1985: 245–265.

10. Leiß O. Konzepte und Modelle Integrierter Medizin – Zur Aktualität Thure von Uex
külls. Bielefeld: transcript, Medical Humanities Band 8; 2020.

11. Ginsburg C. Spurensicherungen. Wagenbach, Berlin, 1983.
12. Janich P. Konstruktivismus und Naturerkenntnis. Auf dem Weg zum Kulturalismus.

Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1244; 1996.
13. Hartmann D, Janich P (Hg.). Die Kulturalistische Wende. Zur Orientierung des philo

sophischen Selbstverständnisses. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen
buch wissenschaft stw 1391; 1998.

14. Janich P. Kultur und Methode. Philosophie in einer wissenschaftlich geprägten Welt.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1773; 2006.

15. Leiß O. Thure von Uexküll: ›Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Naturphi
losophie‹ – 1953 und heute. In: Leiß O. Konzepte und Modelle Integrierter Medizin –
Zur Aktualität Thure von Uexkülls. Bielefeld: transcript, Medical Humanities Band 8;
2020: 38–65.

16. von Uexküll J. Umwelt und Innenwelt der Tiere. Julius Springer, Berlin, 1921. Nach
druck: Forgotten Books, FB & c Ltd, Dalton House, London, 2015.

17. von Uexküll J. Theoretische Biologie. suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 20,
Frankfurt, 1973 (Julius Springer Berlin, 1928).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 405 

18. von Uexküll J, Kriszat G. Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen. 
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopädie rde 13, 1956. 

19. von Uexküll Th. Plädoyer für eine sinndeutende Biologie. Die Bedeutung der Lehre 
Jakob von Uexkülls für die Wissenschaften vom Menschen. In: von Uexküll Th. (Hg.). 
Jakob von Uexküll: Kompositionslehre der Natur. Biologie als undogmatische Na
turwissenschaft. Ausgewählte Schriften. Frankfurt a.M.: Propyläen/Ullstein Verlag, 
1980: 17–85. 

20. Engel GL. The need for a new medical model: a challenge for biomedicine. Science 
1977;196:129-136. 

21. von Uexküll J. Der unsterbliche Geist in der Natur. Gespräche. Hamburg: Christian 
Wegner Verlag; 1947. 

22. von Uexküll J, von Uexküll Th. Die ewige Frage. Biologische Variationen über einen 
platonischen Dialog. Hamburg; 1944. 

23. von Uexküll J. Der Sinn des Lebens. Mit einem Ausblick von Thure von Uexküll. 
Godesberg; 1947. 

24. Von Uexküll, Th. Studienreform und Fakultätsreform. Deutsches Ärzteblatt 1961; 46 
(38):2127-2131. 

25. Report on a Working Group convened by the World Health Organization. The future 
of medical education in Europe. Copenhagen, 17–19 December 1968. 

26. von Bertalanffy L. General System Theory – Foundations, Development, Applica
tions. George Braziller, New York, first published in 1969, revisited edition 1976, 18. 
paperback printing, 2015. 

27. Otte R. Thure von Uexkuell – Von der Psychosomatik zur Integrierten Medizin. Van
derhoeck & Ruprecht, Göttingen, 2001. 

28. Bayertz K, Gerhard M, Jaeschke W (Hg.). Weltanschauung, Philosophie und Natur
wissenschaft im 19. Jahrhundert; Band 1: Der Materialismus-Streit. Hamburg: Mei
ner; 2007. 

29. Bayertz K, Gerhard M, Jaeschke W (Hg.). Weltanschauung, Philosophie und Natur
wissenschaft im 19. Jahrhundert, Band 2: Der Darwinismus-Streit. Hamburg: Mei
ner; 2007. 

30. Zunke C. Dialektik des Lebendigen. Kritik der organischen Teleologie. Bielefeld: 
transcript Verlag; 2023. 

31. Jonas H. Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen. Frank
furt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch 2279; 1994. 

32. Jonas H. Das Prinzip Leben. Ansätze zu einer philosophischen Biologie. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch 2698; 1977. (Erstveröffentlichung 
unter dem Titel: Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biolo
gie. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht; 1973). 

33. Jonas H. Macht oder Ohnmacht der Subjektivität? Das Leib-Seele-Problem im Vor
feld des Prinzips Verantwortung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta
schenbuch 1513; 1987. 

34. Mayr E. Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt. Vielfalt, Evolution und 
Vererbung. Berlin/Heidelberg: Springer-Verlag; 1984. Englisch: Mayr E. The Growth 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


406 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

of Biological Thought. Cambridge/London: The Belknap Press of Harvard University
Press; 1982.

35. Taylor C. Quellen des Selbst – Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Berlin:
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw1233; 1994, 11. Aufl. 2021.

36. Grassi E, von Uexküll Th. (Hg.) Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Gren
zen der Einzelwissenschaften: Bern: A. Franke Verlag; 1951.

37. Portmann A. Über die Eigenart des biologischen Forschens. In: Grassi E, von Uexküll
Th. (Hg.) Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Grenzen der Einzelwissen
schaften: Bern: A. Franke Verlag; 1951: 69–93.

38. von Uexküll Th. Die Einheit der Naturwissenschaften. In: Grassi E, von Uexküll Th.

(Hg.) Die Einheit unseres Wirklichkeitsbildes und die Grenzen der Einzelwissen
schaften: Bern: A. Franke Verlag; 1951: 94–104.

39. Chen EK: The preordained Quantum Universe. Nature 2023; 624: 513–515.
40. Engel GL. Versuch einer Zusammenschau von Gesundheit und Krankheit. In: Roth

schuh KE (Hg.) Was ist Krankheit? – Erscheinung, Erklärung, Sinngebung. Darm
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1975: 306–342. Originalpublikation: Engel
GL.A unified concept of health and disease. In: Perspectives in Biology and Medicine
III; 1960: 459–485.

41. Laing RD, Phillipson H, Lee AR. Interpersonelle Wahrnehmung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, edition suhrkamp; 1971.

42. Pouvreau D, Drack M. On the history of Ludwig von Bertalanffy’s ›General Systemol
ogy‹, and on its relationship to cybernetics, Part I. International Journal of General
Systems 2007; 36(3): 281–337.

43. Pouvreau D. On the history of Ludwig von Bertalanffy’s ›General Systemology‹, and
on its relationship to cybernetics – Part II: Contexts and developments of the syste
mological hermeneutics instigated by von Bertalanffy. International Journal of Gen
eral Systems 2014; 43(2): 172–245.

44. Drack M, Pouvreau D. On the history of Ludwig von Bertalanffy’s ›General Systemol
ogy‹, and on its relationship to cybernetics – Part III: convergences and divergences.
International Journal of General Systems 2015; 44(5): 523–571.

45. Damasio A. Selbst ist der Mensch – Körper, Geist und die Entstehung des mensch
lichen Bewusstseins. München: Siedler Verlag; 2011. Englische Originalausgabe:
Damasio A. Self comes to Mind – Constructing the Conscious Brain. London:
Wilhelm Heinemann; 2010.

46. Prinz W. Selbst im Spiegel – Die soziale Konstruktion von Subjektivität. Berlin: Suhr
kamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 2169; 2016. Englische Origi
nalausgabe: Prinz W. Open Minds. The Social Making of Agency and Intensionality.
Cambridge: MIT Press; 2012.

47. von Uexküll Th., Fuchs M, Müller-Braunschweig H, Johnen R. Subjektive Anatomie.
2. Auflage. Stuttgart – New York: Schattauer; 1979.

48. Fuchs T. Leib – Raum – Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthropologie.
Stuttgart: Klett-Cotta; 2000.

49. Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Hamburg: Felix Meiner Verlag,
Philosophische Bibliothek 672; 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


17. Geistiges im Lebendigen 407 

50. Plessner H. Die Einheit der Sinne – Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes. In: 
Plessner H. Anthropologie der Sinne. Gesammelte Schriften III. Herausgegeben von 
G. Dux, O. Marquard, E. Stöker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer 
und M.-J. Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1980, suhrkamp taschenbuch wis
senschaft stw 1626, 2003: 7–315. 

51. Lessing H-U. Hermeneutik der Sinne – Eine Untersuchung zu Hellmuth Plessners 
Projekt einer ›Ästhesiologie des Geistes‹ nebst einem Plessner-Ineditum. Freiburg/ 
München: Verlag Karl Alber; 1998. 

52. Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo
sophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux, O. 
Marquard, E. Stöker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer und M.-J. 
Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
1627, 2003, 2. Aufl. 2016. 

53. Fischer J. Exzentrische Positionalität – Studien zu Helmuth Plessner. Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft; 2016. 

54. Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriß der speziellen Kategorienlehre. Berlin: de 
Gruyter; 1950. 

55. Blumenberg H. Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von 
Manfred Sommer). Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wis
senschaft 2091; 2014. 

56. Merker B. Geschichte(n) der Paläontologie. In: Borck C (Hg.). Hans Blumenberg be
obachtet – Wissenschaft, Technik und Philosophie. Freiburg: Karl Alber; 2013, 2. Aufl. 
2014: 111–125. 

57. Eibl-Eibesfeldt I. Die Biologie des menschlichen Verhaltens. Grundriss der Human
ethologie. München – Zürich: Piper, 1984. 

58. de Waal F. Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral hervorbrachte. 
München: Carl Hanser Verlag; 2008. 

59. de Waal F. Der Mensch, der Bonobo und die Zehn Gebote. Moral ist älter als Reli
gion. Stuttgart: Klett-Cotta; 2015. Originalpublikation: de Waal F. The Bonobo and 
the Atheist. In Search of Humanism Among the Primates. New York – London: W.W. 
Norton & Company; 2013. 

60. Tomasello M. Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral. Berlin: Suhrkamp Ver
lag; 2016. Originalpublikation: Tomasello M. A Natural History of Human Morality. 
Cambridge (Mass.) – London: Harvard University Press, 2016. 

61. Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Zur Evoluti
on der Kognition. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
stw 1827, 2002. Originalpublikation: Tomasello M. The Cultural Origin of Human 
Cognition. Cambridge (Mass.)/London: Havard University Press, 1999. 

62. Tomasello M. Warum wir kooperieren. Berlin: Suhrkamp Verlag, edition unseld 36, 
2010. Originalpublikation: Tomasello M. Wy We Cooperate. Cambridge (Mass.)/ 
London: MIT Press, 2009. 

63. Tomasello M. Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation. Frankfurt: Suhr
kamp Verlag, 2009, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 2004, 2011. Orig
inalpublikation: Tomasello M. Origins of Human Communication. Cambridge 
(Mass.)/London: MIT Press, 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


408 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

64. Tomasello M. Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens. Berlin: Suhrkamp
Verlag, 2014. Originalpublikation: Tomasello M. A Natural History of Human Think

ing. Cambridge (Mass.)/London: Harvard University Press, 2014.
65. Taylor C. Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens.

Berlin: Suhrkamp Verlag; 2017.
66. Corballis MC. The Truth about Language. What It Is and Where It Come from. Chi

cago – London: The University of Chicago Press; 2017.
67. Schmidt SJ. Sprache, Kultur und Wirklichkeitskonstruktion(en). In: Fischer HR.

(Hg.). Die Wirklichkeit des Konstruktivismus. Zur Auseinandersetzung um ein
neues Paradigma. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme-Verlag; 1995: 239–251.

68. Searle JR. Wie wir die soziale Welt machen. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2012. Original
ausgabe: Searle JR. Making the Social World. The Structure of Human Civilization.
Oxford: Oxford University Press; 2010.

69. Schmidt SJ. Geschichten & Diskurse. Abschied vom Konstruktivismus. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt Verlag, rowohlts enzyklopädie re 55660; 2003.

70. Huber L. Das rationale Tier. Eine kognitionsbiologische Spurensuche. Berlin: Suhr
kamp Verlag; 2021.

71. Suddendorf T. The Gap. The Science of What Separates us from Other Animals. New
York: Basic Books; 2013.

72. Tomasello M. Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Ver
lag; 2020.

73. Piaget J. Das Weltbild des Kindes. Stuttgart: Ernst Klett Verlag; 1978 und Klett-Cotta
im Ullstein Taschenbuch; 1980.

74. Morgenstern M. Metaphysik in der Moderne. Von Schopenhauer bis zur Gegenwart.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag; 2008.

75. Hartmann N. Logische und ontologische Wirklichkeit. In: Hartmann N. Kleinere
Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruyter;
1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.fsc.org:
220–242.

76. Wunsch M. Anthropologie des geistigen Seins und Ontologie des Menschen bei
Helmuth Plessner und Nicolai Hartmann. In: Köchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen
den Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/
München: Verlag Karl Alber; 2015: 243–271.

77. Meyer-Abich KM (Hrsg). Vom Baum der Erkenntnis zum Baum des Lebens. Ganz
heitliches Denken der Natur in Wissenschaft und Wirtschaft. München: Verlag C.H.
Beck, 1997.

78. Meyer-Abich KM. Praktische Naturphilosophie – Erinnerung an einen vergessenen
Traum. München: Verlag C.H. Beck, 1997.

79. Deacon TW. The Symbolic Species – The Co-Evolution of Language and the Brain.
New York – London: W.W. Norton & Company, 1997.

80. Nida-Rümelin J. Plädoyer für eine normative Anthropologie. In: Heilinger J-C, Nida-
Rümelin J. (Hrsg). Anthropologie und Ethik. Berlin – Boston: Walter de Gruyter; 2015:
3–17.

81. Nida-Rümelin J. Ethische Begründung. In: Nida-Rümelin J. Philosophie und Lebens
form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag; 2009:194-221.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fsc.org
https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fsc.org


17. Geistiges im Lebendigen 409

82. Tugendhat E. Anthropologie statt Metaphysik. München: Verlag C.H. Beck; 2007;
Beck’sche reihe 1825; 2010.

83. Singer W. Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1571; 2002.

84. Roth G. Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre phi
losophischen Konsequenzen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschen
buch wissenschaft 1275; 1997.

85. Berger J, Mohr J. Geschichte eines Landarztes. München – Wien: Carl Hanser Verlag;
1998. Originalausgabe: Berger J, Mohr J. A Fortunate Man. The Story of a Country
Doctor. Allan Lane, The Penguin Press; 1967.

86. Quadbeck-Seeger H-J. Zwischen den Zeichen. Aphorismen über und aus der Natur
und Wissenschaft. Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft; 1988: Aristoteles-Zitat S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475942-019 - am 13.02.2026, 17:15:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

