
5 Textuelle und paratextuelle Kommentare

und Metakommentare

5.1 Grade der textuellen Selbstreferenz nach Winfried Nöth

In diesem und dem nächsten Abschnitt der vorliegenden Arbeit soll gezeigt

werden, dass die Ästhetischen Briefe eine konzeptuelle Selbstbezüglichkeit auf-

weisen, indem sie ausdrücklich durch explizite Metakommentare, Anweisun-

gen und ähnlich eindeutige Sequenzen auf den selbstbezüglichen Charakter

des gesamten Textes und seiner Aussagen über das Ästhetische hinweisen.

Es kann dabei eine höchst intendierte und ›bewusste‹ Selbstreflexivität der

eigenen Textpraxis und -logik nachgewiesen werden. Die selbstbezüglichen

Verweise zeigen außerdem sehr explizit auf die Widersprüche, Paradoxien

und Zirkel in der Argumentation, wie im Nachfolgenden gezeigt werden soll.

Im darauf folgenden AbschnittKommentare in Paratexten sollen Schillers eigene

Kommentare in anderen Quellen wie beispielsweise in seinen Briefwechseln

und weitere intertextuelle Verweise und Hinweise hinzugezogen werden, um

die Frage zu klären, welche Art der Lektüre er selbst für seine Ästhetischen Brie-

fe vorsieht. Es soll an dieser Stelle bereits vorweggenommen werden, dass die

ausgewählten Kommentare Schillers in seinen Paratexten ihre eigene Lektü-

re als Literatur nicht nur als Möglichkeit unter anderen nahelegen, sondern

diese sogar anleiten.

In diesem Abschnitt soll zunächst die explizite Selbstbezüglichkeit der Äs-

thetischen Briefe mit dem Modell der textuellen Selbstreferenz von Winfried

Nöth nachgewiesen werden. Paradoxe Selbstbezüglichkeit, das wurde bereits

mehrfach betont, ist ein typisches Kriterium von literarischen Texten. Des-

halb soll hier Nöths relativ praktikabler Ansatz genutzt werden, um die ›Gra-

de‹ der Selbstreferenz des Textes nachzuweisen, mit denen der Text selbstre-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

ferentielle Bezüge zu sich selbst herstellt.1 Die Gradeinteilungen nach Nöth

gehen auf Roman Jakobsons »Theorie der sechs Sprachfunktionen« zurück:

›fremdreferentiell‹, ›selbstreferentiell‹ oder höchst ›selbstbezüglich‹. In die-

ser Analyse werden drei seiner Konzepte, die textuelle Selbstreferenz zeigen,

zugrunde gelegt: 1. das Konzept Metasprache mit Kommentaren über den ei-

genen Text, das »per Definition selbstreferentiell« (5) ist, 2. die Verweise von

einer Passage des Textes auf die andere, die »indexikalisch (Verweise durch deikti-

sche Ausdrücke […]) oder auch ikonisch sein [können] (z.B. durch Wiederho-

lung eines Motivs)« (5), 3. die »höchst selbstbezügliche« poetische Funktion der

Sprache, »weil sie nach Jakobson die Aufmerksamkeit auf die Zeichen selbst

statt auf deren Referenz lenkt« (5).2 Die in Punkt eins und zwei ausgedrück-

ten Konzepte zeigen nach Nöth die textuelle Selbstreferenz. Hauptsächlich diese

beiden werden in diesem Kapitel behandelt, die poetische Funktion der Ästheti-

schenBriefewurde bereits imKapitel Sinnprozessieren I in der vorliegende Arbeit

untersucht.

Die einzelnen Briefe werden durchgehend im Hinblick auf das Verfahren

des ›Beweises‹ bzw. der ›Untersuchung‹ selbstbezüglich kommentiert, wie be-

sonders im ersten Analyseabschnitt der vorliegenden Arbeit hervorgehoben

wurde. Insofern können die die Argumentation mitkommentierenden ›Kom-

mentare‹ und ›Metakommentare‹ bereits »per Definition« schon als selbst-

bezügliche Verweise auf den eigenen Text gewertet werden. Wie sich bereits

herausstellte, hat der ›Kommentator‹ eine andere Sicht auf den Text als sein

fiktionales Gegenüber, der implizite Leser. An der Rezeption des Schillerschen

Textes im Kapitel Stand der Forschung konnte man beispielsweise erkennen,

dass diese sich zum Teil die Sicht des impliziten Lesers zu eigen macht. Die

Forschung sieht mit dem impliziten Leser Widersprüche, wenn der ›Kom-

mentator‹ argumentative Stringenz behauptet. Wo jener aber Widersprüche

sieht, wird argumentative Stringenz angenommen. Aber auch der implizite

1 Vgl. zum Folgenden Nöth: Selbstreferenz. Graduelle Selbstreferentialität im Gegen-

satz zur reinen Selbstreferentialität wäre nachNöth die einzigeMöglichkeit des Nach-

weises überhaupt von Selbstreferentialität im Sprachgebrauch. Die reine Selbstrefe-

renz, die eine »semiotische Paradoxie darstellt und somit keinemögliche Form der Re-

ferenz von Zeichen ist, so gibt es doch Annäherungen und damit Grade der Selbstrefe-

rentialität von Zeichen«. Seiner Auffassung nach, die auf Luhmanns Annahme der

Unmöglichkeit von reiner Selbstreferenz zurückgeht, – welcher aber, wie gezeigt wur-

de, Luhmann teils selbst wieder widerspricht, – spricht die »Bestimmung des Zeichens

als eine triadische Relation gegen die Möglichkeit der reinen Selbstreferenz« (3).

2 Vgl. dazu ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 251

Leser scheint wieder einen anderen Blick zu vertreten, wenn der ›Kommen-

tator‹ überraschend und willkürlich auf die fiktiven Einwände und Vorwürfe

des Widerspruchs und der Zirkelargumentation ›reagiert‹. Die Begriffe ›Wi-

derspruch‹, ›Zirkel‹ und ›Paradoxon‹ tauchen in seinem Text häufig auf und

weisen darauf hin, dass der Text sich seiner widersprüchlich-paradoxen Kon-

stitution bewusst ist.3 Die in verschiedenen Passagen eines Textes vorkom-

mende Häufung eines Motivs nach Nöth kann schon an und für sich als Zei-

chen von textueller Selbstreferenz gelten, indem die einzelnen Passagen eines

Textes auf diese Art aufeinander Bezug nehmen.4

5.1.1 Widerspruch

Bei der Untersuchung der Widersprüche stellt sich heraus, dass das, was dort

als »Widerspruch« bezeichnet wird, sich häufig auf etwas anderes bezieht als

auf die tatsächlichen und in unmittelbarer Nähe auftretenden Widersprü-

che innerhalb der eigenen Argumentation. Interessanterweise löst der ›Brief-

schreiber‹ die eigenen Widersprüche im Text nicht auf, die aufgrund einer

wörtlichen Lektüre zustande kommen, sondern verweist auf fiktive andere,

wie im Kapitel Die Trope des ›Beweises‹ gezeigt wurde.5 Auf welche Widersprü-

3 Vgl. zur Häufigkeit des Begriffs ›Widerspruch‹: NA 20, S. 329 (7. Brief), 341 (11. Brief),

346 (12. Brief), 362 (16. Brief), 366 (18. Brief), 370 (19. Brief) und 382 (22. Brief). Vgl. zum

Begriff des logischen ›Zirkels‹ insbesondere den Anfang des 9. Briefes (NA 20, S. 332)

bzw. im 27. Brief (S. 412) und zum Paradoxon bzw. zum Begriff ›paradox‹ S. 310 (1. Brief)

und 359 (15. Brief). Zur ›Wechselwirkung‹ vgl. NA 20, S. 348 (13. Brief, 2x), S. 352 (14.

Brief), S. 356 (15. Brief) sowie S. 360 und 361 (16. Brief, 3x), zum »Wechselverhältniß«

S. 352 (14. Brief) und sehr häufig das Wort ›Wechsel‹ (beispielsweise S. 409, 27. Brief).

4 Vgl. Nöth: Selbstreferenz.

5 DieWechselwirkung zwischen ›Kommentator‹ und dem impliziten Leser wäre ein wei-

terer Untersuchungsgegenstand imHinblick auf die selbstbezüglich paradoxe Konsti-

tution seines Textes, kann aber imRahmen dieser Analyse nicht ausführlich bearbeitet

werden. Vgl. dazu aber zum Beispiel den Anfang des 6. Briefes, wo er auf einen »Ein-

wurf« ›reagiert‹, ob er »dem Zeitalter wohl zuviel gethan« habe. Er ›kontert‹ mit der

Aussage: »Ich erwarte diesen Einwurf nicht, eher einen andern: daß ich zuviel dadurch

bewiesen habe« (NA 20, S. 321). Der implizite Leser durchschaut noch nicht, dass der

›Kommentator‹ durch das Tun durchscheinen lässt, dass er bereits mittels aktiver und

freier Formen, mit der er seine Umwelt betrachtet, seine ästhetische Freiheit zeigt. Ein

idealer Leser weiß bereits, dass das seinem Konzept nicht widerspricht, sondern eher

ein Beweisverfahren in Bezug auf die nicht bestimmbare Schönheit ist. Vgl. auch den

19. Brief, in der das immer ›verwickeltere‹ Rede-Und-Antwort-Stehen-Spiel, ihn schein-

bar in immer weitere auswegslose Argumentationen verstrickt: »Indem ich aber durch

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

che er hier wörtlich im Einzelnen referiert und inwiefern diese das Kriterium

der textuellen Selbstreferenz nach Nöth erfüllen, soll im Folgenden exempla-

risch dargestellt werden.

Im 7. Brief stellt er folgenden Satz auf: »der Widerspruch des Betragens

wird stets gegen die Einheit der Maximen beweisen«.6 Aus dem Kontextbe-

zug dieses Zitats wird deutlich, dass hier offensichtlich ein Widerspruch im

menschlichen Betragen gemeint ist. Die menschliche Natur steht im Wider-

spruch zu seinen (moralischen) Maximen – hier der psychologischen Deu-

tungsrichtung eines Paradoxons durch Sulzer sehr ähnlich. Bedeutend ist

diese Textstelle hinsichtlich des Hinweises auf das (formallogische) Potenti-

al eines Widerspruchs. Der Widerspruch wird hier als etwas charakterisiert,

das imstande ist, etwas zu »beweisen«: und zwar durch seine problemati-

sche Dualität, bei der beide Seiten einer Differenz gleich gültig sind, ›beweist‹

er die Unmöglichkeit einer eindeutigen Bestimmung oder die Verhinderung

(»gegen«) einer vereinheitlichenden Deutung. Das heißt, während der ›Be-

weis‹ selbst in den Ästhetischen Briefen eher tropologisch aufgebaut ist, wird

der Widerspruch an dieser Stelle als etwas dargestellt, das das Merkmal oder

das Potential der Beweisfähigkeit in sich trägt.

Dieses Zitat kann im Übrigen mit Nöth als textuell selbstreferent einge-

stuft werden, aufgrund eines Verweises von einer Passage des Textes auf die andere,

durch die Wiederholung des Motivs7 des ›Widerspruchs‹.

Im 11. Brief wird eine Aussage getroffen, dass »von der Übereinstimmung

zum Widerspruch« übergegangen wird.8 Diese Aussage ist eingebunden in

eine Textpassage, in der zum ersten Mal der Begriff des ›Wechsels‹ in den

Briefen zu finden ist.

diese Erklärung einem Einwurfe zu begegnen suche, habe ich mich, wie es scheint, in

einen andern verwickelt« (370). Vgl. auch den 21. Brief und 23. Brief. Vgl. dazu auch

Zelle: Über die ästhetische Erziehung, S. 426 und Wilkinson/Willoughby: Schillers Äs-

thetische Erziehung, S. 63.

6 NA 20, S. 329 (7. Brief). Die ganze Textstelle, in die das Zitat eingebunden ist, lautet fol-

gendermaßen: »Der Charakter der Zeit muß sich also von seiner tiefen Entwürdigung

erst aufrichten, dort der blinden Gewalt der Natur sich entziehen, und hier zu ihrer

Einfalt, Wahrheit und Fülle zurückkehren; eine Aufgabe für mehr als Ein Jahrhundert.

Unterdessen gebe ich gerne zu, kann mancher Versuch im Einzelnen gelingen, aber

am Ganzen wird dadurch nichts gebessert seyn, und der Widerspruch des Betragens

wird stets gegen die Einheit der Maximen beweisen.« (Ebd.)

7 Vgl. Nöth: Selbstreferenz.

8 NA 20, S. 341 (11. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 253

Bey aller Beharrung der Personwechselt der Zustand, bey allemWechsel des

Zustands beharret die Person. Wir gehen von der Ruhe zur Thätigkeit, vom

Affekt zur Gleichgültigkeit, von der Uebereinstimmung zum Widerspruch

[…].9

Diese Passage kannmit Nöth ebenfalls als eine Textstellemit textueller Selbst-

referenz angesehen werden, ebenfalls aufgrund derWiederholung desMotivs

des Wechsels, der von da an als Motiv in mehreren aufeinander folgenden

Briefen (auch als ›Wechselwirkung‹) auftaucht. Wenn man alle aufgestellten

Differenzen in den Ästhetischen Briefen miteinander in einer Wechselwirkung

stehend begreift, wie dargestellt im Kapitel Paradoxe Selbstbezüglichkeit als Zei-

chen von ›ästhetischer Kunst‹ und Literatur, also als selbstbezüglich paradoxe An-

wendungen der textintern aufgestellten Gesetzmäßigkeiten auf den eigenen

Text, dann lässt sich auch diese Passage in einer möglichen Selbstanwend-

barkeit auf den eigenen Text folgendermaßen deuten: Die Übereinstimmung

mit den im Text aufgestellten Gesetzmäßigkeiten erfordert paradoxerweise

das im Widerspruch-Sein mit seinen eigenen Gesetzen im Hinblick auf das

Konzept der »Ästhetischen Bestimmbarkeit«. Im Text wechselt also die Über-

einstimmungmit demWiderspruch, odermit denWorten imZitat ›wir gehen

von der Übereinstimmung zum Widerspruch‹. Die Metaphorik des ebenfalls

höchst selbstbezüglichen (Nöth) ›Weges‹ oder ›Ganges‹, die der (implizite) Autor

und sein (impliziter) Leser gemeinsam beschreiten sollen, kommt an dieser

Stelle ebenfalls zum Ausdruck.

Im Text findet man zweimal die an Fichte ›erinnernden‹ Formulierungen

des ›Hebens‹ von Widersprüchen. Im Folgenden soll der spezifische Umgang

mit diesem unumstößlichen Gesetz für Wissenschaft und Wissenschaftlich-

keit im 18. Jahrhundert, wie er in den Texten von Fichte und Sulzer vorgefun-

den wurde, in den Ästhetischen Briefen analysiert und bewertet werden.

Unmittelbar integriert in eine Passage seiner berühmten Darlegung einer

zweifachen Schönheit, der schmelzenden und der energischen Schönheit, be-

schreibt der Text im 16. Brief einen Widerspruch in den »Urtheilen der Men-

schen«:

Und nunmehr, glaube ich, wird jener Widerspruch erklärt und beantwortet

seyn, denman indenUrtheilenderMenschenüber denEinflußdes Schönen,

und in Würdigung der ästhetischen Kultur anzutreffen pflegt. Er ist erklärt

dieser Widerspruch, sobald man sich erinnert, daß es in der Erfahrung eine

9 NA 20, S. 341 (11. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

zweyfache Schönheit giebt, und daß beide Theile von der ganzen Gattung

behaupten, was jeder nur von einer besondern Art derselben zu beweisen

im Stande ist. Er ist gehoben dieser Widerspruch, sobald man das doppelte

Bedürfniß derMenschheit unterscheidet, dem jene doppelte Schönheit ent-

spricht. Beyde Theile werden also wahrscheinlich Recht behalten, wenn sie

nur erstmiteinander verständigt sind, welcher Art der Schönheit undwelche

Form der Menschheit sie in Gedanken haben.10

Ich werde daher im Fortgange meiner Untersuchungen den Weg, den

die Natur in ästhetischer Hinsicht mit dem Menschen einschlägt, auch zu

demmeinigen machen, und mich von den Arten der Schönheit zu dem Gat-

tungsbegriff derselben erheben. Ich werde die Wirkungen der schmelzen-

den Schönheit an dem angespannten Menschen, und die Wirkungen der

energischen an dem abgespannten prüfen, um zuletzt beyde entgegen ge-

setzte Arten der Schönheit in der Einheit des Ideal-Schönen auszulöschen,

so wie jene zwey entgegengesetzten Formen der Menschheit in der Einheit

des Ideal-Menschen untergehn.11

Hier ist mit ›Widerspruch‹ etwas Ähnliches gemeint wie in Sulzers Beschrei-

bung des Paradoxons. Und zwar bezieht sich der in dieser Textpassage sogar

dreifach genannte Begriff des »Widerspruchs« auf »Urtheile der Menschen«.

Hier hat man es mit einer Art angedeuteten Referenz zu tun: Man könnte sich

als Leser an die ›philosophische Schule‹ Sulzers ›erinnert‹ fühlen, wie im ers-

ten Brief zu lesen ist. Eine solche Kontextualisierung und Charakterisierung

des Widerspruchs folgt eher einem psychologischen Verständnis und einer

Tradition, die die Auffassung vertritt, dass Widersprüche oder Paradoxien in

zwei sich gleichzeitig und sich gegenseitig überlagernden Urteilen des Men-

schen zustande kommen.12

Der eigentliche Widerspruch, den er speziell »in den Urtheilen der Men-

schen über den Einfluß des Schönen« meint, bleibt an dieser Stelle aber selt-

sam unklar und unspezifisch. Der ›Kommentator‹ spricht über einen refe-

rentiell unbestimmten und fiktiven Widerspruch im Urteil der Menschen,

nicht aber über einen Widerspruch in seiner eigenen Argumentation. Der

Widerspruch, der »erklärt und beantwortet seyn wird« und »der gehoben

ist«, hat keinen eigentlich Bezugspunkt in der Argumentation in seinem Text,

10 NA 20, S. 362f. (16. Brief).

11 NA 20, S. 363 (16. Brief).

12 Vgl. Sulzer: Erklärung, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 255

sondern der Text entwirft dessen Fiktion als asymmetrisierende Externali-

sierung. Diese Textstelle spricht also eher für ein fiktionales Verdecken der

Selbstreferenz im Text.

»Beide Theile werden […] Recht behalten« – Dieses charakterisiert aber

gerade formallogisch einen Widerspruch, wenn beide Seiten gleiche Gültig-

keit haben oder beide wahr sind. Er möchte beide ›Theile‹ miteinander ›ver-

ständigen‹ und »zuletzt beide entgegengesetzten Arten der Schönheit in der

Einheit des Ideal-Schönen auslöschen«. Diese sprachliche Metaphorik »aus-

löschen« würde aber das vorher Gesagte wieder ›aufheben‹, denn das ›Heben

des Widerspruchs‹ besteht hier zunächst in der Annahme einer grundsätz-

lichen Teilung der Schönheit.13 Dann wird aber wieder die Symmetrie ihrer

Differenz angenommen, was hier die Zurücknahme der zuvor angestrebten

Entparadoxierung bedeuten würde. Indem nämlich gerade die Teilung als

Voraussetzung für die Widerspruchsfreiheit im Fall der Schönheit behaup-

tet wurde, wäre die logische Folge von der Aufhebung ihrer Teilung durch

ihre ›Auslöschung‹, dass diese ›Operation‹14 eigentlich einen erneuten Wi-

derspruch auslösen würde.15 Das hieße in der Konsequenz, dass es dem Text

gar nicht vordergründig um das ›Heben‹ dieses Widerspruchs geht, sondern

um ein anderes Projekt: der Vereinheitlichung der Teilung (d.h. ihrer Diffe-

renz), was nur über das »Aufheben« der Entgegensetzung zweier Zustände in

der Vereinigung in ihrem Dritten der Schönheit gelingen kann (s. 18. Brief).

Das ›Heben‹ des Widerspruchs wird im 18. Brief zum ›Aufheben‹ umformu-

liert; das kann aber, wie schon erläutert, auch in zweideutiger Hinsicht als

›Verschwinden‹ und ›Bewahren‹ verstanden werden. ›Aufheben‹ hatte in der

Fichteschen Bedeutung nur eindeutig das logische ›Aufheben‹ gemeint: Wenn

also zwei Sätze miteinander in Widerspruch stehen, heben sie sich gegensei-

tig auf, d.h. dann verlieren sie beide ihre Gültigkeit und müssen ad acta gelegt

werden. Bei Schiller ›behalten beyde Theile Recht‹. Die Widerspruchsfreiheit

13 Interessant ist hierbei, dass eine fast formallogische Erklärung für die Widerspruchs-

freiheit erfolgt: »daß beide Theile von der ganzen Gattung behaupten, was jeder nur

von einer besondern Art derselben zu beweisen im Stande ist«. Das erinnert, in ande-

ren Worten, an die logische Voraussetzung für Widerspruchsfreiheit, bei der nur eine

Seite einer Differenz aktualisiert ist – »was jeder nur von einer besonderen Art dersel-

ben zu beweisen im Stande ist.«

14 Vgl. NA 20, S. 366 (18. Brief).

15 »Schiller ›löst‹ einenWiderspruch, indemer einenneuen schafft« Zelle: DieNotstands-

gesetzgebung im ästhetischen Staat, S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

beider Arten der Schönheit wird der Operation ihrer (symmetrischen) Ver-

einheitlichung geopfert. Widersprüche werden gegebenenfalls durch dieses

Prozedere, sei es beabsichtigt oder unbeabsichtigt, erst erzeugt und dann bei-

behalten. An keiner Stelle der Ästhetischen Briefe zeigt sich eine ernst gemeinte

Absicht oder dieNotwendigkeit,weder imText noch imKommentar, im Sinne

einer widerspruchsfreien Argumentation auftretende oder selbst produzier-

te Widersprüche zu ›heben‹. In der genannten Passage im 16. Brief steht zu-

dem der Ausdruck »glaube ich«. Die Unsicherheit des Kommentars in Bezug

auf das ›Erklären‹, Beantworten‹ und ›Heben‹ von Widersprüchen wird hier

ebenfalls deutlich. Auch ist das ›Heben‹ von Widersprüchen an Bedingungen

geknüpft, die in eine ungewisse Zukunft verlegt werden, ausgedrückt durch

die temporale Konjunktion »sobald«.

Wie wird der eigene Umgang mit den vom textinternen Kommentar der

Ästhetischen Briefe festgestellten Widersprüchen weiter beschrieben?

Konstatiert wird im 18. Brief ein weiterer Widerspruch zwischen der An-

nahme, dass die Schönheit in einen mittleren Zustand der Differenzen zwi-

schenMaterie und Form oder zwischen Leiden undThätigkeit »versetze«, und

der Behauptung, dass »der Abstand zwischen Materie und Form […] unend-

lich sei« und »durch nichts vermittelt werden [kann]«, wie im folgenden Zitat

zu lesen ist:

Aus diesem scheint zu folgen, daß es zwischen Materie und Form, zwischen

Leiden und Thätigkeit einen m i t t l e r e n Z u s t a n d geben müsse,

und daß uns die Schönheit in diesen mittleren Zustand versetze. Diesen Be-

griff bildet sich auch wirklich der größte Theil der Menschen von der Schön-

heit, so bald er angefangen hat, über ihre Wirkungen zu reflektieren, und

alle Erfahrungen weisen darauf hin. Auf der andern Seite aber ist nichts un-

gereimter undwidersprechender, als ein solcher Begriff, da der Abstand zwi-

schenMaterie und Form, zwischen Leiden und Thätigkeit, zwischen Empfin-

den undDenken u n e n d l i c h ist, und schlechterdings durch nichts kann

vermittelt werden.

Wie heben wir nun diesen Widerspruch? Die Schönheit verknüpft die

zwey entgegengesetzten Zustände des Empfindens und des Denkens, und

doch gibt es schlechterdings keinMittleres zwischen beyden. Jenes ist durch

Erfahrung; dieses ist unmittelbar durch Vernunft gewiß.16

16 NA 20, S. 366 (18. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 257

Explizit steht hier die Frage: »Wie heben wir nun diesen Widerspruch?« Im

Folgenden geht es um die Funktion dieser Frage. Es soll im Folgenden um

den Sachverhalt gehen, der als Widerspruch ausgewiesen wird, und um die

sich daran anschließende Textstelle, die eventuell für eine Auflösung dieses

Widerspruchs in Frage käme.

Zunächst scheint die hier präsentierte Problematik an die ursprüngliche

Problematik Fichtes anzuknüpfen, an dessen Widerspruch, dass es zwei voll-

kommen einander entgegen gesetzte Totalitäten gibt, die aber gleichzeitig

vereinigt werden sollen, was diese aber in der Folge nicht mehr als komplett

entgegen gesetzt erscheinen lässt. Ihre Vereinigung soll aber bei Fichte unbe-

dingt bewerkstelligt werden und er experimentiert zu diesem Zweck mit ver-

schiedenen Varianten dieser Vereinigung, wie durch ein gemeinsames Merk-

mal X, weiter durch die Wechselwirkung oder wieder anders durch den Be-

griff der ›bloßen Bestimmbarkeit‹. ZumSchluss entscheidet er sich,wie schon

erläutert, insgesamt für das synthetische Verfahren. In den Ästhetischen Briefen

werden auch zwei Totalitäten vollständig einander entgegen gesetzt, indem

ein ›Unendliches‹ dazwischen angenommen wird, so dass sie vollständig von-

einander getrennt sind und »durch nichts kann vermittelt werden«. Die oben

zitierte Frage scheint auf den von Fichte bereits konstatierten Widerspruch

zu referieren und auch auf dessen Anspruch, diesen zu ›heben‹. Die unmit-

telbare Antwort auf diese Frage in den Ästhetischen Briefen aber lautet: »Die

Schönheit verknüpft die zwey entgegengesetzten Zustände des Empfindens

und des Denkens, und doch gibt es schlechterdings kein Mittleres zwischen

beyden.« Dieser Satz ist eine reine Wiederholung des von Fichte konstatier-

ten Widerspruchs.Was dann folgt, ist, wie in der vorliegenden Analyse schon

erläutert wurde, als eine Schlüsselstelle in den Ästhetischen Briefen in Bezug

auf ihr Selbstverständnis zu bewerten, was ebenfalls durch das indexikali-

sche Wort »Dieß« als Zeichen seiner Selbstreferenz und Selbstbezüglichkeit

nach Nöth zum Ausdruck kommt:

Dieß ist der eigentliche Punkt, auf den zuletzt die ganze Frage über die

Schönheit hinausläuft, und gelingt es uns, dieses Problem befriedigend

aufzulösen, so haben wir zugleich den Faden gefunden, der uns durch das

ganze Labyrinth der Aesthetik führt.

Es kommt hiebey auf zwey höchst verschiedene Operationen an, welche

bey dieser Untersuchung einander nothwendig unterstützen müssen. Die

Schönheit, heißt es, verknüpft zwey Zuständemiteinander, d i e e i n a n -

d e r e n t g e g e n g e s e t z t s i n d, und niemals Eins werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

[…] Zweytens heißt es: jene zwey entgegengesetzten Zustände v e r b i n -

d e t die Schönheit, undhebt also die Entgegensetzung auf.Weil aber beyde

Zustände einander ewig entgegengesetzt bleiben, so sind sie nicht anders

zu verbinden, als indem sie aufgehoben werden. Unser zweytes Geschäft ist

also, diese Verbindung vollkommen zu machen […].17

Der Text spricht an dieser Stelle bezeichnenderweise nicht mehr von einem

›Widerspruch‹, sondern von einem ›Problem‹. Der Kommentar verspricht im

Falle von dessen Auflösung, »den Faden durch das ganze Labyrinth der Ae-

sthetik« gefunden zu haben. Der deiktische Ausdruck »dieß« macht auch in

seiner Selbstbezüglichkeit deutlich, dass sich der Kommentar seiner labyrin-

thischen Argumentation hochgradig bewusst ist oder dass die ›Aesthetik‹, um

die es hier geht oder was mit ihr zum Ausdruck kommt, einem Labyrinth

gleicht. Hervorzuheben ist an dieser Stelle, dass der Kommentar aber nicht

die tatsächliche Auflösung des ›Problems‹ verspricht (das ›Heben‹ des Wider-

spruchs), sondern im Falle des Gelingens seiner Auflösung verspricht er, den

»Faden durch das ganze Labyrinth der Aesthetik« gefunden zu haben.

Nachfolgend beschreibt er die beiden Operationen, bei der beide Seiten

einer strikten Differenz jetzt auch durch die Schönheit »vereinigt« werden

sollen.

Genau jene zweite ›Operation‹, die es laut Fichte gerade zu vermeiden gilt,

dass zwei widersprechende Sätze zu ihrer (gegenseitigen) Aufhebung füh-

ren,18 wird hier aber als notwendiger Teil der beiden ›Operationen‹ bei der

›Vereinigung‹ in und Erzeugung von Schönheit beschrieben. Die Zweideu-

tigkeit des ›Aufhebens‹, das hier das ›Heben‹ und auch die eindeutige Form

des ›Aufhebens‹ bei Fichte als Verlust der Gültigkeit im Sinne philosophischer

Wahrheitsfindung ersetzt, bekommt hier, wie bereits erläutert wurde, eine

Zweideutigkeit von ›Verschwinden‹ und ›Bewahren‹.

Das ›Aufheben‹, das bei Fichte durch einenWiderspruch zustande kommt

und den Verlust der Gültigkeit von Sätzen bedeutet, wird bei Schiller zum

konstitutiven Element bei der Erzeugung der Schönheit. Seine schon fast for-

mallogische Beschreibung seiner Operationen zeugen von der Absichtlichkeit

seines Vorhabens, das nicht in erster Linie auf Widerspruchsfreiheit aus ist,

sondern darauf, die ›Operationen‹ der Kunsterzeugung zu beschreiben.

17 NA 20, S. 366 (18. Brief).

18 Vgl. Fichte:Wissenschaftslehre, S. 287 (vgl. das KapitelWiderspruch:GeforderterUmgang

mit Widersprüchen nach Fichte).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 259

Der zuvor beschriebene Widerspruch wird in facto nachfolgend aber nicht

›gehoben‹, sondern dient einem Erkenntnisprozess in und durch ›Schönheit‹.

Denn nur aufgrund des wirkmächtigen Potentials dieser Figur zeichnet sich

womöglich ein fiktionaler ›Faden durch das ganze Labyrinth der Aesthetik‹

ab.

Dadurch, dass die Widersprüche in den Ästhetischen Briefen aber nicht tat-

sächlich ›gehoben‹ und aufgelöst werden, ist das Hinweisen auf die Wider-

sprüche ein reines Verweisen auf den Umstand, dass der Text Widersprüche

enthält und bleibt das Fragen nach ihrem ›Heben‹ ein rein rhetorisches Fra-

gen.

Festzuhalten ist, dass unter seinen Bedingungen der Produktion von

Schönheit in den Ästhetischen Briefen ein Prozess ausgelöst werden kann, der

sogar Widersprüche und Paradoxa mitunter erst erzeugt – dieses Resultat

und auch der damit verbundene philosophische Anspruch der Wider-

spruchsfreiheit scheint ›Schiller‹ im Gegensatz zu Fichte nicht im Geringsten

zu interessieren, wie im folgenden Verlauf des Textes deutlich wird.

Denn auch der Hinweis in Klammern im 19. Brief »(welches einen offen-

baren Widerspruch enthält)«19 zeigt ein reines selbstbezügliches Verweisen

in Klammern, ein beiläufiges und am Rande des Geschehens stehendes Kom-

mentieren einer durch und durch selbstreferentiellen Textpraxis, die Wider-

sprüche nicht nur enthält, sondern sie in dieser Form unaufgelöst belässt und

sie konstitutiv zur Erzeugung seines ästhetischen und literarischen Formge-

winns benötigt.

5.1.2 Paradoxon

Eine weitere, schon in der vorliegenden Studie erläuterte, weitere Schlüssel-

stelle zum Selbstverständnis der Ästhetischen Briefe ist unmittelbar nach einer

in der Forschung »berühmten Formel«20 zu finden, die normalerweise als

Schlüsselstelle angesehen wird. Dieser berühmte Satz im 15. Brief lautet:

Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, derMensch spielt nur, wo er

in voller Bedeutung desWorts Mensch ist, und e r i s t n u r d a g a n z

M e n s c h , w o e r s p i e l t .

19 NA 20, S. 370 (19. Brief).

20 Stašková: Der Chiasmus, S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Literatur folgt mit der Einschätzung seiner »großen Bedeutung« der An-

leitung im nachfolgenden Kommentar im unmittelbar an diese Stelle an-

schließenden Satz, der ihn als denjenigen Satz präsentiert, der »das ganze

Gebäude der ästhetischen Kunst« »tragen« wird:

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht paradox erscheint, wird

eine große und tiefe Bedeutung erhalten, wenn wir erst dahin gekommen

seyn werden, ihn […] anzuwenden; er wird, ich verspreche es Ihnen, das gan-

ze Gebäude der ästhetischen Kunst und der noch schwürigern Lebenskunst

tragen. Aber dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; längst

schon lebte und wirkte er in der Kunst.21

Durch den deiktischen Ausdruck »dieser Satz« kann hier wieder nach Nöth

ein indexikalisches und ausdrücklich selbstbezügliches Verweisen auf den ei-

genen Text festgestellt werden. Der Bezug des Ausdrucks »dieser Satz« ist

aber etwas unklar: er könnte sich auf die Aussage zuvor beziehen, deren pa-

radoxe und zirkuläre Konstitution er bemerkt, oder er bezieht sich selbstbe-

züglich auf die paradoxe Konstitution des Satzes selbst. Relevant ist bei die-

sem Sachverhalt die selbstreferentielle und selbstbezügliche Anwendbarkeit

auf den eigenen Text, der, wie schon ausgeführt, auf die paradoxe Gesamt-

konstitution des eigenen Textes auf das Sinnprozessieren in der »ästhetischen

Kunst« verweist. Er beschreibt das Paradoxe im Hinblick auf die Wahrheits-

findung in der Wissenschaft als »unerwartet«, aber auch als ein elementares

Ingrediens der Wirkungsweise und der Wissensaufbereitung in der Kunst.

Eine ähnliche Deutung eines Paradoxons findet sich in folgendem Zitat

gleich im ersten Brief:

Ist es ein Wunder, wenn sich das natürliche Gefühl in einem solchen Abbild

[des Begriffs bzw. des ›dürftigen Wortgerippes‹, Herv. AL] nicht wieder fin-

det, und die Wahrheit in dem Berichte des Analysten als ein Paradoxon er-

scheint?22

Der letzte Teil enthüllt bereits im 2. Brief ein (eigenes) Wissen über den Um-

gang mit Paradoxien unter der Vorgabe wissenschaftlicher und analytischer

Diskurse. In dieser Formulierung zeichnet sich andeutungsweise ein Wissen

über formallogische Prinzipien ab. Indem der ›Kommentator‹ an diese Fra-

ge unmittelbar mit dem Satz »Lassen Sie daher auch mir einige Nachsicht

21 NA 20, S. 359 (15. Brief).

22 NA 20, S. 310 (1. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 261

zu Statten kommen, wenn die nachfolgenden Untersuchungen ihren Gegen-

stand, indem sie ihn dem Verstande zu nähern suchen, den Sinnen entrücken

sollten« anschließt, entwirft er gleich im ersten Brief eine Art Lektüreanlei-

tung für seine Briefe. Das Erscheinen des Textes in einer paradoxalen Kon-

stitution ist das Ergebnis von formallogischen und analysierenden Beschrei-

bungen. Im Sinnprozessieren des logischen Paradoxons ist die Schönheit, je-

doch unzugänglich, enthalten. Der unmittelbar anschließende Metakommen-

tar im 1. Brief, der nach Nöth ›per Definition‹ selbstreferentiell wäre, ver-

weist ausdrücklich auf die nachfolgende Vorenthaltung seines Gegenstands

der ›Schönheit‹:

Lassen Sie daher auch mir einige Nachsicht zu Statten kommen, wenn die

nachfolgenden Untersuchungen ihren Gegenstand, indem sie ihn dem Ver-

stande zu nähern suchen, den Sinnen entrücken sollten. Was dort von mora-

lischen Erfahrungen gilt, muß in einem noch höhern Grade von der Erscheinung

der Schönheit gelten. Die ganze Magie derselben beruht auf ihrem Geheim-

niß, und mit dem nothwendigen Bund ihrer Elemente ist auch ihr Wesen

aufgehoben.23

Die Erscheinung der Schönheit kann in dieser Passage als ›entrückende‹ ge-

deutet werden. Eindeutig ist der erste Teil der Aussage nicht, denn der Text

enthält nicht das Verb ›versuchen‹, sondern ›suchen‹. Er beschreibt auf diese

Weise eine doppelte ›Entrückung‹ seines Gegenstandes.

Die Passage enthält aber auch einen Verweis auf einen Mehrwert, der in

Bezug auf die ›Erscheinung der Schönheit‹ zum Tragen kommt. Denn neben

ihrer sie konstituierenden paradoxen Form, die nur in einem formallogischen

»Berichte eines Analysten als Paradoxon erscheint«, sind auch »ihre Elemen-

te« konstitutiv wichtig und der »nothwendige Bund«, der ihr »Wesen« aus-

macht und Geschlossenheit ausdrückt. Im Sinne von »Bewahren« bleiben ihre

»Elemente« existent – dasWesen der Schönheit in der ästhetischen Bestimm-

barkeit ist mit den Worten des Textes »unendlich erfüllt«. Denn im sinnpro-

zessierenden Mehrwert zwischen Referenz und Selbstreferenz passiert mehr

als die reine Beschreibung der logischen Form eines Paradoxons, »die ganze

Magie beruht auf ihrem Geheimniß«.

23 NA 20, S. 310 (1. Brief, Herv. AL).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

5.1.3 Zirkel

Insbesondere eine Textstelle direkt zu Anfang des neunten Briefes zeigt ex-

plizit das Verständnis des »Zirkels« im Sinne einer logischen Denkfigur und

verweist explizit und höchst selbstbezüglich auf einen argumentativen tau-

tologischen Zirkel im eigenen Text:

Aber ist hier nicht vielleicht einZirkel?Die theoretischeKultur soll die prakti-

sche herbeyführenunddie praktische dochdie Bedingungder theoretischen

sein?

Was sich hier präsentiert, ist die Beschreibung einer tautologischen Argu-

mentationsschleife par excellence. Ursache und Folge werden vertauscht, die

Argumentation erscheint zirkulär. Durch die Selbstbezüglichkeit dieser Fra-

ge (durch das autodeiktische ›hier‹) auf die eigene Argumentation verwendet

der Text das Wort »Zirkel« im Sinne der logischen Denkfigur »Tautologie«.

Insofern ist die Möglichkeit gegeben, den hier auf diese Weise verwendeten

Begriff des Zirkels im Text ebenfalls auf den Schluss der Briefe zu beziehen,

als ikonisches Verweisen von einer Passage des Textes auf die andere, nach Nöth auf-

grund derWiederholung eines Motivs.

Eine tatsächliche Auflösung der Zirkelargumentationen lässt sich inner-

halb der ÄsthetischenBriefe nicht finden,wie in Kapitel Sinnprozessieren I gezeigt

wurde. Das Verweisen auf die Zirkularität des Gesagten stellt sich ebenfalls

als ein reines Verweisen auf den Umstand heraus, dass argumentative und

tautologische Zirkel in dem eigenen Text enthalten sind.

5.1.4 Die textuelle Selbstreferenz der Allegorie des ›Laufes‹

und des ›Weges‹

Es gibt weitere Verweise, die sich jedoch explizit auf den eigenen Text selbst

rückbezüglich lesen lassen, also eine textuelle Selbstreferenz aufweisen.

Gleich im 1. Brief weist der Text explizit auf seine Selbstreflexivität

und Selbstbezüglichkeit hin und schließt jede referentielle und kontextua-

lisierende Lesart von vornherein als Möglichkeit der Lektüre aus:

Meine Ideen, mehr aus dem einförmigen Umgange mit mir selbst als aus ei-

ner reichen Welterfahrung geschöpft oder durch Lektüre erworben, werden ih-

ren Ursprung nicht verläugnen, werden […] eher aus eigner Schwäche fal-

len, als durch Autorität und fremde Stärke sich aufrecht erhalten. Zwar will

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 263

ich Ihnen nicht verbergen, daß es größtentheils Kantische Grundsätze sind,

auf denen die nachfolgenden Untersuchungen ruhenwerden; aber meinem

Unvermögen, nicht jenen Grundsätzen schreiben Sie es zu, wenn Sie im Lauf

dieser Untersuchungen an irgend eine besondre philosophische Schule er-

innert werden sollten.24

Der Hinweis auf den ›einförmigen Umgang mit sich selbst‹ kann als Zeichen

seiner Selbstbezüglichkeit und als selbstreferentieller Metakommentar eingestuft

werden. Seinen Weltkontakt bestreite der ›Briefschreiber‹ hauptsächlich im

Selbstkontakt. Zugleich schließe er alle intertextuellen und fremdreferenti-

ellen Bezüge seines Konzepts, das an die »Lektüre« des einen oder anderen

Textes der philosophischen Tradition anschließen könnte, aus. Falls die Mög-

lichkeit zur Referentialisierung gegeben scheine, liege es amUnvermögen von

ihm selbst, dem Kommentator. Es ist die Anleitung zur selbstreferentiellen

Lektüre und zum Ausschließen von fremdreferentiellen Bezügen. Dass alle

Bestimmungen und aller Sinn nur innerhalb der gesetzten Textgrenzen ge-

funden werden können, folgt daraus.

Wieder verwendet der Text hier den metaphorischen Begriff des »Laufes«

statt des eindeutigeren Begriffes des »Verlaufes« seiner Untersuchung. Im

Folgenden taucht dieses Bild der »Wanderung« und des »Weges«, das seine

›Untersuchung‹ allegorisch beschreibt, immer wieder auf.25 Die Wiederho-

lung eines Motivs – hier des ›Weges‹ – über mehrere Passagen hinweg, kann

zum einen als ikonischer Verweis nach Nöth und damit als Zeichen seiner tex-

tuellen Selbstreferenz gedeutet werden.

Zum anderen kann die poetische Funktion der Sprache in den Ästhetischen

Briefen als höchst selbstbezüglich gewertet werden, »weil sie nach Jakobson die

Aufmerksamkeit auf die Zeichen selbst statt auf deren Referenz lenkt«.26

Die Negation von Referenz zeigt sich auch an anderen Stellen der Ästheti-

schen Briefe. Die als scheinbar dargestellte Bezugnahme auf Kant wird erreicht

durch die Behandlung von Zitaten, als wären sie keine.27

24 NA 20, S. 309f. (1. Brief, Herv. AL)

25 Diese Begriffe sind durchaus üblich für einen Beweis in derWissenschaftssprache die-

ser Zeit, wie im Kapitel zu Fichte (Historische Vorüberlegungen I) gezeigt werden konnte.

26 Vgl. Nöth: Selbstreferenz.

27 Vgl. das Kapitel Sinnprozessieren I. Vgl. NA 20, S. 310 (1. Brief). Vgl. auch den 6. Brief, wo

er die »Critik der reinen Vernunft« als Resultat der »menschlichen Denkkraft« kenn-

zeichnet und nicht als Kants Werk. Daran, dass es nicht als Zitat kenntlich gemacht

oder hervorgehoben ist, sondern sich in das Schriftbild des Satzes mit einreiht, kann

man sehen, dass es hier nicht als explizite Referenz gemeint ist. (Vgl. NA 20, S. 327, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Diesen eigenen Weg identifiziert er immer wieder mit dem Weg der

Schönheit, wie nun gezeigt werden soll. Da der ›Kommentator‹ seine Argu-

mentation als »Weg« bezeichnet, lassen sich intratextuelle Bezüge als Zeichen

von textueller Selbstreferenz zwischen seiner ›Erzählung‹ des »Weges« und

»Ganges« des ›Beweises‹ – der Wanderung durch bzw. zur Schönheit –

und seinem eigenen »Weg« zur Schönheit feststellen, auf dem er den Leser

zuweilen an die Hand nimmt und diesen führt. Der »Weg« zur Schönheit

gestaltet sich folgendermaßen:

Manwird niemals irren, wennman das Schönheitsideal eines Menschen auf

dem nehmlichen Wege sucht, auf dem er seinen Spieltrieb befriedigt.28

Dieser Weg scheint die Richtung zur Schönheit zu verraten, jedoch ist auch

hier wieder von der ›Suche‹ nach der Schönheit die Rede, die als abwesend

deklariert wird. Es ist auf jeden Fall vomMotiv des ›Weges‹ zur Schönheit die

Rede und analog wird im Text ebenfalls die Untersuchung als ›Weg‹ bezeich-

net.

Diese Lesart, dass die Ästhetischen Briefe sich selbst als Weg zur Schönheit

verstehen und in diesem Sinne selbst ästhetisch seien,29 wird durch selbst-

bezügliche Reflexionen nahe gelegt:

Ichwerdedaher imFortgangemeinerUntersuchungendenWeg, dendieNa-

tur in ästhetischer Hinsicht mit demMenschen einschlägt, auch zu demmei-

nigen machen […]. Ich werde dieWirkungen der schmelzenden Schönheit […]

und die Wirkungen der energischen […] prüfen, um zuletzt beyde entgegen

gesetzte Arten der Schönheit in der Einheit des Ideal-Schönen auszulöschen

[…].30

Wir werden die Klippen vermeiden, an welchen beyde [Philosophen]

gescheitert sind, wenn wir von den zwey Elementen beginnen, in welche

Schönheit sich vor dem Verstande theilt, aber uns alsdann auch zu der reinen

ästhetischen Einheit erheben, durch die sie auf die Empfindung wirkt, und in

welcher jene beyden Zustände gänzlich verschwinden.31

Brief) Ähnlich geht er mit dem Begriff der bloßen Bestimmbarkeit von Fichte um, den

er ebenfalls nicht als Zitat kennzeichnet.

28 NA 20, S. 358 (15. Brief).

29 Zur These der ästhetisch verfassten Ästhetischen Briefe vgl. so oder so ähnlich die Ver-

fasserin: Sinn und Paradoxe Wiederholbarkeit.

30 NA 20, S. 363 (16. Brief, Herv. AL).

31 NA 20, S. 367f. (18. Brief, Herv. AL).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 265

Aber indem ich bloß einen Ausgang aus der materiellenWelt und einen

Uebergang in die Geisterwelt suchte, hat mich der freye Lauf meiner Einbil-

dungskraft schon mitten in die letztere hineingeführt. Die Schönheit, die wir su-

chen, liegt bereits hinter uns, und wir haben sie übersprungen, indem wir von

dem bloßen Leben unmittelbar zu der reinen Gestalt, und zu dem reinen

Objekt übergiengen. Ein solcher Sprung ist nicht in dermenschlichenNatur,

und um gleichen Schritt mit dieser zu halten, werden wir zu der Sinnenwelt

wieder umkehrenmüssen.32

Die ästhetische Selbstbezüglichkeit des eigenen Textes wird in diesen Textstel-

len explizit reflektiert.33

Interessant sind die Richtungen, die derWeg durch das ›Labyrinth der Ae-

sthetik« nimmt: Der Kommentar beschreibt die Lokalisierung der Schönheit

durch eine verwirrende Rückschau. Diese ist, wie schon erläutert, als Zei-

chen der Literarizität des Textes lesbar. »Die Schönheit, die wir suchen, liegt

bereits hinter uns, und wir haben sie übersprungen«. Erwartet wurde, dass

man der Schönheit auf dem Wege des ›Kommentators‹ begegnet, den dieser

eingeschlagen hat und der zu wissen vorgibt, wo sie zu finden ist. Aber die Er-

wartung wird enttäuscht, denn sie entzieht sich fortwährend und was bleibt,

ist die Suche nach ihr. Die Formulierung »wieder umkehren müssen« deutet

an, dass die Präsenz von Schönheit nur in unendlicher prozessierender Zir-

kularität und Reversibilität zu suchen ist. Man ›möchte‹ sie ›nur in wenigen

auserlesenen Zirkeln‹ finden, heißt es resümierend im letzten Satz des 27.

und zugleich letzten Briefes.

An diesen Textstellen wird wieder deutlich, dass der Text sich selbst als

ästhetisch bzw. auf dem ästhetischen ›Weg‹ begreift, der zur ›Schönheit‹ bzw.

zur reinen ästhetischen Einheit führt. Indem ›Erzähler‹ seinen Text selbst als

»Gemählde« bezeichnet, kann dieser ebenfalls aufgrund des ikonischen Verwei-

sens auf die »Gemählde der Dichter« an anderer Stelle im Text als literarisches

– oder mit Abel – als poetisches Gemählde verstanden werden.

In den Metakommentaren liefert der Text seine eigene selbstreferentielle

Lektüreanweisungmit: Denn in der Selbstanwendung seiner (selbstbezüglich)

paradoxen Sätze liegt der Schlüssel zu ihrem (Selbst)Verständnis:

32 NA 20, S. 396 (25. Brief, Herv. AL).

33 Vgl. so oder so ähnlich die Verfasserin: Sinn.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht paradox erscheint, wird ei-

ne großeund tiefe Bedeutungerhalten,wennwir erst dahin gekommen seyn

werden, ihn […] anzuwenden. (15. Brief)

Nur dann, unter der Bedingung der selbstbezüglichen Anwendung ›dieses

Satzes‹ auf den eigenen Text, erfüllt sich das Versprechen von der Tragfä-

higkeit »des ganzen Gebäude[s] der ästhetischen Kunst« in den Ästhetischen

Briefen.

5.2 Kommentare in Paratexten34

Hinweise darauf, dass Friedrich Schiller selbst in Bezug auf seinen Text eher

etwas Ästhetisches bzw. Literarisches als etwas Philosophisches im Sinn hat-

te, liefert der bereits in der vorliegenden Studie erwähnte Kommentar Schil-

lers in den Horen:

Diese Briefe sind wirklich geschrieben; an Wen? thut hier nichts zur Sache,

und wird dem Leser vielleicht zu seiner Zeit bekannt gemacht werden. Da

man alles, was darinn eine lokale Beziehung hatte, für nöthig fand zu unter-

drücken, und doch nicht gern etwas anders an die Stelle setzen mochte, so

haben sie vonder epistolarischen Form fast nichts als die äussere Abtheilung

beybehalten; eine Unschicklichkeit, welche leicht zu vermeiden war, wenn

man es mit ihrer Aechtheit weniger streng nehmen wollte.35

Referentialität und Referenzbeziehungen innerhalb der Ästhetischen Briefe, wie

beispielsweise hier die genannte ›lokale Beziehung‹, werden als ›unterdrückt‹

dargestellt. Die Ästhetischen Briefe erscheinen nur als (fiktive) ›Briefe‹ aufgrund

ihrer ›epistolarischen Form‹ unter Ausschluss von Referentialität, von Zeit-

und Raumangaben oder von Adressat und Absender. In diesem Kommentar

wird angedeutet, dass sie einen eigenen in sich geschlossenen Text darstellen.

34 Vgl. Anm. 103, Paratext, Peritext und Epitext sind begriffliche Konzepte, die auf Gé-

rard Genettes Buch Paratexte (1989) zurückgehen und Begleittexte in der Umgebung

eines Textes meinen. Vgl. zu den folgenden Ausführungen die Verfasserin: Paradoxe

Wiederholbarkeit, S. 42ff.

35 NA21, S. 243. Dies ist ein Kommentar aus denHoren (1795, erster Jahrgang, erstes Stück,

eine von Schiller herausgegebeneMonatsschrift), der den ersten Brief der Ästhetischen

Briefe in ihrer ersten Veröffentlichung ursprünglich begleitete.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 267

Die ›epistolarische Form‹ ist das für sie bewusst gewählte Format laut künstle-

rischem Kommentar und ähnelt in gewisser Weise der prosaischen Form von

Erzähltexten. Einem zeitgenössischen Briefroman oder beispielsweise auch ei-

nem Erzähltext wie Goethes Unterhaltungen im Übrigen, der ebenfalls Ansich-

ten über die Kunst enthält und im wechselweisen Duell mit den Ästhetischen

Briefen in den Horen publiziert wird, wäre der Text damit vielleicht gar nicht

so unähnlich.36 Nicht zuletzt erscheinen Goethes kurz zuvor veröffentlichten

»Epistel« als prompte Reaktion auf Schillers Ästhetische Briefe, die ebenfalls im

ersten Stück der Horen abgedruckt sind (Briefe 1-9). Beide Texte Goethes ver-

raten in ihren Anspielungen eine eher skeptische Haltung gegenüber einem

Programm ästhetischer Erziehung und zeugen aber von der literarischen An-

schlussfähigkeit der Ästhetischen Briefe.

Hinter seinem Ausspruch der ›äusseren Abtheilung‹ verbirgt sich die ›äu-

ßere Form‹ des Textes, es ist eine bewusst gewählte Formentscheidung für

das in ihm wirkende literarische Ästhetische. Obwohl der Adressat in diesem

Zitat Schillers für unwichtig erklärt wird bzw. dem Leser unbekannt bleibt

sowie jede lokale Referentialisierungsmöglichkeit negiert und sogar absichts-

voll ›unterdrückt‹ wird, ist dieser Passage eine Art Authentizitäts- und ›Aecht-

heits‹-Anspruch der Briefe zu entnehmen. Auch das Zugeben einer ›Unschick-

36 Ob Briefroman, Tagebuchroman oder fiktive Briefe – für all diese gilt beispielsweise

das Charakteristikum der »verordneten Pausen« oder der »Schnitte«: »Der dadurch er-

zwungene ›Suspense-Effekt‹ – man muß auf die nächste Folge warten, um den Fort-

oder Ausgang der Handlung zu erfahren – forciert zweifellos die Beteiligung des Le-

sers: ›Der Leser wird gezwungen, durch die ihm verordneten Pausen sich immer etwas

mehr vorzustellen, als dies bei kontinuierlicher Lektüre in der Regel der Fall ist.‹ Aber

dieseArt, ›Schnitte‹ anzubringen, stellt ebennur eine besonders auffällige Extremform

dar. Immer noch auffällig genug bedient sich ihrer auch der Briefroman, den man in

einem Zug verschlingen kann, und so auch andere Gattungen, andere Textsorten. Fer-

ner ist sie nicht die einzige Art, vielmehr gibt es mancherlei, d.h. verschiedene Arten

von ›Schnitttechniken‹, denen lediglich dies gemeinsam ist: »daß nun der Leser die un-

ausformuliertenAnschlüsse selbst herstellenmuß«. BernhardDotzler:Werthers Leser.

Über die Appellstruktur der Texte im Licht von Goethes Roman (11.02.2004). In: Goe-

thezeitportal. URL: <www.goethezeitportal.de/db/wiss/goethe/werther_dotzler.pdf>

(30.9.2018). Vgl. im Folgenden zur wechselweisen und duellartigen Publikationstätig-

keit Goethes und Schillers und ihrer Programme in den Horen die Verfasserin: Absage

an die Tradition, S. 121ff. Vgl. zur Thematik des ›Epistolaren‹ in Bezug auf die Briefe

auch Natalie Binczek: Epistolare Paratexte. Über die ästhetische Erziehung des Menschen-

geschlechts in einer Reihe vonBriefen. In: Klaus Kreimeier/Georg Stanitzek unterMitarbeit

v. N.B. (Hg.): Paratexte in Literatur, Film, Fernsehen. Berlin 2004, S. 116-133.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

lichkeit, welche leicht zu vermeiden war‹ deutet auf die höchst strategische

und absichtsvolle Fokussierung der Form. In einem Brief an Goethe vom 27.

Februar 1795, während der Arbeit an der dritten und letzten Lieferung der

Briefe, schreibt Schiller:

Ich … entdecke mit jedem Schritt den ich vorwärts thue, wie fest und sicher

der Grund ist, auf welchem ich baute. Einen Einwurf, der das ganze umstür-

zen könnte, habe ich von nun an nichtmehr zu fürchten, und gegen einzelne

Irrthümer in der Anwendungwird die strenge Verbindung des Ganzen selbst

mich sicher stellen, wie den Mathematiker die Rechnung selbst vor jedem

Rechnungsfehler warnt.37

Den häufig auftretenden Thesen und Unterstellungen der Forschung der

unterstellten philosophischen Inkompetenz Schillers, seinem vermeintlichen

Eingeständnis des eigenen theoretischen Scheiterns, seiner unbeabsichtigten

Verstrickungen in Widersprüche sowie dem ›Fragmentarischen‹ in seinen

Argumentationen zum Trotz, beansprucht Schiller für seinen Text eine

formale und logische Kohärenz des ›Ganzen‹, das seine Konstruktion als

mathematisch-geschlossen darstellt.

Seine Texte verfasst Schiller, so schreibt er in seiner Schrift Ueber die

nothwendigen Grenzen beim Gebrauch schöner Formen, im Stil der ›schönen

Diktion‹.38 In derselben Abhandlung schreibt er:

Da, woman eine strenge Überzeugung aus Principien zu bewirken sucht, da

ist es nicht damit gethan, die Wahrheit bloß dem I n h a l t nach vorzu-

tragen, sondern auch die Probe der Wahrheit muß in der Form des Vortrags

zugleichmit enthalten seyn. Dieß kann aber nichts anderes heißen, als nicht

bloß der Inhalt, sondern auch die Darlegung desselben muß den Denkkräf-

ten gemäß sein.39

Das Zitat spricht für einen ›bewussten‹ Einsatz derWechselwirkung von Form

und Inhalt als geeignete Vermittlungsform für das Ästhetische und die ›äs-

thetische Kunst‹. Der philosophische Vortrag, der im Dienste einer dual ver-

standenen ›Wahrheit‹ von der wörtlichen Sprache Gebrauchmacht, deren Be-

deutung durch die unterstellte Referenzbeziehung eindeutig zuzuweisen ist,

37 Vgl. NA 21, S. 241.

38 Vgl. im Folgenden so oder so ähnlich die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit.

39 NA 21, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare 269

ist diesem Zitat zufolge nicht Schillers Favorit unter den Sprachen der (ästhe-

tischen) Wahrheit und des Wissens.

Wenn in einem Vortrag die Tropizität in den Vordergrund tritt und logi-

sche FormenwieWiderspruch, Paradoxon und argumentative Zirkel den Vor-

trag dominieren, ist der Text in wörtlicher und grammatischer Hinsicht nicht

zu verstehen und kann allenfalls noch mit einem anderen Lektüreschlüssel

verstanden werden.

Ein weiteres wichtiges persönliches Zitat von Schiller findet sich in einem

anderen Epitext: »denn gewöhnlich übereilte mich der Poet, wo ich philoso-

phiren sollte, und der philosophische Geist, wo ich dichten wollte«.40 Übli-

cherweise wird dieses Zitat seiner »Zwitter-Natur« zwischen Poet und Philo-

soph zugeordnet.41 Man könnte diese Stelle im Brief aber auch zunächst von

einer Seite her verstehen. Als Antwort auf seine explizite Aufgabe, etwas Phi-

losophisches zu verfassen (er schreibt: »wo ich philosophiren sollte«), die auf

diese Weise als eine von außen an ihn herantretende Forderung dargestellt

ist, – man denke beispielsweise an einen Auftraggeber wie den Prinzen von

Augustenburg, – produziert er eher etwas Literarisches bzw. Dichterisches.

Der Poet »übereilt« ihn dort, wo er ›philosophieren sollte‹. D.h. statt Philoso-

phisches abzuliefern, ist das,was er produziert, literarisch und poetisch über-

formt.Die ästhetischen und philosophischen Gegenstände gelten dem Poeten

aber nur als ›Stoff‹. Auch der zweite Teil dieses Zitats weist seine Texte nicht

als philosophische aus, sondern besagt lediglich, dass seine beabsichtigteDich-

tung (er schreibt: »wo ich dichten wollte) Philosophisches verhandelt. Denn er

spricht in diesem Zitat nicht etwa vom Philosophen, der ihn ›übereilt‹, son-

dern vom ›philosophischen Geist‹, der Eingang in seine Dichtung hält. Dass

es sich bei Ästhetischen Briefen eher um Poesie, Dichtung bzw. Kunst handelt,

zeigt ein weiterer Hinweis in einem Brief an den Herzog von Augustenburg

vom 9. Februar 1793:

Zur Gründung einer Kunsttheorie ist es, däucht mir, nicht hinreichend, Phi-

losoph zu seyn;manmußdie Kunst selbst ausgeübt haben […]. Eine ziemlich

lange Ausübung der Kunst hat mir Gelegenheit verschafft, der Natur in mir

40 Brief an Goethe vom 31.8.1794 (Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe in den Jahren

1794-1805. Mit Einleitung und Erläuterungen. Hg. v. Philipp Stein. Erster Band 1794-

1796. Leipzig 1955).

41 Vgl. z.B. Ho: Ausgleich der Gegensätze.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

selbst bei denjenigen Operationen, die nicht aus Büchern zu erlernen sind,

zuzusehen.42

In diesem Zitat versteht Schiller sich selbst bloß als ›Zuschauer‹ ›derjenigen

Operationen‹, die der erfahrene Kunstpraktizierende in ihm bei der ›Aus-

übung der Kunst‹ anwendet. Diese »Operationen« lassen sich aber nicht in ei-

ner (aufWiderspruchsfreiheit beruhenden) Sprache der Philosophie beschrei-

ben. Nur in der Kunst selbst und durch die langjährige Praxis lässt sich das

praktische Wissen der Kunst beobachten, und nur hier gibt es die Möglich-

keit, das letztlich inkommunikable Wissen über die Kunst in einer Art syn-

chronen Selbstbeobachtung bei ihrer Anwendung anzueignen.

Einweiterer persönlicher Kommentar, der in eben dieselbe Richtung zielt,

dass seine Texte tatsächlich als Kunstpraxis zu verstehen sind, ist dem folgen-

den Zitat zu entnehmen:

So erschafft sich der beredte Schriftsteller aus der Anarchie selbst die herr-

lichste Ordnung, und errichtet auf einem immer wechselnden Grunde, auf

dem Strome der Imagination, der immer fortfließt, ein festes Gebäude.43

In diesem Kommentar Schillers wird deutlich, dass seine Texte immer Wech-

selndes und Prozessierendes verhandeln: Hierfür steht der Ausdruck »Fort-

fließen«. Das Verhandeln eines solchen immerwährenden und unendlichen

(Sinn)Prozessierens ist für die Kunst kein zu vermeidendes Problem, sondern

stellt im Gegenteil ein gewinnbringendes Potential innerhalb der Kunst be-

reit, auf dessen Grundlage neue Ordnungen und Neuformierungen des Wis-

sens ermöglicht werden.

42 Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 128.

43 NA 21, S. 10. Gefunden bei Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008 - am 14.02.2026, 06:37:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

