5 Textuelle und paratextuelle Kommentare
und Metakommentare

5.1 Grade der textuellen Selbstreferenz nach Winfried Noth

In diesem und dem nichsten Abschnitt der vorliegenden Arbeit soll gezeigt
werden, dass die Asthetischen Briefe eine konzeptuelle Selbstbeziiglichkeit auf-
weisen, indem sie ausdriicklich durch explizite Metakommentare, Anweisun-
gen und dhnlich eindeutige Sequenzen auf den selbstbeziiglichen Charakter
des gesamten Textes und seiner Aussagen iiber das Asthetische hinweisen.
Es kann dabei eine héochst intendierte und sbewusste« Selbstreflexivitit der
eigenen Textpraxis und -logik nachgewiesen werden. Die selbstbeziiglichen
Verweise zeigen auflerdem sehr explizit auf die Widerspriiche, Paradoxien
und Zirkel in der Argumentation, wie im Nachfolgenden gezeigt werden soll.
Im darauf folgenden Abschnitt Kommentare in Paratexten sollen Schillers eigene
Kommentare in anderen Quellen wie beispielsweise in seinen Briefwechseln
und weitere intertextuelle Verweise und Hinweise hinzugezogen werden, um
die Frage zu kliren, welche Art der Lektiire er selbst fiir seine Asthetischen Brie-
fe vorsieht. Es soll an dieser Stelle bereits vorweggenommen werden, dass die
ausgewihlten Kommentare Schillers in seinen Paratexten ihre eigene Lektii-
re als Literatur nicht nur als Méglichkeit unter anderen nahelegen, sondern
diese sogar anleiten.

In diesem Abschnitt soll zunichst die explizite Selbstbeziiglichkeit der As-
thetischen Briefe mit dem Modell der textuellen Selbstreferenz von Winfried
No6th nachgewiesen werden. Paradoxe Selbstbeziiglichkeit, das wurde bereits
mehrfach betont, ist ein typisches Kriterium von literarischen Texten. Des-
halb soll hier Néths relativ praktikabler Ansatz genutzt werden, um die >Gra-
de«der Selbstreferenz des Textes nachzuweisen, mit denen der Text selbstre-

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

ferentielle Beziige zu sich selbst herstellt.! Die Gradeinteilungen nach Néth
gehen auf Roman Jakobsons »Theorie der sechs Sprachfunktionen« zuriick:
>fremdreferentiells, >selbstreferentiell« oder hochst sselbstbeziiglich«. In die-
ser Analyse werden drei seiner Konzepte, die textuelle Selbstreferenz zeigen,
zugrunde gelegt: 1. das Konzept Metasprache mit Kommentaren iiber den ei-
genen Text, das »per Definition selbstreferentiell« (5) ist, 2. die Verweise von
einer Passage des Textes auf die andere, die »indexikalisch (Verweise durch deikti-
sche Ausdriicke [...]) oder auch ikonisch sein [kénnen] (z.B. durch Wiederho-
lung eines Motivs)« (5), 3. die »hdchst selbstbeziigliche« poetische Funktion der
Sprache, »weil sie nach Jakobson die Aufmerksamkeit auf die Zeichen selbst
statt auf deren Referenz lenkt« (s5).% Die in Punkt eins und zwei ausgedriick-
ten Konzepte zeigen nach Noth die textuelle Selbstreferenz. Hauptsichlich diese
beiden werden in diesem Kapitel behandelt, die poetische Funktion der Astheti-
schen Briefewurde bereits im Kapitel Sinnprozessieren I in der vorliegende Arbeit
untersucht.

Die einzelnen Briefe werden durchgehend im Hinblick auf das Verfahren
des>Beweises< bzw. der »>Untersuchung« selbstbeziiglich kommentiert, wie be-
sonders im ersten Analyseabschnitt der vorliegenden Arbeit hervorgehoben
wurde. Insofern kénnen die die Argumentation mitkommentierenden >Kom-
mentare« und >Metakommentare« bereits »per Definition« schon als selbst-
beziigliche Verweise auf den eigenen Text gewertet werden. Wie sich bereits
herausstellte, hat der > Kommentator« eine andere Sicht auf den Text als sein
fiktionales Gegeniiber, der implizite Leser. An der Rezeption des Schillerschen
Textes im Kapitel Stand der Forschung konnte man beispielsweise erkennen,
dass diese sich zum Teil die Sicht des impliziten Lesers zu eigen macht. Die
Forschung sieht mit dem impliziten Leser Widerspriiche, wenn der >Kom-
mentator< argumentative Stringenz behauptet. Wo jener aber Widerspriiche
sieht, wird argumentative Stringenz angenommen. Aber auch der implizite

1 Vgl. zum Folgenden Noth: Selbstreferenz. Graduelle Selbstreferentialitdat im Cegen-
satz zur reinen Selbstreferentialitit wire nach Noth die einzige Moglichkeit des Nach-
weises (iberhaupt von Selbstreferentialitat im Sprachgebrauch. Die reine Selbstrefe-
renz, die eine »semiotische Paradoxie darstellt und somit keine mégliche Form der Re-
ferenz von Zeichen ist, so gibt es doch Anndherungen und damit Grade der Selbstrefe-
rentialitdt von Zeichen«. Seiner Auffassung nach, die auf Luhmanns Annahme der
Unmoglichkeit von reiner Selbstreferenz zuriickgeht, —welcher aber, wie gezeigt wur-
de, Luhmann teils selbst wieder widerspricht, — spricht die »Bestimmung des Zeichens
als eine triadische Relation gegen die Méglichkeit der reinen Selbstreferenz« (3).

2 Vgl. dazu ebd.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Leser scheint wieder einen anderen Blick zu vertreten, wenn der > Kommen-
tator« iberraschend und willkiirlich auf die fiktiven Einwande und Vorwiirfe
des Widerspruchs und der Zirkelargumentation >reagiert«. Die Begriffe >Wi-
derspruchs, >Zirkelc und >Paradoxon« tauchen in seinem Text hiufig auf und
weisen darauf hin, dass der Text sich seiner widerspriichlich-paradoxen Kon-
stitution bewusst ist.> Die in verschiedenen Passagen eines Textes vorkom-
mende Hiufung eines Motivs nach Noth kann schon an und fiir sich als Zei-
chen von textueller Selbstreferenz gelten, indem die einzelnen Passagen eines

Textes auf diese Art aufeinander Bezug nehmen.*

5.1.1 Widerspruch

Bei der Untersuchung der Widerspriiche stellt sich heraus, dass das, was dort
als »Widerspruch« bezeichnet wird, sich hiufig auf etwas anderes bezieht als
auf die tatsdchlichen und in unmittelbarer Nihe auftretenden Widersprii-
che innerhalb der eigenen Argumentation. Interessanterweise 16st der >Brief-
schreiber« die eigenen Widerspriiche im Text nicht auf, die aufgrund einer
wortlichen Lektiire zustande kommen, sondern verweist auf fiktive andere,
wie im Kapitel Die Trope des »Beweises« gezeigt wurde.> Auf welche Widersprii-

3 Vgl. zur Haufigkeit des Begriffs sWiderspruch« NA 20, S.329 (7. Brief), 341 (11. Brief),
346 (12. Brief), 362 (16. Brief), 366 (18. Brief), 370 (19. Brief) und 382 (22. Brief). Vigl. zum
Begriff des logischen >Zirkels< insbesondere den Anfang des 9. Briefes (NA 20, S.332)
bzw. im 27. Brief (S. 412) und zum Paradoxon bzw. zum Begriff>paradox<S. 310 (1. Brief)
und 359 (15. Brief). Zur >Wechselwirkung« vgl. NA 20, S. 348 (13. Brief, 2x), S.352 (14.
Brief), S. 356 (15. Brief) sowie S. 360 und 361 (16. Brief, 3x), zum »WechselverhaltnifR«
S.352 (14. Brief) und sehr hidufig das Wort sWechsel« (beispielsweise S. 409, 27. Brief).

4 Vgl. Noth: Selbstreferenz.

5 Die Wechselwirkung zwischen>Kommentator<und dem impliziten Leser ware ein wei-
terer Untersuchungsgegenstand im Hinblick auf die selbstbeziiglich paradoxe Konsti-
tution seines Textes, kann aber im Rahmen dieser Analyse nicht ausfiihrlich bearbeitet
werden. Vgl. dazu aber zum Beispiel den Anfang des 6. Briefes, wo er auf einen »Ein-
wurf« >reagierts, ob er »dem Zeitalter wohl zuviel gethan« habe. Er skontert« mit der
Aussage: »Ich erwarte diesen Einwurf nicht, eher einen andern: dafd ich zuviel dadurch
bewiesen habe« (NA 20, S.321). Der implizite Leser durchschaut noch nicht, dass der
>Kommentator«durch das Tun durchscheinen lasst, dass er bereits mittels aktiver und
freier Formen, mit der er seine Umwelt betrachtet, seine dsthetische Freiheit zeigt. Ein
idealer Leser weifd bereits, dass das seinem Konzept nicht widerspricht, sondern eher
ein Beweisverfahren in Bezug auf die nicht bestimmbare Schonheit ist. Vgl. auch den
19. Brief, in der das immersverwickeltere« Rede-Und-Antwort-Stehen-Spiel, ihn schein-
bar inimmer weitere auswegslose Argumentationen verstrickt: »Indem ich aber durch

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

251


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

che er hier wortlich im Einzelnen referiert und inwiefern diese das Kriterium
der textuellen Selbstreferenz nach Néth erfiillen, soll im Folgenden exempla-
risch dargestellt werden.

Im 7. Brief stellt er folgenden Satz auf: »der Widerspruch des Betragens
wird stets gegen die Einheit der Maximen beweisen«.® Aus dem Kontextbe-
zug dieses Zitats wird deutlich, dass hier offensichtlich ein Widerspruch im
menschlichen Betragen gemeint ist. Die menschliche Natur steht im Wider-
spruch zu seinen (moralischen) Maximen - hier der psychologischen Deu-
tungsrichtung eines Paradoxons durch Sulzer sehr dhnlich. Bedeutend ist
diese Textstelle hinsichtlich des Hinweises auf das (formallogische) Potenti-
al eines Widerspruchs. Der Widerspruch wird hier als etwas charakeerisiert,
das imstande ist, etwas zu »beweisen«: und zwar durch seine problemati-
sche Dualitit, bei der beide Seiten einer Differenz gleich giiltig sind, sbeweist«
er die Unmoglichkeit einer eindeutigen Bestimmung oder die Verhinderung
(»gegenx) einer vereinheitlichenden Deutung. Das heiflt, wihrend der >Be-
weis« selbst in den Asthetischen Briefen eher tropologisch aufgebaut ist, wird
der Widerspruch an dieser Stelle als etwas dargestellt, das das Merkmal oder
das Potential der Beweisfihigkeit in sich trigt.

Dieses Zitat kann im Ubrigen mit Noth als textuell selbstreferent einge-
stuft werden, aufgrund eines Verweises von einer Passage des Textes auf die andere,
durch die Wiederholung des Motivs” des >Widerspruchs«.

Im 11. Brief wird eine Aussage getroffen, dass »von der Ubereinstimmung
zum Widerspruch« iibergegangen wird.® Diese Aussage ist eingebunden in
eine Textpassage, in der zum ersten Mal der Begriff des sWechsels< in den
Briefen zu finden ist.

diese Erklarung einem Einwurfe zu begegnen suche, habe ich mich, wie es scheint, in
einen andern verwickelt« (370). Vgl. auch den 21. Brief und 23. Brief. Vgl. dazu auch
Zelle: Uber die dsthetische Erziehung, S. 426 und Wilkinson/Willoughby: Schillers As-
thetische Erziehung, S. 63.

6 NA 20, S.329 (7. Brief). Die ganze Textstelle, in die das Zitat eingebunden ist, lautet fol-
gendermafien: »Der Charakter der Zeit muf$ sich also von seiner tiefen Entwirdigung
erst aufrichten, dort der blinden Gewalt der Natur sich entziehen, und hier zu ihrer
Einfalt, Wahrheit und Fiille zuriickkehren; eine Aufgabe fiir mehr als Ein Jahrhundert.
Unterdessen gebe ich gerne zu, kann mancher Versuch im Einzelnen gelingen, aber
am Ganzen wird dadurch nichts gebessert seyn, und der Widerspruch des Betragens
wird stets gegen die Einheit der Maximen beweisen.« (Ebd.)

7 Vgl. Noth: Selbstreferenz.

NA 20, S. 341 (1. Brief).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Bey aller Beharrung der Person wechselt der Zustand, bey allem Wechsel des
Zustands beharret die Person. Wir gehen von der Ruhe zur Thatigkeit, vom
Affekt zur Gleichgiiltigkeit, von der Uebereinstimmung zum Widerspruch

[.1.°

Diese Passage kann mit N6th ebenfalls als eine Textstelle mit textueller Selbst-
referenz angesehen werden, ebenfalls aufgrund der Wiederholung des Motivs
des Wechsels, der von da an als Motiv in mehreren aufeinander folgenden
Briefen (auch als sWechselwirkung«) auftaucht. Wenn man alle aufgestellten
Differenzen in den Asthetischen Briefen miteinander in einer Wechselwirkung
stehend begreift, wie dargestellt im Kapitel Paradoxe Selbstbeziiglichkeit als Zei-
chen von »isthetischer Kunst<und Literatur, also als selbstbeziiglich paradoxe An-
wendungen der textintern aufgestellten Gesetzmafligkeiten auf den eigenen
Text, dann lisst sich auch diese Passage in einer moglichen Selbstanwend-
barkeit auf den eigenen Text folgendermafen deuten: Die Ubereinstimmung
mit den im Text aufgestellten Gesetzmifigkeiten erfordert paradoxerweise
das im Widerspruch-Sein mit seinen eigenen Gesetzen im Hinblick auf das
Konzept der »Asthetischen Bestimmbarkeit«. Im Text wechselt also die Uber-
einstimmung mit dem Widerspruch, oder mit den Worten im Zitat >wir gehen
von der Ubereinstimmung zum Widerspruch«. Die Metaphorik des ebenfalls
hochst selbstbeziiglichen (N6th) sWeges< oder >Gangess, die der (implizite) Autor
und sein (impliziter) Leser gemeinsam beschreiten sollen, kommt an dieser
Stelle ebenfalls zum Ausdruck.

Im Text findet man zweimal die an Fichte rerinnernden«< Formulierungen
des >Hebens« von Widerspriichen. Im Folgenden soll der spezifische Umgang
mit diesem unumst6Rlichen Gesetz fir Wissenschaft und Wissenschaftlich-
keit im 18. Jahrhundert, wie er in den Texten von Fichte und Sulzer vorgefun-
den wurde, in den Asthetischen Briefen analysiert und bewertet werden.

Unmittelbar integriert in eine Passage seiner berithmten Darlegung einer
zweifachen Schonheit, der schmelzenden und der energischen Schonheit, be-
schreibt der Text im 16. Brief einen Widerspruch in den »Urtheilen der Men-
schenc:

Und nunmehr, glaube ich, wird jener Widerspruch erklart und beantwortet
seyn,den maninden Urtheilen der Menschen tiber den Einflu des Schénen,
und in Wiirdigung der dsthetischen Kultur anzutreffen pflegt. Er ist erklart
dieser Widerspruch, sobald man sich erinnert, dafd es in der Erfahrung eine

9 NA 20, S. 341 (11. Brief).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

253


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

zweyfache Schonheit giebt, und dafd beide Theile von der ganzen Gattung
behaupten, was jeder nur von einer besondern Art derselben zu beweisen
im Stande ist. Er ist gehoben dieser Widerspruch, sobald man das doppelte
Bediirfnifd der Menschheit unterscheidet, dem jene doppelte Schénheit ent-
spricht. Beyde Theile werden also wahrscheinlich Recht behalten, wenn sie
nur erst miteinander verstandigt sind, welcher Art der Schonheit und welche
Form der Menschheit sie in Gedanken haben.'®

Ich werde daher im Fortgange meiner Untersuchungen den Weg, den
die Natur in dsthetischer Hinsicht mit dem Menschen einschlagt, auch zu
dem meinigen machen, und mich von den Arten der Schénheit zu dem Gat-
tungsbegriff derselben erheben. Ich werde die Wirkungen der schmelzen-
den Schonheit an dem angespannten Menschen, und die Wirkungen der
energischen an dem abgespannten priifen, um zuletzt beyde entgegen ge-
setzte Arten der Schonheit in der Einheit des Ideal-Schénen auszuléschen,
so wie jene zwey entgegengesetzten Formen der Menschheit in der Einheit
des Ideal-Menschen untergehn."

Hier ist mit >Widerspruch« etwas Ahnliches gemeint wie in Sulzers Beschrei-
bung des Paradoxons. Und zwar bezieht sich der in dieser Textpassage sogar
dreifach genannte Begriff des »Widerspruchs« auf »Urtheile der Menschenc.
Hier hat man es mit einer Art angedeuteten Referenz zu tun: Man kénnte sich
als Leser an die >philosophische Schule« Sulzers erinnert« fithlen, wie im ers-
ten Brief zu lesen ist. Eine solche Kontextualisierung und Charakterisierung
des Widerspruchs folgt eher einem psychologischen Verstindnis und einer
Tradition, die die Auffassung vertritt, dass Widerspriiche oder Paradoxien in
zwei sich gleichzeitig und sich gegenseitig iiberlagernden Urteilen des Men-
schen zustande kommen. "

Der eigentliche Widerspruch, den er speziell »in den Urtheilen der Men-
schen iiber den Einflufd des Schénen« meint, bleibt an dieser Stelle aber selt-
sam unklar und unspezifisch. Der >Kommentator« spricht iiber einen refe-
rentiell unbestimmten und fiktiven Widerspruch im Urteil der Menschen,
nicht aber tber einen Widerspruch in seiner eigenen Argumentation. Der
Widerspruch, der »erklirt und beantwortet seyn wird« und »der gehoben
ist«, hat keinen eigentlich Bezugspunkt in der Argumentation in seinem Text,

10  NA 20, S.362f. (16. Brief).
1 NA 20, S. 363 (16. Brief).
12 Vgl. Sulzer: Erklarung, S.106.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

sondern der Text entwirft dessen Fiktion als asymmetrisierende Externali-
sierung. Diese Textstelle spricht also eher fiir ein fiktionales Verdecken der
Selbstreferenz im Text.

»Beide Theile werden [..] Recht behalten« — Dieses charakterisiert aber
gerade formallogisch einen Widerspruch, wenn beide Seiten gleiche Giiltig-
keit haben oder beide wahr sind. Er méchte beide >Theile« miteinander >ver-
stindigen< und »zuletzt beide entgegengesetzten Arten der Schonheit in der
Einheit des Ideal-Schonen ausléschen«. Diese sprachliche Metaphorik »aus-
16schen« wiirde aber das vorher Gesagte wieder »aufhebens, denn das »Heben
des Widerspruchs« besteht hier zunichst in der Annahme einer grundsitz-
lichen Teilung der Schonheit.”® Dann wird aber wieder die Symmetrie ihrer
Differenz angenommen, was hier die Zuriicknahme der zuvor angestrebten
Entparadoxierung bedeuten wiirde. Indem nimlich gerade die Teilung als
Voraussetzung fur die Widerspruchsfreiheit im Fall der Schénheit behaup-
tet wurde, wire die logische Folge von der Aufhebung ihrer Teilung durch
ihre >Ausldschung:, dass diese >Operationd# eigentlich einen erneuten Wi-
derspruch auslésen wiirde.’> Das hieRe in der Konsequenz, dass es dem Text
gar nicht vordergriindig um das >Heben« dieses Widerspruchs geht, sondern
um ein anderes Projekt: der Vereinheitlichung der Teilung (d.h. ihrer Diffe-
renz), was nur itber das »Aufheben« der Entgegensetzung zweier Zustinde in
der Vereinigung in ihrem Dritten der Schonheit gelingen kann (s. 18. Brief).
Das >Heben« des Widerspruchs wird im 18. Brief zum >Aufheben< umformu-
liert; das kann aber, wie schon erldutert, auch in zweideutiger Hinsicht als
sVerschwinden« und >Bewahren« verstanden werden. >Aufheben< hatte in der
Fichteschen Bedeutung nur eindeutig das logische >Autheben< gemeint: Wenn
also zwei Sitze miteinander in Widerspruch stehen, heben sie sich gegensei-
tig auf, d.h. dann verlieren sie beide ihre Gilltigkeit und miissen ad acta gelegt
werden. Bei Schiller >behalten beyde Theile Recht«. Die Widerspruchsfreiheit

13 Interessant ist hierbei, dass eine fast formallogische Erklarung fiir die Widerspruchs-
freiheit erfolgt: »dafd beide Theile von der ganzen Gattung behaupten, was jeder nur
von einer besondern Art derselben zu beweisen im Stande ist«. Das erinnert, in ande-
ren Worten, an die logische Voraussetzung fiir Widerspruchsfreiheit, bei der nur eine
Seite einer Differenz aktualisiert ist —»was jeder nur von einer besonderen Art dersel-
ben zu beweisen im Stande ist.«

14 Vgl.NA 20, S.366 (18. Brief).

15 »Schiller>léstceinen Widerspruch, indem er einen neuen schafft«Zelle: Die Notstands-
gesetzgebung im dsthetischen Staat, S. 426.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

255


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

beider Arten der Schonheit wird der Operation ihrer (symmetrischen) Ver-
einheitlichung geopfert. Widerspriiche werden gegebenenfalls durch dieses
Prozedere, sei es beabsichtigt oder unbeabsichtigt, erst erzeugt und dann bei-
behalten. An keiner Stelle der Asthetischen Briefe zeigt sich eine ernst gemeinte
Absicht oder die Notwendigkeit, weder im Text noch im Kommentar, im Sinne
einer widerspruchsfreien Argumentation auftretende oder selbst produzier-
te Widerspriiche zu >hebenc. In der genannten Passage im 16. Brief steht zu-
dem der Ausdruck »glaube ich«. Die Unsicherheit des Kommentars in Bezug
auf das >Erkliren<, Beantworten< und >Heben« von Widerspriichen wird hier
ebenfalls deutlich. Auch ist das >Heben« von Widerspriichen an Bedingungen
gekniipft, die in eine ungewisse Zukunft verlegt werden, ausgedriickt durch
die temporale Konjunktion »sobald«.

Wie wird der eigene Umgang mit den vom textinternen Kommentar der
Asthetischen Briefe festgestellten Widerspriichen weiter beschrieben?

Konstatiert wird im 18. Brief ein weiterer Widerspruch zwischen der An-
nahme, dass die Schénheit in einen mittleren Zustand der Differenzen zwi-
schen Materie und Form oder zwischen Leiden und Thitigkeit »versetze«, und
der Behauptung, dass »der Abstand zwischen Materie und Form [..] unend-
lich sei« und »durch nichts vermittelt werden [kann]«, wie im folgenden Zitat
zu lesen ist:

Aus diesem scheint zu folgen, daR es zwischen Materie und Form, zwischen
Leiden und Thatigkeit einen mittleren Zustand geben misse,
und dafd uns die Schonheit in diesen mittleren Zustand versetze. Diesen Be-
griff bildet sich auch wirklich der gréite Theil der Menschen von der Schon-
heit, so bald er angefangen hat, iber ihre Wirkungen zu reflektieren, und
alle Erfahrungen weisen darauf hin. Auf der andern Seite aber ist nichts un-
gereimter und widersprechender, als ein solcher Begriff, da der Abstand zwi-
schen Materie und Form, zwischen Leiden und Thatigkeit, zwischen Empfin-
denund Denken unendlich ist,undschlechterdings durch nichts kann
vermittelt werden.

Wie heben wir nun diesen Widerspruch? Die Schonheit verkniipft die
zwey entgegengesetzten Zustinde des Empfindens und des Denkens, und
doch gibtes schlechterdings kein Mittleres zwischen beyden. Jenes ist durch
Erfahrung; dieses ist unmittelbar durch Vernunft gewiR.'®

16 NA 20, S.366 (18. Brief).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Explizit steht hier die Frage: »Wie heben wir nun diesen Widerspruch?« Im
Folgenden geht es um die Funktion dieser Frage. Es soll im Folgenden um
den Sachverhalt gehen, der als Widerspruch ausgewiesen wird, und um die
sich daran anschlieRende Textstelle, die eventuell fiir eine Auflgsung dieses
Widerspruchs in Frage kime.

Zunichst scheint die hier prisentierte Problematik an die urspriingliche
Problematik Fichtes anzukniipfen, an dessen Widerspruch, dass es zwei voll-
kommen einander entgegen gesetzte Totalititen gibt, die aber gleichzeitig
vereinigt werden sollen, was diese aber in der Folge nicht mehr als komplett
entgegen gesetzt erscheinen lisst. [hre Vereinigung soll aber bei Fichte unbe-
dingt bewerkstelligt werden und er experimentiert zu diesem Zweck mit ver-
schiedenen Varianten dieser Vereinigung, wie durch ein gemeinsames Merk-
mal X, weiter durch die Wechselwirkung oder wieder anders durch den Be-
griff derblofRen Bestimmbarkeit«. Zum Schluss entscheidet er sich, wie schon
erliutert, insgesamt fiir das synthetische Verfahren. In den Asthetischen Briefen
werden auch zwei Totalititen vollstindig einander entgegen gesetzt, indem
ein>Unendliches< dazwischen angenommen wird, so dass sie vollstindig von-
einander getrennt sind und »durch nichts kann vermittelt werden«. Die oben
zitierte Frage scheint auf den von Fichte bereits konstatierten Widerspruch
zu referieren und auch auf dessen Anspruch, diesen zu >heben«. Die unmit-
telbare Antwort auf diese Frage in den Asthetischen Briefen aber lautet: »Die
Schonheit verkniipft die zwey entgegengesetzten Zustinde des Empfindens
und des Denkens, und doch gibt es schlechterdings kein Mittleres zwischen
beyden.« Dieser Satz ist eine reine Wiederholung des von Fichte konstatier-
ten Widerspruchs. Was dann folgt, ist, wie in der vorliegenden Analyse schon
erliutert wurde, als eine Schliisselstelle in den Asthetischen Briefen in Bezug
auf ihr Selbstverstindnis zu bewerten, was ebenfalls durch das indexikali-
sche Wort »Dief3« als Zeichen seiner Selbstreferenz und Selbstbeziiglichkeit
nach Noth zum Ausdruck kommt:

DieR ist der eigentliche Punkt, auf den zuletzt die ganze Frage iiber die
Schonheit hinauslauft, und gelingt es uns, dieses Problem befriedigend
aufzuldsen, so haben wir zugleich den Faden gefunden, der uns durch das
ganze Labyrinth der Aesthetik fihrt.

Es kommt hiebey auf zwey héchst verschiedene Operationen an, welche
bey dieser Untersuchung einander nothwendig unterstiitzen missen. Die
Schonheit, heif’t es, verkniipft zwey Zustinde miteinander, die einan -
der entgegen gesetzt sind, undniemalsEinswerdenkdnnen.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

257


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

[..] Zweytens heifdt es: jene zwey entgegengesetzten Zustinde verbin -
d e t die Schonheit, und hebtalso die Entgegensetzung auf. Weil aber beyde
Zustinde einander ewig entgegengesetzt bleiben, so sind sie nicht anders
zuverbinden, als indem sie aufgehoben werden. Unser zweytes Geschaft ist
also, diese Verbindung vollkommen zu machen [..]."7

Der Text spricht an dieser Stelle bezeichnenderweise nicht mehr von einem
>Widerspruchs, sondern von einem >Problem«. Der Kommentar verspricht im
Falle von dessen Auflgsung, »den Faden durch das ganze Labyrinth der Ae-
sthetik« gefunden zu haben. Der deiktische Ausdruck »dief3« macht auch in
seiner Selbstbeziiglichkeit deutlich, dass sich der Kommentar seiner labyrin-
thischen Argumentation hochgradig bewusst ist oder dass die >Aesthetik¢, um
die es hier geht oder was mit ihr zum Ausdruck kommt, einem Labyrinth
gleicht. Hervorzuheben ist an dieser Stelle, dass der Kommentar aber nicht
die tatsichliche Auflosung des >Problems« verspricht (das sHeben« des Wider-
spruchs), sondern im Falle des Gelingens seiner Auflosung verspricht er, den
»Faden durch das ganze Labyrinth der Aesthetik« gefunden zu haben.

Nachfolgend beschreibt er die beiden Operationen, bei der beide Seiten
einer strikten Differenz jetzt auch durch die Schonheit »vereinigt« werden
sollen.

Genau jene zweite >Operation, die es laut Fichte gerade zu vermeiden gilt,
dass zwei widersprechende Sitze zu ihrer (gegenseitigen) Aufhebung fiih-
ren,® wird hier aber als notwendiger Teil der beiden >Operationen« bei der
sVereinigung« in und Erzeugung von Schonheit beschrieben. Die Zweideu-
tigkeit des >Aufhebens<, das hier das >Heben< und auch die eindeutige Form
des>Aufhebens« bei Fichte als Verlust der Giiltigkeit im Sinne philosophischer
Wahrheitsfindung ersetzt, bekommt hier, wie bereits erliutert wurde, eine
Zweideutigkeit von >Verschwinden< und >Bewahrenx.

Das >Authebens, das bei Fichte durch einen Widerspruch zustande kommt
und den Verlust der Giiltigkeit von Sitzen bedeutet, wird bei Schiller zum
konstitutiven Element bei der Erzeugung der Schénheit. Seine schon fast for-
mallogische Beschreibung seiner Operationen zeugen von der Absichtlichkeit
seines Vorhabens, das nicht in erster Linie auf Widerspruchsfreiheit aus ist,
sondern darauf, die >Operationen« der Kunsterzeugung zu beschreiben.

17 NA20,S.366 (18. Brief).
18 Vgl. Fichte: Wissenschaftslehre, S. 287 (vgl. das Kapitel Widerspruch: Geforderter Umgang
mit Widerspriichen nach Fichte).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Der zuvor beschriebene Widerspruch wird in facto nachfolgend aber nicht
»gehobens, sondern dient einem Erkenntnisprozess in und durch >Schénheit«.
Denn nur aufgrund des wirkmichtigen Potentials dieser Figur zeichnet sich
womdglich ein fiktionaler >Faden durch das ganze Labyrinth der Aesthetik«
ab.

Dadurch, dass die Widerspriiche in den Asthetischen Briefen aber nicht tat-
sichlich »gehoben< und aufgeldst werden, ist das Hinweisen auf die Wider-
spriiche ein reines Verweisen auf den Umstand, dass der Text Widerspriiche
enthilt und bleibt das Fragen nach ihrem >Hebenc ein rein rhetorisches Fra-
gen.

Festzuhalten ist, dass unter seinen Bedingungen der Produktion von
Schénheit in den Asthetischen Briefen ein Prozess ausgeldst werden kann, der
sogar Widerspriiche und Paradoxa mitunter erst erzeugt — dieses Resultat
und auch der damit verbundene philosophische Anspruch der Wider-
spruchsfreiheit scheint >Schiller< im Gegensatz zu Fichte nicht im Geringsten
zu interessieren, wie im folgenden Verlauf des Textes deutlich wird.

Denn auch der Hinweis in Klammern im 19. Brief »(welches einen offen-
baren Widerspruch enthilt)«!® zeigt ein reines selbstbeziigliches Verweisen
in Klammern, ein beildufiges und am Rande des Geschehens stehendes Kom-
mentieren einer durch und durch selbstreferentiellen Textpraxis, die Wider-
spriiche nicht nur enthilt, sondern sie in dieser Form unaufgeldst belisst und
sie konstitutiv zur Erzeugung seines dsthetischen und literarischen Formge-
winns bendtigt.

5.1.2 Paradoxon

Eine weitere, schon in der vorliegenden Studie erliuterte, weitere Schliissel-
stelle zum Selbstverstindnis der Asthetischen Briefe ist unmittelbar nach einer

20

in der Forschung »berithmten Formel«*® zu finden, die normalerweise als

Schliisselstelle angesehen wird. Dieser berithmte Satz im 15. Brief lautet:

Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch spielt nur, wo er
in voller Bedeutung des Worts Menschist,und er ist nur da ganz
Mensch, wo er spielt.

19  NA20,S.370 (19. Brief).
20  StaSkova: Der Chiasmus, S. 200.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

259


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

Die Literatur folgt mit der Einschitzung seiner »grofRen Bedeutung« der An-
leitung im nachfolgenden Kommentar im unmittelbar an diese Stelle an-
schlieRenden Satz, der ihn als denjenigen Satz prisentiert, der »das ganze
Gebaude der dsthetischen Kunst« »tragen« wird:

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht paradox erscheint, wird
eine grofRe und tiefe Bedeutung erhalten, wenn wir erst dahin gekommen
seyn werden, ihn [...] anzuwenden; er wird, ich verspreche es lhnen, das gan-
ze Gebiude der dsthetischen Kunst und der noch schwiirigern Lebenskunst
tragen. Aber dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; langst
schon lebte und wirkte er in der Kunst.?’

Durch den deiktischen Ausdruck »dieser Satz« kann hier wieder nach N6th
ein indexikalisches und ausdriicklich selbstbeziigliches Verweisen auf den ei-
genen Text festgestellt werden. Der Bezug des Ausdrucks »dieser Satz« ist
aber etwas unklar: er konnte sich auf die Aussage zuvor beziehen, deren pa-
radoxe und zirkulire Konstitution er bemerkt, oder er bezieht sich selbstbe-
ziiglich auf die paradoxe Konstitution des Satzes selbst. Relevant ist bei die-
sem Sachverhalt die selbstreferentielle und selbstbeziigliche Anwendbarkeit
auf den eigenen Text, der, wie schon ausgefithrt, auf die paradoxe Gesamt-
konstitution des eigenen Textes auf das Sinnprozessieren in der »asthetischen
Kunst« verweist. Er beschreibt das Paradoxe im Hinblick auf die Wahrheits-
findung in der Wissenschaft als »unerwartet, aber auch als ein elementares
Ingrediens der Wirkungsweise und der Wissensaufbereitung in der Kunst.

Eine dhnliche Deutung eines Paradoxons findet sich in folgendem Zitat
gleich im ersten Brief:

Ist es ein Wunder, wenn sich das natiirliche Gefiihl in einem solchen Abbild
[des Begriffs bzw. des »durftigen Wortgerippes¢, Herv. AL] nicht wieder fin-
det, und die Wahrheit in dem Berichte des Analysten als ein Paradoxon er-
scheint???

Der letzte Teil enthiillt bereits im 2. Brief ein (eigenes) Wissen iiber den Um-
gang mit Paradoxien unter der Vorgabe wissenschaftlicher und analytischer
Diskurse. In dieser Formulierung zeichnet sich andeutungsweise ein Wissen
iiber formallogische Prinzipien ab. Indem der >Kommentator« an diese Fra-
ge unmittelbar mit dem Satz »Lassen Sie daher auch mir einige Nachsicht

21 NA20,S.359 (15. Brief).
22 NA20,S.310 (1. Brief).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

zu Statten kommen, wenn die nachfolgenden Untersuchungen ihren Gegen-
stand, indem sie ihn dem Verstande zu nihern suchen, den Sinnen entriicken
sollten« anschliefit, entwirft er gleich im ersten Brief eine Art Lektiireanlei-
tung fiir seine Briefe. Das Erscheinen des Textes in einer paradoxalen Kon-
stitution ist das Ergebnis von formallogischen und analysierenden Beschrei-
bungen. Im Sinnprozessieren des logischen Paradoxons ist die Schonheit, je-
doch unzuginglich, enthalten. Der unmittelbar anschlieRende Metakommen-
tar im 1. Brief, der nach Noth >per Definition« selbstreferentiell wire, ver-
weist ausdriicklich auf die nachfolgende Vorenthaltung seines Gegenstands
der >Schonheit«:

Lassen Sie daher auch mir einige Nachsicht zu Statten kommen, wenn die
nachfolgenden Untersuchungen ihren Gegenstand, indem sie ihn dem Ver-
stande zu ndhern suchen, den Sinnen entriicken sollten. Was dort von mora-
lischen Erfahrungen gilt, mufl in einem noch hohern Grade von der Erscheinung
der Schonheit gelten. Die ganze Magie derselben beruht auf ihrem Geheim-
nifR, und mit dem nothwendigen Bund ihrer Elemente ist auch ihr Wesen
aufgehoben.??

Die Erscheinung der Schénheit kann in dieser Passage als »entriickende« ge-
deutet werden. Eindeutig ist der erste Teil der Aussage nicht, denn der Text
enthilt nicht das Verb >versuchens, sondern >suchen«. Er beschreibt auf diese
Weise eine doppelte >Entriickung« seines Gegenstandes.

Die Passage enthilt aber auch einen Verweis auf einen Mehrwert, der in
Bezug auf die >Erscheinung der Schénheit« zum Tragen kommt. Denn neben
ihrer sie konstituierenden paradoxen Form, die nur in einem formallogischen
»Berichte eines Analysten als Paradoxon erscheint, sind auch »ihre Elemen-
te« konstitutiv wichtig und der »nothwendige Bundx, der ihr »Wesen« aus-
macht und Geschlossenheit ausdriickt. Im Sinne von »Bewahren« bleiben ihre
»Elemente« existent — das Wesen der Schonheit in der dsthetischen Bestimm-
barkeit ist mit den Worten des Textes »unendlich erfiillt«. Denn im sinnpro-
zessierenden Mehrwert zwischen Referenz und Selbstreferenz passiert mehr
als die reine Beschreibung der logischen Form eines Paradoxons, »die ganze
Magie beruht auf ihrem Geheimnif3«.

23 NA 20, S.310 (1. Brief, Herv. AL).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

261


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

5.1.3  Zirkel

Insbesondere eine Textstelle direkt zu Anfang des neunten Briefes zeigt ex-
plizit das Verstindnis des »Zirkels« im Sinne einer logischen Denkfigur und
verweist explizit und hochst selbstbeziiglich auf einen argumentativen tau-
tologischen Zirkel im eigenen Text:

Aberist hiernichtvielleichtein Zirkel? Die theoretische Kultur soll die prakti-
sche herbeyfithren und die praktische doch die Bedingung der theoretischen
sein?

Was sich hier prisentiert, ist die Beschreibung einer tautologischen Argu-
mentationsschleife par excellence. Ursache und Folge werden vertauscht, die
Argumentation erscheint zirkulir. Durch die Selbstbeziiglichkeit dieser Fra-
ge (durch das autodeiktische shier<) auf die eigene Argumentation verwendet
der Text das Wort »Zirkel« im Sinne der logischen Denkfigur »Tautologie«.
Insofern ist die Moglichkeit gegeben, den hier auf diese Weise verwendeten
Begrift des Zirkels im Text ebenfalls auf den Schluss der Briefe zu beziehen,
als ikonisches Verweisen von einer Passage des Textes auf die andere, nach N6th auf-
grund der Wiederholung eines Motivs.

Eine tatsichliche Auflosung der Zirkelargumentationen ldsst sich inner-
halb der Asthetischen Briefe nicht finden, wie in Kapitel Sinnprozessieren I gezeigt
wurde. Das Verweisen auf die Zirkularitit des Gesagten stellt sich ebenfalls
als ein reines Verweisen auf den Umstand heraus, dass argumentative und
tautologische Zirkel in dem eigenen Text enthalten sind.

5.1.4 Die textuelle Selbstreferenz der Allegorie des >Laufes¢
und des >Weges:«

Es gibt weitere Verweise, die sich jedoch explizit auf den eigenen Text selbst
riickbeziiglich lesen lassen, also eine textuelle Selbstreferenz aufweisen.

Gleich im 1. Brief weist der Text explizit auf seine Selbstreflexivitit
und Selbstbeziiglichkeit hin und schlie3t jede referentielle und kontextua-
lisierende Lesart von vornherein als Moglichkeit der Lektiire aus:

Meine Ideen, mehr aus dem einformigen Umgange mit mir selbst als aus ei-
ner reichen Welterfahrung geschopft oder durch Lektiire erworben, werden ih-
ren Ursprung nicht verlaugnen, werden [..] eher aus eigner Schwiche fal-
len, als durch Autoritdt und fremde Stérke sich aufrecht erhalten. Zwar will

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

ich lThnen nicht verbergen, daf es grofitentheils Kantische Grundsitze sind,
auf denen die nachfolgenden Untersuchungen ruhen werden; aber meinem
Unvermdgen, nichtjenen Grundsitzen schreiben Sie es zu, wenn Sie im Lauf
dieser Untersuchungen an irgend eine besondre philosophische Schule er-
innert werden sollten.?*

Der Hinweis auf den »einférmigen Umgang mit sich selbst< kann als Zeichen
seiner Selbstbeziiglichkeit und als selbstreferentieller Metakommentar eingestuft
werden. Seinen Weltkontakt bestreite der >Briefschreiber« hauptsichlich im
Selbstkontakt. Zugleich schlief3e er alle intertextuellen und fremdreferenti-
ellen Beziige seines Konzepts, das an die »Lektiire« des einen oder anderen
Textes der philosophischen Tradition anschlieflen konnte, aus. Falls die M6g-
lichkeit zur Referentialisierung gegeben scheine, liege es am Unvermégen von
ihm selbst, dem Kommentator. Es ist die Anleitung zur selbstreferentiellen
Lektire und zum Ausschliefen von fremdreferentiellen Beziigen. Dass alle
Bestimmungen und aller Sinn nur innerhalb der gesetzten Textgrenzen ge-
funden werden konnen, folgt daraus.

Wieder verwendet der Text hier den metaphorischen Begriff des »Laufes«
statt des eindeutigeren Begriffes des »Verlaufes« seiner Untersuchung. Im
Folgenden taucht dieses Bild der »Wanderung« und des »Weges«, das seine
>Untersuchung« allegorisch beschreibt, immer wieder auf.?> Die Wiederho-
lung eines Motivs — hier des >Weges« — iiber mehrere Passagen hinweg, kann
zum einen als ikonischer Verweis nach N6th und damit als Zeichen seiner tex-
tuellen Selbstreferenz gedeutet werden.

Zum anderen kann die poetische Funktion der Sprache in den Asthetischen
Briefen als hochst selbstbeziiglich gewertet werden, »weil sie nach Jakobson die
Aufmerksamkeit auf die Zeichen selbst statt auf deren Referenz lenkt«.2®

Die Negation von Referenz zeigt sich auch an anderen Stellen der Astheti-
schen Briefe. Die als scheinbar dargestellte Bezugnahme auf Kant wird erreicht

durch die Behandlung von Zitaten, als wiren sie keine.?”

24  NA 20, S.309f. (1. Brief, Herv. AL)

25  Diese Begriffe sind durchaus tblich fiir einen Beweis in der Wissenschaftssprache die-
ser Zeit, wie im Kapitel zu Fichte (Historische Voriiberlegungen ) gezeigt werden konnte.

26  Vgl. Noth: Selbstreferenz.

27  Vgl. das Kapitel Sinnprozessieren |. Vgl. NA 20, S. 310 (1. Brief). Vgl. auch den 6. Brief, wo

er die »Critik der reinen Vernunft« als Resultat der »menschlichen Denkkraft« kenn-
zeichnet und nicht als Kants Werk. Daran, dass es nicht als Zitat kenntlich gemacht
oder hervorgehoben ist, sondern sich in das Schriftbild des Satzes mit einreiht, kann
man sehen, dass es hier nicht als explizite Referenz gemeint ist. (Vgl. NA 20, S.327, 6.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

263


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

Diesen eigenen Weg identifiziert er immer wieder mit dem Weg der
Schonheit, wie nun gezeigt werden soll. Da der >Kommentator« seine Argu-
mentation als »Weg« bezeichnet, lassen sich intratextuelle Beziige als Zeichen
von textueller Selbstreferenz zwischen seiner >Erzahlung« des »Weges« und
»Ganges« des >Beweises« — der Wanderung durch bzw. zur Schonheit —
und seinem eigenen »Weg« zur Schénheit feststellen, auf dem er den Leser
zuweilen an die Hand nimmt und diesen fithrt. Der »Weg« zur Schonheit
gestaltet sich folgendermafien:

Man wird niemals irren, wenn man das Schonheitsideal eines Menschen auf
dem nehmlichen Wege sucht, auf dem er seinen Spieltrieb befriedigt.®

Dieser Weg scheint die Richtung zur Schonheit zu verraten, jedoch ist auch
hier wieder von der >Suche« nach der Schénheit die Rede, die als abwesend
deklariert wird. Es ist auf jeden Fall vom Motiv des sWeges« zur Schonheit die
Rede und analog wird im Text ebenfalls die Untersuchung als >Weg« bezeich-
net.

Diese Lesart, dass die Asthetischen Briefe sich selbst als Weg zur Schénheit
verstehen und in diesem Sinne selbst dsthetisch seien,?® wird durch selbst-
beziigliche Reflexionen nahe gelegt:

Ichwerde daherim Fortgange meiner Untersuchungen den Weg, den die Na-
tur in asthetischer Hinsicht mit dem Menschen einschlagt, auch zu dem mei-
nigen machen [...]. Ich werde die Wirkungen der schmelzenden Schénheit [...]
und die Wirkungen der energischen [..] priifen, um zuletzt beyde entgegen
gesetzte Arten der Schonheit in der Einheit des Ideal-Schénen auszuléschen
[.]13°

Wir werden die Klippen vermeiden, an welchen beyde [Philosophen]
gescheitert sind, wenn wir von den zwey Elementen beginnen, in welche
Schénheit sich vor dem Verstande theilt, aber uns alsdann auch zu der reinen
dsthetischen Einheit erheben, durch die sie auf die Empfindung wirkt, und in
welcher jene beyden Zustinde ginzlich verschwinden '

Brief) Ahnlich geht er mit dem Begriff der bloRen Bestimmbarkeit von Fichte um, den
er ebenfalls nicht als Zitat kennzeichnet.

28 NA20,S.358 (15. Brief).

29  Zur These der dsthetisch verfassten Asthetischen Briefe vgl. so oder so dhnlich die Ver-
fasserin: Sinn und Paradoxe Wiederholbarkeit.

30 NA20,S.363 (16. Brief, Herv. AL).

31 NA 20, S. 367f. (18. Brief, Herv. AL).

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Aber indem ich blofS einen Ausgang aus der materiellen Welt und einen
Uebergang in die Geisterwelt suchte, hat mich der freye Lauf meiner Einbil-
dungskraft schon mitten in die letztere hineingefiihrt. Die Schonheit, die wir su-
chen, liegt bereits hinter uns, und wir haben sie iibersprungen, indem wir von
dem bloRen Leben unmittelbar zu der reinen Gestalt, und zu dem reinen
Objekt Gibergiengen. Ein solcher Sprung ist nicht in der menschlichen Natur,
und um gleichen Schritt mit dieser zu halten, werden wir zu der Sinnenwelt

wieder umkehren miissen.3?

Die dsthetische Selbstbeziiglichkeit des eigenen Textes wird in diesen Textstel-
len explizit reflektiert.>

Interessant sind die Richtungen, die der Weg durch das>Labyrinth der Ae-
sthetik« nimmt: Der Kommentar beschreibt die Lokalisierung der Schonheit
durch eine verwirrende Riickschau. Diese ist, wie schon erliutert, als Zei-
chen der Literarizitit des Textes lesbar. »Die Schonheit, die wir suchen, liegt
bereits hinter uns, und wir haben sie tibersprungen«. Erwartet wurde, dass
man der Schonheit auf dem Wege des >)Kommentators« begegnet, den dieser
eingeschlagen hat und der zu wissen vorgibt, wo sie zu finden ist. Aber die Er-
wartung wird enttduscht, denn sie entzieht sich fortwidhrend und was bleibt,
ist die Suche nach ihr. Die Formulierung »wieder umkehren miissen« deutet
an, dass die Prisenz von Schonheit nur in unendlicher prozessierender Zir-
kularitit und Reversibilitit zu suchen ist. Man >mdchte« sie snur in wenigen
auserlesenen Zirkeln« finden, heifdt es resiimierend im letzten Satz des 27.
und zugleich letzten Briefes.

An diesen Textstellen wird wieder deutlich, dass der Text sich selbst als
dsthetisch bzw. auf dem isthetischen sWeg« begreift, der zur >Schénheit< bzw.
zur reinen isthetischen Einheit fithrt. Indem >Erzihler«< seinen Text selbst als
»Gemihlde« bezeichnet, kann dieser ebenfalls aufgrund des ikonischen Verwei-
sens auf die »Gemihlde der Dichter« an anderer Stelle im Text als literarisches
— oder mit Abel — als poetisches Gemihlde verstanden werden.

In den Metakommentaren liefert der Text seine eigene selbstreferentielle
Lektiireanweisung mit: Denn in der Selbstanwendung seiner (selbstbeziiglich)
paradoxen Sitze liegt der Schliissel zu ihrem (Selbst)Verstindnis:

32 NA20,S.396 (25. Brief, Herv. AL).
33 Vgl. so oder so dhnlich die Verfasserin: Sinn.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

265


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

Dieser Satz, der in diesem Augenblicke vielleicht paradox erscheint, wird ei-
ne grofRe und tiefe Bedeutung erhalten, wenn wirerstdahin gekommen seyn
werden, ihn [..] anzuwenden. (15. Brief)

Nur dann, unter der Bedingung der selbstbeziiglichen Anwendung >dieses
Satzes« auf den eigenen Text, erfilllt sich das Versprechen von der Tragfi-
higkeit »des ganzen Gebiude[s] der dsthetischen Kunst« in den Asthetischen
Briefen.

5.2 Kommentare in Paratexten3*

Hinweise darauf, dass Friedrich Schiller selbst in Bezug auf seinen Text eher
etwas Asthetisches bzw. Literarisches als etwas Philosophisches im Sinn hat-
te, liefert der bereits in der vorliegenden Studie erwihnte Kommentar Schil-
lers in den Horen:

Diese Briefe sind wirklich geschrieben; an Wen? thut hier nichts zur Sache,
und wird dem Leser vielleicht zu seiner Zeit bekannt gemacht werden. Da
man alles, was darinn eine lokale Beziehung hatte, fir n6thig fand zu unter-
driicken, und doch nicht gern etwas anders an die Stelle setzen mochte, so
haben sie von der epistolarischen Form fast nichts als die dussere Abtheilung
beybehalten; eine Unschicklichkeit, welche leicht zu vermeiden war, wenn
man es mit ihrer Aechtheit weniger streng nehmen wollte.3

Referentialitit und Referenzbeziehungen innerhalb der Asthetischen Briefe, wie
beispielsweise hier die genannte >lokale Beziehungs, werden als >unterdriickt«
dargestellt. Die Asthetischen Briefe erscheinen nur als (fiktive) »Briefe< aufgrund
ihrer »epistolarischen Form« unter Ausschluss von Referentialitit, von Zeit-
und Raumangaben oder von Adressat und Absender. In diesem Kommentar
wird angedeutet, dass sie einen eigenen in sich geschlossenen Text darstellen.

34  Vgl. Anm. 103, Paratext, Peritext und Epitext sind begriffliche Konzepte, die auf Gé-
rard Genettes Buch Paratexte (1989) zuriickgehen und Begleittexte in der Umgebung
eines Textes meinen. Vgl. zu den folgenden Ausfiihrungen die Verfasserin: Paradoxe
Wiederholbarkeit, S. 42ff.

35 NA21,S.243. Diesistein Kommentaraus den Horen (1795, erster Jahrgang, erstes Stiick,
eine von Schiller herausgegebene Monatsschrift), der den ersten Brief der Asthetischen
Briefe in ihrer ersten Veroffentlichung urspriinglich begleitete.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

Die »epistolarische Form«ist das fiir sie bewusst gewihlte Format laut kiinstle-
rischem Kommentar und dhnelt in gewisser Weise der prosaischen Form von
Erzihltexten. Einem zeitgendssischen Briefroman oder beispielsweise auch ei-
nem Erzihltext wie Goethes Unterhaltungen im Ubrigen, der ebenfalls Ansich-
ten iiber die Kunst enthilt und im wechselweisen Duell mit den Asthetischen
Briefen in den Horen publiziert wird, wire der Text damit vielleicht gar nicht
so unihnlich.?® Nicht zuletzt erscheinen Goethes kurz zuvor veréffentlichten
»Epistel« als prompte Reaktion auf Schillers Asthetische Briefe, die ebenfalls im
ersten Stiick der Horen abgedruckt sind (Briefe 1-9). Beide Texte Goethes ver-
raten in ihren Anspielungen eine eher skeptische Haltung gegeniiber einem
Programm asthetischer Erziehung und zeugen aber von der literarischen An-
schlussfihigkeit der Asthetischen Briefe.

Hinter seinem Ausspruch der >ausseren Abtheilung« verbirgt sich die »au-
Rere Formc des Textes, es ist eine bewusst gewihlte Formentscheidung fiir
das in ihm wirkende literarische Asthetische. Obwohl der Adressat in diesem
Zitat Schillers fir unwichtig erklirt wird bzw. dem Leser unbekannt bleibt
sowie jede lokale Referentialisierungsmoglichkeit negiert und sogar absichts-
voll unterdriickt«wird, ist dieser Passage eine Art Authentizitits- und >Aecht-
heits<-Anspruch der Briefe zu entnehmen. Auch das Zugeben einer>Unschick-

36  Ob Briefroman, Tagebuchroman oder fiktive Briefe — fiir all diese gilt beispielsweise
das Charakteristikum der »verordneten Pausen«oder der»Schnitte«: »Der dadurch er-
zwungene >Suspense-Effektc — man mufl auf die nachste Folge warten, um den Fort-
oder Ausgang der Handlung zu erfahren — forciert zweifellos die Beteiligung des Le-
sers:>Der Leser wird gezwungen, durch die ihm verordneten Pausen sich immer etwas
mehr vorzustellen, als dies bei kontinuierlicher Lektire in der Regel der Fall ist.< Aber
diese Art,>Schnitte<anzubringen, stellteben nur eine besonders auffillige Extremform
dar. Immer noch auffillig genug bedient sich ihrer auch der Briefroman, den man in
einem Zug verschlingen kann, und so auch andere Gattungen, andere Textsorten. Fer-
ner ist sie nicht die einzige Art, vielmehr gibt es mancherlei, d.h. verschiedene Arten
von>Schnitttechniken¢, denen lediglich dies gemeinsam ist: »dafd nun der Leser die un-
ausformulierten Anschliisse selbst herstellen mufi«. Bernhard Dotzler: Werthers Leser.
Uber die Appellstruktur der Texte im Licht von Goethes Roman (11.02.2004). In: Goe-
thezeitportal. URL: <www.goethezeitportal.de/db/wiss/goethe/werther_dotzler.pdf>
(30.9.2018). Vgl. im Folgenden zur wechselweisen und duellartigen Publikationstatig-
keit Goethes und Schillers und ihrer Programme in den Horen die Verfasserin: Absage
an die Tradition, S.121ff. Vgl. zur Thematik des >Epistolaren< in Bezug auf die Briefe
auch Natalie Binczek: Epistolare Paratexte. Uber die dsthetische Erziehung des Menschen-
geschlechtsin einer Reihe von Briefen. In: Klaus Kreimeier/Georg Stanitzek unter Mitarbeit
v. N.B. (Hg.): Paratexte in Literatur, Film, Fernsehen. Berlin 2004, S.116-133.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

267


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

lichkeit, welche leicht zu vermeiden war< deutet auf die hochst strategische
und absichtsvolle Fokussierung der Form. In einem Brief an Goethe vom 27.
Februar 1795, wihrend der Arbeit an der dritten und letzten Lieferung der
Briefe, schreibt Schiller:

Ich ... entdecke mit jedem Schritt den ich vorwérts thue, wie fest und sicher
der Grund ist, auf welchem ich baute. Einen Einwurf, der das ganze umstur-
zen kdénnte, habe ich von nun an nicht mehr zu fiirchten, und gegen einzelne
Irrthiimerin der Anwendung wird die strenge Verbindung des Ganzen selbst
mich sicher stellen, wie den Mathematiker die Rechnung selbst vor jedem

Rechnungsfehler warnt.3”

Den hiufig auftretenden Thesen und Unterstellungen der Forschung der
unterstellten philosophischen Inkompetenz Schillers, seinem vermeintlichen
Eingestindnis des eigenen theoretischen Scheiterns, seiner unbeabsichtigten
Verstrickungen in Widerspriiche sowie dem >Fragmentarischen< in seinen
Argumentationen zum Trotz, beansprucht Schiller fiir seinen Text eine
formale und logische Kohirenz des >Ganzen¢, das seine Konstruktion als
mathematisch-geschlossen darstellt.

Seine Texte verfasst Schiller, so schreibt er in seiner Schrift Ueber die
nothwendigen Grenzen beim Gebrauch schoner Formen, im Stil der >schonen
Diktion«.3® In derselben Abhandlung schreibt er:

Da, wo man eine strenge Uberzeugung aus Principien zu bewirken sucht, da
ist es nicht damit gethan, die Wahrheit blof dem Inhalt nach vorzu-
tragen, sondern auch die Probe der Wahrheit muf in der Form des Vortrags
zugleich mitenthalten seyn. Die kann aber nichts anderes heifden, als nicht
blofd der Inhalt, sondern auch die Darlegung desselben mufd den Denkkraf-
ten gemif sein3?

Das Zitat spricht fiir einen sbewussten< Einsatz der Wechselwirkung von Form
und Inhalt als geeignete Vermittlungsform fiir das Asthetische und die >is-
thetische Kunst<. Der philosophische Vortrag, der im Dienste einer dual ver-
standenen >Wahrheit«von der wortlichen Sprache Gebrauch macht, deren Be-
deutung durch die unterstellte Referenzbeziehung eindeutig zuzuweisen ist,

37  Vgl.NA21,S. 241,
38  Vgl.im Folgenden so oder so dhnlich die Verfasserin: Paradoxe Wiederholbarkeit.
39 NA21,S.5.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Textuelle und paratextuelle Kommentare und Metakommentare

ist diesem Zitat zufolge nicht Schillers Favorit unter den Sprachen der (isthe-
tischen) Wahrheit und des Wissens.

Wenn in einem Vortrag die Tropizitit in den Vordergrund tritt und logi-
sche Formen wie Widerspruch, Paradoxon und argumentative Zirkel den Vor-
trag dominieren, ist der Text in wortlicher und grammatischer Hinsicht nicht
zu verstehen und kann allenfalls noch mit einem anderen Lektiireschliissel
verstanden werden.

Ein weiteres wichtiges personliches Zitat von Schiller findet sich in einem
anderen Epitext: »denn gewohnlich tibereilte mich der Poet, wo ich philoso-
phiren sollte, und der philosophische Geist, wo ich dichten wollte«.*® Ubli-
cherweise wird dieses Zitat seiner »Zwitter-Natur« zwischen Poet und Philo-
soph zugeordnet.* Man kénnte diese Stelle im Brief aber auch zunichst von
einer Seite her verstehen. Als Antwort auf seine explizite Aufgabe, etwas Phi-
losophisches zu verfassen (er schreibt: »wo ich philosophiren sollte«), die auf
diese Weise als eine von auflen an ihn herantretende Forderung dargestellt
ist, — man denke beispielsweise an einen Auftraggeber wie den Prinzen von
Augustenburg, — produziert er eher etwas Literarisches bzw. Dichterisches.
Der Poet »itbereilt« ihn dort, wo er »philosophieren sollte<. D.h. statt Philoso-
phisches abzuliefern, ist das, was er produziert, literarisch und poetisch iiber-
formt. Die dsthetischen und philosophischen Gegenstinde gelten dem Poeten
aber nur als >Stoff«. Auch der zweite Teil dieses Zitats weist seine Texte nicht
als philosophische aus, sondern besagt lediglich, dass seine beabsichtigte Dich-
tung (er schreibt: »wo ich dichten wollte) Philosophisches verhandelt. Denn er
spricht in diesem Zitat nicht etwa vom Philosophen, der ihn >iibereilt¢, son-
dern vom >philosophischen Geist:, der Eingang in seine Dichtung hilt. Dass
es sich bei Asthetischen Briefen eher um Poesie, Dichtung bzw. Kunst handelt,
zeigt ein weiterer Hinweis in einem Brief an den Herzog von Augustenburg
vom 9. Februar 1793:

Zur Griindung einer Kunsttheorie ist es, dducht mir, nicht hinreichend, Phi-
losoph zuseyn; man muf die Kunst selbst ausgelibt haben [...]. Eine ziemlich
lange Ausiibung der Kunst hat mir Gelegenheit verschafft, der Natur in mir

40  Brief an Goethe vom 31.8.1794 (Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe in den Jahren
1794-1805. Mit Einleitung und Erlduterungen. Hg. v. Philipp Stein. Erster Band 1794-

1796. Leipzig 1955).
41 Vgl.z.B. Ho: Ausgleich der Cegensitze.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

269


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Schillers Asthetische Briefe als Literatur

selbst bei denjenigen Operationen, die nicht aus Biichern zu erlernen sind,
zuzusehen.#?

In diesem Zitat versteht Schiller sich selbst blof3 als >Zuschauer< >derjenigen
Operationery, die der erfahrene Kunstpraktizierende in ihm bei der >Aus-
itbung der Kunst« anwendet. Diese »Operationenc« lassen sich aber nicht in ei-
ner (auf Widerspruchsfreiheit beruhenden) Sprache der Philosophie beschrei-
ben. Nur in der Kunst selbst und durch die langjihrige Praxis ldsst sich das
praktische Wissen der Kunst beobachten, und nur hier gibt es die Méglich-
keit, das letztlich inkommunikable Wissen tiber die Kunst in einer Art syn-
chronen Selbstbeobachtung bei ihrer Anwendung anzueignen.

Ein weiterer personlicher Kommentar, der in eben dieselbe Richtung zielt,
dass seine Texte tatsichlich als Kunstpraxis zu verstehen sind, ist dem folgen-
den Zitat zu entnehmen:

So erschafft sich der beredte Schriftsteller aus der Anarchie selbst die herr-
lichste Ordnung, und errichtet auf einem immer wechselnden Grunde, auf
dem Strome der Imagination, der immer fortflieft, ein festes Gebaude.*?

In diesem Kommentar Schillers wird deutlich, dass seine Texte immer Wech-
selndes und Prozessierendes verhandeln: Hierfiir steht der Ausdruck »Fort-
flieflen«. Das Verhandeln eines solchen immerwihrenden und unendlichen
(Sinn)Prozessierens ist fiir die Kunst kein zu vermeidendes Problem, sondern
stellt im Gegenteil ein gewinnbringendes Potential innerhalb der Kunst be-
reit, auf dessen Grundlage neue Ordnungen und Neuformierungen des Wis-
sens ermdglicht werden.

42 Schiller: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, S.128.
43 NA21,S.10. Gefunden bei Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 214.

14.02.2028, 08:27:25. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839458426-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

