- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VEROFFENTLICHUNGEN DER
RELIGIONSKUNDLICHEN SAMMLUNG
MARBURG

Die Reihe veréffentlicht Sammel- und Einzel-
bdande zu Ausstellungen und Forschungs-
projekten, die sich auf Objekte oder museale
Prasentationen der Religionskundlichen
Sammlung der Philipps-Universitdt Marburg
beziehen.

Neben der Dokumentation von Ausstellungen
bieten die Bdnde Studien zur Prouvenienz-
forschung oder objektbezogene Fallstudien.

Religionswissenschaftliche sowie interdisziplindr
ausgerichtete Beitrdge stellen internationale

und innovative Ausstellungs- und Forschungsper-
spektiven vor.

Die Reihe richtet sich an interessierte Museums-
besucher*innen, Studierende und Forschende
auf dem Gebiet materieller Kultur von Religion,
Religionsgeschichte, Religionsdsthetik und der
musealen Prdsentation von Religion.

Die von Dr. Martin Kraatz begriindete Reihe

wird seit 2008 von Edith Franke und Katja Triplett
herausgegeben. Seit 2023 erscheint sie im
transcript Verlag.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

BIBLIOGRAFISCHE INFORMATION
DER DEUTSCHEN
NATIONALBIBLIOTHEK

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet
diese Publikation in der Deutschen National-
bibliothek; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet Uber
https://d-nb.info/1286330661 abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert

unter der Creative Commons
Attribution-NoDerivatives 4.0 Lizenz (BY-ND).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der
Namensnennung des Urhebers die Uervielfal-
tigung und Verbreitung des Materials in jedem
Format oder Medium fir beliebige Zwecke, auch
kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.
Um Genehmigungen fir Adaptionen, Ubersetz-
ungen oder Derivate einzuholen, wenden Sie
sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz
gelten nur fur Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige
erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Edith Franke, Alisha Meininghaus,
Susanne Rodemeier

Diese Publikation wurde durch den
Open-Access-Publikationsfonds der
Philipps-Universitat Marburg, das Hessische
Ministerium fur Wissenschaft und Kunst
sowie die Szloma-Albam-Stiftung gefoérdert.

UMSCHLAGGESTALTUNG:
Joanna Czajka

FOTO FUR DIE
UMSCHLAGGESTALTUNG:
Marie Ebel

ABGEBILDETES OBJEKT:
Zeitschaltuhr aus dem Besitz der Judischen
Gemeinde Marburg

SATZ:
Joanna Czajka

DRUCK:
Sieprath GmbH, Aachen

Print-ISBN: 978-3-8376-6822-3
PDF-ISBN: 978-3-8394-6822-7
Buchreihen-ISSN: 0174-3937
Buchreihen-elSSN: 2941-3605

https://doi.org/10.14361/9783839468227

Gedruckt auf alterungsbestdndigem Papier
mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:
https://www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter

www.transcript-verlag.de/vorschau-download



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EDITH FRANKE, ALISHA MEININGHAUS, SUSANNE RODEMEIER

Judisches Leben
inMarburg >

schafft Identitat

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Inhalt

1
23
29
39

40
52
82
101
109
10

14
132

136

138

140
142

VVorwort der Autorinnen
GruBworte
Konzept und Intention
VVon der Forschung zur Ausstellung
Facetten jiidischen Lebens in Marburg:
Objekte und Geschichten in Personenportraits
(Deutsch/Russisch)
Die judische Gemeinde in Marburg
Viele Wege fuhren nach Marburg
Wege ins Judentum
Judisches Leben in Sankt Petersburg
Kulturprogramm
Mitglieder der Judischen Gemeinde geben Einblick
in das religiose Judentum
Podiumsgesprach: Vom Weggehen und Ankommen
Auf der Suche nach judischer Musik:
Ein Abend mit Jascha Nemtsou
Beschwingter Abschluss der Ausstellung
mit Kabarett von Aliosha Biz
GruBwort zum Abschluss der Ausstellung
Danksagung

Impressum



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

\Jorwort

Im heutigen Deutschland sind jadische Kultur und
Religion lebhafte, vielstimmige und facettenreiche
Bestandteile des gesellschaftlichen Lebens:.!

Die Judische Gemeinde in Marburg versteht sich
als ein Ort, an dem religiése Praxis gelebt und
unterrichtet wird, an dem gefeiert und diskutiert
wird. Sie 1ddt regelmdBig zu Konzerten, Vortrag-
sabenden und religidsen Festen ein. Sie ist auch
ein Treffpunkt fir Judinnen und Juden, die sich
selbst nicht als religios verstehen.

Die Geschichte judischen Lebens in Marburg ldsst
sich nicht trennen von den groBen historischen
und politischen Entwicklungen. In der Zeit des
Nationalsozialismus wurde das judische Leben

in Marburg wie an so vielen anderen Orten in
Deutschland ausgeldscht. Seit den 1980er Jahren
ist in kleinen und groBen Schritten wieder ein
aktives Gemeindeleben entstanden. Inzwischen
zdhlt die Judische Gemeinde Marburg tber 300
Mitglieder und das Judentum gehort wieder
selbstuerstdndlich zum stadtischen Leben dazu.

Ein Forschungs- und Ausstellungsprojekt der
Religionskundlichen Sammlung und der Reli-
gionswissenschaft der Philipps-Universitdt hat es
sich zur Aufgabe gemacht, das Selbstuerstdndnis,
die Lebensgeschichte und den religiésen Glauben
von Judinnen und Juden in Marburg zu erkunden
und durch eine Ausstellung im Rathaus fir viele
Menschen sichtbar zu machen.

' Einen Einblick in den Facettenreichtum judischer Lebens-
welten in Deutschland bietet beispielsweise CAZES,
Laura (Hg.): Sicher sind wir nicht geblieben: Judischsein in

Deutschland. Frankfurt a. M.: S. Fischer Uerlag, 2022.

Vom 24. Mai bis 24. August 2022 gab die
Ausstellung ,Judisches Leben in Marburg:
Erinnern schafft Identitdt” Einblick in die gelebte
Vielfalt des Judentums in unserer Stadt. Im Zen-
trum standen biographische Erzéhlungen und
Gegenstdnde, die als Erinnerungsobjekte fir die
kulturelle, familidre oder religiése Zugehorig-

keit der interviewten Personen bedeutsam sind.
Obwohl sich die Ausstellung auf jidisches Leben
in Marburg bezog, steht sie in vielerlei Hinsicht
exemplarisch fir Gemeinden in ganz Deutschland
und thematisiert allgemeine Strukturen, Fragen
und Probleme ebenso wie globale Verflechtungen
judischen Lebens in Deutschland.

Das Ausstellungsprojekt war von Beginn an
durch eine enge Kooperation mit der Judischen
Gemeinde Marburg geprdagt. Judinnen und Juden
aus Marburg haben sich in vielfdltiger Weise in
alle Prozesse der Ausstellung eingebracht. So
gibt es in den Ausstellungstexten immer wieder
Einschibe mit Zitaten aus den Interviews, die die
Thematik mit Einblicken in personliche Biogra-
phien bereichern.

Die Geschichte der Judischen Gemeinde
Marburg ist von ihrer Neugriindung in den 1980er
Jahren sowie von den unterschiedlichen Wegen,
die Judinnen und Juden nach Marburg fahrten,
geprdgt. Dazu gehoren Menschen, die zum
Judentum konvertierten, ebenso wie Menschen,
die als sogenannte Kontingentflichtlinge in den
1990er Jahren aus der ehemaligen Sowjetunion
nach Marburg kamen. Die Ausstellung und
auch der vorliegende Band mochten diese Wege
und Geschichten nahebringen. Die Ausstellungs-
inhalte wurden Uber QR-Codes horbar zugdnglich
und dauerhaft abrufbar gemacht.*



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Ausstellung war auch Anlass fir ein beglei-
tendes Kulturprogramm mit einer YVeranstaltung
zu judischen Komponisten und einem kabarettis-
tischen Abend. Besondere Tiefe hatte ein
intergenerationales Podiumsgesprdch zwischen
Judinnen und Juden, die sich Uber ihre Erfahr-
ungen zu den Themen ,\Weggehen® und ,Ankom-
men“ austauschten. Es kann in der vorliegenden
Publikation im vollen Wortlaut nachgelesen
werden. So werden auch Zwischenténe nach-
vollziehbar, die wdhrend des Gesprdchs

zum Tragen kamen und die den Bogen von der
Verfolgung judischer Familien im national-
sozialistischen Deutschland bis hin zu verschie-
denen Formen des heutigen religiosen und
sdkularen Judentums spannen.

Die Reihe ,Veroffentlichungen der Religionskund-
lichen Sammlung Marburg” stellt mit dieser
Publikation ihren 10. Band vor. In fast allen
bisherigen Bdnden bilden Objekte, ihre religions-
geschichtliche Bedeutung und ihre rituellen
Kontexte den Kern der Publikationen. In den
meisten Fdllen geht es dabei um Objekte aus den
Bestdnden der Religionskundlichen Sammlung.
Im vorliegenden Band ist das anders: Der Fokus
liegt ausschlieBlich auf persénlichen Erinne-
rungsobjekten und damit auf Gegenstdnden aus
Privatbesitz sowie den (Lebens-)Geschichten
und Erfahrungen, die mit ihnen verbunden sind.

Marburg, im Mai 2023
Edith Franke, Alisha Meininghaus,
Susanne Rodemeier

HPATHOE COAEPHAHUE
NMPEANCNOBUA -
ZUSAMMENFASSUNG DES
VORWORTS

Y10 3HaUUT BbITb eBpeemM B lepMaHum ceropHa?

A kak uByT eBpen B Mapbypre? SKcnoHaTbl
PACCHA3bIBANM O PA3NMYHBIX MYTAX K MYAAU3IMY

M CBA3AHHbIX C HUM HU3HEHHbIX ucTopuax. Mol
CMNpPOCUNM YNEHOB eBpercKom obLmHbl Mapbypra,
4TO CBA3bIBAET UX C NYAAU3MOM, 1 MONYYUNU
PA3HbIE Y MOPOWM HEOHUAAHHbBIE OTBETbI: UX PENUTUS,
€BpPENCKOEe CEMENHOE NMPONCXOKAEHNE UNK

NPOCTO OKPYMEHME, KOTOPOE BOCMPUHUMAET UX

HOK eBpeeB. VIHTepBblO Nernn B OCHOBY BbICTABKM,
opraHnsoBaHHon Myseem penurun Mapbyprckoro
YHUBEPCUTETA B COTPYAHNYECTBE C EBPENCKOMN
obwuHom Mapbypra n ropopom Mapbypr. Unea
BbICTABHKMN BOCXOAUT K BbICTABKE B Mysee ncrtopumn
penvruun B CankT-leTtepbypre, rae B 2011 roay 6binm

npeacTaBneHbl NAMATHbIE BeLlU eBpeeB.

iS5

*AUDIOGUIDE ZUR AUSSTELLUNG:
https://www.uni-marburg.de/de/relsamm/
sammlung/sonderausstellungen/juedi-

sches-leben-in-marburg/audioguide/1

- am 13.02.2026,

nnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= o= 10 [ —=d =i I <o I =4 I =<0 I = [ =<4 I == [ == |

GruBworte
zur Ausstellung

Dr. Thomas Spies
Oberbirgermeister
Schirmherr der Ausstellung

Angela Dorn
Hessische Ministerin fur Wissenschaft
und Kunst

Prof. Dr. Thomas Nauss
Prdsident der
Philipps-Universitat Marburg

Eva Claudia Scholtz
Geschdaftsfuhrerin der
Hessischen Kulturstiftung

Polina Solovej
Vorsitzende der
Judischen Gemeinde Marburg

[~~~ =)= == =)=~ [~~~ [~ N

2 13.02.2026,

'20:05:30. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

GruBwort

DR. THOMAS SPIES

Hilde Domin schreibt in ihrem 1962 verdffentlich-
ten Gedicht ,Mit leichtem Gepdck™:

,Gewohn dich nicht. Du darfst dich nicht
gewohnen. Eine Rose ist eine Rose.
Aber ein Heim ist kein Heim®.

Dieser Ausspruch der jidischen Exil-Schriftstelle-
rin macht mich betroffen — als Mensch, als
Politiker und als Oberbirgermeister. Als jemand,
dessen Aufgabe es ist, dafiir zu sorgen, dass jeder
Mensch ein Heim hat, dass alle ein Dach Uber dem
Kopf, Strom, Wasser, Licht und Essen haben.

Dass alle einen Zugang zu unserer Gesellschaft,
zu Bildung und Kultur haben — kurzum, als jemand,
der dafir sorgt, dass Ausgleich und Gerechtigkeit
in unserer Stadt herrschen — fir alle Menschen.

Denn das steht im Grundgesetz und miusste
eigentlich eine Selbstuerstandlichkeit sein:
Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner
Abstammung, seiner Rasse, seiner Sprache, seiner
Heimat und Herkunft, seines Glaubens, seiner
religiosen oder politischen Anschauungen oder
seiner Behinderung benachteiligt oder bevorzugt
werden. Aber das ist und war bekanntlich nicht
immer so. Vor 90 Jahren herrschte in Deutschland
groBes Unrecht. In dieser schrecklichen Periode
unserer Geschichte wurde Judinnen und Juden
nicht nur ein Heim versagt, sondern sie wurden
auf das Grausamste verfolgt, vertrieben und syste-
matisch ermordet. Diese Zeit spiegelt sich in

Hilde Domins Worten: ,Eine Rose ist eine Rose.
Aber ein Heim ist kein Heim®.

Foto © Heike Luu

Dass Deutschland judischem Leben wieder eine
Heimat bieten kann, dass hier wieder Alltag moglich
ist, dass man sich womoglich sogar wieder daran
gewohnen kann, dartber bin ich demutig gltcklich.
Deshalb war es mir eine groBe Freude und Ehre, als
Frau Prof. Franke, die Leiterin der Religions-
kundlichen Sammlung, und Frau Dr. Rodemeier,
Kuratorin dieser Sammlung, mir vor zwei Jahren

ihr Ausstellungsprojekt Uber das judische Leben in
Marburg vorstellten. Sofort wollte ich dieses Vor-
haben unterstitzen und die Schirmherrschaft Gber-
nehmen. Das eigentliche Geschenk aber mach-

ten uns die Mitglieder der Jidischen Gemeinde
Marburg, indem sie uns groBziligig Einblick in ihre
Lebenswirklichkeit gaben. Dafiir méchte ich mich
herzlich bedanken. Es entstand so eine Ausstellung
von personlichen Lebensstationen und Dingen,

die diesen Menschen etwas bedeuten und Zeugnis
ihrer Lebenswelt sind. Die Ausstellung zeichnete

— genauso wie die vorliegende Publikation — ein
lebendiges Bild dieser offenen und vielstimmigen
Gemeinde in der LiebigstraBe. Mit dem Rathaus als



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ausstellungsort rickte dieses Leben auch rdum-
lich noch einmal mehr in den Mittelpunkt der Stadt
und der Aufmerksamkeit.

Warum machen wir das? Wir wollen damit ein
sichtbares Zeichen gegen Antisemitismus setzen.
Denn wir alle wissen sehr genau, wie verwundbar
und bedroht das Leben von Jidinnen und Juden
in unserem Land auch heute noch ist. ,Judenhass
ist Menschenhass und bedroht das Fundament
unserer Demokratie®, erklart der Zentralrat der
Juden. Schon deshalb darf es in unserer Stadt
keinen Millimeter Platz fur Antisemitismus geben.
Und deshalb ist es wichtig, immer wieder darauf
zu beharren, dass das Judentum ein wesentlicher,
selbstuerstdndlicher, alltaglicher, gegenwdrti-

ger und unverzichtbarer Teil unseres Lebens in
Deutschland ist. Das muss allen klar sein. Dazu
mussen wir Berihrungsdngste abbauen, um
Verstdndnis fUreinander werben und ein differen-
ziertes Bild des jludischen Lebens, seiner Religion
und Kultur vermitteln.

Um fur eine respektuolle gegenseitige (Be-)Ach-
tung religioser und kultureller Vielfalt zu sorgen,
mussen wir unseren Alltag kennenlernen,
voneinander lernen, miteinander religiose Feste
feiern und Uber unseren Glauben in Dialog treten.
Wir mUssen Bricken bauen — unabhdngig von
individueller religioser oder nationaler Zugehorig-
keit. Wer einmal ein gemeinsames Fest der judi-
schen, islamischen und christlichen Gemeinden
hier in Marburg erlebt hat, der weiss, was fur ein
groBer Moment des Glucks, der Verbundenheit
und Zusammengehorigkeit dies ist.

Zusammenarbeit und Dialog zwischen Glau-
bensgemeinschaften, der Religionskundlichen
Sammlung und der Religionswissenschaft sowie
der Stadt grinden auf einer 500-jdhrigen Traditi-
on. Seit 1529 Martin Luther, Huldrych Zwingli und
Philipp Melanchthon auf Einladung von Landgraf

Philipp dem GroBmutigen im Marburger Religions-
gesprdch tber Glaubensfragen stritten und

um Losungen rangen, wird in Marburg die theolo-
gische Auseinandersetzung grofB geschrieben.
Nicht immer glucklich freilich. Aber umso dringli-
cher ist es, dass wir uns nicht an Unfrieden,
\/6lkerhass und Religionskriege gewdhnen, son-
dern dass wir unserem Impuls nach Auseinander-
setzung und Aufkldrung folgen, anstatt Konflikte
zu verdrdngen. Wir alle sind aufgerufen,
kontroverse Haltungen zu verhandeln, scheinbar
unversohnliche Positionen zur Auss6hnung zu
bringen oder Dissens in Frieden und gegen-
seitigem Respekt zu ertragen.

.Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose”. Das ist
eine berlhmte Zeile der judisch-amerikanischen
Autorin Gertrude Stein, die Hilde Domin im
eingangs zitierten Gedicht ebenfalls leise in
Erinnerung ruft. Sie wird oft so interpretiert, dass
die Dinge sind, was sie sind. Ihre Namen stehen
nicht nur fir die Sache selbst, sondern auch fur
die dahinter liegenden Konzepte und die damit
verbundenen Gefuhle. Mit Dingen Wissen und
Geflihle zu erzeugen, dahinter liegende Konzepte
zu verdeutlichen, das war eines der Ziele der Aus-
stellung ,Judisches Leben in Marburg®. Dies ist
auf das Trefflichste gelungen. Wir hoffen, dass es
auch der vorliegenden Publikation gelingen wird,
Ihnen dieses mitzugeben: Geflihle und Wissen,
die essenziell sind fir ein friedliches, freiheitliches
und demokratisches Miteinander in einer pluralen
Gesellschaft: Mitgefiuihl, Uerstdndnis, Toleranz
und Mut. Damit in unserer Stadt und unserer
Gesellschaft Ausgleich und Gerechtigkeit herr-
schen kénnen — flr alle Menschen!

Dr. Thomas Spies
Schirmherr der Ausstellung und
Oberburgermeister der Stadt Marburg



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14

GruBwort

ANGELA DORN

Liebe Leserinnen und Leser,

ich bin sicher, dass uns, die Besucherinnen und
Besucher der Ausstellung ,Judisches Leben in
Marburg®, eine Grundiberzeugung eint: Es liegt
in unserer Uerantwortung, die Voraussetzung
daflir zu schaffen, dass sich judisches Leben voll
entfalten kann. Dazu gehort die konsequente
und vehemente Bekdmpfung des Antisemitismus
genauso wie die Forderung judischer Kultur.

Genau das wollten wir schaffen im Themenjahr
,1700 Jahre judisches Leben in Deutschland®.
Das Festjahr bot ein buntes und vielfdltiges
Programm. Ziel war, judisches Leben sichtbar und
erlebbar zu machen und Neugier auf die judische
Kultur zu wecken. Konzerte, Lesungen, Theater
und Diskussionsrunden verhalfen zu Begegnun-
gen, bauten Berthrungsdngste ab und zeigten:
Judisches Leben ist vielfdltig und Jadinnen

und Juden haben einen festen Platz in der Mitte
in unserer Gesellschaft. Es muss gelingen, dass
judische Kultur in Deutschland zur Normalitat
wird und wir mUssen erreichen, dass es nicht
mehr unvereinbar ist, sich gleichzeitig judisch

und deutsch zu fihlen trotz aller Spannungen, die
unsere Vergangenheit, unsere Verantwortung mit
sich bringen. Wenn wir das tief in der Gesellschaft
verankern, ist dies das beste Mittel gegen Anti-
semitismus. Deswegen ist es so wichtig, tief in das
judische Leben einzutauchen.

Der Weg dahin ist nicht einfach und bedeutet

auch eine Fortentwickelung unserer Gedenkkultur.

Wir mlssen uns der judischen Kultur im Hier und
Jetzt zuwenden, damit Jidinnen und Juden heute

in ihrer Vielfalt frei von Diskriminierung leben
kénnen. Judische Museen und Erinnerungsorte
haben also auch die Aufgabe, die gesellschaftliche
Realitat judischer Menschen darzustellen.

Prof. Mirjam Wenzel, Direktorin des Judischen
Museums Frankfurt, hat diese Aufgabe treffend
zusammengefasst:

~Judisches Leben in Europa ist vielfdltig und
bedroht. Es basiert auf einer jahrhunderte-
langen Geschichte des Ringens um Gleich-
berechtigung und soziale Teilhabe sowie

der ebenso alten Erfahrung von Diskriminie-
rung und Gewalt. Beides sind Themen von
unverminderter Aktualitat. Indem sich Judische
Museen der Gegenwart zuwenden, rihren

sie an dem gereizten Nerv unserer Zeit. Sie
werfen die Frage auf, wie wir in einer zuneh-
mend diversen und polarisierten Gesellschaft
zusammenleben wollen und kénnen.”

Mit der Ausstellung ,Judisches Leben in Marburg:
Erinnern schafft Identitdt” erlebten wir in Marburg
einen solchen Ort, an dem jldische Kultur sichtbar
wurde und sich gegenseitiges Uerstdndnis Uber
religiose Grenzen hinweg entwickeln konnte.
Einen Ort, an dem wir aktiv einander begegneten,
miteinander in UVerbindung traten, an dem wir

uns aber auch erinnerten. Die Erinnerung ist nicht
rickwdrtsgewandt zu verstehen, sondern soll ihren
Einfluss auf die Gegenwart zeigen.

So bekamen wir keine musealen Prachtobjekte in
den Vitrinen prdsentiert, sondern Gegenstdnde,
die fur Judinnen und Juden auf ihrem Weg nach



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foto © Heike Luu

Marburg, auf ihrem Weg ins Judentum oder fir
ihre religiose Praxis von Bedeutung sind.

Die Ausstellungsstiicke waren unterschiedlich:
Wir bewunderten einen Gebetsschal und ein
Schabbat-Licht, aber auch ein Schachbrett, ein
Kichenmesser oder ein Set von Streichholz-
schachteln. All diese Gegenstdnde konzentrierten
sich auf eine Frage: Wie versteht ihre Besitzerin
oder ihr Besitzer das eigene Judisch-Sein? Wir
sahen keine historischen oder kiinstlerischen
Kostbarkeiten, sondern etwas, das vielleicht noch
wertuoller ist: Gegenstdnde, die Menschen an ihre
Kindheit oder ihren Alltag in einem anderen Land
erinnern. Dinge, die etwas Uber ihre ganz person-
liche Verbindung mit der judischen Tradition

und ihre Zugehorigkeit zur judischen Gemeinde

in Marburg erzahlen.

Vor dem Hintergrund der Ausléschung fast des
gesamten judischen Lebens im nationalsozialisti-
schen Deutschland gibt es kein schoneres Zeichen
der Hoffnung als wachsende jidische Gemeinden
und sichtbare judische Kultur. Ich bedanke mich
fur dieses Gemeinschaftsprojekt.

Angela Dorn
Hessische Ministerin fur Wissenschaft und Kunst



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

GruBwort

PROF. DR. THOMAS NAUSS

Als Prasident der Philipps-Universitdt freut es
mich, dass mit der Ausstellung zu Judischem
Leben ein Thema in den Mittelpunkt gertckt wird,
das fur das Zusammenleben in einer religios und
kulturell diversen Gesellschaft, und eben auch in
unserer Stadt von groBer Bedeutung ist.

An diesem Projekt wird zugleich deutlich, dass
die Kooperation von Universitdt, Stadt und den
Menschen, die hier leben, sehr gut funktioniert
und eine Bereicherung sowohl fur die Forschung
als auch fur das Miteinander in unserer Stadt ist.

Die Philipps-Universitat ist eine groBe Einrichtung
mit einem breiten Facherspektrum und vielen
groBen Disziplinen. Es gehort aber auch zu

ihren Besonderheiten, dass sie kleinen Fachern
Raum bietet, neue und differenzierende Perspek-
tiven in die Forschung zu den groBen Fragen in
einer globalisierten, kulturell vielfdltigen Welt
einzubringen. Die Ausstellung zu judischem Leben
in Marburg ist ein gutes Beispiel dafur, dass

eine kleine universitdre Disziplin wie die Religi-
onswissenschaft und eine kleine, aber prominente
Einrichtung, wie die vor fast 100 Jahren gegriin-
dete Religionskundliche Sammlung, mit Engage-
ment und groBer Strahlkraft Forschung betreiben
und es schaffen kann, diese in die Gesellschaft
hineinzutragen.

Im Jahr 2009 hat die Religionskundliche Samm-
lung anlasslich der Verleihung der Ehren-
doktorwirde an den 14. Dalai Lama mit einer
Ausstellung ihrer Tibetica und unter dem Titel
»Tibet in Marburg® Einblick in den tibetischen
Buddhismus gegeben. Im Jahr 2013 stand dann

Foto © Heike Luu

die Glaubensvielfalt des Islam im Mittelpunkt

der Ausstellung ,Von Derwisch-Mutze bis
Mekka-Cola“, die seitdem viele Besucherinnen und
Besucher angezogen hat und deren Anliegen es ist,
die inner-islamische Pluralitdt zu zeigen. Auch bei
diesen beiden Projekten hat die Stadt unterstitzt,
damit Ergebnisse von Forschungsaktivitaten der
Universitat durch museale Ausstellungen einer brei-
ten Offentlichkeit présentiert werden kénnen.

Die Religionswissenschaft ist ein Fach, das
Religionen in ihren soziokulturellen, historischen

und aktuellen Zusammenhdngen empirisch und aus
einer vergleichenden Perspektive untersucht.

Dass diese Forschung nicht nur anhand von textli-
chen Quellen und in fachlich hochspezialisierten Fel-
dern erfolgt, sondern ganz explizit auch die
Menschen und deren religioses Handeln und Denken
in den Blick nimmt, wurde am Ausstellungsprojekt



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

zu ,Judischem Leben in Marburg”“ besonders
deutlich: Frau Prof. Franke, Frau Dr. Rodemeier
und Frau Meininghaus haben es sich mit ihrer
Forschung zum Anliegen gemacht, die Lebenswelt
und religidse Praxis von judischen Menschen im
heutigen Deutschland zu verstehen. Es war ihnen
dabei bewusst, dass das nicht nur anhand der
Analyse von Texten und Gesprdchen moglich ist,
sondern dass auch die non-verbalen und

oft sehr emotionalen Aspekte beriicksichtigt wer-
den missen und dass sich diese sehr gut tUber
Erinnerungsstiicke erschlieBen. Deshalb standen
solche Gegenstdnde — von religios bis alltaglich
— in der Ausstellung. Sie zeigten, dass Judisch-
Sein nicht immer explizit religids verstanden wird,
sondern dass es eine lange und verflochtene
Geschichte haben kann, in der sich geopolitische,
historische Entwicklungen niederschlagen und
widerspiegeln. Die Ausstellung ermoglichte es,
den Lebenswegen, den verdinderten Haltungen,
Lebensorten und religidsen Uberzeugungen zu
folgen. Damit konnten einerseits die subjektiven
Lebensgeschichten nachuollzogen werden, es
wurde andererseits aber auch erkennbar, wie eng
die groBen politischen Ereignisse mit dem indivi-
duellen Leben verflochten sind.

Die Ausstellung und nun auch die dokumentie-
rende Publikation sind somit auch Beispiele dafr,
dass Wissenschaft ihre Fragen und Erkenntnis-
interessen im sozialen Miteinander platziert.

Ich freue mich, dass die Stadt Marburg ihr Haus
und ihre neuen Ausstellungsmoglichkeiten fur
dieses Projekt gedffnet hat und sichtbar, horbar
und nachvollziehbar wurde, dass universitdre

Forschung zwar sicherlich auch die Abgeschie-
denheit eines stillen Arbeitsplatzes braucht, dass
sie aber vor allem dem Wohl und einem guten,
verstdndnisvuollen und toleranten Miteinander von
Menschen dienen soll. Dass wir in dieser Ausstel-
lung etwas Uber judisches Leben in unserer Stadt
erfuhren, hat dazu beitragen und setzte damit
auch ein Zeichen gegen antisemitische oder
ausgrenzende Haltungen gegentber Menschen
anderer Religionen und unterschiedlicher ethni-
scher Herkunft. Besonders erfreulich ist es, dass
die nun vorliegende Publikation die Thematik der
Ausstellung dokumentiert und damit auch fir
weiterfihrende Diskurse innerhalb und auBerhalb
der Wissenschaft zugdnglich macht.

Prof. Dr. Thomas Nauss
Prasident der Philipps-Universitat Marburg

17


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18

GruBwort

EVA CLAUDIA SCHOLTZ

Sehr geehrte Leserin, sehr geehrter Leser,

es ist fur die Hessische Kulturstiftung ein beson-
derer Anlass zur Freude, die Religionskundliche
Sammlung der Philipps-Universitat Marburg bei
der Umsetzung dieser besonderen Ausstellung
erstmalig unterstitzen zu diurfen. Diese Sammlung
ist 1927 aus einem Bedirfnis nach dem Uerstdnd-
nis von Welt, von Religion und Spiritualitdt ent-
standen und diente neben Forschungszwecken
auch dazu, Diplomat*innen, Missionar*innen und
Arzt*innen auf Auslandseinsdtze vorzubereiten.
Was kénnte noch heute aktueller sein als

ein solcher Auftrag?

Es stellt eine komplexe Aufgabe dar, diesen
spezifischen Sammlungsbestand historisch und
zugleich mit einem Brickenschlag in die Gegen-
wart, ja vielleicht sogar mit Blick auf seine kiinftige
gesellschaftliche Bedeutung zu kontextualisieren
und zu vermitteln — insbesondere in Zeiten zu-
nehmender Sdkularisierung und steigender Anfor-
derungen nach Zugdnglichkeit, etwa medialer
Natur. Die Religionskundliche Sammlung und die
Religionswissenschaft haben sich im Rahmen des
800jdhrigen Stadtjubildums mit der Judischen
Gemeinde Marburg zu einer wunderbaren Koope-
ration verabredet, die fur die Stadt Marburg und
ihre Bewohner*innen Sinn und Identitdt stiftet.

In vielfdltigen Recherche- und Ausstellungs-
projekten zur judischen Geschichte und Kultur auf
lokaler, regionaler und nationaler Ebene arbeiten
wir daran, historisch und gegenwartsbezogen die
bestehenden Wissenslicken wieder zu fllen

und zu einem umfassenden Verstdndnis von Stadt-

gesellschaft zu gelangen. Dabei helfen Schriftgut
und mindliche Uberlieferung als wertuolle
Quellen, insbesondere liefert jedoch die materiel-
le Erinnerungskultur unmittelbar Aufschluss Uber
Objekte und ihre spezifische Handhabung, ihre
individuelle wie kollektive Funktion und die Ein-
bindung im Alltag oder zu Festen. In die Welt judi-
scher Sitten und Gebrduche einzutauchen, ihre
Symbole, Bedeutungen und Kontexte innerhalb
von Ritualen zu erforschen, gleicht einer span-
nenden Entdeckungsreise, auf der man viel Gber
Andere und sich selbst erfahren kann. Uermittelnd
zwischen kulturhistorischen Objekten und Besu-
cher*innen fungierten in dieser Ausstellung

Foto © Heike Luu



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Interviews mit Mitgliedern der Judischen Gemeinde
Marburg: Menschen erzdhlten von ihrem Leben
als Individuen und Gemeindemitglieder, von ihrem
Glauben, der religidosen Praxis und ihrer Kultur.
Diese Offenheit ist ein groBes Geschenk an die
Marburger Burger*innen und ein Angebot, sich zu
verbinden und zu identifizieren.

Die Hessische Kulturstiftung unterstiitzt gezielt
wertuolle 6ffentliche Sammlungen von Kunst
und Kultur in Hessen. Den Reichtum und die Plu-
ralitdt unserer Gesellschaft sichtbar zu machen
und ihr kreatives Potenzial zu fordern, bildet den
Kern der Stiftungsaufgaben. Die Publikation dient
der Dokumentation einer Ausstellung von Texten
und Objekten, die Einblick in judisches Leben

im heutigen Deutschland geben, und verortet ein
Museum der Religionen damit unmittelbar in

der Gegenwart.

Ich wiinsche lhnen allen eine spannende und
unterhaltsame Lekture.

Eva Claudia Scholtz
Geschdaftsfuhrerin der Hessischen Kulturstiftung



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20

GruBwort

POLINA SOLOVEJ

Um die Gegenwart zu verstehen, muss man einen
Blick auf die Vergangenheit werfen. In diesem
Jahr feiert Marburg sein 800jdhriges Jubildum.
Im Jahr 1222 wurde Marburg erstmals als Stadt
erwdhnt. Im Jahr 2021 hat ganz Deutschland 1700
Jahre judisches Leben in Deutschland gefeiert.
Vor 1700 Jahren wurden Juden das erste Mal in
einem Koélner Manuskript erwdhnt. Im Jahr 2017
hat Marburg ein weiteres Jubildum gefeiert: Vor
700 Jahren wurde hier erstmals eine Synagoge
erwdhnt, was als Anfang des jidischen Lebens in
Marburg gilt. All das bedeutet, dass die Geschich-
te von Marburg ebenso wie die Geschichte von
Deutschland untrennbar mit der Geschichte von
Juden verbunden ist. In der modernen deutschen
Sprache 1dsst sich das bis heute beobachten. Es
sind unglaublich viele judische Bezeichnungen
und Redewendungen enthalten.

Die Geschichte der Juden in Marburg war leider
immer wieder problematisch, immer wieder wur-
den Juden vertrieben. Inre Synagogen wurden
zerstort und wieder aufgebaut. Immer wieder
musste judisches Leben von vorne anfangen. In
ihrer Blutezeit zdhlte die jidische Gemeinde in
Marburg 512 Mitglieder. Das war im Jahr 1897, als
eine neue, eine groBe Synagoge in der Universi-
tatsstraBe eingeweiht wurde.

Die Geschehnisse im 20. Jahrhundert haben
schwarze Locher in der deutschen Geschichte
hinterlassen. 1942 war Marburg ,judenfrei®. Nach
der Schoah gab es in Marburg nur noch sehr
wenige Uberlebende Juden, die in der Stadt blei-
ben wollten, stattdessen versuchten sie, nach all

den Geschehnissen Deutschland so schnell wie
moglich zu verlassen. Uon der friheren Gemeinde
blieben keine Spuren erhalten. Die Wende kam,
als die deutsche Regierung in den 1990er Jahren
entschied, dass Juden aus der Sowjetunion nach
Deutschland immigrieren durfen. Die Regierung
hoffte, auf diesem Weg judisches Leben wieder-
zubeleben. Die Zuwanderer bekamen den Status
~Kontingentflichtling”“. Mit diesem Status musste
zwar niemand Asyl beantragen, aber die Aufent-
haltserlaubnis aus humanitdren Griinden war mit
strikten Auflagen verbunden. Sie erlaubte bei-
spielsweise keine freie Wohnsitzwahl. Dennoch
sahen jidische Flichtlinge dem neuen Leben in
Deutschland mit der Hoffnung auf Erleichterung
entgegen. Das Leben in der Sowjetunion hatte bei
ihnen Spuren hinterlassen, weil Antisemitismus
fast Staatspolitik war. Die kommunistische Regie-
rung tat alles dafir, dass Juden ihre Religion und
Geschichte vergessen.

1989 haben der Israeli Amnon Orbach und der
Deutsche Willy Sage, Griinder und Vorsitzender
der Marburger Gesellschaft fur Christlich-Juadi-
sche Zusammenarbeit, die judische Gemeinde

in Marburg neu gegriindet. Die neue Gemeinde
wurde fur die aus der Sowjetunion zugewanderten
Juadinnen und Juden erste Anlaufstelle und bald
auch ihr neues Zuhause. Das judische Leben ist
damit auch in Marburg bunt geworden und bringt
Menschen aus sehr unterschiedlichen Herkunfts-
Idndern unter einem Dach zusammen.

Die Geschichte Deutschlands hat ihr ambivalen-
tes Verhdltnis zu Juden gezeigt. Leider verbreiten



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

sich erneut antisemitische Denkmuster und
Stromungen, auch in der modernen Gesellschaft.
Deswegen ist diese Ausstellung besonders wich-
tig, sie ist sehr aktuell und sehr notwendig.

Die Judische Gemeinde in Marburg und ich, ihre
erste Vorsitzende, bedanken uns ausdricklich
und ganz besonders bei der Religionskundlichen
Sammlung der Philipps-Universitdt und dem
Fachdienst Kultur der Stadt Marburg fur diese
auBergewohnliche Initiative, dafur, dass sie diese
Ausstellung vorbereitet und realisiert haben. Ein
besonders groBer Dank geht an Frau Professorin
Franke und an die Kuratorin Frau Dr. Rodemeier
mit ihrem Team. Fir einige unserer Gemeindemit-
glieder war die Zeit der Ausstellungsvorbereitung
sehr ungewodhnlich, sehr besonders und beson-
ders wertschdtzend.

Wir, und hier spreche ich auch im Namen der
Gemeindemitglieder, wir freuen uns ganz beson-
ders, dass mit dieser Publikation nun auch eine
schriftliche Dokumentation der Ausstellungstexte
vorliegt, und dies nicht nur in deutscher, sondern
sogar in russischer Sprache. Herzlichen Dank!

Polina Solovej
1. Vorsitzende der Jidischen Gemeinde
Marburg (seit 2022)

Foto © Heike Luu

21


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

22



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
X
\
\
\
\
\
&
\

Konzept und
Intention
der Ausstellung



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24

Konzept und Intention

Die Wirkung und Bedeutung von Religion fir
eine soziale Gemeinschaft und fir die einzelnen
Menschen zu verstehen, ist ein wesentliches
Anliegen der Religionswissenschaft.? Dabei steht
neben Texten aus vergangenen Zeiten und Zeug-
nissen von religiosen Gelehrten ganz wesentlich
auch gelebte Religiositat im Zentrum des Erkennt-
nisinteresses. Diese soll in ihrer Diversitat und in
ihren Verflechtungen mit Kultur, Geschichte und
Politik beschrieben und verstanden werden.
Damit kommen lokale und historische Varianten
von Religionen ebenso in den Blick wie Spannun-
gen, die beispielsweise aufgrund der Auseinan-
dersetzung zwischen der Orthodoxie und der vom
Individuum geprégten praktischen Umsetzung
religioser Lehren entstehen. Ein Forschungsfokus
bezieht sich daher auf die Untersuchung religio-
ser ielfalt innerhalb von Religionsgemeinschaf-
ten und damit auf die innerreligiose Diversitat.®
Empirische Forschungen und die dadurch erziel-
ten Forschungsergebnisse sollen dazu beitragen,
Religionen nicht auf ihre Schrifttraditionen oder
ihre theologischen Dogmatiken zu reduzieren,
sondern ein facettenreiches, dynamisches Bild
ihrer praktischen Umsetzung kennen und verste-
hen zu lernen.* Das Anliegen, religidse Pluralitdt
historisch und gegenwartsbezogen zu verstehen,

gehort auch zum Leitbild der Religionskundlichen
Sammlung, die seit ihrer Grindung im Jahr 1927
mit verschiedenen Ausstellungen zum wechsel-
seitigen Uerstdndnis von Menschen unterschied-
licher kultureller und religioser Prdgung in einer
globalisierten Welt beitragen mochte.

Eine Besonderheit der Religionskundlichen
Sammlung besteht darin, dass sie als zentrale
Einrichtung der Universitat im Verantwortungs-
bereich der Religionswissenschaft liegt und damit
ohne konfessionelle Bindung eine groBe Band-
breite religioser Traditionen thematisiert.

Die Sammlung umfasst inzwischen mehr als
10.000 Objekte, die aus tber 20 Religionen sehr
vieler Regionen der Welt stammen. Sie weckt mit
ihrer deutschlandweit einzigartigen Ausrichtung
nicht nur das Interesse von Besucher*innen aus
Marburg, sondern auch von internationalen
Gdasten und Wissenschaftler*innen verschiedener
Facher wie der Kultur- und Sozialanthropologie,
der Archdologie oder der Kunstgeschichte. Sie
ist zudem wesentlicher Bestandteil in der religi-
onswissenschaftlichen und religionshistorischen
Lehre und wird auch von anderen Disziplinen

in deren Forschung und Lehre einbezogen.

2 STAUSBERG, Michael (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin, Boston: De Gruyter, 2012.

3 Beispielsweise KLINKHAMMER, Gritt; NEUMAIER, Anna: Religiose Pluralitdten — Umbriche in der Wahrnehmung
religioser Vielfalt in Deutschland. Bielefeld: transcript Verlag, 2020.

4« LEHMANN, Karsten; KURTH, Stefan (Hg.): Religionen erforschen: Kulturwissenschaftliche Methoden in der

Religionswissenschaft. Wiesbaden: US Verlag 2011.

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Besondere Ausstellungen, wie zum tibetischen
Buddhismus,’ zur Vielfalt des Islam® und zu
Geschichten und zur Religionsgeschichte von
Objekten’ bringen Gegenstdnde aus den Bestdn-
den der Religionskundlichen Sammlung ,zum
Sprechen” und machen sowohl die innere Vielfalt
als auch die gelebte Praxis der jeweiligen Religi-
onen sichtbar. Mit der Ausstellung zu judischem
Leben in Marburg hingegen liegt der Fokus auf
der religiosen Praxis und Vorstellungswelt heu-
tiger Judinnen und Juden - und darauf, diese
anhand personlicher Erinnerungsobjekte sichtbar
und verstdndlich zu machen. Das ist etwas Beson-
deres, denn anders als es bei musealen Objekten
sonst hdufig der Fall ist, sind hier die urspringli-
che Verwendung und Bedeutung jedes einzelnen
Objekts bekannt, sodass der Ausstellungsfokus
auf der personlichen Verbindung zwischen den
Objekten und ihren Besitzer*innen liegen konnte.

Am Beginn des Projekts standen groBe Fragen:
Was bedeutet es, heute in Deutschland jidisch
zu sein? Wie verstehen Mitglieder der Judischen

Gemeinde Marburg ihre religiose oder kulturelle
Identitat? Wie gestaltet sich das Zusammenleben
von Menschen unterschiedlicher religidoser Stand-
punkte und unterschiedlicher nationaler Herkunft
innerhalb der Judischen Gemeinde? Haben Judin-
nen und Juden in der Stadt Marburg das Geflnhl,
Einwohner*innen wie alle anderen zu sein, oder
haben sie den Eindruck, dass ihnen ihr soziales
Umfeld anders begegnet, weil sie judisch sind? In
welchen Situationen empfinden sie es in ihrem All-
tag als relevant, dass sie judisch sind? Diese und
dhnliche Fragen bewegten das Ausstellungsteam
sowie Studierende, die in einigen kleinen For-
schungsprojekten an der Vorbereitung und Reali-
sierung der Ausstellung mitwirkten.

Als das Ausstellungsteam in die Planungsphase
eintrat, bestand Einigkeit darlber, dass die
Mitglieder der heutigen Judischen Gemeinde
Marburg im Fokus stehen sollten. Sie ist seit

ihrer Neugriindung 1986 ein prdgender Teil des
offentlichen und kulturellen Lebens der Stadt. Als
Gemeinde reprdsentiert sie eine Facette der

5 HERRMANN-PFANDT, Adelheid (Hg.): Tibet in Marburg: Eine Sonderausstellung der Religionskundlichen Sammlung
der Philipps-Universitdt Marburg. UVeréffentlichungen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universitdt

Marburg, Bd. 4. Marburg: Diagonal-Verlag, 2007.

¢ FRANKE, Edith; RUNGE, Konstanze (Hg.): Von Derwisch-Mutze bis Mekka-Cola: Vielfalt islamischer Glaubenspraxis;

Begleitband zu einer Sonderausstellung der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universitdt Marburg, UVeréffentlichun-

gen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universitat Marburg, Bd. 6. Marburg: Diagonal-Verlag, 2013.

7 FRANKE, Edith (Hg.): Objekte erzdhlen Religionsgeschichte(n): eine religionswissenschaftliche Spurensuche in der

Religionskundlichen Sammlung. Veréffentlichungen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universitéat Marburg, Bd.

9. Marburg: Religionskundliche Sammlung der Philipps-Universitat Marburg, 2017.

25

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26

religiosen Vielfalt und ist zugleich ein Ort, an dem
ein groBes Spektrum kultureller Veranstaltungen
stattfindet, die sich nicht nur an Jidinnen und
Juden, sondern an alle Burgerinnen und Burger
Marburgs richten. Die Gemeinde versteht sich
selbst dartber hinaus auch als Initiatorin fur inter-
religiosen Austausch.

Die vorbereitenden, persénlichen Gesprdche
zwischen Gemeindemitgliedern und dem Aus-
stellungsteam waren von Offenheit und hoher
Intensitat geprdgt. Es wurde nicht nur Wissen
Uber das Judentum gesammelt, sondern auch die
Neugier aller Beteiligten aneinander und an dem
Projekt geweckt, was zu weiteren vertiefenden
Gesprdchen fihrte. Am Anfang der Forschungs-
phase standen mehrstiindige Einzelgesprdche
mit insgesamt neun Gemeindemitgliedern. Die
unterschiedlichen biographischen Bezugspunkte
zum Judentum vermitteln einen authentischen
Einblick in Gedanken und Lebensgeschichten
mit unmittelbarem Bezug zum Lebensalltag. Es
wird deutlich, dass die mit Objekten verbunden
Erinnerungen nicht nur rickwdrtsgewandt, son-
dern auch fur das eigene Selbstuerstdndnis in der

Gegenwart von groBer Bedeutung sein konnen.
Der Untertitel der Ausstellung ,Erinnern schafft
Identitat” greift diese Erfahrung auf. Die zugrunde-
liegende Idee war, dass es einfacher sein kdnnte,
ein Gesprdch zu beginnen, wenn zundchst Gber ein
Objekt gesprochen werden kann. Damit sollte eine
Einladung fur ein vertieftes Erzdhlen zur eigenen
Lebensgeschichte gegeben werden.

Aufgrund des besonderen Ausstellungsortes im
Rathaus der Stadt wurde die Ausstellung bei
individuellen Besuchen, im Rahmen von Fihrun-
gen und auch wdhrend des kulturellen Begleit-
programms zu einem Ort der Begegnung fur
judische und nicht-judische Biurgerinnen und
Birger Marburgs. Ein Sofa, auf dem Besucher*innen
mitten im Ausstellungsraum Platz nehmen konnten,
unterstrich das Anliegen der Ausstellung,

zu personlichen Gesprdchen und Begegnungen
einzuladen.

Die vorliegende Publikation soll nun dazu
beitragen, dass die Ausstellung noch lange in
Erinnerung bleibt und zu weiteren und ver-
tiefenden Diskussionen anregt.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Anliegen, religidose Pluralitat
historisch und gegenwartsbezogen zu
verstehen, gehort auch zum Leitbild
der Religionskundlichen Sammlung,
die seit ihrer Griindung im Jahr 1927
mit verschiedenen Ausstellungen zum
wechselseitigen Uerstandnis von
Menschen unterschiedlicher kultureller
und religidoser Pragung in einer globali-
sierten Welt beitragen mochte.

(I I I [ I I | I I I I | I I I I [ I | =)

27



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

28



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
X
\
\
\
\
\
&
\

\/on der
Forschung zur
RAusstellung



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30

\Jon der Forschung

zur Ausstellung

Wdhrend bei vielen Ausstellungen einer der
ersten Schritte ein Blick in das Magazin oder die
Objektdatenbank der musealen Sammlung ist,
wurde hier ein anderes Jorgehen gewdahlt.

Die religionsethnografische Forschung umfasste
sowohl offene Gesprdche und Teilnahme an
Veranstaltungen der Jidischen Gemeinde als
auch Interviews. Personliche Erinnerungsobjekte
der Interuiewten dienten dabei zum einen als
Bricke und AnstoB fur biographische Erzdhlun-
gen, zum anderen 6ffneten sie den Raum, Gber
nicht so einfach zu verbalisierende Ereignisse zu
sprechen. Ein besonderer Reiz lag darin, mit die-
sen Gegenstdnden unterschiedliche Formen des
religios praktizierten Judentums bis hin zum
sdkularen Judentum in verschiedenen Facetten
abbilden zu kdnnen.

Im ersten Schritt der Forschung entwickelte das
Ausstellungsteam einen Fragenkatalog, an dem
sich die Interuviews orientieren konnten. Bevor die
konkreten Gesprdche beginnen konnten, mussten
Mitwirkende gefunden und von der Idee, judisches
Leben in die Mitte der Stadtgesellschaft ins
Rathaus zu holen, Gberzeugt werden. Der Mar-
burger Oberbirgermeister Dr. Thomas Spies war
sofort begeistert. Mit dem Wissen um die Unter-
stitzung der Stadt und einen prominenten Aus-
stellungsort war eine sehr gute Basis vorhanden,
um Mitglieder der Judischen Gemeinde Marburg
far das Projekt zu gewinnen. Der damalige Vor-
sitzende der Gemeinde, Thorsten Schmermund,
lud das Team der Religionskundlichen Sammlung

zu einem ersten Gesprdch in die Synagoge ein.
Bei diesem ersten Treffen wurde der Jidischen
Gemeinde die Projektidee ausfuhrlich vorgestellt
und damit ein Grundstein fir wechselseitigen
Austausch und Vertrauen gelegt.

IN DER SYNAGOGE:
Edith Franke, Thorsten Schmermund,
Alisha Meininghaus (u.1.)

Foto © Susanne Rodemeier, Januar 2020



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

AUSSCHNITTE AUS EINEM
FILM, in dem die Religions-
kundliche Sammlung ihr Ausstel-
lungsprojekts vorstellt (am 24. Juni
2020 auf Facebook der Judischen
Gemeinde Marburg veréffentlicht);
v.o. und v.l: Edith Franke, Susanne
Rodemeier, Alisha Meininghaus und
Anna Sadykova (nicht im Bild)

So war der Auftakt fur viele weitere Begegnun-
gen gemacht. Dennoch kam es vorerst nicht zu
weiteren Treffen, da wegen des ersten Corona-
Lockdowns ab Mdrz 2020 personliche Zusam-
menkulnfte nicht mehr moglich waren. Die erste
Verunsicherung wich jedoch bald neuer Kreativitdt:
Das Ausstellungsteam drehte einen kurzen Film,
um sich selbst sowie das Forschungs- und Aus-
stellungsprojekt vorzustellen. Der Film wurde auf
der Facebook-Seite der Gemeinde veroffentlicht,
und aufgrund der russischsprachigen Untertitel
konnten auch die vielen Gemeindemitglieder
erreicht werden, die aus der ehemaligen Sowje-
tunion zugewandert sind und nur wenig Deutsch
sprechen.

Die groBen, weitreichenden Fragen, die am Beginn
des Ausstellungsprojekts standen, mussten so
formuliert werden, dass sie an die Lebenswelt
unserer Gesprdachspartner*innen anknipften und
zum Erzdhlen einluden. Dies gelang unter ande-
rem, weil die Gesprdche nicht mit einer Frage
begannen, sondern mit Zuhoéren. Ganz bewusst

hatte das Ausstellungsteam im Vorfeld nur darauf
hingewiesen, dass es etwas uber das individuelle
Judisch-Sein erfahren méchte. Zudem war darum
gebeten worden, ein Objekt mitzubringen, das in
engem Bezug zum eigenen Judisch-Sein steht.

Es hatte keine konkreten Yorgaben oder Bei-
spiele bezlglich Objektauswahl gegeben. Fur die
Gesprdchspartner*innen bedeutete dies, dass sie
erst einmal nicht auf Fragen reagieren mussten,
sondern Uber ein Objekt sprechen konnten. Ange-
regt durch das Objekt sprachen sie Uber biogra-
phische Erlebnisse sowie Uber ihre eigene Position
zu judischer Tradition und Religion.

31

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

32

Die Mannigfaltigkeit der mitgebrachten Objekte
spiegelt nicht nur unterschiedliche kulturelle

und religiose Ausrichtungen innerhalb der
Gemeinde wider sondern ist gleichzeitig auch ein
Zeugnis fur die Biographien ihrer Mitglieder. Die
Interviewpartner*innen brachten zum Beispiel
klassische Judaica wie einen Kiddusch-Becher
oder einen Gebetsschal mit und wiesen damit
ihren Bezug zum Judentum als einen primdar
religiosen aus. Das war hdufig bei Personen der
Fall, die erst im Laufe ihres Lebens zum Juden-
tum konvertiert waren. Andere Gemeindemitglie-
der prasentierten Erinnerungsstiicke wie Fotos,
Urkunden oder Gegenstdnde aus dem Familien-
besitz. Fir sie erschien das Judentum vor allem
ein Teil der Familiengeschichte. Auch immaterielle
.Objekte” wie ein Lied oder ein selbstuerfasstes
Gedicht, auf der anderen Seite aber auch

ganze Teile des Synagogen-Mobiliars wurden
Teil der Ausstellung, weil sie besondere biographi-
sche Ereignisse markieren.

Die Auswahl der Interviewpartner*innen kam
relativ zufdllig zustande. Zundchst wurden mit
allen Personen Interviews gefihrt, die daran Inter-
esse zeigten. Yon Beginn an stand allerdings fest,
dass Amnon Orbach einbezogen werden sollte,
da er die Gemeinde in den 1980er Jahren neu
gegrindet hatte. Auch die beiden im Jahr 2019

DER HAUSMEISTER DER SYNAGOGE,
Grigori Bykhouski in der Werkstatt der Synagoge

Foto ®© Susanne Rodemeier

gewdhlten Vorsitzenden, Thorsten Schmermund
und Bella Izmaylova sowie die bis 2019 zweite
\Vorsitzende Monika Bunk waren als Gesprdchs-
partner*innen vorgesehen. Yon ihnen erhoffte
sich das Ausstellungsteam aufgrund ihrer leiten-
den Positionen einen umfassenden Einblick in
die Struktur und Organisationsform der heutige
Gemeinde. Wie das Team aus einer weitergeleite-
ten E-Mail erfuhr, ermutigten Amnon Orbach
und seine Frau Hannelore andere Gemeinde-
mitglieder, sich fur Interuviews zu melden. Dieser
Ermutigung ist es wohl zu verdanken, dass sich
tatsdchlich weitere Gemeindemitglieder melde-
ten: Polina Peuzner, die fir die Organisation der
Kulturveranstaltungen zustdndig ist; Grigori
Bykhouski, der als Hausmeister in der Synagoge
und im judischen Kulturzentrum tdtig ist; Boris
Wendel, der ungewdhnliche und umfassende
Familiendokumente besitzt sowie der Student
Max Bdr, der unter judischen Studierenden fir
den Studienort Marburg warb und die Studieren-
dengruppe ,.Shalom Marburg“ griindete. Max Bdr,
Jahrgang 1995, war der jingste Interuviewpartner.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die dlteste Interviewpartnerin war Ninel
Levandouska, die 1929 geboren wurde. Ein
weiteres Interuview mit dem Religionslehrer

der Gemeinde, der nicht in Marburg wohnt,
wurde zwar nicht in die Ausstellung einbezogen,
bot aber wertuolles Hintergrundwissen.

Im Laufe der intensiven Gesprdche, die auf dem
Grundsatz des Lernens und Zuhérens beruhten,®
entstand meist ein Uertrauensverhdltnis, das ein
sehr offenes, personliches Erzdhlen ermoglichte.
In vielen Fdllen luden die Gesprdchspartner*in-
nen das Ausstellungsteam zu sich nach Hause
ein und vertieften dort ihre Ausfiihrungen. Dabei
kamen hdufig prégende Ereignisse oder biogra-
phische Wendepunkte in der eigenen Geschichte
zur Sprache. Diese Erzdhlungen vermittelten nicht
nur Einblick in das, was ganz individuell unter
Judisch-Sein verstanden wird, sondern auch,

wie es im Alltag gelebt und erlebt wird. Dazu
zdhlen beispielsweise die Haus- und Kochregeln
einer Familie, in der nur der Vater Jude ist, der
Gebetsort eines judischen Studenten im Studen-
tenwohnheim der Universitat oder die Erfahrung
antisemitischer Anfeindungen in der ehemaligen
Sowjetunion.

Abgesehen von Gesprdchen Uber den Familien-
und Arbeitsalltag wurde auch das Gemeindeleben
thematisiert. Nicht alle nehmen an Gottesdiens-
ten teil, selbst wenn sie regelmdBig kulturelle
Veranstaltungen in der Synagoge besuchen oder
sogar organisieren. Alle Gesprdchspartner*innen
berichteten, dass sie sich in der Synagoge wohl-

8 Der Kulturanthropologe Roland Girtler driickt es so aus:
,Es bringt sich jeder in das Gespréch ein. Beide sind
also Lernende. Wichtig ist, dass der Gesprdchspartner sich
nicht Uberlistet oder gar nur als Auskunftsperson sieht.”
(GIRTLER, Roland: Methoden der Feldforschung.
Wien: Béhlau, 2001: S. 151)

- am 13.02.2026, 20:05:30.

Amnon Orbach und Alisha Meininghaus lesen gemeinsam

aus der Tora (Foto ® Susanne Rodemeier)

fUhlen. Die meisten nannten sie auch als ihren
Lieblingsort, wahrend der ,Garten des Geden-
kens”, der in Marburg an die Zerstérung der groBBen
Synagoge (an der heutigen UniversitdtsstraBe)

am 9. November 1938 erinnert, nur auf Nachfrage
zur Sprache kam. Thorsten Schmermund erkldrte,
dass dieser Ort zwar ein Ort mit Bezug zum Juden-
tum ist, aber nicht ein Ort judischen Lebens. Hier
findet das Gedenken an die Schoah, an das, was
damals passierte und an Antisemitismus statt.
Aber das sei kein judisches Problem, sondern ein
gesellschaftliches. Insofern sei es eigentlich ein
deutscher Ort, ein Ort deutschen Lebens. Auch in
anderen Gesprdchen stand das Thema Antisemi-
tismus im Raum. Der Anschlag auf die Synagoge

in Halle am hochsten judischen Feiertag Yom
Kippur im Oktober 2019 war allen Beteiligten noch
schmerzhaft in Erinnerung. Zwar gab es bisher
gegen die Marburger Gemeinde keine antisemiti-
schen Ausschreitungen, dennoch steigt die Verun-
sicherung. Sie zeigt sich beispielsweise darin,

dass mannliche Gemeindemitglieder in der Offent-
lichkeit nur selten Kippa tragen.

33


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34

Eine Besonderheit der Interviews bestand darin,
dass die Gesprdchspartner*innen den Uerlauf
weitgehend selbst steuerten. Das hatte den gro-
Ben Vorteil, dass Themen in den Fokus geraten
konnten, die sie als besonders wichtig ansahen

— Themen, nach denen sonst vielleicht nie gefragt
worden wdre und die vielleicht nie angesprochen
worden wdren. Flr die Befragten war es etwas
Besonderes, in mehrstiindigen Gespréchen Uber
das eigene Judisch-Sein in Vergangenheit und
Gegenwart, Gber die Judische Gemeinde sowie
Uber den personlichen Weg nach Marburg zu
reflektieren — und vor allem, die eigenen Gedan-
ken und Erinnerungen mitzuteilen. Vieles wurde
erzdhlt, was nicht fur die Allgemeinheit bestimmt
war und was eigentlich nur jemandem erzdhit
wird, zu dem ein enges personliches

Verhdltnis besteht. Offenbar war es dem Ausstel-
lungsteam schnell gelungen, die angestrebte
vertrauensvuolle Atmosphdre zu schaffen.

Neben dem Gesprdchsinhalt waren auch die
Gesprdachsorte mit Bedacht gewdhlt worden. Es

Corona-konforme Abstandsmarkierungen in der

Synagoge (Foto ® Susanne Rodemeier)

lag von Anfang an im Ermessen der Gesprdchs-
partner*innen, einen Treffpunkt vorzuschlagen.

So fanden mehrere Gesprdéche in der Synagoge
statt — nicht nur, weil hier der notwendige Abstand
im Rahmen der Corona-Regeln gut eingehalten
werden konnte, sondern weil die Synagoge als

ein vertrauter Ort wertgeschdtzt wird. Andere
Gesprdche wurden zundchst im Online-Format
als Videokonferenz gefihrt, was vermutlich der
Grund dafir war, dass manches wie in einem jour-
nalistischen Interuiew kurz und eher oberfldchlich
beantwortet wurde. In spateren personlichen
Treffen wurde insgesamt viel ausfihrlicher erzdhlt.

Einige Gesprdche dauerten viele Stunden, weil
alles Gesagte in zwei Sprachen Ubersetzt werden
musste. Dies wiederum war dann notwendig, wenn
nur durch die Ubersetzung sichergestellt werden
konnte, dass alle alles verstanden.

Im weiteren Verlauf der Ausstellungsvorbereitung
wurden die Gesprdche wortlich transkribiert.

Auf Grundlage der Gesprdchsmitschriften wurden
kurze Ausstellungstexte erarbeitet. ° Bevor diese
Texte in den Druck gingen, wurden sie ins Russi-
sche Ubersetzt und in beiden Sprachen zur inhalt-
lichen Kontrolle an die Interuviewten gegeben.

Die Zustimmung war besonders wichtig, da in der
Ausstellung alle mit Namen, Fotos und ihrer per-
sonlichen Lebensgeschichte portraitiert wurden.

Im Sinne einer ethnologischen Forschung, die
sowohl die Perspektive der Interviewten wieder-
gibt als auch ,Feld geleitet” arbeitet,' standen die
Themen der Ausstellung nicht vorab fest, sondern

* DEPPERMANN, Arnulf: Gesprdche analysieren:
Eine EinfUhrung in konuersationsanalytische Methoden.
Opladen: Leske + Budrich, 1999.

OBREIDENSTEIN, Georg; HIRSCHAUER, Stefan;
KALTHOFF, Herbert; NIESWAND, Boris: Ethnografie:
Die Praxis der Feldforschung. Miinchen: UVK-Verlag, 2013

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

GESPRACHE IN PRIVATER UMGEBUNG

mit dem Ehepaar Orbach im Privatgarten (Foto ® Susanne Rodemeier)

wurden anhand der transkribierten Gesprdche
herausgearbeitet. Aufgrund ihrer groBen Bedeu-
tung fur die einzelnen Biographien wie auch fir
die ganze Gemeinde wurden drei Themen als
inhaltliche Schwerpunkte in der Ausstellung
ausfuhrlicher vorgestellt: Die Geschichte und die
Neugrindung der Judischen Gemeinde Marburg
in den 1980er Jahren, das Thema des religiosen
Ubertritts ins Judentum und die Wege derjenigen
Gemeindemitglieder, die sie Anfang der 1990er
Jahre als sogenannte Kontingentflichtlinge aus
der Sowjetunion nach Marburg fuhrten. Diese
Schwerpunktsetzung wurde durch einen kleinen
Ausstellungsbereich erweitert, der Uber Marburg
hinaus nach Sankt Petersburg weist. Dort zeigt
das Museum fiur Religionsgeschichte' seit 2010
fast jahrlich besondere Ausstellungen, die das
Judentum ins Zentrum ricken. Im Jahr 2011 war

eine Ausstellung jidischen Familien-Erbsticken
gewidmet. Es war diese Ausstellung, die der etwas
allgemeiner gefassten Ausstellung in Marburg als
Inspiration diente. Uber eine Multimedia-Station
konnten Besucher*innen der Marburger Ausstel-
lung einen Blick in die Ausstellungsrdume und auf
das judische Leben in Sankt Petersburg werfen.'

" Das Museum fir Religionsgeschichte in Sankt Petersburg
ist Kooperationspartner der Religionskundlichen
Sammlung Marburg. (http://gmir.ru/eng/ ) [zuletzt aufge-
rufen am: 24.02.2023]

2 Alle Ausstellungsvorbereitungen wurden vor dem
russischen Angriffskrieg auf die Ukraine fertig gestellt, so
dass diese Thematik weder in den Interviews noch in den

Ausstellungstexten zum Tragen kam.

- am 13.02.2026, 20:05:30.

35


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

AUSSTELLUNGSVORBEREITUNG: Parallel zur Ausstellungsuorbereitung unterrichte-

Studierende improvisieren im Seminar, ten Susanne Rodemeier und Alisha Meininghaus
um einen Eindruck von der angemessenen ein Lehrforschungsprojekt fiir Bachelor-Studie-
GroBe einer Vitrine zu bekommen. rende der Uergleichenden Kultur- und Religions-
Foto ® Susanne Rodemeier wissenschaft der Philipps-Universitat. Dessen Ziel

war es, die im Entstehen befindliche Ausstellung
durch eigenstdndige studentische Forschungen
zu bereichern. Das Ergebnis waren vier Projekte:
zur Bedeutung judischer Musik fur einzelne
Gemeindemitglieder, zur Rolle von Religion fur
judische Kinder, zur Erinnerungspolitik in Bezug
auf Stolpersteine in Marburg und zur graphi-
schen Gestaltung einer Ausstellungsbroschire.
Auch Praktikant*innen der Religionskundlichen
Sammlung waren eng in die Vorbereitungen ein-
gebunden. Die Kooperation zwischen Religions-
kundlicher Sammlung und Stadt sah vor, dass
eine Ausstellungsarchitektin zwar die allgemeine

- am 13.02.2026, 20:05:30. Vdels O



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

PROBEAUFNAHMEN
in der Marburger Synagoge
fur das Ausstellungsplakat
Fotos © Marie Ebel und

Susanne Rodemeier

- am 13.02.2026, 20:05:30.

Raumgestaltung sowie das Ausstellungsmobiliar
far Wechselausstellungen plant, dass aber alle
Anschaffungen auf jeden Fall fur die Ausstellung
~Judisches Leben in Marburg” geeignet sein soll-
ten. Im Seminarraum des Lehrforschungsprojekts
wurden entsprechend den MaBangaben Modelle
von Vitrinen gebastelt, um vorab die Objekt-
prdsentation testen zu kdnnen. Zeitgleich fanden
Absprachen mit Grafik- und Mediendesignern
sowie mit der Medientechnik statt. Damit erhielten
Studierende ganz praktische Einblicke in museale
Ausstellungsprozesse und wurden in Entschei-
dungen zur konkreten Prdsentation der Objekte,
der Ausstellungstexte sowie von Medienstationen
einbezogen.

37


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

38



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
.
\
\
\
.
\
.
\

Facetten
Judischen Lebens

in Marburg
D

Objekte und Geschichten
In Personenportraits



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Judische

Gemeindein

Marburg

BLICK ZURUCK:
EINE WECHSELVOLLE
GESCHICHTE

Seit dem 13. Jahrhundert leben Judinnen und
Juden in Marburg. lhre Anwesenheit in der Stadt
wurde zwar geduldet, aber wirtschaftlich und
sozial wurden sie ausgegrenzt.

1869 wurde die Gleichberechtigung von
judischen und christlichen Menschen vor dem
Gesetz durchgesetzt. Im Jahr 1876 wurde
Hermann Cohen erster ordentlicher Professor
judischen Glaubens an der Philipps-Universitdt.

Eine neue Synagoge in der UniversitatsstraBe
reprdsentierte seit 1897 ein selbstbewusstes,
burgerliches Judentum und Marburg wurde
als Sitz des Provinzialrabbinats ein regionales
Zentrum judischer Gelehrsamkeit. Doch auch
in Marburg breitete sich der Antisemitismus
um Otto Béckel, dem Griinder der Antisemiti-
schen Volkspartei, aus.

NEUE SYNAGOGE IN
DER UNIVERSITATSSTRASSE
Foto entnommen aus: Bunk, M. (2013) in: Stadtschrift 100.

DIE ZEIT DES
NATIONALSOZIALISMUS

In der Nacht vom 8. auf den 9. November 1938
setzten SA-Leute die Synagoge in Brand.
Wer nicht vor der Verfolgung ins Ausland
fliehen konnte, wurde in KZs verschleppt. Die
meisten wurden dort ermordet.

Nach dem Krieg war Marburg eine Durchgangs-
station fur DPs (Displaced Persons). Viele

von ihnen waren Uberlebende der Konzentrati-
onslager. Fur sie war die Rickkehr in ihre alten
Heimatorte meist keine Option. Manche von
ihnen nahmen spdter aber an Besuchswochen
teil, die die Gesellschaft fur Christlich-Judische
Zusammenarbeit in Marburg organisierte.

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

I I I Il

https://dol.org/10.14361/9783839488227 - am

20:05:30.

Nypencraa obwmHa
B Mapb6ypre

B3rndn HA3AA:
MONHASA COBbITUM NCTOPUS

Wyneun nocennnuco B Map6ypre B Xlll sere. Torna c
UX MPUCYTCTBMEM B FOPOAE MUPUNUCH C TPYAOM, UX
NPUTECHANN COLMANBHO U pUHAHCOBO. Mynen 6binn
MONHOCTbIO YPABHEHbI B MPABAX C XPUCTUAHAMM

B 1869 roay. B 1876 Nepman HoaH ctan nepebiM
OPAMHAPHbBIM NPOPECCOPOB NYAENCHOM BEPDI B
Map6yprckom YHusepcutete uM. Gunmnna.

Hosasa cunarora, otkpbitas B 1897 roay Ha
YHUBEepCUTETITPACCE, 3AMUTOYHOE FrOPOACKOE
eBpencTBo, a cam ropop Mapbypr ctan K Tomy
BPEMEHN MeCTOM MPOBUHLMANBHOIO PA66MHATA U
PErvMoHANbHbLIM LLEHTPOM MYAENCHOro 06Pa30BaHMS.
B T0 e BpeMsa cTano HO6MPATb CTOPOHHUKOB
NBUMHeEHMEe AHTUCEMUTCHOM HOPOAHOW NAPTUN,
ocHoBaHHoM OTT0 Bekenom.

BPEMA HALULNOHAN-
COUuUnMANN3IMA

B Houb ¢ 8-ro Ha 9-e Hoa6pa 1938 roaa HaumoHan-
COUMANUCTDbI COXINKU CUHArory. Te, KTO He CcMor
CHPpbITbCHA OT NpecnefpoBAHUA UNU SMUTPUPOBATD,
6bINM OTNPABNEHbI B KOHLLEHTPALMOHHbIE

nareps. BonbwuHcTBO U3 ApeCTOBAHHbIX yMepnu
HeCToHOM cMepTbio. [ocne BonHbl Mapbypr ctan
NepeBAnOYHbIM MYHKTOM ANS «MEPeMELLEHHbIX NULy,
T.e. ANA BbIXKUBLWNX B HOHUEHTPAUMOHHDbIX narepax.
Mano KTo U3 OCTABLUMXCSA B MUBbIX MAPBYPrCKUX
WYyAEEeB XOTEN BEPHYTHLCSA HA CBOIO CTApyYo PoanHy.
HeKoTopble Bce e Npuesmanm No3me Ha Hepenm
BCTpeY, KOTOpble OpraHn3oBbiBanucb OB6LwecTBoM
XPUCTUOHCKO-MYAENCKOIO COTPYAHNYECTBA.

41


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42

EIN WIEDERBEGINN:
DIE NEUGRUNDUNG DER
GEMEINDE

Der Israeli Amnon Orbach eroffnete ein neues
Kapitel in der Geschichte des Judentums in
unserer Stadt. Als er 1982 nach Marburg zog,
vermisste er judisches Leben und judische
Kultur. Deshalb griindete er 1989 die Gemeinde
neu, frei nach seinem Motto:

.Wenn Dir fehlt, was Du brauchst,
dann schaff‘ es Dir!*

Seine Initiative fand die Unterstiitzung des
damaligen Oberbirgermeisters Hanno Drechsler
sowie von Willy Sage, der als Katholik 1961

die Gesellschaft fur Christlich-Judische Zusam-
menarbeit grindete. Fir einen ersten Schritt
bendtigte man eigene Rdume. Dafir stellte die
Stadt Marburg der Judischen Gemeinde

1989 am Pilgrimstein ein Stockwerk mit Gebets-
raum zur Verfigung.

In den 1990er Jahren gewann die Gemeinde
aufgrund der Zuwanderung aus dem Gebiet der
ehemaligen Sowjetunion viele neue Mitglieder.
Dringend wurde mehr Platz bendtigt.

Ein denkmalgeschitztes Gebdude in der
LiebigstraBe bildet seit 2005 das Herzstick
judischen Lebens in Marburg mit einer neuen
Synagoge und einem Kulturzentrum.

I~ I~ I~ R

TORA-VOLLENDUNG:
EIN INTERRELIGIOSES FEST

Weltweit Schlagzeilen machte 2015 die
Judische Gemeinde, als sie mit einem Festakt
eine neue Tora-Rolle einweihte.

Der fast fertige Text wird bei dieser Zeremonie
von einem Schreiber um die letzten, noch
fehlenden Buchstaben ergdnzt. Dabei

durfen ausgewdhlte Gaste seine Hand be-
rihren und symbolisch die wertuolle Schrift-
rolle mitvollenden.

Zu ihnen zahlten an diesem Tag nicht nur
judische Menschen, sondern auch Uer-
treterinnen und ertreter der Stadt, der
christlichen Kirchen und — dies galt als etwas
ganz Besonderes — auch der Vorsitzende der
Islamischen Gemeinde Marburg e.\V.,

Bilal Farouk El-Zayat.

6 TORAVOLLENDUNG mit Toraschreiber und
nicht nur judischen Honoratioren

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

HOBOE HAYANO:
HOBAH CUHATOIA

MN3pannbtaHmH AMHOH Op6ax OTKPbIN HOBYIO FNABY B
NCTOPUMN MYAAU3MA Hawero ropopa. Mocne nepeespa
B Mapbypr B 1982 ropy eMy He XBATANO MyAENCKON
HU3HU U KYynbTypbl. MoaTomy B 1989 roay oH ocHoBan
30HOBO EBPENCHYIO OBLLUHY MOA NO3YHIOM:

«Ecnmn y Te6s HeT Toro, 4To Tebe HYHHO, TOrAd
co3pam aTo!»

Ero MHMUMATMBA HALING OTHNWK U MOAAEPHKY Y
ToraawHero Mapa ropoaa XaHHo Apexcnepaq,

a TakMe y npeacenatens OBLECTBA XPUCTUAHCHO=
nypemncroro cotpyaHmndectTsa Bunnu 3are, Kotopbin,
6YAYYM KATONMKOM, OCHOBAN XPUCTUAHCKO-NYAENCHOE
obwecTBo. NepBbiM KAMHEM, 3ANOHEHHbBIM B OCHOBAHUE
HOBOW OBLLUMHbBI, CTANO OBYCTPONCTBO HOBbIX MOMELLEHUIN
cuHaroru Ha ynuue MunbrpumwTtant B 1989 Kotopbie
6bINM NPeAoCTABNEHbI AAMUHUCTPALMEN FOPOAQ
Map6ypra roay. 3a cyeT MUrpALUK U3 CTPAH BbiBLUErO
CCCP B 06WMHY NPULINO MHOIO HOBbIX YUNEHOB B

KoHue 90-x ropos. Tak B 2005 ropy 6biBliee opncHoe
noMetleHune Ha NuburwTpacce 6bINO NPEOBPAIOBAHO

B HOBYIO CMHArOrY M CTANO TAOKUM OB6PA30M LIEHTPOM
WynerncHom mu3Hn B Mapbypre.

3ABEPLUEHWE TOPbI:
MEXMPENNTMO3HbIN MPA3AHUK

B 2015 roay eBpeickasa ob6wmHa Mapbypra nonana

B 30ronOBKM ra3eT BCEro MMpad no CNy4aio NocasaLeHus
HOBOro cBUTHA Topbl. Ha LepeMoHumM nucew, ponHeH
6bIN AOMUCATb NOCNEAHUE HEAOCTAOLME BYKBDI.
M36paHHbBIM rocTaM pa3peLanocb KOCHYTbCA €ro PYHU
M TeéM CAMbIM CUMBONUYECKM 30BEPLUNTb APArOLEHHbIN
cBuToK. Cpeam NoYeTHbIX roCcTen B 3TOT A€Hb 6biNU He
TONbHO NMpeapcTasnTenm Nyaans3mda, HO U NpepcTasnTenun
rOPOACKOM OAMUHUCTPALUN, XPUCTUAHCKOM LLEPKBU U
npencenaTenb UCNAMCKoOM o6wmHbl Map6ypra Bunan
Dapyk Onb-3aar.

20:05:30. [

43


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

44

* 1930

JERUSALEM

heutiges Israel

Amnon
Orbach

Amnon Orbach ist das Herz und das Gesicht
der Gemeinde, die er griindete und bis Mdrz
2022 als erster Vorsitzender leitete.

Sein tief verwurzelter Glaube und seine
Offenheit, sein Charisma und seine Lebensfreu-
de pragen sowohl die Atmosphdre innerhalb
der Gemeinschaft als auch den Dialog mit
anderen Menschen, ob religios oder nicht. lhm
verdankt Marburg eine lebendige judische
Gemeinde. Fur seine Verdienste wurde er mit
der Ehrenburgerschaft der Stadt Marburg und
dem Bundesverdienstkreuz ausgezeichnet.

Er blickt auf ein bewegtes Leben zurick:
Seine Eltern kamen aus der Ukraine und Polen
nach Israel. Er wuchs in Jerusalem auf und
studierte u. a. in New York. Als Ingenieur arbei-
tete er zundchst beim israelischen Militar

und anschlieBend in der Spielzeugindustrie.
Seine heutige Frau lernte er kennen, als sie
Urlaub in Israel machte.

Der Liebe wegen zog er 1982 nach Deutsch-
land, besucht aber auch regelmdBig seine

alte Heimat Jerusalem.

1 3-5
AMNON ORBACH DIE TORA WIRD
VOR DEM AUSGEROLLT
TORASCHREIN

6
2 AMNON ORBACH
BLICK IN DEN REZITIERT
TORASCHREIN AUS DER TORA

Fotos © Susanne Rodemeier



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TORA-VERS VON DER BAR MIZWA

Der Begriff Bar Mizwa bedeutet wortlich ,Sohn der
Pflicht“. Bei diesem Ritual darf ein Junge mit 13 Jahren
erstmalig im Gottesdienst zur Tora-Rolle treten und
daraus rezitieren. Im Anschluss tragt er seine eigene
Auslegung des Textes vor. Damit gilt er im religidsen Sinn
als volljahrig. Das wird mit einem gemeinsamen Festmahl
gefeiert. In nicht-orthodoxen Gemeinden kénnen auch
Madchen diese Zeremonie feiern, die Bat Mizwa ,Tochter
der Pflicht, die im Alter von 12 Jahren stattfindet.

Vor fast 80 Jahren feierte Amnon Orbach seine Bar-
Mizwa in Jerusalem. Noch heute erinnert er sich daran,
welchen Wochenabschnitt er aus der Tora vortrug. Als er
diesen im Interview spontan rezitierte, war er zu Trdnen
geruhrt. Ruckblickend beschreibt einer der erse daraus
seine Lebensleistungen sehr treffend:

1712910 Y3001 INDRY DRIW 179Y PUNY 2pYY WY 283N

.In den kommenden Zeiten wird Jakob
Wourzeln schlagen und Israel wird blihen und
knospen. Und sie werden die Erde mit
Frichten fllen.” (Jesaja 27,6)

AMHoH Opbax

*1930 ropa B Uepycanume (coBpeMeHHbIn M3pannb)

AmHoH Op6ax siBnsieTca cepaleM 1 NULOM OBLLMHDI,
KOTOPYIO OH OCHOBAN B Mapbypre 1 KOTOPOM OH
pyKkoBoaun po Mmapta 2022 ropa B KOYeCTBe NepBOro
npeaceaatens. Ero uckpeHHaa Bepa n OTKPbITOCTb,
€ro XxapusMa 1 HusHeniobme crnocobCTBYIOT He
TONbKO YIOTHOM aTMOCdepe B OBLIMHE, HO U ANANOTY
C noabMY Apyrux penurun. EMy Map6ypr moxeT
6bITb BNArOAdPEH 30 BO3POHAEHUE AENCTBYIOLEN
NYAENCHOMN OBLLMHBI B ropoae. 3a CBOM 3ACNYru
rocnopnH Op6ax nonyymn 3BaGHNE NOYETHOIO
rPAMACHUHA ropoaa Mapbypr 1 KpecT «3d 3acnyru

CTPOHKW N3 TOPbI HA
BAP-MULBY

CnoBo ,6ap-M1LBa“ 6YKBANBHO O3HAYAET ,CbIH
o6a3aHHOCTK". Bo BpeMa aToro putyana
TPMHOALATUNETHUE IOHOLIWN MONYYAIOT MPABO B MEPBbIN
pa3 NOAOWTU K CBUTHY TOPbl B CUHArore U NpoYUTATH
OTTYAO OTPbIBOK. TAHME IOHOLW MOFYT NPEANOHUTD
CBO€ COBCTBEHHOE TONKOBAHME TEKCTA. TAKMM O6PA30OM
OHW CTAHOBATCA COBEPLIEHHONETHUMU B PENUTMO3HOM
cMbicne. DTO cObbITUE OTMEYAIOT MPA3AHUYHBIM
o6epomM. B nyaaname nubepanbHoro Tonka aToT
PUTYAN MPOXOASAT U AEBOYKU ABEHAALATU neT. B Takom
cnyyae puTtyan HasbieaeTca Bar-Muusa.

Moutn 80 net Hazaa AMHOH Op6ax NnpasaHoBAN

ceoto Bap B Nlepycanume. U parie ceronHs oH MOMHUT
eeHeAeNnbHbIN OTPbIBOK, KOTOPbIN OH TOFAA MPOYUTAN.
Horaa Ha MHTEpPBbIO OH CMOHTAHHO BHOBb MPOU3HEC
€ro, y Hero BbICTYNUNM cnesbl Ha rnasax. OaHa ns
3TUX CTPOK OYEHb TOYHO OMMUCHIBAET 3ACNYrM CAMOro
AMHoHa Op6axa.

3712910 Y207°19 INDRY DRIWY 1791 PUNY 2pYY WYY 2°835

“B rpaaywue AHM yKopeHuTca Makos, pacT
OTNPLICK U pacuBeTeT M3pannb; U HANONHUTCA
nnopomu BceneHHasa” (Ucaua 27:6).

nepen ®epepatueHorn Pecnybnuxon FepMaHmen.
Y r-Ha Op6axa 0YeHb HACbILWEHHAs ¥U3sHb: Ero
poauTenu nepeexanun ns YkpauHbl n MNonbwm B
M3pannb. OH cam Bbipoc B Mlepycanmme v yunncsa
BO MHOIMX MecTax, BKntouas Hblo-Mopk. CHavana
OH PABOTAN MHHEHEPOM B U3PAUNBCHON APMUN, d
NnoToM B coepe Npon3BoacTBa urpyek. Co ceoen
BYAyLLEel HeHOM OH No3HaKoMMNCcA B M3paunne, kyaa
OHa npuexana B oTnyck. B 1982 Bcnen 3a ceoen
no60oBbI0 OH Nepeexan B lepMaHuUIo, HO AO CUX MOP
perynsapHo noceuiaet ceoio Poanny — Nepycannm.

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46

INNENRAUM DER HEUTIGEN SYNAGOGE
IN DER LIEBIGSTRASSE

Foto © Heike Luu

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

SYNAGOGENSTUHL

Die Marburger Synagoge ist das Lebenswerk
von Amnon Orbach. Er gestaltete sie mit Sinn fur
Tradition, aber auch fir moderne Anspriche.
Das gilt auch fir die Synagogenstuhle: In einem
Kibbuz am See Genezareth bauten Handwerker
mehrere Modelle, von denen Amnon Orbach

in Marburg das bequemste auswdhlite. Einer der
Prototypen wurde in der Ausstellung gezeigt.

~Alle Juden weltweit beten lange

an Rosh ha-Shana (Neujahr) und
an Jom Kippur (Verséhnungstag), acht Stunden
lang! Seit meiner Kindheit habe ich es gehasst,
so lange unbequem zu sitzen! Also habe
ich lange gesucht. Diese Stuhle sind alle in Israel
produziert worden. Dort kann man mit
Menschen reden, die sich darauf verstehen,
gute Synagogenstiihle zu machen.”

TORA-SCHREIN

DER JUDISCHEN
GEMEINDE MARBURG,
LIEBIGSTRASSE 21 A

Foto © Heike Luu

HKPECNA B CUHATOTE

Denom ecen mn3Hm AMHoHa Op6axa cTana cuHArora B
ropope Map6ypr, KOTopy OH 060PYAOBAN HE TONbKO
COrNACHO BCEM TPAAULMAM, HO U COFNACHO COBPEMEHHbIM
npepcTaBneHnaM o KoMmpopTe. DTO He KacaeTca U
Kpecen B cuHarore: B kKnb6yue y NeHncapetckoro osepa
peMecneHHUKN N3roTOBUNU HECKONBKO PA3HbIX MOAENEN,
1 AMHoH Op6ax BbIBpan AN MApBYpPrcKon CUHAroru
caMmble YAOBHbIe. OANH N3 MPOTOTUMOB ITUX Kpecen 6bin
NPEeACTABNEH HA BbICTABKE.

“Bce nynen Bo BCeM MUpPE OYEHb

AONroe BpeMs MPOBOAAT B MONUTBE HA
Pouw xa-LWaHa (Hoebin roa) n Nom Hunnyp (AeHb
WcrynneHusa), uenbix BoceMb yacos! C peTcTBa MHe
OYeHb He HPUBUNOCH TAK MOAONTY CUAETb HO HEYAOBHbIX
cupeHbsx. NoaToMy g TOK AONFO UCHAN NOAXOASLLME.
Bce 3Tn kpecna npoussepeHbl B U3panne. Tonbko Tam
MOMHO AOrOBOPUTBLCA C NIOABMU, KOTOPbIE 3HAIOT TONK B
NPOU3BOACTBE XOPOLUNX KPpecen ANA cuHaroru.”

- am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G

47


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DEUTSCH UND OST-
EUROPAISCH, ORTHODOX
UND LIBERAL:

DIE GEMEINDE HEUTE

Das Leben in der Gemeinde ist von einer Vielfalt
kultureller Traditionen und religidser Standpunkte
geprdgt. Die meisten Mitglieder stammen aus

der ehemaligen Sowjetunion, dazu kommen Men-
schen aus Deutschland und Israel.

Im Gottesdienst gelten orthodoxe Traditionen,
aber unter den Gemeindemitgliedern findet sich
das gesamte Spektrum theologischer Ansichten.
Einen eigenen Rabbiner kann sich die Gemeinde
nicht leisten. Daflur pragt der orthodoxe Religions-
lehrer Beni Pollak die Gemeinde, die er neben

FEIERN IN DER
JUDISCHEN GEMEINDE
gemeinsam mit dem
Religionslehrer Beni Pollak

Foto © aus der
Privatsammlung Pevzner

TISHITEHTEIE TSNS

vielen anderen hessischen Gemeinden wéchent-
lich besucht. Religionskunde, Hebrdischunterricht
und Jugendarbeit liegen in seinen Handen. Auch
mit Judinnen und Juden der Gemeinde, die nicht
religios sind, aber die Gemeinschaft, die kultu-
rellen Aktivitdten und den politischen Austausch
schdtzen, ist er im Gesprdch und diskutiert mit
ihnen — im Corona-Jahr 2022 tber Skype.

Der ganzen Gemeinde ist ein offenes Haus fir
Gaste eine Herzensangelegenheit. Jeder kann
hier judische Traditionen erleben. Damit tragt die
Gemeinde zum offenen Charakter der Stadt bei.

NS ICM G TG TG TG TR T L) L

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

HEMUbI K PYCCHHUE,
NMPABOCNABHbIE N
NMBEPANDbI: OBLWWECTBO
CEroaH4d

MHOroKkynbTYpHbIE TPAAMLIMM U PENUTUO3HBIE
B3rNaAbl ONPEAENnsioT MOBCEAHEBHYIO HU3Hb
06LWUHbI. BONBLWMHCTBO UNEHOB OPraHN3ALMK
- BbIXOALbI U3 BbIBLLUMX COBETCKUX pecnybnuK,
HeKoTopble - n3 Nepmanum n Uspauns.

B 6orocnyxeHum npeobnapaiot
KOHCEPBATUBHbIE TPAAMLMU, HO CPean
UYNEeHOB OBLLNHBI MOMHO HAWTU BECb CMEKTP
6orocnoBcKux B3rnanos. HoHrperaumsa

He MOMeT No3BONUTb cebe COBCTBEHHOIO
paBBUHA. BMecTo 3TOro opTOAOKCANbBHBIN
pennrnosHoin yumntenb Benn MNonnak BHoCUT
CBOW BKNOA B MM3Hb OBLLMHbI, KOTOPYIO

OH MoceLaeT eXeHeAeNnbHO, Hapaay Co
MHOMMMM ApyrMMK oblumHamm B lecceHe.
PenvrnosHoe o6pa3oBaHune, ypoKu UBpUTA

1 paboTa C MONOAEHDbIO HAXOAATCH B €ro
pyrax. OH TaKme 6ecepyeT B o6LWMHE C
HEepPenurno3HbIM1 eBpPesaMM, KOTOPbIE LIeHAT
OBLUMHY 30 KYNbTYPHbIE MEPOMNPUATUA U OBMEH
nonuTUYecKMMn MHeHunamm - 8 2022 ropy, Bo
BpeMsa NaHAeMuK, 3T 6ecenbl MPOUCXOAUNN

no Cranny.

LeHb OTKPBITbIX ABEPEN ANA FOCTEN - AENO,
6nn3Koe cepaLy BCer OBLMHBL. 3AeCb KarKAbIv
MOMET MO3HAKOMUTbLCS C EBPENCKUMU
Tpaanumnamn. TaKuUM o6pa3oM, coobLLecTBO
BHOCUT CBOWM BKNAA B OTKPbITbIA XAPAKTEP

ropoaa.

GLASDACH DER HEUTIGEN SYNAGOGE
IN DER LIEBIGSTRASSE

Foto © Heike Luu

- am 13.02.2026, 20:05:30.

49


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1

WANDGESTALTUNG

,DIE JUDISCHE GEMEINDE
IN MARBURG*

2

WANDGESTALTUNG

,AMNON ORBACH, GRUNDER
DER HEUTIGEN JUDISCHEN
GEMEINDE IN MARBURG*

- am 13.02.2026, 20:05:30.

3

MEDIENSTATION MIT DEM
BAR MIZWA-LIED VON AMNON
ORBACH UND EINEM FILM
UBER DEN BAU DER HEUTIGEN
SYNAGOGE

Fotos ® Joanna Czajka

51


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Viele Wege
fuhren

nach Marburg

SNSRI

52

SIS EHSHISNSI SN U

,KONTINGENTFLUCHTLINGE*
AUS DER EHEMALIGEN
SOWJETUNION

Bis Ende der 1980er Jahre kampften viele judische
Gemeinden in Deutschland mit riickldufigen Mitglie-
derzahlen. Das dnderte eine Erkldrung der noch beste-
henden DDR, die im Jahr 1990 Jidinnen und Juden aus
den GUS-Staaten Asyl zusagte. Die Bundesrepublik
griff ein Jahr spater diesen Beschluss auf und 6ffnete
ihre Grenzen fir judische Kontingentflichtlinge. Sie
erhielten Zugang zu Sprachkursen, eine Arbeitser-
laubnis und konnten Asyl beantragen. Rund 220.000
Menschen kamen im Rahmen dieses Abkommens nach
Deutschland.

1 FAMILIE PEVZNER MIT DEM
GEMIETETEN REISEBUS

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

B I

MHorue poporu
BenyT B Mapbypr:

+HOHTUHIEHTHbIE BEXEHL|bI*:
N3 BbIBLLETO COBETCHOIO
COIO3A.

Do roHua 1980-x ronos MHOrMe eBpencHue
06WwmHbI B FepMaHMM 6OPONUCH C COHpALLeHeM
yncna YneHoB. Bce naMeHMNoCh € NpUHATUEM
3akoHa B 1990 roay Toraa elle cyLecTBOBABLLEN
AP npepocTtaBuTb y6emmile eBpeam ns ctpad CHIL
®epepatusHaa Pecnybnmnka npuHana ato
pelueHre rop0M MO3ME U OTKPbING CBOU FPAHULLbI
ANS HOHTUHIEHTA EBPENCHUX BeeHues. MM

6bIN NPEAOCTABNEH AOCTYN K A3bIKOBLIM KYPCAM,
paspelueHne Ha paboTy U BO3MOMHOCTb NMOAATb
npoLueHne O NPEAOCTABNEHUM YBEeHMLLA.

Mo aTomy cornaweHnuio B FfepMaHuio npubbino
okono 220 000 uenoeek.

53



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

LEBENS-WEGE
DER INTERVIEWTEN

Amnon
Orbach

Bella
Izmaylova

Boris
Wendel

Grigori
Bykhouski

Ninel
Levandouska

Polina
Pevzner

Thorsten
Schmermund



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56

Ninel
Levandovuska

»~Gorbatschow kam an die Macht. Fiir
Deutschland, fiir die Weltpolitik, war er sehr gut.
Aber wir Juden, wir fragten uns: Wird er etwas
gegen den staatlichen Antisemitismus in unserem
Land sagen? Wird er sagen: ,Es ist nicht richtig.
Wir werden das anders machen?‘ Wir warteten,
warteten, warteten — nein. Kein Wort, glauben Sie
mir, kein Wort hat er gesagt. (...) Wir waren zwar
ein bisschen freier geworden, aber schlechte
Menschen verstanden diese Freiheit auch als die
Freiheit zum Bosen. Friiher war der Antisemitis-
mus ein bisschen verdeckt. Zur Zeit von Gorbats-
chow wurde er dagegen groBer.

Ich ging einmal in die Stadtmitte, da verkaufte je-
mand an einem Stand Biicher. Ich komme und der
Verkdaufer nimmt ein Buch und verdeckt es. Ich
warte. Er geht zur Seite, ich nehme dieses Buch,
das er versteckt hat. Wissen Sie, was es war?

Das war die Rede von Gébbels. Die Rede
von Gobbels auf Russisch. Da haben wir
verstanden, dass die Perestroika nicht fiir
uns gedacht ist.“

Polina
Pevzner

»Mein Schwiegeruvater Alexander Peuzner,
der viele Jahre im Vorstand der jidischen
Gemeinde war, war ein groBer Ingenieur (...).
Und einmal, das war natiirlich schon nach der
Wiedervereinigung, ist er auch nach West-
deutschland gefahren und da hat er in einer
Kirche eine Ausstellung gesehen zum Thema
Wiedergutmachung, Antisemitismus, Bekdmp-
fung von Nazi-Gedankengut und so weiter.
Das hat ihm sehr, sehr gut gefallen.

Er war fasziniert und hat gesagt: ,Leute, Anti-
semitismus gibt es Gberall auf der Welt. Aber
wenn er irgendwo bekdmpft wird, dann in
Deutschland.*

AUSGERECHNET NACH
DEUTSCHLAND?

ten wirtschaftliche Krisen und politische Unruhen
Nationalismus und Rechtsextremismus.

Die meisten Juden und Judinnen waren mit
der atheistischen Staatsideologie aufgewachsen
und hatten wenig Bezug zur Religion ihrer
Vorfahren. Dennoch erfuhren sie staatlichen
Antisemitismus: Quoten bestimmten den Zugang
zu Studienpldtzen und bestimmte Berufe waren
ihnen verwehrt.

1,5 Mio. Juden und Judinnen wanderten damals
aus — die meisten entschieden sich fur Israel. Aber
warum kamen auch viele nach Deutschland?

Viele sahen sich wegen dieser Entscheidung
mit Unverstdndnis und Vorwurfen konfrontiert,
schlieBlich wurde in Deutschland wenige
Jahrzehnte zuvor judisches Leben fast voll-
standig ausgelodscht. Trotz alledem Uberwog bei
unseren Interviewpartnerinnen und -partnern

gangenheit gelernt hatten.

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

ANKOMMEN IN MARBURG

In kleinen Dorfern des Landkreises wurden

Sankt Petersburg bedeutete dies eine erhebliche
Umstellungen.

Dazu kamen die fremde Sprache, die Biro-

kratie im fremden Land, der Zwang, neue Berufe
zu ergreifen, weil Ausbildungen und Abschlisse
oft nicht anerkannt wurden. Die judische Gemein-
de leistete bei all dem wertvolle Integrationsar-
beit: Sprachkurse, Hilfe bei Amtsgdngen und bei
der Wohnungssuche. Es halfen sowohl die alt-
eingesessenen Gemeindemitglieder als auch die
Zugewanderten selbst. So hatte beispielsweise
der ukrainische Ingenieur Alexander Peuzner Gber
20 Jahre den stellvertretenden Vorsitz der
Gemeinde inne. Er half bei der Integration von
Neuankémmlingen und beaufsichtigte maBgeblich
die Umbauarbeiten an der neuen Synagoge.

JUDENTUM OHNE RELIGION

Die Synagoge war ein sozialer Treffpunkt, an dem
Interessierten religioses Wissen vermittelt wurde.
Das Judentum galt in der Sowjetunion als Volks-

oder praktizierten religiose Riten. Viele der in der
Ausstellung gezeigten Dinge erinnern deshalb
an den Alltag in der Sowjetunion oder sind
Familienerbstticke.

Polina
Pevzner

»Am 9. November ‘92 (...) gab es ein Geriicht,
dass Rechtsradikale einen Anschlag zum Jah-
restag der Pogromnacht 1938 planen. (...) Es war
nicht nur gegen Juden, sondern gegen Ausldnder
insgesamt gerichtet. Also, es war gegen dieses
Asylheim gerichtet und die deutschen Nachbarn
haben Wache gehalten (...), man stand die ganze
Nacht lang Wache. (...) Ein schénes Zeichen, das
war fiir uns sehr rithrend, das war klasse.“

Bella
Izmaylova

»Zuerst haben wir in einem Heim gewohnt.
Das war in einem kleinen Dorf, Albshausen, ohne
Geschdfte, ohne Bank, ohne Arzt, fiinf oder sechs
StraBen, das wars. (...) Ein Bus nach Marburg fuhr
einmal am Tag. (...) So wenige Leute — abends
habe ich gesagt: Das ist wie in einer Science-Fic-
tion Geschichte, es gibt keine Menschen mehr!*

Polina
Pevzner

»Judisch im sowjetischen Sinne des
Wortes — hier kann man das kaum als ,jiidisch’
bezeichnen. Wir sind alle jidischer Abstammung,
aber die meisten sind keine religiésen Juden (...).
Als wir gekommen sind, konnte man das in der
judischen Gemeinde (...) gar nicht verstehen:
Was sind das fiir Leute, warum hat man sie
als Juden hier rein gelassen? (...)

Alles, was ich liber die jlidische Religion weiB,
habe ich hier in Marburg gelernt.

Bis dahin kannte ich ein paar jiddische Wérter,
das war alles, was bei mir jiidisch war. Ich hatte
meinen Nachnamen, ich hatte meine Familien-
geschichte, aber sogar meine GroBeltern (...)
waren nicht religios, alle vier waren absolut weit
von der Religion entfernt.“

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

57



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58

HuHenb
NeeaHpoBCKA

,fop6aues npuwen Kk Bnactu. Ana lepmaHum,

ANS MAPOBOW MONUTUKM 3TO 6bINO OUEHb XOpOLUO.
Ho mbl, eBpewn, cnpawimMeanm cebs: CKaXeT N1 OH
4YTO-HU6YAb O rOCYAAPCTBEHHOM OHTUCEMUTU3IME
B Hawew ctpaHe? CKkazan 6bl oH: ,,9TO
HenpaeunbHo! Mbi usameHuM 3T10!“ Mbi panu,
¥Aaanwm, )aanu - HeT. Hu opHoro cnoea, nosepbTe
MHe, Hu oaHoro cnoga! (...) Mbl, KOHeuHo,

cTanu HeMHoro ceob6oaHee, HO NNoxue NAU
BOCMNPUHANK 3Ty cBO6oAY KaK cBoboay Aenatb
nnoxue Bewwu. B npownom aHTceMnTnam 6nin
HeMHoro cKpbIT. Mpu FopbaueBe AHTUCEMUTU3IM
6bIn WMpOKo pacnpocTpaHeH. OaHaMAbI 9 Wna
no ropoay. Ha ynuue npopaesanucb kuuru. 9
NoAXOMXY K cToNny, Npoadeel, 6epeT KHUry u
npsauert ee. f ay. OH oTBOpauueaetca. f 6epy
KHUrYy, KOTOpYIo OH cnpATan. Bol 3HaeTe, uTo 31O
6bina 3a KHUra? 31o 6binu peun Ne66enbca. Peun
Fe66enbca Ha pycckom a3bike! Toraa Mbl NOHANMY,
4YTO NepecTPoOMKY NpMAYMANMU OTHIOAb He AN Hac.*

MonuHa
Mee3Hep

»Mom Tectb, Anekcanpap lNeB3Hep, KOTOPbIN
MHOrO NeT BXOAUN B NPABNEeHUe eBPeNCKoMn
061 KHbI, 6bIN U3BECTHBIM UHIKEHEPOM
(...). OnHaxAbI, 3TO 6bINO, KOHEYHO, NOCne
o6bepnHeHus NepmaHmmu, oH noexan B 3anaaHyio
FepMaHuio M NOCeTUN BbICTABKY B LLEPKBU O
penapaumsx, GHTUCEMUTU3IME, HALMOHAN-
COLMANUCTUYECKUX UAEAX U TOMY NOAOBHOM.
BbicTaBKa eMy oueHb, OUeHb MOHPABUNACH.
OH 6bIN OYEeHb AOBONEH U cKasan: ,,N\ioau,
AHTMCEeMUTU3M ecTb Be3ae B Mupe! Ho ecnurpe-
TO U BepeTca 60pb6a NPOTUB 3TOrrO, TOK 3TO B
Fepmanun!®,

MMEHHO B TEPMAHUIO?

B nocnepHue roppi CyLI.I.eCTBOBGHMFl CoBeTcHOro
CODSGSHOHOMMHGCHMerMSMCbIMnOnMTquCHMG
BOnHeHMﬂCn0C06CTBOBGﬂMpOCTyHGuMOHGHM3MGM

npasopapnKann3mda.

BonbluMHCTBO eBpeeB BbIPOCNM B YCNOBUSAX
ATENCTUYECKOWN FOCYAAPCTBEHHOM NAEONOTUM U
6bINK MANO CBA3AHbI C PENUTNEN CBOUX NPEAKOB.
OAHAHO OHWU CTANKMBANWUCH C FOCYAAPCTBEHHbIM
QHTUCEMUTUIMOM: KBOTbI ONPeAenann AOCTYM K
MeCTaM B YHUBEPCUTETAX, 0 HEHOTOpPbIE Npodeccun
6bINM ANA HUX 3AKPbITHI. 1,5 MUNNMOHAO eBpeeB
SMUrPUPOBANU - 6ONbLUIMHCTBO BbiIBpanu N3pannb
B KAYeCTBE CBOEro HOBOIrO AOMA, HO MHOTUE TAKME
nepeexanu B lepmanuio. OHM CTONKHYNUCH C
HEMOHVMMOHUEM U YNPEHAMMU.

B HOHLIE KOHLLOB, €BPENCKASA HM3Hb B [epMaHmm
6bINA NOYTM NMONHOCTbIO YHUYTOHEHA HECHONbKUMU
pecatuneTusaMu paHee. TeM He MeHee, Y MHOTUX
HALWKX COBECEAHNHOB BbING HAASHAT, YTO HEMLIbI
N3BNEKNUN YPOK U3 NCTOPUN.

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

MPUBbITUE B MAPBYPI

Hosble rpaxpdaHe 6bInn nepeoOHAYANbHO

pa3MeLLeHbl B narepsax 6emeHueB B HE6ONbLLMX
nepesHax B okpyre Mapbypr-Buaerkond.

Ana Tex, KTO NPUBBIK MUTb B 6ONBLINX FOPOAAX,

Takux KoK Hnes unm Cankr-MNeTtepbypr, ato

03Ha4yano 6onblune nepeMeHbl.

K aToMy npnbaennmcb HOBbIV I3bIK, BIOPOKPATUS B
HOBOW CTPOHE, a TOKHEe HeOBXOANMOCTb 0ByyaTbCa
HOBbIM NpodeccuaM, TUK KOK MUHOCTPAHHOE
YHUBEPCUTETCKOE 06PA30BAHNE HE BCErad
npuaHasanocb. EBperickas obLwuHA NpoBena oYeHb
BAMHYIO MHTErPALMOHHY0 PaBOTY: A3bIKOBbIE KYPCHbl,
NMOMOLLb B OBLLEHUM C BNACTAMU U MOUCKE HUNDS.
lMoMoranu KaK AOBHO COCTOSIBLUMECS YNEHbl OBLLUHDI,
TOAK M COMU UMMUTPAHTbI. Hanpumep, yKpAanHCKum
uHeHep AnekcaHap MeB3Hep 6bin 3aMecTUTENEM
npeacepatensa obwmHbl 6onee 20 net. OH noMoran
WHTErpupoBATb HOBUYKOB U PYKOBOAUN PEMOHTOM

HOBOW CUHArOru.

BblTb EBPEEM BE3 PENUTUN

CuvHarora 6bina MecToM ANns OBLLECTBEHHbIX
BCTpey. B HeM 3anHTepecoBaHHbIE NOAM MONYYANU
penurnosHolie 3HaHua. B Cosetckom Cotoze
NPUHOANEHHOCTb K @BPENCHOMY HAOPOAY CYMTANACH
STHUYECHOW NPUHAANEHHOCTBIO, O HE 0693aTeNnbHO

TIRVIBEPHEHHOCTBIO K pennriv,

OueHb HEMHOIMEe NIDAM 3HANU UNAU MPAKTUKOBANU
penurnoaHble obpsaabl. [loaToMy MHOrMe U3
BbICTABNEHHbIX 3A€Cb Belle HOMOMUHAIT O
noeceaHeBHoM n3Hu B Cosetckom Corose unum

ABNAKTCA CEMENHbIMU pennKenamun.

MonuHa
Mee3Hep

»9 HOA6pa 1992 roaa (...) xoaunM cnyxm, 4To
npaBoOpaAUKaANDbI HHGHMP\]IOT TepPaKT B I'OAOBI.I.WIHV
XpycTtanbHou Houu 1938 ropa. (...) Hananexue
sbII\O HAMNpPAaBNeHO He TONbKO NPOTUB eBpeeB.,

HO U NPOTHUE BCEX MHOCTPAHLUeB. Yrposa 6bina
HAMPABNEHA HA HAL NPUIOT ANA 6eXeHueB, 1
HeMeLKMe COCeAMN CTOSINU HA CTPAKe BCIO HOUb
(...) (...) Hakow npekpacHbi 3HaK! 3To 6bIN0 OUeHb
TporaTenbHO ANd HAC, 3TO 6bino 3popoBo!”

Benna
N3mannoea

»CHauana Mbl 3unu B narepe. 31o 6bino B
ManeHbKoW pepesywke Anb6cxay3eH. 3pech
He 6bIN0 HU MAra3UHA, HU BAHKA, HU Bpaud,
naTb UnM wecTb ynuu U Bee. (...) ABTOobYC AO
Map6ypra xoamun oanH pas B aAeHb. (...) U Tak Mano
nloAen, YTO BEeYePOM A CKA3dna: ,OTO NOXOMe Hd
daHTacTUuecKylo ucTopmio, 3aechb 6onblue HeT
niopen!

MonuHa
MeesHep

»EBpen“ B COBeTCKOM NOHUMAHUMU ITOrO
CNOBA - 3TO HE TO e CaMOoe, UTO NOHMMaeTCH
3pecb nop aTMM cnoeoM. Mbl Bce eBpericKomn
KPOBMU, HO He penurno3Hbi (...) Koraa mbi
npuexanu CioAd, HUKTO He MOI 3TOrO MOHATb B
eBpencKom obwumHe: (...) Kto atu nioan? Mouemy
MM paspeLlunnm NpmMexaTb cloaa Kaxk eepeam? (...)
Bce, uTo 9 3HAI0 O €eBpPENCKON penurum, g ysHana
3necb, B Map6ypre. Ao 3Toro s 3HaNa HECKONbKO
CNOB HA UAULIE, U 3TO 6bINO BCE, UTO 6bINO BO MHE
eBpeMcHoro. Y MeHs ecTb Mo ¢aMunus, uctopus
MoOeW CeMbM, HO AAXe MOU 6ABYLIKU U AeAYLLKU
He 6binu penurno3HbiMu. Bece ueTBepo 6binu
abCconTHO AANeKU OT penurum.”

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.

59


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60

"O

1

WANDGESTALTUNG
LVIELE WEGE FUHREN
NACH MARBURG*

2

MEDIENSTATION ZEIGTE
DIE PERSONLICHEN
ROUTEN ALLER PERSONEN
DER AUSSTELLUNG NACH
MARBURG

Fotos ® Joanna Czajka

- am 13.02.2026, 20:05:30.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62

*1963

CHARKIW

heute Ukraine

Polina
Pevzner

Polina Peuzner flihlt sich besonders Gber
ihre Abstammung mit dem Judentum verbunden,
denn sie hat...

» .. das Gefiihl, dass das die
eee Religion von meinen Urahnen ist,
dass das die Religion ist, dank der
mein Volk Uberlebt hat (...) und
nicht zwischen anderen U6lkern untergegan-
gen ist. Aber zur Religion habe ich immer noch
keine Verbindung. Ich bin absolut nicht religios.
Unsere judische Gemeinde in Marburg ist zwar
orthodox, aber dank Amnon lebt sie eher als
Kulturgemeinde (...). Da gehére ich eindeutig zu,
da gibt es keinen Zweifel.”

Sie und ihre Familie waren die ersten, die
1992 als sogenannte Kontingentflichtlinge in den
Landkreis kamen:

»Ich selber habe keine Angst
gehabt. Ich war neugierig, war
natiirlich gespannt, wie das alles
klappt. Aber wir waren absolut
sicher, entschlossen auszureisen. (...) Und dann
sind wir ins vollig Ungewisse gefahren, da wir
gar keine Information hatten. Denn es war
keiner vor uns gefahren, der ein Vorbild hétte
sein konnen.”

Heute arbeitet Polina Peuzner als IT-Spezialistin
und engagiert sich in der Kulturarbeit fur
die Gemeinde.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

AN IS IGA TCR TCA IR IR TSR T

MonnHa lNeB3Hep

*1963 B XapbHose (YHpauHa)

MonuHa MNeB3Hep yyBCcTBYET OCOBYIO CBA3b CO CBOUM
NMPOUCXOHAESHNEM N C MYAANIMOM, MOCKONDBKY...

»Y MEHsl TOKOe YYBCTBO, YTO 3TO BEPA MOMUX
NpPeaKoB, YTO 3TO Bepa, C MOMOLLbIO KOTOPOU
MOW HAPOA CMOT BbIMUTH (...) U HE PACTBOPUTLCSA
cpean ppyrmx Hapopos. Ho ¢ penurven kak
TOKOBOW Yy MeHs BCe elle HeT cBa3u. 9 coBceM
He Pennrmo3Hd. XoTb HALWA UYAENCHASA OBLUMHA
B Map6ypre n opToaoKCANbHASA, HO Bharoaaps
AMHOHY Mbl CYLLECTBYET CKOpee KAK KYNbTYpHOe
coobLwecTBO (...), H KOTOPOMY A OAHO3HAYHO
NPUHOANEHY, BHE BCAKOrO COMHeHus.”

NGRS SN US

m
o
9
15
(7]
©
»
=
73
Q
3
>
]
Py
5]
Q
o
3
®
o
g

[ocnowa MNMeB3Hep u ee ceMba 6biNK B UMCNE NEPBbIX
HOHTUHIeHTHbIX 6eeHLeB, KoTopble B 1992 roay
npuexanu B okpyr Mapbypr-BuaeHkong:

,Y MeHda caMom He BbINO HUKAKOro cTpaxa. MHe
6bINO UHTEPECHO, KOHEYHO, A MEePEHMNBAND, HAK
BCe CNOMUTCA. Ho Mbl 6bINK COBEPLUEHHO TOYHO
HacTpoeHbl Ha nepeesa. (...) Toraa Mbl noexanu
B MONHYI0 HEU3BECTHOCTb, TOK HAK He
PACNONArany HUKAKOW MHPOPMALMEN N AO HAC
HUKTO [M3 HawwMx Apy3ein] He Nnepeesran, YTobbI
NOCNYHUTb HOM NPUMEpPOM.”

CeropHsa oHa pa6oTtaet UT-cneunanmctom, a
cBO60AHOE BpeMs MOCBALLAEeT OPraHn3aumm
KYNbTYPHbIX MEPOMPUATUN B OBLLMHE.

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.

63


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64

SCHACHBRETT

Schach genoss in der Sowjetunion
groBe Popularitdt. Auf diesem Brett
spornen Fotos von Schach-Weltmeis-
tern die Spielerinnen und Spieler zu
Hoéchstleistungen an. Polina Pevuzners
Vater kaufte es in den 1970 er Jahren.
Heute bevorzugt sie ein anderes Brett,
wenn sie mit ihrer Gber 90-jahrigen
Mutter, Ninel Levandouska, spielt.
Das Erbstiick hdlt sie jedoch in Ehren,
da es sie an ihr Familienleben in der
Sowjetunion und den sowjetischen
Schachweltmeister Garri Kimowitsch
Kasparow erinnert.

LHWAXMATHAA NOCHA

LLlaxmMaTbl 6bINU O4EHb MOMYNAPHbBIM
x066u B CoBeTckoM Cotoze. DoTorpadum
M3BECTHbIX FPOCCMeNCTEPOB
BAOXHOBNANMN Urpokos. OTew MonuHbl
lMeB3HEp KYNUN 3Ty WAXMATHYIO AOCHY B
70-x rr. Tenepb OHa MepeLuna rocrnome
MeB3Hep no HacnepcTBy. HoHeuHo,
CeroaHs OHA MPEANOYNTAET UrPATb

co ceoen 90-netHen mamon HuHenb
NeBaHpOBCHOM HA Apyron pocKe. Ho
CTApYo AO CUX MOP XPAHUT KAK NAMATb
06 uctopuu ceoen cembm B CCCP

1 O COBETCHOM waxmatucTe Fappu
Humoeunuye Hacnapose.

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fotos © Heike Luu

ANSTECKER

Die Buttons des Clubs der Hobby- Liedermacher
stammen aus den Jahren 1982 und 1983. Damals
trafen sich Musikerinnen und Musiker aus der ganzen
Sowjetunion und musizierten zusammen. In Deutsch-
land fuhrt Polina Peuzner ihre Leidenschaft weiter
und ladt russisch-sprachige Kinstlerinnen und
Kunstler nach Marburg ein. Sie organisiert Konzerte
far das Kulturprogramm der jidischen Gemeinde.

3HAYKMN

3HAYHM KNy6a nobUTENLCHOMN NecHM y MonuHbl
MeB3Hep aaTupoBaHbl 1982 1 1983 rr. Toraa 6apabi
cbe3manuch co scero Coeetckoro Cotosd, 4Tobbl
nonetb BMecTe. CTpacTb K My3bike rocnoxa MNessHep
He yTepana u nocne nepeesna B lepmanHuio: B Mapbypr
OHO MPUrNALWAET PYCCHUX MYy3bIKOHTOB U CEFOAHA OHA
OPraHU3yeT KOHLEepPTbl ANS KYNbTYPHOW MPOrpaMMBI
€BPEenNCHOMN OBLUMHDI.

- am 13.02.2026, 20:05:30.

65


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66

Ninel

* 1929

MYKOLAJIW

heute Ukraine

Levandouska

Gerade einmal zehn Jahre alt war Ninel Levan-
douska, als der Zweite Weltkrieg ausbrach und
ihre Familie zur Flucht zwang. Ihr Weg flhrte sie
von Odessa quer durch die Ukraine bis an den
Ural und von dort in ein kleines tatarisches Dorf,
in dem sie trotz Krankheiten und Kdlte zwei
Jahre ausharren musste. Ab 1943 lebte sie im
ukrainischen Charkiw, absolvierte ein Chemie-
Studium und arbeitete im Labor eines Traktoren-
werkes. Zusammen mit ihrer Tochter Polina
Pevuzner und ihrer ganzen Familie wanderte Ninel
Levandouska 1992 nach Deutschland aus. Sie
glaubt nicht an Gott und betont, dass es vor allem
darauf ankommt, ein guter Mensch zu sein:

»lch bin Atheistin. (...) Gott sei

Dank gibt es gute Leute — mit

Religion oder ohne Religion. Ich
bin ohne Religion. Aber ich denke, ich bin nicht
der schlechteste Mensch. Ich schdtze und
verstehe alle Menschen, das reicht mir schon.”

nnnnnnn

HuHenb NeBAHAOBCKA

*1929 B Hukonaese (YrpaunHa)

ManeHbko HuHenb NeBaHpoOBCHOM epBa
MCMONHUNOCH AECATb NeT, Korpaa Hayanack Bropas
MUPOBASA BOMHA U €e CeMbe MPULLNOCH 6eXaThb.

Ee nyTtb neman Opeccbl Yepes Bcto YRpanHy Ha
Ypan B MONEHbKYIO TATAPCKYIO AEPEBHIO, FAE e
NMPULINOCH ¥UTb ABA FOAJ, HECMOTPS HA XONOA U
6onesnun. C 1943 ropa oHA MUNA B YHPANHCHKOM
ropoae XapbKOBe, rAe U3Y4Yana XMMUIo U paboTana
B NABOPATOPUM HO TPAKTOPHOM 3aBoae. BmecTe co
cBoemn poyepsbto MonvHowm MNMeB3Hep u Bcen ceMben
oHa nepeexana B lepmanuio B 1992 roay. OHa He
BepuT B Bora n nopuepKMBaeT, YTO caMoe rnaBHoe -
BbITb XOPOLUMM YENOBEKOM:

,9 ateucr. (...) Cnaea Bory, ecTb xopoLuve noau,
KOK Bepylolme, TAK U HeBepylolue.

A HeBepytowas. Ho a aymato, 4To 9 He CaMbIn
MNOXon YenosBeK. H YyBAMHKAI U MOHUMAIO BCEX,

M MHE 3TOro AOCTATOYHO.”

- am 13.02.2026,


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foto ® Ninel Levandouska (privat)

SAMMLUNG VON STREICH-
HOLZSCHACHTELN

lhr gesamtes Arbeitsleben war Ninel
Levandouska als Ingenieurin in einer
Traktorenfabrik tatig. Zum 60. Firmen-
jubildum erhielt sie ein besonderes
Geschenk: Eine Sammlung von Streich-
holzschachteln mit Abbildungen der
dort produzierten Traktoren-Modelle.
Sie erinnern sie an ihr letztes Jahr in der
Sowjetunion.

HONNEKUNA CNMMNYEYHbIX
HOPOBHKOB

HuHenb NeBAHAOBCKASA BCIO MU3Hb
NPOpPABOTANA UHIEHEPOM HA TPAKTOPHOM
3asoae. H 60-neTtuio 3aeona Bce
COTPYAHWKM MONYYMUNU CMELNANbHbIN
NOAAPOK: KONNEKLMIO CMUYEYHbIX
HOPOBKOB C PUCYHKAMM BCEX MOAENnen
TPOKTOPOB, BbIMYCHAEMbIX HO 30BOAE.

3T cnmyeyHble KOPOBKU A0 CUX MOpP
HAMOMMUHAIOT €M O MOCNEAHEM roae ee
wun3Hm B Cosetckom Colose.

- am 13.02.2026, 20:05:30.

67


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68

* 1963

ST. PETERSBURG

heute Russische
Foéderation

Grigori
Bykhouski

Als Hausmeister der Synagoge ist er fur fast
alles zustdndig: Er fuhrt Reparaturen aus,
betreut die Gemeinde-Homepage und erfindet
Kinderspielzeug fur die Sonntagsschule. In
Russland arbeitete er im Wdarmekraftwerk von
Sankt Petersburg. 1997 wanderte er mit seiner
Familie nach Deutschland aus. Schubladenden-
ken lehnt er ab, auch im religidsen Bereich:

~Wenn ich das mochte, kann ich

Kippa tragen und auch fiir mein
Enkelkind habe ich eine Kippa
gekauft. Also das ist kein Problem fiir uns (...).
Ich bin sozusagen nicht praktizierender Jude.
Ich habe niemals die Frage gestellt, ob
meine Frau Jiidin oder Nicht-Jidin sein soll.“

Aus dieser kritischen Haltung heraus nahm er
auch unsere Suche nach ,judischen Objekten”
humorvoll aufs Korn:

~Schauen Sie, ich baue zum
Beispiel einen Schrank. Das ist
dann ein 100 % jlidischer Schrank,
weil er von mir gebaut wurde. Wenn es kommu-
nistische Zeiten wdren, hdtte der Schrank

eine Sichel und einen roten Stern, dann ware es
eben ein kommunistischer Schrank.*



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Fotos © Susanne Rodemeier

I~~~ V=dredlrsd il

I I I~

[puropumn BoixoBcKnm

*1963 B CaHkT-lNeTepbypre
(Poccuiickasa Qepepauns)

puropuin BbixOBCKMIN — MACTEP HA BCE PYKU,

M KOK 30BXO3 CUHAIOrM OH OTBEYAET NPAKTUYECKU
30 BCE: PEMOHTUPYET, MOAAEPHUBAET CANT OBLLUHDI
M n306peTaeT UrpyLIKM ANS BOCKPECHOWM LUKONDI.

B Poccum oH paboTan HO TENNO3NEKTPOCTAHLUN B
CaHrkr-leTepbypre, a 8 1997 ropy nepeexan

c cembeln B lepMaHuio. OH He NPU3HOET WABNOHHOrO

MbILUNEHUS HU B CBETCHKOW, HU B PENUrnmo3Hom cepax:

,HOTAA XOuy, A HOWY Kuny. 1 BHYKY CBOEeMy
Kuny Kynun. 31o He npobnemal! (...) A, Tax
CKQ3aTb, HE MPAKTUKYOLWMIA nyaen. H HUKOraa He
30A0BANCA BOMPOCOM, AONHA NN MOS HEHA BbITb
WMyAENKoW, Unu Her.”

N3-3a cBoero Kputuuyeckoro HacTpoda Npuropun
06pATUN U HALUM NMOUCKU «UYAEUCKUX OBBEKTOBY
B LUYTHY:

.BoT cMoTpuTe, 5 caenan, HanpuMep, wrap. 1o
nonyyaetca Ha 100 % nynenckmi wWrad, Benb

a ero caenan. B KOMMyHUCTUYECKUE BpeMeHa Ha
3TOT WKad Npunenunu Gbi cepn 1 MONOT, U TOrAd
3TO 6bIN 6bl KOMMYHUCTUYECKUN WKAD."

- am 13.02.2026, 20:05:30.

69


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70

Foto ® Joanna Czajka

WANDUHR MIT
HEBRAISCHEN ZAHLEN

Auf dieser Uhr scheint die Zeit riickwdrts zu laufen.
Auch sie hat Grigori Bykhouski selbst gebaut.
Anstelle von Ziffern zeigt sie hebrdische Buchstaben,
denn in der jidischen Tradition steht jeder Buch-
stabe auch fur eine Zahl. So ist X (Aleph) der erste
Buchstabe im Alphabet, gleichbedeutend mit der
Zahl 1. Ein weiteres Charakteristikum des
Hebraischen liegt darin, dass es von rechts nach
links gelesen wird — aus diesem Grund 1duft auch

die Uhr gegen den Uhrzeigersinn.

HACTEHHbIE YACDHI
C EBPENCKUMU LNDPAMMU

Ha aTx yacax BpeMs, KameTcs, TeyeT BCNATb.
puropun BoixoBckun caenan nx cam. Bmecto undp

HO HUX U306PArHKeEHbl BYKBbI UBPUTA, MOCHONbKY

B €BPEVCKOWN TPAAULIMKN KAKAAS BYKBA TAKKE
obo3Hauaet uncno. Takum obpaszom, N (aned) - ato
nepsasa 6ykea anpasmTta, cCMHOHUM unpsl 1. Ewe opHon
OCOBEHHOCTbIO UBPUTA ABNAETCSA TO, YTO OH YMUTAEeTCH
CNpaBA HANEBO - MO 3TOW MPUUYNHE YAChl TAOKKE UAYT
NPOTMB YACOBOW CTPENKW.

- am 13.02.2026, 20:


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JUDISCHE ZEITSCHALTUHR

In seiner Werkstatt wird Grigori Bykhouski gerne kreatiu. So baute er
beispielsweise eine Zeitschaltuhr nach einer Idee von Andrej Volkov, einem
Freund der judischen Gemeinde. Liebeuoll nennt er sie den ,uollelektronischen
Juden®. Zu Beginn des Shabbat brennen an ihr zwei elektrische Kerzen.
AuBerdem zeigt sie das aktuelle Datum nach jiidischem Kalender sowie eine
GruBbotschaft an jidischen, christlichen oder muslimischen Feiertagen an.

EBPEMCHOE YACOBOE PENE

B cBoen mactepckom Mpuropuin BbixoBCKMIN AaeT BONIO CBOEMY TBOPYECTBY.

Hanpumep, oH nocTpoun pene ¢ YHaCOBbIM MEXAHM3MOM HA OCHOBe upen AHppes

Bonkoea, aApyra eepenckon obwnHbl. OH NACKOBO HA3bIBAET pene ,MONHOCTbIO

3NeKTPOHHbIN eBpen”. Horaa HacTynaet Bpema LLla66aTta, pene BKNoyaeT ABe Foto © Jonas Carstens-Juretzka
aneKTpuyeckune ceeun. OH TaKKE OTOBPAKAET TEKYLLYIO AATY NO €BPENCKOMY

KAaNeHAApio U MO3APABNEHUE C EBPENCHUMU, XPUCTUAHCKUMWU UNU MYCYNbMAHCKUMM

NPA3AHUKAMMN.

- am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G

71


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72

* 1948

KIEW

heutige Ukraine

Bella
lzmaylova

Als dritte Vorsitzende der Gemeinde reprdsentiert
Bella Izmaylova die vielen russisch-sprachigen
Mitglieder und kiimmert sich zusammen mit ande-
ren Gemeindemitgliedern um Altere oder Kranke
und organisiert Gesprdchsrunden.

~Seitdem ich in der Gemeinde bin,

wollte ich immer helfen und etwas

fiir unsere Leute machen. Weil ich
verstehe, wie schwer das Leben ohne Sprache,
ohne Bekannte ist — und in der Gemeinde gibt es
Leute, die keine Verwandten haben. Das ist sehr,
sehr schwer. Und ich méchte helfen. Was ich
machen konnte, habe ich gemacht.

Zum Beispiel zum Arzt begleiten, libersetzen —
trotz meines schlechten Deutsch — Biicher in der
Bibliothek finden, bei der Buchauswahl beraten,
gemeinsam an einem Konzert teilnehmen, an Fei-

ertagen kochen, servieren, alles vorbereiten in
der Synagoge (...). Und jetzt telefoniere ich

z. B. mit unseren Leuten, weil sie allein zuhause
bleiben miissen. Ich spreche ein bisschen mit
ihnen, erzdhle ein bisschen.”

Bevor Bella Izmaylova 1999 mit ihrer Familie
nach Marburg kam, arbeitete sie in der Ukraine

in einer Buchhandlung. Da es schwierig war, in
Deutschland ohne Sprachkenntnisse zu arbeiten,
wdhlte Frau Izmaylova einen Job, der ihr gefiel —
in einer Buchbinderei.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Benna Namannosa

*1948 rop B Huese (YrpauHa)

Hak Tpetuin npepcenatens obwmHbl, Benna
M3mMannoBa npeacTaBnsieT MHOrOYUCNEHHbIX
PYCCHOA3bIYHBIX YNEHOB OBLLUHbI U BMECTe C APYIrUMU
UNEeHAMU OBLLUUHbBI YXAHUBAET 30 NPecTapenbiMu n

60l'\beIMM, opraHn3yet AMCKYCCMOHHbIE rpynnbl.

,C Tex nop KAK 9 Y4acTBYIO B HU3HM OBLLMHDI,

MHe BCeraa XoTenocb NoMoYb U CAENATb

YTO-TO ANS HALUMX NIOAEN, MOTOMY YTO S 3HAIO, KAK
TPYAHO 6e3 A3bIKA U 6e3 3HOKOMbIX. A B 06w MHE
€CTb NI0AK, Y KOTOPbIX 3A€Cb HET POACTBEHHUHKOB.
3710 oueHb cnoxHo! U g xouy NnoMoUb 3TUM NOASM.

Yrto a Morna caenatb, 9 CAENANA.

Foto © Susanne Rodemeier

Hanpumep, noxop 3a NOKYNKAMK, NOXOA K BpAYY,
nepeson — HECMOTPS HA MO NMNOXON HEMELIKUI

— MOMWCK KHUT B BUBNMOTEKE, KOHCYNLTALMK

no BbIBOPY KHWUI, COBMECTHOE MOCELLEHNE
HOHLLepTa, MPUroTOBNEHME NPA3AHNYHBIX 06ef0B,
CEepBMPOBKA, MOAFOTOBKA BCEro B CUHArore.

(...) Ceituac, HanpuMep, n3-3a HopoHbl 9 yacTo
3BOHIO HALIMM NIOAAM, MOTOMY YTO UM NPUXOAUTCSA
OCTABATbLCS AOMA B MONHOM oaMHoYecTBe. H
HEMHOIrO PA3roBAPMBAIO C HUMU U PACCKA3bIBAIO

MM 4YTO-TO HOBOE",

Do Toro, Kak Benna Mamannoea BMecTe ¢ ceMben
npuexana B Mapbypr B 1999 roay, oHa paboTtana B
HHUMHOM MarasuHe B YKpauHe. [ocKonbKry paboTaTb
B lepMaHny 6e3 3HAHMA A3bIKA BbINO CNOMHO,

r-wa N3mannosa Bbibpana paboTy no aywe — B

nepenneTHOM MACTepPCHOWN.

73

e - am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

KUCHENMESSER

In den Wirren des Zweiten Weltkriegs verlor die Familie
von Bella Izmaylovas Mutter ihren gesamten Besitz:

,Meine Mutter hat mir erzdhlt, wie sie

aus Kiew evakuiert wurden. Der Betrieb,

in dem sie arbeitete, hat einen Zug gestelit
far die Leute. Aber man hat ihnen nicht friih genug
Bescheid gesagt. Eine Frau kam und sagte zu meiner
Mutter: ,Anja, Anja, Anja, es kommt ein Zug!
Schnell schnell schnell! Nimm deine Sache und
komm zu diesem Zug!*

Meine Mutter (...) wusste nicht, was sie einpacken
sollte und wollte ihren Mann fragen. Sie stellte zwei
oder drei leere Koffer auf den Boden und lief zu
seinem Arbeitsplatz. In der Zwischenzeit kam ihre
Schwester, nahm diese leeren Koffer und lief zum Zug.
Mama kam zurtick und die Nachbarin sagte:

.Anja, deine Schwester ist schon im Zug und deine
Sachen sind auch da. Du musst gehen!’ Sie nahm
meine Schwester und rannte zum Zug. Sie kamen in
eine andere Stadt ohne irgendetwas zu besitzen. Das
war schrecklich. Als sie in unsere Wohnung zuriick-
kamen, wohnte dort eine andere Familie und auch
unsere Sachen waren weg.*

Nach dem Krieg lernten sich Bella Izmaylovas Eltern

kennen. Ihr Vater brachte ein Set von Kiichenmessern

als einziges Erbe in die Ehe ein. Es gehorte friiher

seiner Mutter; diese vererbte es an ihre Tochter, die

es an ihren Bruder, also Bella Izmaylovas Vater, wei- Foto ® Heike Luu
tergab. Bis heute sind die Messer Kiichenutensil und

Erinnerungsstick in einem. Aber die Geschichte des

Sets ist noch nicht zu Ende: Zwei der Messer schenkte

Bella Izmaylova ihren eigenen Téchtern.

- am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

KYXOHHbIN HOMX

Cembga Bennbl U3mainoeom notepana Bce cBoe
MMYLLECTBO BO BPEMSA BOWMHbI:

“MaMa paccHa3biBaNa MHe, KOK UX
aBaKyuposanu n3 Kuesa. ®abpuka, Ha
HOTOpOW OHa paboTana, NpeaocTaBMNa
noesn AN COTPYAHUKOB. Ho oHU He
6bInn NPpoMH$OPMUPOBAHDBI 3apaHee. [MoToM KTo-
TO npuvwen u ckasan: ,AHg, AHA, AHg, noe3n naper!
BeicTpee, 6bicTpee! Bo3bMu cBOUM BEWwmM 1 nam K
aTomy noeapy!’

MaTb He 3HANQ, YTO B3ATb, U XOTENd CMpPOCUTb Y MYQ.

OHa NOCTABUNG HECKONBKO NYCTbIX Y4€MOACHOB
Ha Mon 1 nobemana K HeMy Ha pa6oTy. B aTo Bpems
NMPU1LLING ee CecTpa, B3ANd YEMOAAHbI U MOBEKANA K

noeaay. Horaa MaTb BEPHYNACh, COCEAKA CKA3ANA eit:

“AHs1, TBOSI CECTPA \KE B NOE3AE, U TBOU BELUN TOXKE
Tam! Tebe nopa natn®.

MoTom MaMa B3ANna Molo cecTpy U No6emana K
noesay. TAK OHU NpUEexanu B APYron ropoa ¢
nycTbiMU YeMoAaHAaMU. DTO Bbino yacHo. A Koraa
OHUW BEPHYNUCH B HALY KBAPTUPY, TAM YHe HUNA
APpYras ceMbs, M BCE HALIW BeLLM UCUYe3Nn®.

“Poputenn Bennbl U3mannoeon no3HaKoMUNUCH
nocne BovHbl. Ha6op KYXOHHbIX HOXEN Bbin
€ANHCTBEHHbIM HACNEACTBOM Yy ee oTud. JTOoT
HaBOp MPMHAANEKAN €r0 MATEPU, OHA 3aBEeLLana
ero cBOeu AOYEpPU, KOTOPAs B CBOIO OYepenb
nepeaana ero ceoemy 6pary, T.e. otuy Bennbl
M3mannoson. lNo cent peHb 3TU HOMM ABNAIOTCA
HOK KYXOHHOW YTBAPbIO, TOK U BOCMOMUHOHUEM.
Ho uctopua atoro Habopa elle He 30KOHYEHQ:
Benna U3smannosa yie nopapmna ABA HOHA CBOMM
COBCTBEHHbBIM AOYEPAM.

Il - am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

* 1940

ST. PETERSBURG

heute Russische
Foderation

Boris
Wendel

Als Boris Wendel 1996 mit seiner Familie nach
Deutschland kam, begann fir ihn eine Zeit des
Lernens: Uber das Judentum, die Stadt Marburg
und Uber seine eigene Familiengeschichte.
Wadhrend er friher seinen Alltag nicht religios
gestaltete, besuchte er in Marburg wéchent-
lich den Religionsunterricht. Er engagierte sich
auch anderweitig fur die Gemeinde: Obwohl ihm
die deutsche Sprache Schwierigkeiten berei-
tete, recherchierte er Wissenswertes tUber die
Geschichte der Stadt. Alles begann mit dem
Besuch von Familienmitgliedern:

»Einst kam der Neffe meiner Frau
mit seiner Frau aus Israel. Ich
nahm sie mit auf einen Spazier-

gang durch Marburg und zeigte ihnen die Stadt.

Damals habe ich gemerkt, dass ich nur schone
Orte zeigen, aber nichts dazu erzdhlen kann.
Das hat mich gestort. Deswegen begann ich,
mich fiir die Geschichte Marburgs zu interes-
sieren. (...) Eines Tages, als ich durch die Stadt

ging, bemerkte ich kleine blaue Schilder an den
Hdausern. Leider konnte ich das, was auf diesen
Schildern stand, nicht sofort libersetzten. Des-
halb habe ich zuerst alles auf Deutsch abge-
schrieben und danach zu Hause ins Russische
tibersetzt. (...) Danach habe ich in der Touristen-
information ein Kinderbuch liber Marburg gefun-
den. Da gab es Bilder und kurze, einfache Texte.
(...) So habe ich mit der Zeit viel Material gesam-
melt und bin auf die Idee gekommen, eine Fiih-
rung durch Marburg fir die Gemeindemitglieder
zu organisieren. Einmal im Monat, sonntags, sind
wir alle zusammen durch Marburg gelaufen.*

Kinder aus der Gemeinde schdtzen seinen
Schachkurs, den er wahrend der Corona-Pande-
mie online durchfihrt.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foto ® Susanne Rodemeier

Bopuc Benpenob

*1940 rop B Cankt-leTtepbypre
(Poccuickasa Qepepauma)

Koraa Bopuc BeHpenbc npuexan B FepmaHuio

co ceoem ceMber B 1996 roay, Ang HEro HaAYANOChHb
BpeMsa No3HAHWA: nyaansma, ropoada Mapbypra

n uctopum cesoer ceMbu. Ecnu paHbLue oH Ben
HEepPenurno3Ho CBOIO HU3Hb, To B Mapbypre oH cTan
XOAMTb HA eXeHeAeNbHble 3AHATUSA MO PENUTUN.

OH y4OCTBOBAN B HM3HM OBLLECTBA U APYFUMHU
CnocobaMm: XOTa HEMELIKUN A3bIK AOBANCSH eMy

C TPYAOM, OH UCCNEAOBAN MHTEPECHbIE GAKTbI U3
uctopum ropoad. Bce Hauyanock ¢ nocelueHus

POACTBEHHUHOB:

"OAHOHAbI MNEMAHHUK MOEW HeHbI npuexan

13 N3pamna co ceoemn xeHon. d noBen nx Ha
nporynky no Map6ypry 1 noKasan UM ropoa.
Toraa g NOHAN, YTO MOMY TONbHO MOKA3ATb UM
KPACKBbIE MECTJ, HO HE MOTY HUYEro O HUX
paccKasaTtb. OTo MeHsa becnokouno. [oaTomy g
HaYan MHTepecoBaTbcsa nctopuen Mapbypra. (...)
OpHAMAbI, r'ynas no ropoay, 4 3aMeTUn Ha AOMAX
ManeHbKue cuHme Tabnuuku. K comanenuio, a

He CMOT Cpa3y NepeBecTH TO, YTO BbINO HA HUX
HanucaHo. [o3ToMy A CHOYANA CKOMNMPOBAN BECb
TEHKCT HO HEMELIKOM A3blKe, d 3aTeM AOMA Nepesen
ero Ha pycckui. (...) 3aTeM B TypucTUYEeCKOM
WHPOPMALIMOHHOM LIEeHTPE 9 HALEN AETCHYI0
KHUry o Map6ypre. TaM 6bIN0 MHOrO KAPTUHOK 1
HECHONbKO NPOCTbIX TEHCTOB. (...) Co BpeMeHeM a
CcoBpan MHOrO MATEPUANA M PeLMn OPraHU30BATb
SKCKYPCUIO ANSI YNEHOB Hallen obLwmHbIL. Pas

B MecslLl, MO BOCKPECEHbSAM, 1 OPraHM30BbIBAN
3KCKypcuio no Mapbypry*“.

DeTy B 06LMHE NIOBAT LWAXMATHBIN KYPC, KOTOPbIN
BepeT Bopuc BeHpenb. Bo BpeMa nokpayHa Kypc

NPOXOAMN B PEHMME OHNANH.

Il - am 13.02.2026, 20:05:30.

77


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Ahnen-
forschung

von Boris Wendel



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

GROSSVATER
SALMAN LEIB

VATER CHATZKEL VATER SALMAN VATER ISRAEL VATER JAKOBSON

ecccccccce

. . .
. . .
. . .
. . .
. . .
. . .
. . .
. . .
. . .
. o

o

.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
o

©00c00c0cccccce eec0ccccccccce ©ec0ccccccccccccs
. .

CHAIM
SCHALIT
1852 - 1928

MUSSIJA-MAJRIM GROSSMUTTER
SCHALIT KOLODKIN
1859 - 1942

GROSSVATER MEJER
KOLODKIN SAJENZ
1835 -2

CHOSE-
SCHUMULZIPA

ececcccccccccccne

0000000000000 00000000000000 0 ®000000000000000000000e
. .

XX

3
.
.
.
.
.
.
.
.
.
o

0000000000 0000

JAKOW
SCHALIT
?-1920

BORUCH-ESSEL
SCHALIT
1886 - 1918

BLUMA SCHALIT HANNA
GEB. KOLODKIN KOLODKIN
?=-1912

.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.

)
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.

©00000000000000000000000000000000000000000000000000

©ccccccccccccccce

®00000000000000e

PERL GLUSCHANOK
GEB. SCHALIT
1892 - 1967

SEEW-WOLF
GLUSCHANOK

MURDOCH
WENDEL

SARA
LIFSCHE
GEB. SAJENZ

eecc0cccccccoe

®0000000000000000000000000

.
.
.
.
.

ceccccel
ccccccccccssscccccccccce

©000000000000000000000000000000000000000000000000000000000

©eccecescscssccccccoe

IRINA BORIS BLUMA-BERTA

GLUSCHANOK GLUSCHANOK GLUSCHANOK
GEB. SCHALIT
1912 -

WLADIMIR
WENDEL

INlustration © Sabrina Fritz 79

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80

DOKUMENTE AUS
DER FAMILIENGESCHICHTE

Lange Zeit wusste Boris Wendel nicht sehr viel Gber
die Geschichte seiner Familie. Das dnderte sich, als ein
Cousin ihm Dokumente tbergab, die den Krieg Uber-
dauert hatten. So begab er sich auf Spurensuche in
der Vergangenheit und rekonstruierte die
Lebenswege seiner Vorfahren.

Dabei entdeckte er etwas Unerwartetes: Bisher
hatte er geglaubt, Perl und Seew-Wolf Gluschanok
seien seine leiblichen GroBeltern. Nun erfuhr er,
dass sie seine Mutter Bluma-Berta adoptiert hatten.
Blumas Mutter war bei der Geburt verstorben. Blumas
Vater fiel wenig spater im Krieg. Das Mddchen
wuchs in der Familie von Boris Wendels Tante auf.

Der neue Verwandtschaftszweig flhrte Boris
Wendel in eine Familie ein, die in St. Petersburg
besondere Privilegien genoss, weil sein UrgroB-
vater, Meier Saienz, im zaristischen Russland
Kantonist war.

Er spielte Horn im Korps des finnischen Leib-
garde-Regiments von Zar Alexander lll. Zu Kanto-
nisten zdhlten unter anderem Kinder von Beuodl-
kerungsgruppen, die geringes Ansehen genossen
oder gar als Staatsfeinde galten. Sie wurden fur 25
Jahre in den Militardienst aufgenommen und auf
Staatskosten ausgebildet. Judische Familien sa-
hen darin einen Uersuch, ihre Kinder der Religion
zu entfremden.

Kantonisten hatten jedoch das Privileg, eine
Anerkennung als Burger zu erhalten. Judische
Kantonisten, ihre Ehefrauen und Kinder durften
ihren Wohnsitz frei wahlen. So kam es, dass sich
Herrn Wendels Familie dauerhaft in der Stadt
Schlusselburg vor den Toren von Sankt Petersburg
niederlassen durfte, obwohl sie Juden waren.

- am 13.02.2026,

nnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAOHKYMEHTblI N3 NCTOPUN CEMbW CaiteHu, 6bin KAHTOHUCTOM B LAPCKol Poccuu.
e OH Mrpan Ha poMHKe B KOpMyce Nen6-reapanm
Donroe Bpema Bopuc BeHaenb Mano 4Tto 3Han o6 ®uHnanackoro nonka uapsa Anexkcaxapa lll. K
nctopun ceoen cembu. Bce namennnoco, Koraa HAOHTOHUCTAM OTHOCUNMUCbH AETU TEX FPYMn HACEeNeHUs,
NBOIOPOAHBIV BPAT Mepeaan eMy AOKYMEHTDI, KOTOpPbIe BbINY HU3KOIO NMPOUCXOHAEHUSA NN
COXPOHMBLUMECH NOCNe BOMHbI. [103TOMY OH OoTNpaBuncs AO¥E CYNTANUCH BPArAMU FOCYAAPCTBA. DTU AETU
HA MOWUCKWU CBOErO MPOLINOro U BOCCTAHOBUN UCTOPUIO NPUHUMANUCb HA BOEHHYIO CNYKBY Ha 25 neT n
HU3HU CBOUX NPEAHOB. nony4yanu ob6pasoBaHMe 30 FOCYAAPCTBEHHbIN CYET.
B npouecce oH 06HAPYHMN HEYTO HEOHUAAHHOE: EBpencKMe ceMbu pACLIEHMUNM 3TO KAK MOMbITKY
AO CUX Mop OH cumnTan, uyto Mepn n Cus-Bonbd CAENATb PENUTUIO YYKAOWN AN CBOUX AETEN.
InywaHoK 6binn ero 6MONOrMYEeCKUMU AeAYLIKON 1
6a6ylWwHon. Tenepb OH Y3HAN, YTO OHWU YCbIHOBUNU €ro EBpencKne KOHTOHUCTDI, UX ¥EHbI U AeTU BbinKn B
matb Bniomy-Bepty. MaTtb BnioMbl yMepna npu poaax. BbIGOpE MECTA MUTENbCTBA. TAKMM OB6PA30OM, CEMbE

Oreu BnioMbl ymep Ha BoviHe. AeBOYHA BbIPOCNA B rocnoanHa BeHpens 6bino paspeLleHo nocenntbesa

cembe Tetn Bopuca BeHpens. HO NMOCTOSIHHOE MECTO MUTENbCTBA B ropoae
LLinuccenbbypr y CaHkT-lNeTepbypra, HECMOTPSA HA

Hosoe poacTtBo BBeno Bopuca BeHpensa B ceMbio, TO, YTO OHU 6bINU €BPEAMU.

KOTOpPAs MONb3OBANACH OCO6bIMU MPUBUNErUAMU B

CaHkr-leTepbypre, nockonbry ero npaaean, Maviep

81

e - am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Wege
INS
Judentum

EINE WEITREICHENDE
ENTSCHEIDUNG: DER UBER-
TRITT INS JUDENTUM

Bereits die Tora erzdhlt von Menschen, die sich
aus eigenem Antrieb dem israelitischen Uolk
anschlossen. So sprach Ruth zu ihrer israeliti-
schen Schwiegermutter:

~Denn wohin du gehen wirst, dahin will auch
ich gehen, und wo du bleiben wirst, da will
auch ich bleiben. Dein Uolk ist mein Volk und
dein Gott ist mein Gott.” (Ruth 1, 16-19)

Doch viele judische Gelehrte bezweifelten die
Bestdndigkeit einer Konversion und lehnten
deshalb Ubertritte ab. Der Ubertritt vom Chris-
tentum zum Judentum konnte bis in die Neuzeit
sogar lebensgefdhrlich sein, denn die Kirche
strafte Konvertitinnen und Konvertiten fir den
Abfall vom christlichen Glauben und die
judischen Gemeinden fur angebliche Missionie-
rung. Trotzdem konvertierten immer wieder
Einzelne zum Judentum.

I I I~ = A

Foto © Susanne Rodemeier

VIELFALTIGE ZUGANGE

Wege ins Judentum verlaufen heute vielfdltig.
Mochte jemand in eine orthodoxe Gruppe
eintreten, folgt er oder sie einer strengeren
Auslegung des Religionsgesetzes als es in libe-
ralen Stromungen des Judentums der Fall ist.
Man verpflichtet sich zur Einhaltung aller
Gebote und wird detailliert zu den religidsen
Praktiken des Alltags gepriift.

Generell gehoren zur Konversion ein
Gesprdch mit dem Bet Din (Religionsgericht),
das Untertauchen in der Mikwe (Tauchbad) und
fGr Mdnner auch die Beschneidung.

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

ANKOMMEN IM JUDENTUM

der Gemeinde ist wichtig. Die Entscheidung

fur den Ubertritt ist der Beginn eines ldngeren
Prozesses, der von einer Rabbinerin oder einem
Rabbiner begleitet wird. Dazu gehoért auch, min-
destens ein Jahr in einer Gemeinde zu leben,
sich mit den Feiertagen, Ritualen und Geboten zu
beschdftigen und aus religidosen Schriften und
der judischen Geschichte zu lernen.

Gerade in Deutschland kann der Ubertritt ins
Judentum im privaten Umfeld auch Unverstand-
nis oder Sorgen vor Anfeindungen hervorrufen.
Zudem muss ein Paar oder eine Familie ausloten,

welche Traditionen sie in den Alltag integrieren
und welche nicht.

Die ausgestellten Gegenstdnde von Thorsten
Schmermund und Max Bar erinnern an den
Prozess des Ubertritts. Tallit und Kippa von
Monika Bunk stehen in Bezug zu der von ihr
gewdhlten theologischen Richtung.

Thorsten
Schmermund

Monika
Bunk

»lch habe relativ lange damit gewartet. Man-
che machen das, weil sie heiraten wollen oder
Kinder kriegen. Fiir mich musste die Entscheidung
durchaus aus voller Uberzeugung sein. Dabei war
fir mich naturlich auch die Frage der Verantwor-
tung wichtig, die ich fiir Kinder iibernehmen muss,
falls ich noch welche bekomme. Ich war ja noch
jung genug, um Kinder zu bekommen. Ich musste
bedenken, dass die Kinder qua Tradition Juden
sind. Und dann musst du natiirlich auch dahinter-
stehen, sie entsprechend zu erziehen. Also das
war so mein Gefiihl. Und deswegen habe ich mir
damals eher ldnger Zeit gelassen.*

Max Bar

»Als ich das erste Mal hier in Marburg war,
hatte ich sofort das Gefiihl: ,Hier gehore ich hin.
Dieser Weg ist richtig.‘ Ich war ein bisschen
geflasht und wollte keine tGiberstiirzte Entschei-
dung treffen. Da dachte ich: ,Ok. Warte erst noch
mal ein bisschen. Vielleicht ist das einfach nur
irgendwie so ein spontanes Gefiihl.' Ich habe mir
also noch Zeit gelassen, aber dann festgestelit:
,Nein, das will ich immer noch. Das ist immer noch
richtig.’ Und in Marburg fiihle ich mich —im Ver-
gleich zu allen anderen Gemeinden, die ich bisher
kennengelernt habe — wegen der angenehmen
Atmosphadre richtig wohl! Das ist mein Zuhause.*

»,Das ist ndmlich das Spannende, denn Sie haben dann immer wie-
der innerhalb der Familie (...) Diskussionen. Man muss sich iiberein-
kommen. Wie soll denn das funktionieren? Denn Judentum ist ja nicht
nur Glaube und Religion. Judentum ist ja eine komplette Lebensweise.
Da muss man sich iibereinkommen. Wenn man sagt: ,Wie machen wir
es denn? Mit Kaschrut, mit den Koscher-Gesetzen. Wie machen wir es
mit dem Ruhetag. Was machen wir am Samstag? Was machen wir nicht
am Samstag? 'All solche Sachen miissen dann natiirlich in der Familie
gekldrt werden. Wobei ich aber dreist behaupten wiirde: Das muss
auch eine judische Familie kldren. Also wenn beide Ehepartner judisch
sind. Denn das Judentum ist auch nicht einheitlich.*

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

83



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

(Rut 1,16-19)

,Hyna Tbl nonpewsb, Tyaa 1 9 nonay,

N rae Tbl ByAellb MUTb, TOM U 9 BYAY HUT;
TBOW HAPOA 6yAeT MOMM HOPOAOM,

n teon Bor bynet monm Borom.”

[yT¥ B ypamsm

NMEPEXOA B UYARN3M

B Tope ye ynoMuHaoTCa NoAun, KOTopble
npucoeaMHUNUChb K Hapopy Mspaunsa no
cobcTBeHHoM Bone. Tak Pyédb ckasana ceoem

CBEKPOBU-U3PAUNBTAHKE:

~Hyaa Tbl nonaelb, TYyAa 1 9 NONAY, M rAe Tbl
6yneLlb MUTb, TAM U 9 Byay HUTb; TBOM HAPOA,
6yAeT MOUM HAPOAOM, U TBOM Bor ByaeT Monm
Borom.” (Rut 1, 16-19)

OAHAHO MHOrMe eBpeiCKME YYeHble COMHEBANNUCH

B HEU3MEHHOCTU rurpad 1 FIOQTOM\] oTeepranu

ero. [epexoa U3 XPUCTUAHCTBA B MYAAU3M MOT
6bITb onaceH aongd M3HU BNNOTb A0 HALWNX AHepI,
NMOCKONbKY LePHOBb HOKA3bIBANG HOBOOBPALLEHHbIX
30 OTCTYMHUYECTBO U HAOKA3bIBANG €BPENCHUE
OBLMHBI 30 AKOBbI MUCCUOHEPCHYIO AEATENBHOCTb.
TeM He MeHee, HEHOTOpble XPUCTUAHE 06PALLANNCH
B UYAAU3M.

PA3HbLIE NYTH

MyTv K MyAaU3MY CEroaHa MHOMOUUCNEHHbI U
PA3HOO6PA3HbI. Te, KTO MenaeT NPUCOeANHUTLCS

K OPTOAOKCANbHOM rpymnne, CneayioT 6onee

CTPOrow UHTEPNPETALMUM PENUIMO3HOIO 30KOHQ,
4yeM B NUGepPAnbHbIX TEYEHUaX yaanamad. Yenosek
06da3yeTca cnenoBaTh BCeM. B ocHoBHOM,

ruiop BKNoYaeT B ceba beceny c 6eT-AMHOM
(pPennrnosHbIM CynoM), NOrpyHeHne B MUKBY (BAHHY
AN MOTPYHEHUA) 1 OBPE3AHNE MYMUMH.

- am 13.02.2026,

nnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

nPMXoan B YARN3M

PenurunosHele y6emaeHNs Nnm MenaHne BCTYnuTb.

B 6paK aBNATCA HaMBoNnee pacnpoCTPAHEHHbIMN
NPUYMHAMU OBPALLEHMS B MYAAU3M. TAKIKE BAKHO
:,:4-\;-T|-:-e-‘: npu noceLeHum obwmHbl. PeweHune o

ruiope - 3To Ho4Yano Bonee ANUTENbHOMO MpoLecca,
KOTOPbI COMPOBOXAAETCA PABBMHOM. DTO BKNOYAET
NMPOMWUBAHME B OBLLMHE B TEYEHNE KOK MUHUMYM
rond, M3yyeHue NpaspHMKOB, PUTYANOB U 3aMnoBenen,
a TAKMKE M3YYEHNE PENUTNO3HBIX MUCAHUN U

€BPENCHKON NCTOPUN.

OcobeHHo B [epMaHUM Nepexon B NYAAU3M MOMET
BbI3BATb HEMOHMMAHUE NN ONAaceHunda BpG)'KAesHOCTVI
B NUYHOM OKpyHeHnn. Kpome Toro, napa unm cemba

AONHHbI BbIACHUTb, KOKWEe TPAAUUUN OHU MOTYT

MHTErpnpoBeaTb B NOBCEAHEBHYIO {U3Hb, O KOKMNEe HeT.

BbicTaBneHHble npeameTbl TopcTeHa LLMepmyHAaa
1 Makca Bapa - 310 cyBeHMpbl, CONPOBOXAABLLUNE
npouecc obpalieHms, o6o3Havawwme ocobble
MOMEHTbI UNN CBA3CAHHbIE C BbIBPAHHBIM

TEONOr’M4YeCHMM HanpaesneHmnemM.

TopcTteH
LWmepmyHA

MoHuka
ByHk

“fl nOBONbHO AONIO HAANA, MPEMHAE YEM
caenatb aTo. HekoTopbie nioan aendaioT aTo,
MOTOMY UTO XOTAT }KEHUTbCS UNU 3ABECTU AeTEN.
[Ansa MeHs pelieHne AONKHO 6bINO 6biTb MPUHATO
u3 uyucroro yb6exxneHus. HoHeuHo, Bonpoc
OTBETCTBEHHOCTU 34 AeTel, €CNU OHU Y MEeHs
6yAyT, TaKKe 6bin AN MeHs BaxkeH. f 6bina
elle AOCTATOUYHO MONOAQ, YTO6bl UMETb AeTEN.

A poneH 6bIn yuecTb, YTO ASTU - EBPEU No
Tpaauumm. U Torpa, KoHeYHo, Bbl AONMHKHbI CTOATb
3d HAMU U BOCMUTBIBATb UX COOTBETCTBYIOLMUM
obpasoM. JTo 6bino Moe yyscTBO. BoT Nnouemy

1 He NPUHAN BbiCTPOro peleHus B To Bpems. H
AyMan o6 aTom ponbuie.”

Makc Bap

“Horpa s BnepBble oka3sancs 3aech,
B Map6ypre, y MeHs cpa3y ¥e BO3HMKNO
owyueHue: ,3pecb Moe MecTo”. DTOT NyTb
npaeunbHbin®. A 6bIN HEMHOIO M HE XOTen
NPUHUMATb NocnelwHbIx peweHuin. U a noayman:
»Xopouwo. Mopomaute y HemHoro. Moxxert 6bITb,
3TO NPOCTO CNOHTAHHOE YyBcTBO". TaK uTO A
BCe elne noHumMman: ,Her, a Bce eLie xouy 3TUM
3aHuMaTbea”. JT1o Bce ele npaeunbHo“. U B
Map6ypre 1 yyscTBYl0 C€65 O4eHb KOMPOPTHO
- MO CPABHEHUIO CO BCeMMU APYrMMU KOTOpble
fl BCTPeYan A0 CUX NMOP - U3-3d NPUATHOM
atmocéepbl! DTo Mo poM*“.

“9To camoe UHTepecHoe, NOTOMY 4TO TOrAd Y BAc Bceraa 6yayT
obcymneHus B cembe (...). Bbl ponHbI npuinTh K cornawexumio. Kak ato
AONMKHO paboTaTb? NMoToMy UTO MYAAU3M - 3TO HE TONbKO Bepa U penurus.
WUynaunsm - aTo uenbit 06pas usHu. Bbl ponKHbI NPUATKH K cornaweHuto.
Horaa Bbl roBopute: Hak Mbl 3To penaeM? C KAWIpyTOM, C 3AKOHAMMU.

Hak Mbl noctynaem ¢ pHeM otabixa? Yro Mbl Aenaem B cy660Ty? YTo MbI

He penaeM B cy660Ty?“ HoHeuHo, BCe 3TH Beluu AONMKHDI MPOSACHATbCS B

cembe. Ho a 6bin 6bl HOCTONBKO CMen, YTO6bl cKa3aTb: EBpenckas cemMbsa

TAKKe AONKHAa pa3obpaTbesa ¢ aTuM. To ecTb, ecnu o6a cynpyra - eepemn.
MoToMy uTo MyAaU3M TOXKe He opHopOoAeH"

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.

85


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 20:05:30.

"O

1
WANDGESTALTUNG
~WEGE INS JUDENTUM*

2
MEDIENSTATION ZUR
LERNMAPPE VON MAX BAR

Fotos ® Joanna Czajka

87


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

* 1968

HANAU

Deutschland

Monika
Bunk

Schon immer hatte Monika Bunk eine Affinitdt
zur Religion. Das Studium der eu. Theologie und
der Religionswissenschaft fihrte sie 1993 nach
Marburg. Intuitiv fUhlte sie sich schon ldnger dem
Judentum nah und kam tber ihre Besuche der
Judischen Hochschule in Heidelberg, Uber

den Kontakt mit Rabbiner Henry G. Brandt und
Uber ihre Aktivitdten in der Gesellschaft far
Christlich-Judische Zusammenarbeit auch mit
der judischen Gemeinde in Marburg in Kontakt.

Nach reiflicher Uberlegung konvertierte sie vor
einem Bet Din (Religionsgericht) der Allgemeinen
Rabbinerkonferenz. Als langjdhrige zweite orsit-
zende prdgte sie die Gemeinde maBgeblich, war
Grindungsmitglied des Runden Tischs der Reli-
gionen und des \Vereins ,Gemeinsam e. \/.“, in dem
sich judische, muslimische und andere interes-
sierte Marburgerinnen und Marburger engagieren.
Auch an der Planung des Gartens des Gedenkens
war Monika Bunk maBgebend beteiligt.

Als Vertreterin einer eher liberalen Auslegung
des Judentums steht fur sie der tiefere Sinn von
Feiertagen und Ritualen an erster Stelle:

»Das sind so die Sachen, wo ich

kein bisschen orthodox (...) bin.

Aber der Schabbat hat fir mich
eine besondere Bedeutung, ein Tag der
Schabbat-Ruhe im Sinne des Kein-Werk-Ver-
richtens, Abstand gewinnen, nicht seinen
Alltagskram machen, nicht arbeiten. (...). Uber
andere Themen zu sprechen, auch religiose,
Zeit mit Freunden verbringen. Das ist fiir mich
ein wichtiger Teil des Judentums.

Auch die Einhaltung wichtiger Feiertage,

(...) auch kleine Rituale, wie das Kerzenanziinden,
wobei ich da nicht pedantisch bin. (...)

Also, dass es schon wirklich Tage sind, die

eine Bedeutung haben.”

Foto © Stephan Wieland



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

SR LU TSR TSR TR TR TR TRER TR TN LN

MoHuKa ByHK

*1968, XaHay (Fepmaxua)

MoHuka ByHK Bcerna yeBnexkanacb penuruen.
M3yueHre npoTeCTAHTCKOM TEONOTUA U
penvruoseaeHusa npveeno ee B Mapbypr B 1993 roay.
MHTYUTMBHO OHO AOBHO OLLYLLANG CBSA3b C MYAAU3MOM
W BCTYMWUNA B KOHTAKT C €BPENCHOM OBLLMHOWN
Map6ypra 6naropaps nocelueHuio Eepencroro
yHuBepcuteTa B [enpenbbepre, obLLeHMUIO C
paesuHOM ['eHpuxom I BpaHaTOoM 1 peaTenbHoCTU

B ObLecTBe XPUCTUAHCKO-EBPENCKOIO

COTpyAHU4YeCTBA.

Mocne TWaTENbHOro PACCMOTPEHNUS OHA

npowna ruop B 6eT-anHe (penurnosHom cyae)
leHepanbHOM paBBUHCKON KOH$epeHuunn. Byayun

B T@YEHMe MHOrUX NeT BTOPbIM NpeacepaTenem,

OHO OKA3bIBANG peluatoLLee BAUSHNE HA OBLLMHY,
6bINa OAHUM M3 ocHoBaTenen Kpyrnoro ctona
penurnn n accoumnaumm ,Gemeinsam e. \U.“ (BmecTte),

SISHEIEERIETEIE

Foto ® Susanne Rodemeier

obbeanHaLLEe EBPENCHMX, MyCYNnbMAHCKUX U APYTUX
30MHTEPECOBAHHbIX Ntoaen s Mapbypra. MoHuKa
ByHK TaKKe NPUHMMANa 3HAYUTENbHOE YYacTue B
nnaHvpoeaHun ,Capa namatun®.

Hak npepctasutenb AOBONbHO NMBEPANBHOM
WHTEepnpeTaumMm nyaam3ma, ry6oKUA CMbICN
NPA3AHUYHBIX AHEW Y PUTYANOB CTOUT ANA HEe Ha
nepBOM MNAHE:
,OTO BeLUU, B HOTOPbIX f He MPABOCNABHbIN (...).
Ho LUa66aTt numeet ang MeHsa ocoboe 3HaYeHue,
3TO A€Hb OTAbIXA B CMbICNE HE AENATb HUKAKOWN
PaBOTbI, OTCTPAHUTBLCS OT BCEro, HE 30HUMATbLCS
noBCcefHeBHbIMU AeNaMU, He paboTaTsb. (...).
Pasrosopbl Ha Apyrue TeMbl, B TOM Yncne
pennruosHole, BpeMsnpenpoBOMHAEHNE C
ApY3baMu. Ana MeHd 3TO BAMHASA YACTb MYAAU3MA.
Taxre cobnioaeHne BAXHbIX NPA3AHUKOB,
(...) hare TaHMX HEBONBLUNX PUTYANOB, KAK
3AMUraHUE CBEYEN, XOTS f He MeAAHTUYEH B 3TOM
Bonpoce. (...) UTaKk, pencTBUTENbHO AONMHDbI BbITb
AHUW, KOTOPbIe UMEIOT 3HAYEHMe.

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.

89


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

TALLIT (GEBETSSCHAL) UND
KIPPA (KOPFBEDECKUNG)

Fir orthodoxe und konseruative Juden sind Tallit

und Kippa reine Mdnnersache, in liberalen und
Reformgemeinden werden sie auch von Frauen getra-
gen. Sie dienen der religiosen Andacht im
Gottesdienst, bei Gebeten und der Erinnerung an die
Gebote. Unerldsslich sind die Zizit (Schaufdaden) an
den Ecken des Schals. Sie erinnern an die 613 Gebote
der Tora. Auf sie verweist auch die Aufschrift auf
Monika Bunks Tallit.

Dies sind die Worte des Segens beim Anlegen des
Gebetsschals: ,,Gepriesen seist du, Herr, unser Gott,
Koénig der Welt, der uns durch seine Gebote geheiligt
hat und uns geboten hat, uns mit Zizit zu umhtllen.”

Monika Bunk erwarb den Schal und die Kippa

in Jerusalem. Besonders gefdllt ihr das leuchtende
Blau-Turkis, das vom traditionellen Design eines
Tallit, weiB mit blauen oder schwarzen Streifen,

abweicht:
@ klassischen Tallitot doch irgendwie

modern und gerade deswegen hat
mir das Design gut gefallen. Gerade um auszudrii-
cken: ,Das ist eben auch eine Méglichkeit, wie
religidose Tradition aussehen kann.’ Bunter, moder-
ner, stylisher.”

»Also es ist nicht im eigentlichen Sinn
modisch, aber im Vergleich zu den

Da die Marburger Gemeinde traditionell ausgerich-
tet ist, trdgt Monika Bunk den Tallit und die Kippa
nur, wenn sie in liberalen Gemeinden zu Besuch ist.

- am 13.02.2026,

nnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TANUT (MONUTBEHHbIN NNATOK) U
KUNNA (FONOBHOW YBEOP)

[Ang OpTOAOHCANBHBIX U KOHCEPBATUBHBIX EBPEEB
TANUT U KUMNA ABNAIOTCA ATPUBYTAMU MYMUMH, HO B
nMbepanbHbIX U PeGOPMUCTCHUX OBLUMHAX UX HOCAT
1 eHWmHbl. OHU UCNONb3YITCA ANS PENUINO3HOM
HOHLIEHTPALUWN BO BpeMs 60roCnyHeHnn u MonuTse, a
TAKME ANF 3aNOMUHAHMA 3anoBeaen. Heotbemnemom
4YacTbo TANUTA ABNATCA LMUMT (HATU NNATKA) No
yrnam nnated. OHY HAMOMMUHAIOT MPUXOHAHAM O

613 3anoeepax Topbl. Haanuch Ha Tanute MoHUKK
ByHK oTHOCUTCA K 3TUM 3anoBeaaM. DTo Cnoea,
NPOU3HOCKMbIE MPU HOAEBAHUU MONUTBEHHOIO
nnatka: ,BnarocnoeeH Tbl, Focnoab, Bor Haw, Llapb
Mupa, ocBaTuewUM Hac CBouMM 3anoBepaMu 1
NOBENEBLUMIA HOM 30BEPHYTHCSH B LIULIUT.

MoHuka ByHK kynuna wap$ n kuny 8 Nepycanume.
En ocobeHHO HPaBUTCA SPKO-CUHMI LBET Wwapda,
HOTOPbIA OTNMYAETCH OT TPAANLIMOHHOIO AN3ANHA
TanTbl: O6bIYHO 6enble C CUHMMU UNU YEPHbIMU
nonocamu.

.9 AYMaio, YTO ITOT LBET He ABNAeTcs
MOAHBIM, HO MO CPABHEHUIO C
KNOCCUYECKMM TANMTOTOM OH BbIFNAAUT
MHTEpecHee, Y MO3TOMY MHe TaK
NMOHPABMNCA AU3ANH. DTO NOKA3bIBAET: PENUIMO3HAS
TPOAAMLMA TOXe MOXeT Bbirnaaetb Tak! OH 6onee
COBPEMEHHbBIN, Bonee KPACOYHbIN, 6onee CTUNbHBIN®.

O6wuHa Mapbypra aenaeTca TPAANLNOHHOW,
noatoMy MoHuka ByHK HapeBaeT KuNy u

TANUT TONbKO TOTAd, KOFAA MocelaeT NMbepanbHble
OBLWMHbI.

Il - am 13.02.2026, 20:05:30.

91


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

* 1965

GIEBEN

Deutschland

Thorsten

Schmermund

Der stelluertretende Uorsitzende (bis 2022)
der Gemeinde sieht seinen Platz im progressiven
Judentum:

»Ich bin jetzt kein Orthodoxer in

dem Sinn. Deswegen gucke

ich auch gerne in moderne Tora-
Kommentare rein. Da gibt es ein paar ganz
Spannende. Beispielsweise einer, den ich
gekauft habe: Das war ein Kommentar aus den
USA, von Rabbinerinnen, aus weiblicher Sicht
sozusagen. Ich muss aber gestehen, da war
ich ein bisschen enttduscht. Ich hatte mir mehr
Mumm erwartet. (...) Das hatte ein bisschen
aufmiipfiger sein kénnen bei manchen Sachen.”

Seine Familie hat keine judischen Wurzeln, aber
es kamen oft Freunde aus Israel zu Besuch.

Mit ihnen diskutierte er gerne Uber die Religion.
Als er Anfang der 1990er Jahre zurick nach
Marburg zog, besuchte er daher die Gemeinde
und war von der Atmosphdre begeistert:

»,Die Marburger Gemeinde, das
war schon immer das Schéne,
war immer schon eine sehr offene
Gemeinde, hat gerne Besucher aufgenommen.
(...) Auch bei den Gottesdiensten konnte man
dabei sein. Das war fiir mich dann damals auch
spannend. Und so bin ich dann da, ja man kann
sagen, irgendwie héingen geblieben.”

In stundenlangen Telefonaten fihrte ihn ein
Rabbiner, der in den USA lebte, ab 1999 in das
Judentum ein, denn in Deutschland gab es
damals kaum jludische Religionsgerichte

(Bet Din), die fur eine Konversion notwendig
sind — und kein Skype.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TopcTteH LLMepMyHA,

*1965 B MNuccene (lepmaHus)

Bropow npeacenatens O6WmHbI BUAUT cebda B

nMbepanbHOM MypaU3Me:

“fl He OPTOAOKCANbHBIM NYAEW B 3TOM CMbICNE.
MoaTomy a ntobnio 3arnsHYTb U B COBPEMEHHbIe
KOMMeHTapuu Topbl. ECTb HeCKONbKO BeCbMA
30HATHbIX [KHOMMeHTapueB]. OanH TAKOM A KynNUn
OAHOMAbIL. DTO BbIN AMEPUKAHCHKUIA KOMMEHTAPUM
OT OAHOM PABAHUT, TOK CKA3ATb, C EHCHOMN
TOYKM 3peHus. f Bbin, AONHKEH NPU3HATHCS,
HEMHOro pa304apoBaH. 4 oxunaan 6onbLien
xpabpocTu. (...) B oTHOWeHNN HeHOTOpPbIN BeLein
MOMHO 6bINO 6bl MOXpabpee BbICKA3ATbCA.”

IR (IS

Y= 22 22 I =

npuesmanu roctm ns Mapavna. C Humn TopcteH Fotos ® Susanne Rodemeier

Y ero ceMbu HET eBPENCKUX KOPHEN, HO K HUM YACTO

LLimepMmyHA yacTo cnopun o penuruun. OaHAKO,
Korpa oH B cepeamHe 90-x nepeexan B Map6ypr,
OH cTan YacTto nocetats O6LWUHY 1 Bbin MOPAeH
LapuBLlen TaM atmochepont:

“B Map6yprcron O6LwuHe BCcerad 661n0 XOpOLLO
TEM, YTO OHA OYEHb OTHPbITAS, TAOM BCErad

paabl noceTutensM... (...) MOMHO BbINO NPUNTH

1 Ha BorocnyeHusa. Toraa 31o 6bINO AN MEHSA
TOMe o4yeHb nHTepecHo. U Toraa a TaMm, Tax
CHKO3aTb, 30BUC.”

Bo BpeMsa MHOroyacoBbix Tene¢pOHHbIX PA3roBopoB
ero ¢ 1999 ropa HacTtaenan paseuH, xuewun 8 CLUA,
MOCKONbKY B TO BpeMs B [epMaHuM elle He 6bino
paBBMHOB/PABAHUT, KOTOPbIe Bbl CONPOBOXMAANMU

(22NN =

4YyenoBeHa AO NPUHATUAE NYyAAU3Ma.

93

/ ok - am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

1+2

Fotos © Susanne Rodemeier

3
DARSTELLUNG DER EXPONATE
IN DER AUSSTELLUNG

Foto © Joanna Czajka

KIDDUSCH-BECHER

Am Schabbat spricht man den Segen Uber
einen Becher mit Wein. Der Segen lautet:

.Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, Kénig
der Welt, der du die Frucht des Weinstocks
erschaffen hast.”

Das Wort Kiddusch leitet sich von hebr. kadosch
(,heilig”) ab. Bei dem Kiddusch-Becher handelt
es sich um ein Geschenk: Die Konversion von
Thorsten Schmermund fand 2003 in Miami
statt. Nach seiner Prifung vor dem Religionsge-
richt und einem Tauchbad in der ,groBten Mikue
der Welt®, im Atlantik, schenkte sein Rabbiner
ihm diesen Becher als Andenken.

BOKAN ANA OBPAAA KHUAY L

Ha LLa66aT nponsHocaT 6naronapCTBeHHYI0
MonuTBYy Hap 6okanom ¢ BMUHOM. BnarocnoseHune

3BYYUT TAK:

“BnarocnoseH Tbl, locnopb, Haw Bor, Llapb
BCENEeHHOW, TBOPSALLNA NNOA BUHOrPAAHOM NO3bi”.

CnoBO KMAYLI MPOUCXOAUT OT AP.~€BP. I —
‘ocBAauWeHne’. I B 3TOM UCTOPUU FOBOPUTCA O AdpPE:
TopcTeH LLMepmyHAa npuHan nynaunsm B 2003 roay
B Manamu. MNocne npoxoraeHns obpsana ruop
nepea pPenurmo3HbiM CYAOM U MOrpyHeHUs B
“camyio 6oNbLIYI0 MUKBY MUPA” - B ATNAHTUYECKUI
oHeaH — TopcTeH LLIMepMyHA monyYmn oT paBBUHA
B NMOAAPOK BOKAN AN KMAYLIA B MAMATb 06 3TOM
PAAOCTHOM MOMEHTe.

- am 13.02.2026,

nnnnnnn


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

HEBRAISCHE BIBELAUSGABE
(BIBLIA HEBRAICA)

Die Biblia Hebraica ist eine Studienaus-
gabe der heiligen Schriften des Judentums
und enthdlt unter anderem die funf Bucher
Moses. Dieses Buch schenkte ihm Nathan
Epstein-Norden, ein amerikanischer Soldat
judischen Glaubens, der nach dem 2. Welt-
krieg in Marburg ansdssig wurde. Er brachte
Thorsten Schmermund damit Hebrdisch
bei. Eine Notiz erinnert daran, an welchem
Tag und mit welchem Text die beiden

mit dem Lernen begonnen haben: an einem
Schabbat, mit dem Wochenabschnitt
.Wajakhel Pekudei®.

M3AAHVNE BUBNUUN HA NBPUTE

(BIBLIA HEBRAICA)

Biblia Hebraica asnaeTtca HayyHbIM
M3AC0HUEM CBALEHHOrO MUCAHMS MYAAN3MA,
Topbl. OHo cooTBeTcTBYET BeTxomy

3aBeTy B XpMCTUAHCTBE. DTA KHUrA
aBnaeTcs nopapKom ot HataHa HopaeHa,
OMEPUKAHCHKOro CONAATA UYAENCHON Bepbl,
HOTOPbIV 6bIN pacKeapTuposaH B Mapbypre
nocne BoMnHbl. OH Hayumn TopcTeHa
LLimepMmyHAa neBputy. OaHO 3aNUCKA
HAMOMWHAET, B KOKON A€Hb U C KOKOro
TEKCTA OHM Havanu obyyeHue: Ha LLla66aT c
TekcToM “Wajakhel Pekudei”.

- am 13.02.2026,

nnnnnnn

95


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

* 1995

AHAUSEN

Deutschland

96

Max Bar

Max Bdr tragt den religiosen Zusatz-Namen
Josef. Dieser Name deutet seinen religidosen
Werdegang an, denn das hebrdische Wort ,Josef”
bedeutet so viel wie ,Hinzugefugter”. Er wurde in
eine nicht-judische Familie geboren und studierte
zundchst in Heidelberg evangelische Theologie.
Wdhrend des Studiums wurde ihm klar, dass er die
Grundsdatze des Christentums nicht teilen kann.
Er entdeckte aber seine besondere Verbindung
zur hebrdischen Sprache, die fur ihn der Turoffner
fur seinen Weg ins Judentum war:

»Als ich anfing Hebrdisch zu
lernen, empfand ich das als sehr
emotional. Als wiirde da jemand
wirklich personlich aus dem liber-

setzten Text zu mir sprechen. Da war etwas, das
mich anzog. Und diesem Ruf bin ich gefolgt.”

Wdhrend er von 2015 bis 2021 in Marburg BWL
studierte, besuchte er die judische Gemeinde und
entschied sich endgultig zur Konversion.

Er orientiert sich sowohl an orthodoxen Traditi-
onen als auch an der Masorti-Bewegung, in der
Frauen gleichberechtigt sind. AuBerdem griindete
er eine Hochschulgruppe fur judische Studierende
in Marburg. Seit Kurzem lebt er in Israel, um das
Leben in einer judischen Mehrheitsgesellschaft
zu erleben.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

sl (2l (2l (2l (2l (ol (ol (2l (o2 (A =

Makc Bap

*1940 rop B AxayseHe

Makc Bep HocuT penurnosHoe nmsa Mlocud, uto Ha
MBPUTE 3HAUUT «BYAET NOBABNEH, MPUBABUTCAY.

370 MMa HOMEKAET Ha PennUrno3Hbii NyTb Makca
Bepa. OH poanncs B HEMYAENCHOM CEMbE U CHAYANA
YuYnncsa Ha GaKynbTeTe NIOTEPAHCKOW TEONOTUN B
lenpenbbepre. Bo BpeMa yuebbl OH MOHAN, YTO He
pa3penseT NOCTYNATbl XPUCTUAHCTBA, HO OTKPbIN AN
cebga ocobyo CBA3b C MBPUTOM:

«Horpa g yumn MBpUT, MHE KA3ANOCb, YTO A3bIK
OYeHb IMOUMOHANbHBIN. HaK 6YATO KO MHe KTo-
TO 06paLlaeTcs NO-HACTOSALLEMY NUYHO, KOFAd £
nepeBoann TeKCTbl. Ml TaKkoe 4yBCTBO, UTO 2 TYT

U= =2 2 2 I I I I =)

Fotos © Susanne Rodemeier

NpaeBUNbHO. A YyBCTBYIO CE69 IMOLIMOHANBHO

BOBNEYEeHHbIM.»

Bo Bpems cBoelt yuebbl HO IKOHOMUYECKOM
dakrynbtete B 2015-2021 ronax B Map6ypre, Makc
Bep nocewan eeperickyio OBLUHY 1 OKOHYATENBHO
pewmrnca Ha npuHaTue nyaanama. OH opueHTUpyeTca
HOK HO OPTOAOKCANbHbIE TPAAULNU, TAK U HA
ABUHeEHe MacopTUM, rAe MEHLWMUHbI YPOABHEHbI

B NpaBax ¢ MywunHamu. Kpome Ttoro, Makc Bep
OCHOBON YHUBEPCUTETCHUIN KPYHOK ANA CTYAEHTOB-
nynees B Mapbypre. C HepAOBHMX NOP OH HMUBET B
M3pawnne, uTo6bl NONPOBGOBATH HU3Hb B O6LLECTBE,

rae nypeun 9aBndroTcd BGONbLMHCTBOM.

97

11k - am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

MEDIENSTATION ZU
MAX BAR'S LERNMAPPE

Foto © Joanna Czajka

MAPPE MIT LERNMATERIALIEN

Sechs Jahre lang beschdftigte sich Max Bar
vor seiner Konversion mit den Grundlagen
des Judentums. Die Rabbinerin, die ihn
begleitete, regte ihn dazu an, sich auch nach
der Bedeutung der Traditionen fur sein eige-
nes Leben zu fragen. Deshalb schrieb

er einen Aufsatz: ,Warum bin ich judisch?*

,Und dann habe ich Uberlegt, was

macht einen denn jetzt judisch?

Und das kann natirlich das

Beherrschen der hebrdischen
Sprache sein. Das kann sein, dass man sich
auskennt in den Gottesdiensten, dass man
die Historie kennt. Dass man den kulturellen
Schlussel hat, dass man zum Beispiel Witze
oder Anspielungen versteht. Aber insbeson-
dere ist es natirlich, ob man sich als Jude
fuhlt und ob man von auBen als Jude wahr-
genommen wird.”

NAMNKA C YYEBHbIMMU
MATEPUANAMU

LLlecTb neT nepen npuHsatuem nynanama Makc
Bep nocesTun n3yyeHunio o0CHOB Myaamsma.
Pa6aHuT, KoTOpas ero ConpoBOMXAANG,
NMOCOBETOBANA €My 30AATbCS BOMPOCOM, KAKYI0
ponb UrpaioT TPAAWULIMM B €r0 COBCTBEHHOM
wun3HN. Noatomy Makc Hanmncan acce «Mouemy
a nypen?»

«Toraa A 30AANCA BONPOCOM, UTO

nenaet T1eba nyneem? HoHeuHo,

3TO MOMET 6bITb BNOAEHWE SA3bIKOM.

MoreT BbITb, 3TO YENOBEK,
HOTOPbI pa36bupaeTca B 60rocnyeHnmn, TAKON
YEeNnOBEK, KOTOPbIN 3HAET UCTopuio. TaKomn
YEeNnoBEH, Y KHOTOPOrO €CTb «HYNbTYPHbIN KNIOY»,
3TO 3HAYUT, HAMPUMEP, YTO YENOBEH MOHUMAET
WYTHW U HOMEKMU. | HOHEYHO, YYyBCTBYET NU OH
cebda nyaeeM 1 BOCMPUHUMAETCH NU APYrUMU
NIOABMU KAK UyAen.»

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

HAWDALA-SET

Das Hawdala-Ritual leitet das Ende des Schabbat
und den Beginn einer neuen Woche ein. Dabei
spricht man einen Segen Uber einen Becher Wein,
Uber den Kerzenschein und Giber wohlriechende
Gewirze (Besamim genannt), die die Freude an dem
Ruhetag verstdrken sollen.

Wdhrend eines Auslandssemesters in Athen be-
nutzte Max Bdr eine Streichholzschachtel mit dem
Aufdruck einer Europaflagge als Besamim-Buchse.
Sie symbolisiert fur ihn die grenziiberschreitende
Zugehorigkeit zum Judentum und die erfahrene
Gastfreundschaft. In Griechenland erlebte er die
emotionale Beziehung zwischen Ritualen und
Dingen, die einer Sache ihren Wert verleiht:

Llch war in einem fremden Land. Ich
kannte niemanden und ich habe die
Sprache nicht wirklich gesprochen, aber
es war fur mich wie zu Hause. (...) Ich
hatte die bekannten Rituale und Feste. Ich war da
relativ gut aufgenommen, hatte viel Anschluss und
dementsprechend viel Zeit, mich nochmal naher
mit dem Judentum auseinanderzusetzen.”

Fotos © Heike Luu

HABOP ANA XABAANDbI

Putyan XaBpana 0603Ha4YaeT MONUTBY HA OKOHYAHUE
La66aTa. B 310 Bpema nponsHocaT bnarocnoseHne
Hap 6OKANOM BMHA, CTOSILLEM HO OCBELLJEMOM
cBeuyamu ctone. Kpome Toro, Ha cTone AONKHA CTOATH
6ecaMnM- KypUNbHULA ANS BNAroBOHUS, UCTOYAIOLLAS
6naroyxaHve ANA YCUNEHUsa PAAOCTM O MPEACTOALLEM
AHEe MoKoA.

Bo Bpemsa 3arpaHunyHoro cemectpa Makc Bep
CMACTEepUN CBOIO KYPUNbHULY BECAMUM U3 CIMYEYHOTO
Hopobka. OHa CMMBONU3MPYET rOCTENPUUMCTBO U
6€3rpaHNYHYIO0 MPUHAANEHHOCTb K MYAAU3MY:

«¥ nnoxo roeopun [Ha nepute], Ho

yyBCTBOBAN cebg, Kak poma. (...) MHe

6bINV 3HAKOMbI PUTYANbI, 3HAKOMbI

npasaHUKKN. MeHa LOBONBHO XOPOLIO
MPUHANK, Y MEHA MOSBUNOCH MHOIO 3HOKOMbIX U
NMO3TOMY Yy MeHs 6bIN0 MHOFO BPEMEHMU, elle pa3
nonyyiie BHUKHYTb B MYAAU3M.»

- am 13.02.2026, 20:05:30.

99


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

100



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
X
\
\
\
\
\
&
\

Judisches Leben
INn Sankt
Petersburg



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Judisches Leben

in Sankt Petersburg

Die Uberwiegende Zahl der heute in Deutschland
lebenden Judinnen und Juden stammt aus der
ehemaligen Sowjetunion. Einige von ihnen kamen
in den 1990er Jahren nach Marburg. Weiterhin
leben aber auch nach wie vor viele Judinnen und
Juden in der heutigen Russischen Foderation,
worauf ein Bereich der Marburger Ausstellung
hinwies. Ein Teil der Impressionen zu judischem
Leben in Sankt Petersburg war eine interaktive
Medienstation, die Einblick in eine Ausstellung
von 2011 zu ,,Family Heirlooms and Jewish Memory’

des Staatlichen Museums fur Religionsgeschichte
in Sankt Petersburg gab.™® Es war eine der ersten
Themenausstellungen zum Judentum in Koope-
ration mit dem Zentrum ,Petersburger Judaica®
der Europdischen Universitdt in Sankt Petersburg.
Die folgenden Bildeindriicke hat die Kuratorin Alla
Sokolova dem Ausstellungsteam in Marburg zur
Verflgung gestellt. Es war insbesondere die Aus-
stellung zu den judischen Familien-Erbsticken,
die die Religionskundliche Sammlung zu einer auf
die Marburger Verhdltnisse angepassten Ausstel-
lung inspirierte.

Susanne Rodemeier und Edith Franke (u.l.)
stehen vor einer interaktiven Medienstation,
die Eindrucke einer Ausstellung zu
judischen Familien-Erbstiicken im Staat-
lichen Museum flr Religionsgeschichte in

Sankt Petersburg zeigt.

8 SOKOLOVA, Alla: Jewish memory and
family heirlooms (based on materials from
field studies in St Petersburg, 2010-11) In:

East European Jewish Affairs, 43:1. Routledge,
Taylor & Francis Group, 2013. S. 3-30.

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Beim Betrachten der Fotos wird der Kontrast
zwischen Familien-Erbstlicken und den Aus-
stellungssticken in Marburg augenfdllig. Durch
die Ubersiedlung nach Deutschland sind kaum
Erbstlcke erhalten geblieben. Was aber erhalten
blieb, ist die Erinnerung, die sich an sehr person-
lichen und nur selten mit Judentum als Religion
assoziierten Gegenstdnden festmacht. In diesen
Fallen steht die Erinnerung aufs engste mit dem
eigenen Judisch-Sein in Uerbindung.

Die folgenden Abbildungen geben einen
Eindruck von den Ausstellungsaktivitaten des
Staatlichen Museums fur Religionsgeschichte

in Sankt Petersburg zum Judentum. Die Fotos
wurden von Dr. Alla Sokolova, die an der Europd-
ischen Universitdt in Sankt Petersburg lehrt und
von Prof. Dr. Ekaterina Teryukovua, der stellvertre-
tenden Direktorin des Staatlichen Museums fir
Religionsgeschichte, zur Verfligung gestellt.

FOTODOKUMENTATION
zur Ausstellung ,Judische Familien-

Erbsticke”



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839488227 - am 13.02.20286, 20:05:30. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

108



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

= Vo= =4 | =< =20 [ = V =<4 =0 [ == == == [ =<4 |

\
\
\
\
\
\
X
\
\
\
\
\
&
\

Kultur-
olgeleldelnnlng



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Mitglieder der Judischen
Gemeinde geben Einblick in das

religiose Judentum

SCHABBAT-KERZEN werden angeziindet
(Thorsten Schmermund und Polina Solovej)

Foto © Susanne Rodemeier

Mitglieder der Judischen Gemeinde Marburg
bereicherten das Rahmenprogramm zur Ausstel-
lung in unterschiedlicher Weise. Gemeindemit-
glieder wie Bella Izmaylova, Monika Bunk und
Thorsten Schmermund beteiligten sich an den
wochentlichen Fihrungen. Viele Besucher*innen
nutzten die Moglichkeit, etwas Uber personliche
Facetten des Judisch-Seins zu erfahren und von
Vertrauen geprdgte Einblicke in Lebensgeschich-
ten zu erhalten. Besondere Momente des Rah-
menprogramms ermdglichten Polina Solovej und
Thorsten Schmermund, als sie die Besucher*in-
nen an den Ritualen zu Beginn und am Ende des
Schabbats teilhaben lieBen.

Die Marburger Nacht der Kunst im Juni 2022

war der Anlass, in den Ausstellungsrdumen im
Rathaus das Anziinden der Schabbat-Kerzen zu
zeigen und zu erkldren. Thorsten Schmermund
erlduterte bei dieser Gelegenheit, dass judische
Zeremonien in privaten Rdumlichkeiten stattfin-
den, aber nicht an einen bestimmten Ort gebun-
den sind. Die Stunden bis zum Anzinden der
Lichter um 21:17 Uhr vergingen mit weiteren Erkla-
rungen und Gesprdchen, bei denen die Besu-
cher*innen und Mitglieder der Judischen Gemein-
de auf dem Sofa in den Ausstellungsrdumen Platz
nahmen. Polina Solovej hatte zwei Teelichter
mitgebracht. Sie erzdhlte, dass sie diese immer bei



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Der Schabbat endet,
wenn man drei Sterne am
Samstagabend am
Himmel sehen kann.

sich habe und zum Anziinden des Schabbat-
Lichts nutzen konne, falls sie Freitagabend

einmal unterwegs sein sollte. In ihrem eigenen
Haushalt ziindet sie zu Beginn des Schabbat
Kerzen an, die auf einem schmuckvuollen Kerzen-
stdnder stehen. Thorsten Schmermund tGbernahm
an diesem Abend die Rolle des mannlichen Haus-
vorstands und sprach den Kiddusch, den Schab-
bat-Segen, wdhrend Polina Solovej die weibliche
Rolle dieses Rituals Ubernahm und die Kerzen
anzindete. Ab dem Moment des Entziindens des
Schabbat-Lichts sind nach jidischem Religions-
gesetz 39 Tatigkeitsbereiche verboten. Dazu zdhit
alles, was als Arbeit definiert ist, insbesondere
alles, was mit dem Entzinden von Feuer verbun-
den ist — je nach theologischer Ausrichtung kann
das An- und Ausschalten elektrischer Stromkreis-
ldufe auch dazu gezdhlt werden.

Thorsten Schmermund erlduterte an diesem
Abend: Der Schabbat beginnt am Freitagabend
mit Einbruch der Ddmmerung und endet am
Samstagabend. 18 Minuten nach Sonnenunter-
gang vollzieht man den Kiddusch. Der Schabbat
endet, wenn man drei Sterne am Samstagabend
am Himmel sehen kann. Die religiosen Schriften
des Judentums sind nicht eindeutig in der Frage,
ob die Ddmmerung zum Schabbat gehért und
falls sie dazugehort, ob die Ddmmerung zu Beginn

des Schabbats nach dem Sonnenuntergang
gemeint ist, oder doch die Ddmmerung am Ende
des Tages. Um sicher zu gehen, verldngert man
den Schabbat entsprechend und dehnt ihn auf
beide Ddmmerungszeiten aus. Das Fur und Wider
derartiger Regeln diskutieren Rabbiner haufig.
Sie Uberlegen, wie die Gesetze im Talmud auszu-
legen und umzusetzen sind - und sind sich dabei
nicht immer einig. Die Diskussionen sind nie abge-
schlossen und werden fortlaufend in kommentier-
ten Talmud-Ausgaben verdffentlicht.

Am Samstagabend des Marburger Stadtfestes
zeigte und erkldrte Thorsten Schmermund das
Ritual zum Ende des Schabbats, die Havdalah-
Feier. Mit diesem Ritual wird der Schabbat von
den gewohnlichen Wochentagen getrennt.

Es begann erst um 22:30 Uhr, als mit Sicherheit
drei mittelgroBe Sterne am Marburger Himmel

Alles ist fur die
HAVDALAH-
FEIER vorbereitet
(Thorsten
Schmermund
beantwortet Fragen
der Ausstellungs-
besucher*innen)

Foto ® Susanne Rodemeier

m


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher, Besamim-Dose

(Privatbesitz: Thorsten Schmermund; Foto © ders.)

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher,
Besamim-Dose
(Objekte der Religionskundlichen Sammlung;

Foto © Susanne Rodemeier)

zu sehen waren. Koscherer Wein oder Traubens-
aft wurde in einen Kiddusch-Becher geschenkt,
die Besamim-Dose mit wohlriechenden Gewdr-
zen geflllt und dann wurde die geflochtene,

aus drei Dochten bestehende, Haudalah-Kerze
angeziindet. Thorsten Schmermund sprach in

der vorgeschriebenen Reihenfolge den Segen:
erst Uber den Wein, dann Uber die Gewtrze und
schlieBlich tUber das Licht. AnschlieBend trank

er einen Schluck und 16schte die Kerze auf dem
groBen Teller mit Wein. Die Gdste bekamen eben-
falls Wein oder Traubensaft. Mit diesem Ritual
wird also der Schabbat von den gewdhnlichen
Wochentagen getrennt. Havdalah bedeutet Tren-
nung. Der wohlriechende Duft, der dem Besa-
mim-Behdltnis entstromt, versinnbildlicht das
Angenehme des Schabbats und unterstreicht

die Abgrenzung dieses Feiertags vom Alltag. Die
Woche kann mit dem Gruf3 ,,Gute Woche! Scha-
wua tou!” beginnen.

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einen Eindruck vonder IM ALLTAG PRAKTIZIERTEN
JUDISCHEN TRADITION vermittelte Thorsten
Schmermund, als er weitere Objekte aus dem judischen
Ritus in die Ausstellung brachte, diese erklarte und

Fragen beantwortete.

Fotos © Susanne Rodemeier und Heike Luu

Die Woche kann
mit dem GruB3 ,Gute Woche!
Schawua tou!” beginnen.

13

- am 13.02.2026, 20:05:30. Jdela G


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14

Podiumsgesprach:
\Jom Weggehen und Ankommen

Einen Teil des kulturellen Rahmenprogramms
bildete am 28. Juni 2022 ein Podiumsgesprdch
im historischen Rathaussaal der Stadt Mar-
burg. Unter der Uberschrift ,\Jlom Weggehen und
Ankommen® wurde aus sehr unterschiedlichen
Blickwinkeln auf judisches Leben in Marburg
und Umgebung geschaut. An dem Gesprdch
nahmen Dr. Helen Roth Dittmer und Dr. Judith
Roth, zwei Nachfahrinnen von Schoah-Uber-
lebenden aus dem Dorf Roth bei Marburg, teil.
Beide leben jetzt in den USA und waren online
zugeschaltet.

Auf dem Podium in Marburg saBen zwei weitere
Teilnehmer und eine Teilnehmerin: Polina Solove;j
wanderte in den 1990er Jahren gemeinsam mit
ihrem Mann aus Russland nach Marburg ein.
Elliot Samuel Shayle stammt aus einer judischen
Familie in GroBbritannien und promoviert in Mar-
burg. Joél Ben-Yehoshua war der einzige Teil-
nehmer mit judischen Wurzeln, der in Hessen auf-
wuchs und in Marburg studierte. Mit der Auswahl
der Gdste wurde der Facettenreichtum jidischer
Lebenswege mehrerer Generationen thematisiert,
wobei alle Wege einen Bezug zu Marburg haben.

PODIUMS-
GESPRACH:

Dr. Helen Roth Dittmer
und Dr. Judith Roth
werden online live aus
den USA dazuge-

schaltet.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Verbindendes Element war ferner das ,\Weggehen
und Ankommen®, das zwar unter unterschiedlichen
Voraussetzungen stattfand, jedoch fir alle eine
prédgende Lebenserfahrung war.

Migration hat im 20. und im beginnenden 21. Jahr-
hundert vor unterschiedlichem Hintergrund statt-
gefunden und das Jidisch-Sein der Gespréchs-
teilnehmenden bestimmt. Haufig berichten gerade
deutsche Judinnen und Juden, dass viele Famili-
enmitglieder — seit Generationen — auf ,gepackten
Koffern sitzen®. Bereits im Rahmen der Jorbereitung
der Ausstellung fiel uns auf, dass in unseren
Gesprdchen Erzdhlungen darliber, woher man

kam und wohin man ging, viel Raum einnahmen.

Die Schoah bedeutete fiir Marburg, dass judisches
Leben ausgeléscht wurde und nach 1945 nur
mihsam wieder erwachte. Im Umland der Stadt
gibt es bis heute kein judisches Leben mehr. Erst
durch die Zuwanderung ab 1992 aus der ehemali-
gen Sowjetunion erfuhr die judische Gemeinschaft
starken Mitgliederzuwachs mit einem fur das
Gemeindeleben wichtigen und positiven Effekt:
Endlich gab es wieder einen Minjan, die fur viele
religiose Uerpflichtungen vorgeschriebene Zahl
von zehn anwesenden Mdnnern Uber 13 Jahren.
Die Synagoge konnte von nun an ein Ort fur eine
vollwertige Betgemeinde sein.

Das Podiumsgesprdch wurde zweisprachig in
Deutsch und Englisch gefuhrt, da drei der Teil-
nehmenden kein bzw. wenig Deutsch verstanden.
So konnten alle in ihrer Muttersprache sprechen

und dennoch darauf vertrauen, dass auch die
Zwischentone in den Erzdhlungen mit der not-
wendigen Sensibilitdt von den Sprecher*innen der
anderen Sprache gehort wurden.

Das Podiumsgesprdch begann mit einer kleinen
Vorstellungsrunde aller Teilnehmer*innen, die

die Moderatorinnen einleiteten. Auch sie stellten
sich dabei mit sehr personlichen Einblicken in ihre
Beweggriinde vor, sich mit Judentum und Migra-
tion zu befassen. Damit wurde der Raum geodffnet,
dass alle Beteiligten ebenfalls den Mut fanden,
relativ offen Gber Gefiihle, Angste, Note und Wiin-
sche zu sprechen. Im Folgenden kénnen sowohl
die kurzen Texte, mit denen sich die Teilneh-
mer*innen des Podiums dem Publikum vorstell-
ten, als auch die anschlieBende Gesprdchsrunde
nachgelesen werden.

15


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

Moderation:

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH
UND SUSANNE RODEMEIER

SUSANNE RODEMEIER: Ich wohne seit 2018 in
Marburg, seit ich Kuratorin der Religionskundli-
chen Sammlung bin. Aufgewachsen bin ich in der
Ndhe von Minchen, wo ich auch in die weiterfiih-
rende Schule ging und Ethnologie studierte.
Studium und anschlieBende Forschungsprojekte
fuhrten mich Uber mehr als dreiBig Jahre immer
wieder nach Indonesien. Von Forschungen in
Indonesien ausgehend entwickelte ich themati-
sche Interessen: Welche Bedeutung hat Glau-
be, haben Religionen und Weltvorstellungen im
Leben von Menschen, die nicht in Europa aufge-
wachsen sind? Das wirde ich gerne verstehen
und fiihre deshalb immer wieder innerhalb und
auBerhalb Europas entsprechende Forschungen
durch. Ausgehend von Lokalreligionen, habe ich
mich mit lokalen Reaktionen auf das Vordringen
von Islam und Christentum befasst und nun, in der
VVorbereitung der Ausstellung zum Judentum in
Marburg, habe ich versucht zu verstehen, was es

bedeutet, in Marburg als Judin oder Jude zu leben.

Zu meinen Beweggrinden, mich mit Judentum

zu befassen, kann ich nichts Spezifisches sagen.
Vielleicht aber so viel, dass ich mir Zeit meines
Lebens vorgenommen habe, nicht wegzusehen,
wenn mir auffdllt, dass etwas nicht in Ordnung ist.
Wir wissen alle, dass das nicht einfach ist. Dieses
Anliegen beruht wesentlich auf meiner deutschen
Staatsangehorigkeit, aber auch darauf, dass
meine Eltern in Schlesien bzw. in Kdnigsberg auf-
wuchsen und gegen Ende des Zweiten Weltkriegs
in den Westen flohen. Fir uns Nachkommen,
meine beiden Brider und mich, war es immer klar,

MODERATION: Annegret Wenz-Haubfleisch
(links) und Susanne Rodemeier (rechts).

Foto © Heike Luu

dass wir Kinder von ,Flichtlingen® sind. Meine
Klassenkammerad*innen in meiner kleinen
Dorfschule sorgten dafir, dass ich das wusste.
Ob dies daran lag, dass meine Mutter erfolgreich
verhinderte, dass ich Dialekt sprach, weiB ich
nicht. Aber es trug sicherlich dazu bei, dass ich
Ausgrenzung und Hdanselei ausgesetzt war. Als
ich zum Studium in die Stadt zog, verschwand die
Zuschreibung ,Flachtling®.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Ich bin in dem Dorf Roth stidlich von Marburg auf-
gewachsen, in Marburg zur Schule gegangen und
habe hier Geschichte und Englisch studiert. Ich
arbeite als Archivarin im Hessischen Landes-
archiv. In den 1980er Jahren habe ich erste Kon-
takte zu judischen Uberlebenden aus Roth auf-
gebaut und mich zusammen mit anderen Aktiven
far die Erhaltung der Synagoge in Roth und ihre
Nutzung als Gedenk-, Kultur- und Bildungsort
eingesetzt. Ich war 1996 Grandungsvorsitzende
und bin nach ldngerer beruflicher Abwesenheit
seit 2011 erneut Vorsitzende des Arbeitskreises
Landsynagoge Roth.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Mir und uns als Verein sind unsere Beziehungen
zu judischen Uberlebenden aus Roth und ihren
Nachkommen sehr wichtig. Sie bestanden zuerst
zu der Familie Roth, Helen Roth Dittmers beiden
Brudern, bald auch zu anderen judischen Famili-
en. Inzwischen kommt bereits die vierte Generati-
on zu Besuch. Zu Beginn war die Erinnerung

der Uberlebenden ganz wichtig firr unsere eigene
historische und Gedenkarbeit, aber wir hatten
auch das Anliegen, ihnen in ihrer friheren Hei-
mat das Gefuhl zu geben, willkommen zu sein,
die Moglichkeit zum AnknlUpfen an Vergangenes
und Verlorenes, zum Gedenken ihrer ermordeten
Angehodrigen und zum Besuch der Graber ihrer
Vorfahren zu haben. Bei den jingeren Generatio-
nen lag uns am Herzen, ihnen einen Anknlpfungs-
punkt an ihre unbekannten Wurzeln zu vermitteln,
sie spuren zu lassen, das ist das Dorf und die
Landschaft, die meine Vorfahren gepragt haben,
dieses Haus hat ihnen gehort, in dieser Synagoge
haben sie gebetet, dort sind ihre Toten bestattet.
Mit der Zeit sind sehr personliche Beziehungen
entstanden. Oft fielen bei solchen Besuchen die
Worte healing and reconciliation — Heilung und
Versdhnung.

POLINA SOLOVEJ: Ichlebe seit 26 Jahren

mit meiner Familie in Marburg. Ich habe drei Kin-
der (24, 22 und 11 Jahre). Alle sind in Marburg
geboren und aufgewachsen. Ich habe an der
Philipps-Universitat Marburg Informatik studiert
und arbeite seit 2010 im Hochschulrechenzent-
rum. Aufgewachsen bin ich in Sankt Petersburg
(Leningrad) in Russland. Unsere Familie hatte kei-
ne groBe Verbindung zur judischen Religion.

Es gab nur die Hamantaschen zu Purim und
Matze an Pessach. Uber Religion oder Traditi-

on wurde nie gesprochen. Meine Eltern haben
sich immer als Atheisten bezeichnet. Sie missen
bedenken, dass Religion in der kommunistischen
Zeit verboten und religidse Menschen verfolgt
wurden. Trotzdem hat meine GroBmutter versucht,

die Tradition irgendwie beizubehalten. Mit ihren
Cousinen hat sie Gbrigens nur Jiddisch gespro-
chen. Das war ihre Muttersprache. Meine ersten
intensiveren Begegnungen mit der judischen
Kultur und Religion begannen mit der Perestroi-
ka zur Zeit Gorbatschows. Religion war wieder
erlaubt worden und die orthodoxen Juden aus
Israel haben in den groBeren Stddten religiose
Schulen fur Kinder und auch fur Erwachsene eroff-
net. Gleichzeitig sind neue jidische Gemeinden
gebildet worden. Seit unserer Ankunft in Marburg
gehort meine Familie zur Jidischen Gemeinde.
Meine Kinder waren im Grundschulalter in der
Sonntagsschule und spdter besuchten sie den
Religionsunterricht in der Synagoge. In der Familie
halten wir judische Tradition, Gesetze und Feier-
tage so weit wie moglich ein und versuchen bei
allen Aktivitdten in der Gemeinde dabei zu sein.

Polina Solovej
Foto © Heike Luu

HELEN ROTH DITTMER: Ich wurde am 3. Januar
1939 in Chicago, lMinois (USA), geboren. Das war
sieben Monate, nachdem meine Eltern Markus und
Toni Roth und meine Geschwister Herbert, Irene
und Walter als Flichtlinge vor Nazi-Deutschland in
Chicago ankamen. Spdter erfuhren wir, dass meine
GroBmutter Bertha Stern und ihre beiden S6hne
Hugo und Louis in Auschwitz starben. Jenny, die
Schwester meines Uaters starb ebenfalls.

17


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18

Wir waren eine konseruative judische Familie,
lebten koscher, zindeten Freitagabend Kerzen
an und gingen am Samstagmorgen zum Gottes-
dienst in unsere nahe gelegene Synagoge
Habonim. Glicklicherweise waren wir in eine
Gemeinde mit anderen deutschen Fluchtlingen
und einigen Verwandten gekommen, und so fiihl-
ten sich meine Eltern von Tanten und Cousins in
der Ndhe unterstitzt. Der vorherrschende Geist
in der Familie war zuerst das Uberleben und dann
der Erfolg. Mein Uater Markus arbeitete als
Metzger in den Schlachthofen, meine Mutter
mihte sich damit ab, Englisch zu lernen und die
Familie groBzuziehen, und meine Brider bemih-
ten sich, sich zu integrieren und erfolgreich zu
sein. Meine Schwester hatte ihre eigenen Her-
ausforderungen zu meistern. Jeder von ihnen war
bewundernswert.

Ich wuchs in Chicago auf und studierte an der
University of Chicago, wo ich 1977 in Geschichte
promouvierte. 1973 heiratete ich Lowell Dittmer. Wir
haben einen Sohn Mark. Nachdem wir in Buffalo,
New York, Hongkong und Ann Arbor, Michigan,
gelebt hatten, lieBen wir uns in Piedmont, Kalifor-
nien, nieder, wéhrend Lowell an der University of
California in Berkeley Politikwissenschaften lehr-
te. Ich unterrichtete einige Jahre lang Geschichte
in der Bay Area und wurde dann, nachdem ich
einen Hochschulabschluss in Kommunikations-
wissenschaften erworben hatte, Bibliothekarin.

JUDITH ROTH: Ich empfinde es als ein Privileg,
heute Abend hier zu sein. Es gibt einen hebradi-
schen Ausdruck, an den ich immer wieder denke,
wdhrend ich hier sitze: Es ist nicht ,muvan me'ei-
lav’ — es ist nicht selbstuerstandlich, dass wir alle
zusammenkommen und unsere Erfahrungen tber
unterschiedliche Geschichten und Realitdten
hinweg miteinander teilen konnen. Ich denke, das
wird fir Helen und fir mich wirklich zutreffend
sein. Und ich mochte sagen, dass Dr. Annegret

Wenz-Haubfleisch zusammen mit dem Arbeits-
kreis der Synagoge in Roth eine auBergewdhn-
liche Briicke errichtet hat, die es uns ermoglicht
hat, uns jahrelang mit dem Erbe der Zwangs-
migration unserer Familie und den Auswirkun-
gen des Holocausts auseinanderzusetzen. Es ist
unglaublich bewegend, hier zu sein. Vielen Dank
auch an Prof. Dr. Edith Franke und Dr. Susanne
Rodemeier fir die Einladung und die Idee.

Ich bin Helens Nichte, das heiBt, ich gehore
auch zur zweiten Generation. Ich selbst bin nie
vertrieben worden oder ein Flichtling gewesen.
Und doch wurde mir, seit ich mich erinnern

kann, gesagt, ich sei ein Kind von Flachtlingen.
Der Holocaust hat mich als Mensch tief geprdagt.

Ich bin heute hier mit anderen Menschen, die auf
meinen Schultern sitzen: Auf der einen Seite ste-
hen meine Eltern, meine Geschwister, Verwandten
und Vorfahren. Auf der anderen Seite sitzen meine
Kinder. Frau Dr. Rodemeier, Sie berichten in Ihrer
personlichen Vorstellung, dass Sie sich dafir inte-
ressieren, was es bedeutet, als Jude in Marburg
zu leben. Ich interessiere mich fir eine verwandte
Frage: Was bedeutet es, heute irgendwo als Jude
zu leben, und welche Verantwortung haben wir?

Ich bin in den 1960er und 1970er Jahren in
Chicago aufgewachsen, in einer Zeit des gesell-
schaftlichen Umbruchs. Das Judentum war ein
wichtiger Mittelpunkt unseres Familienlebens.
Wir lebten in einer vielfdltigen Gemeinschaft,
blieben aber weitgehend in der judischen Welt.
Wir erfuhren frih, dass wir Kinder von Flicht-
lingen und Opfern des Holocausts waren — eine
Identitdt, die untrennbar mit unserer jidischen
Identitat verbunden war.

Mein Vater Walter (Wally) Roth wurde 1929 in
Roth, Deutschland, geboren. Er war einer der
Brader von Helen. Im Jahr 1938 wanderte er



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

zusammen mit seinem dlteren Bruder Herbert,
seiner dlteren Schwester Irene, seinem Vater Mar-
kus und seiner Stiefmutter Toni Stern in die USA
ein. Die Familie meiner Mutter, die urspringlich
aus Polen stammte, zog in den 1920er Jahren
nach Berlin. Der Vater meiner Mutter wurde bei
Kriegsbeginn in Sachsenhausen getotet, und
meine Mutter, damals noch ein kleines Mddchen,
wurde zusammen mit ihrer Schwester fur funf
Jahre in ein Leben aus Flucht und Verstecken
katapultiert, das sie von Deutschland nach Hol-
land, Belgien, Frankreich, Italien und schlieBlich
nach Paldstina fihrte. Die Mutter meiner Mutter
war die Enkelin eines chassidischen Rebben, der
ein Shtetl in Berlin besaB. Als ich aufwuchs,
wusste ich sehr wenig Uber seine Praktiken oder
Uber den Chassidismus.

Mein Vater und meine Mutter machten Chicago
zu ihrer neuen Heimat. Sie haben uns dazu
erzogen, am judischen Leben teilzunehmen —
Synagoge, judische Ganztagsschulen, Jugendbe-
wegungen und jidische Sommerlager prégten es.
Die Feiertage und der Schabbat waren wichtige
Momente des Zusammenseins mit Familie und
Freunden. (Ruch heute noch versammeln wir uns
am Vorabend des Schabbats auf ZOOM.) Mei-
ne Eltern bemihten sich, ein judisches Leben

zu schaffen, das neu, belebend und akademisch
war. Meinem Vater war es besonders wichtig,
dass er in den judischen Gemeinden, in denen er
sich engagierte, Fihrungsaufgaben Gbernahm.
Er machte die judische Gemeinde in Chicago zu
seiner eigenen. Die Beschdftigung mit Israel und
all den herausfordernden Fragen der Zeit waren
ebenfalls zentrale Themen in der Familie.

Wie meine Eltern habe auch ich als Mutter ver-
sucht, meinen Kindern zu helfen, sich in judischer
Hinsicht zu bilden, Fragen zu stellen und Gemein-
schaften zu finden. Das Judentum hat zwei Werte,
die fur mich besonders bedeutsam waren: Tikkun

Olam (die Welt reparieren) und Livui Ruchani
(geistige Begleitung). Zusammen mit dem Gebet
und den Ritualen hoffte ich, dass sie dadurch ein
Gefuhl dafir bekommen wirden, dass das Leben
heilig ist. Ich wollte auch, dass meine Kinder die
Gefahren begreifen, denen die judische Gemein-
schaft ausgesetzt ist, und ebenso die, fur die die
judische Gemeinschaft verantwortlich ist — und
dass sie sich mit den Unterschieden zwischen
judischer Ermdchtigung und Machtmissbrauch
auseinandersetzen. Mein Sohn sagt vielleicht,

ich habe mein Leben damit verbracht, personlich
und beruflich herauszufinden, was man braucht,
um eine Uertreibung psychisch zu Gberleben.
Meine Tochter sagt vielleicht, dass ich nicht gese-
hen habe, wie viel an Ritual, Gebet und spiritueller
Inbrunst auf dem Weg verloren gegangen sind.
Beides ist wahr.

Ich bin klinische Psychologin und Psycho-
analytikerin und beschdftige mich mit den exis-
tenziellen Fragen der Erwachsenenentwicklung
und damit, wie Vertreibung und Einwanderung
Uber Generationen hinweg nachhallen. Aber ich
glaube auch, dass das, was wir sind, vieles von
dem vermittelt, was wir zur Heilung brauchen.

Es geht darum, diese Quellen der Kraft zu finden.
Ich habe das Privileg, in der humanitaren Beglei-
tung tatig zu sein. Bei dieser Arbeit geht es um
die Unterstlitzung von Kollegen, die an der Front
arbeiten, auch in Palastina/lsrael.

Im September 2021 erhielten meine Kinder und
ich mit Hilfe von Dr. Annegret Wenz-Haubfleisch
die deutsche Staatsbirgerschaft zurlick. Diese
Ruckkehr war uns wichtig angesichts der Zeiten,
in denen wir leben.

Ich wiederhole es: Es ist ein Privileg, heute bei
Ihnen zu sein.

19


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Foto © Heike Luu

ELLIOT SAMUEL SHAYLE | »»w bRmw uhs
Ich wurde 1995 in Watford, einer Stadt nérdlich
von London, geboren. Wie die meisten britischen
Juden sind meine Eltern Melanie und Richard
beide sdkulare, moderne orthodoxe Juden. Folg-
lich sind meine Erziehung und meine friihen
Lebenserfahrungen ziemlich typisch fir jemanden
meiner Generation, der in der ,judischen Blase” im
Norden Londons aufgewachsen ist. Im Gegensatz
zur heutigen deutsch-jidischen Gemeinschaft
haben die meisten britischen Juden eine ziemlich
lange Familiengeschichte im Vereinigten Konig-
reich. Ich bin die 5. und 6. Generation meiner
Familie, die im Uereinigten Konigreich geboren
wurde, und unsere Gemeinde fuhlt sich im Alige-
meinen sehr ,sesshaft” und ,britisch*.

Ich besuchte judische Schulen fur meine Grund-
schul- und den gréBten Teil meiner Sekundar-
schulausbildung. Trotz meiner judischen
Erziehung war mein Hebrdisch nie besonders gut
und ich fand die Shul (Synagoge) immer lang-
weilig! Es fiel mir schwer, jemals eine tiefe,
spirituelle Verbindung zu den religidsen Elemen-
ten des Judentums zu spuren, und ich zog es vor,
mich als Brite zu betrachten. Aufgrund mangeln-
der Unterstlitzung fir meine Behinderung verlieB
ich die judische Schule im Alter von 17 Jahren und
wechselte auf eine kulturell sehr vielfdltige Schule
in London. Dort wurde mir bewusst, dass ich

AUF DEM PODIUM:
Elliot Samuel Shayle und Joél Ben-Yehoshua (u.1.)

tatsdchlich eine tiefe Uerbindung zur kulturellen
und philosophischen Seite meiner judischen
Identitdt hatte. Seitdem habe ich immer versucht,
in der judischen Gemeinschaft aktiv zu bleiben
und judische Werte zu verkdrpern. Obwohl ich nur
selten in die Synagoge gehe, war ich eine Amts-
zeit lang Schatzmeister der Judischen Gesell-
schaft der Universitdt Liverpool, habe an einer
,Birthright“-Reise' nach Israel teilgenommen und
stelle oft meine Liebe zu frischen Bagels heraus.

Ich glaube, die judische Kultur legt weltweit
groBen Wert auf Bildung, und ich habe die meiste
Zeit meines Erwachsenenlebens als Student ver-
bracht. An der University of Liverpool und dem
University College London (UCL) habe ich Bio-
logie studiert und mich schlieBlich auf Evolution
und Naturschutz konzentriert. In den letzten
Jahren beunruhigte mich die Zunahme des Anti-
semitismus im Vereinigten Konigreich und ins-
besondere in der Studentenschaft, aber ich hatte
das Gluck, dass ich als Kind nur wenige Fdlle

von offenem Antisemitismus erlebte. Meine
Mutter hatte nicht so viel Glick. Sie wurde als
Kind hdufig antisemitisch schikaniert, was sie
zutiefst verunsicherte. Obwohl keiner dieser
Menschen Deutscher war, bleibt sie Deutschland
gegenulber aufgrund des Holocausts misstrauisch.
Dennoch war sie begeistert, als ich ihr ankindig-
te, dass ich nach Marburg ziehen wiirde, um dort
im Bereich Waldschutz zu promovieren, und sie
besuchte mich im Mai sogar!

1 Die Organisation Birthright Israel bietet Jidinnen und
Juden zwischen 18 und 26 Jahren kostenlose Reisen
nach Israel an: https://de.birthrightisrael.com [zuletzt aufge-

rufen am: 24.02.2023].



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JOEL BEN-YEHOSHUA: Ich wurde Ende 1991
in Hadamar bei Limburg an der Lahn als Sohn
einer protestantisch-deutschen Mutter und eines
judisch-israelischen Vaters geboren. Bis zum
Studium habe ich im 1200-Seelen-Dorf Mens-
felden gewohnt, bin in einem anderen Dorf zur
Grundschule und spdter in Limburg ins Gymna-
sium gegangen. Meine Umgebung war stets
protestantisch und katholisch gepragt. Als Kind
war ich wenige Male in der Synagoge in Wies-
baden. Weil ich in Israel Familie habe, war ich oft
dort und wurde zweisprachig erzogen.

Durch meinen ungewohnlichen Vor- und Nach-
namen (,Joél” mit ,Jo" wie in ,Johannes”) wurde
ich oft mit meinen judischen Wurzeln konfrontiert,
besaB aber wenig Wissen Uber das Judentum. Ich
erinnere mich daran, wie mir in der Schule schon
frih Mitschualer*innen den Nahostkonflikt erkld-
ren wollten. Dumme Spriiche hin und wieder gab
es naturlich auch, bis hin zu einer symbolischen
Zwangstaufe im Uollrausch auf der Abifahrt.
Durch den erstarkenden Antisemitismus begann
ich mich ab 2014 politisch dagegen zu engagieren
und zu organisieren. Das fuhrte auch dazu, dass
ich das erste Mal mit Jidinnen*Juden im gleichen
Alter kontinuierlich in Kontakt kam.

In Marburg habe ich von 2012 bis 2020 gelebt,
Physik und Philosophie studiert und zuletzt am
Institut fir Philosophie gearbeitet und gelehrt.
Seit 2020 arbeite ich in Jena in einem Projekt
zum Antisemitismus in Thiringen. Im August
beginne ich eine Promotion zum Thema ,Die
Sdakularisierung christlich-antijidischen Denkens
im Rahmen der Aufklidrung” an der Frierich-
Schiller-Universitdt Jena. AuBerdem engagiere
ich mich weiterhin politisch gegen jede Form von
Antisemitismus. Erst in den letzten Jahren habe
ich begonnen, mich mit judischen Texten und
Traditionen intensiver auseinanderzusetzen und
zu identifizieren, um mich eben nicht nur mit den

Schattenseiten des Jude-Seins, sondern auch mit
den schonen Seiten zu beschdftigen.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Inden
personlichen Vorstellungen unserer Podiumsteil-
nehmer und —teilnehmerinnen ist schon einiges
zum Thema Weggehen und Ankommen ange-
klungen. Wir haben gehort, woher sie oder ihre
Vorfahren stammten und wohin sie gegangen
sind. Diese Themen wollen wir nun vertiefen und
dabei mit dem Aspekt des ,\WWeggehens® begin-
nen. Helen Roth Dittmers Eltern und Judith Roths
V/ater sind aus Roth bei Marburg weggegangen
und in Chicago gelandet, Polina Solovej, Elliot
Samuel Shayle und Joél Ben-Yehoshua haben
andere Orte verlassen und sind in Marburg ange-
kommen. Und nun unsere Frage: ,\Welche Bedeu-
tung hatte das Weggehen fir Sie personlich bzw.
far lhre Familie und was bedeutet dieses Wegge-
hen fir Sie aus heutiger Sicht, im Riackblick?*

Wir mochten jetzt gerne chronologisch vorgehen,
mit dem Weggang der Familie Roth nach Chicago
1938 beginnen und die Sichtweise von Helen Roth
Dittmer und dann von Judith Roth als Uertreterin
der ndchsten Generation kennenlernen.

HELEN ROTH DITTMER: Wie ich bei meiner
Vorstellung bereits sagte, war ich noch nicht
geboren, als meine Familie Roth im Juni 1938 ver-
lieB und sich in Chicago ansiedelte. Sie ging nicht
freiwillig, sondern wurde hierzu gezwungen. Mein
Vater war ein stolzer Deutscher. Er hatte im Ersten
Weltkrieg gekdmpft und dafiir eine Auszeichnung
erhalten. Er lieB, wie ich bereits sagte, einen Bru-
der und eine Schwester zuriick — Bruder Moritz,
dem es 1939 gelang, mit seiner Familie nach
England zu fliehen, und seine Schwester Jenny,
die aus Frankfurt deportiert und ermordet wurde.

Wenn ich an ihre Abreise denke, kann ich mir vor-
stellen, dass sie mit einem Gefuihl von Angst und

121



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Sorge erflllt waren. Sie waren durchaus nicht
unwissend, was auf sie zukommen wiirde. Immer-
hin schickten sie ihren dltesten Sohn Herbert
nach Marburg zum Englischunterricht; ich glaube,
das war 1936. Aber dennoch war es fir sie ein
unglaublicher Albtraum, den sie erleben mussten.

SCHRANK aus dem Familienbesitz Roth Dittmer

Ich habe einen Schrank, den Sie auf dem Foto
sehen: Meine Eltern haben ihn 1938 gekauft. Es
war ihnen nicht erlaubt, Devisen aus Deutschland
auszuflUhren, also kauften sie Mobel. Ich weil3
nicht, was sie sonst noch erworben haben. Aber
dieser Schrank, den Sie hier vor sich sehen, stand
bei meinen Eltern im Wohnzimmer, und jetzt steht
er im Familienzimmer unseres Hauses. Ich muss
zugeben, er fallt schon auseinander, aber mein
Sohn erachtet ihn als Familienantiquitdt, und das
ist uns allen wichtig.

Far meine Brider und meine Schwester war es
geradezu traumatisch, ins Ausland gehen zu
mussen. Anders kann man es nicht ausdricken.
Mein Bruder Herbert war 14, fast 15, und er begann
tatsdchlich zu spuren, dass er dort in Roth seinen
Platz hatte. Er hatte Freunde. Er spielte FuBball,
und plotzlich wurde er rausgeworfen. Walter war
junger, @ Jahre alt. Irene war 13. Sie hatten alle
den Verlust ihrer Mutter Selma erlitten, die 1934
starb, kaum dass die Nazis an die Macht gelangt
waren. So kamen schreckliche Ereignisse zusam-
men. Sie erlitten diesen Uerlust ihrer Mutter,

und dann wurden sie obendrein aus ihrem Land
vertrieben. Man kann es nicht anders beschrei-
ben: Eine Tragoddie folgte auf die ndchste.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Ich danke
Dir sehr herzlich, Helen, dass Du uns hast teilha-
ben lassen, in welcher schrecklichen Situation
sich Deine Familie befand, als sie auswandern
musste. Ich mochte jetzt Judy einbeziehen, die ja
eine Tochter von Helens Bruder Walter ist. Judy,
ich mochte Dich fragen, welchen Einfluss dieses
Weggehen der Familie aus Roth auf dein Leben
genommen hat.

JUDITH ROTH: Nach Helen zu sprechen, ist
nicht so einfach. Es ist sehr bewegend und macht
mich eigentlich sprachlos. Wir haben in der Vor-
bereitung auf diesen Abend viele Gesprdche mit-
einander, mit Annegret und mit meiner Tochter
geflhrt. Ich glaube, man kann schwerlich das, was
der Familie Roth zugestoBen ist, als ,\Weggehen®
bezeichnen. Es war Uertreibung. Es war Flucht. Es
war ein Trauma. Sie hatten keine Wahl. Und das
Trauma hallte nach und hoérte nicht auf, denn es
gab Demitigungen in Deutschland. Die Erniedri-
gung und Entwirdigung setzten sich fort, als sie
sich in Chicago niederlieBen. Ich wurde 23 Jahre
nach ihrer Ankunft geboren, also habe ich als Kind
all das nicht verstanden. Ich habe es gelernt. Ich
habe es gleichsam gerochen. Es gab vorzeitige



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Todesfdlle. Es gab viel Schmerz und Depression.
Meine GroBmutter in Chicago, Helens Mutter, war
sehr traurig und immer besorgt. Sie kiimmerte sich
oft um mich, denn meine Mutter hatte eine Mutter
in Belgien, die wdhrend des Holocausts ebenfalls
eine junge Mutter gewesen war, und auch sie war
traurig. Darum flog meine Mutter oft nach Belgien,
um sich um sie zu kimmern. Es existierte also ein
Gefuhl von etwas Schrecklichem. Ich glaube, als
zweite Generation habe ich versucht, das zu ver-
stehen. Ich bin mir bewusst, dass mein Vater, wenn
er noch am Leben wdre, das, was ich hier sage,
vielleicht nicht gut finden wirde. Er und meine
Mutter waren bestrebt, ihr Leben in Chicago wun-
derbar zu gestalten. Sie engagierten sich in Kultur
und Bildung. Sie hatten ein groBartiges Leben
und drdngten uns, auch ein solches Leben zu
erlangen. Mein Vater wollte glauben, dass wir die
Last dessen, was geschehen war, nicht spurten.
Und natirlich waren wir unvergleichlich besser
geschutzt. Aber der Schmerz und die Qualen, die
im Familienethos mitschwangen, verschwanden
nicht udllig. Was ich damit sagen will, ist, dass ich
mir als zweite Generation einen Reim auf die
Dinge machen musste, die nicht gesagt wurden.
Und ich denke, das gilt vielleicht auch fur die drit-
te Generation. Ich hére das von Kindern.

Es wurde so sehr darauf gedrdngt, ein erfolgrei-
ches Leben zu fUhren, neu anzufangen, fir meinen
Vater und Herbert und Helen etwas aufzubauen —
und daflir zu sorgen, dass es uns als Kindern von
Flichtlingen gut geht —, dass nicht viel Uber die
GroBe von Verlust und Scham gesprochen wurde,
mit denen die Familie leben musste. Wir muss-

ten es herausfinden — es flhlen, es sehen, es in
Worte fassen —, ohne uns darin zu verlieren oder
dadurch Schaden zu nehmen.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH: Vielen
Dank Helen und Judy, dass ihr uns mitgenom-
men habt in die Situation des ,\WWeggehens" Eurer

Familie aus Roth — eine viel zu neutrale Formulie-
rung, die der tiefen Tragik nicht gerecht wird,

und die Folgewirkungen auf die ndchste Genera-
tion. — Ich wirde jetzt gerne auf die andere Seite
des Podiums wechseln und Polina Solovej fragen:
Was bedeutete es fur Sie, aus Sankt Petersburg
wegzugehen in ein fremdes Land, nach Deutschland.

POLINA SOLOVEJ: Ich bin nicht aus Sankt
Petersburg weggegangen, ich habe Russland
verlassen. Die Idee, aus Russland zu emigrieren,
hatte ich schon lange. Bereits im Teenager-Alter
hegte ich diesen Wunsch. Es geschah nicht

nur aus wirtschaftlichen Griinden, sondern es war
der Antisemitismus in Russland, der mich dazu
gebracht hat. Wir sagen immer, in Deutschland
gibt es Antisemitismus. Aber man kann ihn Uber-
haupt nicht mit dem Antisemitismus vergleichen,
der in Russland herrscht. Schon im Schulalter
hatte ich immer mit Antisemitismus zu tun. Ich
habe lange Zeit Uberlegt, ob ich lieber nach
Deutschland oder nach Israel umziehen mochte.
Wdhrend meiner Schulzeit machten wir eine
Klassenfahrt nach Deutschland, und damals habe
ich entschieden: Ja, das ist das Land, in dem

ich leben will. Deswegen haben wir Deutschland
gewdhit. Ubrigens war meine Oma energisch
dagegen, dass ich nach Deutschland umziehe.
Sie kommt aus WeiBrussland und hat fast ihre
ganze Familie im Zweiten Weltkrieg verloren.

Ich bin mit meinem Mann nach Deutschland aus-
gewandert. Meine Eltern und meine Oma sind in
Russland geblieben. Spdater folgten uns meine
Schwiegermutter, ihre Schwagerin und ihre Fami-
lien. Bis heute finde ich, dass ich mich richtig
entschieden habe. Schon immer wollte ich etwas
anderes erleben als meine Eltern, etwas Neues
entdecken. Ich flihle mich in Deutschland
eigentlich wohl. Ich finde, dass dieses Land besser
zu meinem Charakter passt als Russland, und ich
denke, sogar besser als Israel.

123



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:
Herzlichen Dank, dass Sie uns so viel Uber Ihre
Motivation, Russland zu verlassen und den Weg
hierher zu nehmen, berichtet haben. Elliot Shayle
hat einen ganz anderen Grund gehabt, nach
Marburg zu kommen. Erzéhlen auch Sie uns, was
Sie aus England nach Marburg gefiihrt hat.

ELLIOT SAMUEL SHAYLE: Far mich kam das
Weggehen nach Deutschland sehr unerwartet.

Ich hatte zwar immer ein Gefuhl von Abenteuer in
mir, wollte schon immer mehr von der Welt sehen
und das Leben in anderen Landern erleben. Aber
Deutschland war, ehrlich gesagt, nie wirklich auf
meinem Schirm als Ort, an dem ich vielleicht leben
wollte. Vor der Pandemie dachte ich daran, nach
Israel zu gehen, aber aus praktischen Griinden

— wie der Arbeit und dem burokratischen Auf-
wand, um dorthin zu gelangen — hat sich das nicht
ergeben. Und so habe ich mich schlieBlich auf die
Suche nach Promotionsméglichkeiten gemacht,
denn ich wollte unbedingt promovieren, was mich
letztendlich nach Deutschland fahrte. Ich hatte
groBe Angst, umzuziehen, weil es hier in Marburg
keine britische Gemeinde gibt und ich wusste, dass
ich irgendwie hilflos und weniger mit anderen
Menschen oder Orten oder Dingen verbunden
sein wirde.

Da es also keine britische Gemeinschaft gibt und
ich keine familidren Bindungen zu diesem Land,
dieser Stadt oder dieser Universitat habe, war

ich sehr erleichtert, als ich herausfand, dass es
hier eine Judische Gemeinde gibt. Denn das wirde
bedeuten, dass ich wenigstens nicht den Teil mei-
ner Identitdt als judischer Mensch aufgeben miss-
te und zumindest mit anderen kosmopolitischen
Menschen zusammen sein konnte — Menschen, die
mich verstehen wirden, wenn sie mich vielleicht
auch nicht als Gast bei sich aufndhmen. Nun weif3
ich, sie sind sehr gastfreundlich! Ich bin erleichtert,
dies sagen zu konnen.

Eigentlich ist es eine ziemlich verrickte Ge-
schichte, dass ich, obwohl ich noch nie in Marburg
gewesen war, mit meinem ganzen Hab und Gut
hierherzog. Ich sehe darin eine gewisse Parallele
zu meinen Vorfahren, die nach London kamen,
ohne vorherige Erfahrung mit dem Land, ohne
dessen Sprache, ohne Wissen darlber, wo sie
leben wirden. Sie stiegen einfach eines Tages in
ein Boot und kamen an. Ich wusste, dass mich ihr
Blut — in einem sehr poetischen Sinne — durch-
flieBt, darum wollte ich gewissermaBen in ihre
FuBstapfen treten und mich einfach kopfuber

in ein neues Leben und eine neue Welt stirzen. —
Ich bin froh, dass ich es getan habe.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Vielen Dank Elliot. Ich denke, jetzt gehen wir
weiter zu Joél Ben-Yehoshua und sind gespannt
auf seine Erfahrung mit dem Weggehen.

JOEL BEN-YEHOSHUA: Ich habe den aller-
groBten Teil meines Lebens in Hessen gewohnt.
Dennoch gibt es in meiner Familie ebenfalls viele
Geschichten des Weggehens. Mit Blick auf
meine judischen Vorfahren hat wahrscheinlich
mein UrgroBuater nach der Oktober-Revolution
WeiBrussland, also Belarus, verlassen und ist

in das damalige Paldstina ausgewandert. Meine
UrgroBmutter kommt aus einem Ort namens
Munkatsch, heute Ukrainisch: Mukatschewo. Der
Ort hat sehr oft die Nationalitét gewechselt und
ist heute Teil der Ukraine. Meine UrgroBmutter ist
in den 1930er Jahren nach Paldstina emigriert. In
der deutschen Familie, also der Verwandtschaft
matterlicherseits, hat ebenfalls Vertreibung statt-
gefunden. Das trifft auf alle meine GroBeltern zu.
Die protestantische Familie stammt aus einem
heute polnischen Gebiet und musste im Zweiten
Weltkrieg fliehen. Hier in Hessen bestehen ebenso
interessante genealogische Zusammenhdnge.
Mein langer Stammbaum geht zuriick bis ins

15. Jahrhundert zum Rabbi von Katzenelnbogen,



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

heute in Rheinland-Pfalz gelegen und knapp
30 km von meinem Heimatort entfernt. Fir mich
ist es schon, zu wissen, dass meine Familie

im Nassauer Land schon so lange prdsent ist.

In Marburg habe ich acht Jahre gewohnt. Marburg
ist der Ort, an dem ich mich politisiert habe,

wo ich angefangen habe, mich mit Antisemitismus
auseinanderzusetzen. Ich habe ab und zu auch
Kontakt zur Judischen Gemeinde gehabt, auch
mit Amnon Orbach. Amnon hat mich explizit ein-
geladen, wofir ich ihm dankbar bin. Aber es war
schwierig, mich dort zugehdrig zu fuhlen. Ich

habe eher Bezug zu Leuten in meinem Alter, zu
Juadinnen, Juden, Israelis.

Ich habe auch einen Gegenstand mitgebracht.
Er kommt von einem Ort, der mir in Marburg
besonders wichtig war, die linksradikale Kneipe
H8. Diese gibt es nicht mehr. Fir mich mit meiner
Herkunft vom Land waren Linke eher anstren-
gend. Vor allem Gber meinen Namen und wenn

ISRAEL-FAHNE AUS DEM H8

Foto © Joél Ben-Yehoshua

ich erzdhlte, dass mein Vater aus Israel kommt,
musste ich mir immer nervige Sachen anhéren.
Aber im H8 standen immer kleine Israel-Fahnen.
Ich glaube, meistens auf dem Tresen. Das war fir
mich einfach schon, weil an diesem Ort kein
Antisemitismus geduldet wurde. Darum hatte ich
dort eine sehr gute Zeit und konnte mich auf eine
Art und Weise politisieren, wie ich es anderswo
nicht gekonnt hatte.

ANNEGRET WENZ-HAUBFLEISCH:

Vielen herzlichen Dank an alle Podiumsteilnehmer
und -teilnehmerinnen. Ich denke, wir haben sehr
vielfdltige Lebensldufe und Situationen kennen-
gelernt, die zum Weggehen gefluhrt haben. Auch
sehr tragische. Ich moéchte ihnen nun gerne kurz
die Moglichkeit geben, sich gegenseitig Fragen zu
stellen oder auch etwas zu kommentieren.

ELLIOT SAMUEL SHAYLE: Joél, duBerlich
wirkst Du auf mich sehr judisch. Und naturlich bist
Du das auf jeden Fall. Aber ich frage mich:

ob Du durch Deine nicht-jidische Mutter eine
komplexere Beziehung zu deiner deutschen Iden-
titdt hast oder ein vielfdltigeres Selbstuerstdnd-
nis. Du hast ferner diese ,ererbte” Uerbindung mit
diesem Land, diesem Staat. Ich hingegen habe
immer das Geflhl, GroBbritannien gegeniber
distanziert zu sein, weil keiner meiner Vorfahren
tatsdchlich aus GroBbritannien stammt.

JOEL BEN-YEHOSHUA: Das ist eine sehr
interessante Frage. Ich bin auf dem Dorf aufge-
wachsen, und ich sehe mich irgendwie auch als
Dorfmensch. Ich liebe es auf dem Dorf zu sein, ich
mag den Wald, ich mag keine Stédte. Ich glaube,
das ist etwas, das sehr an mir hdngen geblieben
ist. Was das spezifisch Deutsche an meiner Mut-
ter, an meiner Familie ist, kdnnte ich gar nicht
sagen. Auf jeden Fall war aber die Frage ,Bist Du
Jude?” fir mich lange Zeit nicht so einfach zu
beantworten. Das ist mir eben nicht in die Wiege

125



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

gelegt worden, sondern etwas, das ich mir erar-
beiten musste, woflir ich mich entscheiden muss-
te. Meine Eltern haben mir aber auch die Freiheit
gegeben, mich zu entscheiden.

SUSANNE RODEMEIER: Vielen Dank. Ich
denke, es ist an der Zeit, uns dem zweiten
Schlusselbegriff, mit dem wir diesen Abend hier
Uberschrieben haben, zuzuwenden: ,Ankommen®.
Einigen von Euch war immer sehr bewusst,

dass die Ankunft damit verbunden war, dass es
keine Moglichkeit zur Rickkehr mehr gab. Fur
die Studenten in unserer Runde ist das ein wenig
anders. lhr konnt wieder zurtickgehen, wenn
irgendwann die Zeit im Ausland vorbei ist, wenn
lhr in ein weiteres Land oder wieder zurtick in
Euer Geburtsland ziehen wollt. Aber trotzdem
haben wir erfahren, auch Ihr beide, die lhr nicht
unmittelbar eine Entwurzelung in der eigenen
Familie miterlebt habt, befasst Euch mit den
Schritten Eurer Vorfahren, die ihren Wohnort
immer wieder wechselten. Ich mochte fragen,
wie war es, an einem neuen Ort, in einer neuen
Gesellschaft anzukommen? Habt Ihr das
Gefuhl, dass lIhr inzwischen angekommen seid?
Und wenn ja, was oder wer hat Euch geholfen
an dem Ort anzukommen? Wenn ihr bisher nicht
angekommen seid, was fehlt eigentlich? Was
winscht Ihr Euch? Was wirde zum Ankommen
dazugehoéren?

Ich denke, wir richten die Frage wieder zuerst

an Helen. Helen, ich habe das Gefuhl, dass Du,
obwohl Du bei der Ausreise Deiner Eltern noch
nicht geboren warst, die schwerste Erfahrung

mit dem Weggehen gemacht hast. Magst Du uns
einen Einblick geben, wie es fiir Dich mit dem
Ankommen war, oder vielleicht sogar bis heute ist?

HELEN ROTH DITTMER: Ich bin hier in Chicago
wenige Monate nach der Ausreise meiner Eltern
und Geschwister geboren worden. Ich habe das

Ankommen also von den Menschen um mich
herum erfahren. Alle drei Geschwister mussten zur
Schule gehen. So war ich mit meiner Mutter allein
zu Hause. Ich begleitete sie zu den vom YMCA
[deutsch: CUJM] angebotenen Englischkursen,
diese waren ein wichtiger Teil ihres Ankommens.
Eine Erleichterung waren Verwandte meiner
Mutter um uns herum: Onkel, Tanten, Cousins

und Cousinen, die fuBlaufig von uns wohnten,
sodass wir emotionale und soziale Unterstitzung
erhielten. Am Samstagnachmittag gingen wir
gewohnlich zu einer der Tanten zum Kaffeetrin-
ken, und ich bin sicher, dass man das in Roth viele
Jahre zuvor auch so gemacht hat. Das war also
eine Art Ubertragung eines alten Brauchs, der das
Ankommen hier leichter und handfester machte.

Zwei Dinge mochte ich noch hervorheben, die das
Leben bestimmten. Erstens: meine Mutter hat nie
Freunde auBerhalb der Familie gefunden. Denn
sie hat niemandem auBerhalb der Familie getraut,
auch nicht, wenn er Jude war. Ich weiB nicht, wie
das in Roth war, aber hier war es so. Zweitens:
Mein Vater hatte es mit dem Ankommen schwerer.
Da er sehr viel gearbeitet hat, wurde sein Englisch
nie so gut wie das meiner Mutter. Er hatte nicht
viele Freunde; dazu hatte er gar keine Zeit, obwohl
er geselliger war. Seinen Bruder Leopold zum
Beispiel, der von 1938 bis 1962 in New York lebte,
sah er in dieser ganzen Zeit dreimal: Einmal, als

er mit unserer Familie in New York ankam, einmal,
als Lee nach Chicago kam, und ein weiteres Mal,
als mein Vater nach New York fuhr, um Lee und
Tante Sedda zu besuchen, die aus Israel kam.

Er konnte einfach weniger Beziehungen pflegen.
Mit einem Freund, Josef Stern, war er in Nieder-
Ohmen aufgewachsen. Als dessen Familie auf

die Westside zog, sahen sie sich nur noch wenige
Male, denn die Sterns fuhren kein Auto und

wir ebenfalls nicht. Es funktionierte einfach nicht.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ferner mochte ich anfligen: Ich glaube, das
Geflihl des Ankommens wurde stdrker, als es eine
Synagoge fur deutsch-judische Flachtlinge gab.
Habonim war die Synagoge, der wir angehorten.
Meine Mutter hing wirklich sehr an diesen
Gottesdiensten am Samstagmorgen. Der Bezug
zur Gemeinde gab ihr ein Geflihl des Ankommens,
glaube ich. Sie hat ihre Mutter nie vergessen,

nie hat sie vergessen, was sie verloren hatte.
Mein Vater hatte den Wunsch, mit seinen beiden
Sohnen einen Lebensmittelladen oder eine Art
Delikatessengeschdft zu eréffnen. Daraus wurde
aber nie etwas. Denn seine S6hne hatten andere
Ziele, sie strebten nach Bildung und Gelehr-
samkeit, Erfolg und Leistung. Und es gelang ihnen.
Sie waren erfolgreich, haben etwas erreicht. Ich
denke, es ist udllig offensichtlich, und das muss
far alle Fluchtlinge gelten, dass die Menschen,
die aus ihrer Heimat vertrieben wurden, niemals
ein so ausgepragtes Gefuhl der Zugehorigkeit
bekommen wie ihre Kinder, die aufgrund der
Anstrengungen ihrer Eltern in der Lage sind, sich
ein eigenes Leben aufzubauen.

SUSANNE RODEMEIER: Helen, ich wirde
gerne an Deine Gedanken anknilpfen und Judy
fragen, ob Du denkst, dass es fur die zweite Gene-
ration, die keine eigene Fluchterfahrung gemacht
hat, einfacher ist? Du bist ja in Amerika geboren
und hast immer dort gelebt. Was bedeutet die
Erfahrung des Ankommens Deiner Eltern fir Dich?
Im Zusammenhang mit dem ,Weggehen” hast Du
ja bereits angedeutet, dass diese Erfahrungen
auch die ndchste und sogar Gberndchste Gene-
ration beschdftigt? Ist das auch in Bezug auf das
Ankommen so?

JUDITH ROTH: Zweifellos bin ich meinen Eltern,
meinen GroBeltern, meinem Onkel und meinen
Tanten unendlich dankbar. Wir mussten keine
Demutigungen erdulden und keinen eklatanten
Antisemitismus erleben. Wir hatten so viel: eine

Kindheit, Schulbildung, Ferien, Geburtstage mit
Spielzeug. Wir lebten in Sicherheit, und es

gab ein tiefes Geflihl der Vorhersehbarkeit und
wirtschaftlichen Stabilitat.

Mein Uater, der als kleiner Junge nach Chicago
kam, empfand ein tiefes Geflihl der Verbundenheit
und Zugehorigkeit und stand seinem neuen Land
unvoreingenommen gegenuber. Das haben wir
gespurt. Meine Mutter hatte zwiespdltige Geflihle.
Sie war sich nie ganz sicher, ob sie in den USA
bleiben oder nach Israel ziehen wollte, nie sicher,
ob ihr die amerikanischen Sitten, die wir annah-
men, gefielen. Sie war besorgt, dass wir ,zu ame-
rikanisch” werden konnten — dass wir kulturelle
Werte Ubernehmen kénnten, die sie fur oberflach-
lich hielt —, und ich glaube, sie war besorgt, dass
wir fUr sie nicht mehr erkennbar werden konnten.

Keiner von beiden sprach viel Uber seine
deutschen oder europdischen Wurzeln jenseits
des Holocausts. Diese verschwanden, auBer
natlrlich in den Speisen, die wir aBen, und in den
ZusammenkUnften mit meiner GroBmutter. Im
Laufe meiner Kindheit und meines Erwachsen-
werdens dnderte sich vieles. Deutschland war
zundchst nur ein Schatten. Wie viele Juden wuss-
ten wir, dass wir keine in Deutschland hergestell-
ten Produkte kaufen durften. Wir kontrollierten
die Verpackungen. Das hat mit der Zeit nachge-
lassen. Aber erst als ich den Arbeitskreis in Roth
kennenlernte, horte es ganz auf, glaube ich. Und
die Zeiten dnderten sich. Deutschland wurde in
unseren Kopfen zu einem Verbliindeten, zu einem
Land, zu dem wir eine Uerbindung aufbauen
wollten. Gleichzeitig suchten wir weiter nach
Wegen, um zu begreifen, was in Europa gesche-
hen war und was unsere Yorfahren uns hinter-
lassen hatten. Ich sehe das bei meiner Generati-
on, und ich sehe es bei meinen Kindern.

127


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128

Die Frage nach dem Ankommen birgt ein Risiko

in sich, mit dem ich zu kdmpfen habe: Wir missen
darauf achten, dass hier nicht die Hoffnung geteilt
wird, dass wir von den Hinterlassenschaften,

die wir tragen, befreit werden kénnen — dass wir
einen Abschluss anstreben und die Dinge fur
immer ruhen lassen kénnen. Der Schatten des
Holocausts lastet weiterhin auf uns, genau

wie der Schatten der amerikanischen Sklaverei

in meinem Land.

Meine Geschwister und ich sind in den USA
verwurzelt und haben ein sehr erfilltes Leben.
Wir haben so viel erhalten — Freizligigkeit, gute
Bildung, Gesundheitsuersorgung und wirtschaft-
liche Ressourcen. Gleichzeitig sind wir eine
weiBe Familie in den USA, die von strukturellen
Ungleichheiten und Rassismus profitiert hat.

Dem konnen wir nicht entkommen. Wir missen
uns fragen, was der Zuzug meiner Eltern gebracht
hat und auf wessen Kosten. Meine Eltern hatten
trotz des Erbes eines udlkermoérderischen Traumas
ein unvorstellbares Leben, aber sie haben auch
als weiBe Migranten die Grenze Ubersprungen.
Dieser Schatten ist etwas, mit dem meine Genera-
tion und die meiner Kinder rechnen muissen.

Die Ankunft bringt schwierige Aufgaben und
neue Fragen zur Rechenschaftspflicht und
Wiedergutmachung mit sich. Es ist nicht leicht,
darUber nachzudenken, dass die Hduser, die wir
erworben haben, die Stadtteile, die wir bewohnen,
und die Zufluchtsorte, in die wir inuestiert haben,
auf Kosten anderer Menschen entstanden sind.
Ich sage das als weiBe amerikanische Judin,

und ich sage das als jemand, der sich zutiefst fur
die in Israel/Paldstina lebenden Menschen
engagiert. Die Fragen unserer Ankunft haben

mit dem Erbe des Holocausts und mit anderen
unerbittlichen Unterdriickungen zu tun, die tiefe
historische Wurzeln haben und auch heute

noch sehr lebendig sind.

SUSANNE RODEMEIER: Liebe Judy, liebe
Helen, mir fallt es schwer, Euch zu unterbrechen
und eine weitere Antwort aus unserer Gesprdchs-
runde zu erbitten. Ganz herzlichen Dank fir

Eure Offenheit.

Ich méchte nun Polina Solovej bitten, lass’ uns
doch ebenfalls an deinen Gedanken und Erfah-
rungen teilhaben. Ich vermute, dass es Uber-
schneidungen mit den Erlebnissen und Gedanken
von Helen oder auch Judy gibt, aber sicherlich
waren groBe Teile deiner Erfahrungen mit dem
Ankommen, in diesem Fall in Deutschland,

ganz andere.

POLINA SOLOVEJ: Wie binich in Deutschland
angekommen? Wahrscheinlich wie die meis-

ten Kontingentflichtlinge landeten wir in einem
Ausldnderheim. Wir hatten bei allem aber auch
Gluck. Die ndchste Bushaltestelle war nur funf-
zehn Minuten FuBweg von uns entfernt. Das war
wirklich ein groBes Glick. Ausldnderheime waren
in den 1990er-Jahren angefullt mit Kriegsflicht-
lingen aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus
Georgien, aus Armenien. Zum ersten Mal war ich
in dieser Situation mit vielen fremden Menschen
zusammen. Auf sehr engem Raum, mit stdndigem
engen Kontakt waren unterschiedliche Kulturen
untergebracht. Das war wirklich eine schreckliche
Erfahrung.

Zum Unterschied: In Russland waren wir berufstd-
tig, ich habe studiert, wir gehorten eigentlich

zur Mittelschicht. In Deutschland sind wir plotz-
lich ganz unten gelandet. Wir wurden zu ganz
armen Leuten und waren ohne Sprachkenntnisse.
Das war wirklich ziemlich schrecklich. Du muss-
test groBBe Kraft aufbringen, um irgendwie nach
oben zu kommen und wenigstens auf einer mittle-
ren Position zu landen. Ich personlich wollte
weiter studieren. Ich dachte, in Deutschland kann
ich in einem halben Jahr Deutsch lernen, und



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

dann werde ich studieren. Dann stellte ich aber
fest, mein Schulzeugnis entsprach nicht dem
Abitur, es wurde nicht als dquivalent anerkannt.
Ich musste noch einmal fur ein Jahr in die Schu-
le gehen. Aber auch das half nur wenig. Immer
wieder gab es Sprachprobleme, immer wieder
verstanden wir die Behorden nicht. Das waren
wirklich schwierige Zeiten. Auf der anderen Seite
hat uns die Judische Gemeinde unglaublich viel
geholfen. Dort trafen wir weitere Menschen,

die die gleichen Probleme hatten. Sie wurden fur
mich zu einer Ersatzfamilie. In ihnen habe ich
meine Oma, meine Tante, wenn auch in anderen
Menschen, wiedergesehen.

Heute kann ich die Frage nach der Ankunft positiu
beantworten, ja, wir sind angekommen. Wir stehen
hier schon fest auf den Beinen. Die Kinder sind
natlrlich wie Deutsche. Man kann sie nicht von
den deutschen Kindern unterscheiden. Aber bei
mir ist es anders. Ich werde immer wieder gefragt:
~Woher kommst Du?“ Ich weiB, ich muss jetzt den
Rest meines Lebens so leben, weil mein Deutsch
nicht perfekt ist. Deshalb werde ich immer anders

wahrgenommen als alle anderen Menschen. Wenn

ich zu einem Besuch nach Russland fahre, fuhle
ich mich aber auch nicht mehr zu Hause. Dort hat
sich auch alles verdndert, sodass ich auch dort
die Regeln, die Gesetze nicht mehr verstehe. Ich
fihle mich auch dort nicht mehr wohl.

SUSANNE RODEMEIER: Poling, darf ich kurz
unterbrechen. Ich sehe, dass Du noch etwas vor
Dir liegen hast? Hast Du etwas mitgebracht, Gber
das Du etwas erzéhlen mochtest?

POLINA SOLOVEJ: Ja.lch habe mich gefragt,
was nehme ich mit? In meiner Jugend, als ich
das erste Mal an einem Machane teilnahm, einer
Jugendfreizeit fur judische Kinder und junge
Erwachsene, haben wir ein Handtuch mit einem
Gebet zum Handewaschen bestickt. Und als ich

nach Deutschland abgereist bin, habe ich es mit-
genommen, es ist immer bei mir.

SUSANNE RODEMEIER: Herzlichen Dank!
Obwohl es sehr spannend wdre von Dir, Polina,
noch mehr zu héren, moéchten wir doch auf jeden
Fall auch noch von Joél und von Elliot horen,
was sie zum Thema ,Ankommen® sagen werden.
Ich bin sehr gespannt, was Elliot nun erzdhlt.

ELLIOT SAMUEL SHAYLE: Ich wirde gerne
noch mehr zu meinem Hintergrund erkldren. Ich
hatte immer mehrere Identitdten, ich bin Jude,
aber auch Brite. Aber ich habe mich auch immer
sehr europdisch gefuhlt — schon vor dem Bre-
xit. Und eine ldentitdt, die ich bisher noch nicht
erwdhnt habe, ist, dass ich auch behindert bin und
daher nie zu 100 Prozent irgendwo hingehore,
denke ich. Als ich zum Beispiel in der Jidischen
Gemeinde aufwuchs, fihlte ich mich in meiner
sjudischen Blase” im Norden Londons sehr wohl,
wo ich bis zum Alter von 17 Jahren

POLINA SOLOVEJS SELBSTBESTICKTES
HANDTUCH mit einem Gebet zum Hiandewaschen

129


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130

judische Schulen besuchte. Aber der Grund,
warum ich sie mit 17 verlieB, war, dass ich unter
Berucksichtigung meiner Behinderung an die-
ser Schule sehr schlecht gefoérdert wurde. Diese
Schule war ziemlich konseruativ, und so ging

ich schlieBlich zu einer kulturell sehr vielfdltigen
Schule in Nord-London, wo alle Einwanderer
waren, wenn nicht der ersten, so doch der zweiten
Generation. Obwohl ich mich also in der Judi-
schen Gemeinde sehr wohl fuhle, hatte ich auch
das Geflihl, dass ich eher in kosmopolitische
Rdume gehore. Aber dann wiederum kam ich
nach Deutschland, wo ich noch nicht einmal die
Sprache spreche. — Und ich spreche die Sprache
immer noch nicht wirklich, sorry. — Es ist wirklich
sehr schwer, weil ich mich an vollig neue
Lebensweisen gewéhnen muss, die sich fur mich
immer noch sehr fremd anflihlen. Und obwohl

ich mich definitiv dafir entschieden habe, nach
Deutschland zu kommen, lag es auch daran, dass
ich ein bisschen aus GroBbritannien herausge-
drdngt wurde. Ich wollte unbedingt ein Promoti-
onsstudium machen.

Ich habe mich nie irgendwo ganz zu Hause gefuhlt
oder das Gefuihl gehabt als wdre ich an einem Ort
ganz angekommen, weil mein ganzes Leben sehr
wechselhaft war. Es war geprdgt von Wachstum,
neuen Orten, neuen Dingen, neuen Erfahrungen
und neuen Menschen. Und hierher nach Marburg
zu kommen ist ein weiterer Teil davon. Es ist defi-
nitiv der schwierigste Teil, den ich bisher erlebt
habe. Als wir im Februar oder Mdrz das erste Vor-
treffen fir diese Podiumsdiskussion hatten, lebte
ich in einer anderen WG und machte eine andere
Promotion als jetzt, und so bleibt es schwierig.
Ich finde es aber toll, dass ich hier eine judische
Gemeinde habe, in der ich mich verankert und
eingebunden fuhle. Aber ich glaube nicht, dass
ich jemals ganz ankommen kann, und vielleicht
sollte ich daraus eher Kraft schopfen, als mich
darin einzurichten. — Vielleicht.

SUSANNE RODEMEIER: Uielen Dank Elliot. Ich
erinnere mich auch, dass Du in unserem Vorge-
sprach gesagt hast: ,Eigentlich suche ich nach
britischen Freunden. Die gibt's hier in Marburg
irgendwie nicht”. Und jetzt habe ich den Eindruck,
vielleicht ist es doch das Judische, das Dir Halt
geben kann. Ich winsche Dir viel Glick und alles
Gute auf diesem Weg. Vielleicht trdgt ja auch der
heutige Abend dazu bei.

Joél, schade, dass Du jetzt der letzte auf dem Podi-
um bist. Aber nichtsdestotrotz, auf jeden Fall weifl3
ich bereits aus unserem Uorgesprdch, dass jetzt
noch ein ganz spannender weiterer Punkt ange-
sprochen wird, den wir bisher nicht erwdhnt haben.

JOEL BEN-YEHOSHUA: Ich denke, ich verstehe,
was Elliot gesagt hat. Vielleicht sind wir zu jung
zum Ankommen, und es ist vielleicht auch gar nicht
das Ziel. Mir geht es dhnlich. Ich bin eher stdndig

in Bewegung und mag das eigentlich auch. Worauf
ich in dem Kontext eingehen kann, ist meine Ent-
scheidung fir das Judentum, die nicht selbstuer-
stdndlich war.

Ein Freund von mir hat damit angefangen, lokal-
historische Forschung zu den Juden aus meinem
Heimatdorf zu treiben. Besonders in Erinnerung
geblieben ist mir, dass irgendwann ein Foto aus den
1930er Jahren mit judischen Kindern auftauchte,
die ein Schild ... in Mensfelden 1932 mit einem
groBen Davidstern hielten. Das war fir mich ganz
verrlickt, zu sehen, dass es in meinem kleinen — ich
sage mal bewusst ,judenfreien” — Dorf, einst Juden
gab. Man sieht davon nichts mehr. Ich beschdftige
mich seit vielen Jahren mit Antisemitismus, und
eine der Philosophinnen, mit der ich mich auch

viel beschdaftigt habe, ist Hannah Arendt. Von ihr
stammt der Spruch: ,Wenn man als Jude angegriffen
wird, muss man sich auch als Jude verteidigen.” Hier-
bei habe ich das Gefuhl, das ist etwas Wichtiges.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Eine unangenehme, aber wichtige Sache, die

ich zum Ende gerne ansprechen moéchte, kommt
aus meiner Beschdftigung mit dem Antisemitis-
mus. Gerade heute ist ein Bericht veroffentlicht
worden von der ,Recherche- und Informations-
stelle Antisemitismus” in Thiringen, fir die ich
arbeite. Ich empfinde die Situation als stdndigen
Kampfmodus, wenn man sieht, was alles passiert.
Der Bericht Uber antisemitische Vorfdlle 2021
belegt, dass sieben Vorfdlle pro Tag registriert
wurden. Jeden sechsten Tag gab es einen Angriff.
Darunter waren mehrere Fdlle von extremer
Gewalt. Der Documenta-Skandal in Kassel ist hier
~um die Ecke”. Es ist wirklich sehr unangenehm,
was derzeit geschieht, und wieviel gesellschaft-
lichen Rickhalt es gibt.

Ich glaube, es ist ein groBes Problem, dass
Antisemitismus in allen gesellschaftlichen und
politischen Spektren prdsent ist. Das fuhrt dazu,
dass sich alle gegen Antisemitismus ausspre-
chen kénnen, ohne wirklich etwas tun zu mussen:
Rechte prangern den Antisemitismus der Linken
und in migrantischen Milieus an, Linke den der
Rechten und so weiter. Und den Antisemitismus
in der Mitte der Gesellschaft sollte man natirlich
auch nicht vergessen. Alle behaupten, sich gegen
Antisemitismus einzusetzen, aber ohne dass es
far den Einzelnen unangenehm wird. Denn es ist
verdammt unangenehm sich einzugestehen, dass
Antisemitismus als gesamtgesellschaftliches
Phdnomen auch vor Familie, Freund*innen und
Kolleg*innen keinen Halt macht. Wer nicht

vor der eigenen Haustur kehren mochte, prakti-
ziert eine Art ,Gratis-Solidaritat”, schlimmsten-
falls werden Juden und Judinnen dadurch
schamlos instrumentalisiert. Damit wirklich etwas
besser wird und nicht schlechter, darf man auch
in den eigenen Kreisen, mag es auch weh tun,
nicht schweigen, sondern sich dagegen aus-
sprechen, sich klar dagegen positionieren. So

kann man vielleicht dazu beitragen, dass wir hier
ankommen kénnen und sich die deutsche Gesell-
schaft nicht in eine Richtung entwickelt, die das
Ankommen fur Judinnen und Juden auf jeden
Fall schwerer macht.

SUSANNE RODEMEIER: Joél, Deine ein-
dringlichen Worte mochte ich gerne als Schluss-
wort stehen lassen. Wir sind zwar an einen Punkt
gelangt, an dem eine vertiefende Diskussion
aller Beitrage sehr interessant ware. Doch da
unsere Zeit bereits fortgeschritten ist, méch-

te ich den weiteren Austausch auch mit lhnen,
dem Publikum, gerne in das Foyer verlagern, wo
Getrdnke und Gebdck fur uns bereitstehen.
Ganz herzlichen Dank noch einmal allen auf dem
Podium und unseren aus Amerika und Israel
zugeschalteten Gdsten, von denen wir uns an
dieser Stelle verabschieden missen, sowie lhnen

allen fr Ihren Besuch unseres Podiumsgesprdchs.

- am 13.02.2026, 20:05:30.

131


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Auf der Suche nach

judischer Musik: Ein Abend

mit Jascha Nemtsov

Am 14. Juli 2022 fuhrte der Pianist und Musikwis-

senschaftler Professor Jascha Nemtsou die Gdste

im Rahmen eines Klavierkonzerts mit Musik und
Erlduterungen durch den Abend in der Aula der
Alten Universitat der Philipps-Universitat Mar-
burg. Der Raum mit seinen riesigen, historischen
Wandgemdlden zeigt Motive aus der Grindungs-
geschichte der Marburger Universitat. Die Gemadl-
de bendtigen aus restauratorischen Grinden ein
spezielles Raumklima, sodass eine Luftung mit
Frischluft von auBen nicht moéglich war. Der Raum
durfte deshalb nur mit Mund-Nasenschutz betre-
ten werden. Wer dennoch zu dem Konzertabend
kam, wurde mit einem wunderbaren Konzert
belohnt und erfuhr Unerwartetes Uber judische
Komponisten.

Jascha Nemtsov wurde 1963 im sibirischen
Magadan geboren. Er studierte am Staatlichen
Konseruatorium in Sankt Petersburg und lebt seit
1992 in Deutschland. Er wurde 2004 promoviert
und habilitierte sich 2007. 2013 wurde er als Pro-
fessor fur Geschichte der judischen Musik an die
Hochschule fir Musik Franz Liszt Weimar berufen.
DarlUber hinaus ist er Akademischer Direktor der
Kantorenausbildung des Abraham Geiger Kollegs
an der Universitdt Potsdam, wo er ebenfalls lehrt.
Nemtsov ist zudem Herausgeber der Schriften-
reihe ,Judische Musik. Studien und Quellen zur
judischen Musikkultur” im Harrassowitz Uerlag in
Wiesbaden. Seine wissenschaftlichen Arbeiten

konzentrieren sich auf jidische Musik und judi-
sche Komponisten im 19. und 20. Jahrhundert
sowie auf Themen wie ,Nationalismus und Musik®,
~Religion und Musik” oder ,Totalitarismus und
Musik®. Als Pianist nahm er mehr als 40 CDs auf,
die mehrfach international ausgezeichnet wur-
den. Die CD mit Sonaten fur Violine und Klavier
von Shostakovich und Weinberg mit dem Geiger
Kolja Blacher erhielt 2007 den Preis der deut-
schen Schallplattenkritik. 2018 bekam Nemtsou
den neugegriindeten Opus Klassik Preis fir seine
Anthologie aus 5 CDs mit Klavierwerken des

im Stalinismus verfolgten Komponisten Usevolod
Zaderatsky. 2020 erschien bei hdnssler CLAS-
SIC eine Box mit drei CDs seiner Ersteinspie-
lungen der Coplas Sefardies des sephardischen
Komponisten Alberto Hemsi (zusammen mit der
Sopranistin Tehila Nini Goldstein). Nemtsous
aktuelle CD-Projekte enthalten wiederentdeckte
Werke der herausragenden deutsch-jludischen
Komponisten Hans Heller und Bernhard Sekles,
die Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung
wurden. Am 27. Januar 2012 und am 27. Januar
2022 spielte Nemtsov anldsslich des Tages des
Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialismus
im Deutschen Bundestag.

Der folgende Text bezieht sich auf die Einflhr-
ungen, die Jascha Nemtsov an diesem Konzert-
abend gegeben hat.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JASCHA NEMTSOV

Foto © Susanne Rodemeier

Das erste Musikstlck, eine Mazurka von
Wtadystaw Szpilman (1911-2000), komponier-

te dieser 1942 im judischen Getto in Warschau.
Der Anlass, die Mazurka zu komponieren, war ein
besonderer: Die Nationalsozialisten hatten Musik
von Frederik Chopin verboten, weil er als polni-
scher Nationalkomponist galt. Szpilman hat des-
halb Sticke komponiert, die deutliche Adaptionen
von Chopin sind. Berihmt wurde Szpilman, weil
er die Musik zu dem auf dieser Autobiographie
fuBenden Film ,Der Pianist* von Roman Polanski
komponierte.

Danach folgte eine Suite (,Little Suite”) von Hans
Heller (1898-1969). In Deutschland geboren,
begann fir Hans Heller im Zweiten Weltkrieg eine
Odyssee, die auch eine Uberlebensgeschichte ist,
in der er verschiedene Lager, Zwangsarbeit erleb-
te und Deportationen in den Osten entkam. Die
letzten Kriegsmonate Uberlebte er nur deshalb,
weil er in einem Versteck durch die Franzdsische
Résistance versorgt wurde. Nach dem Krieg
emigrierte Heller nach Amerika. Allerdings konnte

er dort nicht FuB fassen, sodass sein Name und

damit auch seine Musik in Uergessenheit gerieten.

Der Osteuropa-Historiker Professor Wolfgang
Eichwede, ein Neffe von Hans Heller war es, der
Jascha Nemtsov auf Heller aufmerksam machte.
Gemeinsam o6ffneten sie Hellers Nachlass und
entdeckten bisher ganzlich unbekannte Werke.
Sein ,Requiem fur den unbekannten Verfolgten®
konnte im Jahr 2021 in Erfurt mit dem MDR-Sinfo-
nieorchester und dem MDR-Rundfunkchor urauf-
gefuhrt werden. Die , Little Suite”, die Nemtsou fur
das Publikum in Marburg spielte, hat Hans/John
Heller in New York komponiert, bevor er 1955 nach
Deutschland zurlckkehrte.

Bernhard Sekles (1872—-1934) war, anders als
Hans Heller, in Deutschland Anfang des 20. Jahr-
hunderts ausgesprochen bekannt. Er war ein
Frankfurter Urgestein, Komponist, Dirigent, Kom-
positionspddagoge, Lehrer von Paul Hindemith
und Theodor W. Adorno. In den 1920er Jahren
war Sekles Direktor des Hoch’'schen Konseruato-
riums und unterrichtete dort die erste Jazz-Klasse

133


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Uberhaupt. Die letzten Monate seines Lebens ver-
brachte er im judischen Altersheim. Dort kompo-
nierte er 23 klitzekleine ,Fantasietten®. Zu der Zeit
war Sekles bereits krank, was vermuten lassen
wirde, dass es sich um bedrickende Sticke han-
deln wirde. Das Gegenteil ist der Fall: Die Stiicke
sprihen vor Lebendigkeit und Humor. Nemtsou
entdeckte diesen Zyklus in der Bibliothek der
Frankfurter Musikhochschule, wo Sekles Manu-
skripte aufbewahrt sind. Der in Marburg gespielte
Zyklus ist mit ,Fantasietten” Uberschrieben. Sie
wurden nie gedruckt, nie gespielt, bis sie 2020
von Jascha Nemtsov erstmals eingespielt wurden.
Den Witz dieser Stlicke ahnt man bereits, wenn
man nur auf das letzte blickt. Es heiBt ,Fuge Uber
den Ton C*, ein Stiick, das sich nur um den Ton C
bewegt, der vier Mal wiederholt wird.

Der Name Viktor Ullmann (1898-1944) ist seit
etwa 30 Jahren wieder Teil des internationalen
Musikrepertoires. Er gehorte zu den vielen judi-
schen Musikern und Komponisten, die in der Zeit
des Nationalsozialismus verfolgt wurden. Ullmann
lebte seit Anfang der 1920er Jahre in Prag und
wurde 1942 in das Ghetto Theresienstadt depor-
tiert — das sogenannte Vorzeigeghetto, das zu
propagandistischen Zwecken missbraucht wurde.
Dort konnte Ullmann weiterhin kreativ arbeiten
und komponieren, bevor er nach Auschwitz trans-
portiert und dort ermordet wurde. Er war zwar in
eine judische Familie hineingeboren, wurde aber
als Kind getauft und spdter zu einem glihenden
Anhdnger der Anthroposophie. Mit Judentum hat-
te Ullmann nie etwas zu tun, bis er nach Theresi-
enstadt kam. Dort entwickelte er groBes Interesse
far judische Musik und fur judische Kultur. Judi-
sche und hebrdische Volkslieder bearbeitete und
arrangierte er neu, zum Beispiel fur Chor. In seiner
7. Klaviersonate ,\/ariationen und Fuge Uber ein
hebrdisches VUolkslied” versucht er, verschiede-
ne Kultursphdren zu verbinden: Ein hebrdisches
Volkslied aus dem damaligen Paldstina mit drei

JASCHA NEMTSOV

Foto © Susanne Rodemeier

anderen symboltrdchtigen Motiven, bestehend
aus einem lutherischen Choral, aus einem grie-
chischen Choral und den Ténen ,B-A-C-H". Man
kann das Stick als einen Versuch verstehen, in
einer Welt, in der vieles auseinanderfdllt, diese
Teile wenigstens kinstlerisch zu verbinden.

Wahrend Viktor Ullmann erst im Lager Theresien-
stadt seine judische Identitdt fur sich entdeckte,
war das bei Joachim Stutschewsky (1891-1982)
ganz anders. Er gehorte zu den Musikern, die ganz
bewusst einen judischen Stil in der Musik gesucht
und auch entwickelt haben. Stutschewsky stamm-
te aus der heutigen Ukraine, wo er in eine Familie
von Klezmorim hineingeboren wurde. Seit seiner
Kindheit war er im Klezmer-Milieu aktiv, in dem
sich alle Familienmitglieder beteiligten. Der jun-
ge Stutschewsky spielte zundchst Geige, dann
Violoncello. Mit 16 Jahren wollte er eine richtige
Musikerausbildung bekommen. Deshalb ging er
fur sein Studium nach Leipzig, aber auch in die
Schweiz und nach Osterreich. Er gehorte zu dem



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kreis um Arnold Schonberg, weil auch er sich fur
neue Musik einsetzte. Ab den 1920er Jahren wid-
mete er sich immer mehr der judischen Musik. Erst
als Interpret, bald aber auch als Komponist, griin-
dete er in Wien einen Verein zur Forderung judi-
scher Musik und publizierte zu judischer Musik.
Wenige Tage vor dem ,Anschluss Osterreichs*
1938 floh er in die Schweiz und emigrierte Ende
desselben Jahres nach Paldstina. Dort und spdter
in Israel hat er den Rest seines langen Lebens
verbracht. Die vier judischen Tanzstlcke, die
Jascha Nemtsov an diesem Abend spielte, kom-
ponierte Stutschewsky 1931in Wien. Sie basieren
auf der chassidischen Kultur Osteuropas.

Es gab in Europa zu dieser Zeit mehrere nationale
Stréomungen oder Schulen, zu denen Komponisten
wie Smetana und Duordk in Tschechien, Edvard
Grieg in Norwegen oder Jan Sibelius in Finnland
gehorten. Einer der ersten Komponisten, die diese
folkloristische oder neo-folkloristische Bewegung
in der Musik beflagelten, war Franz Liszt (1811—
1886). Nemtsov hat sein Werk in das Programm
aufgenommen, weil es wichtig ist, um die judisch
nationale Bewegung zu verstehen. Franz Liszt
hat sich fur die Musik von Sinti und Roma seiner
ungarischen Heimat interessiert und deren Melo-
dien in seinen ungarischen Rhapsodien verarbei-
tet. Allerdings ist es nicht ungarische nationale
Folklore, sondern die Folklore der Sinti und Roma.
Auch die Rhapsodie Nr. 13, die Nemtsov in Mar-
burg spielte, enthdlt mehrere authentische Uolks-
melodien der Sinti und Roma. Liszt versuchte,

auf dem Klavier die Art des Musizierens und den
Klang der ,\Jolksinstrumente” zu imitieren. Laut
Nemtsov sind die Musik der Sinti und Roma und
die Musik der judischen Klezmer-Kapellen sehr
dhnlich. Es handelt sich um verwandte Musikin-
strumente, aber auch die Art der musikalischen
Performanz ist dhnlich und oft musizieren beide
Ensembles gemeinsam oder ersetzen einander.

Es handelt sich hier um eine sehr interessante
transkulturelle musikalische Identitat im ostlichen
Europa.

Nach der Ungarischen Rhapsodie von Franz

Liszt beendete Jascha Nemtsov den Abend mit
einer Judischen Rhapsodie von Juliusz Wolfsohn
(1880-1944). Wolfsohn war so etwas wie

ein Enkelschuler von Franz Liszt und orientierte
sich auch stilistisch stark an Liszt als Vorbild. Er
wurde in Warschau geboren, studierte in Russland
und verbrachte den groBten Teil seines Lebens in
Wien. Er hat sich als Pianist, als Interpret romanti-
scher Musik neben Liszt und Chopin einen Namen
gemacht und schlieBlich auch als Komponist. Als
Komponist hat er ausschlieBlich im judischen Stil
gearbeitet. Die osteuropdische judische Folklore
kannte er sehr gut und hat eine ganze Reihe von
virtuosen Werken auf Basis dieser judischen Fol-
klore veroffentlicht. Wolfsohn ist 1938, nach dem
,Anschluss Osterreichs*, nach New York geflohen.
Niemand weiB, was aus seinem Nachlass gewor-
den ist. Erhalten sind nur die Werke, die zu seinen
Lebzeiten in Wien publiziert wurden. Dazu zdhlt
auch die Judische Rhapsodie. Sie ist in einer
zweiteiligen Form komponiert, zundchst eine lang-
same Einleitung und dann ein tdnzerisches Finale.
Auch Wolfsohn versucht, auf dem Klavier den
Klang der Volksinstrumente nachzuahmen, ganz
besonders die Zimbel.

Als Zugabe schenkte Nemtsouv dem Publikum

ein ,Lied ohne Worte“ der judischen Komponistin
Fanny Hensel Mendelssohn (1805 — 1847), die erst
in den letzten Jahrzehnten entdeckt wurde. Sie
war die dltere Schwester von Felix Mendelssohn
Bartholdy. Zu Lebzeiten durfte sie nicht unter
ihrem eigenen Namen auftreten, weil ihre Familie
eine Frau als Komponistin als unschicklich ansah.
Einige ihrer Lieder wurden unter dem Namen ihres
Bruders veroffentlicht.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Beschwingter Abschluss
der Ausstellung mit Kabarett

von Aliosha Biz

Die Ausstellung ,Judisches Leben in Marburg”
hatte ein Vierteljahr gezeigt, wie Erinnerung
unser tdgliches Leben bestimmt. Die Universi-
tatsstadt Marburg und die Religionskundliche
Sammlung der Philipps Universitdt luden zu einem
beschwingten Ausklang einer Ausstellung ein, die
ihrerseits das judische Leben — und auch

das judisch-russische Leben — spiegelte. Die
Ausstellung schloss am 24. August 2022 im his-
torischen Rathaussaal mit einer Veranstaltung,
bei der der Musiker und Kabarettist Aliosha Biz
den russisch-judischen Alltag aus ungewdhn-
licher Perspektive und unter Einbeziehung seiner
eigenen Geschichte in den Blick nahm. ,Der
Fiddler ohne Ruf” war ein russisch-judischer
Kabarett-Reigen mit ,,a bissele a Muzik” und viel
politisch inkorrektem, slawischem, judischem

und sonstigem Humor.

Das passte aus mehreren Griinden. Einerseits
stammen viele Mitglieder der judischen Gemein-
schaft aus Osteuropa. So war es nicht unwahr-
scheinlich, dass nicht nur die Mitwirkenden

an der Ausstellung, sondern auch viele ihrer
Besucher*innen etliches aus dem Programm

schmunzelnd wiedererkannten und manches
staunend neu entdeckten. Andererseits folgte
diese Veranstaltung dem Humor, der im Zusam-
menhang mit jidischen Themen und im Hinblick
auf die Weltlage, wenn man den Worten des
judischen Regisseurs und Schauspielers Dani
Levy folgt, ermutigt:

~Dutzende Male sollte ich schon
erkldren, was es mit diesem judischen
Humor auf sich hat. Natirlich, er ist
selbstironisch, leidgeprift und paradox.
Er sieht den Menschen als Problemfall,
Gott als Uberfordert und die Psychiater
Uberteuert. Aber was diesen Humor

so anziehend macht, weswegen wir ihn
lieben, ist seine zutiefst ermutigende
Wirkung. Das Geldchter, falls es denn
Uberhaupt welches gibt, kommt

aus dem Herzen, aus dem Zentrum

der Lebensplanung.” '

5 LEVY, Dani: ,Jetzt mal Tacheles®. Die judischen Lieblingswitze von Paul Spiegel. (Hrsg v. Dina und Leonie Spiegel) Dusseldorf:

Artemis & Winkler,2009: S. 8.



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

ALIOSHA BlIZ
Foto ®© Monika Bunk

ALIOSHA BIZ wurde in Moskau geboren. Wie
alle sowjetischen Kinder musste er bei der Erd-
apfelernte helfen. Als diese fir ihn als Zumutung
empfundene Kindheit vorbei war, entschied

er sich eines Tages, in die Stadt seiner GroBeltern,

nach Wien Uberzusiedeln, wo er noch am selben
Abend am Studbahnhof ausstieg. Heute unterhdlt

der Kinstler sein Publikum mit skurrilen
russisch-judischen Geschichten, Iésst Oligarchen
als politische Strippenzieher auftreten und erklart,
wie man als Osteuropder Tiroler Dialekt sprechen
lernt. Er begleitet sich selbst auf der Geige,

wie er es schon in seiner Kindheit in Moskau
machen musste — nur heute entscheidet er selbst,
wann er spielen mochte.

137



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138

GruBwort zum
Abschluss
der Ausstellung

NADINE BERNSHAUSEN

Drei Monate lang wurde die Ausstellung
»Jidisches Leben in Marburg: Erinnern schafft
Identitat” im Rathaussaal in Marburg gezeigt.
Was bleibt? Was nehmen wir mit von diesem
spannenden Beitrag der Religionskundlichen
Sammlung der Philipps-Universitdt zum Stadt-
jubildum Marburg800? Was nehmen wir mit in
einer Zeit, in der Judentum und das judische
Leben wieder stdrker in den Fokus gerlckt sind:
Es geht um das Schicksal der Menschen — und
darunter viele Juden — die durch den Ukraine-
Krieg Sicherheit und Heimat verlieren; wir
erleben eine Energiekrise, von der der Zentralrat
der Juden beflrchtet, dass sie zu einer Zunahme
des Antisemitismus fihren kdonnte und auf der
documenta in Kassel klingen die Antisemitis-
musvorwdrfe nicht ab.

In dieser Situation beenden wir hier in Marburg
unsere Ausstellung zum juidischen Leben mit poli-
tisch inkorrektem russischem Humor, jidischen
Witzen und Musik mit dem Kabarett von Aliosha
Biz. Geht das? Ist das denn passend? Kénnen

wir angesichts der Entwicklung der derzeitigen
Weltlage ein so wichtiges Thema auf diese Weise
abschlieBen? Wir glauben ja! Wir glauben, dass
gerade der Humor Uber Schwierigkeiten hinweg
tragt. Dass er Widerspriche aufzeigt und mog-
lich macht, das zu sagen, was unertrdglich und



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

\Verstandnis fUreinander
ist die beste Basis fur ein
friedliches Miteinander.

unsagbar zu sein scheint. Und dass wir mit Witz und
einem Ldacheln Dingen, die zu schwer oder zu groB
erscheinen, ein ertrdgliches und verstehbares

MaB zuriickgeben kdénnen.

Denn eines hat uns unsere Ausstellung gezeigt:
Verstdndnis fureinander ist die beste Basis fur ein
friedliches Miteinander. Uiele Besucherinnen und
Besucher — so berichten die Ausstellungsbeteilig-
ten — seien beeindruckt gewesen Uber die Art, wie
die Ausstellung gemacht wurde. Wieviel sie durch
den unmittelbaren Zugang Uber Alltagsgegen-
stdnde und personliche Interuviews neu verstanden
hatten. Und wie leicht ihnen in diesem Rahmen die
Auseinandersetzung mit dem oft stigmatisierten
Thema gefallen sei. Dass sie so begriffen hdtten,
dass Judentum in Deutschland keine abstrakte
Sache ist, die man in Schulblchern lernt, sondern
dass es naturlich um echte Menschen geht —um
Menschen wie Du und ich.

Und sie waren dankbar, dass Judinnen und Juden
ein Stuck ihres Lebens mit ihnen geteilt haben. Und
auch ich méchte mich im Namen der Universitdts-
stadt Marburg fur diese Offenheit und Unbefangen-
heit bei den beteiligten Mitgliedern der Judischen
Gemeinde bedanken. Sie haben, indem Sie sich und
Ihre Turen fur uns gedffnet haben, zum Gelingen
dieser Ausstellung maBgeblich beigetragen. Und

das ist keinesfalls trivial, einen Ausschnitt des
eigenen Lebens und Denkens auf diese Art und
Weise zu veroffentlichen. Dabei ist es so unendlich
wichtig. So ist ein Dialog entstanden; ein Dialog
zwischen den Gdsten der Ausstellung, den Mitglie-
dern der judischen Gemeinschaft, der Universitat
und der Stadtgesellschaft. Ein neues Nachden-
ken Uber all die unterschiedlichen Facetten des
Lebens in Deutschland wurde angestoBen.

Buntheit, Vielfalt, Dialog und Toleranz, das sind
wesentliche Werte, die wir hier in Marburg schon
seit vielen Jahren leben — im Okumenegesprdch,
mit dem Tag der kulturellen Vielfalt oder mit dem
Runden Tisch der Religionen Marburg. Mit der
Ausstellung, die am 24. August 2022 wieder
geschlossen wurde, ist eine neue Qualitdt und
eine neue Perspektive dazugekommen. Daflr
mochten wir uns bei der Philipps-Universitdt und
ihrer Religionskundlichen Sammlung, bei deren
Leitung Professorin Edith Franke, der Kuratorin
Dr. Susanne Rodemeier und bei all ihren Mitarbei-
terinnen und Mitarbeitern herzlich bedanken.

Bedanken méchten wir uns fur diese ungewohnli-
che und fruchtbare Kooperation, in der Stadt und
Universitat in einem Ausstellungsprojekt beispiel-
haft Hand in Hand zusammengearbeitet haben —
jede Seite mit ihren jeweiligen Ressourcen. Bei der
es zu echten Begegnungen kam und wir viel von-
einander lernen konnten. Es war ein beglickendes
Erlebnis und wir hoffen, diese Art von Kooperation
noch hdaufiger erleben zu durfen. Haben Sie dafar
vielen, vielen Dank.

Nadine Bernshausen
Burgermeisterin der Stadt Marburg



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Danksagung

DANK FUR
GESPRACHE UND
FUR LEIHGABEN

Max Bar

Monika Bunk

Grigori Bykhouski
Bella Ismaylova

Ninel Levandouska
Amnon Orbach

Polina Peuzner

Beni Pollak

Thorsten Schmermund
Boris Wendel

DANK FUR FORDERUNG

Szloma-Albam-Stiftung
Stadt Marburg

Prasidium der Philipps-
Universitat Marburg

Hessisches Ministerium fur
Wissenschaft und Kunst

Hessische Kulturstiftung

Forderverein fur die Religions-
kundliche Sammlung und das
Fachgebiet Religions-
wissenschaft in Marburg e. U.

DANK FUR KOOPERATION
UND VIELFALTIGE
UNTERSTUTZUNG

Dr. Thomas Spies
Schirmherr der Ausstellung
(Oberblrgermeister der
Stadt Marburg)

Ruth Fischer,

Mascha Justus-Willershausen,
Monika Bunk

(Fachdienst Kultur der

Stadt Marburg)

Prof. Dr. Ekatarina Teryukovua,

Dr. Alla Skolova

(Museum fir Religionsgeschichte
in St. Petersburg)

Judische Gemeinde Marburg

Dr. Annegret Wenz-Haubfleisch
(Arbeitskreis Landsynagoge Roth)

Gesellschaft fur christlich-judische
Zusammenarbeit in Marburg

Dr. Imke Troltenier,
Leitung Offentlichkeitsarbeit

der Deutschen Blindenstudienanstalt

AV ([ 7o)

https://dol.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Foto ® Susanne Rodemeier

361/9783839468227


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142

WISSENSCHAFTLICHE
PROJEKTDURCHFUHRUNG

Prof. Dr. Edith Franke
Alisha Meininghaus M.A.
Dr. Susanne Rodemeier

WISSENSCHAFTLICHE UND
TECHNISCHE UNTERSTUTZUNG

Gerrit Lange, Heike Luu,

Anna Matter (Doktorand*innen
und Mitarbeiter*innen der
Religionswissenschaft und
Religionskundlichen Sammlung)

PRAKTIKANT*INNEN
UND STUDENTISCHE
HILFSKRAFTE

Anna Behre, Marie Ebel, Malin Michelsen,
\Vanessa Obermair, Maria Schneider,
Anna Sadykova, Pia Stamer

STUDIERENDE

Marie Ebel, Mahmud Greba, Lili Mattenklotz,
Benny May, Zoé Penzel, Johannes Walliser
(BA-Studierende Vergleichende Kultur- und
Religionswissenschaft: Lehrforschungsprojekt
,Judisches Leben in Marburg*, Winter- und
Sommersemester 2020/2021)

AUSSTELLUNGS-
TECHNISCHE UMSETZUNG

Sieveking von Borck
(Buro fur Ausstellungsgestaltung)

Bach Dolder GmbH
(Buro fur Architektur und
Ausstellungsgestaltung)

Joanna Czajka
(Grafikdesign)

Sabrina Fritz
(Kommunikationsdesign)

Christian Kremer
(graphscape: interaktive Messe-
und Ausstellungsapplikationen)

Charalampos loannidis
(Babis Werbung)



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Museum

Christopher J. Garthe

Das nachhaltige Museum

Vom nachhaltigen Betrieb

zur gesellschaftlichen Transformation

September 2022, 332 S., kart., 22 SW-Abbildungen
39,00€ (DE), 978-3-8376-6171-2

E-Book:

PDF: 38,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-6171-6

Henning Mohr, Diana Modarressi-Tehrani (Hg.)
Museen der Zukunft

Trends und Herausforderungen

eines innovationsorientierten Kulturmanagements

2021, 462 S., kart., 21 SW-Abbildungen
39,00 € (DE), 978-3-8376-4896-6

E-Book:

PDF: 38,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4896-0

schnittpunkt, Joachim Baur (Hg.)
Das Museum der Zukunft
43 neue Beitrdge zur Diskussion
liber die Zukunft des Museums

2020, 320S., kart.,

2 SW-Abbildungen, 55 Farbabbildungen
29,00 € (DE), 978-3-8376-5270-3

E-Book:

PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5270-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Museum

Briicke-Museum, Stiftung Deutsches Technikmuseum Berlin,
Stiftung Stadtmuseum Berlin, Daniela Bystron,

Anne Faser (Hg.)

Das Museum dekolonisieren?

Kolonialitat und museale Praxis in Berlin

August 2022, 240 S., kart.,

5 SW-Abbildungen, 45 Farbabbildungen

39,00€ (DE), 978-3-8376-6427-0

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6427-4

Susanne Leeb, Nina Samuel (eds.)
Museums, Transculturality,

and the Nation-State
Case Studies from a Global Context

June 2022, 248 p., pb., col. ill.

38,00 € (DE), 978-3-8376-5514-8

E-Book:

PDF: 37,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5514-2

Udo Andraschke, Sarah Wagner (Hg.)

Objekte im Netz
Wissenschaftliche Sammlungen im digitalen Wandel

2020, 336 S., kart.

30,00€ (DE), 978-3-8376-5571-1

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5571-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 13.02.2026, 20:05:30.


https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Grußworte zur Ausstellung
	Konzept und Intention der Ausstellung
	Von der Forschung zur Ausstellung
	Facetten jüdischen Lebens in Marburg:
Objekte und Geschichten in Personenportraits
(Deutsch/Russisch)
	Jüdisches Leben in Sankt Petersburg
	Kulturprogramm
	Grußwort zum Abschluss der Ausstellung
	Danksagung
	Impressum

