
https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V E R Ö F F E N T L I C H U N G E N  D E R 

R E L I G I O N S K U N D L I C H E N  S A M M L U N G 

M A R B U R G   

Die Reihe veröffentlicht Sammel- und Einzel- 
bände zu Ausstellungen und Forschungs- 
projekten, die sich auf Objekte oder museale  
Präsentationen der Religionskundlichen  
Sammlung der Philipps-Universität Marburg 
beziehen. 

Neben der Dokumentation von Ausstellungen  
bieten die Bände Studien zur Provenienz- 
forschung oder objektbezogene Fallstudien.  

Religionswissenschaftliche sowie interdisziplinär 
ausgerichtete Beiträge stellen internationale 
und innovative Ausstellungs- und Forschungsper-
spektiven vor.

Die Reihe richtet sich an interessierte Museums-
besucher*innen, Studierende und Forschende  
auf dem Gebiet materieller Kultur von Religion, 
Religionsgeschichte, Religionsästhetik und der 
musealen Präsentation von Religion. 

Die von Dr. Martin Kraatz begründete Reihe  
wird seit 2008 von Edith Franke und Katja Triplett  
herausgegeben. Seit 2023 erscheint sie im  
transcript Verlag. 

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


B I B L I O G R A F I S C H E  I N FO R M AT I O N  

D E R  D E U T S C H E N  

N AT I O N A L B I B L I OT H E K

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet  
diese Publikation in der Deutschen National- 
bibliothek; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über
https://d-nb.info/1286330661 abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert  
unter der Creative Commons  

Attribution-NoDerivatives 4.0 Lizenz (BY-ND). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der 
Namensnennung des Urhebers die Vervielfäl-
tigung und Verbreitung des Materials in jedem 
Format oder Medium für beliebige Zwecke, auch 
kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung. 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetz
ungen oder Derivate einzuholen, wenden Sie  
sich bitte an rights@transcript-publishing.com  

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz  
gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder
verwendung von Material aus anderen Quellen 
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge 
erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen 
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Edith Franke, Alisha Meininghaus,  
Susanne Rodemeier

U M S C H L AG G E STA LT U N G :  
Joanna Czajka

FOTO  F Ü R  D I E  
U M S C H L AG G E STA LT U N G :  	
Marie Ebel

A B G E B I L D E T E S  O B J E KT :  	
Zeitschaltuhr aus dem Besitz der Jüdischen 
Gemeinde Marburg

S AT Z :  
Joanna Czajka

D R U C K :  
Sieprath GmbH, Aachen

Print-ISBN: 978-3-8376-6822-3
PDF-ISBN: 978-3-8394-6822-7
Buchreihen-ISSN: 0174-3937
Buchreihen-eISSN: 2941-3605

https://doi.org/10.14361/9783839468227

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier  
mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:
https://www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter 
www.transcript-verlag.de/vorschau-download

Diese Publikation wurde durch den  
Open-Access-Publikationsfonds der  
Philipps-Universität Marburg, das Hessische  
Ministerium für Wissenschaft und Kunst  
sowie die Szloma-Albam-Stiftung gefördert. 

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Jüdisches Leben  
in Marburg

E D I T H  F R A N K E ,  A L I S H A  M E I N I N G H A U S ,  S U S A N N E  R O D E M E I E R

Erinnern  
schafft Identität

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Inhalt
Vorwort der Autorinnen				  

Grußworte

Konzept und Intention

Von der Forschung zur Ausstellung

Facetten jüdischen Lebens in Marburg: 

Objekte und Geschichten in Personenportraits  

(Deutsch/Russisch)

	 Die jüdische Gemeinde in Marburg

	 Viele Wege führen nach Marburg

	 Wege ins Judentum

Jüdisches Leben in Sankt Petersburg

Kulturprogramm 

	 Mitglieder der Jüdischen Gemeinde geben Einblick  

	 in das religiöse Judentum

	 Podiumsgespräch: Vom Weggehen und Ankommen

	 Auf der Suche nach jüdischer Musik:  

	 Ein Abend mit Jascha Nemtsov

	 Beschwingter Abschluss der Ausstellung 

	 mit Kabarett von Aliosha Biz

Grußwort zum Abschluss der Ausstellung

Danksagung 

Impressum

8

1 1  

23

29

39

40

52

82

1 0 1

109

1 1 0

1 1 4

132

136

138

140

1 42

7

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Vorwort

1	 Einen Einblick in den Facettenreichtum jüdischer Lebens-

welten in Deutschland bietet beispielsweise C A Z É S , 

Laura (Hg.): Sicher sind wir nicht geblieben: Jüdischsein in

Deutschland. Frankfurt a. M.: S. Fischer Verlag, 2022. 

Im heutigen Deutschland sind jüdische Kultur und 
Religion lebhafte, vielstimmige und facettenreiche 
Bestandteile des gesellschaftlichen Lebens.1 
Die Jüdische Gemeinde in Marburg versteht sich 
als ein Ort, an dem religiöse Praxis gelebt und 
unterrichtet wird, an dem gefeiert und diskutiert 
wird. Sie lädt regelmäßig zu Konzerten, Vortrag-
sabenden und religiösen Festen ein. Sie ist auch 
ein Treffpunkt für Jüdinnen und Juden, die sich 
selbst nicht als religiös verstehen. 

Die Geschichte jüdischen Lebens in Marburg lässt 
sich nicht trennen von den großen historischen 
und politischen Entwicklungen. In der Zeit des 
Nationalsozialismus wurde das jüdische Leben 
in Marburg wie an so vielen anderen Orten in 
Deutschland ausgelöscht. Seit den 1980er Jahren 
ist in kleinen und großen Schritten wieder ein  
aktives Gemeindeleben entstanden. Inzwischen 
zählt die Jüdische Gemeinde Marburg über 300 
Mitglieder und das Judentum gehört wieder 
selbstverständlich zum städtischen Leben dazu. 

Ein Forschungs- und Ausstellungsprojekt der 
Religionskundlichen Sammlung und der Reli
gionswissenschaft der Philipps-Universität hat es 
sich zur Aufgabe gemacht, das Selbstverständnis, 
die Lebensgeschichte und den religiösen Glauben 
von Jüdinnen und Juden in Marburg zu erkunden 
und durch eine Ausstellung im Rathaus für viele 
Menschen sichtbar zu machen. 

Vom 24. Mai bis 24. August 2022 gab die  
Ausstellung „Jüdisches Leben in Marburg:  
Erinnern schafft Identität“ Einblick in die gelebte 
Vielfalt des Judentums in unserer Stadt. Im Zen-
trum standen biographische Erzählungen und 
Gegenstände, die als Erinnerungsobjekte für die 
kulturelle, familiäre oder religiöse Zugehörig-
keit der interviewten Personen bedeutsam sind. 
Obwohl sich die Ausstellung auf jüdisches Leben 
in Marburg bezog, steht sie in vielerlei Hinsicht 
exemplarisch für Gemeinden in ganz Deutschland 
und thematisiert allgemeine Strukturen, Fragen 
und Probleme ebenso wie globale Verflechtungen 
jüdischen Lebens in Deutschland.

Das Ausstellungsprojekt war von Beginn an 
durch eine enge Kooperation mit der Jüdischen 
Gemeinde Marburg geprägt. Jüdinnen und Juden 
aus Marburg haben sich in vielfältiger Weise in 
alle Prozesse der Ausstellung eingebracht. So 
gibt es in den Ausstellungstexten immer wieder 
Einschübe mit Zitaten aus den Interviews, die die 
Thematik mit Einblicken in persönliche Biogra
phien bereichern. 

Die Geschichte der Jüdischen Gemeinde 
Marburg ist von ihrer Neugründung in den 1980er 
Jahren sowie von den unterschiedlichen Wegen, 
die Jüdinnen und Juden nach Marburg führten, 
geprägt. Dazu gehören Menschen, die zum  
Judentum konvertierten, ebenso wie Menschen, 
die als sogenannte Kontingentflüchtlinge in den 
1990er Jahren aus der ehemaligen Sowjetunion 
nach Marburg kamen. Die Ausstellung und  
auch der vorliegende Band möchten diese Wege  
und Geschichten nahebringen. Die Ausstellungs-
inhalte wurden über QR-Codes hörbar zugänglich 
und dauerhaft abrufbar gemacht.*

8

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
ПРЕДИСЛОВИЯ -  
ZUSAMMENFASSUNG DES  
VORWORTS

Что значит быть евреем в Германии сегодня? 
А как живут евреи в Марбурге? Экспонаты 
рассказывали о различных путях к иудаизму 
и связанных с ним жизненных историях. Мы 
спросили членов еврейской общины Марбурга, 
что связывает их с иудаизмом, и получили 
разные и порой неожиданные ответы: их религия, 
еврейское семейное происхождение или 
просто окружение, которое воспринимает их 
как евреев. Интервью легли в основу выставки, 
организованной Музеем религии Марбургского 
университета в сотрудничестве с еврейской 
общиной Марбурга и городом Марбург. Идея 
выставки восходит к выставке в Музее истории 
религии в Санкт-Петербурге, где в 2011 году были 
представлены памятные вещи евреев.

Die Ausstellung war auch Anlass für ein beglei-
tendes Kulturprogramm mit einer Veranstaltung 
zu jüdischen Komponisten und einem kabarettis-
tischen Abend. Besondere Tiefe hatte ein 
intergenerationales Podiumsgespräch zwischen 
Jüdinnen und Juden, die sich über ihre Erfahr
ungen zu den Themen „Weggehen“ und „Ankom-
men“ austauschten. Es kann in der vorliegenden 
Publikation im vollen Wortlaut nachgelesen  
werden. So werden auch Zwischentöne nach
vollziehbar, die während des Gesprächs  
zum Tragen kamen und die den Bogen von der 
Verfolgung jüdischer Familien im national-
sozialistischen Deutschland bis hin zu verschie-
denen Formen des heutigen religiösen und  
säkularen Judentums spannen.

Die Reihe „Veröffentlichungen der Religionskund-
lichen Sammlung Marburg“ stellt mit dieser  
Publikation ihren 10. Band vor. In fast allen  
bisherigen Bänden bilden Objekte, ihre religions-
geschichtliche Bedeutung und ihre rituellen  
Kontexte den Kern der Publikationen. In den 
meisten Fällen geht es dabei um Objekte aus den 
Beständen der Religionskundlichen Sammlung.  
Im vorliegenden Band ist das anders: Der Fokus 
liegt ausschließlich auf persönlichen Erinne-
rungsobjekten und damit auf Gegenständen aus 
Privatbesitz sowie den (Lebens-)Geschichten 
und Erfahrungen, die mit ihnen verbunden sind.

Marburg, im Mai 2023
Edith Franke, Alisha Meininghaus,
Susanne Rodemeier  

AU D I O G U I D E  Z U R  AU S ST E L LU N G : 

https://www.uni-marburg.de/de/relsamm/

sammlung/sonderausstellungen/juedi-

sches-leben-in-marburg/audioguide/1

*

9

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


10

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Grußworte  
zur Ausstellung

Dr. Thomas Spies 
Oberbürgermeister 
Schirmherr der Ausstellung

Angela Dorn  
Hessische Ministerin für Wissenschaft  
und Kunst 

Prof. Dr. Thomas Nauss 
Präsident der  
Philipps-Universität Marburg

Eva Claudia Scholtz
Geschäftsführerin der 
Hessischen Kulturstiftung

Polina Solovej
Vorsitzende der  
Jüdischen Gemeinde Marburg

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Heike Luu

Hilde Domin schreibt in ihrem 1962 veröffentlich-
ten Gedicht „Mit leichtem Gepäck“: 

 
„Gewöhn dich nicht. Du darfst dich nicht 
gewöhnen. Eine Rose ist eine Rose.  
Aber ein Heim ist kein Heim“. 

Dieser Ausspruch der jüdischen Exil-Schriftstelle-
rin macht mich betroffen – als Mensch, als  
Politiker und als Oberbürgermeister. Als jemand, 
dessen Aufgabe es ist, dafür zu sorgen, dass jeder 
Mensch ein Heim hat, dass alle ein Dach über dem 
Kopf, Strom, Wasser, Licht und Essen haben.  
Dass alle einen Zugang zu unserer Gesellschaft, 
zu Bildung und Kultur haben – kurzum, als jemand, 
der dafür sorgt, dass Ausgleich und Gerechtigkeit 
in unserer Stadt herrschen – für alle Menschen. 

Denn das steht im Grundgesetz und müsste 
eigentlich eine Selbstverständlichkeit sein:  
Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner 
Abstammung, seiner Rasse, seiner Sprache, seiner 
Heimat und Herkunft, seines Glaubens, seiner  
religiösen oder politischen Anschauungen oder 
seiner Behinderung benachteiligt oder bevorzugt 
werden. Aber das ist und war bekanntlich nicht 
immer so. Vor 90 Jahren herrschte in Deutschland 
großes Unrecht. In dieser schrecklichen Periode 
unserer Geschichte wurde Jüdinnen und Juden 
nicht nur ein Heim versagt, sondern sie wurden  
auf das Grausamste verfolgt, vertrieben und syste-
matisch ermordet. Diese Zeit spiegelt sich in  
Hilde Domins Worten: „Eine Rose ist eine Rose. 
Aber ein Heim ist kein Heim“.

Dass Deutschland jüdischem Leben wieder eine 
Heimat bieten kann, dass hier wieder Alltag möglich 
ist, dass man sich womöglich sogar wieder daran 
gewöhnen kann, darüber bin ich demütig glücklich.
Deshalb war es mir eine große Freude und Ehre, als 
Frau Prof. Franke, die Leiterin der Religions- 
kundlichen Sammlung, und Frau Dr. Rodemeier, 
Kuratorin dieser Sammlung, mir vor zwei Jahren 
ihr Ausstellungsprojekt über das jüdische Leben in 
Marburg vorstellten. Sofort wollte ich dieses Vor-
haben unterstützen und die Schirmherrschaft über-
nehmen. Das eigentliche Geschenk aber mach-
ten uns die Mitglieder der Jüdischen Gemeinde 
Marburg, indem sie uns großzügig Einblick in ihre 
Lebenswirklichkeit gaben. Dafür möchte ich mich 
herzlich bedanken. Es entstand so eine Ausstellung 
von persönlichen Lebensstationen und Dingen, 
die diesen Menschen etwas bedeuten und Zeugnis 
ihrer Lebenswelt sind. Die Ausstellung zeichnete 
– genauso wie die vorliegende Publikation – ein 
lebendiges Bild dieser offenen und vielstimmigen 
Gemeinde in der Liebigstraße. Mit dem Rathaus als 

Grußwort
D R .  T H O M A S  S P I E S

12

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ausstellungsort rückte dieses Leben auch räum-
lich noch einmal mehr in den Mittelpunkt der Stadt 
und der Aufmerksamkeit.

Warum machen wir das? Wir wollen damit ein 
sichtbares Zeichen gegen Antisemitismus setzen. 
Denn wir alle wissen sehr genau, wie verwundbar 
und bedroht das Leben von Jüdinnen und Juden 
in unserem Land auch heute noch ist. „Judenhass 
ist Menschenhass und bedroht das Fundament 
unserer Demokratie“, erklärt der Zentralrat der 
Juden. Schon deshalb darf es in unserer Stadt 
keinen Millimeter Platz für Antisemitismus geben. 
Und deshalb ist es wichtig, immer wieder darauf 
zu beharren, dass das Judentum ein wesentlicher, 
selbstverständlicher, alltäglicher, gegenwärti-
ger und unverzichtbarer Teil unseres Lebens in 
Deutschland ist. Das muss allen klar sein. Dazu 
müssen wir Berührungsängste abbauen, um  
Verständnis füreinander werben und ein differen-
ziertes Bild des jüdischen Lebens, seiner Religion 
und Kultur vermitteln.

Um für eine respektvolle gegenseitige (Be-)Ach-
tung religiöser und kultureller Vielfalt zu sorgen, 
müssen wir unseren Alltag kennenlernen,  
voneinander lernen, miteinander religiöse Feste 
feiern und über unseren Glauben in Dialog treten. 
Wir müssen Brücken bauen – unabhängig von 
individueller religiöser oder nationaler Zugehörig-
keit. Wer einmal ein gemeinsames Fest der jüdi-
schen, islamischen und christlichen Gemeinden 
hier in Marburg erlebt hat, der weiss, was für ein 
großer Moment des Glücks, der Verbundenheit 
und Zusammengehörigkeit dies ist. 

Zusammenarbeit und Dialog zwischen Glau-
bensgemeinschaften, der Religionskundlichen 
Sammlung und der Religionswissenschaft sowie 
der Stadt gründen auf einer 500-jährigen Traditi-
on. Seit 1529 Martin Luther, Huldrych Zwingli und 
Philipp Melanchthon auf Einladung von Landgraf 

Philipp dem Großmütigen im Marburger Religions-
gespräch über Glaubensfragen stritten und  
um Lösungen rangen, wird in Marburg die theolo-
gische Auseinandersetzung groß geschrieben.  
Nicht immer glücklich freilich. Aber umso dringli-
cher ist es, dass wir uns nicht an Unfrieden,  
Völkerhass und Religionskriege gewöhnen, son-
dern dass wir unserem Impuls nach Auseinander- 
setzung und Aufklärung folgen, anstatt Konflikte 
zu verdrängen. Wir alle sind aufgerufen,  
kontroverse Haltungen zu verhandeln, scheinbar 
unversöhnliche Positionen zur Aussöhnung zu 
bringen oder Dissens in Frieden und gegen- 
seitigem Respekt zu ertragen.

„Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose“. Das ist 
eine berühmte Zeile der jüdisch-amerikanischen 
Autorin Gertrude Stein, die Hilde Domin im  
eingangs zitierten Gedicht ebenfalls leise in 
Erinnerung ruft. Sie wird oft so interpretiert, dass 
die Dinge sind, was sie sind. Ihre Namen stehen 
nicht nur für die Sache selbst, sondern auch für 
die dahinter liegenden Konzepte und die damit 
verbundenen Gefühle. Mit Dingen Wissen und 
Gefühle zu erzeugen, dahinter liegende Konzepte 
zu verdeutlichen, das war eines der Ziele der Aus-
stellung „Jüdisches Leben in Marburg“. Dies ist 
auf das Trefflichste gelungen. Wir hoffen, dass es 
auch der vorliegenden Publikation gelingen wird, 
Ihnen dieses mitzugeben: Gefühle und Wissen, 
die essenziell sind für ein friedliches, freiheitliches 
und demokratisches Miteinander in einer pluralen 
Gesellschaft: Mitgefühl, Verständnis, Toleranz  
und Mut. Damit in unserer Stadt und unserer 
Gesellschaft Ausgleich und Gerechtigkeit herr-
schen können – für alle Menschen!

Dr. Thomas Spies
Schirmherr der Ausstellung und  
Oberbürgermeister der Stadt Marburg

13

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Liebe Leserinnen und Leser,
ich bin sicher, dass uns, die Besucherinnen und 
Besucher der Ausstellung „Jüdisches Leben in 
Marburg“, eine Grundüberzeugung eint: Es liegt  
in unserer Verantwortung, die Voraussetzung  
dafür zu schaffen, dass sich jüdisches Leben voll 
entfalten kann. Dazu gehört die konsequente 
und vehemente Bekämpfung des Antisemitismus 
genauso wie die Förderung jüdischer Kultur. 

Genau das wollten wir schaffen im Themenjahr 
„1700 Jahre jüdisches Leben in Deutschland“.  
Das Festjahr bot ein buntes und vielfältiges  
Programm. Ziel war, jüdisches Leben sichtbar und 
erlebbar zu machen und Neugier auf die jüdische 
Kultur zu wecken. Konzerte, Lesungen, Theater 
und Diskussionsrunden verhalfen zu Begegnun-
gen, bauten Berührungsängste ab und zeigten: 
Jüdisches Leben ist vielfältig und Jüdinnen  
und Juden haben einen festen Platz in der Mitte  
in unserer Gesellschaft. Es muss gelingen, dass 
jüdische Kultur in Deutschland zur Normalität 
wird und wir müssen erreichen, dass es nicht 
mehr unvereinbar ist, sich gleichzeitig jüdisch 
und deutsch zu fühlen trotz aller Spannungen, die 
unsere Vergangenheit, unsere Verantwortung mit 
sich bringen. Wenn wir das tief in der Gesellschaft 
verankern, ist dies das beste Mittel gegen Anti
semitismus. Deswegen ist es so wichtig, tief in das 
jüdische Leben einzutauchen.

Der Weg dahin ist nicht einfach und bedeutet 
auch eine Fortentwickelung unserer Gedenkkultur. 
Wir müssen uns der jüdischen Kultur im Hier und 
Jetzt zuwenden, damit Jüdinnen und Juden heute 

in ihrer Vielfalt frei von Diskriminierung leben  
können. Jüdische Museen und Erinnerungsorte 
haben also auch die Aufgabe, die gesellschaftliche 
Realität jüdischer Menschen darzustellen.  
Prof. Mirjam Wenzel, Direktorin des Jüdischen 
Museums Frankfurt, hat diese Aufgabe treffend 
zusammengefasst:

„Jüdisches Leben in Europa ist vielfältig und 
bedroht. Es basiert auf einer jahrhunderte- 
langen Geschichte des Ringens um Gleich- 
berechtigung und soziale Teilhabe sowie  
der ebenso alten Erfahrung von Diskriminie-
rung und Gewalt. Beides sind Themen von 
unverminderter Aktualität. Indem sich Jüdische 
Museen der Gegenwart zuwenden, rühren  
sie an dem gereizten Nerv unserer Zeit. Sie 
werfen die Frage auf, wie wir in einer zuneh-
mend diversen und polarisierten Gesellschaft 
zusammenleben wollen und können.“

Mit der Ausstellung „Jüdisches Leben in Marburg: 
Erinnern schafft Identität“ erlebten wir in Marburg 
einen solchen Ort, an dem jüdische Kultur sichtbar 
wurde und sich gegenseitiges Verständnis über 
religiöse Grenzen hinweg entwickeln konnte.  
Einen Ort, an dem wir aktiv einander begegneten, 
miteinander in Verbindung traten, an dem wir  
uns aber auch erinnerten. Die Erinnerung ist nicht 
rückwärtsgewandt zu verstehen, sondern soll ihren 
Einfluss auf die Gegenwart zeigen. 

So bekamen wir keine musealen Prachtobjekte in 
den Vitrinen präsentiert, sondern Gegenstände,  
die für Jüdinnen und Juden auf ihrem Weg nach  

Grußwort
A N G E L A  D O R N

14

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Heike Luu

Marburg, auf ihrem Weg ins Judentum oder für  
ihre religiöse Praxis von Bedeutung sind.  
Die Ausstellungsstücke waren unterschiedlich:  
Wir bewunderten einen Gebetsschal und ein 
Schabbat-Licht, aber auch ein Schachbrett, ein 
Küchenmesser oder ein Set von Streichholz-
schachteln. All diese Gegenstände konzentrierten 
sich auf eine Frage: Wie versteht ihre Besitzerin 
oder ihr Besitzer das eigene Jüdisch-Sein? Wir 
sahen keine historischen oder künstlerischen 
Kostbarkeiten, sondern etwas, das vielleicht noch 
wertvoller ist: Gegenstände, die Menschen an ihre 
Kindheit oder ihren Alltag in einem anderen Land 
erinnern. Dinge, die etwas über ihre ganz persön
liche Verbindung mit der jüdischen Tradition  
und ihre Zugehörigkeit zur jüdischen Gemeinde  
in Marburg erzählen. 

Vor dem Hintergrund der Auslöschung fast des 
gesamten jüdischen Lebens im nationalsozialisti-
schen Deutschland gibt es kein schöneres Zeichen 
der Hoffnung als wachsende jüdische Gemeinden 
und sichtbare jüdische Kultur. Ich bedanke mich 
für dieses Gemeinschaftsprojekt. 

Angela Dorn
Hessische Ministerin für Wissenschaft und Kunst

15

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Heike Luu

Als Präsident der Philipps-Universität freut es 
mich, dass mit der Ausstellung zu Jüdischem 
Leben ein Thema in den Mittelpunkt gerückt wird, 
das für das Zusammenleben in einer religiös und 
kulturell diversen Gesellschaft, und eben auch in 
unserer Stadt von großer Bedeutung ist.  
An diesem Projekt wird zugleich deutlich, dass  
die Kooperation von Universität, Stadt und den 
Menschen, die hier leben, sehr gut funktioniert  
und eine Bereicherung sowohl für die Forschung 
als auch für das Miteinander in unserer Stadt ist. 

Die Philipps-Universität ist eine große Einrichtung 
mit einem breiten Fächerspektrum und vielen  
großen Disziplinen. Es gehört aber auch zu  
ihren Besonderheiten, dass sie kleinen Fächern 
Raum bietet, neue und differenzierende Perspek-
tiven in die Forschung zu den großen Fragen in  
einer globalisierten, kulturell vielfältigen Welt  
einzubringen. Die Ausstellung zu jüdischem Leben  
in Marburg ist ein gutes Beispiel dafür, dass  
eine kleine universitäre Disziplin wie die Religi-
onswissenschaft und eine kleine, aber prominente 
Einrichtung, wie die vor fast 100 Jahren gegrün-
dete Religionskundliche Sammlung, mit Engage-
ment und großer Strahlkraft Forschung betreiben  
und es schaffen kann, diese in die Gesellschaft 
hineinzutragen.  
 
Im Jahr 2009 hat die Religionskundliche Samm-
lung anlässlich der Verleihung der Ehren- 
doktorwürde an den 14. Dalai Lama mit einer  
Ausstellung ihrer Tibetica und unter dem Titel 
„Tibet in Marburg“ Einblick in den tibetischen 
Buddhismus gegeben. Im Jahr 2013 stand dann 

die Glaubensvielfalt des Islam im Mittelpunkt  
der Ausstellung „Von Derwisch-Mütze bis  
Mekka-Cola“, die seitdem viele Besucherinnen und 
Besucher angezogen hat und deren Anliegen es ist, 
die inner-islamische Pluralität zu zeigen. Auch bei 
diesen beiden Projekten hat die Stadt unterstützt, 
damit Ergebnisse von Forschungsaktivitäten der  
Universität durch museale Ausstellungen einer brei-
ten Öffentlichkeit präsentiert werden können. 

Die Religionswissenschaft ist ein Fach, das  
Religionen in ihren soziokulturellen, historischen  
und aktuellen Zusammenhängen empirisch und aus 
einer vergleichenden Perspektive untersucht.  
Dass diese Forschung nicht nur anhand von textli-
chen Quellen und in fachlich hochspezialisierten Fel-
dern erfolgt, sondern ganz explizit auch die  
Menschen und deren religiöses Handeln und Denken 
in den Blick nimmt, wurde am Ausstellungsprojekt  

Grußwort
P R O F.  D R .  T H O M A S  N AU S S

16

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


zu „Jüdischem Leben in Marburg“ besonders 
deutlich: Frau Prof. Franke, Frau Dr. Rodemeier 
und Frau Meininghaus haben es sich mit ihrer 
Forschung zum Anliegen gemacht, die Lebenswelt 
und religiöse Praxis von jüdischen Menschen im 
heutigen Deutschland zu verstehen. Es war ihnen 
dabei bewusst, dass das nicht nur anhand der 
Analyse von Texten und Gesprächen möglich ist, 
sondern dass auch die non-verbalen und  
oft sehr emotionalen Aspekte berücksichtigt wer-
den müssen und dass sich diese sehr gut über 
Erinnerungsstücke erschließen. Deshalb standen 
solche Gegenstände – von religiös bis alltäglich 
– in der Ausstellung. Sie zeigten, dass Jüdisch-
Sein nicht immer explizit religiös verstanden wird, 
sondern dass es eine lange und verflochtene 
Geschichte haben kann, in der sich geopolitische, 
historische Entwicklungen niederschlagen und 
widerspiegeln. Die Ausstellung ermöglichte es, 
den Lebenswegen, den veränderten Haltungen, 
Lebensorten und religiösen Überzeugungen zu 
folgen. Damit konnten einerseits die subjektiven 
Lebensgeschichten nachvollzogen werden, es 
wurde andererseits aber auch erkennbar, wie eng 
die großen politischen Ereignisse mit dem indivi-
duellen Leben verflochten sind. 

Die Ausstellung und nun auch die dokumentie-
rende Publikation sind somit auch Beispiele dafür, 
dass Wissenschaft ihre Fragen und Erkenntnis- 
interessen im sozialen Miteinander platziert.  
Ich freue mich, dass die Stadt Marburg ihr Haus 
und ihre neuen Ausstellungsmöglichkeiten für 
dieses Projekt geöffnet hat und sichtbar, hörbar 
und nachvollziehbar wurde, dass universitäre  

Forschung zwar sicherlich auch die Abgeschie-
denheit eines stillen Arbeitsplatzes braucht, dass 
sie aber vor allem dem Wohl und einem guten, 
verständnisvollen und toleranten Miteinander von 
Menschen dienen soll. Dass wir in dieser Ausstel-
lung etwas über jüdisches Leben in unserer Stadt 
erfuhren, hat dazu beitragen und setzte damit 
auch ein Zeichen gegen antisemitische oder 
ausgrenzende Haltungen gegenüber Menschen 
anderer Religionen und unterschiedlicher ethni-
scher Herkunft. Besonders erfreulich ist es, dass 
die nun vorliegende Publikation die Thematik der 
Ausstellung dokumentiert und damit auch für  
weiterführende Diskurse innerhalb und außerhalb 
der Wissenschaft zugänglich macht. 

Prof. Dr. Thomas Nauss
Präsident der Philipps-Universität Marburg

17

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Heike Luu

Sehr geehrte Leserin, sehr geehrter Leser,  
es ist für die Hessische Kulturstiftung ein beson-
derer Anlass zur Freude, die Religionskundliche 
Sammlung der Philipps-Universität Marburg bei 
der Umsetzung dieser besonderen Ausstellung 
erstmalig unterstützen zu dürfen. Diese Sammlung 
ist 1927 aus einem Bedürfnis nach dem Verständ-
nis von Welt, von Religion und Spiritualität ent
standen und diente neben Forschungszwecken 
auch dazu, Diplomat*innen, Missionar*innen und 
Ärzt*innen auf Auslandseinsätze vorzubereiten. 
Was könnte noch heute aktueller sein als  
ein solcher Auftrag? 

Es stellt eine komplexe Aufgabe dar, diesen  
spezifischen Sammlungsbestand historisch und 
zugleich mit einem Brückenschlag in die Gegen-
wart, ja vielleicht sogar mit Blick auf seine künftige 
gesellschaftliche Bedeutung zu kontextualisieren 
und zu vermitteln – insbesondere in Zeiten zu
nehmender Säkularisierung und steigender Anfor-
derungen nach Zugänglichkeit, etwa medialer 
Natur. Die Religionskundliche Sammlung und die 
Religionswissenschaft haben sich im Rahmen des 
800jährigen Stadtjubiläums mit der Jüdischen 
Gemeinde Marburg zu einer wunderbaren Koope-
ration verabredet, die für die Stadt Marburg und 
ihre Bewohner*innen Sinn und Identität stiftet. 

In vielfältigen Recherche- und Ausstellungs- 
projekten zur jüdischen Geschichte und Kultur auf 
lokaler, regionaler und nationaler Ebene arbeiten 
wir daran, historisch und gegenwartsbezogen die 
bestehenden Wissenslücken wieder zu füllen  
und zu einem umfassenden Verständnis von Stadt-

gesellschaft zu gelangen. Dabei helfen Schriftgut 
und mündliche Überlieferung als wertvolle  
Quellen, insbesondere liefert jedoch die materiel-
le Erinnerungskultur unmittelbar Aufschluss über 
Objekte und ihre spezifische Handhabung, ihre 
individuelle wie kollektive Funktion und die Ein-
bindung im Alltag oder zu Festen. In die Welt jüdi-
scher Sitten und Gebräuche einzutauchen, ihre 
Symbole, Bedeutungen und Kontexte innerhalb 
von Ritualen zu erforschen, gleicht einer span-
nenden Entdeckungsreise, auf der man viel über 
Andere und sich selbst erfahren kann. Vermittelnd 
zwischen kulturhistorischen Objekten und Besu-
cher*innen fungierten in dieser Ausstellung  

Grußwort
E VA  C L A U D I A  S C H O LT Z

18

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Interviews mit Mitgliedern der Jüdischen Gemeinde  
Marburg: Menschen erzählten von ihrem Leben 
als Individuen und Gemeindemitglieder, von ihrem 
Glauben, der religiösen Praxis und ihrer Kultur. 
Diese Offenheit ist ein großes Geschenk an die 
Marburger Bürger*innen und ein Angebot, sich zu 
verbinden und zu identifizieren.

Die Hessische Kulturstiftung unterstützt gezielt 
wertvolle öffentliche Sammlungen von Kunst  
und Kultur in Hessen. Den Reichtum und die Plu-
ralität unserer Gesellschaft sichtbar zu machen 
und ihr kreatives Potenzial zu fördern, bildet den 
Kern der Stiftungsaufgaben. Die Publikation dient 
der Dokumentation einer Ausstellung von Texten 
und Objekten, die Einblick in jüdisches Leben  
im heutigen Deutschland geben, und verortet ein 
Museum der Religionen damit unmittelbar in  
der Gegenwart.

Ich wünsche Ihnen allen eine spannende und 
unterhaltsame Lektüre.

Eva Claudia Scholtz
Geschäftsführerin der Hessischen Kulturstiftung

19

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Um die Gegenwart zu verstehen, muss man einen 
Blick auf die Vergangenheit werfen. In diesem 
Jahr feiert Marburg sein 800jähriges Jubiläum. 
Im Jahr 1222 wurde Marburg erstmals als Stadt 
erwähnt. Im Jahr 2021 hat ganz Deutschland 1700 
Jahre jüdisches Leben in Deutschland gefeiert. 
Vor 1700 Jahren wurden Juden das erste Mal in 
einem Kölner Manuskript erwähnt. Im Jahr 2017 
hat Marburg ein weiteres Jubiläum gefeiert: Vor 
700 Jahren wurde hier erstmals eine Synagoge 
erwähnt, was als Anfang des jüdischen Lebens in 
Marburg gilt. All das bedeutet, dass die Geschich-
te von Marburg ebenso wie die Geschichte von 
Deutschland untrennbar mit der Geschichte von 
Juden verbunden ist. In der modernen deutschen 
Sprache lässt sich das bis heute beobachten. Es 
sind unglaublich viele jüdische Bezeichnungen 
und Redewendungen enthalten.

Die Geschichte der Juden in Marburg war leider 
immer wieder problematisch, immer wieder wur-
den Juden vertrieben. Ihre Synagogen wurden 
zerstört und wieder aufgebaut. Immer wieder 
musste jüdisches Leben von vorne anfangen. In 
ihrer Blütezeit zählte die jüdische Gemeinde in 
Marburg 512 Mitglieder. Das war im Jahr 1897, als 
eine neue, eine große Synagoge in der Universi-
tätsstraße eingeweiht wurde. 

Die Geschehnisse im 20. Jahrhundert haben 
schwarze Löcher in der deutschen Geschichte 
hinterlassen. 1942 war Marburg „judenfrei“. Nach 
der Schoah gab es in Marburg nur noch sehr 
wenige überlebende Juden, die in der Stadt blei-
ben wollten, stattdessen versuchten sie, nach all 

den Geschehnissen Deutschland so schnell wie  
möglich zu verlassen. Von der früheren Gemeinde 
blieben keine Spuren erhalten. Die Wende kam, 
als die deutsche Regierung in den 1990er Jahren 
entschied, dass Juden aus der Sowjetunion nach 
Deutschland immigrieren dürfen. Die Regierung 
hoffte, auf diesem Weg jüdisches Leben wieder-
zubeleben. Die Zuwanderer bekamen den Status 
„Kontingentflüchtling“. Mit diesem Status musste 
zwar niemand Asyl beantragen, aber die Aufent-
haltserlaubnis aus humanitären Gründen war mit 
strikten Auflagen verbunden. Sie erlaubte bei-
spielsweise keine freie Wohnsitzwahl. Dennoch 
sahen jüdische Flüchtlinge dem neuen Leben in 
Deutschland mit der Hoffnung auf Erleichterung 
entgegen. Das Leben in der Sowjetunion hatte bei 
ihnen Spuren hinterlassen, weil Antisemitismus 
fast Staatspolitik war. Die kommunistische Regie-
rung tat alles dafür, dass Juden ihre Religion und 
Geschichte vergessen.

1989 haben der Israeli Amnon Orbach und der 
Deutsche Willy Sage, Gründer und Vorsitzender 
der Marburger Gesellschaft für Christlich-Jüdi-
sche Zusammenarbeit, die jüdische Gemeinde 
in Marburg neu gegründet. Die neue Gemeinde 
wurde für die aus der Sowjetunion zugewanderten 
Jüdinnen und Juden erste Anlaufstelle und bald 
auch ihr neues Zuhause. Das jüdische Leben ist 
damit auch in Marburg bunt geworden und bringt 
Menschen aus sehr unterschiedlichen Herkunfts-
ländern unter einem Dach zusammen.

Die Geschichte Deutschlands hat ihr ambivalen-
tes Verhältnis zu Juden gezeigt. Leider verbreiten 

Grußwort
P O L I N A  S O LO V E J

20

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Heike Luu

sich erneut antisemitische Denkmuster und  
Strömungen, auch in der modernen Gesellschaft. 
Deswegen ist diese Ausstellung besonders wich-
tig, sie ist sehr aktuell und sehr notwendig.

Die Jüdische Gemeinde in Marburg und ich, ihre 
erste Vorsitzende, bedanken uns ausdrücklich 
und ganz besonders bei der Religionskundlichen 
Sammlung der Philipps-Universität und dem 
Fachdienst Kultur der Stadt Marburg für diese 
außergewöhnliche Initiative, dafür, dass sie diese 
Ausstellung vorbereitet und realisiert haben. Ein 
besonders großer Dank geht an Frau Professorin 
Franke und an die Kuratorin Frau Dr. Rodemeier 
mit ihrem Team. Für einige unserer Gemeindemit-
glieder war die Zeit der Ausstellungsvorbereitung 
sehr ungewöhnlich, sehr besonders und beson-
ders wertschätzend. 

Wir, und hier spreche ich auch im Namen der 
Gemeindemitglieder, wir freuen uns ganz beson-
ders, dass mit dieser Publikation nun auch eine 
schriftliche Dokumentation der Ausstellungstexte 
vorliegt, und dies nicht nur in deutscher, sondern 
sogar in russischer Sprache. Herzlichen Dank!

Polina Solovej
1. Vorsitzende der Jüdischen Gemeinde  
Marburg (seit 2022)

21

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


22

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Konzept und  
Intention  

der Ausstellung

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Wirkung und Bedeutung von Religion für  
eine soziale Gemeinschaft und für die einzelnen  
Menschen zu verstehen, ist ein wesentliches 
Anliegen der Religionswissenschaft.2  Dabei steht 
neben Texten aus vergangenen Zeiten und Zeug-
nissen von religiösen Gelehrten ganz wesentlich 
auch gelebte Religiosität im Zentrum des Erkennt-
nisinteresses. Diese soll in ihrer Diversität und in 
ihren Verflechtungen mit Kultur, Geschichte und 
Politik beschrieben und verstanden werden.  
Damit kommen lokale und historische Varianten 
von Religionen ebenso in den Blick wie Spannun-
gen, die beispielsweise aufgrund der Auseinan-
dersetzung zwischen der Orthodoxie und der vom 
Individuum geprägten praktischen Umsetzung 
religiöser Lehren entstehen. Ein Forschungsfokus 
bezieht sich daher auf die Untersuchung religiö-
ser Vielfalt innerhalb von Religionsgemeinschaf-
ten und damit auf die innerreligiöse Diversität.3  
Empirische Forschungen und die dadurch erziel-
ten Forschungsergebnisse sollen dazu beitragen, 
Religionen nicht auf ihre Schrifttraditionen oder 
ihre theologischen Dogmatiken zu reduzieren, 
sondern ein facettenreiches, dynamisches Bild 
ihrer praktischen Umsetzung kennen und verste-
hen zu lernen.4  Das Anliegen, religiöse Pluralität 
historisch und gegenwartsbezogen zu verstehen, 

gehört auch zum Leitbild der Religionskundlichen 
Sammlung, die seit ihrer Gründung im Jahr 1927 
mit verschiedenen Ausstellungen zum wechsel-
seitigen Verständnis von Menschen unterschied-
licher kultureller und religiöser Prägung in einer 
globalisierten Welt beitragen möchte. 

Eine Besonderheit der Religionskundlichen 
Sammlung besteht darin, dass sie als zentrale 
Einrichtung der Universität im Verantwortungs
bereich der Religionswissenschaft liegt und damit 
ohne konfessionelle Bindung eine große Band-
breite religiöser Traditionen thematisiert.  

Die Sammlung umfasst inzwischen mehr als 
10.000 Objekte, die aus über 20 Religionen sehr 
vieler Regionen der Welt stammen. Sie weckt mit 
ihrer deutschlandweit einzigartigen Ausrichtung 
nicht nur das Interesse von Besucher*innen aus 
Marburg, sondern auch von internationalen  
Gästen und Wissenschaftler*innen verschiedener 
Fächer wie der Kultur- und Sozialanthropologie, 
der Archäologie oder der Kunstgeschichte. Sie  
ist zudem wesentlicher Bestandteil in der religi-
onswissenschaftlichen und religionshistorischen 
Lehre und wird auch von anderen Disziplinen  
in deren Forschung und Lehre einbezogen.  

Konzept und Intention

2	 S TA U S B E R G , Michael (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin, Boston: De Gruyter, 2012. 
3	 Beispielsweise K L I N K H A M M E R , Gritt; N E U M A I E R , Anna: Religiöse Pluralitäten – Umbrüche in der Wahrnehmung 

 	 religiöser Vielfalt in Deutschland. Bielefeld: transcript Verlag, 2020. 
4	 L E H M A N N , Karsten; K U R T H , Stefan (Hg.): Religionen erforschen: Kulturwissenschaftliche Methoden in der 

	 Religionswissenschaft. Wiesbaden: VS Verlag 2011.

24

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gemeinde Marburg ihre religiöse oder kulturelle 
Identität? Wie gestaltet sich das Zusammenleben 
von Menschen unterschiedlicher religiöser Stand-
punkte und unterschiedlicher nationaler Herkunft 
innerhalb der Jüdischen Gemeinde? Haben Jüdin-
nen und Juden in der Stadt Marburg das Gefühl, 
Einwohner*innen wie alle anderen zu sein, oder 
haben sie den Eindruck, dass ihnen ihr soziales 
Umfeld anders begegnet, weil sie jüdisch sind? In 
welchen Situationen empfinden sie es in ihrem All-
tag als relevant, dass sie jüdisch sind? Diese und 
ähnliche Fragen bewegten das Ausstellungsteam 
sowie Studierende, die in einigen kleinen For-
schungsprojekten an der Vorbereitung und Reali-
sierung der Ausstellung mitwirkten.

Als das Ausstellungsteam in die Planungsphase 
eintrat, bestand Einigkeit darüber, dass die  
Mitglieder der heutigen Jüdischen Gemeinde  
Marburg im Fokus stehen sollten. Sie ist seit 
ihrer Neugründung 1986 ein prägender Teil des 
öffentlichen und kulturellen Lebens der Stadt. Als 
Gemeinde repräsentiert sie eine Facette der  

Besondere Ausstellungen, wie zum tibetischen 
Buddhismus,5 zur Vielfalt des Islam6 und zu 
Geschichten und zur Religionsgeschichte von 
Objekten7 bringen Gegenstände aus den Bestän-
den der Religionskundlichen Sammlung „zum 
Sprechen“ und machen sowohl die innere Vielfalt 
als auch die gelebte Praxis der jeweiligen Religi-
onen sichtbar. Mit der Ausstellung zu jüdischem 
Leben in Marburg hingegen liegt der Fokus auf 
der religiösen Praxis und Vorstellungswelt heu-
tiger Jüdinnen und Juden - und darauf, diese 
anhand persönlicher Erinnerungsobjekte sichtbar 
und verständlich zu machen. Das ist etwas Beson-
deres, denn anders als es bei musealen Objekten 
sonst häufig der Fall ist, sind hier die ursprüngli-
che Verwendung und Bedeutung jedes einzelnen 
Objekts bekannt, sodass der Ausstellungsfokus 
auf der persönlichen Verbindung zwischen den 
Objekten und ihren Besitzer*innen liegen konnte. 

Am Beginn des Projekts standen große Fragen: 
Was bedeutet es, heute in Deutschland jüdisch 
zu sein? Wie verstehen Mitglieder der Jüdischen 

5	 H E R R M A N N - P FA N D T, Adelheid (Hg.): Tibet in Marburg: Eine Sonderausstellung der Religionskundlichen Sammlung 

der Philipps-Universität Marburg. Veröffentlichungen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universität  

Marburg, Bd. 4. Marburg: Diagonal-Verlag, 2007. 
6	 F R A N K E ,  Edith; R U N G E ,  Konstanze (Hg.): Von Derwisch-Mütze bis Mekka-Cola: Vielfalt islamischer Glaubenspraxis;

Begleitband zu einer Sonderausstellung der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universität Marburg, Veröffentlichun-

gen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universität Marburg, Bd. 6. Marburg: Diagonal-Verlag, 2013.
7	 F R A N K E , Edith (Hg.): Objekte erzählen Religionsgeschichte(n): eine religionswissenschaftliche Spurensuche in der 

Religionskundlichen Sammlung. Veröffentlichungen der Religionskundlichen Sammlung der Philipps-Universität Marburg, Bd. 

9. Marburg: Religionskundliche Sammlung der Philipps-Universität Marburg, 2017.

25

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gegenwart von großer Bedeutung sein können. 
Der Untertitel der Ausstellung „Erinnern schafft 
Identität“ greift diese Erfahrung auf. Die zugrunde-
liegende Idee war, dass es einfacher sein könnte, 
ein Gespräch zu beginnen, wenn zunächst über ein 
Objekt gesprochen werden kann. Damit sollte eine 
Einladung für ein vertieftes Erzählen zur eigenen 
Lebensgeschichte gegeben werden.

Aufgrund des besonderen Ausstellungsortes im 
Rathaus der Stadt wurde die Ausstellung bei  
individuellen Besuchen, im Rahmen von Führun- 
gen und auch während des kulturellen Begleit-
programms zu einem Ort der Begegnung für 
jüdische und nicht-jüdische Bürgerinnen und 
Bürger Marburgs. Ein Sofa, auf dem Besucher*innen 
mitten im Ausstellungsraum Platz nehmen konnten,  
unterstrich das Anliegen der Ausstellung,  
zu persönlichen Gesprächen und Begegnungen 
einzuladen. 

Die vorliegende Publikation soll nun dazu 
beitragen, dass die Ausstellung noch lange in 
Erinnerung bleibt und zu weiteren und ver-
tiefenden Diskussionen anregt.

religiösen Vielfalt und ist zugleich ein Ort, an dem 
ein großes Spektrum kultureller Veranstaltungen 
stattfindet, die sich nicht nur an Jüdinnen und 
Juden, sondern an alle Bürgerinnen und Bürger 
Marburgs richten. Die Gemeinde versteht sich 
selbst darüber hinaus auch als Initiatorin für inter-
religiösen Austausch. 

Die vorbereitenden, persönlichen Gespräche 
zwischen Gemeindemitgliedern und dem Aus-
stellungsteam waren von Offenheit und hoher 
Intensität geprägt. Es wurde nicht nur Wissen 
über das Judentum gesammelt, sondern auch die 
Neugier aller Beteiligten aneinander und an dem 
Projekt geweckt, was zu weiteren vertiefenden 
Gesprächen führte. Am Anfang der Forschungs-
phase standen mehrstündige Einzelgespräche 
mit insgesamt neun Gemeindemitgliedern. Die 
unterschiedlichen biographischen Bezugspunkte 
zum Judentum vermitteln einen authentischen 
Einblick in Gedanken und Lebensgeschichten 
mit unmittelbarem Bezug zum Lebensalltag. Es 
wird deutlich, dass die mit Objekten verbunden 
Erinnerungen nicht nur rückwärtsgewandt, son-
dern auch für das eigene Selbstverständnis in der 

26

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Anliegen, religiöse Pluralität  
historisch und gegenwartsbezogen zu 
verstehen, gehört auch zum Leitbild  
der Religionskundlichen Sammlung,  
die seit ihrer Gründung im Jahr 1927  
mit verschiedenen Ausstellungen zum  
wechselseitigen Verständnis von  
Menschen unterschiedlicher kultureller 
und religiöser Prägung in einer globali-
sierten Welt beitragen möchte.

27

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


28

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Von der  
Forschung zur  

Ausstellung

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Während bei vielen Ausstellungen einer der  
ersten Schritte ein Blick in das Magazin oder die 
Objektdatenbank der musealen Sammlung ist, 
wurde hier ein anderes Vorgehen gewählt.  
Die religionsethnografische Forschung umfasste 
sowohl offene Gespräche und Teilnahme an  
Veranstaltungen der Jüdischen Gemeinde als 
auch Interviews. Persönliche Erinnerungsobjekte 
der Interviewten dienten dabei zum einen als  
Brücke und Anstoß für biographische Erzählun-
gen, zum anderen öffneten sie den Raum, über 
nicht so einfach zu verbalisierende Ereignisse zu  
sprechen. Ein besonderer Reiz lag darin, mit die-
sen Gegenständen unterschiedliche Formen des 
religiös praktizierten Judentums bis hin zum  
säkularen Judentum in verschiedenen Facetten 
abbilden zu können.

Im ersten Schritt der Forschung entwickelte das 
Ausstellungsteam einen Fragenkatalog, an dem 
sich die Interviews orientieren konnten. Bevor die 
konkreten Gespräche beginnen konnten, mussten 
Mitwirkende gefunden und von der Idee, jüdisches 
Leben in die Mitte der Stadtgesellschaft ins  
Rathaus zu holen, überzeugt werden. Der Mar-
burger Oberbürgermeister Dr. Thomas Spies war 
sofort begeistert. Mit dem Wissen um die Unter-
stützung der Stadt und einen prominenten Aus-
stellungsort war eine sehr gute Basis vorhanden, 
um Mitglieder der Jüdischen Gemeinde Marburg 
für das Projekt zu gewinnen. Der damalige Vor-
sitzende der Gemeinde, Thorsten Schmermund, 
lud das Team der Religionskundlichen Sammlung 

zu einem ersten Gespräch in die Synagoge ein. 
Bei diesem ersten Treffen wurde der Jüdischen 
Gemeinde die Projektidee ausführlich vorgestellt 
und damit ein Grundstein für wechselseitigen 
Austausch und Vertrauen gelegt. 

Von der Forschung  
zur Ausstellung

I N  D E R  S Y N A G O G E :  

Edith Franke, Thorsten Schmermund,  

Alisha Meininghaus (v.l.) 

Foto ©  Susanne Rodemeier, Januar 2020

30

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


hatte das Ausstellungsteam im Vorfeld nur darauf 
hingewiesen, dass es etwas über das individuelle 
Jüdisch-Sein erfahren möchte. Zudem war darum 
gebeten worden, ein Objekt mitzubringen, das in 
engem Bezug zum eigenen Jüdisch-Sein steht. 
Es hatte keine konkreten Vorgaben oder Bei-
spiele bezüglich Objektauswahl gegeben. Für die 
Gesprächspartner*innen bedeutete dies, dass sie 
erst einmal nicht auf Fragen reagieren mussten, 
sondern über ein Objekt sprechen konnten. Ange-
regt durch das Objekt sprachen sie über biogra-
phische Erlebnisse sowie über ihre eigene Position 
zu jüdischer Tradition und Religion.

So war der Auftakt für viele weitere Begegnun-
gen gemacht. Dennoch kam es vorerst nicht zu 
weiteren Treffen, da wegen des ersten Corona-
Lockdowns ab März 2020 persönliche Zusam-
menkünfte nicht mehr möglich waren. Die erste 
Verunsicherung wich jedoch bald neuer Kreativität: 
Das Ausstellungsteam drehte einen kurzen Film, 
um sich selbst sowie das Forschungs- und Aus-
stellungsprojekt vorzustellen. Der Film wurde auf 
der Facebook-Seite der Gemeinde veröffentlicht, 
und aufgrund der russischsprachigen Untertitel 
konnten auch die vielen Gemeindemitglieder 
erreicht werden, die aus der ehemaligen Sowje-
tunion zugewandert sind und nur wenig Deutsch 
sprechen.

Die großen, weitreichenden Fragen, die am Beginn 
des Ausstellungsprojekts standen, mussten so 
formuliert werden, dass sie an die Lebenswelt 
unserer Gesprächspartner*innen anknüpften und 
zum Erzählen einluden. Dies gelang unter ande-
rem, weil die Gespräche nicht mit einer Frage 
begannen, sondern mit Zuhören. Ganz bewusst 

A U S S C H N I T T E  A U S  E I N E M 

F I L M , in dem die Religions- 

kundliche Sammlung ihr Ausstel-

lungsprojekts vorstellt (am 24. Juni 

2020 auf Facebook der Jüdischen 

Gemeinde Marburg veröffentlicht); 

v.o. und v.l: Edith Franke, Susanne 

Rodemeier, Alisha Meininghaus und 

Anna Sadykova (nicht im Bild)

31

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Mannigfaltigkeit der mitgebrachten Objekte 
spiegelt nicht nur unterschiedliche kulturelle  
und religiöse Ausrichtungen innerhalb der 
Gemeinde wider sondern ist gleichzeitig auch ein 
Zeugnis für die Biographien ihrer Mitglieder. Die 
Interviewpartner*innen brachten zum Beispiel 
klassische Judaica wie einen Kiddusch-Becher 
oder einen Gebetsschal mit und wiesen damit 
ihren Bezug zum Judentum als einen primär  
religiösen aus. Das war häufig bei Personen der 
Fall, die erst im Laufe ihres Lebens zum Juden-
tum konvertiert waren. Andere Gemeindemitglie-
der präsentierten Erinnerungsstücke wie Fotos, 
Urkunden oder Gegenstände aus dem Familien-
besitz. Für sie erschien das Judentum vor allem 
ein Teil der Familiengeschichte. Auch immaterielle 
„Objekte“ wie ein Lied oder ein selbstverfasstes 
Gedicht, auf der anderen Seite aber auch  
ganze Teile des Synagogen-Mobiliars wurden  
Teil der Ausstellung, weil sie besondere biographi-
sche Ereignisse markieren.

Die Auswahl der Interviewpartner*innen kam  
relativ zufällig zustande. Zunächst wurden mit 
allen Personen Interviews geführt, die daran Inter-
esse zeigten. Von Beginn an stand allerdings fest, 
dass Amnon Orbach einbezogen werden sollte, 
da er die Gemeinde in den 1980er Jahren neu 
gegründet hatte. Auch die beiden im Jahr 2019 

gewählten Vorsitzenden, Thorsten Schmermund 
und Bella Izmaylova sowie die bis 2019 zweite 
Vorsitzende Monika Bunk waren als Gesprächs-
partner*innen vorgesehen. Von ihnen erhoffte 
sich das Ausstellungsteam aufgrund ihrer leiten-
den Positionen einen umfassenden Einblick in 
die Struktur und Organisationsform der heutige 
Gemeinde. Wie das Team aus einer weitergeleite-
ten E-Mail erfuhr, ermutigten Amnon Orbach  
und seine Frau Hannelore andere Gemeinde-
mitglieder, sich für Interviews zu melden. Dieser 
Ermutigung ist es wohl zu verdanken, dass sich 
tatsächlich weitere Gemeindemitglieder melde-
ten: Polina Pevzner, die für die Organisation der 
Kulturveranstaltungen zuständig ist; Grigori  
Bykhovski, der als Hausmeister in der Synagoge 
und im jüdischen Kulturzentrum tätig ist; Boris 
Wendel, der ungewöhnliche und umfassende 
Familiendokumente besitzt sowie der Student 
Max Bär, der unter jüdischen Studierenden für 
den Studienort Marburg warb und die Studieren-
dengruppe „Shalom Marburg“ gründete. Max Bär, 
Jahrgang 1995, war der jüngste Interviewpartner. 

D E R  H A U S M E I S T E R  D E R  S Y N A G O G E , 

Grigori Bykhovski in der Werkstatt der Synagoge

Foto © Susanne Rodemeier

32

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


fühlen. Die meisten nannten sie auch als ihren 
Lieblingsort, während der „Garten des Geden-
kens“, der in Marburg an die Zerstörung der großen 
Synagoge (an der heutigen Universitätsstraße) 
am 9. November 1938 erinnert, nur auf Nachfrage 
zur Sprache kam. Thorsten Schmermund erklärte, 
dass dieser Ort zwar ein Ort mit Bezug zum Juden-
tum ist, aber nicht ein Ort jüdischen Lebens. Hier 
findet das Gedenken an die Schoah, an das, was 
damals passierte und an Antisemitismus statt. 
Aber das sei kein jüdisches Problem, sondern ein 
gesellschaftliches. Insofern sei es eigentlich ein 
deutscher Ort, ein Ort deutschen Lebens. Auch in 
anderen Gesprächen stand das Thema Antisemi-
tismus im Raum. Der Anschlag auf die Synagoge  
in Halle am höchsten jüdischen Feiertag Yom  
Kippur im Oktober 2019 war allen Beteiligten noch 
schmerzhaft in Erinnerung. Zwar gab es bisher 
gegen die Marburger Gemeinde keine antisemiti-
schen Ausschreitungen, dennoch steigt die Verun-
sicherung. Sie zeigt sich beispielsweise darin,  
dass männliche Gemeindemitglieder in der Öffent-
lichkeit nur selten Kippa tragen. 

Die älteste Interviewpartnerin war Ninel  
Levandovska, die 1929 geboren wurde. Ein  
weiteres Interview mit dem Religionslehrer  
der Gemeinde, der nicht in Marburg wohnt,  
wurde zwar nicht in die Ausstellung einbezogen, 
bot aber wertvolles Hintergrundwissen. 

Im Laufe der intensiven Gespräche, die auf dem 
Grundsatz des Lernens und Zuhörens beruhten,8 
entstand meist ein Vertrauensverhältnis, das ein 
sehr offenes, persönliches Erzählen ermöglichte. 
In vielen Fällen luden die Gesprächspartner*in-
nen das Ausstellungsteam zu sich nach Hause 
ein und vertieften dort ihre Ausführungen. Dabei 
kamen häufig prägende Ereignisse oder biogra-
phische Wendepunkte in der eigenen Geschichte 
zur Sprache. Diese Erzählungen vermittelten nicht 
nur Einblick in das, was ganz individuell unter 
Jüdisch-Sein verstanden wird, sondern auch,  
wie es im Alltag gelebt und erlebt wird. Dazu 
zählen beispielsweise die Haus- und Kochregeln 
einer Familie, in der nur der Vater Jude ist, der 
Gebetsort eines jüdischen Studenten im Studen-
tenwohnheim der Universität oder die Erfahrung 
antisemitischer Anfeindungen in der ehemaligen 
Sowjetunion.

Abgesehen von Gesprächen über den Familien- 
und Arbeitsalltag wurde auch das Gemeindeleben 
thematisiert. Nicht alle nehmen an Gottesdiens-
ten teil, selbst wenn sie regelmäßig kulturelle 
Veranstaltungen in der Synagoge besuchen oder 
sogar organisieren. Alle Gesprächspartner*innen 
berichteten, dass sie sich in der Synagoge wohl-

8	 Der Kulturanthropologe Roland Girtler drückt es so aus:

„Es bringt sich jeder in das Gespräch ein. Beide sind  

also Lernende. Wichtig ist, dass der Gesprächspartner sich 

nicht überlistet oder gar nur als Auskunftsperson sieht.“ 

(G I R T L E R ,  Roland: Methoden der Feldforschung.  

Wien: Böhlau, 2001: S. 151) 

Amnon Orbach und Alisha Meininghaus lesen gemeinsam 

aus der Tora (Foto © Susanne Rodemeier)

33

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eine Besonderheit der Interviews bestand darin, 
dass die Gesprächspartner*innen den Verlauf 
weitgehend selbst steuerten. Das hatte den gro-
ßen Vorteil, dass Themen in den Fokus geraten 
konnten, die sie als besonders wichtig ansahen 
– Themen, nach denen sonst vielleicht nie gefragt 
worden wäre und die vielleicht nie angesprochen 
worden wären. Für die Befragten war es etwas 
Besonderes, in mehrstündigen Gesprächen über 
das eigene Jüdisch-Sein in Vergangenheit und 
Gegenwart, über die Jüdische Gemeinde sowie 
über den persönlichen Weg nach Marburg zu 
reflektieren – und vor allem, die eigenen Gedan-
ken und Erinnerungen mitzuteilen. Vieles wurde 
erzählt, was nicht für die Allgemeinheit bestimmt 
war und was eigentlich nur jemandem erzählt 
wird, zu dem ein enges persönliches  
Verhältnis besteht. Offenbar war es dem Ausstel-
lungsteam schnell gelungen, die angestrebte  
vertrauensvolle Atmosphäre zu schaffen. 

Neben dem Gesprächsinhalt waren auch die 
Gesprächsorte mit Bedacht gewählt worden. Es 

lag von Anfang an im Ermessen der Gesprächs-
partner*innen, einen Treffpunkt vorzuschlagen.  
So fanden mehrere Gespräche in der Synagoge 
statt – nicht nur, weil hier der notwendige Abstand 
im Rahmen der Corona-Regeln gut eingehalten 
werden konnte, sondern weil die Synagoge als 
ein vertrauter Ort wertgeschätzt wird. Andere 
Gespräche wurden zunächst im Online-Format 
als Videokonferenz geführt, was vermutlich der 
Grund dafür war, dass manches wie in einem jour-
nalistischen Interview kurz und eher oberflächlich 
beantwortet wurde. In späteren persönlichen  
Treffen wurde insgesamt viel ausführlicher erzählt.

Einige Gespräche dauerten viele Stunden, weil 
alles Gesagte in zwei Sprachen übersetzt werden 
musste. Dies wiederum war dann notwendig, wenn 
nur durch die Übersetzung sichergestellt werden 
konnte, dass alle alles verstanden. 

Im weiteren Verlauf der Ausstellungsvorbereitung 
wurden die Gespräche wörtlich transkribiert.  
Auf Grundlage der Gesprächsmitschriften wurden 
kurze Ausstellungstexte erarbeitet. 9 Bevor diese 
Texte in den Druck gingen, wurden sie ins Russi-
sche übersetzt und in beiden Sprachen zur inhalt-
lichen Kontrolle an die Interviewten gegeben. 
Die Zustimmung war besonders wichtig, da in der 
Ausstellung alle mit Namen, Fotos und ihrer per-
sönlichen Lebensgeschichte portraitiert wurden. 

Im Sinne einer ethnologischen Forschung, die 
sowohl die Perspektive der Interviewten wieder-
gibt als auch „Feld geleitet“ arbeitet,10 standen die 
Themen der Ausstellung nicht vorab fest, sondern 

9	 D E P P E R M A N N ,  Arnulf: Gespräche analysieren: 

Eine Einführung in konversationsanalytische Methoden. 

Opladen: Leske + Budrich, 1999.
10	 B R E I D E N S T E I N ,  Georg; H I R S C H A U E R ,  Stefan;

K A LT H O F F, Herbert; N I E S W A N D , Boris: Ethnografie: 

Die Praxis der Feldforschung. München: UVK-Verlag, 2013

Corona-konforme Abstandsmarkierungen in der 

Synagoge (Foto © Susanne Rodemeier)

34

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


wurden anhand der transkribierten Gespräche 
herausgearbeitet. Aufgrund ihrer großen Bedeu-
tung für die einzelnen Biographien wie auch für 
die ganze Gemeinde wurden drei Themen als 
inhaltliche Schwerpunkte in der Ausstellung 
ausführlicher vorgestellt: Die Geschichte und die 
Neugründung der Jüdischen Gemeinde Marburg 
in den 1980er Jahren, das Thema des religiösen 
Übertritts ins Judentum und die Wege derjenigen 
Gemeindemitglieder, die sie Anfang der 1990er 
Jahre als sogenannte Kontingentflüchtlinge aus 
der Sowjetunion nach Marburg führten. Diese 
Schwerpunktsetzung wurde durch einen kleinen 
Ausstellungsbereich erweitert, der über Marburg
hinaus nach Sankt Petersburg weist. Dort zeigt 
das Museum für Religionsgeschichte11 seit 2010 
fast jährlich besondere Ausstellungen, die das 
Judentum ins Zentrum rücken. Im Jahr 2011 war 

G E S P R ÄC H E  I N  P R I VAT E R  U M G E B U N G 

mit dem Ehepaar Orbach im Privatgarten (Foto © Susanne Rodemeier)

11	 Das Museum für Religionsgeschichte in Sankt Petersburg

ist Kooperationspartner der Religionskundlichen  

Sammlung Marburg. (http://gmir.ru/eng/ ) [zuletzt aufge-

rufen am: 24.02.2023]
12	 Alle Ausstellungsvorbereitungen wurden vor dem

russischen Angriffskrieg auf die Ukraine fertig gestellt, so 

dass diese Thematik weder in den Interviews noch in den 

Ausstellungstexten zum Tragen kam.

eine Ausstellung jüdischen Familien-Erbstücken 
gewidmet. Es war diese Ausstellung, die der etwas 
allgemeiner gefassten Ausstellung in Marburg als 
Inspiration diente. Über eine Multimedia-Station 
konnten Besucher*innen der Marburger Ausstel-
lung einen Blick in die Ausstellungsräume und auf 
das jüdische Leben in Sankt Petersburg werfen.12 

35

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Parallel zur Ausstellungsvorbereitung unterrichte
ten Susanne Rodemeier und Alisha Meininghaus 
ein Lehrforschungsprojekt für Bachelor-Studie-
rende der Vergleichenden Kultur- und Religions-
wissenschaft der Philipps-Universität. Dessen Ziel 
war es, die im Entstehen befindliche Ausstellung 
durch eigenständige studentische Forschungen 
zu bereichern. Das Ergebnis waren vier Projekte:  
zur Bedeutung jüdischer Musik für einzelne 
Gemeindemitglieder, zur Rolle von Religion für 
jüdische Kinder, zur Erinnerungspolitik in Bezug 
auf Stolpersteine in Marburg und zur graphi-
schen Gestaltung einer Ausstellungsbroschüre. 
Auch Praktikant*innen der Religionskundlichen 
Sammlung waren eng in die Vorbereitungen ein-
gebunden. Die Kooperation zwischen Religions-
kundlicher Sammlung und Stadt sah vor, dass 
eine Ausstellungsarchitektin zwar die allgemeine 

A U S S T E L L U N G S V O R B E R E I T U N G : 

Studierende improvisieren im Seminar,  

um einen Eindruck von der angemessenen 

Größe einer Vitrine zu bekommen.

Foto © Susanne Rodemeier

36

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Raumgestaltung sowie das Ausstellungsmobiliar 
für Wechselausstellungen plant, dass aber alle 
Anschaffungen auf jeden Fall für die Ausstellung 
„Jüdisches Leben in Marburg“ geeignet sein soll-
ten. Im Seminarraum des Lehrforschungsprojekts 
wurden entsprechend den Maßangaben Modelle 
von Vitrinen gebastelt, um vorab die Objekt- 
präsentation testen zu können. Zeitgleich fanden 
Absprachen mit Grafik- und Mediendesignern 
sowie mit der Medientechnik statt. Damit erhielten 
Studierende ganz praktische Einblicke in museale 
Ausstellungsprozesse und wurden in Entschei-
dungen zur konkreten Präsentation der Objekte, 
der Ausstellungstexte sowie von Medienstationen 
einbezogen.

P R O B E A U F N A H M E N 

in der Marburger Synagoge 

für das Ausstellungsplakat 

Fotos © Marie Ebel und  

Susanne Rodemeier

37

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Objekte und Geschichten  
in Personenportraits

Facetten 
Jüdischen Lebens  

in Marburg

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Seit dem 13. Jahrhundert leben Jüdinnen und 
Juden in Marburg. Ihre Anwesenheit in der Stadt 
wurde zwar geduldet, aber wirtschaftlich und 
sozial wurden sie ausgegrenzt. 

1869 wurde die Gleichberechtigung von 
jüdischen und christlichen Menschen vor dem 
Gesetz durchgesetzt. Im Jahr 1876 wurde  
Hermann Cohen erster ordentlicher Professor  
jüdischen Glaubens an der Philipps-Universität. 

Eine neue Synagoge in der Universitätsstraße 
repräsentierte seit 1897 ein selbstbewusstes, 
bürgerliches Judentum und Marburg wurde  
als Sitz des Provinzialrabbinats ein regionales 
Zentrum jüdischer Gelehrsamkeit. Doch auch  
in Marburg breitete sich der Antisemitismus  
um Otto Böckel, dem Gründer der Antisemiti-
schen Volkspartei, aus. 

In der Nacht vom 8. auf den 9. November 1938 
setzten SA-Leute die Synagoge in Brand.  
Wer nicht vor der Verfolgung ins Ausland  
fliehen konnte, wurde in KZs verschleppt. Die 
meisten wurden dort ermordet. 

Nach dem Krieg war Marburg eine Durchgangs-
station für DPs (Displaced Persons). Viele  
von ihnen waren Überlebende der Konzentrati-
onslager. Für sie war die Rückkehr in ihre alten  
Heimatorte meist keine Option. Manche von 
ihnen nahmen später aber an Besuchswochen 
teil, die die Gesellschaft für Christlich-Jüdische 
Zusammenarbeit in Marburg organisierte. 

Die Jüdische  
          Gemeinde in  
Marburg

N E U E  SY N AG O G E  I N  
D E R  U N I V E R S I TÄTS ST R A S S E
Foto entnommen aus: Bunk, M. (2013) in: Stadtschrift 100.

BLICK ZURÜCK:  
EINE WECHSELVOLLE  
GESCHICHTE

DIE ZEIT DES  
NATIONALSOZIALISMUS 

40

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Иудейская община  
в Марбурге
ВЗГЛЯД НАЗАД:  
ПОЛНАЯ СОБЫТИЙ ИСТОРИЯ

Иудеи поселились в Марбурге в XIII веке. Тогда с 
их присутствием в городе мирились с трудом, их 
притесняли социально и финансово. Иудеи были 
полностью уравнены в правах с христианами 
в 1869 году. В 1876 Герман Коэн стал первым 
ординарным профессоров иудейской веры в 
Марбургском Университете им. Филиппа. 
Новая синагога, открытая в 1897 году на 
Университетштрассе, зажиточное городское 
еврейство, а сам город Марбург стал к тому 
времени местом провинциального раббината и 
региональным центром иудейского образования. 
В то же время стало набирать сторонников 
движение Антисемитской народной партии, 
основанной Отто Бекелом.

ВРЕМЯ НАЦИОНАЛ-
СОЦИАЛИЗМА

В ночь с 8-го на 9-е ноября 1938 года национал-
социалисты сожгли синагогу. Те, кто не смог 
скрыться от преследования или эмигрировать, 
были отправлены в концентрационные 
лагеря. Большинство из арестованных умерли 
жестокой смертью. После войны Марбург стал 
перевалочным пунктом для «перемещенных лиц», 
т.е. для выживших в концентрационных лагерях. 
Мало кто из оставшихся в живых марбургских 
иудеев хотел вернуться на свою старую Родину. 
Некоторые все же приезжали позже на недели 
встреч, которые организовывались Обществом 
христианско-иудейского сотрудничества.

1    SY N AG O G E 

in der Universitätsstraße,  

1897-1938

2    B R A N D  D E R  SY N AG O G E

in der Universitätsstraße am  

9. November 1938

Fotos © Bildarchiv Foto Marburg

2

1

41

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der Israeli Amnon Orbach eröffnete ein neues 
Kapitel in der Geschichte des Judentums in 
unserer Stadt. Als er 1982 nach Marburg zog, 
vermisste er jüdisches Leben und jüdische  
Kultur. Deshalb gründete er 1989 die Gemeinde 
neu, frei nach seinem Motto: 

„Wenn Dir fehlt, was Du brauchst,  
dann schaff‘ es Dir!“ 

Seine Initiative fand die Unterstützung des  
damaligen Oberbürgermeisters Hanno Drechsler 
sowie von Willy Sage, der als Katholik 1961  
die Gesellschaft für Christlich-Jüdische Zusam-
menarbeit gründete. Für einen ersten Schritt  
benötigte man eigene Räume. Dafür stellte die 
Stadt Marburg der Jüdischen Gemeinde  
1989 am Pilgrimstein ein Stockwerk mit Gebets-
raum zur Verfügung. 

In den 1990er Jahren gewann die Gemeinde 
aufgrund der Zuwanderung aus dem Gebiet der 
ehemaligen Sowjetunion viele neue Mitglieder. 
Dringend wurde mehr Platz benötigt.  
Ein denkmalgeschütztes Gebäude in der  
Liebigstraße bildet seit 2005 das Herzstück 
jüdischen Lebens in Marburg mit einer neuen 
Synagoge und einem Kulturzentrum. 

Weltweit Schlagzeilen machte 2015 die  
Jüdische Gemeinde, als sie mit einem Festakt 
eine neue Tora-Rolle einweihte. 
Der fast fertige Text wird bei dieser Zeremonie 
von einem Schreiber um die letzten, noch  
fehlenden Buchstaben ergänzt. Dabei  
dürfen ausgewählte Gäste seine Hand be- 
rühren und symbolisch die wertvolle Schrift- 
rolle mitvollenden. 

Zu ihnen zählten an diesem Tag nicht nur  
jüdische Menschen, sondern auch Ver- 
treterinnen und Vertreter der Stadt, der  
christlichen Kirchen und – dies galt als etwas 
ganz Besonderes – auch der Vorsitzende der  
Islamischen Gemeinde Marburg e.V.,  
Bilal Farouk El-Zayat. 

3 4

6

6 	 TO R AV O L L E N D U N G  mit Toraschreiber und  
nicht nur jüdischen Honoratioren

1

EIN WIEDERBEGINN:  
DIE NEUGRÜNDUNG DER  
GEMEINDE 

TORA-VOLLENDUNG:  
EIN INTERRELIGIÖSES FEST 

42

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


НОВОЕ НАЧАЛО:  
НОВАЯ СИНАГОГА

Израильтянин Амнон Орбах открыл новую главу в 
истории иудаизма нашего города. После переезда 
в Марбург в 1982 году ему не хватало иудейской 
жизни и культуры. Поэтому в 1989 году он основал 
заново еврейскую общину под лозунгом:

«Если у тебя нет того, что тебе нужно, тогда 
создай это!» 

Его инициатива нашла отклик и поддержку у 
тогдашнего мэра города Ханно Дрехслера,  
а также у председателя Общества христианско-
иудейского сотрудничества Вилли Заге, который, 
будучи католиком, основал христианско-иудейское 
общество. Первым камнем, заложенным в основание 
новой общины, стало обустройство новых помещений 
синагоги на улице Пильгримштайн в 1989 которые 
были предоставлены администрацией города 
Марбурга году. За счет миграции из стран бывшего 
СССР в общину пришло много новых членов в 
конце 90-х годов. Так в 2005 году бывшее офисное 
помещение на Либигштрассе было преобразовано 
в новую синагогу и стало таким образом центром 
иудейской жизни в Марбурге.

ЗАВЕРШЕНИЕ ТОРЫ:  
МЕЖРЕЛИГИОЗНЫЙ ПРАЗДНИК

В 2015 году еврейская община Марбурга попала  
в заголовки газет всего мира по случаю посвящения 
нового свитка Торы. На церемонии писец должен 
был дописать последние недостающие буквы. 
Избранным гостям разрешалось коснуться его руки 
и тем самым символически завершить драгоценный 
свиток. Среди почетных гостей в этот день были не 
только представители иудаизма, но и представители 
городской администрации, христианской церкви и 
председатель исламской общины Марбурга Билал 
Фарук Эль-Заят.

GEMEINDELEBEN  
IN MARBURG

1 	 C H A N U K K A H F E I E R 
in den neuen Gemeinderäumen 

2 	 AU S S E N A N S I C H T 

der Synagoge in der Liebigstrasse. 

Fotoaufnahme am Feiertag an der 

zweiten Marburger Sukkah (Laub- 

hütte) seit der Schoah, 2006

3 	 E H R U N G  V O N  W I L LY  S AG E

durch die Stadt

4 	 P U R I M S P I E L  2 0 0 8

5 	 G E M E I N D E L E B E N 

in den Synagogenräumen 

am Pilgrimstein

Fotos © Monika Bunk
Foto Nr. 5 © Oberhessische Presse

2

5

43

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Amnon  
Orbach
Amnon Orbach ist das Herz und das Gesicht  
der Gemeinde, die er gründete und bis März 
2022 als erster Vorsitzender leitete. 
Sein tief verwurzelter Glaube und seine  
Offenheit, sein Charisma und seine Lebensfreu-
de prägen sowohl die Atmosphäre innerhalb  
der Gemeinschaft als auch den Dialog mit  
anderen Menschen, ob religiös oder nicht. Ihm 
verdankt Marburg eine lebendige jüdische  
Gemeinde. Für seine Verdienste wurde er mit 
der Ehrenbürgerschaft der Stadt Marburg und  
dem Bundesverdienstkreuz ausgezeichnet.

Er blickt auf ein bewegtes Leben zurück: 
Seine Eltern kamen aus der Ukraine und Polen 
nach Israel. Er wuchs in Jerusalem auf und  
studierte u. a. in New York. Als Ingenieur arbei-
tete er zunächst beim israelischen Militär  
und anschließend in der Spielzeugindustrie. 
Seine heutige Frau lernte er kennen, als sie 
Urlaub in Israel machte. 
Der Liebe wegen zog er 1982 nach Deutsch-
land, besucht aber auch regelmäßig seine  
alte Heimat Jerusalem.

1 	  
A M N O N  O R B AC H  
V O R  D E M  
TO R A S C H R E I N

2 	  
B L I C K  I N  D E N  
TO R A S C H R E I N

1 2

3 4

5 6 3 - 5 
D I E  TO R A  W I R D 
AU S G E R O L LT

6 
A M N O N  O R B AC H 
R E Z I T I E R T 
AU S  D E R  TO R A

Fotos © Susanne Rodemeier

   1 9 3 0

J E R U S A L E M
heutiges Israel

44

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


T O R A - V E R S  V O N  D E R  B A R  M I Z W A

Der Begriff Bar Mizwa bedeutet wörtlich „Sohn der 
Pflicht“. Bei diesem Ritual darf ein Junge mit 13 Jahren 
erstmalig im Gottesdienst zur Tora-Rolle treten und 
daraus rezitieren. Im Anschluss trägt er seine eigene 
Auslegung des Textes vor. Damit gilt er im religiösen Sinn 
als volljährig. Das wird mit einem gemeinsamen Festmahl 
gefeiert. In nicht-orthodoxen Gemeinden können auch 
Mädchen diese Zeremonie feiern, die Bat Mizwa „Tochter 
der Pflicht“, die im Alter von 12 Jahren stattfindet. 

Vor fast 80 Jahren feierte Amnon Orbach seine Bar-
Mizwa in Jerusalem. Noch heute erinnert er sich daran, 
welchen Wochenabschnitt er aus der Tora vortrug. Als er 
diesen im Interview spontan rezitierte, war er zu Tränen 
gerührt. Rückblickend beschreibt einer der Verse daraus 
seine Lebensleistungen sehr treffend:

הַבָּאִים יַשְׁרֵשׁ יַעֲֽקבֹ יָצִיץ וּפָרַח יִשְׂרָאֵל וּמָלְאוּ פְנֵי־תֵבֵל תְּנוּבָה׃

„In den kommenden Zeiten wird Jakob  
Wurzeln schlagen und Israel wird blühen und  
knospen. Und sie werden die Erde mit  
Früchten füllen.“ (Jesaja 27,6)

* 1930 год в Иерусалиме (современный Израиль) 

Амнон Орбах является сердцем и лицом общины, 
которую он основал в Марбурге и которой он 
руководил до марта 2022 года в качестве первого 
председателя. Его искренняя вера и открытость, 
его харизма и жизнелюбие способствуют не 
только уютной атмосфере в общине, но и диалогу 
с людьми других религий. Ему Марбург может 
быть благодарен за возрождение действующей 
иудейской общины в городе. За свои заслуги 
господин Орбах получил звание почетного 
гражданина города Марбург и крест «за заслуги 

перед Федеративной Республикой Германией».
У г-на Орбаха очень насыщенная жизнь: Его 
родители переехали из Украины и Польши в 
Израиль. Он сам вырос в Иерусалиме и учился 
во многих местах, включая Нью-Йорк. Сначала 
он работал инженером в израильской армии, а 
потом в сфере производства игрушек. Со своей 
будущей женой он познакомился в Израиле, куда 
она приехала в отпуск. В 1982 вслед за своей 
любовью он переехал в Германию, но до сих пор 
регулярно посещает свою Родину – Иерусалим. 

Амнон Орбах

С Т Р О К И  И З  ТО Р Ы  Н А 

Б А Р - М И Ц ВУ

Слово „бар-мицва“ буквально означает „сын 
обязанности“. Во время этого ритуала 
тринадцатилетние юноши получают право в первый 
раз подойти к свитку Торы в синагоге и прочитать 
оттуда отрывок. Также юноши могут предложить 
свое собственное толкование текста. Таким образом 
они становятся совершеннолетними в религиозном 
смысле. Это событие отмечают праздничным 
обедом. В иудаизме либерального толка этот  
ритуал проходят и девочки двенадцати лет. В таком 
случае ритуал называется Бат-Мицва. 

Почти 80 лет назад Амнон Орбах праздновал 
свою Бар в Иерусалиме. И даже сегодня он помнит 
еженедельный отрывок, который он тогда прочитал. 
Когда на интервью он спонтанно вновь произнес 
его, у него выступили слезы на глазах. Одна из 
этих строк очень точно описывает заслуги самого 
Амнона Орбаха.

הַבָּאִים יַשְׁרֵשׁ יַעֲֽקבֹ יָצִיץ וּפָרַח יִשְׂרָאֵל וּמָלְאוּ פְנֵי־תֵבֵל תְּנוּבָה׃

“В грядущие дни укоренится Иаков, даст  
отпрыск и расцветет Израиль; и наполнится 
плодами вселенная” (Исаия 27:6).

45

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


I N N E N R AU M  D E R  H E U T I G E N  SY N AG O G E  
I N  D E R  L I E B I G ST R A S S E

Foto © Heike Luu

46

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


SY N A G O G E N ST U H L 

Die Marburger Synagoge ist das Lebenswerk  
von Amnon Orbach. Er gestaltete sie mit Sinn für 
Tradition, aber auch für moderne Ansprüche.  
Das gilt auch für die Synagogenstühle: In einem  
Kibbuz am See Genezareth bauten Handwerker  
mehrere Modelle, von denen Amnon Orbach  
in Marburg das bequemste auswählte. Einer der  
Prototypen wurde in der Ausstellung gezeigt.

„Alle Juden weltweit beten lange 
an Rosh ha-Shana (Neujahr) und 

an Jom Kippur (Versöhnungstag), acht Stunden 
lang! Seit meiner Kindheit habe ich es gehasst, 
so lange unbequem zu sitzen! Also habe  
ich lange gesucht. Diese Stühle sind alle in Israel 
produziert worden. Dort kann man mit  
Menschen reden, die sich darauf verstehen,  
gute Synagogenstühle zu machen.“

К Р Е С Л А  В  С И Н А Г О Г Е

Делом всей жизни Амнона Орбаха стала синагога в 
городе Марбург, которую он оборудовал не только 
согласно всем традициям, но и согласно современным 
представлениям о комфорте. Это же касается и 
кресел в синагоге: в киббуце у Генисаретского озера 
ремесленники изготовили несколько разных моделей, 
и Амнон Орбах выбрал для марбургской синагоги 
самые удобные. один из прототипов этих кресел был 
представлен на выставке.

 

“Все иудеи во всем мире очень 
долгое время проводят в молитве на 

Рош ха-Шана (Новый год) и Йом Киппур (День 
Искупления), целых восемь часов! С детства мне 
очень не нравилось так подолгу сидеть на неудобных 
сиденьях. Поэтому я так долго искал подходящие. 
Все эти кресла произведены в Израиле. Только там 
можно договориться с людьми, которые знают толк в 
производстве хороших кресел для синагоги.” 

TO R A - S C H R E I N  
D E R  J Ü D I S C H E N  

G E M E I N D E  M A R B U R G ,  
L I E B I G ST R A S S E  2 1  A

Foto © Heike Luu

47

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Leben in der Gemeinde ist von einer Vielfalt 
kultureller Traditionen und religiöser Standpunkte 
geprägt. Die meisten Mitglieder stammen aus  
der ehemaligen Sowjetunion, dazu kommen Men-
schen aus Deutschland und Israel. 

Im Gottesdienst gelten orthodoxe Traditionen, 
aber unter den Gemeindemitgliedern findet sich 
das gesamte Spektrum theologischer Ansichten. 
Einen eigenen Rabbiner kann sich die Gemeinde 
nicht leisten. Dafür prägt der orthodoxe Religions-
lehrer Beni Pollak die Gemeinde, die er neben  

DEUTSCH UND OST- 
EUROPÄISCH, ORTHODOX  
UND LIBERAL:  
DIE GEMEINDE HEUTE 

vielen anderen hessischen Gemeinden wöchent-
lich besucht. Religionskunde, Hebräischunterricht 
und Jugendarbeit liegen in seinen Händen. Auch 
mit Jüdinnen und Juden der Gemeinde, die nicht 
religiös sind, aber die Gemeinschaft, die kultu-
rellen Aktivitäten und den politischen Austausch 
schätzen, ist er im Gespräch und diskutiert mit 
ihnen – im Corona-Jahr 2022 über Skype. 

Der ganzen Gemeinde ist ein offenes Haus für 
Gäste eine Herzensangelegenheit. Jeder kann 
hier jüdische Traditionen erleben. Damit trägt die 
Gemeinde zum offenen Charakter der Stadt bei.

F E I E R N  I N  D E R  
J Ü D I S C H E N  G E M E I N D E  
gemeinsam mit dem  
Religionslehrer Beni Pollak

Foto © aus der  
Privatsammlung Pevzner 

48

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


НЕМЦЫ И РУССКИЕ, 
ПРАВОСЛАВНЫЕ И 
ЛИБЕРАЛЫ: ОБЩЕСТВО 
СЕГОДНЯ

Многокультурные традиции и религиозные 
взгляды определяют повседневную жизнь 
общины. Большинство членов организации 
- выходцы из бывших советских республик, 
некоторые - из Германии и Израиля. 

В богослужении преобладают 
консервативные традиции, но среди 
членов общины можно найти весь спектр 
богословских взглядов. Конгрегация 
не может позволить себе собственного 
раввина. Вместо этого ортодоксальный 
религиозный учитель Бени Поллак вносит
свой вклад в жизнь общины, которую 
он посещает еженедельно, наряду со 
многими другими общинами в Гессене. 
Религиозное образование, уроки иврита 
и работа с молодежью находятся в его 
руках. Он также беседует в общине с 
нерелигиозными евреями, которые ценят 
общину за культурные мероприятия и обмен 
политическими мнениями - в 2022 году, во 
время пандемии, эти беседы происходили 
по Скайпу.

День открытых дверей для гостей - дело, 
близкое сердцу всей общины. Здесь каждый 
может познакомиться с еврейскими 
традициями. Таким образом, сообщество 
вносит свой вклад в открытый характер 
города. 

G L A S DAC H  D E R  H E U T I G E N  SY N AG O G E 
I N  D E R  L I E B I G ST R A S S E 

Foto © Heike Luu

49

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1

3

50

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2

2

1
W A N D G E STA LT U N G 
„ D I E  J Ü D I S C H E  G E M E I N D E 
I N  M A R B U R G “

2
W A N D G E STA LT U N G 
„ A M N O N  O R B AC H ,  G R Ü N D E R 
D E R  H E U T I G E N  J Ü D I S C H E N 
G E M E I N D E  I N  M A R B U R G “

3
M E D I E N STAT I O N  M I T  D E M 
B A R  M I Z W A - L I E D  V O N  A M N O N 
O R B AC H  U N D  E I N E M  F I L M 
Ü B E R  D E N  B AU  D E R  H E U T I G E N 
SY N AG O G E 

Fotos © Joanna Czajka

51

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bis Ende der 1980er Jahre kämpften viele jüdische 
Gemeinden in Deutschland mit rückläufigen Mitglie-
derzahlen. Das änderte eine Erklärung der noch beste-
henden DDR, die im Jahr 1990 Jüdinnen und Juden aus 
den GUS-Staaten Asyl zusagte. Die Bundesrepublik 
griff ein Jahr später diesen Beschluss auf und öffnete 
ihre Grenzen für jüdische Kontingentflüchtlinge. Sie 
erhielten Zugang zu Sprachkursen, eine Arbeitser-
laubnis und konnten Asyl beantragen. Rund 220.000 
Menschen kamen im Rahmen dieses Abkommens nach 
Deutschland. 

Viele Wege
führen  
nach Marburg

„KONTINGENTFLÜCHTLINGE“ 
AUS DER EHEMALIGEN 
SOWJETUNION 

1    FA M I L I E  P E V Z N E R  M I T  D E M 
G E M I E T E T E N  R E I S E B U S

2

1

52

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


4

Многие дороги  
ведут в Марбург:

„КОНТИНГЕНТНЫЕ БЕЖЕНЦЫ“: 
ИЗ БЫВШЕГО СОВЕТСКОГО 
СОЮЗА.

До конца 1980-х годов многие еврейские  
общины в Германии боролись с сокращением 
числа членов. Все изменилось с принятием 
закона в 1990 году тогда еще существовавшей 
ГДР предоставить убежище евреям из стран СНГ. 
Федеративная Республика приняла это 
решение годом позже и открыла свои границы 
для контингента еврейских беженцев. Им 
был предоставлен доступ к языковым курсам, 
разрешение на работу и возможность подать 
прошение о предоставлении убежища.  
По этому соглашению в Германию прибыло  
около 220 000 человек. 

3

2 	
F R AU  I Z M AY LO VA  
in ihrer ganz persönlichen  
Science-Fiction Geschichte im  
Dorf Albshausen

3 	
FA M I L I E  P E V Z N E R

mit einem Slavistik-Studenten,  

der Russisch sprach

4 	
P E S S AC H - F E ST

Die ganze Familie Pevzner beim 

ersten Pessach-Fest ihres Lebens. 

Es fand in Deutschland statt.

Foto Nr. 2 © Privatbesitz Familie Izmaylova
Fotos Nr. 1, 3, 4 © Privatbesitz Familie Pevzner

53

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


N E W  Y O R K

LEBENS-W EGE 
DER INTE RVIEW TE N

Amnon 
Orbach

Boris 
Wendel

Grigori
Bykhovski

Max
Bär

Monika
Bunk

Ninel 
Levandovska

Polina
Pevzner

Thorsten
Schmermund

Bella 
Izmaylova

54

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


U K R A I N E

D E U T S C H L A N D

R U S S L A N D

P O L E N

T Ü R K E I

I S R A E L

J E R U S A L E M
T E L  A V I V

O D E S S A

K I E W

C H A R K I W

M Y K O L A J I W

S T.  P E T E R S B U R G

M A R B U R G

H A I F A

A L B S H A U S E N

A H A U S E N

H E I D E L B E R G

T I B E R I A S

H A N A U

N E U E N D E T T E L S A U

E B S D O R F E R G R U N D
G I E S S E N

F R A N K F U R T  A .  M .

55

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


AUSGERECHNET NACH 
DEUTSCHLAND?  

In den letzten Jahren der Sowjetunion beförder-
ten wirtschaftliche Krisen und politische Unruhen 
Nationalismus und Rechtsextremismus.

Die meisten Juden und Jüdinnen waren mit 
der atheistischen Staatsideologie aufgewachsen 
und hatten wenig Bezug zur Religion ihrer 
Vorfahren. Dennoch erfuhren sie staatlichen 
Antisemitismus: Quoten bestimmten den Zugang 
zu Studienplätzen und bestimmte Berufe waren 
ihnen verwehrt. 

1,5 Mio. Juden und Jüdinnen wanderten damals 
aus – die meisten entschieden sich für Israel. Aber 
warum kamen auch viele nach Deutschland? 

Viele sahen sich wegen dieser Entscheidung 
mit Unverständnis und Vorwürfen konfrontiert, 
schließlich wurde in Deutschland wenige 
Jahrzehnte zuvor jüdisches Leben fast voll-
ständig ausgelöscht. Trotz alledem überwog bei 
unseren Interviewpartnerinnen und -partnern 
die Hoffnung, dass die Deutschen aus der Ver-
gangenheit gelernt hätten. 

„Mein Schwiegervater Alexander Pevzner, 
der viele Jahre im Vorstand der jüdischen 
Gemeinde war, war ein großer Ingenieur (…). 
Und einmal, das war natürlich schon nach der 
Wiedervereinigung, ist er auch nach West-
deutschland gefahren und da hat er in einer 
Kirche eine Ausstellung gesehen zum Thema 
Wiedergutmachung, Antisemitismus, Bekämp-
fung von Nazi-Gedankengut und so weiter. 
Das hat ihm sehr, sehr gut gefallen. 

Er war fasziniert und hat gesagt: ,Leute, Anti-
semitismus gibt es überall auf der Welt. Aber 
wenn er irgendwo bekämpft wird, dann in 
Deutschland.‘“ 

„Gorbatschow kam an die Macht. Für 
Deutschland, für die Weltpolitik, war er sehr gut. 
Aber wir Juden, wir fragten uns: Wird er etwas 
gegen den staatlichen Antisemitismus in unserem 
Land sagen? Wird er sagen: ,Es ist nicht richtig. 
Wir werden das anders machen?‘ Wir warteten, 
warteten, warteten – nein. Kein Wort, glauben Sie 
mir, kein Wort hat er gesagt. (…) Wir waren zwar 
ein bisschen freier geworden, aber schlechte 
Menschen verstanden diese Freiheit auch als die 
Freiheit zum Bösen. Früher war der Antisemitis-
mus ein bisschen verdeckt. Zur Zeit von Gorbats-
chow wurde er dagegen größer. 

Ich ging einmal in die Stadtmitte, da verkaufte je-
mand an einem Stand Bücher. Ich komme und der 
Verkäufer nimmt ein Buch und verdeckt es. Ich 
warte. Er geht zur Seite, ich nehme dieses Buch, 
das er versteckt hat. Wissen Sie, was es war? 

Das war die Rede von Göbbels. Die Rede 
von Göbbels auf Russisch. Da haben wir 
verstanden, dass die Perestroika nicht für 
uns gedacht ist.“

Ninel 
Levandovska

Polina
Pevzner

56

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ANKOMMEN IN MARBURG

In kleinen Dörfern des Landkreises wurden 
die Neuankömmlinge untergebracht. Gewöhnt 
an ein Leben in Großstädten wie Kiew oder 
Sankt Petersburg bedeutete dies eine erhebliche 
Umstellungen. 

Dazu kamen die fremde Sprache, die Büro-
kratie im fremden Land, der Zwang, neue Berufe 
zu ergreifen, weil Ausbildungen und Abschlüsse 
oft nicht anerkannt wurden. Die jüdische Gemein-
de leistete bei all dem wertvolle Integrationsar-
beit: Sprachkurse, Hilfe bei Amtsgängen und bei 
der Wohnungssuche. Es halfen sowohl die alt-
eingesessenen Gemeindemitglieder als auch die 
Zugewanderten selbst. So hatte beispielsweise 
der ukrainische Ingenieur Alexander Pevzner über 
20 Jahre den stellvertretenden Vorsitz der 
Gemeinde inne. Er half bei der Integration von 
Neuankömmlingen und beaufsichtigte maßgeblich 
die Umbauarbeiten an der neuen Synagoge. 

„Am 9. November `92 (…) gab es ein Gerücht, 
dass Rechtsradikale einen Anschlag zum Jah-
restag der Pogromnacht 1938 planen. (…) Es war 
nicht nur gegen Juden, sondern gegen Ausländer 
insgesamt gerichtet. Also, es war gegen dieses 
Asylheim gerichtet und die deutschen Nachbarn 
haben Wache gehalten (…), man stand die ganze 
Nacht lang Wache. (…) Ein schönes Zeichen, das 
war für uns sehr rührend, das war klasse.“ 

„Zuerst haben wir in einem Heim gewohnt. 
Das war in einem kleinen Dorf, Albshausen, ohne 
Geschäfte, ohne Bank, ohne Arzt, fünf oder sechs 
Straßen, das wars. (…) Ein Bus nach Marburg fuhr 
einmal am Tag. (…) So wenige Leute – abends 
habe ich gesagt: Das ist wie in einer Science-Fic-
tion Geschichte, es gibt keine Menschen mehr!“ 

JUDENTUM OHNE RELIGION 

Die Synagoge war ein sozialer Treffpunkt, an dem 
Interessierten religiöses Wissen vermittelt wurde. 
Das Judentum galt in der Sowjetunion als Volks-
zugehörigkeit, nicht unbedingt als Bekenntnis 
zu einer Religion. Die wenigsten kannten 
oder praktizierten religiöse Riten. Viele der in der 
Ausstellung gezeigten Dinge erinnern deshalb 
an den Alltag in der Sowjetunion oder sind 
Familienerbstücke. 

„Jüdisch im sowjetischen Sinne des 
Wortes – hier kann man das kaum als ‚jüdisch‘ 
bezeichnen. Wir sind alle jüdischer Abstammung, 
aber die meisten sind keine religiösen Juden (…).
Als wir gekommen sind, konnte man das in der 
jüdischen Gemeinde (…) gar nicht verstehen: 
Was sind das für Leute, warum hat man sie 
als Juden hier rein gelassen? (…)

Alles, was ich über die jüdische Religion weiß, 
habe ich hier in Marburg gelernt.

Bis dahin kannte ich ein paar jiddische Wörter, 
das war alles, was bei mir jüdisch war. Ich hatte 
meinen Nachnamen, ich hatte meine Familien-
geschichte, aber sogar meine Großeltern (…) 
waren nicht religiös, alle vier waren absolut weit 
von der Religion entfernt.“ 

Bella
Izmaylova

Polina
Pevzner

Polina
Pevzner

57

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ИМЕННО В ГЕРМАНИЮ?

В последние годы существования Советского 
Союза экономические кризисы и политические 
волнения способствовали росту национализма и 
праворадикализма.

Большинство евреев выросли в условиях 
атеистической государственной идеологии и 
были мало связаны с религией своих предков. 
Однако они сталкивались с государственным 
антисемитизмом: квоты определяли доступ к 
местам в университетах, а некоторые профессии 
были для них закрыты. 1,5 миллиона евреев 
эмигрировали - большинство выбрали Израиль 
в качестве своего нового дома, но многие также 
переехали в Германию. Они столкнулись с 
непониманием и упреками. 
в конце концов, еврейская жизнь в Германии 
была почти полностью уничтожена несколькими 
десятилетиями ранее. Тем не менее, у многих 
наших собеседников была надежда, что немцы 
извлекли урок из истории.

„Горбачев пришел к власти. Для Германии, 
для мировой политики это было очень хорошо. 
Но мы, евреи, спрашивали себя: скажет ли он 
что-нибудь о государственном антисемитизме 
в нашей стране? Сказал бы он: „Это 
неправильно! Мы изменим это!“ Мы ждали, 
ждали, ждали - нет. Ни одного слова, поверьте 
мне, ни одного слова! (...) Мы, конечно, 
стали немного свободнее, но плохие люди 
восприняли эту свободу как свободу делать 
плохие вещи. В прошлом антисемитизм был 
немного скрыт. При Горбачеве антисемитизм 
был широко распространен. Однажды я шла 
по городу. На улице продавались книги. Я 
подхожу к столу, продавец берет книгу и 
прячет ее. Я жду. Он отворачивается. Я беру 
книгу, которую он спрятал. Вы знаете, что это 
была за книга? Это были речи Геббельса. Речи 
Геббельса на русском языке! Тогда мы поняли, 
что перестройку придумали отнюдь не для нас.“ 

„Мой тесть, Александр Певзнер, который 
много лет входил в правление еврейской 
общины, был известным инженером 
(...). Однажды, это было, конечно, после 
объединения Германии, он поехал в Западную 
Германию и посетил выставку в церкви о 
репарациях, антисемитизме, национал-
социалистических идеях и тому подобном. 
Выставка ему очень, очень понравилась. 
Он был очень доволен и сказал: „Люди, 
антисемитизм есть везде в мире! Но если где-
то и ведется борьба против этого, так это в 
Германии!“. 

Нинель 
Левандовска

Полина 
Певзнер

58

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ПРИБЫТИЕ В МАРБУРГ 

Новые граждане были первоначально 
размещены в лагерях беженцев в небольших 
деревнях в округе Марбург-Биденкопф.

Для тех, кто привык жить в больших городах,
таких как Киев или Санкт-Петербург, это 
означало большие перемены.

К этому прибавились новый язык, бюрократия в 
новой стране, а также необходимость обучаться 
новым профессиям, так как иностранное 
университетское образование не всегда 
признавалось. Еврейская община провела очень 
важную интеграционную работу: языковые курсы, 
помощь в общении с властями и поиске жилья. 
Помогали как давно состоявшиеся члены общины, 
так и сами иммигранты. Например, украинский 
инженер Александр Певзнер был заместителем 
председателя общины более 20 лет. Он помогал 
интегрировать новичков и руководил ремонтом 
новой синагоги.

„9 ноября 1992 года (...) ходили слухи, что 
праворадикалы планируют теракт в годовщину 
Хрустальной ночи 1938 года. (...) Нападение 
было направлено не только против евреев, 
но и против всех иностранцев. Угроза была 
направлена на наш приют для беженцев, и 
немецкие соседи стояли на страже всю ночь 
(...) (...) Какой прекрасный знак! Это было очень 
трогательно для нас, это было здорово!“

„Сначала мы жили в лагере. Это было в 
маленькой деревушке Альбсхаузен. Здесь 
не было ни магазина, ни банка, ни врача, 
пять или шесть улиц и все. (...) Автобус до 
Марбурга ходил один раз в день. (...) и так мало 
людей, что вечером я сказала: ‚Это похоже на 
фантастическую историю, здесь больше нет 
людей!‘“.

БЫТЬ ЕВРЕЕМ БЕЗ РЕЛИГИИ

Синагога была местом для общественных 
встреч. В нем заинтересованные люди получали 
религиозные знания. В Советском Союзе 
принадлежность к еврейскому народу считалась 
этнической принадлежностью, а не обязательно 
приверженностью к религии.
Очень немногие люди знали или практиковали 
религиозные обряды. Поэтому многие из 
выставленных здесь вещей напоминают о 
повседневной жизни в Советском Союзе или 
являются семейными реликвиями.

„Еврей“ в советском понимании этого 
слова - это не то же самое, что понимается 
здесь под этим словом. Мы все еврейской 
крови, но не религиозны (...) Когда мы 
приехали сюда, никто не мог этого понять в 
еврейской общине: (...) Кто эти люди? Почему 
им разрешили приехать сюда как евреям? (...) 
Все, что я знаю о еврейской религии, я узнала 
здесь, в Марбурге. До этого я знала несколько 
слов на идише, и это было все, что было во мне 
еврейского. У меня есть моя фамилия, история 
моей семьи, но даже мои бабушки и дедушки 
не были религиозными. Все четверо были 
абсолютно далеки от религии.“

Полина 
Певзнер

Полина 
Певзнер

Белла 
Измайлова

59

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1
W A N D G E STA LT U N G  
„ V I E L E  W E G E  F Ü H R E N  
N AC H  M A R B U R G “

2
M E D I E N STAT I O N  Z E I GT E  
D I E  P E R S Ö N L I C H E N  
R O U T E N  A L L E R  P E R S O N E N 
D E R  AU S ST E L LU N G  N AC H  
M A R B U R G

Fotos © Joanna Czajka

2

1

60

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


61

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Polina  
Pevzner 
Polina Pevzner fühlt sich besonders über  
ihre Abstammung mit dem Judentum verbunden,  
denn sie hat… 

„ … das Gefühl, dass das die  
Religion von meinen Urahnen ist, 
dass das die Religion ist, dank der 
mein Volk überlebt hat (…) und 

nicht zwischen anderen Völkern untergegan-
gen ist. Aber zur Religion habe ich immer noch 
keine Verbindung. Ich bin absolut nicht religiös. 
Unsere jüdische Gemeinde in Marburg ist zwar 
orthodox, aber dank Amnon lebt sie eher als 
Kulturgemeinde (…). Da gehöre ich eindeutig zu, 
da gibt es keinen Zweifel.“ 

Sie und ihre Familie waren die ersten, die  
1992 als sogenannte Kontingentflüchtlinge in den 
Landkreis kamen:

„Ich selber habe keine Angst 
gehabt. Ich war neugierig, war 
natürlich gespannt, wie das alles 
klappt. Aber wir waren absolut 

sicher, entschlossen auszureisen. (…) Und dann 
sind wir ins völlig Ungewisse gefahren, da wir 
gar keine Information hatten. Denn es war  
keiner vor uns gefahren, der ein Vorbild hätte 
sein können.“

Heute arbeitet Polina Pevzner als IT-Spezialistin 
und engagiert sich in der Kulturarbeit für  
die Gemeinde.

   1 9 6 3

C H A R K I W
heute Ukraine

62

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


*1963 в Харькове (Украина)

Полина Певзнер чувствует особую связь со своим 
происхождением и с иудаизмом, поскольку…

„у меня такое чувство, что это вера моих 
предков, что это вера, с помощью которой 
мой народ смог выжить (…) и не раствориться 
среди других народов. Но с религией как 
таковой у меня все еще нет связи. Я совсем 
не религиозна. Хоть наша иудейская община 
в Марбурге и ортодоксальная, но благодаря 
Амнону мы существует скорее как культурное 
сообщество (…), к которому я однозначно 
принадлежу, вне всякого сомнения.“

Полина Певзнер 

Fotos © Susanne Rodemeier

Госпожа Певзнер и ее семья были в числе первых 
контингентных беженцев, которые в 1992 году 
приехали в округ Марбург-Биденкопф: 

„У меня самой не было никакого страха. Мне 
было интересно, конечно, я переживала, как 
все сложится. Но мы были совершенно точно 
настроены на переезд. (…) Тогда мы поехали  
в полную неизвестность, так как не 
располагали никакой информацией и до нас 
никто [из наших друзей] не переезжал, чтобы 
послужить нам примером.“

Сегодня она работает ИТ-специалистом, а 
свободное время посвящает организации 
культурных мероприятий в общине.

63

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


S C H AC H B R E T T

Schach genoss in der Sowjetunion 
große Popularität. Auf diesem Brett 
spornen Fotos von Schach-Weltmeis-
tern die Spielerinnen und Spieler zu 
Höchstleistungen an. Polina Pevzners 
Vater kaufte es in den 1970 er Jahren. 
Heute bevorzugt sie ein anderes Brett, 
wenn sie mit ihrer über 90-jährigen 
Mutter, Ninel Levandovska, spielt. 
Das Erbstück hält sie jedoch in Ehren, 
da es sie an ihr Familienleben in der 
Sowjetunion und den sowjetischen 
Schachweltmeister Garri Kimowitsch 
Kasparow erinnert.

Ш А Х М АТ Н А Я  ДО С К А

Шахматы были очень популярным 
хобби в Советском Союзе. Фотографии 
известных гроссмейстеров 
вдохновляли игроков. Отец Полины 
Певзнер купил эту шахматную доску в 
70-х гг. Теперь она перешла госпоже 
Певзнер по наследству. Конечно, 
сегодня она предпочитает играть 
со своей 90-летней мамой Нинель 
Левандовской на другой доске. Но 
старую до сих пор хранит как память 
об истории своей семьи в СССР 
и о советском шахматисте Гарри 
Кимовиче Каспарове.

64

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


A N S T E C K E R

Die Buttons des Clubs der Hobby- Liedermacher 
stammen aus den Jahren 1982 und 1983. Damals 
trafen sich Musikerinnen und Musiker aus der ganzen 
Sowjetunion und musizierten zusammen. In Deutsch-
land führt Polina Pevzner ihre Leidenschaft weiter 
und lädt russisch-sprachige Künstlerinnen und 
Künstler nach Marburg ein. Sie organisiert Konzerte 
für das Kulturprogramm der jüdischen Gemeinde.

З Н АЧ К И

Значки клуба любительской песни у Полины 
Певзнер датированы 1982 и 1983 гг. Тогда барды 
съезжались со всего Советского Союза, чтобы 
попеть вместе. Страсть к музыке госпожа Певзнер 
не утеряла и после переезда в Германию: в Марбург 
она приглашает русских музыкантов и сегодня она 
организует концерты для культурной программы 
еврейской общины.

Fotos © Heike Luu

65

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ninel 
Levandovska 
Gerade einmal zehn Jahre alt war Ninel Levan-
dovska, als der Zweite Weltkrieg ausbrach und 
ihre Familie zur Flucht zwang. Ihr Weg führte sie 
von Odessa quer durch die Ukraine bis an den 
Ural und von dort in ein kleines tatarisches Dorf, 
in dem sie trotz Krankheiten und Kälte zwei 
Jahre ausharren musste. Ab 1943 lebte sie im 
ukrainischen Charkiw, absolvierte ein Chemie- 
Studium und arbeitete im Labor eines Traktoren-
werkes. Zusammen mit ihrer Tochter Polina 
Pevzner und ihrer ganzen Familie wanderte Ninel 
Levandovska 1992 nach Deutschland aus. Sie 
glaubt nicht an Gott und betont, dass es vor allem 
darauf ankommt, ein guter Mensch zu sein: 

„Ich bin Atheistin. (…) Gott sei 
Dank gibt es gute Leute – mit 
Religion oder ohne Religion. Ich 

bin ohne Religion. Aber ich denke, ich bin nicht 
der schlechteste Mensch. Ich schätze und 
verstehe alle Menschen, das reicht mir schon.“ 

*1929 в Николаеве (Украина)

Маленькой Нинель Левандовской едва 
исполнилось десять лет, когда началась Вторая 
мировая война и ее семье пришлось бежать. 
Ее путь лежал Одессы через всю Украину на 
Урал в маленькую татарскую деревню, где ей 
пришлось жить два года, несмотря на холод и 
болезни. С 1943 года она жила в украинском 
городе Харькове, где изучала химию и работала 
в лаборатории на тракторном заводе. Вместе со 
своей дочерью Полиной Певзнер и всей семьей 
она переехала в Германию в 1992 году. Она не 
верит в Бога и подчеркивает, что самое главное - 
быть хорошим человеком:

„Я атеист. (...) Слава Богу, есть хорошие люди, 
как верующие, так и неверующие. 
Я неверующая. Но я думаю, что я не самый 
плохой человек. Я уважаю и понимаю всех, 
и мне этого достаточно.“

Нинель Левандовска

   1 9 2 9

M Y K O L A J I W
heute Ukraine

66

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Ninel Levandovska (privat)

S A M M LU N G  V O N  S T R E I C H -

H O L Z S C H AC H T E L N

Ihr gesamtes Arbeitsleben war Ninel 
Levandovska als Ingenieurin in einer 
Traktorenfabrik tätig. Zum 60. Firmen-
jubiläum erhielt sie ein besonderes 
Geschenk: Eine Sammlung von Streich-
holzschachteln mit Abbildungen der 
dort produzierten Traktoren-Modelle. 
Sie erinnern sie an ihr letztes Jahr in der 
Sowjetunion.

К ОЛ Л Е К Ц И Я  С П И Ч Е Ч Н Ы Х 

К О Р О Б К О В

Нинель Левандовская всю жизнь 
проработала инженером на тракторном 
заводе. К 60-летию завода все 
сотрудники получили специальный 
подарок: коллекцию спичечных 
коробков с рисунками всех моделей 
тракторов, выпускаемых на заводе. 
Эти спичечные коробки до сих пор 
напоминают ей о последнем годе ее 
жизни в Советском Союзе.

67

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Grigori  
Bykhovski  
Als Hausmeister der Synagoge ist er für fast  
alles zuständig: Er führt Reparaturen aus,  
betreut die Gemeinde-Homepage und erfindet 
Kinderspielzeug für die Sonntagsschule. In  
Russland arbeitete er im Wärmekraftwerk von 
Sankt Petersburg. 1997 wanderte er mit seiner 
Familie nach Deutschland aus. Schubladenden-
ken lehnt er ab, auch im religiösen Bereich: 

„Wenn ich das möchte, kann ich 
Kippa tragen und auch für mein 
Enkelkind habe ich eine Kippa 

gekauft. Also das ist kein Problem für uns (…). 
Ich bin sozusagen nicht praktizierender Jude. 
Ich habe niemals die Frage gestellt, ob  
meine Frau Jüdin oder Nicht-Jüdin sein soll.“

   1 9 6 3

S T .  P E T E R S B U R G
heute Russische  
Föderation

Aus dieser kritischen Haltung heraus nahm er 
auch unsere Suche nach „jüdischen Objekten“ 
humorvoll aufs Korn:

„Schauen Sie, ich baue zum  
Beispiel einen Schrank. Das ist 
dann ein 100 % jüdischer Schrank, 

weil er von mir gebaut wurde. Wenn es kommu-
nistische Zeiten wären, hätte der Schrank  
eine Sichel und einen roten Stern, dann wäre es 
eben ein kommunistischer Schrank.“

68

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


*1963 в Санкт-Петербурге  
(Российская Федерация)

Григорий Быховский – мастер на все руки,  
и как завхоз синагоги он отвечает практически 
за все: ремонтирует, поддерживает сайт общины 
и изобретает игрушки для воскресной школы. 
В России он работал на теплоэлектростанции в 
Санкт-Петербурге, а в 1997 году переехал  
с семьей в Германию. Он не признает шаблонного 
мышления ни в светской, ни в религиозной сферах:

„когда хочу, я ношу кипу. Я и внуку своему  
кипу купил. Это не проблема! (…) Я, так 
сказать, не практикующий иудей. Я никогда не 
задавался вопросом, должна ли моя жена быть 
иудейкой, или нет.“

Из-за своего критического настроя Григорий 
обратил и наши поиски «иудейских объектов»  
в шутку:

„Вот смотрите, я сделал, например, шкаф. Это 
получается на 100 % иудейский шкаф, ведь  
я его сделал. В коммунистические времена на 
этот шкаф прилепили бы серп и молот, и тогда 
это был бы коммунистический шкаф.“

Григорий Быховский 

Fotos © Susanne Rodemeier

69

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


W A N D U H R  M I T  

H E B R Ä I S C H E N  Z A H L E N

Auf dieser Uhr scheint die Zeit rückwärts zu laufen. 
Auch sie hat Grigori Bykhovski selbst gebaut.  
Anstelle von Ziffern zeigt sie hebräische Buchstaben, 
denn in der jüdischen Tradition steht jeder Buch-
stabe auch für eine Zahl. So ist א (Aleph) der erste 
Buchstabe im Alphabet, gleichbedeutend mit der 
Zahl 1. Ein weiteres Charakteristikum des  
Hebräischen liegt darin, dass es von rechts nach 
links gelesen wird – aus diesem Grund läuft auch  
die Uhr gegen den Uhrzeigersinn.

Н АС Т Е Н Н Ы Е  Ч АС Ы  

С  Е В Р Е Й С К И М И  Ц И Ф РА М И

На этих часах время, кажется, течет вспять. 
Григорий Быховский сделал их сам. Вместо цифр 
на них изображены буквы иврита, поскольку 
в еврейской традиции каждая буква также 
обозначает число. Таким образом, א  (алеф) - это 
первая буква алфавита, синоним цифры 1. Еще одной 
особенностью иврита является то, что он читается 
справа налево - по этой причине часы также идут 
против часовой стрелки.

Foto © Joanna Czajka

70

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


J Ü D I S C H E  Z E I TS C H A LT U H R

In seiner Werkstatt wird Grigori Bykhovski gerne kreativ. So baute er  
beispielsweise eine Zeitschaltuhr nach einer Idee von Andrej Volkov, einem 
Freund der jüdischen Gemeinde. Liebevoll nennt er sie den „vollelektronischen 
Juden“. Zu Beginn des Shabbat brennen an ihr zwei elektrische Kerzen.  
Außerdem zeigt sie das aktuelle Datum nach jüdischem Kalender sowie eine 
Grußbotschaft an jüdischen, christlichen oder muslimischen Feiertagen an.

Е В Р Е Й С К О Е  Ч АС О В О Е  Р Е Л Е

В своей мастерской Григорий Быховский дает волю своему творчеству. 
Например, он построил реле с часовым механизмом на основе идеи Андрея 
Волкова, друга еврейской общины. Он ласково называет реле „полностью 
электронный еврей“. Когда наступает время Шаббата, реле включает две 
электрические свечи. Он также отображает текущую дату по еврейскому 
календарю и поздравление с еврейскими, христианскими или мусульманскими 
праздниками.

Foto © Jonas Carstens-Juretzka

71

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bella  
Izmaylova   
Als dritte Vorsitzende der Gemeinde repräsentiert 
Bella Izmaylova die vielen russisch-sprachigen 
Mitglieder und kümmert sich zusammen mit ande-
ren Gemeindemitgliedern um Ältere oder Kranke 
und organisiert Gesprächsrunden. 

„Seitdem ich in der Gemeinde bin, 
wollte ich immer helfen und etwas 
für unsere Leute machen. Weil ich 

verstehe, wie schwer das Leben ohne Sprache, 
ohne Bekannte ist – und in der Gemeinde gibt es 
Leute, die keine Verwandten haben. Das ist sehr, 
sehr schwer. Und ich möchte helfen. Was ich 
machen konnte, habe ich gemacht. 

Zum Beispiel zum Arzt begleiten, übersetzen – 
trotz meines schlechten Deutsch – Bücher in der 
Bibliothek finden, bei der Buchauswahl beraten, 
gemeinsam an einem Konzert teilnehmen, an Fei-

ertagen kochen, servieren, alles vorbereiten in 
der Synagoge (…). Und jetzt telefoniere ich  
z. B. mit unseren Leuten, weil sie allein zuhause 
bleiben müssen. Ich spreche ein bisschen mit 
ihnen, erzähle ein bisschen.“

Bevor Bella Izmaylova 1999 mit ihrer Familie  
nach Marburg kam, arbeitete sie in der Ukraine 
in einer Buchhandlung. Da es schwierig war, in 
Deutschland ohne Sprachkenntnisse zu arbeiten, 
wählte Frau Izmaylova einen Job, der ihr gefiel –  
in einer Buchbinderei. 

   1 9 4 8

K I E W
heutige Ukraine

72

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Например, поход за покупками, поход к врачу, 
перевод – несмотря на мой плохой немецкий 
– поиск книг в библиотеке, консультации 
по выбору книг, совместное посещение 
концерта, приготовление праздничных обедов, 
сервировка, подготовка всего в синагоге. 
(...) Сейчас, например, из-за Короны я часто 
звоню нашим людям, потому что им приходится 
оставаться дома в полном одиночестве. Я 
немного разговариваю с ними и рассказываю 
им что-то новое“.

До того, как Белла Измайлова вместе с семьей 
приехала в Марбург в 1999 году, она работала в 
книжном магазине в Украине. Поскольку работать 
в Германии без знания языка было сложно,  
г-жа Измайлова выбрала работу по душе – в 
переплетной мастерской.

Foto © Susanne Rodemeier

*1948 год в Киеве (Украина)

Как третий председатель общины, Белла 
Измайлова представляет многочисленных 
русскоязычных членов общины и вместе с другими 
членами общины ухаживает за престарелыми и 
больными, организует дискуссионные группы. 

„С тех пор как я участвую в жизни общины,  
мне всегда хотелось помочь и сделать  
что-то для наших людей, потому что я знаю, как 
трудно без языка и без знакомых. А в общине 
есть люди, у которых здесь нет родственников. 
Это очень сложно! И я хочу помочь этим людям. 
Что я могла сделать, я сделала.  

Белла Измайлова

73

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


K Ü C H E N M E S S E R

In den Wirren des Zweiten Weltkriegs verlor die Familie 
von Bella Izmaylovas Mutter ihren gesamten Besitz: 

„Meine Mutter hat mir erzählt, wie sie  
aus Kiew evakuiert wurden. Der Betrieb,  
in dem sie arbeitete, hat einen Zug gestellt 

für die Leute. Aber man hat ihnen nicht früh genug  
Bescheid gesagt. Eine Frau kam und sagte zu meiner 
Mutter: ,Anja, Anja, Anja, es kommt ein Zug!  
Schnell schnell schnell! Nimm deine Sache und  
komm zu diesem Zug!‘

Meine Mutter (…) wusste nicht, was sie einpacken  
sollte und wollte ihren Mann fragen. Sie stellte zwei 
oder drei leere Koffer auf den Boden und lief zu 
seinem Arbeitsplatz. In der Zwischenzeit kam ihre 
Schwester, nahm diese leeren Koffer und lief zum Zug. 
Mama kam zurück und die Nachbarin sagte: 
,Anja, deine Schwester ist schon im Zug und deine 
Sachen sind auch da. Du musst gehen!‘ Sie nahm  
meine Schwester und rannte zum Zug. Sie kamen in 
eine andere Stadt ohne irgendetwas zu besitzen. Das 
war schrecklich. Als sie in unsere Wohnung zurück-
kamen, wohnte dort eine andere Familie und auch 
unsere Sachen waren weg.“

Nach dem Krieg lernten sich Bella Izmaylovas Eltern 
kennen. Ihr Vater brachte ein Set von Küchenmessern 
als einziges Erbe in die Ehe ein. Es gehörte früher  
seiner Mutter; diese vererbte es an ihre Tochter, die 
es an ihren Bruder, also Bella Izmaylovas Vater, wei-
tergab. Bis heute sind die Messer Küchenutensil und 
Erinnerungsstück in einem. Aber die Geschichte des 
Sets ist noch nicht zu Ende: Zwei der Messer schenkte 
Bella Izmaylova ihren eigenen Töchtern.

Foto © Heike Luu

74

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


К У ХО Н Н Ы Й  Н О Ж

Семья Беллы Измайловой потеряла все свое 
имущество во время войны: 

 
“Мама рассказывала мне, как их 
эвакуировали из Киева. Фабрика, на 
которой она работала, предоставила 
поезд для сотрудников. Но они не 

были проинформированы заранее. Потом кто-
то пришел и сказал: ‚Аня, Аня, Аня, поезд идет! 
Быстрее, быстрее! Возьми свои вещи и иди к 
этому поезду!‘ 

Мать не знала, что взять, и хотела спросить у мужа. 
Она поставила несколько пустых чемоданов 
на пол и побежала к нему на работу. В это время 
пришла ее сестра, взяла чемоданы и побежала к 
поезду. Когда мать вернулась, соседка сказала ей:

“Аня, твоя сестра уже в поезде, и твои вещи тоже 
там! Тебе пора идти“.
Потом мама взяла мою сестру и побежала к 
поезду. Так они приехали в другой город с 
пустыми чемоданами. Это было ужасно. А когда 
они вернулись в нашу квартиру, там уже жила 
другая семья, и все наши вещи исчезли“. 

 
“Родители Беллы Измайловой познакомились 
после войны. Набор кухонных ножей был 
единственным наследством у ее отца. Этот 
набор принадлежал его матери, она завещала 
его своей дочери, которая в свою очередь 
передала его своему брату, т.е. отцу Беллы 
Измайловой. По сей день эти ножи являются 
как кухонной утварью, так и воспоминанием. 
Но история этого набора еще не закончена: 
Белла Измайлова уже подарила два ножа своим 
собственным дочерям.

DA S  E X P O N AT 
I N  D E R  AU S ST E L LU N G

Foto © Joanna Czajka 75

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Boris  
Wendel   

Als Boris Wendel 1996 mit seiner Familie nach 
Deutschland kam, begann für ihn eine Zeit des 
Lernens: über das Judentum, die Stadt Marburg 
und über seine eigene Familiengeschichte. 
Während er früher seinen Alltag nicht religiös 
gestaltete, besuchte er in Marburg wöchent-
lich den Religionsunterricht. Er engagierte sich 
auch anderweitig für die Gemeinde: Obwohl ihm 
die deutsche Sprache Schwierigkeiten berei-
tete, recherchierte er Wissenswertes über die 
Geschichte der Stadt. Alles begann mit dem 
Besuch von Familienmitgliedern: 

„Einst kam der Neffe meiner Frau 
mit seiner Frau aus Israel. Ich 
nahm sie mit auf einen Spazier-

gang durch Marburg und zeigte ihnen die Stadt. 
Damals habe ich gemerkt, dass ich nur schöne 
Orte zeigen, aber nichts dazu erzählen kann. 
Das hat mich gestört. Deswegen begann ich, 
mich für die Geschichte Marburgs zu interes-
sieren. (…) Eines Tages, als ich durch die Stadt 

ging, bemerkte ich kleine blaue Schilder an den 
Häusern. Leider konnte ich das, was auf diesen 
Schildern stand, nicht sofort übersetzten. Des-
halb habe ich zuerst alles auf Deutsch abge-
schrieben und danach zu Hause ins Russische 
übersetzt. (…) Danach habe ich in der Touristen-
information ein Kinderbuch über Marburg gefun-
den. Da gab es Bilder und kurze, einfache Texte. 
(…) So habe ich mit der Zeit viel Material gesam-
melt und bin auf die Idee gekommen, eine Füh-
rung durch Marburg für die Gemeindemitglieder 
zu organisieren. Einmal im Monat, sonntags, sind 
wir alle zusammen durch Marburg gelaufen.“

Kinder aus der Gemeinde schätzen seinen 
Schachkurs, den er während der Corona-Pande-
mie online durchführt.

   1 9 4 0

S T .  P E T E R S B U R G
heute Russische  
Föderation

76

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


*1940 год в Санкт-Петербурге  
(Российская Федерация)

Когда Борис Вендельс приехал в Германию  
со своей семьей в 1996 году, для него началось  
время познания: иудаизма, города Марбурга  
и истории своей семьи. Если раньше он вел 
нерелигиозно свою жизнь, то в Марбурге он стал 
ходить на еженедельные занятия по религии. 
Он участвовал в жизни общества и другими 
способами: хотя немецкий язык давался ему  
с трудом, он исследовал интересные факты из 
истории города. Все началось с посещения 
родственников: 

Борис Вендель

”Однажды племянник моей жены приехал 
из Израиля со своей женой. Я повел их на 
прогулку по Марбургу и показал им город. 
Тогда я понял, что могу только показать им 
красивые места, но не могу ничего о них 
рассказать. Это меня беспокоило. Поэтому я 
начал интересоваться историей Марбурга. (...) 
Однажды, гуляя по городу, я заметил на домах 
маленькие синие таблички. К сожалению, я 
не смог сразу перевести то, что было на них 
написано. Поэтому я сначала скопировал весь 
текст на немецком языке, а затем дома перевел 
его на русский. (...) Затем в туристическом 
информационном центре я нашел детскую 
книгу о Марбурге. Там было много картинок и 
несколько простых текстов. (...) Со временем я 
собрал много материала и решил организовать 
экскурсию для членов нашей общины. Раз 
в месяц, по воскресеньям, я организовывал 
экскурсию по Марбургу“.

Дети в общине любят шахматный курс, который 
ведет Борис Вендель. Во время локдауна курс 
проходил в режиме онлайн.

Foto © Susanne Rodemeier

77

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


von Boris Wendel

Ahnen
forschung

Boris  
Wendel
G E B .  1 9 4 0  I N 

S T.  P E T E R S B U R G

78

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


I R I N A
G L U S C H A N O K

B O R I S
G L U S C H A N O K

B L U M A - B E R T A
G L U S C H A N O K
G E B .  S C H A L I T
1 9 1 2  –

W L A D I M I R
W E N D E L

P E R L  G L U S C H A N O K
G E B .  S C H A L I T
1 8 9 2  –  1 9 6 7

S E E W - W O L F
G L U S C H A N O K

M U R D O C H
W E N D E L

S A R A 
L I F S C H E
G E B .  S A J E N Z

C H A I M
S C H A L I T
1 8 5 2  –  1 9 2 8

M U S S I J A - M A J R I M
S C H A L I T
1 8 5 9  –  1 9 4 2

M E J E R
S A J E N Z
1 8 3 5  –  ?

G R O S S M U T T E R
K O L O D K I N

C H O S E -
S C H U M U L Z I P A

G R O S S V A T E R
K O L O D K I N

J A K O W 
S C H A L I T
?  –  1 9 2 0

B O R U C H - E S S E L
S C H A L I T
1 8 8 6  –  1 9 1 8 

B L U M A  S C H A L I T
G E B .  K O L O D K I N
?  –  1 9 1 2

H A N N A 
K O L O D K I N

V A T E R  C H A T Z K E L V A T E R  S A L M A N V A T E R  I S R A E L

G R O S S V A T E R 
S A L M A N  L E I B

V A T E R  J A K O B S O N

Illustration © Sabrina Fritz 79

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Der neue Verwandtschaftszweig führte Boris 
Wendel in eine Familie ein, die in St. Petersburg 
besondere Privilegien genoss, weil sein Urgroß-
vater, Meier Saienz, im zaristischen Russland 
Kantonist war. 

Er spielte Horn im Korps des finnischen Leib-
garde-Regiments von Zar Alexander III. Zu Kanto-
nisten zählten unter anderem Kinder von Bevöl-
kerungsgruppen, die geringes Ansehen genossen 
oder gar als Staatsfeinde galten. Sie wurden für 25 
Jahre in den Militärdienst aufgenommen und auf 
Staatskosten ausgebildet. Jüdische Familien sa-
hen darin einen Versuch, ihre Kinder der Religion 
zu entfremden. 

Kantonisten hatten jedoch das Privileg, eine 
Anerkennung als Bürger zu erhalten. Jüdische 
Kantonisten, ihre Ehefrauen und Kinder durften 
ihren Wohnsitz frei wählen. So kam es, dass sich 
Herrn Wendels Familie dauerhaft in der Stadt 
Schlüsselburg vor den Toren von Sankt Petersburg 
niederlassen durfte, obwohl sie Juden waren.

D O K U M E N T E  AU S  

D E R  FA M I L I E N G E S C H I C H T E

Lange Zeit wusste Boris Wendel nicht sehr viel über 
die Geschichte seiner Familie. Das änderte sich, als ein 
Cousin ihm Dokumente übergab, die den Krieg über-
dauert hatten. So begab er sich auf Spurensuche in  
der Vergangenheit und rekonstruierte die  
Lebenswege seiner Vorfahren. 

Dabei entdeckte er etwas Unerwartetes: Bisher  
hatte er geglaubt, Perl und Seew-Wolf Gluschanok 
seien seine leiblichen Großeltern. Nun erfuhr er, 
dass sie seine Mutter Bluma-Berta adoptiert hatten. 
Blumas Mutter war bei der Geburt verstorben. Blumas 
Vater fiel wenig später im Krieg. Das Mädchen  
wuchs in der Familie von Boris Wendels Tante auf. 

80

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ДО К У М Е Н Т Ы  И З  И С ТО Р И И  С Е М Ь И

Долгое время Борис Вендель мало что знал об 
истории своей семьи. Все изменилось, когда 
двоюродный брат передал ему документы, 
сохранившиеся после войны. Поэтому он отправился 
на поиски своего прошлого и восстановил историю 
жизни своих предков. 

В процессе он обнаружил нечто неожиданное: 
до сих пор он считал, что Перл и Сив-Вольф 
Глушанок были его биологическими дедушкой и 
бабушкой. Теперь он узнал, что они усыновили его 
мать Блюму-Берту. Мать Блюмы умерла при родах. 
Отец Блюмы умер на войне. Девочка выросла в 
семье тети Бориса Венделя. 

Новое родство ввело Бориса Венделя в семью, 
которая пользовалась особыми привилегиями в 
Санкт-Петербурге, поскольку его прадед, Майер 

Сайенц, был кантонистом в царской России. 
Он играл на рожке в корпусе лейб-гвардии 
Финляндского полка царя Александра III. К 
кантонистам относились дети тех групп населения, 
которые были низкого происхождения или 
даже считались врагами государства. Эти дети 
принимались на военную службу на 25 лет и 
получали образование за государственный счет. 
Еврейские семьи расценили это как попытку 
сделать религию чуждой для своих детей. 

Еврейские кантонисты, их жены и дети были в 
выборе места жительства. Таким образом, семье 
господина Венделя было разрешено поселиться 
на постоянное место жительства в городе 
Шлиссельбург у Санкт-Петербурга, несмотря на 
то, что они были евреями.

M E D I E N STAT I O N  Z U R  
G E N E A LO G I E

Fotos © Joanna Czajka

81

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bereits die Tora erzählt von Menschen, die sich 
aus eigenem Antrieb dem israelitischen Volk 
anschlossen. So sprach Ruth zu ihrer israeliti-
schen Schwiegermutter:

„Denn wohin du gehen wirst, dahin will auch 
ich gehen, und wo du bleiben wirst, da will 
auch ich bleiben. Dein Volk ist mein Volk und 
dein Gott ist mein Gott.“ (Ruth 1, 16-19)

Doch viele jüdische Gelehrte bezweifelten die 
Beständigkeit einer Konversion und lehnten  
deshalb Übertritte ab. Der Übertritt vom Chris-
tentum zum Judentum konnte bis in die Neuzeit 
sogar lebensgefährlich sein, denn die Kirche 
strafte Konvertitinnen und Konvertiten für den 
Abfall vom christlichen Glauben und die  
jüdischen Gemeinden für angebliche Missionie-
rung. Trotzdem konvertierten immer wieder  
Einzelne zum Judentum.

Wege ins Judentum verlaufen heute vielfältig. 
Möchte jemand in eine orthodoxe Gruppe  
eintreten, folgt er oder sie einer strengeren  
Auslegung des Religionsgesetzes als es in libe-
ralen Strömungen des Judentums der Fall ist. 
Man verpflichtet sich zur Einhaltung aller  
Gebote und wird detailliert zu den religiösen 
Praktiken des Alltags geprüft. 

Generell gehören zur Konversion ein 
Gespräch mit dem Bet Din (Religionsgericht), 
das Untertauchen in der Mikwe (Tauchbad) und 
für Männer auch die Beschneidung.

Wege 
ins 

Judentum

EINE WEITREICHENDE  
ENTSCHEIDUNG: DER ÜBER-
TRITT INS JUDENTUM

VIELFÄLTIGE ZUGÄNGE 

Foto © Susanne Rodemeier

82

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ANKOMMEN IM JUDENTUM

Religiöse Überzeugung oder der Wunsch zu 
heiraten sind die häufigsten Gründe für eine Kon-
version. Auch das „Bauchgefühl“ beim Besuch  
der Gemeinde ist wichtig. Die Entscheidung 
für den Übertritt ist der Beginn eines längeren 
Prozesses, der von einer Rabbinerin oder einem 
Rabbiner begleitet wird. Dazu gehört auch, min-
destens ein Jahr in einer Gemeinde zu leben, 
sich mit den Feiertagen, Ritualen und Geboten zu 
beschäftigen und aus religiösen Schriften und  
der jüdischen Geschichte zu lernen. 

Gerade in Deutschland kann der Übertritt ins 
Judentum im privaten Umfeld auch Unverständ-
nis oder Sorgen vor Anfeindungen hervorrufen. 
Zudem muss ein Paar oder eine Familie ausloten, 
welche Traditionen sie in den Alltag integrieren 
und welche nicht.

Die ausgestellten Gegenstände von Thorsten 
Schmermund und Max Bär erinnern an den  
Prozess des Übertritts. Tallit und Kippa von  
Monika Bunk stehen in Bezug zu der von ihr 
gewählten theologischen Richtung.

„Ich habe relativ lange damit gewartet. Man-
che machen das, weil sie heiraten wollen oder 
Kinder kriegen. Für mich musste die Entscheidung 
durchaus aus voller Überzeugung sein. Dabei war 
für mich natürlich auch die Frage der Verantwor-
tung wichtig, die ich für Kinder übernehmen muss, 
falls ich noch welche bekomme. Ich war ja noch 
jung genug, um Kinder zu bekommen. Ich musste 
bedenken, dass die Kinder qua Tradition Juden 
sind. Und dann musst du natürlich auch dahinter-
stehen, sie entsprechend zu erziehen. Also das 
war so mein Gefühl. Und deswegen habe ich mir 
damals eher länger Zeit gelassen.“ 

„Als ich das erste Mal hier in Marburg war, 
hatte ich sofort das Gefühl: ,Hier gehöre ich hin. 
Dieser Weg ist richtig.‘ Ich war ein bisschen  
geflasht und wollte keine überstürzte Entschei-
dung treffen. Da dachte ich: ,Ok. Warte erst noch 
mal ein bisschen. Vielleicht ist das einfach nur 
irgendwie so ein spontanes Gefühl.‘ Ich habe mir 
also noch Zeit gelassen, aber dann festgestellt: 
‚Nein, das will ich immer noch. Das ist immer noch 
richtig.‘ Und in Marburg fühle ich mich – im Ver-
gleich zu allen anderen Gemeinden, die ich bisher 
kennengelernt habe – wegen der angenehmen 
Atmosphäre richtig wohl! Das ist mein Zuhause.“ 

„Das ist nämlich das Spannende, denn Sie haben dann immer wie-
der innerhalb der Familie (…) Diskussionen. Man muss sich überein-
kommen. Wie soll denn das funktionieren? Denn Judentum ist ja nicht 
nur Glaube und Religion. Judentum ist ja eine komplette Lebensweise. 
Da muss man sich übereinkommen. Wenn man sagt: ,Wie machen wir 
es denn? Mit Kaschrut, mit den Koscher-Gesetzen. Wie machen wir es 
mit dem Ruhetag. Was machen wir am Samstag? Was machen wir nicht 
am Samstag? `All solche Sachen müssen dann natürlich in der Familie 
geklärt werden. Wobei ich aber dreist behaupten würde: Das muss 
auch eine jüdische Familie klären. Also wenn beide Ehepartner jüdisch 
sind. Denn das Judentum ist auch nicht einheitlich.“ 

Thorsten
Schmermund

Max Bär

Monika
Bunk

83

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Пути в иудаизм
ПЕРЕХОД В ИУДАИЗМ

В Торе уже упоминаются люди, которые 
присоединились к народу Израиля по 
собственной воле. Так Руфь сказала своей 
свекрови-израильтянке: 

„Куда ты пойдешь, туда и я пойду, и где ты 
будешь жить, там и я буду жить; твой народ 
будет моим народом, и твой Бог будет моим 
Богом.“ (Rut 1, 16-19) 

Однако многие еврейские ученые сомневались 
в неизменности гиюра и поэтому отвергали 
его. Переход из христианства в иудаизм мог 
быть опасен для жизни вплоть до наших дней, 
поскольку церковь наказывала новообращенных 
за отступничество и наказывала еврейские 
общины за якобы миссионерскую деятельность.  
Тем не менее, некоторые христиане обращались 
в иудаизм.

РАЗНЫЕ ПУТИ

Пути к иудаизму сегодня многочисленны и 
разнообразны. Те, кто желает присоединиться 
к ортодоксальной группе, следуют более 
строгой интерпретации религиозного закона, 
чем в либеральных течениях иудаизма. Человек 
обязуется следовать всем. В основном, 
гиюр включает в себя беседу с бет-дином 
(религиозным судом), погружение в микву (ванну 
для погружения) и обрезание мужчин.

„Куда ты пойдешь, туда и я пойду,  
и где ты будешь жить, там и я буду жить;  
твой народ будет моим народом,  
и твой Бог будет моим Богом.“ 
						                

   (Rut 1, 16-19)

84

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


“Я довольно долго ждала, прежде чем 
сделать это. Некоторые люди делают это, 
потому что хотят жениться или завести детей. 
Для меня решение должно было быть принято 
из чистого убеждения. Конечно, вопрос 
ответственности за детей, если они у меня 
будут, также был для меня важен. Я была 
еще достаточно молода, чтобы иметь детей. 
Я должен был учесть, что дети - евреи по 
традиции. И тогда, конечно, вы должны стоять 
за ними и воспитывать их соответствующим 
образом. Это было мое чувство. Вот почему 
я не принял быстрого решения в то время. Я 
думал об этом дольше.“ 

“Это самое интересное, потому что тогда у вас всегда будут 
обсуждения в семье (...). Вы должны прийти к соглашению. Как это 
должно работать? Потому что иудаизм - это не только вера и религия. 
Иудаизм - это целый образ жизни. Вы должны прийти к соглашению. 
Когда вы говорите: Как мы это делаем? С кашрутом, с законами. 
Как мы поступаем с днем отдыха? Что мы делаем в субботу? Что мы 
не делаем в субботу?“ Конечно, все эти вещи должны проясняться в 
семье. Но я был бы настолько смел, чтобы сказать: Еврейская семья 
также должна разобраться с этим. То есть, если оба супруга - евреи. 
Потому что иудаизм тоже не однороден“ 

ПРИХОД В ИУДАИЗМ

Религиозные убеждения или желание вступить 
в брак являются наиболее распространенными 
причинами обращения в иудаизм. Также важно 
„чутье“ при посещении общины. Решение о 
гиюре - это начало более длительного процесса, 
который сопровождается раввином. Это включает 
проживание в общине в течение как минимум  
года, изучение праздников, ритуалов и заповедей,  
а также изучение религиозных писаний и 
еврейской истории. 

Особенно в Германии переход в иудаизм может 
вызвать непонимание или опасения враждебности 
в личном окружении. Кроме того, пара или семья 
должны выяснить, какие традиции они могут 
интегрировать в повседневную жизнь, а какие нет.

Выставленные предметы Торстена Шмермунда 
и Макса Бэра - это сувениры, сопровождавшие 
процесс обращения, обозначающие особые 
моменты или связанные с выбранным 
теологическим направлением.

“Когда я впервые оказался здесь, 
в Марбурге, у меня сразу же возникло 
ощущение: „Здесь мое место“. Этот путь 
правильный“. Я был немного и не хотел 
принимать поспешных решений. И я подумал: 
„Хорошо. Подождите у немного. Может быть, 
это просто спонтанное чувство“. Так что я 
все еще понимал: „Нет, я все еще хочу этим 
заниматься“. Это все еще правильно“. И в 
Марбурге я чувствую себя очень комфортно 
- по сравнению со всеми другими которые 
я встречал до сих пор - из-за приятной 
атмосферы! Это мой дом“.

Торстен 
Шмермунд

Макс Бэр 

Моника  
Бунк

85

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1
W A N D G E STA LT U N G  
„ W E G E  I N S  J U D E N T U M “

2
M E D I E N STAT I O N  Z U R  
L E R N M A P P E  V O N  M A X  B Ä R

Fotos © Joanna Czajka

2

1

87

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Monika  
Bunk   

Schon immer hatte Monika Bunk eine Affinität 
zur Religion. Das Studium der ev. Theologie und 
der Religionswissenschaft führte sie 1993 nach 
Marburg. Intuitiv fühlte sie sich schon länger dem 
Judentum nah und kam über ihre Besuche der 
Jüdischen Hochschule in Heidelberg, über  
den Kontakt mit Rabbiner Henry G. Brandt und 
über ihre Aktivitäten in der Gesellschaft für 
Christlich-Jüdische Zusammenarbeit auch mit 
der jüdischen Gemeinde in Marburg in Kontakt. 

Nach reiflicher Überlegung konvertierte sie vor 
einem Bet Din (Religionsgericht) der Allgemeinen 
Rabbinerkonferenz. Als langjährige zweite Vorsit-
zende prägte sie die Gemeinde maßgeblich, war 
Gründungsmitglied des Runden Tischs der Reli
gionen und des Vereins „Gemeinsam e. V.“, in dem 
sich jüdische, muslimische und andere interes-
sierte Marburgerinnen und Marburger engagieren. 
Auch an der Planung des Gartens des Gedenkens 
war Monika Bunk maßgebend beteiligt. 

Als Vertreterin einer eher liberalen Auslegung  
des Judentums steht für sie der tiefere Sinn von 
Feiertagen und Ritualen an erster Stelle:

„Das sind so die Sachen, wo ich 
kein bisschen orthodox (…) bin. 
Aber der Schabbat hat für mich  

eine besondere Bedeutung, ein Tag der  
Schabbat-Ruhe im Sinne des Kein-Werk-Ver
richtens, Abstand gewinnen, nicht seinen  
Alltagskram machen, nicht arbeiten. (…). Über 
andere Themen zu sprechen, auch religiöse,  
Zeit mit Freunden verbringen. Das ist für mich  
ein wichtiger Teil des Judentums. 

Auch die Einhaltung wichtiger Feiertage,  
(…) auch kleine Rituale, wie das Kerzenanzünden, 
wobei ich da nicht pedantisch bin. (…)  
Also, dass es schon wirklich Tage sind, die  
eine Bedeutung haben.“

   1 9 6 8

H A N A U
Deutschland

Foto © Stephan Wieland

88

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


объединяющей еврейских, мусульманских и других 
заинтересованных людей из Марбурга. Моника 
Бунк также принимала значительное участие в 
планировании „Сада памяти“.

Как представитель довольно либеральной 
интерпретации иудаизма, глубокий смысл 
праздничных дней и ритуалов стоит для нее на 
первом плане:

„Это вещи, в которых я не православный (...). 
Но Шаббат имеет для меня особое значение, 
это день отдыха в смысле не делать никакой 
работы, отстраниться от всего, не заниматься 
повседневными делами, не работать. (...). 
Разговоры на другие темы, в том числе 
религиозные, времяпрепровождение с 
друзьями. Для меня это важная часть иудаизма. 
Также соблюдение важных праздников, 
(...) даже таких небольших ритуалов, как 
зажигание свечей, хотя я не педантичен в этом 
вопросе. (...) Итак, действительно должны быть 
дни, которые имеют значение.

Foto © Susanne Rodemeier

*1968, Ханау (Германия)

Моника Бунк всегда увлекалась религией. 
Изучение протестантской теологии и 
религиоведения привело ее в Марбург в 1993 году. 
Интуитивно она давно ощущала связь с иудаизмом 
и вступила в контакт с еврейской общиной 
Марбурга благодаря посещению Еврейского 
университета в Гейдельберге, общению с 
раввином Генрихом Г. Брандтом и деятельности 
в Обществе христианско-еврейского 
сотрудничества. 

После тщательного рассмотрения она 
прошла гиюр в бет-дине (религиозном суде) 
Генеральной раввинской конференции. Будучи 
в течение многих лет вторым председателем, 
она оказывала решающее влияние на общину, 
была одним из основателей Круглого стола 
религий и ассоциации „Gemeinsam e. V.“ (Вместе), 

Моника Бунк 

89

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Monika Bunk erwarb den Schal und die Kippa  
in Jerusalem. Besonders gefällt ihr das leuchtende 
Blau-Türkis, das vom traditionellen Design eines  
Tallit, weiß mit blauen oder schwarzen Streifen,  
abweicht: 

„Also es ist nicht im eigentlichen Sinn 
modisch, aber im Vergleich zu den 
klassischen Tallitot doch irgendwie 
modern und gerade deswegen hat  

mir das Design gut gefallen. Gerade um auszudrü-
cken: ‚Das ist eben auch eine Möglichkeit, wie  
religiöse Tradition aussehen kann.‘ Bunter, moder-
ner, stylisher.“ 

Da die Marburger Gemeinde traditionell ausgerich-
tet ist, trägt Monika Bunk den Tallit und die Kippa 
nur, wenn sie in liberalen Gemeinden zu Besuch ist.

TA L L I T  ( G E B E TS S C H A L )  U N D 

K I P PA  ( KO P F B E D E C K U N G )

Für orthodoxe und konservative Juden sind Tallit  
und Kippa reine Männersache, in liberalen und 
Reformgemeinden werden sie auch von Frauen getra-
gen. Sie dienen der religiösen Andacht im  
Gottesdienst, bei Gebeten und der Erinnerung an die 
Gebote. Unerlässlich sind die Zizit (Schaufäden) an 
den Ecken des Schals. Sie erinnern an die 613 Gebote 
der Tora. Auf sie verweist auch die Aufschrift auf 
Monika Bunks Tallit. 

Dies sind die Worte des Segens beim Anlegen des  
Gebetsschals: „Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, 
König der Welt, der uns durch seine Gebote geheiligt 
hat und uns geboten hat, uns mit Zizit zu umhüllen.“ 

Foto © Monika Bunk

90

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


ТА Л И Т  ( М ОЛ И Т В Е Н Н Ы Й  П Л АТО К )  И 

К И П П А  ( Г ОЛО В Н О Й  У Б О Р )

Для ортодоксальных и консервативных евреев 
талит и киппа являются атрибутами мужчин, но в 
либеральных и реформистских общинах их носят 
и женщины. Они используются для религиозной 
концентрации во время богослужений и молитв, а 
также для запоминания заповедей. Неотъемлемой 
частью талита являются цицит (нити платка) по 
углам платка. Они напоминают прихожанам о 
613 заповедях Торы. Надпись на талите Моники 
Бунк относится к этим заповедям. Это слова, 
произносимые при надевании молитвенного 
платка: „Благословен Ты, Господь, Бог наш, Царь 
мира, освятивший нас Своими заповедями и 
повелевший нам завернуться в цицит. 

Моника Бунк купила шарф и кипу в Иерусалиме. 
Ей особенно нравится ярко-синий цвет шарфа, 
который отличается от традиционного дизайна 
талты: Обычно белые с синими или черными 
полосами.

„Я думаю, что этот цвет не является 
модным, но по сравнению с 
классическим талитотом он выглядит 
интереснее, и поэтому мне так 

понравился дизайн. Это показывает: религиозная 
традиция тоже может выглядеть так! Он более 
современный, более красочный, более стильный“.

Община Марбурга является традиционной, 
поэтому Моника Бунк надевает кипу и  
талит только тогда, когда посещает либеральные 
общины.

Foto © Joanna Czajka

91

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Thorsten 
Schmermund   

   1 9 6 5

G I E � E N
Deutschland

Der stellvertretende Vorsitzende (bis 2022)  
der Gemeinde sieht seinen Platz im progressiven 
Judentum: 

„Ich bin jetzt kein Orthodoxer in 
dem Sinn. Deswegen gucke  
ich auch gerne in moderne Tora-  

Kommentare rein. Da gibt es ein paar ganz 
Spannende. Beispielsweise einer, den ich 
gekauft habe: Das war ein Kommentar aus den 
USA, von Rabbinerinnen, aus weiblicher Sicht 
sozusagen. Ich muss aber gestehen, da war 
ich ein bisschen enttäuscht. Ich hätte mir mehr 
Mumm erwartet. (…) Das hätte ein bisschen  
aufmüpfiger sein können bei manchen Sachen.“

Seine Familie hat keine jüdischen Wurzeln, aber 
es kamen oft Freunde aus Israel zu Besuch.  
Mit ihnen diskutierte er gerne über die Religion. 
Als er Anfang der 1990er Jahre zurück nach  
Marburg zog, besuchte er daher die Gemeinde 
und war von der Atmosphäre begeistert:

„Die Marburger Gemeinde, das 
war schon immer das Schöne, 
war immer schon eine sehr offene 

Gemeinde, hat gerne Besucher aufgenommen. 
(…) Auch bei den Gottesdiensten konnte man 
dabei sein. Das war für mich dann damals auch 
spannend. Und so bin ich dann da, ja man kann 
sagen, irgendwie hängen geblieben.“ 

In stundenlangen Telefonaten führte ihn ein  
Rabbiner, der in den USA lebte, ab 1999 in das 
Judentum ein, denn in Deutschland gab es 
damals kaum jüdische Religionsgerichte  
(Bet Din), die für eine Konversion notwendig  
sind – und kein Skype. 

92

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


*1965 в Гиссене (Германия)

Второй председатель Общины видит себя в 
либеральном иудаизме:

“Я не ортодоксальный иудей в этом смысле. 
Поэтому я люблю заглянуть и в современные 
комментарии Торы. Есть несколько весьма 
занятных [комментариев]. Один такой я купил 
однажды. Это был американский комментарий 
от одной рабанит, так сказать, с женской  
точки зрения. Я был, должен признаться, 
немного разочарован. Я ожидал большей 
храбрости. (…) В отношении некоторый вещей 
можно было бы похрабрее высказаться.”

У его семьи нет еврейских корней, но к ним часто 
приезжали гости из Израиля. С ними Торстен 
Шмермунд часто спорил о религии. Однако,  
когда он в середине 90-х переехал в Марбург, 
он стал часто посещать Общину и был поражен 
царившей там атмосферой:

“В марбургской Общине всегда было хорошо 
тем, что она очень открытая, там всегда  
рады посетителям… (…) можно было прийти  
и на богослужения. Тогда это было для меня  
тоже очень интересно. И тогда я там, так 
сказать, завис.”

Во время многочасовых телефонных разговоров 
его с 1999 года наставлял раввин, живший в США, 
поскольку в то время в Германии еще не было 
раввинов/рабанит, которые бы сопровождали 
человека до принятия иудаизма.

Торстен Шмермунд  

Fotos © Susanne Rodemeier

93

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1

1 + 2
Fotos © Susanne Rodemeier

3
DA R ST E L LU N G  D E R  E X P O N AT E  
I N  D E R  AU S ST E L LU N G

Foto © Joanna Czajka

K I D D U S C H - B E C H E R

Am Schabbat spricht man den Segen über 
einen Becher mit Wein. Der Segen lautet: 

„Gepriesen seist du, Herr, unser Gott, König  
der Welt, der du die Frucht des Weinstocks 
erschaffen hast.“ 

Das Wort Kiddusch leitet sich von hebr. kadosch 
(„heilig“) ab. Bei dem Kiddusch-Becher handelt 
es sich um ein Geschenk: Die Konversion von 
Thorsten Schmermund fand 2003 in Miami 
statt. Nach seiner Prüfung vor dem Religionsge-
richt und einem Tauchbad in der „größten Mikve 
der Welt“, im Atlantik, schenkte sein Rabbiner 
ihm diesen Becher als Andenken.

Б О К А Л  Д Л Я  О Б Р Я Д А  К И ДУ Ш

На Шаббат произносят благодарственную 
молитву над бокалом с вином. Благословение 
звучит так: 

“Благословен Ты, Господь, наш Бог, Царь 
вселенной, творящий плод виноградной лозы”. 

Слово кидуш происходит от др.-евр. קידוש — 
‘освящение’. И в этой истории говорится о даре: 
Торстен Шмермунд принял иудаизм в 2003 году  
в Майями. После прохождения обряда гиюр 
перед религиозным судом и погружения в  
“самую большую микву мира” - в Атлантический 
океан – Торстен Шмермунд получил от раввина 
в подарок бокал для кидуша в память об этом 
радостном моменте.

94

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2

3

H E B R Ä I S C H E  B I B E L AU S G A B E 

( B I B L I A  H E B R A I C A )

Die Biblia Hebraica ist eine Studienaus
gabe der heiligen Schriften des Judentums 
und enthält unter anderem die fünf Bücher 
Moses. Dieses Buch schenkte ihm Nathan 
Epstein-Norden, ein amerikanischer Soldat 
jüdischen Glaubens, der nach dem 2. Welt-
krieg in Marburg ansässig wurde. Er brachte 
Thorsten Schmermund damit Hebräisch  
bei. Eine Notiz erinnert daran, an welchem 
Tag und mit welchem Text die beiden  
mit dem Lernen begonnen haben: an einem 
Schabbat, mit dem Wochenabschnitt 
„Wajakhel Pekudei“. 

И З Д А Н И Е  Б И Б Л И И  Н А  И В Р И Т Е 

( B I B L I A  H E B R A I C A )

Biblia Hebraica является научным 
изданием священного писания иудаизма, 
Торы. Оно соответствует Ветхому 
Завету в христианстве. Эта книга 
является подарком от Натана Нордена, 
американского солдата иудейской веры, 
который был расквартирован в Марбурге 
после войны. Он научил Торстена 
Шмермунда ивриту. Одна записка 
напоминает, в какой день и с какого 
текста они начали обучение: на Шаббат с 
текстом “Wajakhel Pekudei”. 

95

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Max Bär 
Max Bär trägt den religiösen Zusatz-Namen 
Josef. Dieser Name deutet seinen religiösen  
Werdegang an, denn das hebräische Wort „Josef“ 
bedeutet so viel wie „Hinzugefügter“. Er wurde in 
eine nicht-jüdische Familie geboren und studierte 
zunächst in Heidelberg evangelische Theologie. 
Während des Studiums wurde ihm klar, dass er die 
Grundsätze des Christentums nicht teilen kann.  
Er entdeckte aber seine besondere Verbindung 
zur hebräischen Sprache, die für ihn der Türöffner 
für seinen Weg ins Judentum war: 

   1 9 9 5

A H A U S E N
Deutschland

„Als ich anfing Hebräisch zu  
lernen, empfand ich das als sehr 
emotional. Als würde da jemand 
wirklich persönlich aus dem über-

setzten Text zu mir sprechen. Da war etwas, das 
mich anzog. Und diesem Ruf bin ich gefolgt.“ 

Während er von 2015 bis 2021 in Marburg BWL 
studierte, besuchte er die jüdische Gemeinde und 
entschied sich endgültig zur Konversion.  
Er orientiert sich sowohl an orthodoxen Traditi-
onen als auch an der Masorti-Bewegung, in der 
Frauen gleichberechtigt sind. Außerdem gründete 
er eine Hochschulgruppe für jüdische Studierende 
in Marburg. Seit Kurzem lebt er in Israel, um das 
Leben in einer jüdischen Mehrheitsgesellschaft  
zu erleben.

96

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


*1940 год в Ахаузене

Макс Бер носит религиозное имя Иосиф, что на 
иврите значит «будет добавлен, прибавится». 
Это имя намекает на религиозный путь Макса 
Бера. Он родился в неиудейской семье и сначала 
учился на факультете лютеранской теологии в 
Гейдельберге. Во время учебы он понял, что не 
разделяет постулаты христианства, но открыл для 
себя особую связь с ивритом:

«Когда я учил иврит, мне казалось, что язык 
очень эмоциональный. Как будто ко мне кто-
то обращается по-настоящему лично, когда я 
переводил тексты. И такое чувство, что я тут 

Макс Бэр
правильно. Я чувствую себя эмоционально 
вовлеченным.»

Во время своей учебы на экономическом 
факультете в 2015-2021 годах в Марбурге, Макс 
Бер посещал еврейскую Общину и окончательно 
решился на принятие иудаизма. Он ориентируется 
как на ортодоксальные традиции, так и на 
движение Масортим, где женщины уравнены 
в правах с мужчинами. Кроме того, Макс Бер 
основал университетский кружок для студентов-
иудеев в Марбурге. С недавних пор он живет в 
Израиле, чтобы попробовать жизнь в обществе, 
где иудеи являются большинством.

Fotos © Susanne Rodemeier

97

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


M A P P E  M I T  L E R N M AT E R I A L I E N

Sechs Jahre lang beschäftigte sich Max Bär 
vor seiner Konversion mit den Grundlagen 
des Judentums. Die Rabbinerin, die ihn 
begleitete, regte ihn dazu an, sich auch nach 
der Bedeutung der Traditionen für sein eige-
nes Leben zu fragen. Deshalb schrieb  
er einen Aufsatz: „Warum bin ich jüdisch?“ 

„Und dann habe ich überlegt, was 
macht einen denn jetzt jüdisch? 
Und das kann natürlich das 
Beherrschen der hebräischen 

Sprache sein. Das kann sein, dass man sich 
auskennt in den Gottesdiensten, dass man 
die Historie kennt. Dass man den kulturellen 
Schlüssel hat, dass man zum Beispiel Witze 
oder Anspielungen versteht. Aber insbeson-
dere ist es natürlich, ob man sich als Jude 
fühlt und ob man von außen als Jude wahr-
genommen wird.“

П А П К А  С  У Ч Е Б Н Ы М И 

М АТ Е Р И А Л А М И

Шесть лет перед принятием иудаизма Макс 
Бер посвятил изучению основ иудаизма. 
Рабанит, которая его сопровождала, 
посоветовала ему задаться вопросом, какую 
роль играют традиции в его собственной 
жизни. Поэтому Макс написал эссе «Почему 
я иудей?»

«Тогда я задался вопросом, что 
делает тебя иудеем? Конечно, 
это может быть владение языком. 
Может быть, это человек, 

который разбирается в богослужении, такой 
человек, который знает историю. Такой 
человек, у которого есть «культурный ключ», 
это значит, например, что человек понимает 
шутки и намеки. И конечно, чувствует ли он 
себя иудеем и воспринимается ли другими 
людьми как иудей.»

M E D I E N STAT I O N  Z U  
M A X  B Ä R ´ S  L E R N M A P P E   

Foto © Joanna Czajka

98

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Fotos © Heike Luu

H AW DA L A - S E T

Das Hawdala-Ritual leitet das Ende des Schabbat 
und den Beginn einer neuen Woche ein. Dabei 
spricht man einen Segen über einen Becher Wein, 
über den Kerzenschein und über wohlriechende 
Gewürze (Besamim genannt), die die Freude an dem 
Ruhetag verstärken sollen.

Während eines Auslandssemesters in Athen be-
nutzte Max Bär eine Streichholzschachtel mit dem 
Aufdruck einer Europaflagge als Besamim-Büchse. 
Sie symbolisiert für ihn die grenzüberschreitende 
Zugehörigkeit zum Judentum und die erfahrene 
Gastfreundschaft. In Griechenland erlebte er die 
emotionale Beziehung zwischen Ritualen und 
Dingen, die einer Sache ihren Wert verleiht:

„Ich war in einem fremden Land. Ich 
kannte niemanden und ich habe die 
Sprache nicht wirklich gesprochen, aber 
es war für mich wie zu Hause. (…) Ich 

hatte die bekannten Rituale und Feste. Ich war da 
relativ gut aufgenommen, hatte viel Anschluss und 
dementsprechend viel Zeit, mich nochmal näher 
mit dem Judentum auseinanderzusetzen.“

Н А Б О Р  Д Л Я  Х А В Д А Л Ы

Ритуал Хавдала обозначает молитву на окончание 
Шаббата. В это время произносят благословение 
над бокалом вина, стоящем на освещаемом 
свечами столе. Кроме того, на столе должна стоять 
бесамим- курильница для благовония, источающая 
благоухание для усиления радости о предстоящем 
дне покоя. 

Во время заграничного семестра Макс Бер 
смастерил свою курильницу бесамим из спичечного 
коробка. Она символизирует гостеприимство и 
безграничную принадлежность к иудаизму:

«Я плохо говорил [на иврите], но 
чувствовал себя, как дома. (…) Мне 
были знакомы ритуалы, знакомы 
праздники. Меня довольно хорошо 

приняли, у меня появилось много знакомых и 
поэтому у меня было много времени, еще раз 
получше вникнуть в иудаизм.»

99

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Jüdisches Leben  
in Sankt  

Petersburg

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die überwiegende Zahl der heute in Deutschland 
lebenden Jüdinnen und Juden stammt aus der 
ehemaligen Sowjetunion. Einige von ihnen kamen 
in den 1990er Jahren nach Marburg. Weiterhin 
leben aber auch nach wie vor viele Jüdinnen und 
Juden in der heutigen Russischen Föderation, 
worauf ein Bereich der Marburger Ausstellung 
hinwies. Ein Teil der Impressionen zu jüdischem 
Leben in Sankt Petersburg war eine interaktive 
Medienstation, die Einblick in eine Ausstellung 
von 2011 zu „Family Heirlooms and Jewish Memory“ 

des Staatlichen Museums für Religionsgeschichte 
in Sankt Petersburg gab.13  Es war eine der ersten 
Themenausstellungen zum Judentum in Koope-
ration mit dem Zentrum „Petersburger Judaica“ 
der Europäischen Universität in Sankt Petersburg. 
Die folgenden Bildeindrücke hat die Kuratorin Alla 
Sokolova dem Ausstellungsteam in Marburg zur 
Verfügung gestellt. Es war insbesondere die Aus-
stellung zu den jüdischen Familien-Erbstücken, 
die die Religionskundliche Sammlung zu einer auf 
die Marburger Verhältnisse angepassten Ausstel-
lung inspirierte. 

Jüdisches Leben 
in Sankt Petersburg

13 S O KO L O VA ,  Alla: Jewish memory and 

family heirlooms (based on materials from 

field studies in St Petersburg, 2010-11) In: 

East European Jewish Affairs, 43:1. Routledge, 

Taylor & Francis Group, 2013. S. 3-30.

Susanne Rodemeier und Edith Franke (v.l.) 

stehen vor einer interaktiven Medienstation, 

die Eindrücke einer Ausstellung zu 

jüdischen Familien-Erbstücken im Staat-

lichen Museum für Religionsgeschichte in 

Sankt Petersburg zeigt.

102

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Beim Betrachten der Fotos wird der Kontrast 
zwischen Familien-Erbstücken und den Aus-
stellungsstücken in Marburg augenfällig. Durch 
die Übersiedlung nach Deutschland sind kaum 
Erbstücke erhalten geblieben. Was aber erhalten 
blieb, ist die Erinnerung, die sich an sehr persön-
lichen und nur selten mit Judentum als Religion 
assoziierten Gegenständen festmacht. In diesen 
Fällen steht die Erinnerung aufs engste mit dem 
eigenen Jüdisch-Sein in Verbindung.

Die folgenden Abbildungen geben einen 
Eindruck von den Ausstellungsaktivitäten des 
Staatlichen Museums für Religionsgeschichte 
in Sankt Petersburg zum Judentum. Die Fotos 
wurden von Dr. Alla Sokolova, die an der Europä-
ischen Universität in Sankt Petersburg lehrt und 
von Prof. Dr. Ekaterina Teryukova, der stellvertre-
tenden Direktorin des Staatlichen Museums für 
Religionsgeschichte, zur Verfügung gestellt. 

F O T O D O K U M E N TAT I O N 

zur Ausstellung „Jüdische Familien-

Erbstücke“ 

103

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


105

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


A U S S C H N I T T E  aus der Fotodokumentation zur Ausstellung „Jüdische Familien-Erbstücke“ 

106

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1
W A N D G E STA LT U N G  
„ B L I C K  N AC H  
ST.  P E T E R S B U R G “

Fotos © Joanna Czajka

107

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kultur- 
programm 

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Mitglieder der Jüdischen Gemeinde Marburg 
bereicherten das Rahmenprogramm zur Ausstel-
lung in unterschiedlicher Weise. Gemeindemit-
glieder wie Bella Izmaylova, Monika Bunk und 
Thorsten Schmermund beteiligten sich an den 
wöchentlichen Führungen. Viele Besucher*innen 
nutzten die Möglichkeit, etwas über persönliche 
Facetten des Jüdisch-Seins zu erfahren und von 
Vertrauen geprägte Einblicke in Lebensgeschich-
ten zu erhalten. Besondere Momente des Rah-
menprogramms ermöglichten Polina Solovej und 
Thorsten Schmermund, als sie die Besucher*in-
nen an den Ritualen zu Beginn und am Ende des 
Schabbats teilhaben ließen. 

Die Marburger Nacht der Kunst im Juni 2022 
war der Anlass, in den Ausstellungsräumen im 
Rathaus das Anzünden der Schabbat-Kerzen zu 
zeigen und zu erklären. Thorsten Schmermund 
erläuterte bei dieser Gelegenheit, dass jüdische 
Zeremonien in privaten Räumlichkeiten stattfin-
den, aber nicht an einen bestimmten Ort gebun-
den sind. Die Stunden bis zum Anzünden der 
Lichter um 21:17 Uhr vergingen mit weiteren Erklä-
rungen und Gesprächen, bei denen die Besu-
cher*innen und Mitglieder der Jüdischen Gemein-
de auf dem Sofa in den Ausstellungsräumen Platz 
nahmen. Polina Solovej hatte zwei Teelichter  
mitgebracht. Sie erzählte, dass sie diese immer bei 

Mitglieder der Jüdischen  
Gemeinde geben Einblick in das  
religiöse Judentum

S C H A B B AT- K E R Z E N  werden angezündet  

(Thorsten Schmermund und Polina Solovej)

Foto © Susanne Rodemeier

110

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


sich habe und zum Anzünden des Schabbat- 
Lichts nutzen könne, falls sie Freitagabend  
einmal unterwegs sein sollte. In ihrem eigenen 
Haushalt zündet sie zu Beginn des Schabbat 
Kerzen an, die auf einem schmuckvollen Kerzen-
ständer stehen. Thorsten Schmermund übernahm 
an diesem Abend die Rolle des männlichen Haus-
vorstands und sprach den Kiddusch, den Schab-
bat-Segen, während Polina Solovej die weibliche 
Rolle dieses Rituals übernahm und die Kerzen 
anzündete. Ab dem Moment des Entzündens des 
Schabbat-Lichts sind nach jüdischem Religions-
gesetz 39 Tätigkeitsbereiche verboten. Dazu zählt 
alles, was als Arbeit definiert ist, insbesondere 
alles, was mit dem Entzünden von Feuer verbun-
den ist – je nach theologischer Ausrichtung kann 
das An- und Ausschalten elektrischer Stromkreis-
läufe auch dazu gezählt werden. 

Thorsten Schmermund erläuterte an diesem 
Abend: Der Schabbat beginnt am Freitagabend 
mit Einbruch der Dämmerung und endet am 
Samstagabend. 18 Minuten nach Sonnenunter-
gang vollzieht man den Kiddusch. Der Schabbat 
endet, wenn man drei Sterne am Samstagabend 
am Himmel sehen kann. Die religiösen Schriften 
des Judentums sind nicht eindeutig in der Frage, 
ob die Dämmerung zum Schabbat gehört und  
falls sie dazugehört, ob die Dämmerung zu Beginn 

des Schabbats nach dem Sonnenuntergang 
gemeint ist, oder doch die Dämmerung am Ende 
des Tages. Um sicher zu gehen, verlängert man 
den Schabbat entsprechend und dehnt ihn auf 
beide Dämmerungszeiten aus. Das Für und Wider 
derartiger Regeln diskutieren Rabbiner häufig.  
Sie überlegen, wie die Gesetze im Talmud auszu-
legen und umzusetzen sind - und sind sich dabei 
nicht immer einig. Die Diskussionen sind nie abge-
schlossen und werden fortlaufend in kommentier-
ten Talmud-Ausgaben veröffentlicht.

Am Samstagabend des Marburger Stadtfestes 
zeigte und erklärte Thorsten Schmermund das 
Ritual zum Ende des Schabbats, die Havdalah- 
Feier. Mit diesem Ritual wird der Schabbat von 
den gewöhnlichen Wochentagen getrennt.   
Es begann erst um 22:30 Uhr, als mit Sicherheit 
drei mittelgroße Sterne am Marburger Himmel 

Der Schabbat endet,  
wenn man drei Sterne am  
Samstagabend am  
Himmel sehen kann.

Alles ist für die  

H AV D A L A H - 

F E I E R  vorbereitet 

(Thorsten  

Schmermund 

 beantwortet Fragen 

der Ausstellungs- 

besucher*innen)

Foto © Susanne Rodemeier

111

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


zu sehen waren. Koscherer Wein oder Traubens-
aft wurde in einen Kiddusch-Becher geschenkt, 
die Besamim-Dose mit wohlriechenden Gewür-
zen gefüllt und dann wurde die geflochtene, 
aus drei Dochten bestehende, Havdalah-Kerze 
angezündet. Thorsten Schmermund sprach in 
der vorgeschriebenen Reihenfolge den Segen: 
erst über den Wein, dann über die Gewürze und 
schließlich über das Licht. Anschließend trank 
er einen Schluck und löschte die Kerze auf dem 
großen Teller mit Wein. Die Gäste bekamen eben-
falls Wein oder Traubensaft. Mit diesem Ritual 
wird also der Schabbat von den gewöhnlichen 
Wochentagen getrennt. Havdalah bedeutet Tren-
nung. Der wohlriechende Duft, der dem Besa-
mim-Behältnis entströmt, versinnbildlicht das 
Angenehme des Schabbats und unterstreicht 
die Abgrenzung dieses Feiertags vom Alltag. Die 
Woche kann mit dem Gruß „Gute Woche! Scha-
wua tov!“ beginnen. 

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher, Besamim-Dose 

(Privatbesitz: Thorsten Schmermund; Foto © ders.)

Havdalah-Kerze, Kiddusch-Becher,  

Besamim-Dose 

(Objekte der Religionskundlichen Sammlung; 

Foto © Susanne Rodemeier)

112

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einen Eindruck von der I M  A L LTA G  P R A K T I Z I E R T E N 

J Ü D I S C H E N  T R A D I T I O N  vermittelte Thorsten  

Schmermund, als er weitere Objekte aus dem jüdischen 

Ritus in die Ausstellung brachte, diese erklärte und  

Fragen beantwortete.

Fotos © Susanne Rodemeier und Heike Luu

Die Woche kann  
mit dem Gruß „Gute Woche!  
Schawua tov!“ beginnen. 

113

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einen Teil des kulturellen Rahmenprogramms 
bildete am 28. Juni 2022 ein Podiumsgespräch 
im historischen Rathaussaal der Stadt Mar-
burg. Unter der Überschrift „Vom Weggehen und 
Ankommen“ wurde aus sehr unterschiedlichen 
Blickwinkeln auf jüdisches Leben in Marburg 
und Umgebung geschaut. An dem Gespräch 
nahmen Dr. Helen Roth Dittmer und Dr. Judith 
Roth, zwei Nachfahrinnen von Schoah-Über-
lebenden aus dem Dorf Roth bei Marburg, teil. 
Beide leben jetzt in den USA und waren online 
zugeschaltet. 

Podiumsgespräch:
Vom Weggehen und Ankommen

Auf dem Podium in Marburg saßen zwei weitere 
Teilnehmer und eine Teilnehmerin: Polina Solovej 
wanderte in den 1990er Jahren gemeinsam mit 
ihrem Mann aus Russland nach Marburg ein. 
Elliot Samuel Shayle stammt aus einer jüdischen 
Familie in Großbritannien und promoviert in Mar-
burg. Joël Ben-Yehoshua war der einzige Teil-
nehmer mit jüdischen Wurzeln, der in Hessen auf-
wuchs und in Marburg studierte. Mit der Auswahl 
der Gäste wurde der Facettenreichtum jüdischer 
Lebenswege mehrerer Generationen thematisiert, 
wobei alle Wege einen Bezug zu Marburg haben. 

P O D I U M S -

G E S P R Ä C H : 

Dr. Helen Roth Dittmer 

und Dr. Judith Roth 

werden online live aus 

den USA dazuge-

schaltet.

114

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Verbindendes Element war ferner das „Weggehen 
und Ankommen“, das zwar unter unterschiedlichen 
Voraussetzungen stattfand, jedoch für alle eine 
prägende Lebenserfahrung war. 

Migration hat im 20. und im beginnenden 21. Jahr-
hundert vor unterschiedlichem Hintergrund statt-
gefunden und das Jüdisch-Sein der Gesprächs
teilnehmenden bestimmt. Häufig berichten gerade 
deutsche Jüdinnen und Juden, dass viele Famili-
enmitglieder – seit Generationen – auf „gepackten 
Koffern sitzen“. Bereits im Rahmen der Vorbereitung 
der Ausstellung fiel uns auf, dass in unseren  
Gesprächen Erzählungen darüber, woher man  
kam und wohin man ging, viel Raum einnahmen.

Die Schoah bedeutete für Marburg, dass jüdisches 
Leben ausgelöscht wurde und nach 1945 nur  
mühsam wieder erwachte. Im Umland der Stadt 
gibt es bis heute kein jüdisches Leben mehr. Erst 
durch die Zuwanderung ab 1992 aus der ehemali-
gen Sowjetunion erfuhr die jüdische Gemeinschaft 
starken Mitgliederzuwachs mit einem für das 
Gemeindeleben wichtigen und positiven Effekt: 
Endlich gab es wieder einen Minjan, die für viele 
religiöse Verpflichtungen vorgeschriebene Zahl 
von zehn anwesenden Männern über 13 Jahren. 
Die Synagoge konnte von nun an ein Ort für eine 
vollwertige Betgemeinde sein. 

Das Podiumsgespräch wurde zweisprachig in 
Deutsch und Englisch geführt, da drei der Teil-
nehmenden kein bzw. wenig Deutsch verstanden. 
So konnten alle in ihrer Muttersprache sprechen 

und dennoch darauf vertrauen, dass auch die 
Zwischentöne in den Erzählungen mit der not-
wendigen Sensibilität von den Sprecher*innen der 
anderen Sprache gehört wurden. 

Das Podiumsgespräch begann mit einer kleinen 
Vorstellungsrunde aller Teilnehmer*innen, die 
die Moderatorinnen einleiteten. Auch sie stellten 
sich dabei mit sehr persönlichen Einblicken in ihre 
Beweggründe vor, sich mit Judentum und Migra-
tion zu befassen. Damit wurde der Raum geöffnet, 
dass alle Beteiligten ebenfalls den Mut fanden, 
relativ offen über Gefühle, Ängste, Nöte und Wün-
sche zu sprechen. Im Folgenden können sowohl 
die kurzen Texte, mit denen sich die Teilneh-
mer*innen des Podiums dem Publikum vorstell-
ten, als auch die anschließende Gesprächsrunde 
nachgelesen werden.

115

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Ich wohne seit 2018 in 
Marburg, seit ich Kuratorin der Religionskundli-
chen Sammlung bin. Aufgewachsen bin ich in der 
Nähe von München, wo ich auch in die weiterfüh-
rende Schule ging und Ethnologie studierte.  
Studium und anschließende Forschungsprojekte 
führten mich über mehr als dreißig Jahre immer 
wieder nach Indonesien. Von Forschungen in 
Indonesien ausgehend entwickelte ich themati-
sche Interessen: Welche Bedeutung hat Glau-
be, haben Religionen und Weltvorstellungen im 
Leben von Menschen, die nicht in Europa aufge-
wachsen sind? Das würde ich gerne verstehen 
und führe deshalb immer wieder innerhalb und 
außerhalb Europas entsprechende Forschungen 
durch. Ausgehend von Lokalreligionen, habe ich 
mich mit lokalen Reaktionen auf das Vordringen 
von Islam und Christentum befasst und nun, in der 
Vorbereitung der Ausstellung zum Judentum in 
Marburg, habe ich versucht zu verstehen, was es 
bedeutet, in Marburg als Jüdin oder Jude zu leben. 

Zu meinen Beweggründen, mich mit Judentum 
zu befassen, kann ich nichts Spezifisches sagen. 
Vielleicht aber so viel, dass ich mir Zeit meines 
Lebens vorgenommen habe, nicht wegzusehen, 
wenn mir auffällt, dass etwas nicht in Ordnung ist. 
Wir wissen alle, dass das nicht einfach ist. Dieses 
Anliegen beruht wesentlich auf meiner deutschen 
Staatsangehörigkeit, aber auch darauf, dass 
meine Eltern in Schlesien bzw. in Königsberg auf-
wuchsen und gegen Ende des Zweiten Weltkriegs 
in den Westen flohen. Für uns Nachkommen, 
meine beiden Brüder und mich, war es immer klar, 

dass wir Kinder von „Flüchtlingen“ sind. Meine 
Klassenkammerad*innen in meiner kleinen  
Dorfschule sorgten dafür, dass ich das wusste. 
Ob dies daran lag, dass meine Mutter erfolgreich 
verhinderte, dass ich Dialekt sprach, weiß ich 
nicht. Aber es trug sicherlich dazu bei, dass ich 
Ausgrenzung und Hänselei ausgesetzt war. Als 
ich zum Studium in die Stadt zog, verschwand die 
Zuschreibung „Flüchtling“. 

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  
Ich bin in dem Dorf Roth südlich von Marburg auf- 
gewachsen, in Marburg zur Schule gegangen und 
habe hier Geschichte und Englisch studiert. Ich 
arbeite als Archivarin im Hessischen Landes- 
archiv. In den 1980er Jahren habe ich erste Kon-
takte zu jüdischen Überlebenden aus Roth auf-
gebaut und mich zusammen mit anderen Aktiven 
für die Erhaltung der Synagoge in Roth und ihre 
Nutzung als Gedenk-, Kultur- und Bildungsort 
eingesetzt. Ich war 1996 Gründungsvorsitzende 
und bin nach längerer beruflicher Abwesenheit 
seit 2011 erneut Vorsitzende des Arbeitskreises 
Landsynagoge Roth.

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H

U N D  S U S A N N E  R O D E M E I E R

Moderation:

M O D E R AT I O N :  Annegret Wenz-Haubfleisch 

(links) und Susanne Rodemeier (rechts). 

Foto © Heike Luu

116

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Mir und uns als Verein sind unsere Beziehungen 
zu jüdischen Überlebenden aus Roth und ihren 
Nachkommen sehr wichtig. Sie bestanden zuerst 
zu der Familie Roth, Helen Roth Dittmers beiden 
Brüdern, bald auch zu anderen jüdischen Famili-
en. Inzwischen kommt bereits die vierte Generati-
on zu Besuch. Zu Beginn war die Erinnerung  
der Überlebenden ganz wichtig für unsere eigene 
historische und Gedenkarbeit, aber wir hatten 
auch das Anliegen, ihnen in ihrer früheren Hei-
mat das Gefühl zu geben, willkommen zu sein, 
die Möglichkeit zum Anknüpfen an Vergangenes 
und Verlorenes, zum Gedenken ihrer ermordeten 
Angehörigen und zum Besuch der Gräber ihrer 
Vorfahren zu haben. Bei den jüngeren Generatio-
nen lag uns am Herzen, ihnen einen Anknüpfungs-
punkt an ihre unbekannten Wurzeln zu vermitteln, 
sie spüren zu lassen, das ist das Dorf und die 
Landschaft, die meine Vorfahren geprägt haben, 
dieses Haus hat ihnen gehört, in dieser Synagoge 
haben sie gebetet, dort sind ihre Toten bestattet. 
Mit der Zeit sind sehr persönliche Beziehungen 
entstanden. Oft fielen bei solchen Besuchen die 
Worte healing and reconciliation – Heilung und 
Versöhnung.

P O L I N A  S O LO V E J :  Ich lebe seit 26 Jahren 
mit meiner Familie in Marburg. Ich habe drei Kin-
der (24, 22 und 11 Jahre). Alle sind in Marburg 
geboren und aufgewachsen. Ich habe an der 
Philipps-Universität Marburg Informatik studiert 
und arbeite seit 2010 im Hochschulrechenzent-
rum. Aufgewachsen bin ich in Sankt Petersburg 
(Leningrad) in Russland. Unsere Familie hatte kei-
ne große Verbindung zur jüdischen Religion.  
Es gab nur die Hamantaschen zu Purim und  
Matze an Pessach. Über Religion oder Traditi-
on wurde nie gesprochen. Meine Eltern haben 
sich immer als Atheisten bezeichnet. Sie müssen 
bedenken, dass Religion in der kommunistischen 
Zeit verboten und religiöse Menschen verfolgt 
wurden. Trotzdem hat meine Großmutter versucht, 

die Tradition irgendwie beizubehalten. Mit ihren 
Cousinen hat sie übrigens nur Jiddisch gespro-
chen. Das war ihre Muttersprache. Meine ersten 
intensiveren Begegnungen mit der jüdischen  
Kultur und Religion begannen mit der Perestroi-
ka zur Zeit Gorbatschows. Religion war wieder 
erlaubt worden und die orthodoxen Juden aus 
Israel haben in den größeren Städten religiöse 
Schulen für Kinder und auch für Erwachsene eröff-
net. Gleichzeitig sind neue jüdische Gemeinden 
gebildet worden. Seit unserer Ankunft in Marburg 
gehört meine Familie zur Jüdischen Gemeinde. 
Meine Kinder waren im Grundschulalter in der 
Sonntagsschule und später besuchten sie den 
Religionsunterricht in der Synagoge. In der Familie 
halten wir jüdische Tradition, Gesetze und Feier- 
tage so weit wie möglich ein und versuchen bei 
allen Aktivitäten in der Gemeinde dabei zu sein.

H E L E N  R OT H  D I T T M E R :  Ich wurde am 3. Januar 
1939 in Chicago, Illinois (USA), geboren. Das war 
sieben Monate, nachdem meine Eltern Markus und 
Toni Roth und meine Geschwister Herbert, Irene 
und Walter als Flüchtlinge vor Nazi-Deutschland in 
Chicago ankamen. Später erfuhren wir, dass meine 
Großmutter Bertha Stern und ihre beiden Söhne 
Hugo und Louis in Auschwitz starben. Jenny, die 
Schwester meines Vaters starb ebenfalls. 

117

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Wir waren eine konservative jüdische Familie,  
lebten koscher, zündeten Freitagabend Kerzen  
an und gingen am Samstagmorgen zum Gottes-
dienst in unsere nahe gelegene Synagoge  
Habonim. Glücklicherweise waren wir in eine 
Gemeinde mit anderen deutschen Flüchtlingen 
und einigen Verwandten gekommen, und so fühl-
ten sich meine Eltern von Tanten und Cousins in 
der Nähe unterstützt. Der vorherrschende Geist 
in der Familie war zuerst das Überleben und dann 
der Erfolg. Mein Vater Markus arbeitete als  
Metzger in den Schlachthöfen, meine Mutter 
mühte sich damit ab, Englisch zu lernen und die 
Familie großzuziehen, und meine Brüder bemüh-
ten sich, sich zu integrieren und erfolgreich zu 
sein. Meine Schwester hatte ihre eigenen Her-
ausforderungen zu meistern. Jeder von ihnen war 
bewundernswert.

Ich wuchs in Chicago auf und studierte an der 
University of Chicago, wo ich 1977 in Geschichte 
promovierte. 1973 heiratete ich Lowell Dittmer. Wir 
haben einen Sohn Mark. Nachdem wir in Buffalo, 
New York, Hongkong und Ann Arbor, Michigan, 
gelebt hatten, ließen wir uns in Piedmont, Kalifor-
nien, nieder, während Lowell an der University of 
California in Berkeley Politikwissenschaften lehr-
te. Ich unterrichtete einige Jahre lang Geschichte 
in der Bay Area und wurde dann, nachdem ich 
einen Hochschulabschluss in Kommunikations-
wissenschaften erworben hatte, Bibliothekarin.

J U D I T H  R OT H :  Ich empfinde es als ein Privileg, 
heute Abend hier zu sein. Es gibt einen hebräi-
schen Ausdruck, an den ich immer wieder denke, 
während ich hier sitze: Es ist nicht ‚muvan me‘ei-
lav‘ – es ist nicht selbstverständlich, dass wir alle 
zusammenkommen und unsere Erfahrungen über 
unterschiedliche Geschichten und Realitäten 
hinweg miteinander teilen können. Ich denke, das 
wird für Helen und für mich wirklich zutreffend 
sein. Und ich möchte sagen, dass Dr. Annegret 

Wenz-Haubfleisch zusammen mit dem Arbeits-
kreis der Synagoge in Roth eine außergewöhn-
liche Brücke errichtet hat, die es uns ermöglicht 
hat, uns jahrelang mit dem Erbe der Zwangs- 
migration unserer Familie und den Auswirkun-
gen des Holocausts auseinanderzusetzen. Es ist 
unglaublich bewegend, hier zu sein. Vielen Dank 
auch an Prof. Dr. Edith Franke und Dr. Susanne 
Rodemeier für die Einladung und die Idee.

Ich bin Helens Nichte, das heißt, ich gehöre  
auch zur zweiten Generation. Ich selbst bin nie 
vertrieben worden oder ein Flüchtling gewesen.  
Und doch wurde mir, seit ich mich erinnern  
kann, gesagt, ich sei ein Kind von Flüchtlingen.  
Der Holocaust hat mich als Mensch tief geprägt.

Ich bin heute hier mit anderen Menschen, die auf 
meinen Schultern sitzen: Auf der einen Seite ste-
hen meine Eltern, meine Geschwister, Verwandten 
und Vorfahren. Auf der anderen Seite sitzen meine 
Kinder. Frau Dr. Rodemeier, Sie berichten in Ihrer 
persönlichen Vorstellung, dass Sie sich dafür inte-
ressieren, was es bedeutet, als Jude in Marburg 
zu leben. Ich interessiere mich für eine verwandte 
Frage: Was bedeutet es, heute irgendwo als Jude 
zu leben, und welche Verantwortung haben wir?

Ich bin in den 1960er und 1970er Jahren in  
Chicago aufgewachsen, in einer Zeit des gesell-
schaftlichen Umbruchs. Das Judentum war ein 
wichtiger Mittelpunkt unseres Familienlebens.  
Wir lebten in einer vielfältigen Gemeinschaft,  
blieben aber weitgehend in der jüdischen Welt. 
Wir erfuhren früh, dass wir Kinder von Flücht-
lingen und Opfern des Holocausts waren – eine 
Identität, die untrennbar mit unserer jüdischen 
Identität verbunden war.  

Mein Vater Walter (Wally) Roth wurde 1929 in 
Roth, Deutschland, geboren. Er war einer der  
Brüder von Helen. Im Jahr 1938 wanderte er 

118

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


zusammen mit seinem älteren Bruder Herbert,  
seiner älteren Schwester Irene, seinem Vater Mar-
kus und seiner Stiefmutter Toni Stern in die USA 
ein. Die Familie meiner Mutter, die ursprünglich 
aus Polen stammte, zog in den 1920er Jahren 
nach Berlin. Der Vater meiner Mutter wurde bei 
Kriegsbeginn in Sachsenhausen getötet, und  
meine Mutter, damals noch ein kleines Mädchen, 
wurde zusammen mit ihrer Schwester für fünf  
Jahre in ein Leben aus Flucht und Verstecken 
katapultiert, das sie von Deutschland nach Hol-
land, Belgien, Frankreich, Italien und schließlich 
nach Palästina führte. Die Mutter meiner Mutter 
war die Enkelin eines chassidischen Rebben, der 
ein Shtetl in Berlin besaß. Als ich aufwuchs,  
wusste ich sehr wenig über seine Praktiken oder 
über den Chassidismus.

Mein Vater und meine Mutter machten Chicago 
zu ihrer neuen Heimat. Sie haben uns dazu  
erzogen, am jüdischen Leben teilzunehmen – 
Synagoge, jüdische Ganztagsschulen, Jugendbe-
wegungen und jüdische Sommerlager prägten es. 
Die Feiertage und der Schabbat waren wichtige 
Momente des Zusammenseins mit Familie und 
Freunden. (Auch heute noch versammeln wir uns 
am Vorabend des Schabbats auf ZOOM.) Mei-
ne Eltern bemühten sich, ein jüdisches Leben 
zu schaffen, das neu, belebend und akademisch 
war. Meinem Vater war es besonders wichtig, 
dass er in den jüdischen Gemeinden, in denen er 
sich engagierte, Führungsaufgaben übernahm. 
Er machte die jüdische Gemeinde in Chicago zu 
seiner eigenen. Die Beschäftigung mit Israel und 
all den herausfordernden Fragen der Zeit waren 
ebenfalls zentrale Themen in der Familie.

Wie meine Eltern habe auch ich als Mutter ver-
sucht, meinen Kindern zu helfen, sich in jüdischer 
Hinsicht zu bilden, Fragen zu stellen und Gemein-
schaften zu finden. Das Judentum hat zwei Werte, 
die für mich besonders bedeutsam waren: Tikkun 

Olam (die Welt reparieren) und Livui Ruchani 
(geistige Begleitung). Zusammen mit dem Gebet 
und den Ritualen hoffte ich, dass sie dadurch ein 
Gefühl dafür bekommen würden, dass das Leben 
heilig ist. Ich wollte auch, dass meine Kinder die 
Gefahren begreifen, denen die jüdische Gemein-
schaft ausgesetzt ist, und ebenso die, für die die 
jüdische Gemeinschaft verantwortlich ist – und 
dass sie sich mit den Unterschieden zwischen 
jüdischer Ermächtigung und Machtmissbrauch 
auseinandersetzen. Mein Sohn sagt vielleicht,  
ich habe mein Leben damit verbracht, persönlich 
und beruflich herauszufinden, was man braucht, 
um eine Vertreibung psychisch zu überleben.  
Meine Tochter sagt vielleicht, dass ich nicht gese-
hen habe, wie viel an Ritual, Gebet und spiritueller 
Inbrunst auf dem Weg verloren gegangen sind. 
Beides ist wahr.

Ich bin klinische Psychologin und Psycho- 
analytikerin und beschäftige mich mit den exis-
tenziellen Fragen der Erwachsenenentwicklung 
und damit, wie Vertreibung und Einwanderung 
über Generationen hinweg nachhallen. Aber ich 
glaube auch, dass das, was wir sind, vieles von 
dem vermittelt, was wir zur Heilung brauchen.  
Es geht darum, diese Quellen der Kraft zu finden. 
Ich habe das Privileg, in der humanitären Beglei-
tung tätig zu sein. Bei dieser Arbeit geht es um 
die Unterstützung von Kollegen, die an der Front 
arbeiten, auch in Palästina/Israel. 

Im September 2021 erhielten meine Kinder und 
ich mit Hilfe von Dr. Annegret Wenz-Haubfleisch 
die deutsche Staatsbürgerschaft zurück. Diese 
Rückkehr war uns wichtig angesichts der Zeiten, 
in denen wir leben. 

Ich wiederhole es: Es ist ein Privileg, heute bei 
Ihnen zu sein.

 

119

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


E L L I OT  S A M U E L  S H AY L E אליוט שמואל שייל | 
Ich wurde 1995 in Watford, einer Stadt nördlich 
von London, geboren. Wie die meisten britischen 
Juden sind meine Eltern Melanie und Richard  
beide säkulare, moderne orthodoxe Juden. Folg-
lich sind meine Erziehung und meine frühen 
Lebenserfahrungen ziemlich typisch für jemanden 
meiner Generation, der in der „jüdischen Blase“ im 
Norden Londons aufgewachsen ist. Im Gegensatz 
zur heutigen deutsch-jüdischen Gemeinschaft 
haben die meisten britischen Juden eine ziemlich 
lange Familiengeschichte im Vereinigten König-
reich. Ich bin die 5. und 6. Generation meiner 
Familie, die im Vereinigten Königreich geboren 
wurde, und unsere Gemeinde fühlt sich im Allge-
meinen sehr „sesshaft“ und „britisch“. 

Ich besuchte jüdische Schulen für meine Grund-
schul- und den größten Teil meiner Sekundar-
schulausbildung. Trotz meiner jüdischen  
Erziehung war mein Hebräisch nie besonders gut 
und ich fand die Shul (Synagoge) immer lang- 
weilig! Es fiel mir schwer, jemals eine tiefe,  
spirituelle Verbindung zu den religiösen Elemen-
ten des Judentums zu spüren, und ich zog es vor, 
mich als Brite zu betrachten. Aufgrund mangeln-
der Unterstützung für meine Behinderung verließ 
ich die jüdische Schule im Alter von 17 Jahren und 
wechselte auf eine kulturell sehr vielfältige Schule 
in London. Dort wurde mir bewusst, dass ich  

tatsächlich eine tiefe Verbindung zur kulturellen 
und philosophischen Seite meiner jüdischen  
Identität hatte. Seitdem habe ich immer versucht, 
in der jüdischen Gemeinschaft aktiv zu bleiben 
und jüdische Werte zu verkörpern. Obwohl ich nur 
selten in die Synagoge gehe, war ich eine Amts-
zeit lang Schatzmeister der Jüdischen Gesell-
schaft der Universität Liverpool, habe an einer 
„Birthright“-Reise14 nach Israel teilgenommen und 
stelle oft meine Liebe zu frischen Bagels heraus.

Ich glaube, die jüdische Kultur legt weltweit  
großen Wert auf Bildung, und ich habe die meiste 
 Zeit meines Erwachsenenlebens als Student ver-
bracht. An der University of Liverpool und dem 
University College London (UCL) habe ich Bio-
logie studiert und mich schließlich auf Evolution 
und Naturschutz konzentriert. In den letzten  
Jahren beunruhigte mich die Zunahme des Anti-
semitismus im Vereinigten Königreich und ins
besondere in der Studentenschaft, aber ich hatte 
das Glück, dass ich als Kind nur wenige Fälle  
von offenem Antisemitismus erlebte. Meine  
Mutter hatte nicht so viel Glück. Sie wurde als 
Kind häufig antisemitisch schikaniert, was sie 
zutiefst verunsicherte. Obwohl keiner dieser 
Menschen Deutscher war, bleibt sie Deutschland 
gegenüber aufgrund des Holocausts misstrauisch. 
Dennoch war sie begeistert, als ich ihr ankündig-
te, dass ich nach Marburg ziehen würde, um dort 
im Bereich Waldschutz zu promovieren, und sie 
besuchte mich im Mai sogar!

A U F  D E M  P O D I U M :  

Elliot Samuel Shayle und Joël Ben-Yehoshua (v.l.)

14	 Die Organisation Birthright Israel bietet Jüdinnen und 

Juden zwischen 18 und 26 Jahren kostenlose Reisen  

nach Israel an: https://de.birthrightisrael.com [zuletzt aufge-

rufen am: 24.02.2023].

Foto © Heike Luu

120

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


J O Ë L  B E N -Y E H O S H UA :  Ich wurde Ende 1991 
in Hadamar bei Limburg an der Lahn als Sohn 
einer protestantisch-deutschen Mutter und eines 
jüdisch-israelischen Vaters geboren. Bis zum  
Studium habe ich im 1200-Seelen-Dorf Mens-
felden gewohnt, bin in einem anderen Dorf zur 
Grundschule und später in Limburg ins Gymna
sium gegangen. Meine Umgebung war stets  
protestantisch und katholisch geprägt. Als Kind 
war ich wenige Male in der Synagoge in Wies-
baden. Weil ich in Israel Familie habe, war ich oft 
dort und wurde zweisprachig erzogen.

Durch meinen ungewöhnlichen Vor- und Nach-
namen („Joël“ mit „Jo“ wie in „Johannes“) wurde 
ich oft mit meinen jüdischen Wurzeln konfrontiert, 
besaß aber wenig Wissen über das Judentum. Ich 
erinnere mich daran, wie mir in der Schule schon 
früh Mitschüler*innen den Nahostkonflikt erklä-
ren wollten. Dumme Sprüche hin und wieder gab 
es natürlich auch, bis hin zu einer symbolischen 
Zwangstaufe im Vollrausch auf der Abifahrt. 
Durch den erstarkenden Antisemitismus begann 
ich mich ab 2014 politisch dagegen zu engagieren 
und zu organisieren. Das führte auch dazu, dass 
ich das erste Mal mit Jüdinnen*Juden im gleichen 
Alter kontinuierlich in Kontakt kam.

In Marburg habe ich von 2012 bis 2020 gelebt, 
Physik und Philosophie studiert und zuletzt am 
Institut für Philosophie gearbeitet und gelehrt. 
Seit 2020 arbeite ich in Jena in einem Projekt 
zum Antisemitismus in Thüringen. Im August 
beginne ich eine Promotion zum Thema „Die 
Säkularisierung christlich-antijüdischen Denkens  
im Rahmen der Aufklärung“ an der Frierich-
Schiller-Universität Jena. Außerdem engagiere 
ich mich weiterhin politisch gegen jede Form von 
Antisemitismus. Erst in den letzten Jahren habe 
ich begonnen, mich mit jüdischen Texten und 
Traditionen intensiver auseinanderzusetzen und 
zu identifizieren, um mich eben nicht nur mit den 

Schattenseiten des Jude-Seins, sondern auch mit 
den schönen Seiten zu beschäftigen.

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  In den 
persönlichen Vorstellungen unserer Podiumsteil-
nehmer und –teilnehmerinnen ist schon einiges 
zum Thema Weggehen und Ankommen ange-
klungen. Wir haben gehört, woher sie oder ihre 
Vorfahren stammten und wohin sie gegangen 
sind. Diese Themen wollen wir nun vertiefen und 
dabei mit dem Aspekt des „Weggehens“ begin-
nen. Helen Roth Dittmers Eltern und Judith Roths 
Vater sind aus Roth bei Marburg weggegangen 
und in Chicago gelandet, Polina Solovej, Elliot 
Samuel Shayle und Joël Ben-Yehoshua haben 
andere Orte verlassen und sind in Marburg ange-
kommen. Und nun unsere Frage: „Welche Bedeu-
tung hatte das Weggehen für Sie persönlich bzw. 
für Ihre Familie und was bedeutet dieses Wegge-
hen für Sie aus heutiger Sicht, im Rückblick?“

Wir möchten jetzt gerne chronologisch vorgehen, 
mit dem Weggang der Familie Roth nach Chicago 
1938 beginnen und die Sichtweise von Helen Roth 
Dittmer und dann von Judith Roth als Vertreterin 
der nächsten Generation kennenlernen. 

H E L E N  R OT H  D I T T M E R :  Wie ich bei meiner 
Vorstellung bereits sagte, war ich noch nicht 
geboren, als meine Familie Roth im Juni 1938 ver-
ließ und sich in Chicago ansiedelte. Sie ging nicht 
freiwillig, sondern wurde hierzu gezwungen. Mein 
Vater war ein stolzer Deutscher. Er hatte im Ersten 
Weltkrieg gekämpft und dafür eine Auszeichnung 
erhalten. Er ließ, wie ich bereits sagte, einen Bru-
der und eine Schwester zurück – Bruder Moritz, 
dem es 1939 gelang, mit seiner Familie nach  
England zu fliehen, und seine Schwester Jenny, 
die aus Frankfurt deportiert und ermordet wurde.

Wenn ich an ihre Abreise denke, kann ich mir vor
stellen, dass sie mit einem Gefühl von Angst und 

121

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sorge erfüllt waren. Sie waren durchaus nicht 
unwissend, was auf sie zukommen würde. Immer-
hin schickten sie ihren ältesten Sohn Herbert 
nach Marburg zum Englischunterricht; ich glaube, 
das war 1936. Aber dennoch war es für sie ein 
unglaublicher Albtraum, den sie erleben mussten. 

Ich habe einen Schrank, den Sie auf dem Foto 
sehen: Meine Eltern haben ihn 1938 gekauft. Es 
war ihnen nicht erlaubt, Devisen aus Deutschland 
auszuführen, also kauften sie Möbel. Ich weiß 
nicht, was sie sonst noch erworben haben. Aber 
dieser Schrank, den Sie hier vor sich sehen, stand 
bei meinen Eltern im Wohnzimmer, und jetzt steht 
er im Familienzimmer unseres Hauses. Ich muss 
zugeben, er fällt schon auseinander, aber mein 
Sohn erachtet ihn als Familienantiquität, und das 
ist uns allen wichtig.

Für meine Brüder und meine Schwester war es 
geradezu traumatisch, ins Ausland gehen zu 
müssen. Anders kann man es nicht ausdrücken. 
Mein Bruder Herbert war 14, fast 15, und er begann 
tatsächlich zu spüren, dass er dort in Roth seinen 
Platz hatte. Er hatte Freunde. Er spielte Fußball, 
und plötzlich wurde er rausgeworfen. Walter war 
jünger, 9 Jahre alt. Irene war 13. Sie hatten alle 
den Verlust ihrer Mutter Selma erlitten, die 1934 
starb, kaum dass die Nazis an die Macht gelangt 
waren. So kamen schreckliche Ereignisse zusam-
men. Sie erlitten diesen Verlust ihrer Mutter, 
und dann wurden sie obendrein aus ihrem Land 
vertrieben. Man kann es nicht anders beschrei-
ben: Eine Tragödie folgte auf die nächste. 

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  Ich danke 
Dir sehr herzlich, Helen, dass Du uns hast teilha-
ben lassen, in welcher schrecklichen Situation 
sich Deine Familie befand, als sie auswandern 
musste. Ich möchte jetzt Judy einbeziehen, die ja 
eine Tochter von Helens Bruder Walter ist. Judy, 
ich möchte Dich fragen, welchen Einfluss dieses 
Weggehen der Familie aus Roth auf dein Leben 
genommen hat. 

J U D I T H  R OT H :  Nach Helen zu sprechen, ist 
nicht so einfach. Es ist sehr bewegend und macht 
mich eigentlich sprachlos. Wir haben in der Vor-
bereitung auf diesen Abend viele Gespräche mit-
einander, mit Annegret und mit meiner Tochter 
geführt. Ich glaube, man kann schwerlich das, was 
der Familie Roth zugestoßen ist, als „Weggehen“ 
bezeichnen. Es war Vertreibung. Es war Flucht. Es 
war ein Trauma. Sie hatten keine Wahl. Und das 
Trauma hallte nach und hörte nicht auf, denn es 
gab Demütigungen in Deutschland. Die Erniedri-
gung und Entwürdigung setzten sich fort, als sie 
sich in Chicago niederließen. Ich wurde 23 Jahre 
nach ihrer Ankunft geboren, also habe ich als Kind 
all das nicht verstanden. Ich habe es gelernt. Ich 
habe es gleichsam gerochen. Es gab vorzeitige 

S C H R A N K  aus dem Familienbesitz Roth Dittmer

122

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Todesfälle. Es gab viel Schmerz und Depression. 
Meine Großmutter in Chicago, Helens Mutter, war 
sehr traurig und immer besorgt. Sie kümmerte sich 
oft um mich, denn meine Mutter hatte eine Mutter 
in Belgien, die während des Holocausts ebenfalls 
eine junge Mutter gewesen war, und auch sie war 
traurig. Darum flog meine Mutter oft nach Belgien, 
um sich um sie zu kümmern. Es existierte also ein 
Gefühl von etwas Schrecklichem. Ich glaube, als 
zweite Generation habe ich versucht, das zu ver-
stehen. Ich bin mir bewusst, dass mein Vater, wenn 
er noch am Leben wäre, das, was ich hier sage, 
vielleicht nicht gut finden würde. Er und meine 
Mutter waren bestrebt, ihr Leben in Chicago wun-
derbar zu gestalten. Sie engagierten sich in Kultur 
und Bildung. Sie hatten ein großartiges Leben 
und drängten uns, auch ein solches Leben zu 
erlangen. Mein Vater wollte glauben, dass wir die 
Last dessen, was geschehen war, nicht spürten. 
Und natürlich waren wir unvergleichlich besser 
geschützt. Aber der Schmerz und die Qualen, die 
im Familienethos mitschwangen, verschwanden 
nicht völlig. Was ich damit sagen will, ist, dass ich 
mir als zweite Generation einen Reim auf die  
Dinge machen musste, die nicht gesagt wurden. 
Und ich denke, das gilt vielleicht auch für die drit-
te Generation. Ich höre das von Kindern.

Es wurde so sehr darauf gedrängt, ein erfolgrei-
ches Leben zu führen, neu anzufangen, für meinen 
Vater und Herbert und Helen etwas aufzubauen – 
und dafür zu sorgen, dass es uns als Kindern von 
Flüchtlingen gut geht –, dass nicht viel über die 
Größe von Verlust und Scham gesprochen wurde, 
mit denen die Familie leben musste. Wir muss-
ten es herausfinden – es fühlen, es sehen, es in 
Worte fassen –, ohne uns darin zu verlieren oder 
dadurch Schaden zu nehmen. 

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  Vielen 
Dank Helen und Judy, dass ihr uns mitgenom-
men habt in die Situation des „Weggehens“ Eurer 

Familie aus Roth – eine viel zu neutrale Formulie-
rung, die der tiefen Tragik nicht gerecht wird,  
und die Folgewirkungen auf die nächste Genera-
tion. – Ich würde jetzt gerne auf die andere Seite 
des Podiums wechseln und Polina Solovej fragen: 
Was bedeutete es für Sie, aus Sankt Petersburg 
wegzugehen in ein fremdes Land, nach Deutschland. 

P O L I N A  S O LO V E J :  Ich bin nicht aus Sankt 
Petersburg weggegangen, ich habe Russland  
verlassen. Die Idee, aus Russland zu emigrieren, 
hatte ich schon lange. Bereits im Teenager-Alter 
hegte ich diesen Wunsch. Es geschah nicht  
nur aus wirtschaftlichen Gründen, sondern es war 
der Antisemitismus in Russland, der mich dazu 
gebracht hat. Wir sagen immer, in Deutschland 
gibt es Antisemitismus. Aber man kann ihn über-
haupt nicht mit dem Antisemitismus vergleichen, 
der in Russland herrscht. Schon im Schulalter  
hatte ich immer mit Antisemitismus zu tun. Ich 
habe lange Zeit überlegt, ob ich lieber nach 
Deutschland oder nach Israel umziehen möchte. 
Während meiner Schulzeit machten wir eine  
Klassenfahrt nach Deutschland, und damals habe 
ich entschieden: Ja, das ist das Land, in dem  
ich leben will. Deswegen haben wir Deutschland 
gewählt. Übrigens war meine Oma energisch 
dagegen, dass ich nach Deutschland umziehe.  
Sie kommt aus Weißrussland und hat fast ihre 
ganze Familie im Zweiten Weltkrieg verloren.  
Ich bin mit meinem Mann nach Deutschland aus-
gewandert. Meine Eltern und meine Oma sind in 
Russland geblieben. Später folgten uns meine 
Schwiegermutter, ihre Schwägerin und ihre Fami-
lien. Bis heute finde ich, dass ich mich richtig 
entschieden habe. Schon immer wollte ich etwas 
anderes erleben als meine Eltern, etwas Neues 
entdecken. Ich fühle mich in Deutschland  
eigentlich wohl. Ich finde, dass dieses Land besser 
zu meinem Charakter passt als Russland, und ich 
denke, sogar besser als Israel. 

123

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  
Herzlichen Dank, dass Sie uns so viel über Ihre 
Motivation, Russland zu verlassen und den Weg 
hierher zu nehmen, berichtet haben. Elliot Shayle 
hat einen ganz anderen Grund gehabt, nach  
Marburg zu kommen. Erzählen auch Sie uns, was 
Sie aus England nach Marburg geführt hat. 

E L L I OT  S A M U E L  S H AY L E :  Für mich kam das 
Weggehen nach Deutschland sehr unerwartet. 
Ich hatte zwar immer ein Gefühl von Abenteuer in 
mir, wollte schon immer mehr von der Welt sehen 
und das Leben in anderen Ländern erleben. Aber 
Deutschland war, ehrlich gesagt, nie wirklich auf 
meinem Schirm als Ort, an dem ich vielleicht leben 
wollte. Vor der Pandemie dachte ich daran, nach 
Israel zu gehen, aber aus praktischen Gründen 
– wie der Arbeit und dem bürokratischen Auf-
wand, um dorthin zu gelangen – hat sich das nicht 
ergeben. Und so habe ich mich schließlich auf die 
Suche nach Promotionsmöglichkeiten gemacht, 
denn ich wollte unbedingt promovieren, was mich 
letztendlich nach Deutschland führte. Ich hatte 
große Angst, umzuziehen, weil es hier in Marburg 
keine britische Gemeinde gibt und ich wusste, dass 
ich irgendwie hilflos und weniger mit anderen  
Menschen oder Orten oder Dingen verbunden 
sein würde. 

Da es also keine britische Gemeinschaft gibt und 
ich keine familiären Bindungen zu diesem Land, 
dieser Stadt oder dieser Universität habe, war  
ich sehr erleichtert, als ich herausfand, dass es 
hier eine Jüdische Gemeinde gibt. Denn das würde 
bedeuten, dass ich wenigstens nicht den Teil mei-
ner Identität als jüdischer Mensch aufgeben müss-
te und zumindest mit anderen kosmopolitischen 
Menschen zusammen sein könnte – Menschen, die 
mich verstehen würden, wenn sie mich vielleicht 
auch nicht als Gast bei sich aufnähmen. Nun weiß 
ich, sie sind sehr gastfreundlich! Ich bin erleichtert, 
dies sagen zu können. 

Eigentlich ist es eine ziemlich verrückte Ge- 
schichte, dass ich, obwohl ich noch nie in Marburg 
gewesen war, mit meinem ganzen Hab und Gut 
hierherzog. Ich sehe darin eine gewisse Parallele 
zu meinen Vorfahren, die nach London kamen, 
ohne vorherige Erfahrung mit dem Land, ohne 
dessen Sprache, ohne Wissen darüber, wo sie 
leben würden. Sie stiegen einfach eines Tages in 
ein Boot und kamen an. Ich wusste, dass mich ihr 
Blut – in einem sehr poetischen Sinne – durch-
fließt, darum wollte ich gewissermaßen in ihre 
Fußstapfen treten und mich einfach kopfüber  
in ein neues Leben und eine neue Welt stürzen. – 
Ich bin froh, dass ich es getan habe.

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  
Vielen Dank Elliot. Ich denke, jetzt gehen wir  
weiter zu Joël Ben-Yehoshua und sind gespannt 
auf seine Erfahrung mit dem Weggehen.

J O Ë L  B E N -Y E H O S H UA :  Ich habe den aller-
größten Teil meines Lebens in Hessen gewohnt. 
Dennoch gibt es in meiner Familie ebenfalls viele 
Geschichten des Weggehens. Mit Blick auf  
meine jüdischen Vorfahren hat wahrscheinlich 
mein Urgroßvater nach der Oktober-Revolution 
Weißrussland, also Belarus, verlassen und ist  
in das damalige Palästina ausgewandert. Meine 
Urgroßmutter kommt aus einem Ort namens  
Munkatsch, heute Ukrainisch: Mukatschewo. Der 
Ort hat sehr oft die Nationalität gewechselt und 
ist heute Teil der Ukraine. Meine Urgroßmutter ist 
in den 1930er Jahren nach Palästina emigriert. In 
der deutschen Familie, also der Verwandtschaft 
mütterlicherseits, hat ebenfalls Vertreibung statt-
gefunden. Das trifft auf alle meine Großeltern zu. 
Die protestantische Familie stammt aus einem 
heute polnischen Gebiet und musste im Zweiten 
Weltkrieg fliehen. Hier in Hessen bestehen ebenso 
interessante genealogische Zusammenhänge. 
Mein langer Stammbaum geht zurück bis ins  
15. Jahrhundert zum Rabbi von Katzenelnbogen, 

124

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


heute in Rheinland-Pfalz gelegen und knapp  
30 km von meinem Heimatort entfernt. Für mich 
ist es schön, zu wissen, dass meine Familie  
im Nassauer Land schon so lange präsent ist. 

In Marburg habe ich acht Jahre gewohnt. Marburg 
ist der Ort, an dem ich mich politisiert habe,  
wo ich angefangen habe, mich mit Antisemitismus 
auseinanderzusetzen. Ich habe ab und zu auch 
Kontakt zur Jüdischen Gemeinde gehabt, auch 
mit Amnon Orbach. Amnon hat mich explizit ein-
geladen, wofür ich ihm dankbar bin. Aber es war 
schwierig, mich dort zugehörig zu fühlen. Ich  
habe eher Bezug zu Leuten in meinem Alter, zu 
Jüdinnen, Juden, Israelis. 

Ich habe auch einen Gegenstand mitgebracht. 
Er kommt von einem Ort, der mir in Marburg 
besonders wichtig war, die linksradikale Kneipe 
H8. Diese gibt es nicht mehr. Für mich mit meiner 
Herkunft vom Land waren Linke eher anstren-
gend. Vor allem über meinen Namen und wenn 

ich erzählte, dass mein Vater aus Israel kommt, 
musste ich mir immer nervige Sachen anhören. 
Aber im H8 standen immer kleine Israel-Fahnen. 
Ich glaube, meistens auf dem Tresen. Das war für 
mich einfach schön, weil an diesem Ort kein  
Antisemitismus geduldet wurde. Darum hatte ich 
dort eine sehr gute Zeit und konnte mich auf eine 
Art und Weise politisieren, wie ich es anderswo 
nicht gekonnt hätte. 

A N N E G R E T  W E N Z- H AU B F L E I S C H :  
Vielen herzlichen Dank an alle Podiumsteilnehmer 
und -teilnehmerinnen. Ich denke, wir haben sehr 
vielfältige Lebensläufe und Situationen kennen-
gelernt, die zum Weggehen geführt haben. Auch 
sehr tragische. Ich möchte ihnen nun gerne kurz 
die Möglichkeit geben, sich gegenseitig Fragen zu 
stellen oder auch etwas zu kommentieren. 

E L L I OT  S A M U E L  S H AY L E :  Joël, äußerlich 
wirkst Du auf mich sehr jüdisch. Und natürlich bist 
Du das auf jeden Fall. Aber ich frage mich:  
ob Du durch Deine nicht-jüdische Mutter eine 
komplexere Beziehung zu deiner deutschen Iden-
tität hast oder ein vielfältigeres Selbstverständ-
nis. Du hast ferner diese „ererbte“ Verbindung mit 
diesem Land, diesem Staat. Ich hingegen habe 
immer das Gefühl, Großbritannien gegenüber  
distanziert zu sein, weil keiner meiner Vorfahren  
tatsächlich aus Großbritannien stammt.

J O Ë L  B E N -Y E H O S H UA :  Das ist eine sehr  
interessante Frage. Ich bin auf dem Dorf aufge-
wachsen, und ich sehe mich irgendwie auch als 
Dorfmensch. Ich liebe es auf dem Dorf zu sein, ich 
mag den Wald, ich mag keine Städte. Ich glaube, 
das ist etwas, das sehr an mir hängen geblieben 
ist. Was das spezifisch Deutsche an meiner Mut-
ter, an meiner Familie ist, könnte ich gar nicht 
sagen. Auf jeden Fall war aber die Frage „Bist Du 
Jude?“ für mich lange Zeit nicht so einfach zu 
beantworten. Das ist mir eben nicht in die Wiege 

I S R A E L- FA H N E  A U S  D E M  H 8 

Foto © Joël Ben-Yehoshua

125

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


gelegt worden, sondern etwas, das ich mir erar-
beiten musste, wofür ich mich entscheiden muss-
te. Meine Eltern haben mir aber auch die Freiheit 
gegeben, mich zu entscheiden. 

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Vielen Dank. Ich  
denke, es ist an der Zeit, uns dem zweiten  
Schlüsselbegriff, mit dem wir diesen Abend hier 
überschrieben haben, zuzuwenden: „Ankommen“. 
Einigen von Euch war immer sehr bewusst,  
dass die Ankunft damit verbunden war, dass es 
keine Möglichkeit zur Rückkehr mehr gab. Für 
die Studenten in unserer Runde ist das ein wenig 
anders. Ihr könnt wieder zurückgehen, wenn 
irgendwann die Zeit im Ausland vorbei ist, wenn 
Ihr in ein weiteres Land oder wieder zurück in  
Euer Geburtsland ziehen wollt. Aber trotzdem 
haben wir erfahren, auch Ihr beide, die Ihr nicht 
unmittelbar eine Entwurzelung in der eigenen 
Familie miterlebt habt, befasst Euch mit den 
Schritten Eurer Vorfahren, die ihren Wohnort 
immer wieder wechselten. Ich möchte fragen, 
wie war es, an einem neuen Ort, in einer neuen 
Gesellschaft anzukommen? Habt Ihr das  
Gefühl, dass Ihr inzwischen angekommen seid? 
Und wenn ja, was oder wer hat Euch geholfen 
an dem Ort anzukommen? Wenn ihr bisher nicht 
angekommen seid, was fehlt eigentlich? Was 
wünscht Ihr Euch? Was würde zum Ankommen 
dazugehören? 

Ich denke, wir richten die Frage wieder zuerst 
an Helen. Helen, ich habe das Gefühl, dass Du, 
obwohl Du bei der Ausreise Deiner Eltern noch 
nicht geboren warst, die schwerste Erfahrung 
mit dem Weggehen gemacht hast. Magst Du uns 
einen Einblick geben, wie es für Dich mit dem 
Ankommen war, oder vielleicht sogar bis heute ist? 

H E L E N  R OT H  D I T T M E R :  Ich bin hier in Chicago 
wenige Monate nach der Ausreise meiner Eltern 
und Geschwister geboren worden. Ich habe das 

Ankommen also von den Menschen um mich  
herum erfahren. Alle drei Geschwister mussten zur 
Schule gehen. So war ich mit meiner Mutter allein 
zu Hause. Ich begleitete sie zu den vom YMCA 
[deutsch: CVJM] angebotenen Englischkursen, 
diese waren ein wichtiger Teil ihres Ankommens. 
Eine Erleichterung waren Verwandte meiner  
Mutter um uns herum: Onkel, Tanten, Cousins  
und Cousinen, die fußläufig von uns wohnten, 
sodass wir emotionale und soziale Unterstützung 
erhielten. Am Samstagnachmittag gingen wir 
gewöhnlich zu einer der Tanten zum Kaffeetrin-
ken, und ich bin sicher, dass man das in Roth viele 
Jahre zuvor auch so gemacht hat. Das war also 
eine Art Übertragung eines alten Brauchs, der das 
Ankommen hier leichter und handfester machte.

Zwei Dinge möchte ich noch hervorheben, die das 
Leben bestimmten. Erstens: meine Mutter hat nie 
Freunde außerhalb der Familie gefunden. Denn 
sie hat niemandem außerhalb der Familie getraut, 
auch nicht, wenn er Jude war. Ich weiß nicht, wie 
das in Roth war, aber hier war es so. Zweitens: 
Mein Vater hatte es mit dem Ankommen schwerer. 
Da er sehr viel gearbeitet hat, wurde sein Englisch 
nie so gut wie das meiner Mutter. Er hatte nicht 
viele Freunde; dazu hatte er gar keine Zeit, obwohl 
er geselliger war. Seinen Bruder Leopold zum  
Beispiel, der von 1938 bis 1962 in New York lebte, 
sah er in dieser ganzen Zeit dreimal: Einmal, als  
er mit unserer Familie in New York ankam, einmal, 
als Lee nach Chicago kam, und ein weiteres Mal, 
als mein Vater nach New York fuhr, um Lee und 
Tante Sedda zu besuchen, die aus Israel kam.  
Er konnte einfach weniger Beziehungen pflegen. 
Mit einem Freund, Josef Stern, war er in Nieder
Ohmen aufgewachsen. Als dessen Familie auf 
die Westside zog, sahen sie sich nur noch wenige 
Male, denn die Sterns fuhren kein Auto und  
wir ebenfalls nicht. Es funktionierte einfach nicht.

 

126

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Ferner möchte ich anfügen: Ich glaube, das 
Gefühl des Ankommens wurde stärker, als es eine 
Synagoge für deutsch-jüdische Flüchtlinge gab. 
Habonim war die Synagoge, der wir angehörten. 
Meine Mutter hing wirklich sehr an diesen  
Gottesdiensten am Samstagmorgen. Der Bezug 
zur Gemeinde gab ihr ein Gefühl des Ankommens, 
glaube ich. Sie hat ihre Mutter nie vergessen,  
nie hat sie vergessen, was sie verloren hatte.  
Mein Vater hatte den Wunsch, mit seinen beiden  
Söhnen einen Lebensmittelladen oder eine Art 
Delikatessengeschäft zu eröffnen. Daraus wurde 
aber nie etwas. Denn seine Söhne hatten andere 
Ziele, sie strebten nach Bildung und Gelehr- 
samkeit, Erfolg und Leistung. Und es gelang ihnen.  
Sie waren erfolgreich, haben etwas erreicht. Ich 
denke, es ist völlig offensichtlich, und das muss 
für alle Flüchtlinge gelten, dass die Menschen, 
die aus ihrer Heimat vertrieben wurden, niemals 
ein so ausgeprägtes Gefühl der Zugehörigkeit 
bekommen wie ihre Kinder, die aufgrund der 
Anstrengungen ihrer Eltern in der Lage sind, sich 
ein eigenes Leben aufzubauen.

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Helen, ich würde 
gerne an Deine Gedanken anknüpfen und Judy 
fragen, ob Du denkst, dass es für die zweite Gene-
ration, die keine eigene Fluchterfahrung gemacht 
hat, einfacher ist? Du bist ja in Amerika geboren 
und hast immer dort gelebt. Was bedeutet die 
Erfahrung des Ankommens Deiner Eltern für Dich? 
Im Zusammenhang mit dem „Weggehen“ hast Du 
ja bereits angedeutet, dass diese Erfahrungen 
auch die nächste und sogar übernächste Gene-
ration beschäftigt? Ist das auch in Bezug auf das 
Ankommen so?

J U D I T H  R OT H :  Zweifellos bin ich meinen Eltern, 
meinen Großeltern, meinem Onkel und meinen 
Tanten unendlich dankbar. Wir mussten keine 
Demütigungen erdulden und keinen eklatanten 
Antisemitismus erleben. Wir hatten so viel: eine 

Kindheit, Schulbildung, Ferien, Geburtstage mit 
Spielzeug. Wir lebten in Sicherheit, und es  
gab ein tiefes Gefühl der Vorhersehbarkeit und  
wirtschaftlichen Stabilität.

Mein Vater, der als kleiner Junge nach Chicago 
kam, empfand ein tiefes Gefühl der Verbundenheit 
und Zugehörigkeit und stand seinem neuen Land 
unvoreingenommen gegenüber. Das haben wir 
gespürt. Meine Mutter hatte zwiespältige Gefühle. 
Sie war sich nie ganz sicher, ob sie in den USA 
bleiben oder nach Israel ziehen wollte, nie sicher, 
ob ihr die amerikanischen Sitten, die wir annah-
men, gefielen. Sie war besorgt, dass wir „zu ame-
rikanisch“ werden könnten – dass wir kulturelle 
Werte übernehmen könnten, die sie für oberfläch-
lich hielt –, und ich glaube, sie war besorgt, dass 
wir für sie nicht mehr erkennbar werden könnten.

Keiner von beiden sprach viel über seine  
deutschen oder europäischen Wurzeln jenseits 
des Holocausts. Diese verschwanden, außer 
natürlich in den Speisen, die wir aßen, und in den 
Zusammenkünften mit meiner Großmutter. Im 
Laufe meiner Kindheit und meines Erwachsen-
werdens änderte sich vieles. Deutschland war 
zunächst nur ein Schatten. Wie viele Juden wuss-
ten wir, dass wir keine in Deutschland hergestell-
ten Produkte kaufen durften. Wir kontrollierten 
die Verpackungen. Das hat mit der Zeit nachge-
lassen. Aber erst als ich den Arbeitskreis in Roth 
kennenlernte, hörte es ganz auf, glaube ich. Und 
die Zeiten änderten sich. Deutschland wurde in 
unseren Köpfen zu einem Verbündeten, zu einem 
Land, zu dem wir eine Verbindung aufbauen  
wollten. Gleichzeitig suchten wir weiter nach 
Wegen, um zu begreifen, was in Europa gesche-
hen war und was unsere Vorfahren uns hinter- 
lassen hatten. Ich sehe das bei meiner Generati-
on, und ich sehe es bei meinen Kindern.

127

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Frage nach dem Ankommen birgt ein Risiko 
in sich, mit dem ich zu kämpfen habe: Wir müssen 
darauf achten, dass hier nicht die Hoffnung geteilt 
wird, dass wir von den Hinterlassenschaften,  
die wir tragen, befreit werden können – dass wir  
einen Abschluss anstreben und die Dinge für 
immer ruhen lassen können. Der Schatten des 
Holocausts lastet weiterhin auf uns, genau  
wie der Schatten der amerikanischen Sklaverei  
in meinem Land.

Meine Geschwister und ich sind in den USA  
verwurzelt und haben ein sehr erfülltes Leben. 
Wir haben so viel erhalten – Freizügigkeit, gute 
Bildung, Gesundheitsversorgung und wirtschaft-
liche Ressourcen. Gleichzeitig sind wir eine 
weiße Familie in den USA, die von strukturellen 
Ungleichheiten und Rassismus profitiert hat.  
Dem können wir nicht entkommen. Wir müssen 
uns fragen, was der Zuzug meiner Eltern gebracht 
hat und auf wessen Kosten. Meine Eltern hatten 
trotz des Erbes eines völkermörderischen Traumas 
ein unvorstellbares Leben, aber sie haben auch 
als weiße Migranten die Grenze übersprungen. 
Dieser Schatten ist etwas, mit dem meine Genera-
tion und die meiner Kinder rechnen müssen.  
Die Ankunft bringt schwierige Aufgaben und  
neue Fragen zur Rechenschaftspflicht und  
Wiedergutmachung mit sich. Es ist nicht leicht, 
darüber nachzudenken, dass die Häuser, die wir 
erworben haben, die Stadtteile, die wir bewohnen, 
und die Zufluchtsorte, in die wir investiert haben, 
auf Kosten anderer Menschen entstanden sind. 
Ich sage das als weiße amerikanische Jüdin,  
und ich sage das als jemand, der sich zutiefst für 
die in Israel/Palästina lebenden Menschen  
engagiert. Die Fragen unserer Ankunft haben  
mit dem Erbe des Holocausts und mit anderen 
unerbittlichen Unterdrückungen zu tun, die tiefe 
historische Wurzeln haben und auch heute  
noch sehr lebendig sind.

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Liebe Judy, liebe 
Helen, mir fällt es schwer, Euch zu unterbrechen 
und eine weitere Antwort aus unserer Gesprächs-
runde zu erbitten. Ganz herzlichen Dank für  
Eure Offenheit. 

Ich möchte nun Polina Solovej bitten, lass‘ uns 
doch ebenfalls an deinen Gedanken und Erfah-
rungen teilhaben. Ich vermute, dass es Über-
schneidungen mit den Erlebnissen und Gedanken 
von Helen oder auch Judy gibt, aber sicherlich 
waren große Teile deiner Erfahrungen mit dem 
Ankommen, in diesem Fall in Deutschland,  
ganz andere. 

P O L I N A  S O LO V E J :  Wie bin ich in Deutschland 
angekommen? Wahrscheinlich wie die meis-
ten Kontingentflüchtlinge landeten wir in einem 
Ausländerheim. Wir hatten bei allem aber auch 
Glück. Die nächste Bushaltestelle war nur fünf-
zehn Minuten Fußweg von uns entfernt. Das war 
wirklich ein großes Glück. Ausländerheime waren 
in den 1990er-Jahren angefüllt mit Kriegsflücht-
lingen aus dem ehemaligen Jugoslawien, aus 
Georgien, aus Armenien. Zum ersten Mal war ich 
in dieser Situation mit vielen fremden Menschen 
zusammen. Auf sehr engem Raum, mit ständigem 
engen Kontakt waren unterschiedliche Kulturen 
untergebracht. Das war wirklich eine schreckliche 
Erfahrung.

Zum Unterschied: In Russland waren wir berufstä-
tig, ich habe studiert, wir gehörten eigentlich  
zur Mittelschicht. In Deutschland sind wir plötz-
lich ganz unten gelandet. Wir wurden zu ganz 
armen Leuten und waren ohne Sprachkenntnisse. 
Das war wirklich ziemlich schrecklich. Du muss-
test große Kraft aufbringen, um irgendwie nach 
oben zu kommen und wenigstens auf einer mittle-
ren Position zu landen. Ich persönlich wollte  
weiter studieren. Ich dachte, in Deutschland kann 
ich in einem halben Jahr Deutsch lernen, und 

128

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


dann werde ich studieren. Dann stellte ich aber 
fest, mein Schulzeugnis entsprach nicht dem 
Abitur, es wurde nicht als äquivalent anerkannt. 
Ich musste noch einmal für ein Jahr in die Schu-
le gehen. Aber auch das half nur wenig. Immer 
wieder gab es Sprachprobleme, immer wieder 
verstanden wir die Behörden nicht. Das waren 
wirklich schwierige Zeiten. Auf der anderen Seite 
hat uns die Jüdische Gemeinde unglaublich viel 
geholfen. Dort trafen wir weitere Menschen,  
die die gleichen Probleme hatten. Sie wurden für  
mich zu einer Ersatzfamilie. In ihnen habe ich  
meine Oma, meine Tante, wenn auch in anderen  
Menschen, wiedergesehen. 

Heute kann ich die Frage nach der Ankunft positiv 
beantworten, ja, wir sind angekommen. Wir stehen 
hier schon fest auf den Beinen. Die Kinder sind 
natürlich wie Deutsche. Man kann sie nicht von 
den deutschen Kindern unterscheiden. Aber bei 
mir ist es anders. Ich werde immer wieder gefragt: 
„Woher kommst Du?“ Ich weiß, ich muss jetzt den 
Rest meines Lebens so leben, weil mein Deutsch 
nicht perfekt ist. Deshalb werde ich immer anders 
wahrgenommen als alle anderen Menschen. Wenn 
ich zu einem Besuch nach Russland fahre, fühle 
ich mich aber auch nicht mehr zu Hause. Dort hat 
sich auch alles verändert, sodass ich auch dort 
die Regeln, die Gesetze nicht mehr verstehe. Ich 
fühle mich auch dort nicht mehr wohl. 

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Polina, darf ich kurz 
unterbrechen. Ich sehe, dass Du noch etwas vor 
Dir liegen hast? Hast Du etwas mitgebracht, über 
das Du etwas erzählen möchtest?

P O L I N A  S O LO V E J :  Ja. Ich habe mich gefragt, 
was nehme ich mit? In meiner Jugend, als ich 
das erste Mal an einem Machane teilnahm, einer 
Jugendfreizeit für jüdische Kinder und junge 
Erwachsene, haben wir ein Handtuch mit einem 
Gebet zum Händewaschen bestickt. Und als ich 

nach Deutschland abgereist bin, habe ich es mit-
genommen, es ist immer bei mir.

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Herzlichen Dank! 
Obwohl es sehr spannend wäre von Dir, Polina, 
noch mehr zu hören, möchten wir doch auf jeden 
Fall auch noch von Joël und von Elliot hören,  
was sie zum Thema „Ankommen“ sagen werden.  
Ich bin sehr gespannt, was Elliot nun erzählt. 

E L L I OT  S A M U E L  S H AY L E :  Ich würde gerne 
noch mehr zu meinem Hintergrund erklären. Ich 
hatte immer mehrere Identitäten, ich bin Jude, 
aber auch Brite. Aber ich habe mich auch immer 
sehr europäisch gefühlt – schon vor dem Bre-
xit. Und eine Identität, die ich bisher noch nicht 
erwähnt habe, ist, dass ich auch behindert bin und 
daher nie zu 100 Prozent irgendwo hingehöre, 
denke ich. Als ich zum Beispiel in der Jüdischen 
Gemeinde aufwuchs, fühlte ich mich in meiner 
„jüdischen Blase“ im Norden Londons sehr wohl, 
wo ich bis zum Alter von 17 Jahren  

P O L I N A  S O L O V E J S  S E L B S T B E S T I C K T E S  

H A N D T U C H  mit einem Gebet zum Händewaschen

Foto © Heike Luu

129

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


jüdische Schulen besuchte. Aber der Grund, 
warum ich sie mit 17 verließ, war, dass ich unter 
Berücksichtigung meiner Behinderung an die-
ser Schule sehr schlecht gefördert wurde. Diese 
Schule war ziemlich konservativ, und so ging 
ich schließlich zu einer kulturell sehr vielfältigen 
Schule in Nord-London, wo alle Einwanderer 
waren, wenn nicht der ersten, so doch der zweiten 
Generation. Obwohl ich mich also in der Jüdi-
schen Gemeinde sehr wohl fühle, hatte ich auch 
das Gefühl, dass ich eher in kosmopolitische 
Räume gehöre. Aber dann wiederum kam ich 
nach Deutschland, wo ich noch nicht einmal die 
Sprache spreche. – Und ich spreche die Sprache 
immer noch nicht wirklich, sorry. – Es ist wirklich 
sehr schwer, weil ich mich an völlig neue  
Lebensweisen gewöhnen muss, die sich für mich 
immer noch sehr fremd anfühlen. Und obwohl 
ich mich definitiv dafür entschieden habe, nach 
Deutschland zu kommen, lag es auch daran, dass 
ich ein bisschen aus Großbritannien herausge-
drängt wurde. Ich wollte unbedingt ein Promoti-
onsstudium machen.

Ich habe mich nie irgendwo ganz zu Hause gefühlt 
oder das Gefühl gehabt als wäre ich an einem Ort 
ganz angekommen, weil mein ganzes Leben sehr 
wechselhaft war. Es war geprägt von Wachstum, 
neuen Orten, neuen Dingen, neuen Erfahrungen 
und neuen Menschen. Und hierher nach Marburg 
zu kommen ist ein weiterer Teil davon. Es ist defi-
nitiv der schwierigste Teil, den ich bisher erlebt 
habe. Als wir im Februar oder März das erste Vor-
treffen für diese Podiumsdiskussion hatten, lebte 
ich in einer anderen WG und machte eine andere 
Promotion als jetzt, und so bleibt es schwierig. 
Ich finde es aber toll, dass ich hier eine jüdische 
Gemeinde habe, in der ich mich verankert und 
eingebunden fühle. Aber ich glaube nicht, dass 
ich jemals ganz ankommen kann, und vielleicht 
sollte ich daraus eher Kraft schöpfen, als mich 
darin einzurichten. – Vielleicht.

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Vielen Dank Elliot. Ich 
erinnere mich auch, dass Du in unserem Vorge-
spräch gesagt hast: „Eigentlich suche ich nach 
britischen Freunden. Die gibt’s hier in Marburg 
irgendwie nicht“. Und jetzt habe ich den Eindruck, 
vielleicht ist es doch das Jüdische, das Dir Halt 
geben kann. Ich wünsche Dir viel Glück und alles 
Gute auf diesem Weg. Vielleicht trägt ja auch der 
heutige Abend dazu bei. 

Joël, schade, dass Du jetzt der letzte auf dem Podi-
um bist. Aber nichtsdestotrotz, auf jeden Fall weiß 
ich bereits aus unserem Vorgespräch, dass jetzt 
noch ein ganz spannender weiterer Punkt ange-
sprochen wird, den wir bisher nicht erwähnt haben.

J O Ë L  B E N -Y E H O S H UA :  Ich denke, ich verstehe, 
was Elliot gesagt hat. Vielleicht sind wir zu jung 
zum Ankommen, und es ist vielleicht auch gar nicht 
das Ziel. Mir geht es ähnlich. Ich bin eher ständig 
in Bewegung und mag das eigentlich auch. Worauf 
ich in dem Kontext eingehen kann, ist meine Ent-
scheidung für das Judentum, die nicht selbstver-
ständlich war.

Ein Freund von mir hat damit angefangen, lokal-
historische Forschung zu den Juden aus meinem 
Heimatdorf zu treiben. Besonders in Erinnerung 
geblieben ist mir, dass irgendwann ein Foto aus den 
1930er Jahren mit jüdischen Kindern auftauchte, 
die ein Schild „… in Mensfelden 1932“ mit einem 
großen Davidstern hielten. Das war für mich ganz 
verrückt, zu sehen, dass es in meinem kleinen – ich 
sage mal bewusst „judenfreien“ – Dorf, einst Juden 
gab. Man sieht davon nichts mehr. Ich beschäftige 
mich seit vielen Jahren mit Antisemitismus, und 
eine der Philosophinnen, mit der ich mich auch 
viel beschäftigt habe, ist Hannah Arendt. Von ihr 
stammt der Spruch: „Wenn man als Jude angegriffen 
wird, muss man sich auch als Jude verteidigen.“ Hier-
bei habe ich das Gefühl, das ist etwas Wichtiges. 

130

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Eine unangenehme, aber wichtige Sache, die  
ich zum Ende gerne ansprechen möchte, kommt 
aus meiner Beschäftigung mit dem Antisemitis-
mus. Gerade heute ist ein Bericht veröffentlicht 
worden von der „Recherche- und Informations-
stelle Antisemitismus“ in Thüringen, für die ich 
arbeite. Ich empfinde die Situation als ständigen 
Kampfmodus, wenn man sieht, was alles passiert. 
Der Bericht über antisemitische Vorfälle 2021 
belegt, dass sieben Vorfälle pro Tag registriert 
wurden. Jeden sechsten Tag gab es einen Angriff. 
Darunter waren mehrere Fälle von extremer 
Gewalt. Der Documenta-Skandal in Kassel ist hier 
„um die Ecke“. Es ist wirklich sehr unangenehm, 
was derzeit geschieht, und wieviel gesellschaft
lichen Rückhalt es gibt. 

Ich glaube, es ist ein großes Problem, dass  
Antisemitismus in allen gesellschaftlichen und 
politischen Spektren präsent ist. Das führt dazu, 
dass sich alle gegen Antisemitismus ausspre-
chen können, ohne wirklich etwas tun zu müssen: 
Rechte prangern den Antisemitismus der Linken 
und in migrantischen Milieus an, Linke den der 
Rechten und so weiter. Und den Antisemitismus 
in der Mitte der Gesellschaft sollte man natürlich 
auch nicht vergessen. Alle behaupten, sich gegen 
Antisemitismus einzusetzen, aber ohne dass es 
für den Einzelnen unangenehm wird. Denn es ist 
verdammt unangenehm sich einzugestehen, dass 
Antisemitismus als gesamtgesellschaftliches 
Phänomen auch vor Familie, Freund*innen und 
Kolleg*innen keinen Halt macht. Wer nicht  
vor der eigenen Haustür kehren möchte, prakti-
ziert eine Art „Gratis-Solidarität“, schlimmsten-
falls werden Juden und Jüdinnen dadurch  
schamlos instrumentalisiert. Damit wirklich etwas 
besser wird und nicht schlechter, darf man auch  
in den eigenen Kreisen, mag es auch weh tun, 
nicht schweigen, sondern sich dagegen aus-
sprechen, sich klar dagegen positionieren. So 

kann man vielleicht dazu beitragen, dass wir hier 
ankommen können und sich die deutsche Gesell-
schaft nicht in eine Richtung entwickelt, die das 
Ankommen für Jüdinnen und Juden auf jeden  
Fall schwerer macht. 

S U S A N N E  R O D E M E I E R :  Joël, Deine ein- 
dringlichen Worte möchte ich gerne als Schluss-
wort stehen lassen. Wir sind zwar an einen Punkt 
gelangt, an dem eine vertiefende Diskussion  
aller Beiträge sehr interessant wäre. Doch da 
unsere Zeit bereits fortgeschritten ist, möch-
te ich den weiteren Austausch auch mit Ihnen, 
dem Publikum, gerne in das Foyer verlagern, wo 
Getränke und Gebäck für uns bereitstehen.  
Ganz herzlichen Dank noch einmal allen auf dem 
Podium und unseren aus Amerika und Israel  
zugeschalteten Gästen, von denen wir uns an 
dieser Stelle verabschieden müssen, sowie Ihnen 
allen für Ihren Besuch unseres Podiumsgesprächs.

131

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Am 14. Juli 2022 führte der Pianist und Musikwis-
senschaftler Professor Jascha Nemtsov die Gäste 
im Rahmen eines Klavierkonzerts mit Musik und 
Erläuterungen durch den Abend in der Aula der 
Alten Universität der Philipps-Universität Mar-
burg. Der Raum mit seinen riesigen, historischen 
Wandgemälden zeigt Motive aus der Gründungs-
geschichte der Marburger Universität. Die Gemäl-
de benötigen aus restauratorischen Gründen ein  
spezielles Raumklima, sodass eine Lüftung mit 
Frischluft von außen nicht möglich war. Der Raum 
durfte deshalb nur mit Mund-Nasenschutz betre-
ten werden. Wer dennoch zu dem Konzertabend 
kam, wurde mit einem wunderbaren Konzert 
belohnt und erfuhr Unerwartetes über jüdische 
Komponisten. 

Jascha Nemtsov wurde 1963 im sibirischen 
Magadan geboren. Er studierte am Staatlichen 
Konservatorium in Sankt Petersburg und lebt seit 
1992 in Deutschland. Er wurde 2004 promoviert 
und habilitierte sich 2007. 2013 wurde er als Pro-
fessor für Geschichte der jüdischen Musik an die 
Hochschule für Musik Franz Liszt Weimar berufen. 
Darüber hinaus ist er Akademischer Direktor der 
Kantorenausbildung des Abraham Geiger Kollegs 
an der Universität Potsdam, wo er ebenfalls lehrt. 
Nemtsov ist zudem Herausgeber der Schriften-
reihe „Jüdische Musik. Studien und Quellen zur 
jüdischen Musikkultur“ im Harrassowitz Verlag in 
Wiesbaden. Seine wissenschaftlichen Arbeiten 

Auf der Suche nach  
jüdischer Musik: Ein Abend  
mit Jascha Nemtsov

konzentrieren sich auf jüdische Musik und jüdi-
sche Komponisten im 19. und 20. Jahrhundert 
sowie auf Themen wie „Nationalismus und Musik“, 
„Religion und Musik“ oder „Totalitarismus und 
Musik“. Als Pianist nahm er mehr als 40 CDs auf, 
die mehrfach international ausgezeichnet wur-
den. Die CD mit Sonaten für Violine und Klavier 
von Shostakovich und Weinberg mit dem Geiger 
Kolja Blacher erhielt 2007 den Preis der deut-
schen Schallplattenkritik. 2018 bekam Nemtsov 
den neugegründeten Opus Klassik Preis für seine 
Anthologie aus 5 CDs mit Klavierwerken des  
im Stalinismus verfolgten Komponisten Vsevolod 
Zaderatsky. 2020 erschien bei hänssler CLAS-
SIC eine Box mit drei CDs seiner Ersteinspie-
lungen der Coplas Sefardies des sephardischen 
Komponisten Alberto Hemsi (zusammen mit der 
Sopranistin Tehila Nini Goldstein). Nemtsovs 
aktuelle CD-Projekte enthalten wiederentdeckte 
Werke der herausragenden deutsch-jüdischen 
Komponisten Hans Heller und Bernhard Sekles, 
die Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung 
wurden. Am 27. Januar 2012 und am 27. Januar 
2022 spielte Nemtsov anlässlich des Tages des 
Gedenkens an die Opfer des Nationalsozialismus 
im Deutschen Bundestag. 

Der folgende Text bezieht sich auf die Einführ
ungen, die Jascha Nemtsov an diesem Konzert
abend gegeben hat.

132

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das erste Musikstück, eine Mazurka von  
Władysław Szpilman (1911-2000), komponier-
te dieser 1942 im jüdischen Getto in Warschau. 
Der Anlass, die Mazurka zu komponieren, war ein 
besonderer: Die Nationalsozialisten hatten Musik 
von Frederik Chopin verboten, weil er als polni-
scher Nationalkomponist galt. Szpilman hat des-
halb Stücke komponiert, die deutliche Adaptionen 
von Chopin sind. Berühmt wurde Szpilman, weil 
er die Musik zu dem auf dieser Autobiographie 
fußenden Film „Der Pianist“ von Roman Polanski 
komponierte. 

Danach folgte eine Suite („Little Suite“) von Hans 
Heller (1898–1969). In Deutschland geboren, 
begann für Hans Heller im Zweiten Weltkrieg eine 
Odyssee, die auch eine Überlebensgeschichte ist, 
 in der er verschiedene Lager, Zwangsarbeit erleb-
te und Deportationen in den Osten entkam. Die 
letzten Kriegsmonate überlebte er nur deshalb, 
weil er in einem Versteck durch die Französische  
Résistance versorgt wurde. Nach dem Krieg 
emigrierte Heller nach Amerika. Allerdings konnte 

er dort nicht Fuß fassen, sodass sein Name und 
damit auch seine Musik in Vergessenheit gerieten. 
Der Osteuropa-Historiker Professor Wolfgang 
Eichwede, ein Neffe von Hans Heller war es, der 
Jascha Nemtsov auf Heller aufmerksam machte. 
Gemeinsam öffneten sie Hellers Nachlass und 
entdeckten bisher gänzlich unbekannte Werke. 
Sein „Requiem für den unbekannten Verfolgten“ 
konnte im Jahr 2021 in Erfurt mit dem MDR-Sinfo-
nieorchester und dem MDR-Rundfunkchor urauf-
geführt werden. Die „Little Suite“, die Nemtsov für 
das Publikum in Marburg spielte, hat Hans/John 
Heller in New York komponiert, bevor er 1955 nach 
Deutschland zurückkehrte. 

Bernhard Sekles (1872–1934) war, anders als 
Hans Heller, in Deutschland Anfang des 20. Jahr-
hunderts ausgesprochen bekannt. Er war ein 
Frankfurter Urgestein, Komponist, Dirigent, Kom-
positionspädagoge, Lehrer von Paul Hindemith 
und Theodor W. Adorno. In den 1920er Jahren 
war Sekles Direktor des Hoch’schen Konservato-
riums und unterrichtete dort die erste Jazz-Klasse 

J A S C H A  N E M T S O V 

Foto © Susanne Rodemeier

133

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


überhaupt. Die letzten Monate seines Lebens ver-
brachte er im jüdischen Altersheim. Dort kompo-
nierte er 23 klitzekleine „Fantasietten“. Zu der Zeit 
war Sekles bereits krank, was vermuten lassen 
würde, dass es sich um bedrückende Stücke han-
deln würde. Das Gegenteil ist der Fall: Die Stücke 
sprühen vor Lebendigkeit und Humor. Nemtsov 
entdeckte diesen Zyklus in der Bibliothek der 
Frankfurter Musikhochschule, wo Sekles Manu-
skripte aufbewahrt sind. Der in Marburg gespielte 
Zyklus ist mit „Fantasietten“ überschrieben. Sie 
wurden nie gedruckt, nie gespielt, bis sie 2020 
von Jascha Nemtsov erstmals eingespielt wurden. 
Den Witz dieser Stücke ahnt man bereits, wenn 
man nur auf das letzte blickt. Es heißt „Fuge über 
den Ton C“, ein Stück, das sich nur um den Ton C 
bewegt, der vier Mal wiederholt wird.

Der Name Viktor Ullmann (1898–1944) ist seit 
etwa 30 Jahren wieder Teil des internationalen 
Musikrepertoires. Er gehörte zu den vielen jüdi-
schen Musikern und Komponisten, die in der Zeit 
des Nationalsozialismus verfolgt wurden. Ullmann 
lebte seit Anfang der 1920er Jahre in Prag und 
wurde 1942 in das Ghetto Theresienstadt depor-
tiert – das sogenannte Vorzeigeghetto, das zu 
propagandistischen Zwecken missbraucht wurde. 
Dort konnte Ullmann weiterhin kreativ arbeiten 
und komponieren, bevor er nach Auschwitz trans-
portiert und dort ermordet wurde. Er war zwar in 
eine jüdische Familie hineingeboren, wurde aber 
als Kind getauft und später zu einem glühenden 
Anhänger der Anthroposophie. Mit Judentum hat-
te Ullmann nie etwas zu tun, bis er nach Theresi-
enstadt kam. Dort entwickelte er großes Interesse 
für jüdische Musik und für jüdische Kultur. Jüdi-
sche und hebräische Volkslieder bearbeitete und 
arrangierte er neu, zum Beispiel für Chor. In seiner 
7. Klaviersonate „Variationen und Fuge über ein 
hebräisches Volkslied“ versucht er, verschiede-
ne Kultursphären zu verbinden: Ein hebräisches 
Volkslied aus dem damaligen Palästina mit drei 

anderen symbolträchtigen Motiven, bestehend 
aus einem lutherischen Choral, aus einem grie-
chischen Choral und den Tönen „B-A-C-H“. Man 
kann das Stück als einen Versuch verstehen, in 
einer Welt, in der vieles auseinanderfällt, diese 
Teile wenigstens künstlerisch zu verbinden. 

Während Viktor Ullmann erst im Lager Theresien-
stadt seine jüdische Identität für sich entdeckte, 
war das bei Joachim Stutschewsky (1891–1982) 
ganz anders. Er gehörte zu den Musikern, die ganz 
bewusst einen jüdischen Stil in der Musik gesucht 
und auch entwickelt haben. Stutschewsky stamm-
te aus der heutigen Ukraine, wo er in eine Familie 
von Klezmorim hineingeboren wurde. Seit seiner 
Kindheit war er im Klezmer-Milieu aktiv, in dem 
sich alle Familienmitglieder beteiligten. Der jun-
ge Stutschewsky spielte zunächst Geige, dann 
Violoncello. Mit 16 Jahren wollte er eine richtige 
Musikerausbildung bekommen. Deshalb ging er 
für sein Studium nach Leipzig, aber auch in die 
Schweiz und nach Österreich. Er gehörte zu dem 

J A S C H A  N E M T S O V 

Foto © Susanne Rodemeier

134

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kreis um Arnold Schönberg, weil auch er sich für 
neue Musik einsetzte. Ab den 1920er Jahren wid-
mete er sich immer mehr der jüdischen Musik. Erst 
als Interpret, bald aber auch als Komponist, grün-
dete er in Wien einen Verein zur Förderung jüdi-
scher Musik und publizierte zu jüdischer Musik. 
Wenige Tage vor dem „Anschluss Österreichs“ 
1938 floh er in die Schweiz und emigrierte Ende 
desselben Jahres nach Palästina. Dort und später 
in Israel hat er den Rest seines langen Lebens 
verbracht. Die vier jüdischen Tanzstücke, die 
Jascha Nemtsov an diesem Abend spielte, kom-
ponierte Stutschewsky 1931 in Wien. Sie basieren 
auf der chassidischen Kultur Osteuropas. 

Es gab in Europa zu dieser Zeit mehrere nationale 
Strömungen oder Schulen, zu denen Komponisten 
wie Smetana und Dvořák in Tschechien, Edvard 
Grieg in Norwegen oder Jan Sibelius in Finnland 
gehörten. Einer der ersten Komponisten, die diese 
folkloristische oder neo-folkloristische Bewegung 
in der Musik beflügelten, war Franz Liszt (1811–
1886). Nemtsov hat sein Werk in das Programm 
aufgenommen, weil es wichtig ist, um die jüdisch 
nationale Bewegung zu verstehen. Franz Liszt 
hat sich für die Musik von Sinti und Roma seiner 
ungarischen Heimat interessiert und deren Melo-
dien in seinen ungarischen Rhapsodien verarbei-
tet. Allerdings ist es nicht ungarische nationale 
Folklore, sondern die Folklore der Sinti und Roma. 
Auch die Rhapsodie Nr. 13, die Nemtsov in Mar-
burg spielte, enthält mehrere authentische Volks-
melodien der Sinti und Roma. Liszt versuchte, 
auf dem Klavier die Art des Musizierens und den 
Klang der „Volksinstrumente“ zu imitieren. Laut 
Nemtsov sind die Musik der Sinti und Roma und 
die Musik der jüdischen Klezmer-Kapellen sehr 
ähnlich. Es handelt sich um verwandte Musikin-
strumente, aber auch die Art der musikalischen 
Performanz ist ähnlich und oft musizieren beide 
Ensembles gemeinsam oder ersetzen einander. 

Es handelt sich hier um eine sehr interessante 
transkulturelle musikalische Identität im östlichen 
Europa. 

Nach der Ungarischen Rhapsodie von Franz 
Liszt beendete Jascha Nemtsov den Abend mit 
einer Jüdischen Rhapsodie von Juliusz Wolfsohn 
(1880–1944). Wolfsohn war so etwas wie  
ein Enkelschüler von Franz Liszt und orientierte 
sich auch stilistisch stark an Liszt als Vorbild. Er 
wurde in Warschau geboren, studierte in Russland 
und verbrachte den größten Teil seines Lebens in 
Wien. Er hat sich als Pianist, als Interpret romanti-
scher Musik neben Liszt und Chopin einen Namen 
gemacht und schließlich auch als Komponist. Als 
Komponist hat er ausschließlich im jüdischen Stil 
gearbeitet. Die osteuropäische jüdische Folklore 
kannte er sehr gut und hat eine ganze Reihe von 
virtuosen Werken auf Basis dieser jüdischen Fol-
klore veröffentlicht. Wolfsohn ist 1938, nach dem 
„Anschluss Österreichs“, nach New York geflohen. 
Niemand weiß, was aus seinem Nachlass gewor-
den ist. Erhalten sind nur die Werke, die zu seinen 
Lebzeiten in Wien publiziert wurden. Dazu zählt 
auch die Jüdische Rhapsodie. Sie ist in einer 
zweiteiligen Form komponiert, zunächst eine lang-
same Einleitung und dann ein tänzerisches Finale. 
Auch Wolfsohn versucht, auf dem Klavier den 
Klang der Volksinstrumente nachzuahmen, ganz 
besonders die Zimbel.

Als Zugabe schenkte Nemtsov dem Publikum 
ein „Lied ohne Worte“ der jüdischen Komponistin 
Fanny Hensel Mendelssohn (1805 – 1847), die erst 
in den letzten Jahrzehnten entdeckt wurde. Sie 
war die ältere Schwester von Felix Mendelssohn 
Bartholdy. Zu Lebzeiten durfte sie nicht unter 
ihrem eigenen Namen auftreten, weil ihre Familie 
eine Frau als Komponistin als unschicklich ansah. 
Einige ihrer Lieder wurden unter dem Namen ihres 
Bruders veröffentlicht.

135

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Ausstellung „Jüdisches Leben in Marburg“ 
hatte ein Vierteljahr gezeigt, wie Erinnerung 
unser tägliches Leben bestimmt. Die Universi-
tätsstadt Marburg und die Religionskundliche 
Sammlung der Philipps Universität luden zu einem 
beschwingten Ausklang einer Ausstellung ein, die 
ihrerseits das jüdische Leben – und auch  
das jüdisch-russische Leben – spiegelte. Die  
Ausstellung schloss am 24. August 2022 im his-
torischen Rathaussaal mit einer Veranstaltung, 
bei der der Musiker und Kabarettist Aliosha Biz 
den russisch-jüdischen Alltag aus ungewöhn
licher Perspektive und unter Einbeziehung seiner 
eigenen Geschichte in den Blick nahm. „Der  
Fiddler ohne Ruf“ war ein russisch-jüdischer 
Kabarett-Reigen mit „a bissele a Muzik“ und viel 
politisch inkorrektem, slawischem, jüdischem  
und sonstigem Humor.

Das passte aus mehreren Gründen. Einerseits 
stammen viele Mitglieder der jüdischen Gemein-
schaft aus Osteuropa. So war es nicht unwahr-
scheinlich, dass nicht nur die Mitwirkenden  
an der Ausstellung, sondern auch viele ihrer 
Besucher*innen etliches aus dem Programm 

Beschwingter Abschluss  
der Ausstellung mit Kabarett  
von Aliosha Biz

„Dutzende Male sollte ich schon 
erklären, was es mit diesem jüdischen 
Humor auf sich hat. Natürlich, er ist 
selbstironisch, leidgeprüft und paradox. 
Er sieht den Menschen als Problemfall, 
Gott als überfordert und die Psychiater 
überteuert. Aber was diesen Humor  
so anziehend macht, weswegen wir ihn 
lieben, ist seine zutiefst ermutigende 
Wirkung. Das Gelächter, falls es denn 
überhaupt welches gibt, kommt  
aus dem Herzen, aus dem Zentrum  
der Lebensplanung.“ 15 

schmunzelnd wiedererkannten und manches 
staunend neu entdeckten. Andererseits folgte  
diese Veranstaltung dem Humor, der im Zusam-
menhang mit jüdischen Themen und im Hinblick 
auf die Weltlage, wenn man den Worten des  
jüdischen Regisseurs und Schauspielers Dani 
Levy folgt, ermutigt:

15	 L E V Y, Dani: „Jetzt mal Tacheles“. Die jüdischen Lieblingswitze von Paul Spiegel. (Hrsg v. Dina und Leonie Spiegel) Düsseldorf: 

	 Artemis & Winkler, 2009: S. 8.

136

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


A L I O S H A  B I Z

Foto © Monika Bunk

A L I O S H A  B I Z  wurde in Moskau geboren. Wie  
alle sowjetischen Kinder musste er bei der Erd
äpfelernte helfen. Als diese für ihn als Zumutung 
empfundene Kindheit vorbei war, entschied  
er sich eines Tages, in die Stadt seiner Großeltern, 
nach Wien überzusiedeln, wo er noch am selben 
Abend am Südbahnhof ausstieg. Heute unterhält 

der Künstler sein Publikum mit skurrilen 
russisch-jüdischen Geschichten, lässt Oligarchen 
als politische Strippenzieher auftreten und erklärt, 
wie man als Osteuropäer Tiroler Dialekt sprechen 
lernt. Er begleitet sich selbst auf der Geige,  
wie er es schon in seiner Kindheit in Moskau 
machen musste – nur heute entscheidet er selbst, 
wann er spielen möchte. 

137

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Drei Monate lang wurde die Ausstellung  
„Jüdisches Leben in Marburg: Erinnern schafft 
Identität“ im Rathaussaal in Marburg gezeigt. 
Was bleibt? Was nehmen wir mit von diesem 
spannenden Beitrag der Religionskundlichen 
Sammlung der Philipps-Universität zum Stadt- 
jubiläum Marburg800? Was nehmen wir mit in 
einer Zeit, in der Judentum und das jüdische 
Leben wieder stärker in den Fokus gerückt sind: 
Es geht um das Schicksal der Menschen – und 
darunter viele Juden – die durch den Ukraine-
Krieg Sicherheit und Heimat verlieren; wir  
erleben eine Energiekrise, von der der Zentralrat 
der Juden befürchtet, dass sie zu einer Zunahme 
des Antisemitismus führen könnte und auf der 
documenta in Kassel klingen die Antisemitis- 
musvorwürfe nicht ab.

In dieser Situation beenden wir hier in Marburg 
unsere Ausstellung zum jüdischen Leben mit poli-
tisch inkorrektem russischem Humor, jüdischen 
Witzen und Musik mit dem Kabarett von Aliosha 
Biz. Geht das? Ist das denn passend? Können 
wir angesichts der Entwicklung der derzeitigen 
Weltlage ein so wichtiges Thema auf diese Weise 
abschließen? Wir glauben ja! Wir glauben, dass 
gerade der Humor über Schwierigkeiten hinweg 
trägt. Dass er Widersprüche aufzeigt und mög-
lich macht, das zu sagen, was unerträglich und 

Grußwort zum  
Abschluss  
der Ausstellung
N A D I N E  B E R N S H AU S E N

138

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


unsagbar zu sein scheint. Und dass wir mit Witz und 
einem Lächeln Dingen, die zu schwer oder zu groß 
erscheinen, ein erträgliches und verstehbares  
Maß zurückgeben können.

Denn eines hat uns unsere Ausstellung gezeigt: 
Verständnis füreinander ist die beste Basis für ein 
friedliches Miteinander. Viele Besucherinnen und 
Besucher – so berichten die Ausstellungsbeteilig-
ten – seien beeindruckt gewesen über die Art, wie 
die Ausstellung gemacht wurde. Wieviel sie durch 
den unmittelbaren Zugang über Alltagsgegen-
stände und persönliche Interviews neu verstanden 
hätten. Und wie leicht ihnen in diesem Rahmen die 
Auseinandersetzung mit dem oft stigmatisierten 
Thema gefallen sei. Dass sie so begriffen hätten, 
dass Judentum in Deutschland keine abstrakte 
Sache ist, die man in Schulbüchern lernt, sondern 
dass es natürlich um echte Menschen geht – um 
Menschen wie Du und ich. 

Und sie waren dankbar, dass Jüdinnen und Juden 
ein Stück ihres Lebens mit ihnen geteilt haben. Und 
auch ich möchte mich im Namen der Universitäts-
stadt Marburg für diese Offenheit und Unbefangen-
heit bei den beteiligten Mitgliedern der Jüdischen 
Gemeinde bedanken. Sie haben, indem Sie sich und 
Ihre Türen für uns geöffnet haben, zum Gelingen 
dieser Ausstellung maßgeblich beigetragen. Und 

das ist keinesfalls trivial, einen Ausschnitt des 
eigenen Lebens und Denkens auf diese Art und 
Weise zu veröffentlichen. Dabei ist es so unendlich 
wichtig. So ist ein Dialog entstanden; ein Dialog 
zwischen den Gästen der Ausstellung, den Mitglie-
dern der jüdischen Gemeinschaft, der Universität 
und der Stadtgesellschaft. Ein neues Nachden-
ken über all die unterschiedlichen Facetten des 
Lebens in Deutschland wurde angestoßen.

Buntheit, Vielfalt, Dialog und Toleranz, das sind 
wesentliche Werte, die wir hier in Marburg schon 
seit vielen Jahren leben – im Ökumenegespräch, 
mit dem Tag der kulturellen Vielfalt oder mit dem 
Runden Tisch der Religionen Marburg. Mit der 
Ausstellung, die am 24. August 2022 wieder 
geschlossen wurde, ist eine neue Qualität und 
eine neue Perspektive dazugekommen. Dafür 
möchten wir uns bei der Philipps-Universität und 
ihrer Religionskundlichen Sammlung, bei deren 
Leitung Professorin Edith Franke, der Kuratorin  
Dr. Susanne Rodemeier und bei all ihren Mitarbei-
terinnen und Mitarbeitern herzlich bedanken. 

Bedanken möchten wir uns für diese ungewöhnli-
che und fruchtbare Kooperation, in der Stadt und 
Universität in einem Ausstellungsprojekt beispiel-
haft Hand in Hand zusammengearbeitet haben – 
jede Seite mit ihren jeweiligen Ressourcen. Bei der 
es zu echten Begegnungen kam und wir viel von-
einander lernen konnten. Es war ein beglückendes 
Erlebnis und wir hoffen, diese Art von Kooperation 
noch häufiger erleben zu dürfen. Haben Sie dafür 
vielen, vielen Dank.

Nadine Bernshausen
Bürgermeisterin der Stadt Marburg

Verständnis füreinander  
ist die beste Basis für ein  
friedliches Miteinander.

139

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Danksagung
DA N K  F Ü R 

G E S P R ÄC H E  U N D 

F Ü R  L E I H GA B E N

Max Bär
Monika Bunk
Grigori Bykhovski
Bella Ismaylova
Ninel Levandovska
Amnon Orbach
Polina Pevzner
Beni Pollak
Thorsten Schmermund
Boris Wendel

DA N K  F Ü R  FÖ R D E R U N G 

Szloma-Albam-Stiftung

Stadt Marburg

Präsidium der Philipps- 
Universität Marburg

Hessisches Ministerium für  
Wissenschaft und Kunst

Hessische Kulturstiftung

Förderverein für die Religions- 
kundliche Sammlung und das  
Fachgebiet Religions- 
wissenschaft in Marburg e. V.

D A N K  F Ü R  KO O P E R AT I O N

U N D  V I E L FÄ LT I G E 

U N T E R S T Ü T Z U N G 

Dr. Thomas Spies 
Schirmherr der Ausstellung  
(Oberbürgermeister der  
Stadt Marburg)

Ruth Fischer,  
Mascha Justus-Willershausen,  
Monika Bunk 
(Fachdienst Kultur der  
Stadt Marburg)

Prof. Dr. Ekatarina Teryukova,  
Dr. Alla Skolova 
(Museum für Religionsgeschichte  
in St. Petersburg)

Jüdische Gemeinde Marburg

Dr. Annegret Wenz-Haubfleisch  
(Arbeitskreis Landsynagoge Roth)

Gesellschaft für christlich-jüdische  
Zusammenarbeit in Marburg

Dr. Imke Troltenier,  
Leitung Öffentlichkeitsarbeit  
der Deutschen Blindenstudienanstalt 
e.V. (blista)

140

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Foto © Susanne Rodemeier

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Impressum
W I S S E N S C H A F T L I C H E

P R O J E K T D U R C H F Ü H R U N G

Prof. Dr. Edith Franke
Alisha Meininghaus M.A.
Dr. Susanne Rodemeier

W I S S E N S C H A F T L I C H E  U N D 

T E C H N I S C H E  U N T E R ST Ü T Z U N G

Gerrit Lange, Heike Luu, 
Anna Matter (Doktorand*innen 
und Mitarbeiter*innen der 
Religionswissenschaft und 
Religionskundlichen Sammlung)

P R A KT I K A N T * I N N E N

U N D  ST U D E N T I S C H E 

H I L F S K R Ä F T E

Anna Behre, Marie Ebel, Malin Michelsen, 
Vanessa Obermair, Maria Schneider, 
Anna Sadykova, Pia Stamer

ST U D I E R E N D E

Marie Ebel, Mahmud Greba, Lili Mattenklotz, 
Benny May, Zoë Penzel, Johannes Walliser 
(BA-Studierende Vergleichende Kultur- und 
Religionswissenschaft: Lehrforschungsprojekt 
„Jüdisches Leben in Marburg“, Winter- und  
Sommersemester 2020/2021)

AU S S T E L LU N G S -

T E C H N I S C H E  U M S E T Z U N G

Sieveking von Borck 
(Büro für Ausstellungsgestaltung)

Bach Dolder GmbH  
(Büro für Architektur und  
Ausstellungsgestaltung)

Joanna Czajka 
(Grafikdesign)

Sabrina Fritz 
(Kommunikationsdesign) 

Christian Kremer 
(graphscape: interaktive Messe- 
und Ausstellungsapplikationen)

Charalampos Ioannidis 
(Babis Werbung) 

142

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Museum
 Christopher J. Garthe 

 Das nachhaltige Museum  
Vom nachhaltigen Betrieb 
zur gesellschaftlichen Transformation  

September 2022, 332 S., kart., 22 SW-Abbildungen
39,00  €  (DE), 978-3-8376-6171-2
E-Book: 
PDF: 38,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-6171-6 

 Henning Mohr, Diana Modarressi-Tehrani (Hg.) 

 Museen der Zukunft  
Trends und Herausforderungen 
eines innovationsorientierten Kulturmanagements  

2021, 462 S., kart., 21 SW-Abbildungen
39,00  €  (DE), 978-3-8376-4896-6
E-Book: 
PDF: 38,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-4896-0 

 schnittpunkt, Joachim Baur (Hg.) 

 Das Museum der Zukunft  
43 neue Beiträge zur Diskussion 
über die Zukunft des Museums  

2020, 320 S., kart., 
2 SW-Abbildungen, 55 Farbabbildungen
29,00  €  (DE), 978-3-8376-5270-3
E-Book: 
PDF: 25,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5270-7 

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Museum
 Brücke-Museum, Stiftung Deutsches Technikmuseum Berlin, 
Stiftung Stadtmuseum Berlin, Daniela Bystron, 
Anne Fäser (Hg.) 

 Das Museum dekolonisieren?  
Kolonialität und museale Praxis in Berlin  

August 2022, 240 S., kart., 
5 SW-Abbildungen, 45 Farbabbildungen
39,00  €  (DE), 978-3-8376-6427-0
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6427-4 

 Susanne Leeb, Nina Samuel (eds.) 

 Museums, Transculturality, 
and the Nation-State  
Case Studies from a Global Context  

June 2022, 248 p., pb., col. ill.
38,00  €  (DE), 978-3-8376-5514-8
E-Book: 
PDF: 37,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5514-2 

 Udo Andraschke, Sarah Wagner (Hg.) 

 Objekte im Netz  
Wissenschaftliche Sammlungen im digitalen Wandel  

2020, 336 S., kart.
30,00  €  (DE), 978-3-8376-5571-1
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5571-5 

https://doi.org/10.14361/9783839468227 - am 13.02.2026, 20:05:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Grußworte zur Ausstellung
	Konzept und Intention der Ausstellung
	Von der Forschung zur Ausstellung
	Facetten jüdischen Lebens in Marburg:
Objekte und Geschichten in Personenportraits
(Deutsch/Russisch)
	Jüdisches Leben in Sankt Petersburg
	Kulturprogramm
	Grußwort zum Abschluss der Ausstellung
	Danksagung
	Impressum

