
Anthropos  106.2011

719Rezensionen

Although Tarlo’s subject is women, she notes that 
increasingly Muslim men, too, dress in visibly Islamic 
ways, wearing beards and long tunics. The point could 
be used to make a different point from Tarlo’s: that while 
Fatima and others are dressing so as to be both more Is-
lamic and more British, men’s choices echo distant cul-
tural preferences: either South Asian style long beards or 
Arabic style short ones, together with the tunics and robes 
that refer to dress patterns of specific Muslim-majority 
societies. If some women are trying to look less foreign 
through their Islamic dress choices, men are doing some-
thing quite different. Gendered dress preferences are not 
symmetric: men are less likely to be pressured to “dress 
Muslim” than are women, and the messages sent by men’s 
clothing have much more to do with identities, piety, and 
authority than with modesty.

Tarlo’s book gives the reader a clearly-written, beau-
tifully illustrated way to understand the lives of British 
Muslims; a true anthropological achievement.

John R. Bowen

Trenk, Marin: Weiße Indianer. Grenzgänger zwi-
schen den Kulturen in Nordamerika. Wismar: Persimplex 
Verlag, 2009. 323 pp. ISBN 978-3-940528-74-2. Preis: 
€ 24.80

“Weiße Indianer” von Professor Dr. Marin Trenk wen-
det sich an ein breites Publikum und handelt von den his-
torischen amerikanischen Grenzgängern zwischen den 
europäischen und den indianischen Kulturen. Das Buch 
enthält auch zahlreiche Beiträge von Teilnehmern eines 
von Trenk im Sommersemester 2006 an der Goethe-Uni-
versität Frankfurt am Main durchgeführten Seminars zu 
“Captivity Narratives”.

Trenks langjährige Vor-Ort-Recherchen zu der The-
matik ergaben, dass offenbar Tausende (!) von Europäern 
– und dies seit Beginn der Kolonialzeit – der Faszination 
indianischer Lebenswelten folgten, indem sie die europä-
ischen Siedlergemeinschaften verließen und sich in india
nische Gesellschaften integrierten. Diese Erkenntnis ist 
neu. Obwohl der individuelle Kulturwandel oft zunächst 
durch Zwang geschah, wobei Kindesraub eine gängige 
Ursache war, gab es immer wieder auch die Variante, dass 
Europäer freiwillig “die Seiten wechselten”. Aus den von 
Trenk und seinen Co-Autoren zusammengetragenen Bei-
spielen lässt sich ableiten, dass vor allem Franzosen eine 
besondere Neigung verspürten, sich indianischen Le-
bensweisen anzupassen. Allerdings bedeutete dies nicht 
immer die vollständige Annahme einer indianischen 
Identität, sondern sollte meist nur eine geschmeidigere 
Bewegung zwischen europäischen und indianischen Le-
bensräumen ermöglichen (“Transkulturalisation”, S. 20).

Plastisch wird diese Geschichte von europäischen 
Grenzgängern anhand einer Fülle konkreter biografischer 
Beispiele von Étienne Brûlé (1592 – ​1633) bei den Huro-
nen zu Saint-Castin, dem “wilden Baron” (1652 – ​1707) 
bei den Abenaki oder vom Sachsen Christian Gottlieb 
Priber (1697 – ​1745) bei den Cherokee zu Mary Jemison 
(1743 – ​1833) bei den Seneca. Ebenso werden die auffäl-
lig selteneren Fälle indianischer Europäisierungen aufge-

führt: Hier sticht Pocahontas, die “Prinzessin aus Virgi- 
nia” (ca. 1595 – ​1617) besonders hervor, die ihrem Mann  
John Rolfe im letzten Jahr ihres Lebens als “Lady Rebec-
ca” nach London folgte und dort in der neuesten Damen-
mode bereits damals ziemliches Aufsehen erregte.

Das Buch ist also eine Fundgrube für jeden, der sich 
zum nordeuropäisch-indianischen culture-crossing einen 
Überblick verschaffen möchte. Sehr hilfreich ist hier auch 
der chronologisch geordnete Appendix, der die Schriften 
der “weißen Indianer” aufführt (285 – ​292). Das Werk ist 
reich bebildert, was einen großen Gewinn darstellt, denn 
die Zeichnungen und Fotos verraten viel über Fremdper-
spektiven und Selbstinszenierungen. (Hierzu wären z. T. 
noch einige weitere Hintergrundinformationen wün-
schenswert gewesen.) 

Als besonders ergiebig beim Thema “Weiße India-
ner” erweist sich der Genderaspekt. Weiße Frauen hatten 
häufig andere Beweggründe, unter Indianern zu leben als 
weiße Männer, bei denen nicht zuletzt auch erotische Mo-
tive eine maßgebliche Rolle gespielt haben mögen, wie 
Trenk betont. Frauen scheinen vielfach Opfer von Men-
schenraub, werden dann aber durch die Gründung einer 
Familie und wegen einer geringeren Neigung zu abenteu-
erlichen Fluchtversuchen im Durchschnitt fester integriert 
als Männer. Letztere wurden, wenn sie ebenfalls als Ge-
fangene in indianische Gesellschaften gelangten, mit bru-
talen Aufnahmeriten (rituelle Tötungen des “weißen Blu-
tes”) willfährig gemacht, ihre alte Identität aufzugeben. 
Besonders spannend ist hier, dass diese indianischen Ini-
tiationen offenbar in allen bekannten Fällen ähnlich ver-
liefen. Das ist zumindest nicht selbstverständlich, denn: 
Was war denn (für wen) ein “Indianer”? Wenn “Indianer” 
eine normative, und damit künstliche und unzutreffende, 
kollektive Identität aus europäischer Perspektive darstell-
te und sich Indianer also damals nicht als solche definier-
ten, musste going Indian im Prinzip auch immer etwas 
anderes bedeuten als sich einer ganz konkreten indige-
nen Kultur anzuschließen. Logischerweise spielten hier 
europäische Topoi vom “Indianischen” eine Rolle. Die 
vorliegende Studie böte eine hervorragende Grundlage, 
diese Topoi näher zu analysieren. Ein entsprechendes Fa-
zit Trenks vermisst man jedoch leider. Gerade weil ver-
gleichbare Neigungen von Europäern, zu den “Wilden” 
überzulaufen, auch hinsichtlich der Südsee angesprochen 
werden (263), drängt sich die Frage geradezu auf, was bei 
allen Unterschieden die spezifisch “indianische” Faszi-
nation ausmachte. Offenbar waren in diesem Sinne auch 
nicht alle Indianervölker gleich attraktiv für kulturelle 
Grenzgänger. Von Europäern, die sich danach sehnten, ein 
“Azteke” zu sein (Menschenopfer!), ist zumindest nichts 
bekannt. Dass die Spanier Franzosen, die sich auf den 
Antillen unter Indianer mischten, “encaribados” nannten 
(28), ist vor diesem Hintergrund auch sicherlich beson-
ders verleumderisch gemeint, wurden die Cariben – im 
Gegensatz zu den ebenfalls dort lebenden Tainos – doch 
mit Kannibalismus assoziiert. Für kulturelle Überläufer 
kamen wohl vielmehr solche “Indianer” in Betracht, die 
dem Topos vom freien, “edlen Wilden” entsprachen.

“Indianer” also waren vor allem bei den freiwilligen 
Fällen von Kulturwandel wie z. B. im faszinierenden Fall 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719


720

Anthropos  106.2011

Rezensionen

des Ethnologen Frank Hamilton Cushing (1857 – ​1900), 
der sich noch vor seinem Leben bei den Zuni von New 
Mexico “indianisch” kleidete (205), immer auch eine Pro-
jektionsfläche, gewissermaßen ein Medium für europäi-
sche Selbstbespiegelungen. Dies müsste man bei der In-
terpretation ihrer schriftlichen Hinterlassenschaften (die, 
da sie für europäische Leser bestimmt waren, ja immer 
auch den Aspekt der Rechtfertigung enthalten) z. T. viel-
leicht noch stärker berücksichtigen als es Trenk und seine 
Co-Autoren tun. Nicht nur ging es um die verschiedenen 
indianischen Völker um ihrer selbst willen, sondern im-
mer auch um ein Gegenmodell zu den national-europä-
ischen und ihren geistesgeschichtlichen Hintergründen, 
die sich im Laufe der Zeit zudem durchaus wandelten. 

Natürlich darf man nicht außer Acht lassen, dass das 
vorliegende Buch sich, wie eingangs erwähnt, an ein brei-
tes Publikum wendet, und dass die oben genannten As-
pekte daher vielleicht schon den selbstgesteckten Rahmen 
sprengen würden. Insofern zeigen sie jedoch zumindest, 
wie anregend diese im deutschen Bereich bislang größ-
te Sammlung von europäisch-indianischen Grenzgänger-
biografien ist. Zweifellos wird hier auf sehr verdienstvolle 
Weise ein lange bestehendes Desiderat gefüllt.

Trenk konzentriert sich, obwohl er auch die bekann-
testen der lateinamerikanischen kulturellen Grenzgänger 
nennt, auf den angelsächsischen und französischen Be-
reich des Kontinents. Das ist aufgrund der Fülle an bio-
grafischen Daten eine sinnvolle Beschränkung, die hier 
gar nicht moniert werden soll. Um jedoch das Gesamtbild 
abzurunden, sei noch die passende Ergänzung für das spa-
nische Einflussgebiet genannt, die in Trenks Bibliogra-
fie nicht aufscheint: Ricardo Herren, Indios carapálidas. 
Los españoles que durante la conquista y colonización de 
América vivieron entre los indígenas adoptando sus usos 
y costumbres. Barcelona 1992.  Felix Hinz 

Türk, Andreas: Christentum in Ostsumba. Die Aneig-
nung einer Weltreligion in Indonesien aus praxistheore
tischer Sicht. Stuttgart: Kohlhammer, 2010. 571 pp. ISBN 
978-3-17-021548-1. (Religionsethnologische Studien des 
Frobenius-Institutes Frankfurt am Main, 6) Preis: € 79.00

What does it mean in the 21st century to live in eastern 
Sumba (Sumba Timur), a district on the island of Sumba 
in the eastern part of the Indonesian archipelago, and, at 
the same time, to be Christian? This is one of the lead-
ing questions that Andreas Türk addresses in his ethnog-
raphy. The 571 pages long and heavy book is an impres-
sive and welcome contribution to the relatively new but 
fast-growing subfield of the Anthropology of Christianity. 
There are twelve Christian denominations registered on 
Sumba. The Christianity under study in this ethnography 
is the biggest Church on the island, namely the “Gereja 
Kristen Sumba” (GKS), which is a version of Dutch Cal-
vinist Protestantism that dates back to the first missionar-
ies in 1881. Within the GKS in the administrative district 
of Sumba Timur, the author has defined the congregation 
of Payeti as his main ethnographic unit (7,601 adherents). 

The study explores, in the second instance, the modus 
by which Christianity has become an integral part of peo-

ple’s lives in eastern Sumba (15). The answer can be given 
in short: Christianity is being adopted and constantly (re-)
produced through practice in Bourdieu’s sense, or in other 
words, through the “performance” of a repertoire of prac-
tices. The concepts of practice and performance provide 
the central theoretical and analytical frame within which 
Christianity in eastern Sumba is being studied. Inspired 
by Riesebrodt’s theory of religion (Cultus und Heilsver
sprechen. München 2007), which follows the tradition of 
Max Weber’s “Sociology of Religion,” Türk suggests that 
religion is itself best perceived as practice (Religion als 
Praxis). 

Thirdly, and probably most interestingly, the study 
examines the connection between what the author often 
calls local or “traditional” practices and the newer ones 
of Christian religion. It is argued that eastern Sumbanese 
ways of life (huri) and Christian practices exist in parallel, 
for what the author introduces the term “regulated coexis-
tence” (regulierte Koexistenz) (133). Türk, moreover, ar-
gues that people in eastern Sumba experience Christianity 
not simply as a rupture with the past and thus as change. 
The success of Christianity lies rather in its capacity to 
link up with “traditional” notions of religion, thus provid-
ing continuity as well (164 – ​178). With regard to this, the 
author states: “Indem es für die Ostsumbanesen die Mög-
lichkeit gibt, das Christentum als eine religiöse Praxis zu 
rezipieren, ist das Maß an notwendiger Übereinstimmung 
gegeben, welches die gewiss nicht unbeträchtlichen Un-
terschiede erträglich macht. Was die kulturelle Wertset-
zung betrifft, wird die ostsumbanesische Tradition durch 
das Christentum nicht außer Kraft gesetzt, sondern vom 
Grundsatz her sogar bestätigt” (178) 

The empirical material that is presented in the seven 
chapters of the book addresses the outlined questions and 
serves to underpin this theoretical claim. 

Chapter 1 begins by elaborating the theoretical con-
cepts of the study (“practice,” performance,” and “reli-
gion as practice”). In the subsequent sections, the author 
sketches the history of Christianity on the island, offers an 
overview of the key principles that govern the indigenous 
ways of life (such as ancestors, house, clan, and so forth), 
and finally, reflects on his fieldwork and methodology. 

The central practice for being a Christian in eastern 
Sumba, and as I would stress throughout the world, is the 
participation in weekly church service. In chapter 2, the 
author, therefore, devotes his attention to church service 
and liturgy, by giving a “thick description” of it. The lit-
urgy of church service is identified as “prototypical struc-
ture” that can be found in any other Christian activity, 
too (162). That is to say, all “complementary Christian 
practices” involve elements of this “paradigmatic prac-
tice” that thus integrates into the everyday lives of eastern 
Sumbanese (164). Türk proposes that this is the central 
principle by which the spread of Christianity has taken 
its course (164). 

Such complementary Christian practices are brought 
into focus in chapter 3. They are investigated in the form 
of house groups (Hauskreis) that serve as powerful instru-
ments for the incorporation of Christian values. In these 
rather intimate settings, the people are encouraged to en-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719

