Rezensionen

Although Tarlo’s subject is women, she notes that
increasingly Muslim men, too, dress in visibly Islamic
ways, wearing beards and long tunics. The point could
be used to make a different point from Tarlo’s: that while
Fatima and others are dressing so as to be both more Is-
lamic and more British, men’s choices echo distant cul-
tural preferences: either South Asian style long beards or
Arabic style short ones, together with the tunics and robes
that refer to dress patterns of specific Muslim-majority
societies. If some women are trying to look less foreign
through their Islamic dress choices, men are doing some-
thing quite different. Gendered dress preferences are not
symmetric: men are less likely to be pressured to “dress
Muslim” than are women, and the messages sent by men’s
clothing have much more to do with identities, piety, and
authority than with modesty.

Tarlo’s book gives the reader a clearly-written, beau-
tifully illustrated way to understand the lives of British
Muslims; a true anthropological achievement.

John R. Bowen

Trenk, Marin: Weille Indianer. Grenzginger zwi-
schen den Kulturen in Nordamerika. Wismar: Persimplex
Verlag, 2009. 323 pp. ISBN 978-3-940528-74-2. Preis:
€24.80

“WeilBe Indianer” von Professor Dr. Marin Trenk wen-
det sich an ein breites Publikum und handelt von den his-
torischen amerikanischen Grenzgingern zwischen den
europdischen und den indianischen Kulturen. Das Buch
enthilt auch zahlreiche Beitrdge von Teilnehmern eines
von Trenk im Sommersemester 2006 an der Goethe-Uni-
versitidt Frankfurt am Main durchgefiihrten Seminars zu
“Captivity Narratives”.

Trenks langjdhrige Vor-Ort-Recherchen zu der The-
matik ergaben, dass offenbar Tausende (!) von Europédern
— und dies seit Beginn der Kolonialzeit — der Faszination
indianischer Lebenswelten folgten, indem sie die europi-
ischen Siedlergemeinschaften verlieBen und sich in india-
nische Gesellschaften integrierten. Diese Erkenntnis ist
neu. Obwohl der individuelle Kulturwandel oft zundchst
durch Zwang geschah, wobei Kindesraub eine gingige
Ursache war, gab es immer wieder auch die Variante, dass
Européer freiwillig “die Seiten wechselten”. Aus den von
Trenk und seinen Co-Autoren zusammengetragenen Bei-
spielen lésst sich ableiten, dass vor allem Franzosen eine
besondere Neigung verspiirten, sich indianischen Le-
bensweisen anzupassen. Allerdings bedeutete dies nicht
immer die vollstindige Annahme einer indianischen
Identitdt, sondern sollte meist nur eine geschmeidigere
Bewegung zwischen europdischen und indianischen Le-
bensrdumen ermoglichen (“Transkulturalisation”, S. 20).

Plastisch wird diese Geschichte von europédischen
Grenzgingern anhand einer Fiille konkreter biografischer
Beispiele von Etienne Brilé (1592-1633) bei den Huro-
nen zu Saint-Castin, dem “wilden Baron” (1652—-1707)
bei den Abenaki oder vom Sachsen Christian Gottlieb
Priber (1697—1745) bei den Cherokee zu Mary Jemison
(1743-1833) bei den Seneca. Ebenso werden die auffil-
lig selteneren Fille indianischer Europiisierungen aufge-

Anthropos 106.2011

1P 21878218711,
Erlaubnls Ist Inhalts Im

12.01.2026, 05:39:27.
1 o¢

719

fiihrt: Hier sticht Pocahontas, die “Prinzessin aus Virgi-
nia” (ca. 1595-1617) besonders hervor, die ihrem Mann
John Rolfe im letzten Jahr ihres Lebens als “Lady Rebec-
ca” nach London folgte und dort in der neuesten Damen-
mode bereits damals ziemliches Aufsehen erregte.

Das Buch ist also eine Fundgrube fiir jeden, der sich
zum nordeuropdisch-indianischen culture-crossing einen
Uberblick verschaffen mochte. Sehr hilfreich ist hier auch
der chronologisch geordnete Appendix, der die Schriften
der “weilen Indianer” auffiihrt (285-292). Das Werk ist
reich bebildert, was einen groen Gewinn darstellt, denn
die Zeichnungen und Fotos verraten viel iiber Fremdper-
spektiven und Selbstinszenierungen. (Hierzu wiren z. T.
noch einige weitere Hintergrundinformationen wiin-
schenswert gewesen.)

Als besonders ergiebig beim Thema “Weile India-
ner” erweist sich der Genderaspekt. Weille Frauen hatten
hiufig andere Beweggriinde, unter Indianern zu leben als
weille Minner, bei denen nicht zuletzt auch erotische Mo-
tive eine maBgebliche Rolle gespielt haben mogen, wie
Trenk betont. Frauen scheinen vielfach Opfer von Men-
schenraub, werden dann aber durch die Griindung einer
Familie und wegen einer geringeren Neigung zu abenteu-
erlichen Fluchtversuchen im Durchschnitt fester integriert
als Minner. Letztere wurden, wenn sie ebenfalls als Ge-
fangene in indianische Gesellschaften gelangten, mit bru-
talen Aufnahmeriten (rituelle Totungen des “weifen Blu-
tes”) willfdhrig gemacht, ihre alte Identitit aufzugeben.
Besonders spannend ist hier, dass diese indianischen Ini-
tiationen offenbar in allen bekannten Fillen dhnlich ver-
liefen. Das ist zumindest nicht selbstverstiandlich, denn:
Was war denn (fiir wen) ein “Indianer”? Wenn “Indianer”
eine normative, und damit kiinstliche und unzutreffende,
kollektive Identitit aus europdischer Perspektive darstell-
te und sich Indianer also damals nicht als solche definier-
ten, musste going Indian im Prinzip auch immer etwas
anderes bedeuten als sich einer ganz konkreten indige-
nen Kultur anzuschliefen. Logischerweise spielten hier
europdische Topoi vom “Indianischen” eine Rolle. Die
vorliegende Studie bote eine hervorragende Grundlage,
diese Topoi niher zu analysieren. Ein entsprechendes Fa-
zit Trenks vermisst man jedoch leider. Gerade weil ver-
gleichbare Neigungen von Europédern, zu den “Wilden”
iberzulaufen, auch hinsichtlich der Siidsee angesprochen
werden (263), dringt sich die Frage geradezu auf, was bei
allen Unterschieden die spezifisch “indianische” Faszi-
nation ausmachte. Offenbar waren in diesem Sinne auch
nicht alle Indianervolker gleich attraktiv fiir kulturelle
Grenzginger. Von Européern, die sich danach sehnten, ein
“Azteke” zu sein (Menschenopfer!), ist zumindest nichts
bekannt. Dass die Spanier Franzosen, die sich auf den
Antillen unter Indianer mischten, “encaribados” nannten
(28), ist vor diesem Hintergrund auch sicherlich beson-
ders verleumderisch gemeint, wurden die Cariben — im
Gegensatz zu den ebenfalls dort lebenden Tainos — doch
mit Kannibalismus assoziiert. Fiir kulturelle Uberldufer
kamen wohl vielmehr solche “Indianer” in Betracht, die
dem Topos vom freien, “edlen Wilden” entsprachen.

“Indianer” also waren vor allem bei den freiwilligen
Fillen von Kulturwandel wie z. B. im faszinierenden Fall

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719

720

des Ethnologen Frank Hamilton Cushing (1857-1900),
der sich noch vor seinem Leben bei den Zuni von New
Mexico “indianisch” kleidete (205), immer auch eine Pro-
jektionsflache, gewissermalien ein Medium fiir europdi-
sche Selbstbespiegelungen. Dies miisste man bei der In-
terpretation ihrer schriftlichen Hinterlassenschaften (die,
da sie fiir europdische Leser bestimmt waren, ja immer
auch den Aspekt der Rechtfertigung enthalten) z. T. viel-
leicht noch stérker beriicksichtigen als es Trenk und seine
Co-Autoren tun. Nicht nur ging es um die verschiedenen
indianischen Volker um ihrer selbst willen, sondern im-
mer auch um ein Gegenmodell zu den national-europi-
ischen und ihren geistesgeschichtlichen Hintergriinden,
die sich im Laufe der Zeit zudem durchaus wandelten.

Natiirlich darf man nicht aufler Acht lassen, dass das
vorliegende Buch sich, wie eingangs erwéhnt, an ein brei-
tes Publikum wendet, und dass die oben genannten As-
pekte daher vielleicht schon den selbstgesteckten Rahmen
sprengen wiirden. Insofern zeigen sie jedoch zumindest,
wie anregend diese im deutschen Bereich bislang grof3-
te Sammlung von europiisch-indianischen Grenzginger-
biografien ist. Zweifellos wird hier auf sehr verdienstvolle
Weise ein lange bestehendes Desiderat gefiillt.

Trenk konzentriert sich, obwohl er auch die bekann-
testen der lateinamerikanischen kulturellen Grenzginger
nennt, auf den angelséchsischen und franzosischen Be-
reich des Kontinents. Das ist aufgrund der Fiille an bio-
grafischen Daten eine sinnvolle Beschrinkung, die hier
gar nicht moniert werden soll. Um jedoch das Gesamtbild
abzurunden, sei noch die passende Ergénzung fiir das spa-
nische Einflussgebiet genannt, die in Trenks Bibliogra-
fie nicht aufscheint: Ricardo Herren, Indios carapdlidas.
Los espaiioles que durante la conquista y colonizacién de
América vivieron entre los indigenas adoptando sus usos
y costumbres. Barcelona 1992. Felix Hinz

Tiirk, Andreas: Christentum in Ostsumba. Die Aneig-
nung einer Weltreligion in Indonesien aus praxistheore-
tischer Sicht. Stuttgart: Kohlhammer, 2010. 571 pp. ISBN
978-3-17-021548-1. (Religionsethnologische Studien des
Frobenius-Institutes Frankfurt am Main, 6) Preis: € 79.00

What does it mean in the 21st century to live in eastern
Sumba (Sumba Timur), a district on the island of Sumba
in the eastern part of the Indonesian archipelago, and, at
the same time, to be Christian? This is one of the lead-
ing questions that Andreas Tiirk addresses in his ethnog-
raphy. The 571 pages long and heavy book is an impres-
sive and welcome contribution to the relatively new but
fast-growing subfield of the Anthropology of Christianity.
There are twelve Christian denominations registered on
Sumba. The Christianity under study in this ethnography
is the biggest Church on the island, namely the “Gereja
Kristen Sumba” (GKS), which is a version of Dutch Cal-
vinist Protestantism that dates back to the first missionar-
ies in 1881. Within the GKS in the administrative district
of Sumba Timur, the author has defined the congregation
of Payeti as his main ethnographic unit (7,601 adherents).

The study explores, in the second instance, the modus
by which Christianity has become an integral part of peo-

Rezensionen

ple’s lives in eastern Sumba (15). The answer can be given
in short: Christianity is being adopted and constantly (re-)
produced through practice in Bourdieu’s sense, or in other
words, through the “performance” of a repertoire of prac-
tices. The concepts of practice and performance provide
the central theoretical and analytical frame within which
Christianity in eastern Sumba is being studied. Inspired
by Riesebrodt’s theory of religion (Cultus und Heilsver-
sprechen. Miinchen 2007), which follows the tradition of
Max Weber’s “Sociology of Religion,” Tiirk suggests that
religion is itself best perceived as practice (Religion als
Praxis).

Thirdly, and probably most interestingly, the study
examines the connection between what the author often
calls local or “traditional” practices and the newer ones
of Christian religion. It is argued that eastern Sumbanese
ways of life (huri) and Christian practices exist in parallel,
for what the author introduces the term “regulated coexis-
tence” (regulierte Koexistenz) (133). Tiirk, moreover, ar-
gues that people in eastern Sumba experience Christianity
not simply as a rupture with the past and thus as change.
The success of Christianity lies rather in its capacity to
link up with “traditional” notions of religion, thus provid-
ing continuity as well (164—178). With regard to this, the
author states: “Indem es fiir die Ostsumbanesen die Mog-
lichkeit gibt, das Christentum als eine religiose Praxis zu
rezipieren, ist das MaB an notwendiger Ubereinstimmung
gegeben, welches die gewiss nicht unbetrichtlichen Un-
terschiede ertrdglich macht. Was die kulturelle Wertset-
zung betrifft, wird die ostsumbanesische Tradition durch
das Christentum nicht aufler Kraft gesetzt, sondern vom
Grundsatz her sogar bestitigt” (178)

The empirical material that is presented in the seven
chapters of the book addresses the outlined questions and
serves to underpin this theoretical claim.

Chapter 1 begins by elaborating the theoretical con-
cepts of the study (“practice,” performance,” and “reli-
gion as practice”). In the subsequent sections, the author
sketches the history of Christianity on the island, offers an
overview of the key principles that govern the indigenous
ways of life (such as ancestors, house, clan, and so forth),
and finally, reflects on his fieldwork and methodology.

The central practice for being a Christian in eastern
Sumba, and as I would stress throughout the world, is the
participation in weekly church service. In chapter 2, the
author, therefore, devotes his attention to church service
and liturgy, by giving a “thick description” of it. The lit-
urgy of church service is identified as “prototypical struc-
ture” that can be found in any other Christian activity,
too (162). That is to say, all “complementary Christian
practices” involve elements of this “paradigmatic prac-
tice” that thus integrates into the everyday lives of eastern
Sumbanese (164). Tiirk proposes that this is the central
principle by which the spread of Christianity has taken
its course (164).

Such complementary Christian practices are brought
into focus in chapter 3. They are investigated in the form
of house groups (Hauskreis) that serve as powerful instru-
ments for the incorporation of Christian values. In these
rather intimate settings, the people are encouraged to en-

Anthropos 106.2011

1P 21878218711,

12.01.2026, 05:39:27.
1 o¢

Erlaubnls Ist

Inhalts.

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-719

