
PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

Godot. Sie beschreibt aber auch den Gesamtkontext, in dem Beckett

seine Dramen sieht.

Martin Brunkhorst

Der Körper im Dreck

Se tailler un royaume, au milieu de la merde universelle, puis chier dessus,
ça c’était bien de moi. – Sich ein Königreich schaffen inmitten der allge-

1meinen Scheiße und dann darauf scheißen, das passte so recht zu mir.

Samuel Beckett hat der Vorstellung, dass ein menschlicher Körper im

Dreck sitzt oder liegt, einen satirischen und einen tieferen philosophi-
2schen Sinn gegeben. Er konnte für seine Gestaltung nicht allein an

eine besondere literarische Tradition, sondern auch an die umgangs-

sprachliche französische Redewendung »être dans la merde« – »im

Dreck stecken«, anknüpfen, die bedeutet: »in Not und Bedrängnis sein,

wie das Fuhrwerk, das im Kot versunken ist und sich ohne fremde Hil-
3fe nicht befreien kann« . Der Fuhrmann selbst – er wäre denn ein

Weiser – wird eine solche Situation als ärgerlich empfinden; ein Pas-

sant kann sie ironisch kommentieren. Ein Dichter versetzte sich kraft

seiner allmächtigen Phantasie in die Rolle eines Gottes, versenkte eine

bestimmte Gruppe seiner Mitmenschen in den Dreck, gab diesem den
4ebenso ehrwürdigen wie furchterregenden Namen Styx , und be-

               
           1.  Samuel Beckett: »La Fin«; in: Nouvelles et textes pour rien, Paris: Minuit
1958, S. 71-112, hier S. 109. – Dt.: »Das Ende«, in: Ders.: Werke, Bd. 4: Erzählungen,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1976, S. 93-119, hier S. 117.
           2.  Zur Theorie der Kreativität vgl. Arthur Koestler: The Act of Creation, Lon-
don, New York u.a.: Arkana 1989; ders.: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, aus dem
Englischen von Jürgen Abel, Frankfurt/Main: Fischer 1989, S. 129-192.
           3.  Lutz Röhrich: Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1994, Bd. 1, S. 333.
           4.  »Anchisa generate, deum certissima proles,/ Cocyti stagna alta vides Sty-
giamque paludem,/ di cuius iurare timent et fallere numen.« – »Sohn des Anchises, ech-
tester Sproß der Götter, du siehst des/ Klagestromes schleichende Flut und den stygi-
schen Pfuhl, bei/ dessen Gottheit falsch zu schwören Götter sich fürchten.« So beginnt
die Sibylle von Cumae, eine »hochbejahrte Prophetin«, ihre Beschreibung des Flusses in
der Unterwelt. Vergil: Aeneis. Lateinisch/Deutsch, in Zusammenarbeit mit Maria Götte
hg. u. übers. v. Johannes Götte. Mit einem Nachwort von Bernhard Kytzler, München,
Zürich: Artemis 1983, VI, v. 322ff.
 

195

2003-09-12 12-45-04 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

gründete die Bestrafung damit, dass sie einen schlechten Charakter be-

sessen, sich nämlich während ihres Lebens jähzornig oder träge ver-

halten hätten:

E io, che di mirare stava inteso,
vidi genti fangose in quel pantano,
ignude tutte, con sembiante offeso.
Queste si percotean non pur con mano,
ma con la testa e col petto e coi piedi,
troncandosi co’ denti a brano a brano.
Lo buon maestro [d.i. Vergil] disse: »Figlio, or vedi
l’anime di color cui vinse l’ira;
e anche vo’ che tu per certo credi
che sotto l’acqua è gente che sospira,
e fanno pullular quest’ acqua al summo,
come l’occhio ti dice, u’ che s’aggira.
Fitti nel limo, dicon: ›Tristi fummo
Ne l’aere dolce che dal sol s’allegra,
Portando dentro accidioso fummo:
Or ci attristiam ne la belletta negra‹.
Quest’inno si gorgoglian ne la strozza,
ché dir nol posson con parola integra«.
– Und ich, der darauf bedacht war zu schauen,
sah schlammige Gestalten in dem Morast,
alle nackend, mit verzerrtem Gesicht.
Sie schlugen sich nicht nur mit den Händen,
sondern mit dem Kopf, der Brust und den Füßen,
zerrissen sich mit den Zähnen Fetzen um Fetzen.
Der edle Meister [d.i. Vergil] sagte: »Mein Sohn, jetzt siehst du
die Seelen derer, die der Zorn überwältigte,
und du sollst auch für gewiß halten,
dass unter dem Wasser noch Menschen sind, die stöhnen;
sie bringen das Wasser an der Oberfläche zum Brodeln,
wie dein Auge dir sagt, wohin es sich auch dreht.
Eingebettet im Lehm sprechen sie: ›Traurig waren
wir in der holden Luft, die sich an der Sonne freut,
denn innen trugen wir trägen Qualm;
jetzt trauern wir in dem schwarzen Kot.‹
Diese Hymne gurgeln sie in der Kehle,

5denn sagen können sie es nicht mit heilem Wort.«

               
           5.  Dante Alighieri: Commedia, Mailand: Mondadori 1991, Bd. 1: Inferno, VII,
v. 109-126. – Dt.: Die göttliche Komödie. Übers. von Walter Naumann, kommentiert von
Ferdinand Barth, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2003; Die Hölle, VII.
 

196

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

6Wenn der Dichter einen Erzähler sprechen, urteilen oder bestrafen

lässt, als wäre dieser der allwissende und allmächtige Weltenschöpfer,
7so stoßen zwei miteinander »unvereinbare Verhaltenskodizes« zu-

sammen; dieses Paradox hat Dante Alighieri sowohl auf ernsthaft mo-

ralisierende als auch auf komische, in diesem Fall verächtliche Weise

untersucht: Die menschlichen Gestalten werden mit unmenschlich ver-

zerrten Zügen, nackt und verschmutzt vorgeführt, sie verhalten sich

wie Tiere, ihre Ausdrucksweise ist weder fromm noch schön.

           Seit dem Zeitalter der Aufklärung ist es für die Dichter schwieri-

ger geworden, ihre allmächtige Phantasie und damit die uneinge-

schränkt autoritäre Verfügung über ihre Erzählfiguren mit einer über-

menschlichen, prästabilierten sittlichen Ordnung zu legitimieren. Denn

Pierre Bayle und Voltaire haben den Schöpfergott als einen bösen Ty-
8rannen erscheinen lassen; Spinoza hat erkannt, »dass es im Naturzu-

stande nichts gibt, was nach allgemeiner Übereinstimmung gut oder
9schlecht ist«. Nach Voltaire sind Gut und Böse nicht gemäß individu-

ellen Gesinnungen, sondern gemäß ihrem Nutzen oder Schaden für die

Gesellschaft zu beurteilen: »La vertu entre les hommes est un commer-

ce de bienfaits« – »Die Tugend unter den Menschen ist ein Austausch

von Wohltaten«; allerdings sei anzunehmen, dass ein übel veranlagter

Mensch, »un très vilain homme«, auch Schlimmes anstellt, »car dans la
10société les défauts augmentent, et les bonnes qualités diminuent« –

»denn in der Gesellschaft vermehren sich die Fehler und die guten Ei-

genschaften nehmen ab.«

           Diese Desillusionierung der Menschen und die Entzauberung

der Welt einerseits und der Fortschritt von Vernunft und Wissenschaft

andererseits sind unwiderruflich und haben unser Wissen beträchtlich
11erweitert, sie haben aber auch – so folgerte Giacomo Leopardi – das

               

             6.  Zur Theorie des literarischen Schreibens vgl. Klaus Weimar: Enzyklopädie
der Literaturwissenschaft, München: Francke 1980.
             7.  A. Koestler: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, S. 154, 155.
             8.  Vgl. Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique, Rotterdam 1720, Art.
»Pauliciens«, »Manichéens«, »Sociniens«. Voltaire: Epître à Uranie, Ira O. Wade (Hg.),
Publications of the Modern Language Association of America, XLVII, 1932.
             9.  Ethica, 37. Lehrsatz, Anm.; in: Spinoza: Opera/Werke. Lateinisch/Deutsch,
Konrad Blumenstock (Hg.), Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1967, Bd. 2,
S. 439.
           10.  Voltaire: Dictionnaire philosophique, Julien Benda/Raymond Naves (Hg.),
Paris: Garnier Frères 1954, Art. »Vertu«, S. 414.
           11.  Vgl. Peter Brockmeier: »Giacomo Leopardi: critique de la civilisation et
autonomie esthétique«, in: Jean Bessière/Stéphane Michaud (Hg.): La main hâtive des
révolutions. Esthétique et désenchantement en Europe de Leopardi à Heiner Müller, Paris:
Presses de La Sorbonne Nouvelle 2001, S. 15-33.
 

197

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Prinzip des Lebens selbst zerstört; zu leben bedeutet für den Menschen

wie für alle Lebewesen glücklich zu sein, nämlich das eigene Leben zu
12lieben und zu erhalten. Der Mensch empfindet diesen Drang nach

13dem Glück – Eros oder Libido – als ein räumlich und zeitlich unbe-

grenztes Gefühl, das nicht befriedigt werden kann: Kein Genuss (»pia-

cere«) währt ewig oder ist grenzenlos, »ma la natura delle cose porta
14che tutto esista limitatamente e tutto abbia confini, e sia circoscritto«

– »sondern die Natur der Dinge bringt es mit sich, dass alles einge-

schränkt existiert, alles Begrenzungen hat und abgemessen ist.« Die

Erfüllung des Glücks bleibt also eine Illusion; der Mensch kann sie al-
15lein mit Hilfe der Phantasie, der »facoltà immaginativa« , suchen. In

dem berühmten Gedicht A se stesso (1835) vertrat Leopardi das »Ge-

fühl der Nichtigkeit aller Dinge« gegen die Illusionsgläubigkeit der

zeitgenössischen romantischen Dichter und »unser Verlangen nach ei-

ner Unendlichkeit, die wir nicht begreifen«, gegen die ebenso intole-

rante wie unbedachte Zerstörung der Illusionen oder der Phantasie

durch die Philosophen der Aufklärung, die wegen mangelnder Lebens-

erfahrung der reinen Wahrheit, nämlich »der Unmöglichkeit, in dieser
16Welt glücklich zu sein« , nicht ins Auge blicken. Aus dem Gedicht

Leopardis hat Beckett zwei Verse in seinem Essay Proust (1931) zitiert,

und die Aussage des Halbverses »e fango è il mondo« – »und Dreck ist

die Welt« später allegorisch entfaltet.

Or poserai per sempre,
Stanco mio cor. Perì l’inganno estremo,
Ch’eterno io mi credei. Perì. Ben sento,
In noi di cari inganni,
Non che la speme, il desiderio è spento.
Posa per sempre. Assai
Palpitasti. Non val cosa nessuna
I moti tuoi, nè di sospiri è degna
La terra. Amaro e noia
La vita, altro mai nulla; e fango è il mondo.
T’acqueta omai. Dispera

               

           12.  Vgl. Giacomo Leopardi: Zibaldone di pensieri, Francesco Flora (Hg.), 2 Bde.,
Mailand: Mondadori 1973, 3813f.; Bd. 2, S. 674f.
           13.  Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 2496; Bd. 1, S. 1497: »l’amor della felicità
non è altro che il desiderio del piacere, e l’amor della felicità non è altro che l’amor prop-
rio«. Vgl. Jean Laplanche/Jean-Baptiste Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, aus
dem Französischen von Emma Moersch, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973.
           14.  G. Leopardi: Zibaldone, 165; Bd. 1, S. 182.
           15.  Ebd., 167, vgl. ff.; Bd. 1, 183/196.
           16.  Ebd., 140, 325/6, vgl. 216, 165; Bd. 1, S. 159, 292, 223, 181f.
 

198

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

L’ultima volta. Al gener nostro il fato
Non donò che il morire. Omai disprezza
Te, la natura, il brutto
Poter che, ascoso, a comun danno impera,
E l’infinita vanità del tutto.
– Nun wirst du für immer Ruhe finden,
mein müdes Herz. Der letzte Wahn zerging,
den ich ewig glaubte. Er zerging. Ich fühle wohl,
dass nicht nur die Hoffnung auf unsere süßen Täuschungen
[sondern sogar] das Begehren erloschen ist.
Ruhe für immer. Genug
hast du geschlagen. Kein Ding ist
deine Unruhe wert, noch ist die Erde
der Seufzer würdig. Bitterkeit und Überdruß
das Leben, nichts weiter; und Dreck ist die Welt.
Gib dich zufrieden. Verzweifle
ein letztes Mal. Unserem Geschlecht gab das Schicksal
nur das Sterben. Nun verachte
dich, die Natur, die gemeine
Gewalt, die verborgen zu aller Verderben herrscht,

17und die unendliche Flüchtigkeit des Ganzen.

Kraft der Vernunft hat das Ich alle Illusionen verloren und die Grenzen

seiner selbst, seines Lebens und seines unendlichen Begehrens er-

kannt; damit sind auch die Objekte seiner Begierde, das Leben und die

Welt wertlos, schmutzig geworden; das Ich, Ausdruck oder Bewusstsein

der Natur, erkennt, dass es dem Tod, als furchtbarem, allmächtigen

Geschick ausgeliefert ist. Ruhe und Vergessen des Ganzen (»Dispera/

L’ultima volta«) geben allein das Dichten oder Schreiben, wie es der
18erste Vers verspricht und der letzte besiegelt.

           Samuel Beckett hat den Versuch unternommen, die Erzählfigur

und später auch den Ich-Erzähler in Dreck aufzulösen, das heißt: in das

»Gefühl der Nichtigkeit aller Dinge« einzubeziehen. Der Titelheld des

Romans Murphy (1938) wird Pfleger im »Magdalen Mental Mercyseat«

und kommt in seinem Zimmer durch eine Gasexplosion ums Leben; er

hat verfügt, dass man seinen »Körper, meinen Geist und meine Seele«

verbrennt, »in einen Papiersack« steckt und in der Toilette des Abbey

               
           17.  Giacomo Leopardi: Canti e frammenti/Gesänge und Fragmente. Italienisch/
Deutsch, Helmut Endrulat/Gero Alfred Schwab (Hg.), Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1990,
S. 192, Deutsch von P.B.
           18.  Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 4074; Bd. 2, S. 903: »Qualunque poesia o
scrittura […] esprime […] un abbandono una noncuranza una negligenza una specie di
dimenticanza d’ogni cosa.«
 

199

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER KOMISCHE KÖRPER

Theatre in Dublin hinunterspült; Cooper, ein Alkoholiker, wird mit der

Entsorgung beauftragt, gerät in eine Kneipe, wo er »das Paket Asche«

»zornig nach einem Mann [wirft], der ihn schwer beleidigt hatte«; die

Staub gewordene Erzählfigur, eine Projektion des Erzähler-Ichs, wird

von einem gemeinen Geschick missbraucht und schließlich mit dem

übrigen Schmutz ausgefegt:

[The packet of ash] bounced, burst, off the wall on to the floor, where at once it became
the object of much dribbling, passing, trapping, shooting, punching, heading and even
some recognition from the gentleman’s code. By closing time the body, mind and soul of
Murphy were freely distributed over the floor of the saloon; and before another day-
spring greyened the earth had been swept away with the sand, the beer, the butts, the
glass, the matches, the spits, the vomit. – [Das Paket Asche] flog an die Wand, platzte
auf und prallte zurück auf den Fußboden, wo es dann der Gegenstand aller möglichen
Fußtritte wurde. Es wurde gedribbelt, gestoppt, geschossen, geboxt, geköpft, und es
wurde sogar als Rugby-Ball gehandhabt. Als die Polizeistunde schlug, waren Körper,
Geist und Seele Murphys weit über den Fußboden der Kneipe verstreut; und ehe ein neuer
Morgen über der Erde graute, wurden sie mit dem Sand, dem Bier, den Kippen, den

19Scherben, den Streichhölzern, der Spucke und dem Erbrochenen weggefegt.

In dem Roman Comment c’est (1961) liegt der Ich-Erzähler keuchend

»dans la boue« – »im Dreck«, und hört eine innere Stimme, die ihm sein
20Leben »vor Pim mit Pim nach Pim« erzählt. Die Beschreibung kör-

perlicher Bewegungen, die Benennung von »Gewissheiten« wie

»Dreck«, »Dunkel«, »Sack«, »Büchsen«, »Stille«, »Einsamkeit«, Hinwei-

se auf Appetit und Durst suggerieren eine ironisch provozierende, rea-

listische Motivierung der Situation; aber in der ersten Zeile verweist

die metatextuelle Reflexion: »ich zitiere« auf eine prinzipielle ästheti-

sche Motivierung des Beschriebenen und seine übertragenen Bedeu-

tungen. Über den »Dreck« ist zu lesen: »tiédeur de boue originelle noir
21impénétrable« – »Lauwärme des Erbdrecks undurchdringlich«. Das

Erzähler-Ich wird im Dasein situiert und indem es versucht, sein Leben

nachzuerzählen (»souvenirs je les dis comme je les entends les murmu-

               
           19.  Samuel Beckett: »Murphy«, in: Ders., The collected Works, New York: Grove
Press 1970, S. 275. – Dt.: Murphy, aus dem Englischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1995, S. 202; vgl. S. 198. Zur Anspielung auf den Atomismus eines De-
mokrit siehe Chris J. Ackerley: Demented Particulars: The Annotated ›Murphy‹, Tallahas-
see, Florida: Journal of Beckett Studies Books 1998, S. 211.
           20.  Zum Folgenden vgl. Peter Brockmeier: Samuel Beckett, Stuttgart, Weimar:
Metzler 2001, S. 123-137.
           21.  Samuel Beckett: Comment c’est, Paris: Editions de Minuit 1961, S. 14;
ders.: Wie es ist, aus dem Französischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1995, S. 11.
 

200

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PETER BROCKMEIER: DER KÖRPER IM DRECK

22res dans la boue« – »Erinnerungen, ich spreche sie wie ich sie höre,

das Gemurmel im Dreck«) exemplifiziert es seine Idee über den »Zu-

stand des Menschen«: »auch der erwachsene, wache Mensch [kann]

nicht rein als bewußtes Selbst leben«, und es bleibt zumeist verborgen,

»wie tief und wie weit die Physis des leibhaftigen Menschen in seine
23bewußte Existenz hineinreicht«.

24
           Dante, Leopardi und Beckett haben das »bisoziative Muster«

menschlicher Körper im Dreck literarisch so gestaltet, dass ihre Texte

sowohl aggressive, »selbstbehauptende Emotionen« – eine »Haha-

Reaktion« – als auch »selbsttranszendierende Emotionen« – eine »Ah-
25Reaktion« – auslösen können; sie erregen empörtes oder verächtli-

ches Lachen und sie versuchen, die Grenzen des Ich vergessen zu las-

sen.

Peter Brockmeier

               

           22.   S. Beckett: Comment c’est, S. 9.
           23.  Karl Löwith: »Zu Heideggers Seinsfrage: Die Natur des Menschen und die
Welt der Natur« (1969); in: Ders.: Sämtliche Schriften, Bd. 8, Klaus Stichweh (Hg.),
Stuttgart: Metzler 1984, S. 285f.
           24.   A. Koestler: Der Mensch – Irrläufer der Evolution, S. 154.
           25.   Ebd., S. 139, 165.
 

201

2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 145-201) T03_01 kap 3.p 31591342050

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2003-09-12 12-45-05 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S. 202    ) vakat 202.p 31591342082

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028 - am 14.02.2026, 08:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

