PETER BROCKMEIER: DER KORPER IM DRECK

Godot. Sie beschreibt aber auch den Gesamtkontext, in dem Beckett
seine Dramen sieht.

Martin Brunkhorst

Der Korper im Dreck

Se tailler un royaume, au milieu de la merde universelle, puis chier dessus,
ca c'était bien de moi. — Sich ein Kdnigreich schaffen inmitten der allge-
meinen ScheiRe und dann darauf scheiRen, das passte so recht zu mir."

Samuel Beckett hat der Vorstellung, dass ein menschlicher Korper im
Dreck sitzt oder liegt, einen satirischen und einen tieferen philosophi-
schen Sinn® gegeben. Er konnte fiir seine Gestaltung nicht allein an
eine besondere literarische Tradition, sondern auch an die umgangs-
sprachliche franzosische Redewendung »étre dans la merde« — »im
Dreck stecken«, ankniipfen, die bedeutet: »in Not und Bedrangnis sein,
wie das Fuhrwerk, das im Kot versunken ist und sich ohne fremde Hil-
fe nicht befreien kann«3. Der Fuhrmann selbst — er wire denn ein
Weiser — wird eine solche Situation als argerlich empfinden; ein Pas-
sant kann sie ironisch kommentieren. Ein Dichter versetzte sich kraft
seiner allmachtigen Phantasie in die Rolle eines Gottes, versenkte eine
bestimmte Gruppe seiner Mitmenschen in den Dreck, gab diesem den
ebenso ehrwiirdigen wie furchterregenden Namen Styx* und be-

1. Samuel Beckett: »La Fing; in: Nouvelles et textes pour rien, Paris: Minuit
1958, S. 71-112, hier S. 109. - Dt.: »Das Ende, in: Ders.: Werke, Bd. 4: Erzdhlungen,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1976, S. 93-119, hier S. 117.

2. Zur Theorie der Kreativitat vgl. Arthur Koestler: The Act of Creation, Lon-
don, New York u.a.: Arkana 1989; ders.: Der Mensch — Irrliufer der Evolution, aus dem
Englischen von Jiirgen Abel, Frankfurt/Main: Fischer 1989, S. 129-192.

3. Lutz Rohrich: Lexikon der sprichwortlichen Redensarten, Freiburg, Basel,
Wien: Herder 1994, Bd. 1, S. 333.

4. »Anchisa generate, deum certissima proles,/ Cocyti stagna alta vides Sty-
giamque paludem,/ di cuius iurare timent et fallere numen.« = »Sohn des Anchises, ech-
tester SproR der Gotter, du siehst des/ Klagestromes schleichende Flut und den stygi-
schen Pfuhl, bei/ dessen Gottheit falsch zu schwéren Gétter sich fiirchten.« So beginnt
die Sibylle von Cumae, eine »hochbejahrte Propheting, ihre Beschreibung des Flusses in
der Unterwelt. Vergil: Aeneis. Lateinisch/Deutsch, in Zusammenarbeit mit Maria Gétte
hg. u. lbers. v. Johannes Gotte. Mit einem Nachwort von Bernhard Kytzler, Miinchen,
Ziirich: Artemis 1983, VI, v. 322ff.

195

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

grindete die Bestrafung damit, dass sie einen schlechten Charakter be-
sessen, sich ndmlich wahrend ihres Lebens jahzornig oder trage ver-
halten hatten:

E io, che di mirare stava inteso,

vidi genti fangose in quel pantano,

ignude tutte, con sembiante offeso.

Queste si percotean non pur con mano,

ma con la testa e col petto e coi piedi,

troncandosi co’ denti a brano a brano.

Lo buon maestro [d.i. Vergil] disse: »Figlio, or vedi
"anime di color cui vinse l'ira;

e anche vo’ che tu per certo credi

che sotto l'acqua é gente che sospira,

e fanno pullular quest” acqua al summo,

come l'occhio ti dice, u’ che s’aggira.

Fitti nel limo, dicon: »Tristi fummo

Ne l'aere dolce che dal sol s'allegra,

Portando dentro accidioso fummo:

Or ci attristiam ne la belletta negra<.

Quest’inno si gorgoglian ne la strozza,

ché dir nol posson con parola integra«.

— Und ich, der darauf bedacht war zu schauen,

sah schlammige Gestalten in dem Morast,

alle nackend, mit verzerrtem Gesicht.

Sie schlugen sich nicht nur mit den Handen,
sondern mit dem Kopf, der Brust und den FiiRen,
zerrissen sich mit den Zéhnen Fetzen um Fetzen.
Der edle Meister [d.i. Vergil] sagte: »Mein Sohn, jetzt siehst du
die Seelen derer, die der Zorn iiberwaltigte,

und du sollst auch fiir gewil halten,

dass unter dem Wasser noch Menschen sind, die stéhnen;
sie bringen das Wasser an der Oberfliche zum Brodeln,
wie dein Auge dir sagt, wohin es sich auch dreht.
Eingebettet im Lehm sprechen sie: >Traurig waren
wir in der holden Luft, die sich an der Sonne freut,
denn innen trugen wir tragen Qualm;

jetzt trauern wir in dem schwarzen Kot.<

Diese Hymne gurgeln sie in der Kehle,

denn sagen kénnen sie es nicht mit heilem Wort.«®

5. Dante Alighieri: Commedia, Mailand: Mondadori 1991, Bd. 1: Inferno, VII,
v. 109-126. - Dt.: Die géttliche Komddie. Ubers. von Walter Naumann, kommentiert von
Ferdinand Barth, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2003; Die Hélle, VII.

196

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BROCKMEIER: DER KORPER IM DRECK

Wenn der Dichter einen Erzdhler® sprechen, urteilen oder bestrafen
lasst, als ware dieser der allwissende und allmdchtige Weltenschopfer,
so stoBen zwei miteinander »unvereinbare Verhaltenskodizes«” zu-
sammen; dieses Paradox hat Dante Alighieri sowohl auf ernsthaft mo-
ralisierende als auch auf komische, in diesem Fall verdchtliche Weise
untersucht: Die menschlichen Gestalten werden mit unmenschlich ver-
zerrten Ziigen, nackt und verschmutzt vorgefiihrt, sie verhalten sich
wie Tiere, ihre Ausdrucksweise ist weder fromm noch schon.

Seit dem Zeitalter der Aufkldrung ist es fiir die Dichter schwieri-
ger geworden, ihre allmachtige Phantasie und damit die uneinge-
schrankt autoritdre Verfliigung liber ihre Erzahlfiguren mit einer iiber-
menschlichen, prastabilierten sittlichen Ordnung zu legitimieren. Denn
Pierre Bayle und Voltaire haben den Schopfergott als einen bosen Ty-
rannen erscheinen lassen;® Spinoza hat erkannt, »dass es im Naturzu-
stande nichts gibt, was nach allgemeiner Ubereinstimmung gut oder
schlecht ist«.? Nach Voltaire sind Gut und Bdse nicht geméaR individu-
ellen Gesinnungen, sondern gemdf ihrem Nutzen oder Schaden fiir die
Gesellschaft zu beurteilen: »La vertu entre les hommes est un commer-
ce de bienfaits« — »Die Tugend unter den Menschen ist ein Austausch
von Wohltatenc; allerdings sei anzunehmen, dass ein iibel veranlagter
Mensch, »un trés vilain hommec, auch Schlimmes anstellt, »car dans la
société les défauts augmentent, et les bonnes qualités diminuent«*® —
»denn in der Gesellschaft vermehren sich die Fehler und die guten Ei-
genschaften nehmen ab.«

Diese Desillusionierung der Menschen und die Entzauberung
der Welt einerseits und der Fortschritt von Vernunft und Wissenschaft
andererseits sind unwiderruflich und haben unser Wissen betrdchtlich
erweitert, sie haben aber auch - so folgerte Giacomo Leopardi** - das

6. Zur Theorie des literarischen Schreibens vgl. Klaus Weimar: Enzyklopddie
der Literaturwissenschaft, Miinchen: Francke 1980.

7. A. Koestler: Der Mensch — Irrldufer der Evolution, S. 154, 155.

8. Vgl. Pierre Bayle: Dictionnaire historique et critique, Rotterdam 1720, Art.
»Pauliciens«, »Manichéens«, »Sociniens«. Voltaire: Epitre @ Uranie, Ira 0. Wade (Hg.),
Publications of the Modern Language Association of America, XLVIIL, 1932.

9. Ethica, 37. Lehrsatz, Anm.; in: Spinoza: Opera/Werke. Lateinisch/Deutsch,
Konrad Blumenstock (Hg.), Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1967, Bd. 2,
S. 439.

10. Voltaire: Dictionnaire philosophigue, Julien Benda/Raymond Naves (Hg.),
Paris: Garnier Fréres 1954, Art. »Vertu, S. 414.

11. Vgl. Peter Brockmeier: »Giacomo Leopardi: critique de la civilisation et
autonomie esthétique«, in: Jean Bessiére/Stéphane Michaud (Hg.): La main hdtive des
révolutions. Esthétique et désenchantement en Europe de Leopardi a Heiner Miiller, Paris:
Presses de La Sorbonne Nouvelle 2001, S. 15-33.

197

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

Prinzip des Lebens selbst zerstort; zu leben bedeutet fiir den Menschen
wie fiir alle Lebewesen gliicklich zu sein, namlich das eigene Leben zu
lieben und zu erhalten.** Der Mensch empfindet diesen Drang nach
dem Gliick - Eros oder Libido*? - als ein rdumlich und zeitlich unbe-
grenztes Gefiihl, das nicht befriedigt werden kann: Kein Genuss (»pia-
cere«) wahrt ewig oder ist grenzenlos, »ma la natura delle cose porta
che tutto esista limitatamente e tutto abbia confini, e sia circoscritto«*#
— »sondern die Natur der Dinge bringt es mit sich, dass alles einge-
schrankt existiert, alles Begrenzungen hat und abgemessen ist.« Die
Erfiilllung des Glicks bleibt also eine Illusion; der Mensch kann sie al-
lein mit Hilfe der Phantasie, der »facolta immaginativa«'5, suchen. In
dem berihmten Gedicht A se stesso (1835) vertrat Leopardi das »Ge-
fithl der Nichtigkeit aller Dinge« gegen die Illusionsgldaubigkeit der
zeitgenossischen romantischen Dichter und »unser Verlangen nach ei-
ner Unendlichkeit, die wir nicht begreifen«, gegen die ebenso intole-
rante wie unbedachte Zerstorung der Illusionen oder der Phantasie
durch die Philosophen der Aufklarung, die wegen mangelnder Lebens-
erfahrung der reinen Wahrheit, ndmlich »der Unmoglichkeit, in dieser
Welt gliicklich zu sein«®, nicht ins Auge blicken. Aus dem Gedicht
Leopardis hat Beckett zwei Verse in seinem Essay Proust (1931) zitiert,
und die Aussage des Halbverses »e fango € il mondo« — »und Dreck ist
die Welt« spater allegorisch entfaltet.

Or poserai per sempre,

Stanco mio cor. Peri l'inganno estremo,
Ch’eterno io mi credei. Peri. Ben sento,
In noi di cariinganni,

Non che la speme, il desiderio & spento.
Posa per sempre. Assai

Palpitasti. Non val cosa nessuna

I moti tuoi, né di sospiri & degna

La terra. Amaro e noia

La vita, altro mai nulla; e fango & il mondo.
T'acqueta omai. Dispera

12. Vgl. Giacomo Leopardi: Zibaldone di pensieri, Francesco Flora (Hg.), 2 Bde.,
Mailand: Mondadori 1973, 3813f.; Bd. 2, S. 674f.

13. Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 2496; Bd. 1, S. 1497: »l'amor della felicita
non & altro che il desiderio del piacere, e 'amor della felicita non & altro che l'amor prop-
rio«. Vgl. Jean Laplanche/Jean-Baptiste Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, aus
dem Franzésischen von Emma Moersch, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973.

14. G. Leopardi: Zibaldone, 165; Bd. 1, S. 182.

15. Ebd., 167, vgl. ff.; Bd. 1, 183/196.

16. Ebd., 140, 325/6, vgl. 216, 165; Bd. 1, S. 159, 292, 223, 181f.

198

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BROCKMEIER: DER KORPER IM DRECK

L'ultima volta. Al gener nostro il fato

Non dono che il morire. Omai disprezza

Te, la natura, il brutto

Poter che, ascoso, a comun danno impera,

E linfinita vanita del tutto.

— Nun wirst du fiir immer Ruhe finden,

mein miides Herz. Der letzte Wahn zerging,

den ich ewig glaubte. Er zerging. Ich fiihle wohl,
dass nicht nur die Hoffnung auf unsere siiRen Tauschungen
[sondern sogar] das Begehren erloschen ist.

Ruhe fiir immer. Genug

hast du geschlagen. Kein Ding ist

deine Unruhe wert, noch ist die Erde

der Seufzer wiirdig. Bitterkeit und UberdruR

das Leben, nichts weiter; und Dreck ist die Welt.
Gib dich zufrieden. Verzweifle

ein letztes Mal. Unserem Geschlecht gab das Schicksal
nur das Sterben. Nun verachte

dich, die Natur, die gemeine

Gewalt, die verborgen zu aller Verderben herrscht,
und die unendliche Fliichtigkeit des Ganzen."

Kraft der Vernunft hat das Ich alle Illusionen verloren und die Grenzen
seiner selbst, seines Lebens und seines unendlichen Begehrens er-
kannt; damit sind auch die Objekte seiner Begierde, das Leben und die
Welt wertlos, schmutzig geworden; das Ich, Ausdruck oder Bewusstsein
der Natur, erkennt, dass es dem Tod, als furchtbarem, allmdchtigen
Geschick ausgeliefert ist. Ruhe und Vergessen des Ganzen (»Dispera/
L'ultima volta«) geben allein das Dichten oder Schreiben, wie es der
erste Vers verspricht und der letzte besiegelt.*®

Samuel Beckett hat den Versuch unternommen, die Erzdhlfigur
und spater auch den Ich-Erzahler in Dreck aufzulosen, das heif3t: in das
»Geflihl der Nichtigkeit aller Dinge« einzubeziehen. Der Titelheld des
Romans Murphy (1938) wird Pfleger im »Magdalen Mental Mercyseat«
und kommt in seinem Zimmer durch eine Gasexplosion ums Leben; er
hat verfiigt, dass man seinen »Korper, meinen Geist und meine Seele«
verbrennt, »in einen Papiersack« steckt und in der Toilette des Abbey

17. Giacomo Leopardi: Canti e frammenti/Gesinge und Fragmente. Italienisch/
Deutsch, Helmut Endrulat/Gero Alfred Schwab (Hg.), Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1990,
S. 192, Deutsch von P.B.

18. Vgl. G. Leopardi: Zibaldone, 4074; Bd. 2, S.903: »Qualunque poesia o
scrittura [...] esprime [...] un abbandono una noncuranza una negligenza una specie di
dimenticanza d’ogni cosa.«

199

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

Theatre in Dublin hinunterspiilt; Cooper, ein Alkoholiker, wird mit der
Entsorgung beauftragt, gerdt in eine Kneipe, wo er »das Paket Asche«
»zornig nach einem Mann [wirft], der ihn schwer beleidigt hatte«; die
Staub gewordene Erzdhlfigur, eine Projektion des Erzdhler-Ichs, wird
von einem gemeinen Geschick missbraucht und schlieflich mit dem
ubrigen Schmutz ausgefegt:

[The packet of ash] bounced, burst, off the wall on to the floor, where at once it became
the object of much dribbling, passing, trapping, shooting, punching, heading and even
some recognition from the gentleman’s code. By closing time the body, mind and soul of
Murphy were freely distributed over the floor of the saloon; and before another day-
spring greyened the earth had been swept away with the sand, the beer, the butts, the
glass, the matches, the spits, the vomit. — [Das Paket Asche] flog an die Wand, platzte
auf und prallte zuriick auf den FuRboden, wo es dann der Gegenstand aller méglichen
FuRtritte wurde. Es wurde gedribbelt, gestoppt, geschossen, geboxt, gekdpft, und es
wurde sogar als Rugby-Ball gehandhabt. Als die Polizeistunde schlug, waren Korper,
Geist und Seele Murphys weit {iber den FuRboden der Kneipe verstreut; und ehe ein neuer
Morgen iiber der Erde graute, wurden sie mit dem Sand, dem Bier, den Kippen, den
Scherben, den Streichhélzern, der Spucke und dem Erbrochenen weggefegt.®

In dem Roman Comment c’est (1961) liegt der Ich-Erzdhler keuchend
»dans la boue« — »im Dreck«, und hort eine innere Stimme, die ihm sein
Leben »vor Pim mit Pim nach Pim« erzdhlt.*® Die Beschreibung kor-
perlicher Bewegungen, die Benennung von »Gewissheiten« wie
»Dreck«, sDunkelk, »Sacks, »Bilichsenc, »Stille«, »Einsamkeit«, Hinwei-
se auf Appetit und Durst suggerieren eine ironisch provozierende, rea-
listische Motivierung der Situation; aber in der ersten Zeile verweist
die metatextuelle Reflexion: »ich zitiere« auf eine prinzipielle dstheti-
sche Motivierung des Beschriebenen und seine iibertragenen Bedeu-
tungen. Uber den »Dreck« ist zu lesen: »tiédeur de boue originelle noir
impénétrable« — »Lauwdrme des Erbdrecks undurchdringlich«.** Das
Erzdhler-Ich wird im Dasein situiert und indem es versucht, sein Leben
nachzuerzahlen (»souvenirs je les dis comme je les entends les murmu-

19. Samuel Beckett: »Murphy, in: Ders., The collected Works, New York: Grove
Press 1970, S. 275. — Dt.: Murphy, aus dem Englischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1995, S. 202; vgl. S. 198. Zur Anspielung auf den Atomismus eines De-
mokrit siehe Chris J. Ackerley: Demented Particulars: The Annotated >Murphy¢, Tallahas-
see, Florida: Journal of Beckett Studies Books 1998, S. 211.

20. Zum Folgenden vgl. Peter Brockmeier: Samuel Beckett, Stuttgart, Weimar:
Metzler 2001, S. 123-137.

21. Samuel Beckett: Comment c’est, Paris: Editions de Minuit 1961, S. 14;
ders.: Wie es ist, aus dem Franzosischen von Elmar Tophoven, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1995, S. 11.

200

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER BROCKMEIER: DER KORPER IM DRECK

res dans la boue«®* — »Erinnerungen, ich spreche sie wie ich sie hore,
das Gemurmel im Dreck«) exemplifiziert es seine Idee iiber den »Zu-
stand des Menschen«: »auch der erwachsene, wache Mensch [kann]
nicht rein als bewufRltes Selbst leben«, und es bleibt zumeist verborgen,
»wie tief und wie weit die Physis des leibhaftigen Menschen in seine
bewulite Existenz hineinreicht«.?3

Dante, Leopardi und Beckett haben das »bisoziative Muster«*
menschlicher Korper im Dreck literarisch so gestaltet, dass ihre Texte
sowohl aggressive, »selbstbehauptende Emotionen« — eine »Haha-
Reaktion« — als auch »selbsttranszendierende Emotionen« — eine »Ah-
Reaktion« — auslésen koénnen;?*> sie erregen empoértes oder verdchtli-
ches Lachen und sie versuchen, die Grenzen des Ich vergessen zu las-
sen.

Peter Brockmeier

22. S. Beckett: Comment c’est, S. 9.

23. Karl Lowith: »Zu Heideggers Seinsfrage: Die Natur des Menschen und die
Welt der Natur« (1969); in: Ders.: Simtliche Schriften, Bd. 8, Klaus Stichweh (Hg.),
Stuttgart: Metzler 1984, S. 285f.

24. A. Koestler: Der Mensch — Irrldufer der Evolution, S. 154.

25. Ebd., S. 139, 165.

201

14.02.2026, 08:28:20.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 08:28:20.


https://doi.org/10.14361/9783839401644-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

