
Axiom II | 169 

 

weiblichen Geschlechts zur Garantie emotionaler Stabilisierung in den sozialen 

Zellen. 

 

7.  (Aus-)Differenzierung:  

exogamische (Stamm-)Mutter als Außendifferenz  

der Gesellschaft  

  

7.1  Totemistische Exogamie:  

Bindungsoperation mit dem Außen 

 

7.1.1  Weibliche Exogamie als Ausdifferenzierungsform segmentarer 

Gesellschaft 

Die Absicherung des Menschen- und Gruppenzusammenhanges umfasst ein zen-

trales Kriterium segmentärer Gesellschaften: Die Gruppe muss durch soziale 

Techniken der Bindung die Mitglieder der Sippe vor den unvorhersehbaren Ge-

fährdungen der Umwelt in Sicherheit bringen. Zur Absicherung des Gruppenzu-

sammenhangs ist die Absicherung des Produktionszusammenhangs und der Pro-

duktion innerhalb der Grenze der Gruppe vorrangig.
159

 

Die Herausbildung einer segmentären Gesellschaft vollzieht sich durch inne-

re Teilung.
160

 Die segmentäre Differenzierung befördert einerseits eine Vermeh-

rung sozialer Einheiten
161

 in gleichen Teilsystemen, und diese werden anderer-

seits mittels eines Benennungssystems einem Differenzierungsprozess unterwor-

fen. Die Vermehrung der Gruppe ist eine inhärente Folge des Strebens nach Ab-

sicherung des Gruppenzusammenhangs und infolgedessen das dritte Ergebnis 

der sich selbst „stabilisierenden Insulationstechnik.“
162

 

In diesem Sinn zielen Teilung und Differenzierung der Gruppe auf „Not-

wendigkeit der Erhaltung der Nische“ hin.
163

 Zu diesem Zweck, ist, wie in 

                                                             
159  Vgl. ebd., S. 144. 

160  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

161  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 194. 

162  Claessens: „Das erste unerwartete Ergebnis der defensiven, sich selbst stabilisieren-

den Insulation war die Entstehung des Menschen, das zweite waren jene Verände-

rungen, die mit Frühgeburt und Anwachsen des Neocortex besonders auffällig sind 

und sich mit dem ersten Ergebnis selbstverständlich verbinden und die Stellung der 

Frau stärken, das dritte unerwartete Ergebnis war die irgendwann unvermeidliche 

Konsequenz der sich durchsetzenden Überlegenheit des Menschen gegenüber seiner 

Umwelt: seine sich ebenso durchsetzende Vermehrung.“ Ebd., S. 210. 

163  Ebd., S. 122. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | Matrixiale Philosophie 

Axiom I bewiesen, die Figur der Mutter zentral und eine Voraussetzung, da den 

Frauen eine doppelte Aufgabe zugewiesen wird: Erstens kommt ihnen die Be-

deutung von „Weiterträgerinnen des Lebens“
164

 zu und damit die Grundmotiva-

tion zum Leben, und zweitens umfasst ihre Aufgabe die Motivation zu biosozio-

logischer Immunität oder zum Insulationsprinzip. Frauen sind biosoziologisch 

motiviert zu Nachwuchs und dessen Hege und Pflege. Damit sind sie direkt inte-

ressiert am (und d. h. auch motiviert für den) Insulationsschutz. Sobald dieser 

Schutzmechanismus größer und unübersichtlicher wird, muss das weibliche Inte-

resse indirekter werden, was die „Ringe“ betrifft, die um den innersten „Insula-

tionskern“ (aus Sicht der einzelnen Mutter) gelegt werden.
165

 

In diesem Sinn liegen die segmentären Differenzierungstechniken in den 

Frauen als potenzielle Erhälterinnen und Absicherinnen des Gruppenzusammen-

hangs. Exogamie und Totem und damit Inzestverbot und Tabu gehören zu Teil-

strategien, durch welche die Gruppe in ein neues Verhältnis mit der Umwelt tritt. 

Die Gens ist exogam, sagt Morgan,
166

 mit anderen Worten: Verwandte durf-

ten einander nicht heiraten. Sie mussten Partner in den anderen gentes des 

Stammes suchen, denn der Stamm ist endogam. Die ursprüngliche Gens sei müt-

terlich und exogam, exogam in der Sippe und endogam im Stamm.
167

 In diesen 

mutterrechtlich organisierten Gentes, in denen Paarungen ausgeschlossen waren, 

sah Morgan die Urform, aus der sich später dann vaterrechtlich organisierte ent-

wickelten. Diese Kombination von Exogamie der Sippe und Endogamie des 

Stammes bewirkt die Einheit und Stabilität segmentarer Gesellschaften zu ihrer 

Vermehrung.
168

 Auch sind nach einer These von Claude Lévi-Strauss die aus-

schließenden Imperative nicht von der endogamischen Ordnung befreit
169

, indem 

                                                             
164  Claessens: „Der Primärstatus Mutter ist überlegen: dazu sind genug Ausführungen 

gemacht worden: Die Frauen sind die konkrete sinnlichen Weiterträgerinnen der 

„‚Information Leben.‘“ Ebd., S. 197. 

165  Ebd., S. 196. 

166  L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker, S.58 

167  Ebd. 

168  Ebd. 

169  Die wahre Endogamie besteht bei Lévi-Strauss einfach in dem „Ausschluss der Hei-

rat außerhalb der Grenzen der Kultur, deren Begriff allen möglichen Schrumpfungen 

und Dehnungen unterliegt.“ Lévi-Strauß, Claude: Die Elementaren Strukturen der 

Verwandtschaft, S.101. Dazu: „Der Unterschied zwischen den beiden Formen der 

Endogamie ist besonders leicht zu erkennen, wenn man die Heiratsregeln stark hier-

archisierter Gesellschaften untersucht. Die ‚wahre‘ Endogamie ist umso ausgepräg-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 171 

 

differenzierte Gruppen (Sippen) aus einer größeren Gemeinschaft (Stamm) be-

stehen. Das Bedeutsame dieser Aussage liegt darin, die andere Seite der Exoga-

mie als Teilungsstrategie einer segmentären Gesellschaft zu beachten. Das be-

deutet, dass die Differenzierungsform, die Teilungsstrategie (hier: die Exogamie) 

zur Vermehrung der Gesellschaft beiträgt, was uns zu dem Gedanke führt, dass 

es die mütterliche Differenzierung gab, bevor es mütterliche Gens gab.
170

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 7: Mutter(gens): exogam in der Sippe und endogam im Stamm 

Der „Kopernikaner der Exogamie“, Robert Briffault, zeigt ebenfalls, wie das 

Exogamiegebot die Grundlage der matrilienalen Ordnung darstellt.
171

 Die Ab-

stammung ist nur von mütterlicher Seite nachweisbar, wird nur von der weibli-

chen Linie her anerkannt. Aus der mütterlichen Gens wurden nach den Regeln 

der Exogamie Sippen entfaltet, und infolgedessen haben sich die sozialen Struk-

turen diversifiziert, ausdifferenziert und sind komplexer geworden.
172

 Beim ers-

ten Beobachtungspunkt steht die Exogamie als Möglichkeitsvoraussetzung zur 

extensiven Ausdehnung der Gruppe. Ebenfalls entspricht die Vermehrung der 

sozialen Einheiten diesem Prozess, bei dem sich verwandtschaftliche Beziehun-

gen innerhalb des Stamms durch Aufnahme der Fremden ausbreiten, ohne ihre 

Stammeszugehörigkeit zu verlieren. 

 

                                                                                                                                  
ter, einen je höheren Rang die gesellschaftliche Klasse einnimmt [...] Dagegen weiß 

man, dass es sich um ‚funktionale Endogamie‘ handelt, wenn das umgekehrte Ver-

hältnis herrscht, d.h. wenn die offenkundige Endogamie abnimmt, je höher man in 

der Hierarchie aufsteigt“ ebd., S. 102 

170  Ich erlaube mir hier das Zitat einer Aussage von Niklas Luhmann zur Erläuterung 

der Familienstellung in segmentaren Gesellschaften: „Es gibt immer Gesellschaft, 

bevor es Familien gibt.“ N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

171  Bertha Eckstein-Diener nennt Briffault den „Kopernikus der Exogamie, indem er 

den Schwerpunkt des Geschehens prinzipiell verlagert hat.“ Vgl. dazu Sir Galahad: 

Mütter und Amazonen, S. 284 -288. 

172  Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S.135ff  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | Matrixiale Philosophie 

7.1.2  Totemmutter: Membran der Gesellschaft 

Für die vorliegende Untersuchung ist vor allem von Bedeutung, dass der Tote-

mismus durch einen mimetischen Bezug mit dem Außen eine Differenz in der 

sozialen Gruppe hervorbringt. Es handelt sich um eine Gewinnung von Kollek-

tivbewusstsein in der Außenwelt durch Identität zwischen etwas Äußerem und 

etwas Innerem – das Totem.
173

 In diesem Sinn werden die individuellen Unter-

schiede in der kollektiven Anerkennung des Totems abstrahiert durch eine No-

menklatur, die durch einen identitären Bezug mit einem Wesen außerhalb der 

Grenzen der Gruppe Beschaffenheit beimisst. 

Das Totem kann als Institution bezeichnet werden, die eine Differenzierung 

mit der ersten Natur mittels Schaffung zweiter soziobiologischer Welten durch-

führt. Diese Institution ist das Resultat einer Differenzierung der „alten Natur“ 

durch Bildung einer „Welt“ innerhalb der ersten. Die Stifterinnen dieser Institu-

tion stehen in der Peripherie der Gesellschaft im Außen (durch das Kollektivbe-

wusstsein des Außens) und im Innen (durch Abstraktionsprozesse wie Namen-

gebung, Durchsetzung von Gesetzen und Gebräuchen). Infolgedessen ist die 

Stammmutter ein Motivationselement zum Bindungsvorgang. Sie stellt die Bin-

dungsverhältnisse der Gruppe anderen Gruppen gegenüber und setzt den Einzel-

nen innerlich fest nach einer Logik der Differenz der ersten Ordnung und Identi-

tät zweiter Ordnung – Differenz in dem Sinne, dass das Muttertotem einen Dif-

ferenzierungsknoten zur Bildung künstlicher Identität des Menschenzusammen-

hanges markiert. 

 

 

 

 

 

 

 
 

Diagramm 8 : Differenz der ersten Ordnung und Identität der zweiten Ordnung.  

Die Totem-Mutter markiert und stellt die Differenzen und Ähnlichkeiten zwi-

schen der peripherischen Grenze der Gruppe nach außen oder innen fest. In der 

Gruppe, nach innen, sind alle Mitglieder gleich. Diese Gleichheit wird aber nur, 

                                                             
173  So stammt das Wort „Totem“ aus Chippewa-Algonkin, ‚o-t-ote-ma-an‘. Es wurde 

zur Deutung der Zugehörigkeit zu den jeweiligen Sippen eines bestimmten Stamms, 

des Algokinstamms, herangezogen, damit seine Mitglieder einander erkennen und 

sich von Angehörigen anderer Totems unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 173 

 

Partikularität und Singularität jedes Mitglieds vorausgesetzt, wahrgenommen, 

das heißt, jeder Einzelne teilt die Zugehörigkeit oder Verwandtschaft mit der 

Stammmutter. Zusammenfassend: Hat die Stammmutter die peripherischen 

Grenzen festgesetzt (also die Relation der Gleichheit und Differenz der Gruppe 

nach außen und innen), werden die Bindungsgesetze bestimmt von exogami-

schen und endogamischen Regeln. Die exogamischen Regeln ziehen also die 

Grenzen der Gruppe nach außen und die endogamischen die nach innen.  

Auf dieser Ebene hat die Totem-Mutter als soziobiologische Institution Ni-

sche und Gruppenzusammenhang mit eingebracht; in ihr wirkt sie nachhaltig mit 

an den biosoziologischen Institutionen der Isolation, an der sich verfestigenden 

weiblichen Identität und nicht zuletzt an der emotionalen Stabilisierung des 

Nachwuchses in Offenheit.
174

 

Infolgedessen liegt dem kohäsiven Zusammenhang der Gruppe die Identität 

mit dem Totem zugrunde, durch das erst Handeln mit der Außenwelt möglich 

ist: Die Teilnehmer der Gruppen identifizieren sich mit dem Totem in dem Sin-

ne, dass die spezifische Identität der Gruppe eine Differenz gegenüber anderen 

Systeme bedingt, mit denen ein Austausch (zunächst ökonomisch) zu vollbrin-

gen ist. 

 

7.2  Exogamie als Organisationsform des Totemismus 

Um 1910 gab der Ethnologe und Religionsforscher James Frazer „Totemism and 

Exogamy“ heraus. Darin sammelte er umfangreiche Daten zum Thema Tote-

mismus und setzte sie in Zusammenhang mit exogamischen Begattungsvor-

schriften. In seiner Untersuchung exogamischer Regeln und der Klassifikation 

von Begattungsbeziehungen kommt Frazer zu dem Ergebnis, dass der Totemis-

mus eine verwandtschaftliche Verbindung zum Phänomen der Außenwelt als 

kohäsive Bindungskraft primitiver Gesellschaften bedeutet. Totemismus besteht 

nach Frazer in einer Glaubensvorstellung, durch die sich eine bestimmte Gruppe 

jenseits ihrer Grenze als Einheit identifiziert und außerhalb ihrer Grenze anderen 

gegenüber ausdifferenziert. Frazers Analyse richtet ihre Aufmerksamkeit darauf, 

dass der Totemismus als sozial orientierte Glaubensvorstellung eine Bildung von 

Bindungsstrukturen anstrebt, bei denen die Mitglieder eines Totems von ande-

rem Gruppen ausgeschlossen sind und umgekehrt. Totemismus setzt daher Vor-

schriften und Regeln voraus, nach denen ein Individuum Mitglied einer Gruppe 

wird. 

                                                             
174  D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | Matrixiale Philosophie 

Beispielhaft kann hier die Arunta-Sippe genannt werden.
175

 Frazers Untersu-

chung über diese australische Sippe kommt zu dem Schluss, dass der Arunta-

Stamm die exogamischen Heiratsregeln so anwendet, dass Mitglieder desselben 

Totems nicht heiraten dürfen
 
.
176

 Findet doch eine Heirat zwischen zwei Men-

schen des gleichen Totems statt, wird die Tat bestraft; also wurden Exogamiere-

geln in totemistischen Clans als Begattungsvorschrift verstanden.
177

 Frazer könn-

te im Arunta-Stamm die älteste Form des Totemismus gefunden haben.
178

 

Frazer gibt dem Ethnologen John Ferguson McLennan Recht, dass die Insti-

tutionen Exogamie und Totemismus zusammenhängen.
179

 Andere Anthropolo-

gen und Ethnologen wie Spencer sind der Meinung, dass die exogamische Klas-

se ganz unterschiedlich von der totemistischen Sippe war,
180

 jedoch birgt dieser 

Gedanke nach Frazer die Gefahr, beide Institutionen so zu betrachten, als be-

stünde zwischen ihnen keine Verbindung. Auch wenn sich eine totemistische 

Sippe nicht unbedingt mit einem exogamischen Clan zusammenschließt
181

, 

schenkt Frazer dem Zusammenhang zwischen beiden Institutionen Aufmerk-

samkeit. Darüber hinaus vergleicht er die uralten und ursprünglichen Eigen-

schaften des Totemismus mit dem exogamischen Prinzip und spielt auf deren 

Ähnlichkeiten an. Bei der Untersuchung des Phänomens des Totemismus, der 

exogamischen Institution und der klassifikatorischen Begattungsbeziehung 

kommt er zu folgendem Ergebnis: Einerseits ist der Totemismus ein „Produkt 

                                                             
175  Vgl. Freud: „… scheinen die Arunta vielmehr die entwickeltesten der australischen 

Stämme zu sein, eher im Auflösungsstadium befindlich, um den Beginn des Tote-

mismus repräsentieren zu können.“ Freud: Totem und Tabu, S. 461. 

176  Vgl. dazu Frazer: „Persons of the same totem may not marry or have sexual inter-

course with each other.“ J. Frazer, S. 54. 

177  Frazer: „The Navajos believe that if they married within the clan their bodies would 

dry up and they would die.“ „But the penalty for infringing this fundamental law is 

not merely natural; the clan steps in and punishes the offenders. In Australia the reg-

ular penalty for sexual intercourse with a person of a forbidden clan is death.“ Ebd. 

178  Vgl. Freud: Totem und Tabu, S. 460. 

179  Frazer: „Its aim is to provide students with what may be called a digest or corpus of 

totemism and exogamy, so far as the two institutions are found in conjunction“ Fra-

zer: S. x 

180  Vgl. ebd., S. xii.  

181  Der Unterschied zwischen Totemismus und Exogamie wurde von Spencer und Gil-

len eingeführt, als sie in Australien eine Sippe untersuchten, wobei sie nachweisen 

konnten, dass die exogamische Klasse sich von der totemistischen Sippe unter-

schied. Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 175 

 

der Wildheit“, anderseits wurden, während der Totemismus komplett aus den 

Sozialregelungen und der Sozialnormativität verschwand, die exogamischen Re-

geln über die transzendentalen Gesetze der zivilisatorischen Eheschließung er-

hoben. Das heißt, der Totemismus geht nach Frazer den exogamischen Regeln 

voran.
182

 

Zusammenfassend teilen Exogamie und Totemismus das Merkmal, sich mit 

der Außenwelt zu koppeln. Das totemistische soziale System ist dafür bekannt, 

eine Bindung außerhalb der Gruppe zu stellen und eine Differenz anderen Grup-

pen gegenüber festzustellen, um durch künstliche Gleichheit natürliche Un-

gleichheiten zu neutralisieren.
183

 Unter „Neutralisierung der Ungleichheiten“ 

wird hier ein Prozess der Abstraktion konkreter Bindungen verstanden, der mit 

verschiedenen Techniken ausgeführt wird, unter anderem das Benennungssys-

tem der Gruppe. Die Benennung einer Sippe bedeutet, eine Abstraktionsstufe in-

sulativer Innenklimata zu schaffen. So stammt das Wort Totem aus Chippewa-

Algonkin, „o-t-ote-ma-an“. Es wurde zur Deutung der Zugehörigkeit zu den 

Sippen eines bestimmten Stamms, der Algokinstamm
184

, verwendet mit dem 

                                                             
182  Der Ansatz, dass dem Totemismus Exogamieregeln vorausgehen, liegt der Beibehal-

tung der exogamischen Regeln nach dem Verfall des Totemismus zugrunde. Frazer 

beobachtet, dass bei den Gesellschaften, in denen Exogamie und Totemismus zu-

sammenfielen und der Totemismus komplett von den Sozialregelungen und der So-

zialnormativität entfernt wurde, die exogamischen Regeln beibehalten werden. Die 

exogamischen Regeln steuern das System, da der Glaube an die Verwandtschaftsbe-

ziehung zwischen der soziologischen Gruppe und ihrem Außen immer auf die dem 

Menschen eigene psychologische Neigung zum Fremden hindeutet. Diese Verbin-

dung verwandelt sich in den modernen Gesellschaften zur Vorschrift zum Kontakt 

mit dem Fremd, was ein Angebot bedeutet. 

183  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

184  Durkheim: „Obwohl der Ausdruck nicht australisch und obwohl er nur bei einer ein-

zigen amerikanischen Gesellschaft zu finden ist, haben ihn die Ethnologen endgültig 

angenommen und bedienen sich seiner, um im Allgemeinen die Institution zu be-

zeichnen, die wir im Begriff sind zu beschreiben. Schoocraft war der erste, der den 

Sinn dieses Wortes derart erweitert hat und von einem ‚Totemsystem‘ gesprochen 

hat. Eine solche Ausweitung, die es in der Ethnographie ziemlich häufig gibt, ist 

nicht ohne Nachteile. Es ist nicht normal, dass eine Einrichtung dieser Bedeutung 

einen Zufallsnamen trägt, der einer engen Lokaldialektik entnommen ist und der 

keineswegs die Charaktermerkmale der Sache bezeichnet, die er ausdrückt. Aber 

heute ist der Gebrauch dieses Wortes so allgemein, dass es ungebührlich wäre, sich 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | Matrixiale Philosophie 

Zweck, seine Mitglieder einander erkennen zu lassen und sich von den Angehö-

rigen anderer Totems unterscheiden zu können. 

Der Anthropologe Lang weist in „Social Origins“ (1903) darauf hin, dass die 

Institutionalisierung der Gruppe durch das Totem erst mittels Namensgebung der 

Gruppe stattfindet. Ebenfalls folgt Alfred Cort Haddon diesem nominalistischen 

Prinzip, wonach die Gruppe einen bestimmten Namen eines Tiers oder einer 

Pflanze annimmt, um die Bindung zwischen den Mitgliedern herzustellen und 

damit identitäre Grenzen gegenüber anderen Gruppen zu setzen. Der nominalen 

Theorie zufolge wurde auf die Frage der Gleichnamigkeit die Verwandtschaft 

zwischen Tier und Mensch
185

 als Antwort gefunden, woraus sich die Exogamie 

als das Ordnungsprinzip des totemistischen Systems etabliert.
186

 Nach Lang
187

 ist 

                                                                                                                                  
dagegen aufzulehnen.“ E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Le-

bens, S. 154. 

185  Vgl. Durkheim über die nominalistische Theorie Andrew Langs: „Er bindet seine 

Theorie an die Tatsache, daß das Totem ein Name ist. Sobald es konstituierte 

menschliche Gruppen gab, hätte jede das Bedürfnis gehabt, sich von der Nachbar-

gruppe zu unterscheiden und ohr deshalb einen anderen Namen gegeben. Diesen 

Namen hätte man vorzugsweise aus der umgebende Tier- und Pflanzenwelt genom-

men [...] Nun ist es eine bekannte Tatsache, „dass für primitive Geister die Namen 

und die mit diesen Namen bezeichneten Dinge durch eine mystische und transzen-

dentale Beziehung verbunden sind“ zit. The Secret oft he Totem, S. 121. Der Name, 

den ein Individuum trägt, wird z.B. nicht als ein einfaches Wort angesehen, nicht als 

ein konventionelles Zeichen, sondern als ein wesentlicher Teil des Individuums 

selbst. War es also ein Tiername, so mußte der Mensch, der diesen Namen trug, 

notwendigerweise glauben, daß er die am meisten charakteristischen Züge dieses 

Tieres selber hatte“. Ebd., S. 255-256. 

186  Vgl. Lang: „No more than these three things -a group animal name of unknown 

origin; belief in a transcendental connection between all bearers, human and bestial, 

of the same name; and belief in the blood superstitions -was needed to give rise to 

all the totemic creeds and practices, including exogamy.“ Lang, Andrew: The secret 

of the totem, Harlow: Longmans, Green 1905, S. 125. 

187  Vgl. Freuds Interpretation Totemistischer Theorien: „Lang meint, es sei zunächst 

gleichgültig, auf welche Weise die Clans zu ihren Tiernamen gekommen seien. Man 

wollte nur annehmen, sie erwachten eines Tages zum Bewusstsein, dass sie solche 

tragen, und wussten sich keine Rechenschaft zu geben, woher. Der Ursprung dieser 

Namen sei vergessen. Dann würden sie versuchen, sich durch Spekulation Auskunft 

darüber zu schaffen, und bei ihren Überzeugungen von der Bedeutung der Namen 

müssten sie notwendigerweise zu all den Ideen kommen, die im totemistischen Sys-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 177 

 

das Totem das, was die Gruppe zusammenhält, weil die Gruppe vom Namen des 

Totems geprägt ist. Jede Sippe unterscheidet sich von der anderen, weil sie einen 

Namen trägt, den Namen einer bestimmten äußeren Gattung feststellt, der in der 

Regel der Name eines Ahnen sein soll, der von Generation zu Generation wei-

tergegeben wird. Der Sippenname rührt nach Lang gleichfalls von der Aneig-

nung eines Tiernamens aus funktionellen Gründen
 
her. 

Haddon stellt fest, dass jeder primitive Stamm ursprünglich von einer Tier- 

oder Pflanzenart lebte, vielleicht auch mit diesem Nahrungsmittel Handel trieb 

und es anderen Stämmen im Austausch anbot; dies führte dazu, dass der Stamm 

bei anderen Stämmen unter dem Namen des Tieres bekannt wurde. Die Verbin-

dung mit nicht-menschlichen Spezies (Tier / Pflanze) ist nach A. C. Haddon das 

Leitmotiv exogamischer Regeln: 

 

Gleichzeitig musste sich bei diesem Stamm eine besondere Vertrautheit mit dem betref-

fenden Tier und eine Art von Interesse für dasselbe entwickeln, welches aber auf kein an-

deres psychisches Motiv als auf das elementarste und dringendste der menschlichen Be-

dürfnisse, den Hunger, gegründet war.
188

 

 

Totemismus und Exogamie sind zwei Seiten einer Medaille, denn die Bindung 

und Kohäsion segmentarer Gruppen muss doppelseitig erfolgen: Einerseits ist 

die Grenze der Gruppe ihren Angehörigen innerlich (sodass sich alle Individuen 

unter dem Totem-Namen gleichen), anderseits ist die Gruppe unter dem Namen 

des Totems der Grenze äußerlich und unterscheidet sich anderen Gruppen 

gegenüber. 

 

  

                                                                                                                                  
tem enthalten sind. Namen sind für die Primitiven – wie für die heutigen Wilden und 

selbst für unsere Kinder – nicht etwa etwas Gleichgültiges und Konventionelles, wie 

sie uns erscheinen, sondern etwas Bedeutungsvolles und Wesentliches. Der Name 

eines Menschen ist ein Hauptbestandteil seiner Person, vielleicht ein Stück seiner 

Seele. Die Gleichnamigkeit mit dem Tiere musste die Primitiven dazu führen, ein 

geheimnisvolles und bedeutsames Band zwischen ihren Personen und dieser Tiergat-

tung anzunehmen. Welches Band konnte anders in Betracht kommen als das der 

Blutsverwandtschaft? War dies aber infolge der Namensgleichheit einmal ange-

nommen, so ergaben sich aus ihr als direkte Folgen des Blutbanns alle Totemvor-

schriften mit Einschluss der Exogamie.“ Freud: Totem und Tabu, S. 454. 

188  Ebd., S. 455. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | Matrixiale Philosophie 

7.2.1  Totemmutter und Differenz 

Das Totem wurde als peripherische Membran bezeichnet, durch die es sich äu-

ßerlich von anderen Totems differenziert – das heißt, die spezifische Differenz 

der Individuen wird in der genetischen Selbstheit des Totems ausgelöst. In den 

inneren Grenzen behalten die Individuen ihre Singularität und werden nur relativ 

auf das Totem verweisen, da das absolute Sein, die absolute Begattung, mit dem 

Ähnlichen bzw. Gleichen die Grenzen innerhalb der Selbststörung bezeichnet. 

Totemzugehörigkeit bedeutet, sich mit den Mitgliedern desselben Totems zu 

identifizieren und sich von den Sippen anderer Totems zu unterscheiden; nichts-

destotrotz verpflichtet die Stammespflege zu Handel mit Fremden.
189

 Unter dem 

Imperativ der Exogamie müssen die Bedingungen von der Zugehörigkeit des To-

tems so erfüllt werden, dass nur unter der Voraussetzung des ausdifferenzierten 

Bündnisses die Aufhebung dieser Seinsarts in einem neuen Oberbegriff zu grün-

den ist. Das Totem gilt also als Differenzierungsnotation gegenüber den anderen. 

Dies aber gilt nur für die innere Identifizierung der Gruppe, das heißt für den Zu-

sammenhang der verschiedenen Mitglieder, wo die spezifischen Unterschiede 

innerhalb der Gens relativ werden und die genetische Selbstheit absolut ist. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 9: Spezifische Unterschiede innerhalb der Gens und genetische 

Selbstheit.  

Die Gens thematisiert den Unterschied innerhalb derselben Sippe, sodass die 

Differenz außerhalb der Sippe absolut wird, zwischen den Sippen aber relativ 

zum Stamm. Das Totemtier dient infolgedessen als Anordnung und Taxonomie-

rung der spezifischen und absoluten Unterscheidung zwischen Tier – Mensch –

 Pflanze. Das Mitglied einer Totemmutter X behält innerhalb der Gruppe des To-

temmutters X eine relative Differenz, sofern es zum Gruppe X gehört, eine abso-

                                                             
189  Zum Heiratsgut als Vorstufe der Ware vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen 

Zwangsmoral, S. 98-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 179 

 

lute Differenz zur Gruppe der Totemmutter Y, aber eine relative zum Tauschver-

kehr Totemmutter X / Totemmutter Y.  

In diesem Sinne setzt der Totemismus bestimmte Formen von Exogamie vo-

raus, das heißt, er ist ein ursprünglicher Claneinteilungsmechanismus, in dem 

das Differenzfaktum aus der Information des Totems abgeleitet wird. Zugleich 

jedoch gilt diese Differenzfunktion für die Aufrechthaltung der inneren kohäsi-

ven Kräfte der Gruppe. 

 

7.3  Grenzerhaltung und Bindungsoperation:  

zwei Gesichter der Vorschriften 

Der Religionssoziologe und Ethnologe Émilie Durkheim stellte die Hypothese 

auf, dass die Außenheirat vor allem auf der Vorschritt beruht, innerhalb der 

Gruppe niemand heiraten zu dürfen. Die Forderung nach einer Außenheirat be-

ruht seiner Ansicht nach auf dem Ziel, das Wachstum der Gruppe dem Verbot 

der endogamischen Heirat vorauszusetzen.
190

 Er folgte damit einer von dem Psy-

chologen Wilhelm Wundt aufgestellten These, dass in der totemistischen Stam-

mesgliederung bestimmte Eheverkehrsnormen keine andere Aufgabe haben als 

die Verbreitung der Exogamie innerhalb des Stammes durch untereinander ver-

bundene Sippen.
191

 

Es wird deutlich, dass die Exogamie eine der wichtigsten Allianzstrategien 

war, wobei die Reproduktion der Gesellschaft durch segmentäre Differenzme-

chanismen erfolgte. Die Außenheirat bedeutete deshalb ein Gebot nach außen, 

eine Gelegenheit nach außen; die Grenze der Zugehörigkeit zu ziehen brachte 

zugleich die Vorschrift hinsichtlich des Inzests mit sich. Demzufolge ist darauf 

hinzuweisen, „dass die Exogamie nicht durch den Abscheu vor dem Inzest be-

wirkt wurde; man hat vielmehr allen Grund anzunehmen, dass im Laufe der Zei-

ten zum Moralgesetz gemacht wurde, was ursprünglich nur eine Notwendigkeit 

gewesen war.“
192

 Daher stimmen die tiefpsychologischen Untersuchungen des 

                                                             
190  Durkheim, Émilie: „La prohibition de l’inceste et ses origines“, in: Année soci-

ologique, Vol. I (1896 -1897), S. 1-70. 

191  Dazu Freud: „Die wichtigste soziale Seite dieser totemistischen Stammesgliederung 

besteht aber darin, dass mit ihr bestimmte Normen der Sitte für den Verkehr der 

Gruppen untereinander verbunden sind. Unter diesen Normen stehen in erster Linie 

die für den Eheverkehr. So hängt diese Stammesgliederung mit einer wichtigen Er-

scheinung zusammen, die zum ersten Mal im totemistischen Zeitalter auftritt: mit 

der Exogamie.“ S. Freud: Totem und Tabu, S. 393. 

192  Alex-Giraud-Teulon: „Die Ursprünge der Familie“, in:  H.-J.Heinrichs (Hg.): Das 

Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 378. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Matrixiale Philosophie 

19. Jh. darin überein, dass die Verknüpfung zwischen Totemismus und Exoga-

mie an der negativen Seite der Vorschriften liegt: dem Inzest.
193

 Ähnlich sieht 

Durkheim in den exogamischen Regeln eine Vorform des Inzestverbotes, oder, 

anders ausgedrückt, eine späte Folge der Exogamieregeln.
194

 

Der Vorschriftscharakter des Begattungsverbotes innerhalb der Gruppe zeigt 

ein Doppelgesicht: das Verbot, jemanden derselben Sippe zu heiraten und das 

Gebot, außerhalb der Gruppe mit Fremden zu verhandeln. Diese Regel stützt 

sich auf das Prinzip, dass Zugehörigkeit zu einer Gruppe und Selbstanerkennung 

in der Gruppe die Fremdheit erster Ordnung voraussetzt. Anders gesagt: Die 

Tatsache, dass die Exogamie (und das Tabu) sich in der negativen Vorschrift des 

Totemismus treffen, also in der strengen Regel, die die unmittelbare Communio 

zwischen Totem und einer aus der Tier/Pflanze/Herde/Umwelt differenzierten 

Totemgenossenschaft verbietet, beweist, dass (in Anlehnung an Lévi-Strauss’ 

These) eine Kommunikation ohne Differenz nicht möglich ist, dass also Vermitt-

lung ohne Medialität zu einem Paradoxon führt. Auf diese Weise hat Lévi-

Strauss den negativen Verknüpfungsknoten zwischen Exogamie und Tabu in die 

Positivität des Gebots umgewandelt, als Bedingung der Möglichkeiten der Er-

wachsenen des Stammes. 

In dieser Weise lassen sich die Systeme, die alle Mitglieder innerhalb der 

Gruppe als Verwandte bezeichnen, in zwei Kategorien unterteilen:
195

 Einerseits 

versteht man unter der elementaren Struktur der Verwandtschaft eine Verwandt-

schaft, aus der sich möglichen Gatten ergeben, andererseits die, aus der verbote-

ne Gatten hervorgegangen sind.
196

 Doch schon an diesem Punkt erzeugt die 

scheinbar negative Regel auch ihre Umkehrung: „Denn jedes Verbot ist zugleich 

und in anderer Beziehung eine Vorschrift.“
197

 Die Analyse des Begriffs Exoga-

mie reicht aus, ihre Fruchtbarkeit zu zeigen. Das Inzestverbot ist nicht nur ein 

                                                             
193  Die Psychologen Westermarck, Wundt, Ellis Havelock und Freud gehören zu den 

wichtigen Theoretikern, die das Phänomen des Totemismus anschließend an die  

Institution Exogamie setzen. 

194  Vgl. E. Durkheim: La prohibition de l’inceste et ses origines, S. 37-101.  

195  Die Heiratsregeln wurden von Lévi-Strauss nach präferenzieller und präskriptiver 

Modalität unterschieden. Unter der präskriptiven Heiratsregel versteht er die Endo-

gamie, „die Verpflichtung, innerhalb einer objektiv definierten Gruppe zu heiraten.“ 

C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 16/25 – 26/98.  

196  Ebd., S. 15. 

197  Ebd., S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 181 

 

Verbot, sondern eine Regel, die es möglich macht, mit anderen zusammenzu-

kommen. Das Verbot ist eine Gebotsregel.
198

 

 

7.3.1  Exogamie: Re-entry der Andersheit im Inneren der Sippe oder 

Endogamie zweiter Ordnung 

Die horizontale Ausdehnung und Ausbreitung der sozialen Einheiten durch Alli-

anzstrategien setzt den exogamischen Imperativ des Austauschs voraus. Die 

Exogamie bestimmt nicht nur einen Mechanismus zur Wiederholung segmentä-

rer Ausdifferenzierung in der Gesellschaft und ihre Verbreitung, sondern auch 

die Verhältnismäßigkeit der Sippen miteinander. Die Außenheirat erweitert die 

Beziehungen der Sippe und fördert die Vermehrung der Verhältnisse zwischen 

den geteilten Sippen. Die Externalisierung eines Teilnehmers oder einer Teil-

nehmerin wird durch Eintritt eines neuen Teilnehmers ausgeglichen. Die Exo-

gamie öffnet die Sippe zum Handeln auf den Zusammenstoß zweier oder mehr 

Sippen.
199

 Deshalb prägt das exogamische Objekt ein Differenzabzeichen zwi-

schen den Sippen, das wiederum in die Gruppe integriert wird. 

Die Mutter birgt die Markierung der Andersheit, und infolgedessen fällt die 

Exogamie vor allem und ursprünglich auf die Frauen. Die Frage, warum die 

Frauen das Heiratsgut beim Handel zwischen verschiedenen Sippen sind, wird 

unterschiedlich beantwortet. Der Ethnologe John Ferguson McLennan stellt die 

These auf, dass bei matrilinealen Völkern wie den Kalmücken, Tscherkessen 

und Samojeden (in Indien bei den Warelis, Magals und Munnipuris) die Außen-

heirat auf einen Überschuss an Männern zurückging.
200

 Eine andere, von der An-

thropologie unterstützte These besagt, dass der Austausch des Heiratsguts dem 

kriegerischen Frauenraub vorausging.
201

 Die Vertreter dieser These sehen in den 

                                                             
198  Ebd., S. 106. 

199  Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 436. 

200  Mc Lennan: „Da Exogamie und Vielmännerei aus einer derselben Ursache entsprin-

gen – dem Mangel der Gleichzahl zwischen beiden Geschlechtern –, müssen wir alle 

exogamen Racen als ursprünglich der Vielmännerei ergeben ansehen [...] Und des-

halb müssen wir es für unbestreitbar ansehn [sic!], daß unter exogamen Racen das 

erste Verwandtschaftssystem dasjenige war, welches Blutbande nur auf der Mutter-

seite kennt.“ Mc Lennan: Studies in Ancient History, 1889. Primitive Marriage, S. 

124. zit. n Friedrich Engels: „Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 

Staats“ in H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht, S. 335. 

201  Die Sozialethnologie unterstützte die These, dass „die Männer eines Stammes sich 

ihre Frauen auswärts, von anderen Stämmen, wirklich mit Gewalt raubten.“ Das 

Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 334. Dagegen behauptet Wil-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | Matrixiale Philosophie 

exogamischen Praktiken eine Fixierung von Kriegerstämmen, bei denen der 

Raub das normale Mittel war, Gattinnen zu gewinnen.
202

 

Es ist ein allgemein anerkanntes Faktum, dass die Frauen in den frühen Ge-

sellschaften eine hervorragende Stellung innehatten, da sie, wie bereits beschrei-

ben, die Weiterträgerinnen der Information Leben waren und sie darüber hinaus 

den Kern der emotionalen Identität der in sich geschlossenen Gesellschaften bil-

deten und so die Gruppe stabilisierten.
203

 In diesem Sinn führen sie eine Exterio-

rität in die Sippe ein, die die Gruppe verinnerlicht, erhält und weitergibt von Ge-

neration zu Generation. Die Andersheit-Stellung der Frauen prägt die innere Or-

ganisation der Sippe und wird immer erhalten. 

 

Die weibliche Identität, die sich in Bezug auf die Schlange herstellt, wird also in einem 

proto-hegelianischen Sinn im Durchgang durch eine archaische Andersheit in der Gestal-

tung der sozialen Bindekräfte expliziert. Zunächst wird die in der Form eines verehrungs-

würdigen Tieres symbolisierte „Mutter“ zur Konstruktion stimmiger Aszendenz herange-

zogen und dann in einer Verallgemeinerung der ursprünglichen „Heimlichkeit im Fremd-

artigen“ das Exogamiegebot formuliert. Die Exogamie bestätigt, dass die Erscheinungs-

weise des Intimen das Fremde ist. Wenn es das Experiment der matrilinealen Gesellschaft 

war, das Präödipale auf Dauer zu stellen, dann wird die Logik der Beziehungen gerade 

nicht in einem Bruch mit der ursprünglichen Bindung an die Mutter ihr Prinzip haben, der 

für den Elektra-Komplex als verbindlich angenommen wird
204

. 

 

Außenheirat bedeutet infolgedessen nicht nur Exogamie, sondern durch Verin-

nerlichung der Differenzmerkmale auch ein insulatives und emotionales Prinzip, 

die Begründung einer künstlichen Einheit, in der die Frau nicht mehr das Außen, 

sondern das Innen bedeutet. Daher bedeutet Exogamie auch Neuordnung der so-

                                                                                                                                  
helm Reich: „Der Frauenraub der Urzeit ist nicht die unmittelbare Vorstufe des 

Frauenkaufs, sondern gehört einer viel früheren Periode der Entwicklung an, die 

durch das Aufeinandertreffen fremder, noch endogamer Urhorden charakterisiert 

ist.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 441. 

202  Lévi-Strauss: „Lubbok zeichnet das Schema einer Entwicklung, während derer sich 

der Übergang von der Gruppenheirat endogamer Art zur exogamen Heirat mit Hilfe 

des Raubs durchgesetzt haben soll. Einzig die durch letzteres Verfahren gewonnen 

Gattinnen hätten im Gegensatz zu den anderen den Status der modernen individua-

listischen Ehe geliefert.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-

schaft, S. 67. 

203  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Absktrakte, S. 227. 

204  E. v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 183 

 

zialen Einheit, einerseits durch innere Abspaltung, andererseits durch äußeres 

Ankommen eines neuen Mitgliedes. 

 

7.4  Wilhelm Reichs Kritik an der exogamischen Logik  

aus dem Prinzip der natürlichen Zuchtwahl 

Die Phantasie von der Vernichtung der Sippe in Form ihres Rückfalls in den Na-

turzustand aufgrund der endogamischen Praxis setzt die Prämisse exogamischer 

Regeln voraus, was nach der Kulturanthropologie des 19. Jh. zur Erweiterung 

der Gruppenzusammenhänge führt. Die Aussagen der Ethnosoziologie des 19. 

und 20. Jahrhunderts, insbesondere Bachofens, gehen von einem sozial-evolu-

tionistischen Schema aus, wonach die Gesellschaft aus einer Summe von Teilen 

besteht, bei der die Zusammenfassung einfacher zweiwertiger Geschlechtspaare 

die erste soziale Zelle bildet. Infolgedessen stellt sie fest, dass die Bildung der 

Gesellschaft auf die Gruppenzusammenfassung der Familien zurückgeht, ähnlich 

wie die Einteilung des Stammes in Gentes aus der Spaltung eines ursprünglich 

blutsverwandten Stammes durch exogamische Heiratsregeln.
205

  

Ebenso folgt das Schema Bachofens zur Beschreibung der gesellschaftlichen 

Entwicklung einer evolutionistischen Abspaltung der Gesellschaft durch exoga-

mische Regeln und Vorschriften. In diesem Sinne setzt die von Bachofen postu-

lierte stufenweise Entwicklung der modernen Gesellschaft (Hetäirismus – Mut-

terrecht – Patriarchat) die Vorschrift endogamer Beziehungen voraus. 

Die sozialevolutionistischen Schemata der Pioniere und Unterstützer der Ma-

triarchatstheorien setzten infolgedessen die These voraus, dass die ursozialen 

endogamen Gesellschafsformen ausgestorben seien, da in ihnen kein ökonomi-

scher Austausch möglich sei und da eine Gruppe, die sich nicht von ihrer Um-

welt ausdifferenziere, dem Tode geweiht sei.
206

 

Der Psychoanalytiker Wilhelm Reich widerruft die von Morgan, Engels und 

Bachofen vertretene These der Herkunft der Exogamie nach dem Prinzip der na-

                                                             
205  Vgl. Reich: „Sowohl Morgan wie auch Engels erklären also die Einteilung des 

Stammes in Gentes aus der Spaltung eines ursprünglichen blutsverwandten Stam-

mes. Beide Autoren standen damals unter dem Einfluß der jungen Darwinisschen 

Theorie der natürlichen Auslese, in die sie die Ausschaltung des Inzests einbezo-

gen.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 136. 

206  Edvard Alexander Westermarck meinte: „Völker mit Inzest seien eben an dessen 

Folgen ausgestorben, übriggeblieben sind nur die mit Exogamie“, vgl. Sir Galahad: 

Mütter und Amazonen, S. 278. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | Matrixiale Philosophie 

türlichen Zuchtwahl
207

 (das heißt, die Sippen sind aus einer Teilung der Urge-

sellschaft durch Exogamie hervorgegangen).
208

 Ebenso kritisiert er die exogami-

sche These vom vorangehenden Prozess der Claneinteilung, da sie die Bedin-

gung voraussetzt, dass die Gesellschaft aus einem einzelnen blutsverwandten 

Band entstanden ist. Insgesamt ist für uns vor allem Reichs Kritik an Morgan 

und Engels relevant, da er nicht auf eine Herausbildung der Gesellschaften aus 

der Teilung einer einzigen Gruppe verweist, sondern auf die Tatsache, dass die 

Sippen schon existiert haben, weil sie nur in ihrer Ausdifferenzierung zu be-

trachten sind. 

Die Exogamie entspricht nach Reich einer fortgeschrittenen Ebene der Kon-

figuration der Sippe, die jedoch auf keinen Fall das endogamische Gesetz auf-

löst, sondern die noch auf oberbegrifflicher Ebene der Beibehaltung des socius 

operiert. Mittels friedlicher Wechselheirat, die zwei Sippen miteinander verbin-

det, wird der endogamische Anspruch auf eine höhere Ebene gehoben: Die Sippe 

ist endogam im Stamm. Nach Reichs Ansicht sind die Stämme der Urvölker, die 

sich in Amerika ebenso wie in Europa, Australien Indien oder Afrika aus Clans 

oder Gentes zusammensetzen, in sich geschlossen. Reich behauptet, dass sie 

immer exogam gewesen seien, dass „der eine Clan, die ursprünglich in sich ge-

schlossene Urhorde, dem anderen Clan, der ebenso in sich geschlossen war, das 

Inzestverbot auferlegt oder richtiger, die Begattung in der eigenen Gruppe unter-

sagt hat.“
209

 Die Sippen haben sich also immer von der Umwelt ausdifferenziert 

und wurden nach Reich nur dann exogam, wenn sie sich mit anderen Gruppen 

vereinigten. 

Obwohl Reich von der Voraussetzung ausgeht, dass die Sippen ursprünglich 

geschlossene, naturwüchsige Gemeinwesen waren, identifiziert er als erste Dif-

ferenz innerhalb der Gruppen das Heiratsgut, das als Vorstufe der Ware nach 

                                                             
207  Reich: „Als wichtigster Einwand gegen die These der Herkunft der Exogamie aus 

dem Prinzip der natürlichen Zuchtwahl kommt in Betracht, dass ja die Urstämme, 

wenn sie sich in Gentes geteilt haben sollten, die Blutsverwandtschaft nicht aus der 

Welt schaffen konnten. Denn wie weit sich auch ein solcher Stamm in der Kinder- 

und Geschwisterfolge verzweiget haben mag, sie stammen ja doch alle von bluts-

verwandten Urgeschwisterpaaren ab. Dies haben Morgan und Engels übersehen. Da-

raus folgt aber, dass man zur Aufrechterhaltung der Hypothese der natürlichen 

Zuchtwahl die Vermischung zweier nicht blutsverwandter, also völlig fremder 

Urgentes annehmen muss.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 

137. 

208  Vgl. ebd., S. 121ff 

209 Ebd., , S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 185 

 

außen externalisiert werden musste.
210

 Reich fasst ins Auge, dass die Exogamie-

regeln zwar den Austausch zwischen fremden Gemeinschaften betreffen, doch 

innerhalb des Stammes bestehen.
211

 Er führt das Argument an, dass der Zusam-

menschluss fremder Stämme statt einer Spaltung des Verbots des Inzests eine 

Verinnerlichung der äußeren Verbote zur Ausdehnung der Gruppe und zur Bei-

behaltung der ökonomischen Stabilität darstelle.
212

 

In dieser Hinsicht kann man in Anlehnung an Lévi-Strauss’ Analyse über die 

Verwandtschaftsregeln (unter anderem zwei Arten von Verboten der Innenhei-

rat) nur einen Aspekt der endogamischen Regeln darlegen. Sie steht in Verbin-

dung mit der Exogamie.
213

 Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Exoga-

mie und Endogamie nicht nur Handlungsregeln sind, sondern vielmehr einander 

gleichwertig, während sie in verschiedenen Ordnungen wirken. Die Ausdifferen-

zierung oder Exogamie, das heißt die Tatsache, dass Männer ihre Frauen und 

Frauen ihre Männer außerhalb der Gruppen wählen müssen, findet innerhalb der 

Grenzen der Sozialität statt. 

Wenn man den Blick an dieser Stelle auf die Mutterfigur lenkt, ist festzustel-

len, dass die sozialen Bindungsoperationen innerhalb der Grenzen der mütterli-

chen Differenz stattfinden. Dies ist eine bedingte Voraussetzung der Exogamie 

in dem Sinne, dass der Austausch innerhalb einer systemischen Grenze stattfin-

det. 

 

7.5  Universalität des Inzestverbotes:  

Abstraktion des Konkreten 

Wie schon gesehen, setzt die Außenheirat eine Beziehung mit dem Außen, das 

heißt mit anderen Sippen oder anderen Totemgenossenschaften, voraus. Die 

praktizierte Exogamie steht mit dem Totemismus zusammen in dem Sinne, dass 

                                                             
210   Vgl. Reich: „Marx ging von der Voraussetzung aus, daß die Kommunen ursprüng-

lich geschlossene, naturwüchsige Gemeinsamen waren. Wenn wir aber bereits in 

diesen Stämmen primitiviste Austauschverhältnisse finden, so läßt sich daraus der 

Schluß ziehen, daß auch diese Stämme nicht natürwuchsig waren, sondern aus Zu-

sammenschlüssen fremder naturwüchsiger Gemeinwesen hervorbringen. Und diese 

Vermutung trifft zu. Die Stämme sind zusammengesetzte Gebilde, und bei ihrer Zu-

sammensetzung entstand die Vorstufe des Austausches von Waren, das Heiratsgut“ 

in W. Reich: „Ur-Arbeitsdemokratio- Mutterrecht-Privateigentum der Produktions-

millte-Vaterrecht“, in H.-J. Heinrichs (Hg.): Mutterecht in Diskussion, S. 440.  

211  Vgl. ebd., S. 436. 

212  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 81. 

213  Ebd., S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | Matrixiale Philosophie 

der Bezug zur Außenwelt konstitutiv für totemistische Institutionen und zur 

Entwicklung des Kollektivbewusstseins in der Außenwelt ist. Die Gewinnung 

des kollektiven Bewusstseins der Außenwelt erfordert Regelungen, die die natür-

lichen Ungleichheiten durch eine künstliche Gleichheit regeln. Dazu werden im 

Zusammenhang mit Begriffen wie Totem, Tabu und Inzestverbot Begattungs-

vorschriften eingeführt, welche die soziale Organisation nach dem Außenhei-

ratsprinzip betreffen. 

Die Vorschrift, innerhalb der Sippe nicht heiraten zu dürfen, setzt das „Abs-

trakte“ in der Übertragung nach außen.
214

 Die Außenheirat wird ein naheliegen-

der Vorgang, dessen Gebot das Inzestverbot voraussetzt. Die Strafe der Innen-

heirat lässt sich nach den rationalistischen Theorien als ein evolutionäres Streben 

sozialer Gruppen nach einer Vermehrung ihrer Chancen interpretieren. In diesem 

Sinne stellt die rationale Perspektive der exogamischen Regeln das Inzestverbot 

auf die Basis der Organisation von Verwandtschaftsstrukturen. Für Morgan liegt 

der Ursprung des Inzestverbotes in der gesellschaftlichen Reflexion eines natür-

lichen Phänomens begründet, ist eine Schutzmaßnahme, die darauf zielt, die 

Spezies vor den schädlichen Folgen blutsverwandter Ehen oder aus gleichem 

Totem entstehender Ehen zu bewahren. So bezeichnen die rationalistischen 

Theorien der Ethnologen Edvard Alexander Westermarck und Havelock den In-

zest als eine natürliche Abweichung der Menschen.
215

 

Das Inzestverbot wurde in fast allen menschlichen Gesellschaften als univer-

sales Gesetz festgelegt und die menschliche Neigung dazu verallgemeinert. 

Doch worin liegt seine Universalität? An der Performativität der institutionellen 

Gesetze? Oder lässt es sich durch natürliche Ursachen erklären, durch einen 

Überschuss der Triebe und Instinkte, den man immer wieder erfährt?
216

 Dieser 

Fragestellung widmen sich die anthropologischen Untersuchungen Lévi-Strauss’ 

in seinem Werk Die elementaren Struktur der Verwandtschaft. Danach beruht 

die Universalität des Inszestverbotes auf dem universalen Charakter der forma-

len Normativität eines Gesetzes.
217

 Die Tatsache, dass das Inzestverbot als zur 

                                                             
214  Vgl. Claessens: „Dies Verbot oder Tabu setzt etwas Abstraktes.“ D. Claessens: Das 

Konkrete und das Abstrakte, S. 204. 

215  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 63. 

216  Vgl. ebd., S. 51. 

217  Lévi-Strauss: „Es bildet eine Regel, jedoch eine Regel, die als einzige unter allen ge-

sellschaftlichen Regeln zugleich den Charakter der Universalität besitzt.“ Ebd., S. 

55. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 187 

 

Natur gehörendes Phänomen aufgefasst wird, ist eine allgemeine Voraussetzung 

der Kultur.
218

 

Zusammenfassend kann man festgestellt werden, dass das Inzestverbot eine 

Abstraktion der Relation der Gruppe mit der Außenwelt bedeutet. Nach Lévi-

Strauss ist es eine auf das Überleben der Gruppe gerichtete Abstraktion, bei der 

das Gesellschaftliche vor dem Natürlichen, das Kollektive vor dem Individuellen 

feststeht.
219

 In dieser Weise hat die Psychoanalyse nicht die Abscheu vor inzes-

tuösen Beziehungen als universelles Phänomen entdeckt, sondern das Streben 

nach ihnen,
220

 und die psychologischen und rationalistischen Theorien der Kultur 

haben sie durch Universalisierung des natürlichen Strebens zur Innenbegattung 

einschränken müssen zugunsten der Bildung, der Kultur. Die präskriptive Norm 

aber bleibt nach Lévi-Strauss als positiver Zustand einer möglichen Überwin-

dung des vorherigen Zustands bestehen – als mögliche Voraussetzung zur Trans-

formation und Veränderung des natürlichen Zustands und zum Übergang vom 

natürlichen zum kulturellen Zustand.
221

 

 

 

  

                                                             
218  Lévi-Strauss: „Daher dürfen wir uns nicht wundern, dass es seinen formalen Charak-

ter, die Universalität, von der Natur bezieht. Doch in einem anderen Sinn ist es be-

reits Kultur, da es auf Phänomene, die nicht in erster Linie von ihr abhängen, ein-

wirkt und ihnen seine Regel aufzwingt.“ Vgl. ebd., S. 73. 

219  Vgl. ebd., S. 82. 

220  Lévi-Strauss: „Wenn man die theoretische Universalität der Regel durch die Univer-

salität der Gefühle oder Triebe erklärt, wirft man ein neues Problem auf; denn die 

angeblich so universelle Tatsache ist in keiner Weise universell. Und wenn man die 

zahlreichen Ausnahmen als Perversionen oder Anomalien betrachten will, und zwar 

auf der einzige Ebene, auf der es möglich ist, sie ohne Tautologie zu behandeln, 

nämlich auf der physiologischen Ebene; und das wird gewiss um so schwieriger 

sein, als eine bedeutende zeitgenössische Schule diesem Problem gegenüber eine 

Haltung eingenommen hat.“ Ebd., S. 64. Das psychologische Argument beruht dar-

auf, dass der Inzest eine Deformation der gesellschaftlichen Ordnung hervorbringt 

und dass die ethische Instanz der Entwicklung der Gesellschaft aus dem Verbot her-

vorgeht 

221  Lévi-Strauss: „Keine konkrete Analyse erlaubt es also, den Punkt des Übergangs 

zwischen den Tatsachen der Natur und den Tatsachen der Kultur sowie den Mecha-

nismus ihrer Verzahnung zu bestimmen.“ Ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013 - am 14.02.2026, 11:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

