
Reinheit und ästhetische Disziplin

Neben Lacans strukturaler Psychoanalyse und Nietzsche existierte eine andere Kritik

der Subjektivität innerhalb desNeukantianismus, die weniger den sprachlichen Signifi-

kanten als den praktisch handelnden Körper anstelle von verbalemDiskurs thematisier-

te. Sie geht anders als bei Sartre zwar auf Claude Lévi-Strauss’ linguistisch motivierten

Strukturalismuspositiv reagierendenMauriceMerleau-Ponty zurück.Sie sieht sich aber

weder als Sprachtheorie noch als Nietzscheanismus, sondern als neukantianische Phä-

nomenologie des Bewusstseins.Vor Foucault war jedenfallsMerleau-Ponty neben Sartre

der führendeWissenschaftler imphilosophischenFeld Frankreichs.Merleau-Pontywird

nun nicht einfach von Foucault übergangen. Seine Geschichte einer modernen Seele in

Überwachen und Strafen geht nach wie vor von seinen Achsen des Diskurses aus: Spra-

che, Arbeit,Wissen, insofern dasWissen von der Seele imKörper beiMerleau-Ponty nur

ein durch Wissen verspätete Einsicht ist, die schon durch Strafen und Überwachen zu

einer modernen Technik der Einkörperung der Seele in den Körper vor allem Wissen

der Neuzeit führte – allem voran soll es im Gefängnis als Panoptikum sich zeigen, wo

dieBeobachtetendurchArchitektur dazugezwungen sind, schondasBeobachtetwerden

an sich vorwegnehmen müssen, also eine reflexive Art des Selbstbeobachtung als Seele

zu inkorporieren. Aber diese Art der Kritik an Merleau-Ponty durch Ausweis einer See-

le im Leibmit einer langen vor demWissen entstandenen Produktion dieser Vorstellung

durchBeobachtungstechniken radikalisiert nur die ästhetische Abstraktion des neukan-

tianischen Existenzialismus unter dem Siegel Nietzsches.

Merleau-Ponty führt schon früh das Beispiel des Fußballspielers an, der ohne nach-

zudenken, die Grenzen des Raums erkennt, weil sein geübter Habitus, d.h. der erlernte

dauerhafte angeeigneteBesitz einesWissens imKörper seinegeschicktenStrategienoh-

ne bewusste sprachliche Reflexion imRaum führt, so dass von einer Seele-Leibtrennung

nicht die Rede sein kann. In der genuin französischen Beschreibung von Merleau-Pon-

ty haben Spielerkörper und Feldraum denselben ineinander verklammerten Körper ge-

mäß eines unsprachlichen Chiasmus im Spiel des Handelns.1 Der Spieler hat einen im

Leibraum disponierten praktischen Sinn seines erworbenen Habitus für verschiedene

1 Maurice Merleau-Ponty, La structure du comportement, Paris 1942, S. 160: »Le terrain du football ne

lui est pas donné, mais présent comme le terme immanent des intentions pratiques: Le joueur fait

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Positionen im geographisch bespielbaren Feldraum, so dass diese praktische Verklam-

merung der im Leib angeeigneten Karte mit dem territorialen Feldraum ebenso prak-

tisch wie sprachlich intransparent ist und als Seele erscheint, aber eine chiastische Ver-

klammerung von handelndem Subjekt und Objekt ist. Daher nennt er es auch nicht wie

Martin Heidegger ein In-der-Welt-Sein, das noch zu sehr vom reflexiven Denken eines

Unterschieds von Innen und Außen geprägt erscheinen mag, sondern ein genuin prak-

tisches être-au-monde, ein im Handeln prozessual ausgerichtetes Zur-Welt-Sein, das seine

Position im Feldraummit seinen Bewegungen des Leibs prädiskursiv und ohne nachzu-

denken imHandeln erst ausführt: mit der dritten ästhetischen Kritik Kants gesprochen

eine Zweckmäßigkeit ohne Zweck, das nicht mit dem Feiern der bewussten Sprache iden-

tifiziert werden kann. Merleau-Ponty zitiert eindeutig die ästhetisch und anthropolo-

gisch gewendeteKritik derUrteilskraft Kants als neuen ästhetischenReferenzpunkt seiner

Reformationder theoretisierendenPhänomenologieHusserls.2Merleau-Ponty versucht

die Phänomenologie Husserls nämlich anders als Heidegger zu kritisieren, da er es da-

mit nicht wie letzterer als Kritik an Kant, sondern aus Kants Ästhetik selbst und auch

von Friedrich Schillers Kantianismus wesentlich praktischere fortsetzende Spieltheorie

in der Ästhetischen Erziehung des Menschen3 als konsequentere Opposition des Handelns

für eine existentialistische Opposition zum abgehobenenTheoretisieren Kants versteht.

An die Stelle des cartesianischen ›Ich denke, also bin ich‹, tritt im existenziell leiblichen

Sein-zur-Welt: ›Ich handele, also bin ich‹, noch bevor es diskursiv und theoretisch re-

flexiv wie im aktiv handelnden Spielen repräsentiert ist, das dann in reflexiv diskursi-

ver Nachbetrachtung des Handelns aber auch durch verkopfte Reflexion und Diskurs

verkannt wird. Dagegen will Foucault zeigen, dass die Kritik an der Leib-Seele Unter-

scheidung sich als Höhe der Zeit historisch verkennt, weil es sich schon vorher in der

Geschichte aber nicht als Diskurs des Wissens etabliert hat. Seine Geschichte der Ge-

genwart ist wie bei Nietzsche eine Kritik amGlauben der Aufklärung durchWissen, das

seine Verstrickung in Machtproduktion damit nicht mehr sieht.

Aber trotz oder gerade wegen dieser existenziellen Orientierung reformiert es eine

ästhetische Sicht als Reinheit wie Nietzsche: Ist die Zweckmäßigkeit ohne einen aktu-

ellen Zweck für Kant noch der sprachlich reflektierte Akt eines zweckmäßigen Spielens

mit verschiedenen Möglichkeiten im Spiel der diskursiven Kontemplation, ohne zu ei-

nem konkreten Ende zu gelangen, so dass er es auch ein Urteil ohne Begriff nennt, dann

besteht aber das praktische Sein-zur-Welt eben nicht wie in einer ästhetischen Erfah-

rung imunendlichen Spielen der Abstraktion von jedemmöglichen Zweck, der nie einen

Zweckbegriff findet. ZweckmäßigeHandlungen sind fürMerleau-Ponty in demBeispiel

des Fußballspielers prädiskursiv irreflexive (aber nicht irrationale) handelnde Ausführun-

gen als Auswahl aus der Zweckmäßigkeit desHabitus zu einem der Situation gemäß erfundenen

corps avec lui.« Chiasmus ist nach dem griechischen Buchstaben Chi benannt: χ = gegenseitige

Überkreuzung.

2 Maurice Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, hg.v. C.F. Graumann u. J. Linschoten,

Berlin 61966, S. 14.

3 Zum Spiel von Begriff und Anschauung in der ästhetischen Anschauung bei Kant: siehe § 9 der

Kritik der Urteilskraft. In Schillers Ästhetischer Erziehung des Menschen dazu vor allem der 15. Brief

mit demberühmten auch fürmoderne Ästhetik dannwichtigen Satz, dass derMensch nur da ganz

Mensch sei, wo er spielt.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Reinheit und ästhetische Disziplin 59

Zweck. Es geht also nie um das gleiche Spiel wie in der kontemplativen Abstraktion von

jeglichem Zweck, wenn eine Abstraktion von anderen möglichen Zwecken mittels einer

ausgeführtenWahl zur Zweckausführung im praktischen Sein-zur-Welt vorliegt.Der Ver-

such Husserls, in der Phänomenologie von einem sich selbst Zwecke setzenden selbst-

bewusst sich vergegenwärtigenden Subjekt in der Zeit auszugehen, kannMerleau-Pon-

ty daher als theorie- und diskurslastige Verkennung leiblicher Existenz zwar kritisieren,

bleibt aber mit Berufung auf Kants Ästhetik deswegen ambivalent, weil er prädiskursi-

ve Irreflexivität einer existenziellen Wahl zur zweckmäßigen Ausführung eines Zwecks

mit kontemplativer ästhetischen Abstraktion von jeglichem Zweck als Ästhetik gleichsetzt.

Merleau-Ponty teilt mit Foucaults romantisierenden Nietzscheanismus unbewusst die

französische Tradition der durch unpedantische Ästhetik definierten philosophes litera-

rischer Salons (wie etwa der von Foucault stets geschätzte Diderot) im 18. Jahrhundert

als existenzialistische Opposition des Alltags gegen akademisch sich elitär absetzenden

Rationalismus indenAkademien,diedann inderKritikdesGesetzesdurchÄsthetikwie-

der zum Gesetz wird. Nietzsches Kritik amWillen zumWissen erscheint lediglich stär-

ker befreit von akademischer Philosophie als die Philosophie Kants, so dass Foucaultmit

Nietzsches Kantkritik beansprucht, Merleau-Pontys Existenzialismus von einem Rest

akademisch theoretisierenden Wissens im Namen einer Ästhetik der reinen Existenz

weiterzutreiben,weil er das reineDiskursereignis so ernstwie ästhetischeKunstnimmt.

Diese ästhetisch-existenzielle Haltung stellt ein Problem der Beobachtung dar,

welche jede Feldforschung bestimmt und von jedem beobachtenden Historiker leicht

übersehen werden kann: Merleau-Ponty beachtet zwar die praktische und leibliche An-

eignung des Fußballspielers, unterzieht aber deswegen Beobachter:in und Beobachtete

der gleichen ästhetischen Betrachtung nach dem einen gleichsam monotheistischen

Gesetz;4 aber auf dem Spielfeld gilt dagegen die philosophische Beobachter:in ebenso

wenig als legitime Praxis wie umgekehrt die Fußballspieler:in im wissenschaftlichen

Kontext der philosophischen Beobachter:innen, weil hier verschiedene Regeln und Lo-

giken, sprich Zweckmäßigkeiten der ›Spielfelder‹ vorliegen. Teilen sie aber unter einer

ästhetisch kontemplativenAbstraktion für spielerische Zweckmäßigkeit ohne Zweck die

Abstraktion einer ästhetisch motivierten Disziplin für beide Praktiken, so wird dieser

soziale machtdurchzogene Unterschied von Beobachter:in und Beobachteten zwar vom

theoretisierendem Logozentrismus einer körperlosen Seele existenzialistisch befreit,

nicht aber von der Abstraktion der durch unterschiedliche Spielfelder den Körpern

schon vorgegebene soziale Differenz an Feldern, so dass der von Sprache gelöste Körper

das Sprachspiel aller Sprachspiele ersetzt.Merleau-Pontys Ästhetik ist ebenso eine Abs-

traktion vom sozialen Kontext wie das vom ihm kritisierte Feiern der Sprache, weil sein

existenziell auf den Körper konzentrierter Blick der Beobachtung sich in Konkurrenz

intern zur körpervergessenen philosophischen Schule seines Feldes zwar sieht, nicht

4 Die gegenderte Form von Autor:in z.B. wird nicht vollkommen durchgehalten, weil es keine Rich-

terin oder Ärztin anfangs des 19. Jahrhundert gibt, wohl aber schon literarische Autorinnen spätes-

tens seit Sappho in der westlichen Antike, aber vor allem in der Neuzeit vermehrt seit den litera-

rischen Salons des 17. Jahrhunderts. Es wäre dann aber sogar eine Verfälschung, von Richterinnen

oder Ärztinnen etc. im beginnenden 19. Jahrhundert zu reden. Geht es aber um methodische Re-

flexion, wird die gegenerdete Form möglichst beibehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

aber sein Feld als sozialer Unterschied zum beobachteten Feld. Auch er verkennt, dass

ermit der existenzialistischen Kritik der Philosophie als an Sprache verfallenenTheorie,

die Monopolisierung des lesenden Beobachters durch das eine Gesetz fortsetzt. So

wenig wie es laut Wittgenstein das Sprachspiel aller Sprachspiele gibt, so wenig kann

es den Horizont für alle Horizonte in einer ästhetischen Wahrnehmung eines leiblich

Handelnden être-au-monde geben. Ohne unterschiedliche Positionierung des Gebrauchs

durch Lebensformen auf den Spielfeldern gerät auch der gegen theoretisierende Abs-

traktion gerichtete ästhetische Begriff eines praktischen Existenzialismus im Körper

selbst wieder zur abstrakten Nivellierung.

Robert Musil hat in seinem Mann ohne Eigenschaften die doppelte Verkennung des

beobachtenden Standpunktes zur Kritik an der Reinheit gemacht: Selbst die reine

Eigenschaftslosigkeit in der Beobachtung der Eigenschaften anderer beobachteten Au-

toren oder Autorinnen in ihren Berufen als Eigenschaften verschiedener Lebensformen

ist keineswegs vollkommen freie Eigenschaftslosigkeit des Beobachters, sondern immer

noch gegenüber den Beobachteten eben die Eigenschaft der Eigenschaftslosigkeit.

Sie ist selbst in der Negation jeglichen Vorurteils immer noch dann das Vorurteil der

Reinheit, das Musil auch an dem Begriff der literarischen Autorschaft als Problem des

Schreibens undBeobachtens sieht.Daher lehntBourdieudieTheorie des teilnehmenden

Beobachters aus der Ethnologie zwar nicht ab, kritisiert sie aber als verkürzt: Es geht

um eine Objektivation der teilnehmenden Beobachtung, welchem bei allem Versuch,

die Beobachteten nicht einfach als Objekt zu sehen, den Unterschied des Feldes der

Beobachter:in als hermeneutisches Vorbild nicht vergessen, sondern als unterschiedene

Position im Verhältnis zur beobachteten Position auch an sich selbst zu objektivieren

hat.5 Es scheint, dass dem ehemaligen Philosophieassistenten Musil im Positions-

wechsel zum Feld der Literaten besser als dem im Philosophiefeld verbleibenden,

literarisierenden Foucault das Problem des Beobachtens bewusstwurde.

5 Pierre Bourdieu, Die Praxis der reflexiven Anthropologie. Einleitung zumSeminar an der École des

hautes études en sciences sociales, Paris, Oktober 1987, in: ders. u. Loïc J.D. Wacquant, Reflexive

Anthropologie, Frankfurt a.M. 1996, S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

