Reinheit und asthetische Disziplin

Neben Lacans strukturaler Psychoanalyse und Nietzsche existierte eine andere Kritik
der Subjektivitit innerhalb des Neukantianismus, die weniger den sprachlichen Signifi-
kanten als den praktisch handelnden Kérper anstelle von verbalem Diskurs thematisier-
te. Sie geht anders als bei Sartre zwar auf Claude Lévi-Strauss’ linguistisch motivierten
Strukturalismus positiv reagierenden Maurice Merleau-Ponty zuriick. Sie sieht sich aber
weder als Sprachtheorie noch als Nietzscheanismus, sondern als neukantianische Phi-
nomenologie des Bewusstseins. Vor Foucault war jedenfalls Merleau-Ponty neben Sartre
der fithrende Wissenschaftler im philosophischen Feld Frankreichs. Merleau-Ponty wird
nun nicht einfach von Foucault iibergangen. Seine Geschichte einer modernen Seele in
Uberwachen und Strafen geht nach wie vor von seinen Achsen des Diskurses aus: Spra-
che, Arbeit, Wissen, insofern das Wissen von der Seele im Korper bei Merleau-Ponty nur
ein durch Wissen verspitete Einsicht ist, die schon durch Strafen und Uberwachen zu
einer modernen Technik der Einkérperung der Seele in den Korper vor allem Wissen
der Neuzeit fithrte — allem voran soll es im Gefingnis als Panoptikum sich zeigen, wo
die Beobachteten durch Architektur dazu gezwungen sind, schon das Beobachtetwerden
an sich vorwegnehmen miissen, also eine reflexive Art des Selbstbeobachtung als Seele
zu inkorporieren. Aber diese Art der Kritik an Merleau-Ponty durch Ausweis einer See-
le im Leib mit einer langen vor dem Wissen entstandenen Produktion dieser Vorstellung
durch Beobachtungstechniken radikalisiert nur die 4sthetische Abstraktion des neukan-
tianischen Existenzialismus unter dem Siegel Nietzsches.

Merleau-Ponty fithrt schon frith das Beispiel des Fuf3ballspielers an, der ohne nach-
zudenken, die Grenzen des Raums erkennt, weil sein geiibter Habitus, d.h. der erlernte
dauerhafte angeeignete Besitz eines Wissens im Korper seine geschickten Strategien oh-
ne bewusste sprachliche Reflexion im Raum fiithrt, so dass von einer Seele-Leibtrennung
nicht die Rede sein kann. In der genuin franzésischen Beschreibung von Merleau-Pon-
ty haben Spielerkdrper und Feldraum denselben ineinander verklammerten Korper ge-
mif eines unsprachlichen Chiasmus im Spiel des Handelns.! Der Spieler hat einen im
Leibraum disponierten praktischen Sinn seines erworbenen Habitus fiir verschiedene

1 Maurice Merleau-Ponty, La structure du comportement, Paris 1942, S.160: »Le terrain du football ne
lui est pas donné, mais présent comme le terme immanent des intentions pratiques: Le joueur fait

https://dol.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Positionen im geographisch bespielbaren Feldraum, so dass diese praktische Verklam-
merung der im Leib angeeigneten Karte mit dem territorialen Feldraum ebenso prak-
tisch wie sprachlich intransparent ist und als Seele erscheint, aber eine chiastische Ver-
klammerung von handelndem Subjekt und Objekt ist. Daher nennt er es auch nicht wie
Martin Heidegger ein In-der-Welt-Sein, das noch zu sehr vom reflexiven Denken eines
Unterschieds von Innen und Auflen geprigt erscheinen mag, sondern ein genuin prak-
tisches étre-au-monde, ein im Handeln prozessual ausgerichtetes Zur-Welt-Sein, das seine
Position im Feldraum mit seinen Bewegungen des Leibs pridiskursiv und ohne nachzu-
denken im Handeln erst ausfithrt: mit der dritten dsthetischen Kritik Kants gesprochen
eine ZweckmdfSigkeit ohne Zweck, das nicht mit dem Feiern der bewussten Sprache iden-
tifiziert werden kann. Merleau-Ponty zitiert eindeutig die dsthetisch und anthropolo-
gisch gewendete Kritik der Urteilskraft Kants als neuen dsthetischen Referenzpunkt seiner
Reformation der theoretisierenden Phinomenologie Husserls.> Merleau-Ponty versucht
die Phinomenologie Husserls nimlich anders als Heidegger zu kritisieren, da er es da-
mit nicht wie letzterer als Kritik an Kant, sondern aus Kants Asthetik selbst und auch
von Friedrich Schillers Kantianismus wesentlich praktischere fortsetzende Spieltheorie
in der Asthetischen Erziehung des Menschen® als konsequentere Opposition des Handelns
fiir eine existentialistische Opposition zum abgehobenen Theoretisieren Kants versteht.
An die Stelle des cartesianischen >Ich denke, also bin ichs, tritt im existenziell leiblichen
Sein-zur-Welt: >Ich handele, also bin ich¢, noch bevor es diskursiv und theoretisch re-
flexiv wie im aktiv handelnden Spielen reprisentiert ist, das dann in reflexiv diskursi-
ver Nachbetrachtung des Handelns aber auch durch verkopfte Reflexion und Diskurs
verkannt wird. Dagegen will Foucault zeigen, dass die Kritik an der Leib-Seele Unter-
scheidung sich als Hohe der Zeit historisch verkennt, weil es sich schon vorher in der
Geschichte aber nicht als Diskurs des Wissens etabliert hat. Seine Geschichte der Ge-
genwart ist wie bei Nietzsche eine Kritik am Glauben der Aufklirung durch Wissen, das
seine Verstrickung in Machtproduktion damit nicht mehr sieht.

Aber trotz oder gerade wegen dieser existenziellen Orientierung reformiert es eine
asthetische Sicht als Reinheit wie Nietzsche: Ist die ZweckmiRigkeit ohne einen aktu-
ellen Zweck fiir Kant noch der sprachlich reflektierte Akt eines zweckmifigen Spielens
mit verschiedenen Méglichkeiten im Spiel der diskursiven Kontemplation, ohne zu ei-
nem konkreten Ende zu gelangen, so dass er es auch ein Urteil ohne Begriff nennt, dann
besteht aber das praktische Sein-zur-Welt eben nicht wie in einer dsthetischen Erfah-
rung im unendlichen Spielen der Abstraktion von jedem méoglichen Zweck, der nie einen
Zweckbegriff findet. Zweckmifige Handlungen sind fir Merleau-Ponty in dem Beispiel
des Fufballspielers pridiskursiv irreflexive (aber nicht irrationale) handelnde Ausfiihrun-
gen als Auswahl aus der ZweckmifSigkeit des Habitus zu einem der Situation gemdf3 erfundenen

corps avec lui.« Chiasmus ist nach dem griechischen Buchstaben Chi benannt: x = gegenseitige
Uberkreuzung.

2 Maurice Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, hgv. C.F. Graumann u. J. Linschoten,
Berlin 61966, S.14.

3 Zum Spiel von Begriff und Anschauung in der dsthetischen Anschauung bei Kant: siehe § 9 der
Kritik der Urteilskraft. In Schillers Asthetischer Erziehung des Menschen dazu vor allem der 15. Brief
mit dem berithmten auch fiir moderne Asthetik dann wichtigen Satz, dass der Mensch nur da ganz
Mensch sei, wo er spielt.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Reinheit und asthetische Disziplin

Zweck. Es geht also nie um das gleiche Spiel wie in der kontemplativen Abstraktion von
jeglichem Zweck, wenn eine Abstraktion von anderen mdéglichen Zwecken mittels einer
ausgefiihrten Wahl zur Zweckausfithrung im praktischen Sein-zur-Welt vorliegt. Der Ver-
such Husserls, in der Phinomenologie von einem sich selbst Zwecke setzenden selbst-
bewusst sich vergegenwirtigenden Subjekt in der Zeit auszugehen, kann Merleau-Pon-
ty daher als theorie- und diskurslastige Verkennung leiblicher Existenz zwar kritisieren,
bleibt aber mit Berufung auf Kants Asthetik deswegen ambivalent, weil er pridiskursi-
ve Irreflexivitit einer existenziellen Wahl zur zweckmifligen Ausfiihrung eines Zwecks
mit kontemplativer dsthetischen Abstraktion von jeglichem Zweck als Asthetik gleichsetzt.
Merleau-Ponty teilt mit Foucaults romantisierenden Nietzscheanismus unbewusst die
franzosische Tradition der durch unpedantische Asthetik definierten philosophes litera-
rischer Salons (wie etwa der von Foucault stets geschitzte Diderot) im 18. Jahrhundert
als existenzialistische Opposition des Alltags gegen akademisch sich elitir absetzenden
Rationalismus in den Akademien, die dann in der Kritik des Gesetzes durch Asthetik wie-
der zum Gesetz wird. Nietzsches Kritik am Willen zum Wissen erscheint lediglich stir-
ker befreit von akademischer Philosophie als die Philosophie Kants, so dass Foucault mit
Nietzsches Kantkritik beansprucht, Merleau-Pontys Existenzialismus von einem Rest
akademisch theoretisierenden Wissens im Namen einer Asthetik der reinen Existenz
weiterzutreiben, weil er das reine Diskursereignis so ernst wie dsthetische Kunst nimmt.

Diese asthetisch-existenzielle Haltung stellt ein Problem der Beobachtung dar,
welche jede Feldforschung bestimmt und von jedem beobachtenden Historiker leicht
iibersehen werden kann: Merleau-Ponty beachtet zwar die praktische und leibliche An-
eignung des Fufiballspielers, unterzieht aber deswegen Beobachter:in und Beobachtete
der gleichen asthetischen Betrachtung nach dem einen gleichsam monotheistischen
Gesetz;* aber auf dem Spielfeld gilt dagegen die philosophische Beobachter:in ebenso
wenig als legitime Praxis wie umgekehrt die Fuf3ballspieler:in im wissenschaftlichen
Kontext der philosophischen Beobachter:innen, weil hier verschiedene Regeln und Lo-
giken, sprich Zweckmifigkeiten der >Spielfelder« vorliegen. Teilen sie aber unter einer
asthetisch kontemplativen Abstraktion fiir spielerische ZweckmiRigkeit ohne Zweck die
Abstraktion einer dsthetisch motivierten Disziplin fir beide Praktiken, so wird dieser
soziale machtdurchzogene Unterschied von Beobachter:in und Beobachteten zwar vom
theoretisierendem Logozentrismus einer korperlosen Seele existenzialistisch befreit,
nicht aber von der Abstraktion der durch unterschiedliche Spielfelder den Kérpern
schon vorgegebene soziale Differenz an Feldern, so dass der von Sprache geléste Korper
das Sprachspiel aller Sprachspiele ersetzt. Merleau-Pontys Asthetik ist ebenso eine Abs-
traktion vom sozialen Kontext wie das vom ihm kritisierte Feiern der Sprache, weil sein
existenziell auf den Korper konzentrierter Blick der Beobachtung sich in Konkurrenz
intern zur korpervergessenen philosophischen Schule seines Feldes zwar sieht, nicht

4 Die gegenderte Form von Autor:in z.B. wird nicht vollkommen durchgehalten, weil es keine Rich-
terin oder Arztin anfangs des 19. Jahrhundert gibt, wohl aber schon literarische Autorinnen spites-
tens seit Sappho in der westlichen Antike, aber vor allem in der Neuzeit vermehrt seit den litera-
rischen Salons des 17. Jahrhunderts. Es wire dann aber sogar eine Verfilschung, von Richterinnen
oder Arztinnen etc. im beginnenden 19. Jahrhundert zu reden. Geht es aber um methodische Re-
flexion, wird die gegenerdete Form moglichst beibehalten.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. - -

59


https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

aber sein Feld als sozialer Unterschied zum beobachteten Feld. Auch er verkennt, dass
er mit der existenzialistischen Kritik der Philosophie als an Sprache verfallenen Theorie,
die Monopolisierung des lesenden Beobachters durch das eine Gesetz fortsetzt. So
wenig wie es laut Wittgenstein das Sprachspiel aller Sprachspiele gibt, so wenig kann
es den Horizont fiir alle Horizonte in einer dsthetischen Wahrnehmung eines leiblich
Handelnden étre-au-monde geben. Ohne unterschiedliche Positionierung des Gebrauchs
durch Lebensformen auf den Spielfeldern gerit auch der gegen theoretisierende Abs-
traktion gerichtete dsthetische Begriff eines praktischen Existenzialismus im Korper
selbst wieder zur abstrakten Nivellierung.

Robert Musil hat in seinem Mann ohne Eigenschaften die doppelte Verkennung des
beobachtenden Standpunktes zur Kritik an der Reinheit gemacht: Selbst die reine
Eigenschaftslosigkeit in der Beobachtung der Eigenschaften anderer beobachteten Au-
toren oder Autorinnen in ihren Berufen als Eigenschaften verschiedener Lebensformen
ist keineswegs vollkommen freie Eigenschaftslosigkeit des Beobachters, sondern immer
noch gegeniiber den Beobachteten eben die Eigenschaft der Eigenschaftslosigkeit.
Sie ist selbst in der Negation jeglichen Vorurteils immer noch dann das Vorurteil der
Reinheit, das Musil auch an dem Begriff der literarischen Autorschaft als Problem des
Schreibens und Beobachtens sieht. Daher lehnt Bourdieu die Theorie des teilnehmenden
Beobachters aus der Ethnologie zwar nicht ab, kritisiert sie aber als verkiirzt: Es geht
um eine Objektivation der teilnehmenden Beobachtung, welchem bei allem Versuch,
die Beobachteten nicht einfach als Objekt zu sehen, den Unterschied des Feldes der
Beobachter:in als hermeneutisches Vorbild nicht vergessen, sondern als unterschiedene
Position im Verhiltnis zur beobachteten Position auch an sich selbst zu objektivieren
hat.’ Es scheint, dass dem ehemaligen Philosophieassistenten Musil im Positions-
wechsel zum Feld der Literaten besser als dem im Philosophiefeld verbleibenden,
literarisierenden Foucault das Problem des Beobachtens bewusstwurde.

5 Pierre Bourdieu, Die Praxis der reflexiven Anthropologie. Einleitung zum Seminar an der Ecole des
hautes études en sciences sociales, Paris, Oktober 1987, in: ders. u. Loic ].D. Wacquant, Reflexive
Anthropologie, Frankfurt a.M. 1996, S. 267.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-010 - am 14.02.2026, 17:35:37. - -



https://doi.org/10.14361/9783839476512-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

