
Ökonomien der Blindheit

Anatomisches Schreiben in Marcel Beyers Das

Menschenfleisch (1991) mit Rücksicht auf den Konnex

von Sehsinn und Überschreitung bei Friedrich

Nietzsche, Georges Bataille und Michel Foucault

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

1. Einführung: Herbeizitiertes Fleisch – unverdaut

In den 1980er Jahren ist in der geisteswissenschaftlichen Forschung von einer

Wiederkehr des Körpers und zugleich von einem Schwinden der Sinne die Rede.1

Beide konstatierten Phänomene werden darin unter einem zivilisationskri-

tischen, aber postmodern produktiv gewerteten Impuls betrachtet. Für die

Literatur der 1990er Jahre wird sodann davon gesprochen, dass der Körper

Konjunktur habe: »Die Anatomen und Pathologen unter den Autoren haben

Messer und Skalpelle gewetzt, um Befindlichkeiten schichtweise freizulegen

und die Schnittflächen von Körpern und Sprache zu sezieren«,2 lautet der

Befund von Ruch. Und Imhasly bemerkt: »Der Anatomie-Atlas scheint für die

heute Dreißigjährigen das vornehmste Poesiealbum zu sein«.3

Literatinnen und Literaten wie Durs Grünbein, Thomas Hettche oder

Marcel Beyer u.a. greifen dabei verstärkt auf die Werke des Marquis de

Sade und George Batailles zurück. Sades »systematisch die anatomischen

Möglichkeiten des menschlichen Körpers«4 erschöpfende Ausschweifungen

werden Anfang des 20. Jahrhunderts durch Batailles Exaltationen in gewisser

1 Vgl. die Bände von Kamper und Wulf (1982 und 1984); vgl. auch Hart Nibbrigs Unter-

suchung Die Auferstehung des Körpers im Text (1985).

2 H. Ruch: Literatur der 90er Jahre, S. 35.

3 B. Imhasly: Das Atmen der Dinge, das Dröhnen des Sterbens.

4 S. Beauvoir: Soll man de Sade verbrennen?, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Weise überboten, denn sie überschreiten die Grenzen der praktischen Ver-

nunft durch unkontrollierte Exzesse, die für Bataille die Gegenkraft zu den

Ordnungen der rationalen Welt bilden.5 Wo in Sades streng nach rationalen

Prinzipien durchkomponierten Akkumulationen des Obszönen das Vernunft-

prinzip der Aufklärung in seiner dunkelsten Konsequenz an seine äußerste

Grenze getrieben wird,6 lassen sich Batailles eruptive Ausschweifungen

und Irritationen als Schwächungen des tradierten Herrschaftsanspruchs

lesen. Zugleich versucht Bataille, wie Michel Foucault verdeutlicht hat, die

Möglichkeiten und Konsequenzen eines Denkens der Grenze und der Über-

schreitung auszuloten, dem die Grenze des Unendlichen durch den Tod

Gottes genommen wurde: »Der Tod Gottes gibt uns nicht einer begrenzten

und positiven Welt zurück, sondern einer Welt, die sich in der Erfahrung

der Grenze auflöst, die sich in dem sie überschreitenden Exzess aufbaut und

zerstört.«7

Die besondere Vorliebe der anatomischen Literatinnen und Literaten für

Bataille lässt sich möglicherweise dadurch erklären, dass Bataille mit seinem

Denken Anfang des 20. Jahrhunderts bereits diverse Umkonnotierungen ne-

gativer Kategorien und pessimistischer Tendenzen der Moderne vornimmt.8

Eine solche Umwertung mag Definitionen der Postmoderne wie jener Jean-

François Lyotards entgegenkommen, in der die moderne Diagnose des Ver-

falls der Einheit durch die Aufgabe der Beförderung der Vielheit als positive

Zukunftsperspektive ersetzt wird und damit das Ende der Trauerarbeit der

Moderne ausgerufen wird.9

Auf besondere Weise kommt Marcel Beyers Prosaerstling Das Menschen-

fleisch10 der Forderung nach einer Beförderung der Vielheit nach, denn es

handelt sich bei ihm um einen »Zitatroman«11 – bisweilen auch kritisch als

»Second-Hand-Collage«12 bezeichnet. Als der Text 1991 erschien,wurde er von

Rüb in einer Rezension mit dem bezeichnenden Titel Unverdautes. Ein Student

und sein Roman als »raunendes Gestammel« bezeichnet.13 Jacobs schreibt in

5 D. Wellershoff: Der verstörte Eros, S. 240.

6 Vgl. P. Bürger: Moral und Gesellschaft bei Diderot und Sade.

7 M. Foucault: Vorrede zur Überschreitung, S. 30f.

8 Vgl. P.-A. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 424f.; vgl. W. Menninghaus: Ekel, S. 494f.

9 Vgl. J.-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen, S. 68 u. 121f.

10 M. Beyer: Das Menschenfleisch, im Folgenden zitiert mit der Sigle ›MF‹.

11 Vgl. K. Picandet: Zitatromane der Gegenwart.

12 P. Mohr: Junge Kannibalen, S. 23.

13 M. Rüb: Unverdautes.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 117

seiner Besprechung Liebhaber klebt auf der Bindehaut: »Der wahllose und will-

kürliche Umgang mit heterogenen Materialien soll wohl als postmodern gel-

ten, er signalisiert aber nur Hilflosigkeit. Dieses Debüt konnte nicht glücken,

weil der Autor seine Sprache noch nicht gefunden hat«.14 Anders gewendet

lässt sich an die zitierten Feuilletonbefunde die Frage anschließen, ob sich

in einem solchen Schreiben ein problematisches Verhältnis des Literaten zu

seinem Medium, der Sprache, äußert, und welche Rolle dabei der Literatur

als privilegiertem Ort der Darstellung von Seelenbefindlichkeiten (noch) zu-

kommt. Denn Beyer fragmentiert in seinem Roman die Sprache, tilgt Satz-

zeichen und zerrüttet den Satzbau. Den roten Faden der Erzählung bildet ei-

ne Dreiecks- und Eifersuchtsgeschichte, die den Erzähler in obsessiver Weise

dazu veranlasst, Phantasmen der Körpertranszendierung zu entwerfen. Ei-

ne Zusammenfassung der zwanghaften Bestrebungen des Erzählers wird an

einer Stelle im Roman von der begehrten Frau selbst vorgenommen:

[E]inmal, während ich schlafe, wird er sich daran machen, meinen Körper

zu sezieren, um alles über mich zu erfahren, um zu sehen, wie mein Orga-

nismus funktioniert. Auf der Suche nach Geheimnissen wird er Zellen auf-

schneiden, in denen er gespeicherte Gedanken zu finden erwartet, damit er

mich in- und auswendig kennt. (MF, 124f.)

Im Zuge dieses allumfassendenWissensdrangs lässt Beyer, wie noch genauer

zu zeigen sein wird, seinen Erzähler die gängigen Metaphern des Begehrens

wörtlich nehmen. Er hinterfragt dadurch die Funktion überlieferter Sprach-

bilder bei der Erfassung und Interpretation von Welt. Auf diese Weise wird

aus dem Nähebegehren gegenüber dem Anderen ein »Austritt aus der siche-

ren Körperummantelung« (MF, 123), was durchaus anatomisch zu verstehen

ist: Der Roman enthält Visionen des geöffneten, geritzten, aufgeschnittenen,

zerteilten Körpers, und auch das Einverleiben von Körpermaterial oder kan-

nibalistische Praktiken werden thematisiert. Auslöschung und Auflösung so-

wie Sexuelles und Grenzüberschreitendes sind grundlegendeThemen des Ro-

mans.

Im Anhang zu seiner Erzählung hat Beyer eine Liste seiner zitierten Quel-

len angeführt, in der bemerkenswerterweise die Referenz auf Bataille fehlt.

Dieser Umstand ist interessant, da Beyer im Zuge eines Vorabdrucks von drei

Kapiteln aus DasMenschenfleisch 1990 und des angegliederten Essays Pinkshots

14 J. Jacobs: Liebhaber klebt auf der Bindehaut.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

die Referenz auf Batailles Geschichte des Auges (1928) besonders hervorhebt.15

Und in dem Essay Wissenswertes o.ä. von 1992 verwendet Beyer unmarkiert

Versatzstücke aus Batailles Texten. Wenn Beyer auf diese Weise den Bezug

zu Batailles literarischem Text, der noch vor der ›Theorie der Verausgabung‹

entstanden ist, selbst nahelegt, so stellt sich die Frage, welche lebensweltliche

Erfahrung der 1980er Jahre durch den Rückgriff auf Bataille ausgedrückt wird

und welche Rolle dabei dem geöffneten, zerstückelten oder geritzten Körper

zukommt. Handelt es sich um einen Rückzug in den Körper als vermeint-

lich letzte authentische Instanz angesichts fortschreitender Säkularisierung,

d.h. wird »das eigene Fleisch […] als letzte Gewissheit einer sich entäußern-

den Welt erlebt«, wie dies Ruch vermutet?16 Oder erweist sich der Körper im

Text – wie es die Perspektive einer Soziologie des Körpers nahelegt – als nie

restlos in Verstehbarkeit überführbare Verkörperung sozialer Kräfte?17

Diesen Fragen wird im Folgenden anhand des Motivs des Auges bzw. der

Blindheit, ausgehend von Batailles Die Geschichte des Auges, unter Hinzuzie-

hung u.a. von Foucaults Überlegungen zur historischen Verbindung von Dis-

kursen in Bewegung und Körpern in Konstellationen anhand seiner Untersu-

chungen zum klinischen Blick und zur Überschreitung sowie von Friedrich

Nietzsches Ausführungen in Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn

mit Bezug auf Beyers Roman nachgegangen.

2. Der Sehsinn und die Überschreitung

Im Gegensatz zum Ohr als aufnehmendem Organ oder zum Tastsinn als

empfangender Sinn ist das Auge mit Vorstellungen der Wechselwirkung von

Innen- und Außenwelt verbunden. Das Auge kann externen Einflüssen nicht

nur Einlass gewähren, sondern auch ins Außen zurückwirken, nonverbale

Botschaften aussenden oder durch Verschließung willentlich zurückhalten.

Im Zuge der zivilisationsbedingten Trennung von Geist und Körper seit

Descartes sowie der zunehmenden Verwissenschaftlichung der westlichen

Welt gilt das Auge als »durchweg aufgeklärtes«18 oder »fast schon theoreti-

15 M. Beyer: Pinkshots, S. 109f.

16 H. Ruch: Literatur der 90er Jahre, S. 35.

17 Vgl. A. Hahn: Kann der Körper ehrlich sein?

18 G. Mattenklott: Das gefräßige Auge, S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 119

sches Organ«19 und wird zum »Hauptsinn der Moderne«.20 Das Sehen habe

daher, so führen Kamper undWulf aus, eine Leitfunktion gegenüber anderen

Sinnen in Form von Kontroll- und Selbstkontrollfunktionen erhalten.21

Betrachtet man die Werke der anatomischen Literatur von Autorinnen

und Autoren wie Marcel Beyer, Ulrike Dreasner, Rainald Goetz, Durs Grün-

bein, Reto Hänny, Thomas Hettche oder Ulrike Kolb, so lässt sich ihr Vorge-

hen als eine Erprobung des klinischen Blicks auf dem Feld des Literarischen

bezeichnen. Häufig verbindet sich damit auch eine Auseinandersetzung mit

dem im 18. Jahrhundert einsetzenden modernen Wissenschaftsverständnis

sowie mit dem Rationalismus der Aufklärung und seinen Folgen.22 Foucault

hat in seiner Untersuchung zurGeburt der Klinik (1963) dargelegt, dassmit dem

ausgehenden 18. Jahrhundert ein Wandel im Verhältnis von Sprache, Sehen

und Wissen stattgefunden habe. Der analytische Blick koppele sich zunächst

von der Einbildungskraft ab23 und der prüfende Blick weiche hernach un-

ter dem Einfluss der Anatomie einem punktgenauen Erspähen.24 Die Über-

wachung der Kranken durch die Institution der Klinik zeuge von einem An-

spruch auf Herrschaft, der sich auf ein distanziertes und kontrollierendes

Sehen gründe.25 Auf diese Weise erfahre das Auge eine Funktionalisierung

im Zwang der Zweckrationalität. Das Sehen werde zugleich Erkenntnis- und

Disziplinierungssinn.26

Als parallel verlaufende Gegenbewegungen lassen sich vor allem im kultu-

rellen Bereich historisch wiederholt Tendenzen zur Befreiung der Sinne aus

den symbolischen Ordnungen ausmachen. Als eine solche Gegenbewegung

kann auch das von Kamper und Wulf zu Beginn der 1980er Jahre konstatierte

Schwinden der Sinne betrachtet werden, das sie als Kennzeichen einer post-

modernen Ästhetik begreifen. In dieser offenbare sich ein ambivalentes Er-

eignis zwischen dem Zerfall des historischen Zusammenhangs der Sinne mit

sozialen Sinnstiftungen und der Idee einer möglichen Befreiung der Sinne

19 Ebd., S. 237.

20 D. Kamper/C. Wulf: Blickwende, S. 11.

21 Vgl. C. Wulf: Das gefährdete Auge, S. 22.

22 Vgl. zu Letzterem T.A. Kunz: Zwischen Descartes und Sade und darüber hinaus; vgl. F.

Schößler: Mythos als Kritik.

23 Vgl. M. Foucault: Die Geburt der Klinik, S. 121.

24 Vgl. ebd., S. 135f.

25 Vgl. ebd., S. 103. Vgl. dazu auch den Beitrag von J. Reichenpfader in diesem Band.

26 Vgl. C. Wulf: Das gefährdete Auge, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

im Durchgang zu anderen Wahrnehmungsstrukturen.27 Eine so verstande-

ne postmoderne Sinnenästhetik ist als Kritik des Auges im Sinne einer Kritik

des geistigen Sinns zu betrachten und äußert sich als Hochschätzung der

Nahsinne.28 Von diesen Prämissen ausgehend, liegt für die anatomischen Li-

teratinnen und Literatur der 1980er und 1990er Jahre ein Rückgriff auf die

ästhetischen Programme der Avantgarden Anfang des 20. Jahrhunderts auf

der Hand, in denen es auf vielfältige Weise um Transgressionen der Wahr-

nehmung und des ihr zugehörigen Organs ging.29

Ein radikales Beispiel hierfür ist Batailles Die Geschichte des Auges, die Teil

seines frühen literarisch-obszönen Werks ist. Es handelt sich dabei um die

Geschichte der sexuellen Initiation des Erzählers und seiner zu Beginn noch

mädchenhaften Freundin Simone bis zu ihrem Tod mit 35 Jahren. Das Er-

wachen der triebhaften Energien äußert sich insbesondere bei Simone durch

eine sich an das Auge bindende Obsession. Um eine besonders eindrückliche

Szene handelt es sich beim sexuellen Spiel mit dem herausgerissenen Auge

des in obszöner Lustbefriedigung in der Kirche ermordeten Priesters: »Sie

müssen mir sofort das Auge geben, reißen sie es ihm aus«, befiehlt Simone

dem Engländer Sir Edmond.

Sie streichelte sich die Beine und schob das Auge an ihnen entlang. Die Lieb-

kosung des Auges auf der Haut ist von einer unendlichen Sanftheit […]. Si-

mone jedoch amüsierte sich, ließ das Auge in die Spalte ihrer Hinterbacken

gleiten. […]

[D]er Engländer ließ das Auge zwischen unseren Leibern rollen.

– Stecken Sie es mir in den Hintern, schrie Simone.

Sir Edmond steckte die Kugel in die Spalte und schob sie tief hinein.30

Die Instanz des Auges wird im Zuge diverser Orgien wiederholt zerstört

und/oder einverleibt, um auf diese Weise das Vergnügen an der Überschrei-

tung der gesellschaftlichen und institutionellen Autoritäten zu steigern, für

die das Auge steht: schamerzeugende Normen, die Eltern, die Kirche. Roland

27 Vgl. D. Kamper/C. Wulf: Blickwende, S. 10.

28 Vgl. ebd., S. 14.

29 Vgl. André Bretons Überlegungen zur Bedeutung des Blicks und des Auges für die zeit-

genössische Malerei in Le surréalisme et la peinture (1928), Luis Buñuels und Salvador

Dalís Sezierung eines Auges in dem Kurzfilm Un chien andalou (1929) oder den experi-

mentellen russischen Stummfilm Человек с киноаппаратом (dt.: Der Mann mit der Ka-

mera) von 1929.

30 G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 121

Barthes hat in seinen Überlegungen zu Batailles Geschichte des Auges daher

darauf hingewiesen, dass es sich bei diesem Text im eigentlichen Sinn um

die Geschichte eines Objekts handle. Nicht Simone und der Erzähler seien

die Protagonisten – was im übrigen Batailles Geschichte von Sades Justine und

Juliette unterscheide –, sondern das Auge, das auf seiner Wanderschaft durch

eine bestimmte Imagination deformiert, nie jedoch verlassen werde.31

3. Auge – Ekstase – Tod: Batailles Geschichte des Auges

»Heute weiß ich, dass ich ›blind‹ bin, grenzenlos blind, der auf dem Erdball

›verlassene‹ Mensch«, so schreibt Bataille in seinem Vorwort zur ›Geschichte des

Auges‹.32 Es handelt sich dabei um ein lustvolles Mangelbekenntnis, denn das

Auge ist für Bataille das Organ der Bezeichnung, der Zuschreibung und der

Beurteilung. Als solches erzeugt es erst die Unterscheidung zwischen Gut und

Böse, dabei moralische Regeln und Tabus setzend. Mittels des Vorgangs des

Benennens, d.h. der begrifflichen undmoralischen Festlegung, erzeuge es da-

her erst die Sünde.33 »Ich liebte das, was man für ›schmutzig‹ hält«, bekennt

der Erzähler der Geschichte des Auges.34 Die Auseinandersetzung mit den ver-

urteilenden Begriffen und der Moral muss folglich auf dem Gebiet der Spra-

che ausgetragen werden, denn die Sprache reicht immer nur bis zur Grenze

des Unbenannten. Auf diese Weise wird die Literatur bei Bataille zum Ort

der Orgie, des Exzesses und der Überschreitung, zu einem Ort also, an dem

sich der Mensch dem – durchaus im Hegel’schen Sinn zu lesenden – ›herr-

schenden‹ Prinzip des Auges widersetzt, um sich in grenzenloser Blindheit

zu verausgaben, und dabei zugleich den Versuch zu unternehmen, ins Unbe-

nannte benennend vorzustoßen.

Die Ordnung der Steigerung verläuft in Batailles Geschichte des Auges von

der metaphorischen Dingübertragung (das Ei als Auge, die Sonne als Auge) in

einem zunehmenden Prozess der ›Belebung‹ (halb ausgeschlüpftes Ei, das er-

tränkt wird) bis zur analen und vaginalen Einverleibung eines menschlichen

Auges. Aus dieser Bewegung einer permanenten Überbietung des Orgiasti-

schen ergibt sich, nach Alt, eine »Poetik des Exzesses«, in der die Literatur

31 Vgl. R. Barthes : La métaphore de l’oeil, S. 770-777.

32 G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 187.

33 Vgl. P.-A. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 424.

34 G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

zum Gipfel des Exzesses werde.35 Die Geschichte des Auges wird dabei zu ei-

ner Geschichte aus und über Vorstellungen im doppelten Sinn: im Text und

als Text. Denn die Geschichte reichert sich nicht nur mit Beschreibungen der

Durchführung sich steigernder obszöner Szenen an, ein Anteil an Obszöni-

täten wird allein durch (versprachlichte) Vorstellungen vermittelt.36

Batailles Erzähler legt außerdem im Nachhinein das Imaginative seiner

Erzählung offen und betont dabei die Unwillkürlichkeit des entstandenen

Texts, der im Medium der Sprache die exzesshafte Verausgabung realisiert

und mit Hilfe der Sprache die Überschreitung der Sprache sucht. An diesem

Punkt verbindet sich die Sprache mit dem Tod, der die einzige Grenze ist, die

das Subjekt nach dem Tod Gottes noch begrenzt. Der Tod jedoch übersteigt

wiederum jede Vorstellungskraft, wie Bataille im Entwurf für eine Fortsetzung

der Geschichte des Auges angesichts des Todes von Simone betont: »[I]m Grunde

ist diese Exaltation größer als die Imagination, die sie sich vorstellen kann, sie

überschreitet alles. Aber sie gründet in der Einsamkeit und Sinnlosigkeit.«37

4. Auge – Mund – Tod: Beyers Menschenfleisch

Marcel Beyers Roman Das Menschenfleisch handelt ebenfalls von Vorstellungs-

welten und dem Problem, das die Sprache beim Begreifen von Zusammen-

hängen der äußeren Welt darstellt, von einer trennenden Differenz des Sub-

jekts zur Welt, von der Frage nach Möglichkeiten der Überschreitung sowie

von der Sinnlosigkeit und Einsamkeit als Grundlage des Todes. Durch die

Auflösung der Satzstrukturen wird nicht nur Vieldeutigkeit erzeugt, sondern

es wird auch mit dem Eindruck eines Bewusstseinsprotokolls gespielt, wo-

bei allerdings von Beginn an deutlich wird, dass die gesamte Erzählung der

darstellenden Vorstellungswelt des Erzähler-Ichs entspringt.

Der Roman setzt inmedias resmit einer Sequenz ein, in der eine Fliege sich

schutzsuchend ausgerechnet in einer fleischfressenden Pflanze niederlässt.

Dieser fatalen Entscheidung geht eine Fehleinschätzung und Verharmlosung

der Pflanzengestalt durch die denkende Fliege voraus, d.h. ein Nicht-Sehen

und Nicht-Erkennen der wahren Gegebenheiten, das sich für die Fliege nicht

oder immer erst zu spät in partielle Erkenntnisse umsetzt. Die Enge und

35 P.-A. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 426.

36 Vgl. G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 17.

37 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 123

Ausweglosigkeit, die Einsamkeit und Sinnlosigkeit der todbringenden Ein-

gangssequenz spiegelt die Atmosphäre des gesamten Romans. Dadurch wird

verdeutlicht, dass dieses Erzählen an der Grenze des Todes stattfindet. Nach

dieser Eingangssequenz setzt die Erzählung als Ich-Erzählung neu an und

im weiteren Erzählverlauf wird sodann die Arbeit an und mit dieser Grenze

im Medium der (Literatur-)Sprache verfolgt. Dieses Medium jedoch erweist

sich als ebenso fragil wie die Vorstellungs- und Interpretationsfähigkeit der

Fliege; denn es heißt von dem Ich-Erzähler, er zöge aus seinen genauen Be-

obachtungen Schlüsse, die nicht auf Wiedergabe oder Wahrheit, sondern auf

Wirkung zielten:

Daß ich zwar zur genauen Beobachtung fähig sei, heißt es, daß mir vie-

les auffalle, dass ich aber aus dem Wahrgenommenen Schlüsse auf eigene

Weise zöge, daß ich, damit meine Darstellungen die gewünschte Wirkung

erzielten, nicht umhin käme, meine Erzählung ein wenig zu frisieren. Daß

ich die teils natürlichen, teils fieberhaften Bewegungen des Körpers nicht so

darstellte, wie sie seien, sondern daßmeine Assoziationen alles verschleier-

ten, daß das Beobachtete am Ende so dastehe, wie ich es gesehen hätte, ein

Topograph des Verwachsenen. (MF, 8f.)

Im Erzählen also, d.h. in der Überführung des Beobachteten in eine sprach-

liche Struktur, wird das Gesehene vom Erzähler durch Assoziationen so stark

verschleiert, dass es als Topografie des Verwachsenen einer Art labyrinthi-

schem Erzählen gleichkommt, in dem der Erzähler in Analogie zur fleisch-

fressenden Pflanze als »Fallensteller« (MF, 9) fungiert. Dieser sich selbst von

Anfang an als unzuverlässig offenbarende Erzähler lässt somit auch das Er-

zählte undurchsichtig werden, versetzt mithin die Lesenden gezielt in die Po-

sition der Blindheit gegenüber dem Realitätsgehalt des Dargestellten. Damit

befinden die Lesenden sich in einer ähnlich ungesicherten Beziehung zum

Erzähler wie dieser sich zu seiner Freundin K.: Seine Versuche, durch Entzif-

ferungsarbeit an der (Körper-)Sprache zu identifizieren, ob sie einen anderen

Mann hat, bleiben bis zum Ende des Romans nicht zuletzt deshalb ungesi-

chert, weil das Erzählte selbst von Anfang an auch ein Phantasma des Er-

zählers sein kann.38 Als solches kann es auch bloß der obsessiven Natur des

Erzählers entspringen, zu der er sich zu Beginn bekennt: »Alle Wörter mit K

sammeln, wem auch immer Einlass gewähren in das eigene Körpergehäuse.«

38 Vgl. zu unentscheidbar unzuverlässigem Erzählen den Beitrag von S. Bernhardt in die-

sem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

(MF, 8) Dass der unausgesprochen bleibende Name K.s als Kürzel für ›Körper‹

oder ›Körpergehäuse‹ gelesen werden kann, macht deutlich, welche zentrale

Rolle der Physis im Roman zukommt.

In Batailles Geschichte des Auges kommunizieren die Körper – in aller mit

den Exzessen verbundenen Widersprüchlichkeit – auf einvernehmliche Wei-

se miteinander. Die Basis dafür bildet die Bereitschaft der Lustbefriedigung

im Exzess bis in den Tod. Beyers Erzähler hingegen versteht die Zeichen der

Körper nicht. Dies lässt sich exemplarisch am Beispiel des durch die Eifer-

sucht aufwallenden Bluts des Erzählers verdeutlichen:

»[W]as hat das Blut zu berichten, der ganze Körper.Während ichmich auf ir-

gendwelcheVeränderungen zu konzentrieren versuche, auf sinnvolle Abläu-

fe, ohne aber zu einem Schluß zu kommen […]. Vielleicht hat das Blut auch

aufgegeben, weil ich nichts verstand, bis zum nächsten Mal, wenn mich das

hämmernde Pulsieren wieder nach einer Antwort, nach einer Reaktion su-

chen läßt. […] Es wäre schlimm, wenn K. zumBeispiel sagte: merkst du nicht,

dein Blutwill dir etwasmitteilen, hör doch einmal zu, eswill, daß du das und

das tust.« (MF, 41f.)

Der Erzähler ist gleichsam blind gegenüber den Zeichensystemen des eigenen

Körpers. Somit kann das Subjekt auch keine Aussage über die Ehrlichkeit des

Körpers treffen. Beyer hebt folglich die nicht vergesellschafteten, nicht so-

zialisierten Aspekte der Körperlichkeit hervor, d.h. diejenigen, die sich nicht

wie einen Text lesen lassen.39 Als ähnlich unwillkürlich erweisen sich manche

Körperreaktionen wie beispielsweise die Übelkeit: »man kommt über gewis-

sen Strukturen und Reaktionen nicht hinaus dasmacht der Körper dann ganz

allein daß ihm schlecht wird«. (MF, 67) Der Körper fungiert dabei zugleich

als »[g]roßartiger Zeichenvorrat […], der nur dazu dient mir etwas mitzutei-

len, ohne daß ich wüßte, worum es geht. Aber der Körper hat seine eigenen

Zeichen, er konventionalisiert eine Sprache, ohne mich weiter zu fragen.«

(MF, 42) Die Materialität des Körpers gehorcht bei Beyer somit Regeln, die

nur bis zu einem gewissen Grad domestizierbar, d.h. durch Zuschreibung

von Sinnhaftigkeit kontrollierbar40 sind. Fungierte das Fleisch also hier als

authentische Instanz und letzte Gewissheit, so blieben eben diese für das

Subjekt in mehr oder minder unerreichbarer Ferne.41

39 Vgl. A. Hahn: Kann der Körper ehrlich sein?, S. 670f.

40 Vgl. A. Hahn: Kann der Körper ehrlich sein?

41 Vgl. zu Körperbildern auch die Einleitung von N. Lehnert/I. Meinen in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 125

Gleichwohl steht die Möglichkeit, dass der Körper ein Lieferant von Bot-

schaften sein könnte, zu denen dem Erzähler lediglich der Entzifferungs-

schlüssel fehlte, stets im Raum. Und aus dieser Vermutung speisen sich auch

die Körperöffnungsvorstellungen im Roman; denn als Lösung der Unlesbar-

keit des Körpers überlegt der Erzähler: »Also bleibt mir nur Horchen, oder

ich müßte nachsehen, was vorgeht.« (MF, 42) Zugang zum eigenen Körper

können folglich nur die Nahsinne ermöglichen, wobei mit der sprichwörtli-

chen Wendung, des In-sich-hinein-Hörens gespielt wird. Wollte man aller-

dings »nachsehen, was vorgeht«, d.h. den klinisch-anatomisch beobachten-

den Blick bei sich selbst ansetzen, so müsste man den eigenen Körper öffnen.

Als Folge bliebe dann nur eine sehr begrenzte Zeit für die Nahansicht und die

damit in Aussicht gestellte Erkenntnis, bevor die Blindheit des Todes einsetz-

te.42

Die Obsessionen bei Bataille generieren über das körperliche/non-verba-

le auch ein verbales Einverständnis zwischen den Personen, welche das Paar

bei Beyer ebenfalls eingebüßt hat. Es gibt bei Bataille keinenMoment sprach-

licher Irritation oder Distanz im Ausagieren der Verausgabungen, kein Un-

verständnis und keineMissverständnisse in der auf die Orgie zielenden Kom-

munikation. Stattdessen zerfällt demErzähler bei Beyer die wahrgenommene

Außenwelt in unverständliche Zeichensysteme. Denn einerseits hat »grund-

sätzlich […] alles Bedeutung« (MF, 65), andererseits hat der einzelne Mensch

nur einen klar umgrenzten Wortschatz, »ein kleines Feld, auf das wir be-

grenzt sind« (MF, 16). Dieser enge Bereich böte, so der Text, wenig Variati-

onsmöglichkeiten in den einfachen Satzstrukturen und den meisten Wörtern

(MF, 103). Beyer rekurriert damit auf den für das 20. Jahrhundert paradigma-

tischen Sprachskeptizismus und zeigt sein Personal »ausgeliefert an die Fülle

der Signifikanten«.43 Die diskursive Organisation der Beziehung führt – in

Verbindungmit dem obsessiven Charakter der Entzifferungsarbeit – zu einer

Konzentration auf die Produktionsstätte der menschlichen Semiose, in dem

Versuch an ihr, d.h. an der Grenze zum Anderen, Bedeutungssicherheiten zu

gewinnen.

Darüber hinaus erweist sich für den Erzähler jedoch sukzessive auch die

eigene Sprache als unverständlich. Sie begegnet ihm als Hindernis oder Be-

drohung: »permanent überfallen mich die Dinge und die Wörter es ist zum

sich die Augen ausstechen lassen Ohren abbeißen – schneiden« (MF, 48). Die

42 Vgl. auch den sich selbst skalpierenden Boten (MF, 116).

43 G. Bartl: Spuren und Narben, S. 403.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Aussparung der Satzzeichen zeigt den Versuch, das Hindernis des vorgege-

benen Sprachkörpers zu überwinden: Die stammelnde Konstruktion erweckt

den Eindruck der Bewusstseinsreportage, entgrenzt dieWortbezüge und ver-

stärkt die Vieldeutigkeit im Text.

Die Eifersucht dient im Roman als Beispiel existenziellen Scheiterns an

der Entzifferungsarbeit, in dem die Sinnesorgane den von ihnen erwarteten

Entzifferungsdienst versagen und dieWahrnehmungen uneindeutig werden.

So wird z.B. dem Sehsinn gezielt seine tradierte Funktion als beobachtende,

kalkulierende und bewertende Instanz entzogen. Der Sehsinn versagt den

rationalen Zugriff auf die Erscheinungsformen der Welt, sodass ein gleich-

sam blinder Blick entsteht. Da Eifersucht Ausdruck eines exklusiven Nähe-

begehrens ist, wird dort, wo der Augensinn zur Sprache kommt, eine Ten-

denz zur Nahsicht erkennbar, häufig ist auch von den verschlossenen (MF, 14,

45, 75, 84f., 94, 104) oder nur halb geöffneten (MF, 75, 138), den geblendeten

(MF, 40, 153), den ausgestochenen (MF, 48), ausgekratzten (MF, 152), verkleb-

ten (MF, 116), verschleimten (MF, 36) oder blinden (MF, 13, 21, 36, 39, 74, 76,

145, 153, 158) Augen die Rede. Die begehrenden Blicke des Erzählers zielen

ebenfalls auf maximale Nähe, indem sie sich auf Innenansichten des Körpers

richten.

Besonders deutlich wird die Tendenz zur kurzen Distanz in der Analogie

von Auge und Mund als »für die Kommunikation wichtige[] Körperteile und

-stellen« (MF, 43).44 Der Zungenkuss wird so zum Versuch der Entzifferung

des Gegenübers: »wir haben dem Mund das Sehen überlassen« (MF, 74). Die-

ses Vorgehen erweist sich als leitmotivisches Herantasten an den Anderen im

Nahbereich der Sinne. Da Analogien des Auges zu Vagina und Anus,45 wie sie

z.B. in BataillesGeschichte des Auges auftreten, in Beyers Roman nicht ausagiert

werden, wird der Fokus einerseits von der körperlich-sexuellen auf die beob-

achtende Funktion der Organe verlagert, d.h. auf ihre Rolle als welterschlie-

ßende Instanzen (Sehen und Sprechen). Andererseits betonen sie die aufneh-

mende Funktion der Körperteile, indem das Auge mit oraler Welterkundung

gekoppelt wird: »Das Sehen allein dem Mund überlassen, eingefaßt von den

Lippen die Umgebung greifbar machen« (MF, 140).

Zu einem späteren Zeitpunkt im Text wird dem Erzähler in einer Gewalt-

vision die Zunge herausgeschnitten. Diese Handlung erfolgt, indem dezidiert

44 Vgl. z.B. die Analogie von aufgerissenen Augen und offenem Mund (MF, 116), von zu-

ckenden Lidern und zuckendemMund (MF, 88).

45 Vgl. G. Mattenklott: Das gefräßige Auge, S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 127

»von hinten über meine Augen hinweg mit der Hand in meinen Mund ge-

griffen« wird, die Analogie von Auge und Mund also erneut anklingt: »dann

greift die Hand erneut und zieht die Zunge raus so weit es geht aus meinem

Mund, ein stechender Schmerz anmeiner Zungenwurzel.« (MF, 110) Das Her-

ausschneiden der Zunge bedeutet damit zugleich einen erblindenden Angriff

auf die Augen, und in beidem spiegelt sich die Entzifferungsunfähigkeit des

Erzählers, die auch als ein Scheitern der ersehnten Einverleibung vonWelt zu

lesen ist.

5. Nähebegehren im Exzess: Einverleibungsvisionen

Im obszönen Akt, im Exzess geht es nicht um Distanz, nicht um trennen-

de Bestimmtheit oder Kontaktlosigkeit. Orgiastische Energien sind auf Nä-

he und Kontakt, auf Verschlingen und Verschlungenwerden aus. Stellen die

Augen, im Gegensatz zu den Nahsinnen des Geruchs-, Geschmacks-, Tast-

und Temperatursinns, einen Kontakt auf Distanz her,46 so zielt die Einver-

leibung47 des Auges bei Bataille auf (konvulsivische) Nähe, auf die distanz-

lose Vergegenwärtigung des Fremden im Exzess. Obsessionen sind so be-

sehen Einverleibungen des Fernen. Sie sind radikale Gegenbewegungen zur

Abstraktion, die durch den beobachtenden Blick ebenso erzeugt wird wie

durch die Abstraktheit der Begriffssprache. Dass derart einverleibende Verei-

nigungsakte mit der Vernichtung des Einverleibten einhergehen, zeigt nicht

nur die Notwendigkeit des Herauslösens des Auges aus dem Körper oder des

Abschneidens der Hoden vor deren klitoraler Einverleibung in Batailles Ge-

schichte des Auges. Auch die oralen Einverleibungsvisionen von Beyers Erzähler

lassen keinen Zweifel an der zerstörerischen Kraft derartigenNähebegehrens:

Darüber hinaus gibt es auch Gegenstände, deren Gestalt man annehmen

möchte, um in der Nähe der Person zu sein: […] Ein Getränk im Glas, um

in ihren Mundraum zu gelangen. Dort würde dann bereits mit der Verdau-

ungbegonnen,man selber zersetzte sich in kleinere Bestandteile, verursacht

durchdie Enzymeder Person, dermannahe seinwollte. Vermischtmit ihrem

Speichel säheman sich das Innere desMundraums an, wenn es nicht zu dun-

kel wäre. Von der Zunge weiter in Richtung Rachen befördert, gelangte man

46 Vgl. C. Wulf: Das gefährdete Auge, S. 21.

47 Vgl. zur Figur und Funktion der Einverleibung die Beiträge vonD.Weinbach, J. Tönsing,

N. Lehnert und C. Ansari in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

durch die Speiseröhre (an der Luftröhre vorbei, wo sich der Kehlkopf befin-

det) hinab in den Magen, man sähe die Person von innen, hätte gleichzeitig

Hautkontakt mit ihr, könnte also vollauf zufrieden sein, obwohl man sich in

Auflösung befände aufgrund erneuter Zugriffe von Enzymen, um bald sich

mit anderer Nahrung (vielleicht auch verwandelten Eifersüchtigen?) imMa-

gen zu sammeln. Sohätteman sich vonder Personwortwörtlich einverleiben

lassen, um in Bereiche zu gelangen, die man sonst nie sehen, nie berühren

könnte. (MF, 11)

Ersehnt wird hier der anatomische Blick in die verborgensten körperlichen

Regionen der begehrten Person unter dem Phantasma der Einswerdung und

Selbstauflösung bis zur Selbstvernichtung zugunsten einer knapp bemesse-

nen Zeit größtmöglicher Nähe. Dabei stoßen Konnotationen sinnlicher und

körperlicher Innenschau aufeinander. Im letzten Augenblick wird der Augen-

Blick ins dunkle Innere des anderen ersehnt. Es bleibt ein ironischer Wink,

dass selbst noch in dieser vollständigen Hingabe Exklusivität nicht zu haben

ist, stattdessen noch der intimste letzte Moment zu teilen wäre mit anderen

Eifersüchtigen, und dass gerade die Verwandlung in Nahrung, welche das

Erfahrungsmoment des Einverleibtwerdens erst ermöglicht, zugleich blind

macht für das Erkennen potenzieller Rivalen.

Unter latenter Anspielung auf die Transsubstantiation in der Eucharistie

geht es hier allerdings nicht um die Aufnahme einer heiligen Kraft durch den

Abendmahlsempfänger, d.h. nicht um den spirituellen Hunger, der mit der

Transformation Christi in ein Bild (Hostie und Wein) von der Materie ein-

hergeht.48 Vielmehr wird der Verzehrte mit der profanen Nahrungsmaterie

identisch und imaginiert sodann seine Beschädigung durch physiologische

Prozesse, d.h. den eigenen Tod durch enzymatische Zersetzung im Magen

gemeinsammit anderen Speisen. Vollzogen wird bei Beyer folglich gerade je-

ner Vorgang der Einverleibung, der im christlichen Ritus durch das Fasten

vor dem Abendmahl vermieden werden soll; denn die Vermischung des Gött-

lichen mit zu verdauender Speise käme einer Entweihung und Vernichtung

des Sakralen gleich.49 Die auf das rein Anatomische zielende Behandlung der

Eucharistie bei Beyer lässt sich vor der Folie der Orgie mit Sir Edmond in der

Kirche in Batailles Geschichte des Auges lesen, in der Hostie und Wein zu Sper-

48 Vgl. G. Mattenklott: Das gefräßige Auge, S. 232f.

49 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 129

ma undUrin Christi umkonnotiert werden.50 Allerdings verliert die Szene bei

Beyer den bei Bataille noch vorhandenen sakralen Aspekt durch das gänz-

liche Fehlen christlicher Symbolik. Somit kann es auch nicht zu einer Ent-

weihung der heiligen Zeichen kommen, zu dem Vorgang also, an dem sich

die sexuelle Lust bei Bataille entzündet. Stattdessen wird die Szene bei Bey-

er zum Ausdruck einer Erfüllung des wörtlich genommenen Wunsches nach

dem Verschlungenwerden durch den begehrten Anderen, die das begehrende

Subjekt mit Vernichtung bezahlt, indem es sich sprichwörtlich von seinem

eigenen Begehren verzehren lässt. Hier wird beispielhaft das sprachformel-

hafte Erfahren von Welt in Beyers Roman erkennbar, das die Vorstellungs-

welt des Erzählers begrenzt. Die damit einhergehenden Beobachtungsstra-

tegien ermöglichen ihm ein Begreifen des Phänomens ›Eifersucht‹ lediglich

innerhalb metaphorisch vorgefasster Bedeutungssysteme. Das Wörtlichneh-

men der Bildsprache zeugt von dem Versuch, durch deren Tilgung zu einem

Realismus hinter der formelhaften Sprache vorzudringen.

6. Die Welt ohne uns – Blindheit – Tod

Marcel Beyer schreibt in einem frühen Essay in der Sammlung Das erste Buch,

für die Autorinnen und Autoren gebeten wurden, aus der Retrospektive einen

erneuten Blick auf ihre frühen Texte zu werfen: »In meinen frühen Gedichten

gab es nichts zu sehen.« »Damals«, schreibt Beyer weiter, »war ich ein ent-

schiedener Feind der Bilder, Metaphern widerstrebten mir, Sichtbares wollte

ich nur in schemenhafter Form in den Gedichten finden, es gab keine Sze-

nerien, konkrete Räume oder Orte wurden nicht genannt, kein Name, der,

sei er auch noch so fremd, stets auf etwas weist, das sich mit dem Auge er-

fassen ließe.«51 Und obgleich Beyer betont, dass er bei Beginn der Arbeit an

Das Menschenfleisch im März 1986 »schon lange« kein »Feind der Bilder« mehr

gewesen sei,52 lassen sich diese Ausführungen durchaus noch auf den Ro-

man anwenden, der ohne einen spezifischen Ort der Handlung, ohne Namen

der Protagonisten auskommt und in dem die Sprachbilder durch Wortwört-

lichkeit zersetzt und die »Wörter Sätze« (MF, 72) aufgerissen werden wie ein

50 Vgl. G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 44.

51 M. Beyer: Brixton, S. 220.

52 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Körper und in Analogie zu den Körpern: »Die Naht, die Lippen aufreißen,

Entzifferungskunst« (MF, 70).

In Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn disqualifiziert Nietz-

sche die sprachliche Konvention als Ausdruck des menschlichen »Trieb[s] zur

Metaphernbildung«. Sie entstehe einzig aus der willkürlichen Übertragung

eines Nervenreizes »in ein Bild! Erste Metapher. Das Bild wieder nachge-

formt in einem Laut! Zweite Metapher.«53 Bei diesem Vorgang verstellt sich

der Mensch den Zugang zu dem, was Nietzsche »das rätselhafte X des Dings

an sich« nennt.54 Nietzsche nimmt folglich eine physiologische Begründung

des menschlichen Übertragungstriebs vor und betrachtet bereits den unbe-

wussten Zugriff des Menschen auf Welt als metaphorisch. Er führt aus, dass

jener Trieb ein »Fundamentaltrieb des Menschen« sei, »den man keinen Au-

genblick wegrechnen kann, weil man damit denMenschen selbst wegrechnen

würde«.55

In Beyers Roman Das Menschenfleisch versucht der Erzähler, der Meta-

phernsprache zu entkommen, indem er die Bildsprache wörtlich nimmt. In

den Selbstauflösungsfantasien geht es letztlich um den Versuch, zu einem

Realismus jenseits des Subjekts vorzustoßen: »um nur sehen zu können, was

da ist« (MF, 121), ohne Vorstellungs-, Interpretations- und Kohärenzbildungs-

zwang. Die Erzählung aber steigert sich weiter bis zu demWunsch, auch alles

Wörtliche loszuwerden und sich dem »Todestrieb der Sprache« (MF, 157) zu

ergeben: »Schnitt und aus, also nichts mehr, keine Schrift, ich bin des Schrei-

bens nicht mehr mächtig […], des Menschen Ablösung von Haut und Fleisch,

den Wechsel der Erscheinung ins Nichts verlagert, in Dunkelheit nicht ich«

(MF, 155). Auf diese Weise lässt sich Das Menschenfleisch als ein Versuch le-

sen, den Menschen im nietzscheanischen Sinn wegzurechnen: »Ich muß die-

se Sätze überwinden, dann sehe ich die Welt richtig. So dem allgemeinen

sprachlichen Rauschen entgehen, das einen bereits in der Gebärmutter um-

gibt, Herzklopfen, sprachliche Laute, die von außen in den Körper eindrin-

gen.« (MF, 158) In diesem Sinne ist Beyers früher Roman, wie seine frühe Ly-

rik, der Versuch, eineWelt ohne uns zu denken: »als umkreiste ich einen blin-

den Fleck, in dessen Zentrum, ich vorstoßen will«,56 beschreibt Beyer diese

Bewegung der frühen Schriften.

53 F. Nietzsche: Über Wahrheit und Lüge, S. 544.

54 Ebd., S. 545.

55 Ebd., S. 551.

56 M. Beyer: Brixton, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 131

Im Unterschied allerdings zu Bataille, der Anfang des 20. Jahrhunderts

noch Bereiche findet, in denen die Angstlust an der Profanierung ausgelebt

werden kann, und die ihm das Abenteuer der Exzesse ermöglichen, wird das

Subjekt bei Beyer stets auf die eigene fragile und unzuverlässige Erfahrungs-

und Vorstellungswelt zurückgeworfen. Denn die Grenzen, die das Subjekt

bei Beyer erfährt, sind im eigentlichen Sinn keine äußeren mehr: Die eige-

ne Sprache und der eigene Körper sind ihm ein ebensolches Rätsel wie die

Sprache und der Körper des Anderen. Versuche der Überschreitung bedürften

einer Anschlussfähigkeit ans Außen mittels verbaler oder somatischer Spra-

che, die aber beide als Hindernisse unter anderen Zeichensystemhindernis-

sen fungieren. Die Arbeit mit der verbalen Sprache stößt bei Versuchen des

Verstehens lediglich auf Versatzstücke und Sprachformeln, die schon vorher

da waren. Auf diese Weise tritt die Sprache als ›Beobachtungsorgan‹ auf Di-

stanz nicht –wie historisch – zu ihremGegenstand der Analyse, sondern zum

denkenden, sprechenden und nun nicht mehr ›klinisch‹ sehenden Subjekt.

Dieses begegnet bei Beyer einer fragmentierten Zitat- und Metaphernwelt,

die ihm den Ort der souveränen Selbsterfahrung nimmt, den Bataille im Ex-

zess noch zu behaupten sucht. Die Erfahrung der Grenze hat sich bei Beyer –

und dies lässt sich als Kommentar auf die fortgeschrittene Säkularisierung

der 1980er Jahre lesen – vollständig ins Innere des Subjekts verlagert.

Jean Baudrillard hat die Postmoderne als »Stadium nach der Orgie«57 be-

zeichnet und damit den Verlust der Kraft hervorgehoben, die Bataille in der

Ausschweifung identifizierte.58 Er macht dies an der Auslöschung der Meta-

phern fest, d.h. an dem Verlust differentieller Bereiche: »Einst war der Körper

Metapher für die Seele, dann für den Sex, heute ist er Metapher für gar nichts

mehr, ist er Ort […] ohne transzendentes Ziel, in reiner Promiskuität mit sich

selbst […].DieMöglichkeit derMetapher verschwindet aus allen Bereichen«.59

Stattdessen sei im »Zustand der Simulation«60 alles bereits da gewesen, habe

jede Überschreitung oder Befreiung bereits stattgefunden.

Beyer sucht in seinem Zitat- und Montageroman den Ort des postmo-

dernen Subjekts und stößt dabei auf eine Leerstelle, die als möglicherweise

letzten Fluchtpunkt des Begehrens die Vorstellung von der Überwindung des

Subjekts, d.h. von der Erzeugung der Ästhetik einer Welt ohne uns enthält.

57 J. Baudrillard: Nach der Orgie, S. 9f.

58 Vgl. P.-A. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 422.

59 J. Baudrillard: Nach der Orgie, S. 13f.

60 Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

In seinen Lichtenberg-Poetikvorlesungen von 2014, die den Titel XX tragen, und

damit Nietzsches »für uns gänzlich unzugängliches und undefinierbares X«61

auf ähnlich erweiterte Distanz rücken wie Batailles Ort X, in welchem die Ge-

schichte des Auges ihren Ausgang nimmt,62 schreibt Beyer:

Indem ich schreibe, lasse ich mich ein auf die Welt, oder: Indem ich schrei-

be, nehme ich Distanz zu ihr ein. Ein unablässiges Wechselspiel vielleicht:

Ich tariere den Abstand aus zwischenmir und derWelt. Wie aber, wenn die-

ses Protokoll, peinlich darauf bedacht, keine Lücke zu lassen, in einer wider-

sprüchlichen Bewegung denjenigen auslassen, als Leerstelle auffassen wür-

de, der notiert – als gäbe es diese Welt ohne mich?

Es gibt die Welt ohne mich.63

Literatur

Alt, Peter-André: Ästhetik des Bösen, München: Beck 2010.

Barthes, Roland: »La métaphore de l’oeil«, in: Critique 195-196 (1963), S. 770-

777.

Bartl, Gerald: Spuren und Narben. Die Fleischwerdung der Literatur im

Zwanzigsten Jahrhundert, Würzburg: Königshausen & Neumann 2002.

Bataille, Georges: »Die Geschichte des Auges«, in: Ders.: Das Obszöne Werk,

übers. u. mit einem Nachwort v. Marion Luckow, Reinbek bei Hamburg:

Rowohlt 1977, S. 5-53.

Baudrillard, Jean: »Nach der Orgie«, in: Ders.: Transparenz des Bösen. Ein

Essay über extreme Phänomene, übers. v.Michael Ott, Berlin: Merve 1992,

S. 9-20.

Beauvoir, Simone de: Soll man de Sade verbrennen? Drei Essays zurMoral des

Existentialismus, übers. v. Alfred Zeller, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt

1983.

Beyer, Marcel: Das Menschenfleisch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991/1997.

Ders.: »Brixton«, in: RenatusDeckert (Hg.),Das erste Buch. Schriftsteller über

ihr literarisches Debüt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 220-225.

Ders.: »Pinkshots«, in: Konzepte 9 (1990), S. 109-110.

Ders.: XX. Lichtenberg-Poetikvorlesungen, Göttingen: Wallstein 2015.

61 F. Nietzsche: Über Wahrheit und Lüge, S. 546.

62 Vgl. G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 7.

63 M. Beyer: XX, S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomien der Blindheit 133

Bürger, Peter: »Moral und Gesellschaft bei Diderot und Sade«, in: Ders.: Ak-

tualität und Geschichtlichkeit. Studien zum gesellschaftlichen Funktions-

wandel der Literatur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 48-79.

Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen

Blicks, übers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein 1976.

Ders.: »Vorrede zur Überschreitung«, in: Ders.: Von der Subversion des Wis-

sens, übers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Fischer 1987, S. 28-45.

Hahn, Alois: »Kann der Körper ehrlich sein?«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K.

Ludwig Pfeiffer (Hg.), Materialität der Kommunikation, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1988, S. 666-679.

Hart Nibbrig, Christiaan L.: Die Auferstehung des Körpers im Text, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1985.

Imhasly, Bernhard: »Das Atmen der Dinge, das Dröhnen des Sterbens: Tho-

mas Hettches Nox«, in: Neue Zürcher Zeitung vom 23.05.1995.

Jacobs, Jürgen: »Liebhaber klebt auf der Bindehaut«, in: Kölner Stadt-

Anzeiger vom 22./23.06.1991.

Kamper, Dieter/Wulf, Christoph (Hg.): Das Schwinden der Sinne, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1984.

Dies. (Hg.): Die Wiederkehr des Körpers, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982.

Dies.: »Blickwende. Die Sinne des Körpers im Konkurs der Geschichte«, in:

Dies.: Das Schwinden der Sinne (1984), S. 9-17.

Kunz, Tanja Angela: »Zwischen Descartes und Sade und darüber hinaus: Tho-

mas Hettches ›Nox‹ und ›Animationen‹«, in: Studia Germanica Gedanen-

sia 40 (2019), S. 227-239.

Lyotard, Jean-François: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, hg. v. Peter

Engelmann, übers. v. Otto Pfersman, Wien: Passagen 1986.

Mattenklott, Gert: »Das gefräßige Auge«, in: Kamper/Wulf, Wiederkehr des

Körpers (1982), S. 224-240.

Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-

dung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.

Mohr, Peter: »Junge Kannibalen«, in: Rheinischer Merkur vom 30.08.1991,

S. 23.

Nietzsche, Friedrich: Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn,

in: Ders.: Werke in vier Bänden, Bd. IV, hg. u. eingel. v. Gerhard Stenzel,

Salzburg: Ceasar Verlag 1983, S. 541-554.

Picandet, Katharina: Zitatromane der Gegenwart. Georg Schmid Roman trou-

vé – Marcel Beyer DasMenschenfleisch –Thomas Meinecke Hellblau, Frank-

furt a.M.: Lang 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Rüb, Matthias: »Unverdautes. Ein Student und sein Roman«, in: Frankfurter

Allgemeine Zeitung vom 25.05.1991.

Ruch, Hermann: Literatur der 90er Jahre. Dokumentation des 6. Bayrisch-

Sächsisch-Thüringer Germanistenkongresses vom 7.-9. Mai 1998 in Bam-

berg, Dillingen: Akad. Für Lehrerfortbildung und Personalführung 2000.

Schößler, Franziska: »Mythos als Kritik – Zu Thomas Hettches Wenderoman

Nox«, in: Literatur für Leser 22 (1999), S. 171-182.

Wellershoff, Dieter: Der verstörte Eros. Zur Literatur des Begehrens, Köln:

Kiepenheuer & Witsch 2004.

Wulf, Christoph: »Das gefährdete Auge. Ein Kaleidoskop der Geschichte des

Sehens«, in: Kamper/Ders., Das Schwinden der Sinne (1984), S. 21-45.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007 - am 12.02.2026, 14:07:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

