Okonomien der Blindheit

Anatomisches Schreiben in Marcel Beyers Das
Menschenfleisch (1991) mit Riicksicht auf den Konnex
von Sehsinn und Uberschreitung bei Friedrich
Nietzsche, Georges Bataille und Michel Foucault

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

1. Einfiihrung: Herbeizitiertes Fleisch - unverdaut

In den 1980er Jahren ist in der geisteswissenschaftlichen Forschung von einer
Wiederkehr des Korpers und zugleich von einem Schwinden der Sinne die Rede.!
Beide konstatierten Phinomene werden darin unter einem zivilisationskri-
tischen, aber postmodern produktiv gewerteten Impuls betrachtet. Fir die
Literatur der 1990er Jahre wird sodann davon gesprochen, dass der Korper
Konjunktur habe: »Die Anatomen und Pathologen unter den Autoren haben
Messer und Skalpelle gewetzt, um Befindlichkeiten schichtweise freizulegen
und die Schnittflichen von Kérpern und Sprache zu sezieren«,” lautet der
Befund von Ruch. Und Imhasly bemerkt: »Der Anatomie-Atlas scheint fir die
heute Dreifiigjihrigen das vornehmste Poesiealbum zu sein«.?

Literatinnen und Literaten wie Durs Griinbein, Thomas Hettche oder
Marcel Beyer u.a. greifen dabei verstirkt auf die Werke des Marquis de
Sade und George Batailles zuriick. Sades »systematisch die anatomischen
Méglichkeiten des menschlichen Kérpers«* erschépfende Ausschweifungen
werden Anfang des 20. Jahrhunderts durch Batailles Exaltationen in gewisser

1 Vgl. die Bande von Kamper und Wulf (1982 und 1984); vgl. auch Hart Nibbrigs Unter-
suchung Die Auferstehung des Korpers im Text (1985).

2 H. Ruch: Literatur der 9oer Jahre, S. 35.

3 B. Imhasly: Das Atmen der Dinge, das Drohnen des Sterbens.

4 S. Beauvoir: Soll man de Sade verbrennen?, S. 47.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Weise iiberboten, denn sie iiberschreiten die Grenzen der praktischen Ver-
nunft durch unkontrollierte Exzesse, die fiir Bataille die Gegenkraft zu den
Ordnungen der rationalen Welt bilden.> Wo in Sades streng nach rationalen
Prinzipien durchkomponierten Akkumulationen des Obszénen das Vernunft-
prinzip der Aufklirung in seiner dunkelsten Konsequenz an seine duflerste
Grenze getrieben wird,® lassen sich Batailles eruptive Ausschweifungen
und Irritationen als Schwichungen des tradierten Herrschaftsanspruchs
lesen. Zugleich versucht Bataille, wie Michel Foucault verdeutlicht hat, die
Méglichkeiten und Konsequenzen eines Denkens der Grenze und der Uber-
schreitung auszuloten, dem die Grenze des Unendlichen durch den Tod
Gottes genommen wurde: »Der Tod Gottes gibt uns nicht einer begrenzten
und positiven Welt zuriick, sondern einer Welt, die sich in der Erfahrung
der Grenze auflést, die sich in dem sie iiberschreitenden Exzess aufbaut und
zerstort.«’

Die besondere Vorliebe der anatomischen Literatinnen und Literaten fir
Bataille lasst sich moglicherweise dadurch erkliren, dass Bataille mit seinem
Denken Anfang des 20. Jahrhunderts bereits diverse Umkonnotierungen ne-
gativer Kategorien und pessimistischer Tendenzen der Moderne vornimmt.®
Eine solche Umwertung mag Definitionen der Postmoderne wie jener Jean-
Frangois Lyotards entgegenkommen, in der die moderne Diagnose des Ver-
falls der Einheit durch die Aufgabe der Beforderung der Vielheit als positive
Zukunftsperspektive ersetzt wird und damit das Ende der Trauerarbeit der
Moderne ausgerufen wird.’

Auf besondere Weise kommt Marcel Beyers Prosaerstling Das Menschen-
fleisch™® der Forderung nach einer Beférderung der Vielheit nach, denn es
handelt sich bei ihm um einen »Zitatroman«" — bisweilen auch kritisch als
»Second-Hand-Collage«'* bezeichnet. Als der Text 1991 erschien, wurde er von
Riib in einer Rezension mit dem bezeichnenden Titel Unverdautes. Ein Student
und sein Roman als »raunendes Gestammel« bezeichnet.”® Jacobs schreibt in

5 D. Wellershoff: Der verstorte Eros, S. 240.

6 Vgl. P Biirger: Moral und Gesellschaft bei Diderot und Sade.

7 M. Foucault: Vorrede zur Uberschreitung, S. 30f.

8 Vgl. P-A. Alt: Asthetik des Bésen, S. 424f; vgl. W. Menninghaus: Ekel, S. 494f.
9 Vgl.).-F. Lyotard: Das postmoderne Wissen, S. 68 u. 121f.

10 M. Beyer: Das Menschenfleisch, im Folgenden zitiert mit der Sigle sMF«.

11 Vgl K. Picandet: Zitatromane der Gegenwart.
12 P.Mohr:Junge Kannibalen, S. 23.
13 M. Riib: Unverdautes.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

seiner Besprechung Liebhaber klebt auf der Bindehaut: »Der wahllose und will-
kiirliche Umgang mit heterogenen Materialien soll wohl als postmodern gel-
ten, er signalisiert aber nur Hilflosigkeit. Dieses Debiit konnte nicht gliicken,
weil der Autor seine Sprache noch nicht gefunden hat«."* Anders gewendet
ldsst sich an die zitierten Feuilletonbefunde die Frage anschliefien, ob sich
in einem solchen Schreiben ein problematisches Verhiltnis des Literaten zu
seinem Medium, der Sprache, duflert, und welche Rolle dabei der Literatur
als privilegiertem Ort der Darstellung von Seelenbefindlichkeiten (noch) zu-
kommt. Denn Beyer fragmentiert in seinem Roman die Sprache, tilgt Satz-
zeichen und zerriittet den Satzbau. Den roten Faden der Erzdhlung bildet ei-
ne Dreiecks- und Eifersuchtsgeschichte, die den Erzihler in obsessiver Weise
dazu veranlasst, Phantasmen der Kdrpertranszendierung zu entwerfen. Ei-
ne Zusammenfassung der zwanghaften Bestrebungen des Erzihlers wird an
einer Stelle im Roman von der begehrten Frau selbst vorgenommen:

[Elinmal, wahrend ich schlafe, wird er sich daran machen, meinen Korper
zu sezieren, um alles iber mich zu erfahren, um zu sehen, wie mein Orga-
nismus funktioniert. Auf der Suche nach Geheimnissen wird er Zellen auf-
schneiden, in denen er gespeicherte Gedanken zu finden erwartet, damit er
mich in- und auswendig kennt. (MF, 124f.)

Im Zuge dieses allumfassenden Wissensdrangs lisst Beyer, wie noch genauer
zu zeigen sein wird, seinen Erzdhler die gingigen Metaphern des Begehrens
wortlich nehmen. Er hinterfragt dadurch die Funktion iiberlieferter Sprach-
bilder bei der Erfassung und Interpretation von Welt. Auf diese Weise wird
aus dem Nihebegehren gegentiber dem Anderen ein »Austritt aus der siche-
ren Kérperummantelung« (MF, 123), was durchaus anatomisch zu verstehen
ist: Der Roman enthilt Visionen des gedffneten, geritzten, aufgeschnittenen,
zerteilten Korpers, und auch das Einverleiben von Korpermaterial oder kan-
nibalistische Praktiken werden thematisiert. Ausléschung und Auflésung so-
wie Sexuelles und Grenziiberschreitendes sind grundlegende Themen des Ro-
mans.

Im Anhang zu seiner Erzahlung hat Beyer eine Liste seiner zitierten Quel-
len angefiihrt, in der bemerkenswerterweise die Referenz auf Bataille fehlt.
Dieser Umstand ist interessant, da Beyer im Zuge eines Vorabdrucks von drei
Kapiteln aus Das Menschenfleisch 1990 und des angegliederten Essays Pinkshots

14 ].Jacobs: Liebhaber klebt auf der Bindehaut.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

die Referenz auf Batailles Geschichte des Auges (1928) besonders hervorhebt.’®
Und in dem Essay Wissenswertes o0.d. von 1992 verwendet Beyer unmarkiert
Versatzstiicke aus Batailles Texten. Wenn Beyer auf diese Weise den Bezug
zu Batailles literarischem Text, der noch vor der >Theorie der Verausgabungx
entstanden ist, selbst nahelegt, so stellt sich die Frage, welche lebensweltliche
Erfahrung der 1980er Jahre durch den Riickgriff auf Bataille ausgedriickt wird
und welche Rolle dabei dem gedfineten, zerstiickelten oder geritzten Kérper
zukommt. Handelt es sich um einen Riickzug in den Kérper als vermeint-
lich letzte authentische Instanz angesichts fortschreitender Sikularisierung,
d.h. wird »das eigene Fleisch [...] als letzte Gewissheit einer sich entiuflern-
den Welt erlebt«, wie dies Ruch vermutet?*® Oder erweist sich der Korper im
Text — wie es die Perspektive einer Soziologie des Korpers nahelegt — als nie
restlos in Verstehbarkeit itberfithrbare Verkdrperung sozialer Krifte?'”

Diesen Fragen wird im Folgenden anhand des Motivs des Auges bzw. der
Blindheit, ausgehend von Batailles Die Geschichte des Auges, unter Hinzuzie-
hung u.a. von Foucaults Uberlegungen zur historischen Verbindung von Dis-
kursen in Bewegung und Kérpern in Konstellationen anhand seiner Untersu-
chungen zum klinischen Blick und zur Uberschreitung sowie von Friedrich
Nietzsches Ausfithrungen in Uber Wahrheit und Liige im aufSermoralischen Sinn
mit Bezug auf Beyers Roman nachgegangen.

2. Der Sehsinn und die Uberschreitung

Im Gegensatz zum Ohr als aufnehmendem Organ oder zum Tastsinn als
empfangender Sinn ist das Auge mit Vorstellungen der Wechselwirkung von
Innen- und Auenwelt verbunden. Das Auge kann externen Einfliissen nicht
nur Einlass gewihren, sondern auch ins Auflen zuriickwirken, nonverbale
Botschaften aussenden oder durch Verschlieffung willentlich zuriickhalten.
Im Zuge der zivilisationsbedingten Trennung von Geist und Kérper seit
Descartes sowie der zunehmenden Verwissenschaftlichung der westlichen
Welt gilt das Auge als »durchweg aufgeklirtes«!® oder »fast schon theoreti-

15 M. Beyer: Pinkshots, S.109f.

16 H.Ruch: Literatur der 9oer Jahre, S. 35.

17 Vgl. A. Hahn: Kann der Kérper ehrlich sein?
18 G. Mattenklott: Das gefrafiige Auge, S. 224.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

sches Organ«®® und wird zum »Hauptsinn der Moderne«.*° Das Sehen habe
daher, so fithren Kamper und Wulf aus, eine Leitfunktion gegeniiber anderen
Sinnen in Form von Kontroll- und Selbstkontrollfunktionen erhalten.?

Betrachtet man die Werke der anatomischen Literatur von Autorinnen
und Autoren wie Marcel Beyer, Ulrike Dreasner, Rainald Goetz, Durs Griin-
bein, Reto Hinny, Thomas Hettche oder Ulrike Kolb, so lisst sich ihr Vorge-
hen als eine Erprobung des klinischen Blicks auf dem Feld des Literarischen
bezeichnen. Hiufig verbindet sich damit auch eine Auseinandersetzung mit
dem im 18. Jahrhundert einsetzenden modernen Wissenschaftsverstindnis
sowie mit dem Rationalismus der Aufklirung und seinen Folgen.>* Foucault
hat in seiner Untersuchung zur Geburt der Klinik (1963) dargelegt, dass mit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert ein Wandel im Verhiltnis von Sprache, Sehen
und Wissen stattgefunden habe. Der analytische Blick koppele sich zunichst
von der Einbildungskraft ab®® und der priifende Blick weiche hernach un-
ter dem Einfluss der Anatomie einem punktgenauen Erspihen.?* Die Uber-
wachung der Kranken durch die Institution der Klinik zeuge von einem An-
spruch auf Herrschaft, der sich auf ein distanziertes und kontrollierendes
Sehen griinde.?® Auf diese Weise erfahre das Auge eine Funktionalisierung
im Zwang der Zweckrationalitit. Das Sehen werde zugleich Erkenntnis- und
Disziplinierungssinn.2¢

Als parallel verlaufende Gegenbewegungen lassen sich vor allem im kultu-
rellen Bereich historisch wiederholt Tendenzen zur Befreiung der Sinne aus
den symbolischen Ordnungen ausmachen. Als eine solche Gegenbewegung
kann auch das von Kamper und Wulf zu Beginn der 1980er Jahre konstatierte
Schwinden der Sinne betrachtet werden, das sie als Kennzeichen einer post-
modernen Asthetik begreifen. In dieser offenbare sich ein ambivalentes Er-
eignis zwischen dem Zerfall des historischen Zusammenhangs der Sinne mit
sozialen Sinnstiftungen und der Idee einer méoglichen Befreiung der Sinne

19 Ebd, S.237.

20 D. Kamper/C. Wulf: Blickwende, S. 11.

21 Vgl. C. Wulf: Das gefiahrdete Auge, S. 22.

22 Vgl. zu Letzterem T.A. Kunz: Zwischen Descartes und Sade und dariiber hinaus; vgl. F.
Schéfiler: Mythos als Kritik.

23 Vgl. M. Foucault: Die Geburt der Klinik, S. 121.

24 Vgl.ebd., S.135f.

25 Vgl ebd,, S.103. Vgl. dazu auch den Beitrag von ]. Reichenpfader in diesem Band.

26  Vgl. C. Wulf: Das gefihrdete Auge, S. 28f.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

19


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

im Durchgang zu anderen Wahrnehmungsstrukturen.?” Eine so verstande-
ne postmoderne Sinnenisthetik ist als Kritik des Auges im Sinne einer Kritik
des geistigen Sinns zu betrachten und duflert sich als Hochschitzung der
Nahsinne.?® Von diesen Primissen ausgehend, liegt fiir die anatomischen Li-
teratinnen und Literatur der 1980er und 1990er Jahre ein Riickgriff auf die
asthetischen Programme der Avantgarden Anfang des 20. Jahrhunderts auf
der Hand, in denen es auf vielfiltige Weise um Transgressionen der Wahr-
nehmung und des ihr zugehérigen Organs ging.*’

Ein radikales Beispiel hierfiir ist Batailles Die Geschichte des Auges, die Teil
seines frithen literarisch-obszénen Werks ist. Es handelt sich dabei um die
Geschichte der sexuellen Initiation des Erzihlers und seiner zu Beginn noch
midchenhaften Freundin Simone bis zu ihrem Tod mit 35 Jahren. Das Er-
wachen der triebhaften Energien duflert sich insbesondere bei Simone durch
eine sich an das Auge bindende Obsession. Um eine besonders eindriickliche
Szene handelt es sich beim sexuellen Spiel mit dem herausgerissenen Auge
des in obszoner Lustbefriedigung in der Kirche ermordeten Priesters: »Sie
miissen mir sofort das Auge geben, reiffen sie es ihm ausc, befiehlt Simone
dem Englinder Sir Edmond.

Sie streichelte sich die Beine und schob das Auge an ihnen entlang. Die Lieb-
kosung des Auges auf der Haut ist von einer unendlichen Sanftheit [..]. Si-
mone jedoch amiisierte sich, lieR das Auge in die Spalte ihrer Hinterbacken
gleiten. [..]

[Dler Englander lieR das Auge zwischen unseren Leibern rollen.

— Stecken Sie es mir in den Hintern, schrie Simone.

Sir Edmond steckte die Kugel in die Spalte und schob sie tief hinein.3°

Die Instanz des Auges wird im Zuge diverser Orgien wiederholt zerstort
und/oder einverleibt, um auf diese Weise das Vergniigen an der Uberschrei-
tung der gesellschaftlichen und institutionellen Autorititen zu steigern, fiir
die das Auge steht: schamerzeugende Normen, die Eltern, die Kirche. Roland

27 Vgl. D. Kamper/C. Wulf: Blickwende, S. 10.

28 Vgl.ebd, S.14.

29 Vgl. André Bretons Uberlegungen zur Bedeutung des Blicks und des Auges fiir die zeit-
gendssische Malerei in Le surréalisme et la peinture (1928), Luis Bufiuels und Salvador
Dalis Sezierung eines Auges in dem Kurzfilm Un chien andalou (1929) oder den experi-
mentellen russischen Stummfilm Yenogex ¢ kuHoannapamom (dt.: Der Mann mit der Ka-
mera) von 1929.

30 C. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 47.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

Barthes hat in seinen Uberlegungen zu Batailles Geschichte des Auges daher
darauf hingewiesen, dass es sich bei diesem Text im eigentlichen Sinn um
die Geschichte eines Objekts handle. Nicht Simone und der Erzahler seien
die Protagonisten — was im iibrigen Batailles Geschichte von Sades Justine und
Juliette unterscheide —, sondern das Auge, das auf seiner Wanderschaft durch
eine bestimmte Imagination deformiert, nie jedoch verlassen werde.*!

3. Auge - Ekstase - Tod: Batailles Geschichte des Auges

»Heute weifd ich, dass ich >blind« bin, grenzenlos blind, der auf dem Erdball
»wverlassene« Mensche, so schreibt Bataille in seinem Vorwort zur >Geschichte des
Auges<.>* Es handelt sich dabei um ein lustvolles Mangelbekenntnis, denn das
Auge ist fir Bataille das Organ der Bezeichnung, der Zuschreibung und der
Beurteilung. Als solches erzeugt es erst die Unterscheidung zwischen Gut und
Bose, dabei moralische Regeln und Tabus setzend. Mittels des Vorgangs des
Benennens, d.h. der begrifflichen und moralischen Festlegung, erzeuge es da-
her erst die Siinde.?? »Ich liebte das, was man fiir »schmutzig« hilt«, bekennt
der Erzahler der Geschichte des Auges.>* Die Auseinandersetzung mit den ver-
urteilenden Begriffen und der Moral muss folglich auf dem Gebiet der Spra-
che ausgetragen werden, denn die Sprache reicht immer nur bis zur Grenze
des Unbenannten. Auf diese Weise wird die Literatur bei Bataille zum Ort
der Orgie, des Exzesses und der Uberschreitung, zu einem Ort also, an dem
sich der Mensch dem — durchaus im Hegel'schen Sinn zu lesenden - >herr-
schendenc« Prinzip des Auges widersetzt, um sich in grenzenloser Blindheit
zu verausgaben, und dabei zugleich den Versuch zu unternehmen, ins Unbe-
nannte benennend vorzustoflen.

Die Ordnung der Steigerung verliuft in Batailles Geschichte des Auges von
der metaphorischen Dingiibertragung (das Ei als Auge, die Sonne als Auge) in
einem zunehmenden Prozess der >Belebung« (halb ausgeschliipftes Ei, das er-
trankt wird) bis zur analen und vaginalen Einverleibung eines menschlichen
Auges. Aus dieser Bewegung einer permanenten Uberbietung des Orgiasti-
schen ergibt sich, nach Alt, eine »Poetik des Exzesses«, in der die Literatur

31 Vgl. R. Barthes: La métaphore de l'oeil, S. 770-777.
32  G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S.187.

33 Vgl. P-A. Alt: Asthetik des Bosen, S. 424.

34  G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 31f.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

21


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

zum Gipfel des Exzesses werde.>® Die Geschichte des Auges wird dabei zu ei-
ner Geschichte aus und itber Vorstellungen im doppelten Sinn: im Text und
als Text. Denn die Geschichte reichert sich nicht nur mit Beschreibungen der
Durchfithrung sich steigernder obszéner Szenen an, ein Anteil an Obszéni-
titen wird allein durch (versprachlichte) Vorstellungen vermittelt.3°

Batailles Erzihler legt aufierdem im Nachhinein das Imaginative seiner
Erzihlung offen und betont dabei die Unwillkiirlichkeit des entstandenen
Texts, der im Medium der Sprache die exzesshafte Verausgabung realisiert
und mit Hilfe der Sprache die Uberschreitung der Sprache sucht. An diesem
Punkt verbindet sich die Sprache mit dem Tod, der die einzige Grenze ist, die
das Subjekt nach dem Tod Gottes noch begrenzt. Der Tod jedoch tibersteigt
wiederum jede Vorstellungskraft, wie Bataille im Entwurf fiir eine Fortsetzung
der Geschichte des Auges angesichts des Todes von Simone betont: »[I]m Grunde
ist diese Exaltation grofer als die Imagination, die sie sich vorstellen kann, sie
itberschreitet alles. Aber sie griindet in der Einsamkeit und Sinnlosigkeit.«3”

4. Auge - Mund - Tod: Beyers Menschenfleisch

Marcel Beyers Roman Das Menschenfleisch handelt ebenfalls von Vorstellungs-
welten und dem Problem, das die Sprache beim Begreifen von Zusammen-
hingen der dufleren Welt darstellt, von einer trennenden Differenz des Sub-
jekts zur Welt, von der Frage nach Méglichkeiten der Uberschreitung sowie
von der Sinnlosigkeit und Einsambkeit als Grundlage des Todes. Durch die
Auflésung der Satzstrukturen wird nicht nur Vieldeutigkeit erzeugt, sondern
es wird auch mit dem Eindruck eines Bewusstseinsprotokolls gespielt, wo-
bei allerdings von Beginn an deutlich wird, dass die gesamte Erzihlung der
darstellenden Vorstellungswelt des Erzihler-Ichs entspringt.

Der Roman setzt in medias res mit einer Sequenz ein, in der eine Fliege sich
schutzsuchend ausgerechnet in einer fleischfressenden Pflanze niederlisst.
Dieser fatalen Entscheidung geht eine Fehleinschitzung und Verharmlosung
der Pflanzengestalt durch die denkende Fliege voraus, d.h. ein Nicht-Sehen
und Nicht-Erkennen der wahren Gegebenheiten, das sich fiir die Fliege nicht
oder immer erst zu spit in partielle Erkenntnisse umsetzt. Die Enge und

35 P-A. Alt: Asthetik des Bosen, S. 426.
36 Vgl G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S.17.
37 Ebd,S.s3.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

Ausweglosigkeit, die Einsamkeit und Sinnlosigkeit der todbringenden Ein-
gangssequenz spiegelt die Atmosphire des gesamten Romans. Dadurch wird
verdeutlicht, dass dieses Erzihlen an der Grenze des Todes stattfindet. Nach
dieser Eingangssequenz setzt die Erzdhlung als Ich-Erzihlung neu an und
im weiteren Erzahlverlauf wird sodann die Arbeit an und mit dieser Grenze
im Medium der (Literatur-)Sprache verfolgt. Dieses Medium jedoch erweist
sich als ebenso fragil wie die Vorstellungs- und Interpretationsfihigkeit der
Fliege; denn es heifdt von dem Ich-Erzihler, er z6ge aus seinen genauen Be-
obachtungen Schlisse, die nicht auf Wiedergabe oder Wahrheit, sondern auf
Wirkung zielten:

Dafd ich zwar zur genauen Beobachtung fihig sei, heif’t es, dafl mir vie-
les auffalle, dass ich aber aus dem Wahrgenommenen Schlisse auf eigene
Weise zoge, daf ich, damit meine Darstellungen die gewiinschte Wirkung
erzielten, nicht umhin kime, meine Erzdhlung ein wenig zu frisieren. Da
ich die teils natiirlichen, teils fieberhaften Bewegungen des Korpers nicht so
darstellte, wie sie seien, sondern dafl meine Assoziationen alles verschleier-
ten, daf’ das Beobachtete am Ende so dastehe, wie ich es gesehen hitte, ein
Topograph des Verwachsenen. (MF, 8f.)

Im Erzihlen also, d.h. in der Uberfithrung des Beobachteten in eine sprach-
liche Struktur, wird das Gesehene vom Erzihler durch Assoziationen so stark
verschleiert, dass es als Topografie des Verwachsenen einer Art labyrinthi-
schem Erzihlen gleichkommt, in dem der Erzdhler in Analogie zur fleisch-
fressenden Pflanze als »Fallensteller« (MF, 9) fungiert. Dieser sich selbst von
Anfang an als unzuverlissig offenbarende Erzihler lisst somit auch das Er-
zihlte undurchsichtig werden, versetzt mithin die Lesenden gezielt in die Po-
sition der Blindheit gegeniiber dem Realititsgehalt des Dargestellten. Damit
befinden die Lesenden sich in einer ihnlich ungesicherten Beziehung zum
Erzihler wie dieser sich zu seiner Freundin K.: Seine Versuche, durch Entzif-
ferungsarbeit an der (Kérper-)Sprache zu identifizieren, ob sie einen anderen
Mann hat, bleiben bis zum Ende des Romans nicht zuletzt deshalb ungesi-
chert, weil das Erzihlte selbst von Anfang an auch ein Phantasma des Er-
zihlers sein kann.® Als solches kann es auch blo der obsessiven Natur des
Erzihlers entspringen, zu der er sich zu Beginn bekennt: »Alle Worter mit K
sammeln, wem auch immer Einlass gewdhren in das eigene Korpergehiuse.«

38  Vgl. zu unentscheidbar unzuverldssigem Erzidhlen den Beitrag von S. Bernhardt in die-
sem Band.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

123


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

(MF, 8) Dass der unausgesprochen bleibende Name K.s als Kiirzel fiir >Korper«
oder >Kérpergehiuse« gelesen werden kann, macht deutlich, welche zentrale
Rolle der Physis im Roman zukommt.

In Batailles Geschichte des Auges kommunizieren die Korper — in aller mit
den Exzessen verbundenen Widerspriichlichkeit — auf einvernehmliche Wei-
se miteinander. Die Basis dafiir bildet die Bereitschaft der Lustbefriedigung
im Exzess bis in den Tod. Beyers Erzahler hingegen versteht die Zeichen der
Korper nicht. Dies lisst sich exemplarisch am Beispiel des durch die Eifer-
sucht aufwallenden Bluts des Erzihlers verdeutlichen:

»[W]as hat das Blut zu berichten, der ganze Kérper. Wahrend ich mich aufir-
gendwelche Verdnderungen zu konzentrieren versuche, auf sinnvolle Ablau-
fe, ohne aber zu einem Schlufd zu kommen [...]. Vielleicht hat das Blut auch
aufgegeben, weil ich nichts verstand, bis zum nachsten Mal, wenn mich das
himmernde Pulsieren wieder nach einer Antwort, nach einer Reaktion su-
chen |aft. [...] Es ware schlimm, wenn K. zum Beispiel sagte: merkst du nicht,
dein Blut will dir etwas mitteilen, hor doch einmal zu, es will, dafd du das und
das tust.« (MF, 41f)

Der Erzidhler ist gleichsam blind gegeniiber den Zeichensystemen des eigenen
Korpers. Somit kann das Subjekt auch keine Aussage iiber die Ehrlichkeit des
Korpers treffen. Beyer hebt folglich die nicht vergesellschafteten, nicht so-
zialisierten Aspekte der Korperlichkeit hervor, d.h. diejenigen, die sich nicht
wie einen Text lesen lassen.3® Als dhnlich unwillkiirlich erweisen sich manche
Kérperreaktionen wie beispielsweise die Ubelkeit: »man kommt iiber gewis-
sen Strukturen und Reaktionen nicht hinaus das macht der Kérper dann ganz
allein dafd ihm schlecht wird«. (MF, 67) Der Korper fungiert dabei zugleich
als »[g]rof3artiger Zeichenvorrat [..], der nur dazu dient mir etwas mitzutei-
len, ohne daf} ich wiifite, worum es geht. Aber der Kdrper hat seine eigenen
Zeichen, er konventionalisiert eine Sprache, ohne mich weiter zu fragen.«
(MF, 42) Die Materialitit des Korpers gehorcht bei Beyer somit Regeln, die
nur bis zu einem gewissen Grad domestizierbar, d.h. durch Zuschreibung
von Sinnhaftigkeit kontrollierbar*® sind. Fungierte das Fleisch also hier als
authentische Instanz und letzte Gewissheit, so blieben eben diese fiir das

Subjekt in mehr oder minder unerreichbarer Ferne.*

39 Vgl. A. Hahn: Kann der Kérper ehrlich sein?, S. 670f.
40 Vgl. A. Hahn: Kann der Kérper ehrlich sein?
41 Vgl. zu Korperbildern auch die Einleitung von N. Lehnert/l. Meinen in diesem Band.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

Gleichwohl steht die Moglichkeit, dass der Kérper ein Lieferant von Bot-
schaften sein kénnte, zu denen dem Erzihler lediglich der Entzifferungs-
schliissel fehlte, stets im Raum. Und aus dieser Vermutung speisen sich auch
die Korperoffnungsvorstellungen im Roman; denn als Losung der Unlesbar-
keit des Korpers tiberlegt der Erzahler: »Also bleibt mir nur Horchen, oder
ich miifdte nachsehen, was vorgeht.« (MF, 42) Zugang zum eigenen Korper
konnen folglich nur die Nahsinne erméglichen, wobei mit der sprichwortli-
chen Wendung, des In-sich-hinein-Horens gespielt wird. Wollte man aller-
dings »nachsehen, was vorgeht«, d.h. den klinisch-anatomisch beobachten-
den Blick bei sich selbst ansetzen, so miisste man den eigenen Korper 6{fnen.
Als Folge bliebe dann nur eine sehr begrenzte Zeit fiir die Nahansicht und die
damit in Aussicht gestellte Erkenntnis, bevor die Blindheit des Todes einsetz-
te.4*

Die Obsessionen bei Bataille generieren iiber das korperliche/non-verba-
le auch ein verbales Einverstindnis zwischen den Personen, welche das Paar
bei Beyer ebenfalls eingebiifit hat. Es gibt bei Bataille keinen Moment sprach-
licher Irritation oder Distanz im Ausagieren der Verausgabungen, kein Un-
verstindnis und keine Missverstindnisse in der auf die Orgie zielenden Kom-
munikation. Stattdessen zerfillt dem Erzahler bei Beyer die wahrgenommene
Auflenwelt in unverstindliche Zeichensysteme. Denn einerseits hat »grund-
satzlich [...] alles Bedeutung« (MF, 65), andererseits hat der einzelne Mensch
nur einen klar umgrenzten Wortschatz, »ein kleines Feld, auf das wir be-
grenzt sind« (MF, 16). Dieser enge Bereich béte, so der Text, wenig Variati-
onsmoglichkeiten in den einfachen Satzstrukturen und den meisten Wortern
(MF, 103). Beyer rekurriert damit auf den fiir das 20. Jahrhundert paradigma-
tischen Sprachskeptizismus und zeigt sein Personal »ausgeliefert an die Fiille
der Signifikanten«.** Die diskursive Organisation der Beziehung fithrt - in
Verbindung mit dem obsessiven Charakter der Entzifferungsarbeit — zu einer
Konzentration auf die Produktionsstitte der menschlichen Semiose, in dem
Versuch an ihr, d.h. an der Grenze zum Anderen, Bedeutungssicherheiten zu
gewinnen.

Dariiber hinaus erweist sich fiir den Erzihler jedoch sukzessive auch die
eigene Sprache als unverstindlich. Sie begegnet ihm als Hindernis oder Be-
drohung: »permanent tiberfallen mich die Dinge und die Worter es ist zum
sich die Augen ausstechen lassen Ohren abbeifien — schneiden« (MF, 48). Die

42 Vgl. auch den sich selbst skalpierenden Boten (MF, 116).
43 G. Bartl: Spuren und Narben, S. 403.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

125


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Aussparung der Satzzeichen zeigt den Versuch, das Hindernis des vorgege-
benen Sprachkorpers zu iiberwinden: Die stammelnde Konstruktion erweckt
den Eindruck der Bewusstseinsreportage, entgrenzt die Wortbeziige und ver-
starkt die Vieldeutigkeit im Text.

Die Eifersucht dient im Roman als Beispiel existenziellen Scheiterns an
der Entzifferungsarbeit, in dem die Sinnesorgane den von ihnen erwarteten
Entzifferungsdienst versagen und die Wahrnehmungen uneindeutig werden.
So wird z.B. dem Sehsinn gezielt seine tradierte Funktion als beobachtende,
kalkulierende und bewertende Instanz entzogen. Der Sehsinn versagt den
rationalen Zugriff auf die Erscheinungsformen der Welt, sodass ein gleich-
sam blinder Blick entsteht. Da Eifersucht Ausdruck eines exklusiven Nihe-
begehrens ist, wird dort, wo der Augensinn zur Sprache kommt, eine Ten-
denz zur Nahsicht erkennbar, hiufig ist auch von den verschlossenen (MF, 14,
45, 75, 84f., 94, 104) oder nur halb gedfineten (MF, 75, 138), den geblendeten
(MF, 40, 153), den ausgestochenen (MF, 48), ausgekratzten (MF, 152), verkleb-
ten (MF, 116), verschleimten (MF, 36) oder blinden (MF, 13, 21, 36, 39, 74, 76,
145, 153, 158) Augen die Rede. Die begehrenden Blicke des Erzihlers zielen
ebenfalls auf maximale Nihe, indem sie sich auf Innenansichten des Kérpers
richten.

Besonders deutlich wird die Tendenz zur kurzen Distanz in der Analogie
von Auge und Mund als »fiir die Kommunikation wichtige[] Kérperteile und
-stellen« (MF, 43).** Der Zungenkuss wird so zum Versuch der Entzifferung
des Gegeniibers: »wir haben dem Mund das Sehen tiberlassen« (MF, 74). Die-
ses Vorgehen erweist sich als leitmotivisches Herantasten an den Anderen im
Nahbereich der Sinne. Da Analogien des Auges zu Vagina und Anus,* wie sie
z.B. in Batailles Geschichte des Auges auftreten, in Beyers Roman nicht ausagiert
werden, wird der Fokus einerseits von der korperlich-sexuellen auf die beob-
achtende Funktion der Organe verlagert, d.h. auf ihre Rolle als welterschlie-
8ende Instanzen (Sehen und Sprechen). Andererseits betonen sie die aufneh-
mende Funktion der Kérperteile, indem das Auge mit oraler Welterkundung
gekoppelt wird: »Das Sehen allein dem Mund wiberlassen, eingefafit von den
Lippen die Umgebung greifbar machen« (MF, 140).

Zu einem spiteren Zeitpunkt im Text wird dem Erzahler in einer Gewalt-
vision die Zunge herausgeschnitten. Diese Handlung erfolgt, indem dezidiert

44 Vgl. z.B. die Analogie von aufgerissenen Augen und offenem Mund (MF, 116), von zu-
ckenden Lidern und zuckendem Mund (MF, 88).
45  Vgl. G. Mattenklott: Das gefrafiige Auge, S. 230.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

»von hinten tiber meine Augen hinweg mit der Hand in meinen Mund ge-
griffen« wird, die Analogie von Auge und Mund also erneut anklingt: »dann
greift die Hand erneut und zieht die Zunge raus so weit es geht aus meinem
Mund, ein stechender Schmerz an meiner Zungenwurzel.« (MF, 110) Das Her-
ausschneiden der Zunge bedeutet damit zugleich einen erblindenden Angriff
auf die Augen, und in beidem spiegelt sich die Entzifferungsunfihigkeit des
Erzihlers, die auch als ein Scheitern der ersehnten Einverleibung von Welt zu
lesen ist.

5. Nahebegehren im Exzess: Einverleibungsvisionen

Im obszonen Akt, im Exzess geht es nicht um Distanz, nicht um trennen-
de Bestimmtheit oder Kontaktlosigkeit. Orgiastische Energien sind auf Na-
he und Kontake, auf Verschlingen und Verschlungenwerden aus. Stellen die
Augen, im Gegensatz zu den Nahsinnen des Geruchs-, Geschmacks-, Tast-
und Temperatursinns, einen Kontakt auf Distanz her,*¢ so zielt die Einver-
leibung#” des Auges bei Bataille auf (konvulsivische) Nihe, auf die distanz-
lose Vergegenwirtigung des Fremden im Exzess. Obsessionen sind so be-
sehen Einverleibungen des Fernen. Sie sind radikale Gegenbewegungen zur
Abstraktion, die durch den beobachtenden Blick ebenso erzeugt wird wie
durch die Abstraktheit der Begriffssprache. Dass derart einverleibende Verei-
nigungsakte mit der Vernichtung des Einverleibten einhergehen, zeigt nicht
nur die Notwendigkeit des Herauslosens des Auges aus dem Korper oder des
Abschneidens der Hoden vor deren klitoraler Einverleibung in Batailles Ge-
schichte des Auges. Auch die oralen Einverleibungsvisionen von Beyers Erzihler
lassen keinen Zweifel an der zerstorerischen Kraft derartigen Nihebegehrens:

Dariiber hinaus gibt es auch Gegenstande, deren Gestalt man annehmen
mochte, um in der Ndhe der Person zu sein: [..] Ein Getrank im Glas, um
in ihren Mundraum zu gelangen. Dort wiirde dann bereits mit der Verdau-
ung begonnen, manselber zersetzte sich in kleinere Bestandteile, verursacht
durch die Enzyme der Person, der man nahe sein wollte. Vermischt mitihrem
Speichel sihe mansich das Innere des Mundraums an, wenn es nicht zu dun-
kel wire. Von der Zunge weiter in Richtung Rachen beférdert, gelangte man

46  Vgl. C. Wulf: Das gefihrdete Auge, S. 21.
47 Vgl zur Figur und Funktion der Einverleibung die Beitrige von D. Weinbach, J. Tonsing,
N. Lehnert und C. Ansari in diesem Band.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

127


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

durch die Speiserdhre (an der Luftréhre vorbei, wo sich der Kehlkopf befin-
det) hinab in den Magen, man sihe die Person von innen, hitte gleichzeitig
Hautkontakt mit ihr, kdnnte also vollauf zufrieden sein, obwohl man sich in
Auflosung befinde aufgrund erneuter Zugriffe von Enzymen, um bald sich
mit anderer Nahrung (vielleicht auch verwandelten Eifersiichtigen?) im Ma-
genzusammeln. So hdtte man sich von der Person wortwortlich einverleiben
lassen, um in Bereiche zu gelangen, die man sonst nie sehen, nie beriihren
konnte. (MF, 11)

Ersehnt wird hier der anatomische Blick in die verborgensten kérperlichen
Regionen der begehrten Person unter dem Phantasma der Einswerdung und
Selbstauflosung bis zur Selbstvernichtung zugunsten einer knapp bemesse-
nen Zeit groftmoglicher Nahe. Dabei stofRen Konnotationen sinnlicher und
korperlicher Innenschau aufeinander. Im letzten Augenblick wird der Augen-
Blick ins dunkle Innere des anderen ersehnt. Es bleibt ein ironischer Wink,
dass selbst noch in dieser vollstindigen Hingabe Exklusivitit nicht zu haben
ist, stattdessen noch der intimste letzte Moment zu teilen wire mit anderen
Eifersiichtigen, und dass gerade die Verwandlung in Nahrung, welche das
Erfahrungsmoment des Einverleibtwerdens erst ermdglicht, zugleich blind
macht fir das Erkennen potenzieller Rivalen.

Unter latenter Anspielung auf die Transsubstantiation in der Eucharistie
geht es hier allerdings nicht um die Aufnahme einer heiligen Kraft durch den
Abendmahlsempfinger, d.h. nicht um den spirituellen Hunger, der mit der
Transformation Christi in ein Bild (Hostie und Wein) von der Materie ein-
hergeht.*® Vielmehr wird der Verzehrte mit der profanen Nahrungsmaterie
identisch und imaginiert sodann seine Beschidigung durch physiologische
Prozesse, d.h. den eigenen Tod durch enzymatische Zersetzung im Magen
gemeinsam mit anderen Speisen. Vollzogen wird bei Beyer folglich gerade je-
ner Vorgang der Einverleibung, der im christlichen Ritus durch das Fasten
vor dem Abendmahl vermieden werden soll; denn die Vermischung des Gott-
lichen mit zu verdauender Speise kime einer Entweihung und Vernichtung
des Sakralen gleich.*® Die auf das rein Anatomische zielende Behandlung der
Eucharistie bei Beyer lisst sich vor der Folie der Orgie mit Sir Edmond in der
Kirche in Batailles Geschichte des Auges lesen, in der Hostie und Wein zu Sper-

48 Vgl G. Mattenklott: Das gefrafdige Auge, S. 232f.
49  Vgl.ebd.

- am 12.02.2026, 14:07:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

ma und Urin Christi umkonnotiert werden.*® Allerdings verliert die Szene bei
Beyer den bei Bataille noch vorhandenen sakralen Aspekt durch das ginz-
liche Fehlen christlicher Symbolik. Somit kann es auch nicht zu einer Ent-
weihung der heiligen Zeichen kommen, zu dem Vorgang also, an dem sich
die sexuelle Lust bei Bataille entziindet. Stattdessen wird die Szene bei Bey-
er zum Ausdruck einer Erfiilllung des wortlich genommenen Wunsches nach
dem Verschlungenwerden durch den begehrten Anderen, die das begehrende
Subjekt mit Vernichtung bezahlt, indem es sich sprichwortlich von seinem
eigenen Begehren verzehren lisst. Hier wird beispielhaft das sprachformel-
hafte Erfahren von Welt in Beyers Roman erkennbar, das die Vorstellungs-
welt des Erzahlers begrenzt. Die damit einhergehenden Beobachtungsstra-
tegien ermdglichen ihm ein Begreifen des Phinomens >Eifersucht« lediglich
innerhalb metaphorisch vorgefasster Bedeutungssysteme. Das Wortlichneh-
men der Bildsprache zeugt von dem Versuch, durch deren Tilgung zu einem
Realismus hinter der formelhaften Sprache vorzudringen.

6. Die Welt ohne uns - Blindheit - Tod

Marcel Beyer schreibt in einem frithen Essay in der Sammlung Das erste Buch,
fiir die Autorinnen und Autoren gebeten wurden, aus der Retrospektive einen
erneuten Blick auf ihre frithen Texte zu werfen: »In meinen frithen Gedichten
gab es nichts zu sehen.« »Damalsc, schreibt Beyer weiter, »war ich ein ent-
schiedener Feind der Bilder, Metaphern widerstrebten mir, Sichtbares wollte
ich nur in schemenhafter Form in den Gedichten finden, es gab keine Sze-
nerien, konkrete Riume oder Orte wurden nicht genannt, kein Name, der,
sei er auch noch so fremd, stets auf etwas weist, das sich mit dem Auge er-
fassen liele.«>* Und obgleich Beyer betont, dass er bei Beginn der Arbeit an
Das Menschenfleisch im Mirz 1986 »schon lange« kein »Feind der Bilder« mehr
gewesen sei,>” lassen sich diese Ausfithrungen durchaus noch auf den Ro-
man anwenden, der ohne einen spezifischen Ort der Handlung, ohne Namen
der Protagonisten auskommt und in dem die Sprachbilder durch Wortwort-
lichkeit zersetzt und die »Worter Sitze« (MF, 72) aufgerissen werden wie ein

50 Vgl. G. Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 44.
51 M. Beyer: Brixton, S. 220.
52 Ebd,S. 224.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

129


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Korper und in Analogie zu den Kérpern: »Die Naht, die Lippen aufreifien,
Entzifferungskunst« (MF, 70).

In Uber Wahrheit und Liige im aufSermoralischen Sinn disqualifiziert Nietz-
sche die sprachliche Konvention als Ausdruck des menschlichen »Trieb[s] zur
Metaphernbildung«. Sie entstehe einzig aus der willkiirlichen Ubertragung
eines Nervenreizes »in ein Bild! Erste Metapher. Das Bild wieder nachge-
formt in einem Laut! Zweite Metapher.«*> Bei diesem Vorgang verstellt sich
der Mensch den Zugang zu dem, was Nietzsche »das ritselhafte X des Dings
an sich« nennt.* Nietzsche nimmt folglich eine physiologische Begriindung
des menschlichen Ubertragungstriebs vor und betrachtet bereits den unbe-
wussten Zugriff des Menschen auf Welt als metaphorisch. Er fithrt aus, dass
jener Trieb ein »Fundamentaltrieb des Menschen« sei, »den man keinen Au-
genblick wegrechnen kann, weil man damit den Menschen selbst wegrechnen
witrde«.”

In Beyers Roman Das Menschenfleisch versucht der Erzihler, der Meta-
phernsprache zu entkommen, indem er die Bildsprache wortlich nimmt. In
den Selbstauflgsungsfantasien geht es letztlich um den Versuch, zu einem
Realismus jenseits des Subjekts vorzustoflen: »um nur sehen zu kénnen, was
da ist« (MF, 121), ohne Vorstellungs-, Interpretations- und Kohirenzbildungs-
zwang. Die Erzihlung aber steigert sich weiter bis zu dem Wunsch, auch alles
Wortliche loszuwerden und sich dem »Todestrieb der Sprache« (MF, 157) zu
ergeben: »Schnitt und aus, also nichts mehr, keine Schrift, ich bin des Schrei-
bens nicht mehr michtig [...], des Menschen Ablésung von Haut und Fleisch,
den Wechsel der Erscheinung ins Nichts verlagert, in Dunkelheit nicht ich«
(MF, 155). Auf diese Weise lisst sich Das Menschenfleisch als ein Versuch le-
sen, den Menschen im nietzscheanischen Sinn wegzurechnen: »Ich muf? die-
se Sitze iiberwinden, dann sehe ich die Welt richtig. So dem allgemeinen
sprachlichen Rauschen entgehen, das einen bereits in der Gebirmutter um-
gibt, Herzklopfen, sprachliche Laute, die von auflen in den Kdrper eindrin-
gen.« (MF, 158) In diesem Sinne ist Beyers frither Roman, wie seine frithe Ly-
rik, der Versuch, eine Welt ohne uns zu denken: »als umkreiste ich einen blin-
den Fleck, in dessen Zentrum, ich vorstofRen will«,>® beschreibt Beyer diese
Bewegung der frithen Schriften.

53 F Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige, S. 544.
54  Ebd., S.545.

55  Ebd,, S. 551

56 M. Beyer: Brixton, S. 220.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

Im Unterschied allerdings zu Bataille, der Anfang des 20. Jahrhunderts
noch Bereiche findet, in denen die Angstlust an der Profanierung ausgelebt
werden kann, und die ihm das Abenteuer der Exzesse ermdglichen, wird das
Subjekt bei Beyer stets auf die eigene fragile und unzuverlissige Erfahrungs-
und Vorstellungswelt zuriickgeworfen. Denn die Grenzen, die das Subjekt
bei Beyer erfihrt, sind im eigentlichen Sinn keine dufieren mehr: Die eige-
ne Sprache und der eigene Korper sind ihm ein ebensolches Ritsel wie die
Sprache und der Kérper des Anderen. Versuche der Uberschreitung bediirften
einer Anschlussfihigkeit ans Auflen mittels verbaler oder somatischer Spra-
che, die aber beide als Hindernisse unter anderen Zeichensystemhindernis-
sen fungieren. Die Arbeit mit der verbalen Sprache stf3t bei Versuchen des
Verstehens lediglich auf Versatzstiicke und Sprachformeln, die schon vorher
da waren. Auf diese Weise tritt die Sprache als >Beobachtungsorgan« auf Di-
stanz nicht — wie historisch — zu ihrem Gegenstand der Analyse, sondern zum
denkenden, sprechenden und nun nicht mehr >klinisch« sehenden Subjekt.
Dieses begegnet bei Beyer einer fragmentierten Zitat- und Metaphernwelt,
die ihm den Ort der souverinen Selbsterfahrung nimmt, den Bataille im Ex-
zess noch zu behaupten sucht. Die Erfahrung der Grenze hat sich bei Beyer —
und dies lisst sich als Kommentar auf die fortgeschrittene Sikularisierung
der 1980er Jahre lesen - vollstindig ins Innere des Subjekts verlagert.

Jean Baudrillard hat die Postmoderne als »Stadium nach der Orgie«<*” be-
zeichnet und damit den Verlust der Kraft hervorgehoben, die Bataille in der
Ausschweifung identifizierte.”® Er macht dies an der Ausléschung der Meta-
phern fest, d.h. an dem Verlust differentieller Bereiche: »Einst war der Korper
Metapher fiir die Seele, dann fiir den Sex, heute ist er Metapher fiir gar nichts
mehr, ist er Ort [...] ohne transzendentes Ziel, in reiner Promiskuitit mit sich
selbst [...]. Die Méglichkeit der Metapher verschwindet aus allen Bereichen«.”®
Stattdessen sei im »Zustand der Simulation«®® alles bereits da gewesen, habe
jede Uberschreitung oder Befreiung bereits stattgefunden.

Beyer sucht in seinem Zitat- und Montageroman den Ort des postmo-
dernen Subjekts und st6f3t dabei auf eine Leerstelle, die als moglicherweise
letzten Fluchtpunkt des Begehrens die Vorstellung von der Uberwindung des
Subjekts, d.h. von der Erzeugung der Asthetik einer Welt ohne uns enthilt.

57 ). Baudrillard: Nach der Orgie, S. of.

58  Vgl. P-A. Alt: Asthetik des Bosen, S. 422.
59 ). Baudrillard: Nach der Orgie, S.13f.

60 Ebd.,S.9.

- am 12.02.2026, 14:07:52.

131


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

In seinen Lichtenberg-Poetikvorlesungen von 2014, die den Titel XX tragen, und
damit Nietzsches »fiir uns ginzlich unzugingliches und undefinierbares X«&*
auf dhnlich erweiterte Distanz riicken wie Batailles Ort X, in welchem die Ge-
schichte des Auges ihren Ausgang nimmt,®? schreibt Beyer:

Indem ich schreibe, lasse ich mich ein auf die Welt, oder: Indem ich schrei-
be, nehme ich Distanz zu ihr ein. Ein unablédssiges Wechselspiel vielleicht:
Ich tariere den Abstand aus zwischen mir und der Welt. Wie aber, wenn die-
ses Protokoll, peinlich darauf bedacht, keine Liicke zu lassen, in einer wider-
spriichlichen Bewegung denjenigen auslassen, als Leerstelle auffassen wiir-
de, der notiert—als gabe es diese Welt ohne mich?

Es gibt die Welt ohne mich.®3

Literatur

Alt, Peter-André: Asthetik des Bosen, Miinchen: Beck 2010.

Barthes, Roland: »La métaphore de l'oeil«, in: Critique 195-196 (1963), S. 770-
777.

Bartl, Gerald: Spuren und Narben. Die Fleischwerdung der Literatur im
Zwanzigsten Jahrhundert, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2002.

Bataille, Georges: »Die Geschichte des Augesx, in: Ders.: Das Obszone Werk,
tibers. u. mit einem Nachwort v. Marion Luckow, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 1977, S. 5-53.

Baudrillard, Jean: »Nach der Orgie«, in: Ders.: Transparenz des Bosen. Ein
Essay iiber extreme Phinomene, iibers. v. Michael Ott, Berlin: Merve 1992,
S. 9-20.

Beauvoir, Simone de: Soll man de Sade verbrennen? Drei Essays zur Moral des
Existentialismus, iibers. v. Alfred Zeller, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1983.

Beyer, Marcel: Das Menschenfleisch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991/1997.

Ders.: »Brixtong, in: Renatus Deckert (Hg.), Das erste Buch. Schriftsteller iiber
ihr literarisches Debiit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 220-225.

Ders.: »Pinkshots, in: Konzepte 9 (1990), S. 109-110.

Ders.: XX. Lichtenberg-Poetikvorlesungen, Géttingen: Wallstein 2015.

61 F Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige, S. 546.
62  Vgl. . Bataille: Die Geschichte des Auges, S. 7.
63 M. Beyer: XX, S. 7f.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomien der Blindheit

Biirger, Peter: »Moral und Gesellschaft bei Diderot und Sade«, in: Ders.: Ak-
tualitit und Geschichtlichkeit. Studien zum gesellschaftlichen Funktions-
wandel der Literatur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 48-79.

Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des drztlichen
Blicks, iibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein 1976.

Ders.: »Vorrede zur Uberschreitung, in: Ders.: Von der Subversion des Wis-
sens, iibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Fischer 1987, S. 28-45.

Hahn, Alois: »Kann der Korper ehrlich sein?«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K.
Ludwig Pfeiffer (Hg.), Materialitit der Kommunikation, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1988, S. 666-679.

Hart Nibbrig, Christiaan L.: Die Auferstehung des Korpers im Text, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 198s.

Imhasly, Bernhard: »Das Atmen der Dinge, das Dréhnen des Sterbens: Tho-
mas Hettches Nox«, in: Neue Ziircher Zeitung vom 23.05.1995.

Jacobs, Jurgen: »Liebhaber klebt auf der Bindehaut«, in: Kdlner Stadt-
Anzeiger vom 22./23.06.1991.

Kamper, Dieter/Wulf, Christoph (Hg.): Das Schwinden der Sinne, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1984.

Dies. (Hg.): Die Wiederkehr des Korpers, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982.

Dies.: »Blickwende. Die Sinne des Korpers im Konkurs der Geschichte, in:
Dies.: Das Schwinden der Sinne (1984), S. 9-17.

Kunz, Tanja Angela: »Zwischen Descartes und Sade und dariiber hinaus: Tho-
mas Hettches >Nox< und >Animationen«, in: Studia Germanica Gedanen-
sia 40 (2019), S. 227-239.

Lyotard, Jean-Frangois: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, hg. v. Peter
Engelmann, iibers. v. Otto Pfersman, Wien: Passagen 1986.

Mattenklott, Gert: »Das gefriflige Auge«, in: Kamper/Wulf, Wiederkehr des
Korpers (1982), S. 224-240.

Menninghaus, Winfried: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.

Mobhr, Peter: »Junge Kannibalen«, in: Rheinischer Merkur vom 30.08.1991,
S. 23.

Nietzsche, Friedrich: Uber Wahrheit und Liige im aulermoralischen Sinn,
in: Ders.: Werke in vier Binden, Bd. IV, hg. u. eingel. v. Gerhard Stenzel,
Salzburg: Ceasar Verlag 1983, S. 541-554.

Picandet, Katharina: Zitatromane der Gegenwart. Georg Schmid Roman trou-
vé — Marcel Beyer Das Menschenfleisch — Thomas Meinecke Hellblau, Frank-
furt a.M.: Lang 2011.

- am 12.02.2026, 14:07:52.



https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Tanja Angela Kunz (Bielefeld)

Riib, Matthias: »Unverdautes. Ein Student und sein Roman, in: Frankfurter
Allgemeine Zeitung vom 25.05.1991.

Ruch, Hermann: Literatur der 9oer Jahre. Dokumentation des 6. Bayrisch-
Sachsisch-Thiiringer Germanistenkongresses vom 7.-9. Mai 1998 in Bam-
berg, Dillingen: Akad. Fiir Lehrerfortbildung und Personalfithrung 2000.

Schoéfiler, Franziska: »Mythos als Kritik — Zu Thomas Hettches Wenderoman
Nox«, in: Literatur fiir Leser 22 (1999), S. 171-182..

Wellershoff, Dieter: Der verstorte Eros. Zur Literatur des Begehrens, Koln:
Kiepenheuer & Witsch 2004.

Wulf, Christoph: »Das gefihrdete Auge. Ein Kaleidoskop der Geschichte des
Sehensc, in: Kamper/Ders., Das Schwinden der Sinne (1984), S. 21-45.

- am 12.02.2026, 14:07:52.


https://doi.org/10.14361/9783839456804-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

