
Heute dominieren in der �ffentlichen Bildungs-
diskussion wie selbstverst�ndlich betriebswirt-
schaftliche Kategorien und Methoden (Qualit�ts-
kontrolle, Effizienz- und Nutzenmaximierung,
Evaluation, Outputorientierung, Standardi-
sierung). Vor diesem Hintergrund stellt sich die
Frage, ob die Selbstverst�ndigung �ber Bildung
einer korrektiven Erinnerung an die weiteren
Horizonte der »klassischen« Bildungsdebatte
bedarf, um die mit dem Bildungskonzept ein-
hergehenden Sachfragen unverk�rzt und ohne
allzu rasche Vorentscheidungen in den Blick zu
bekommen.

Franco Zotta

Immanuel Kant.
Legitimität
und Recht
Eine Kritik seiner Eigentumslehre,
Staatslehre und seiner
Geschichtsphilosophie

PR
A
KT

PH
IL

H
ut

te
r

/
Ka

rt
he

in
in

ge
r

·
B
ild

un
g

al
s

M
it

te
l

un
d

Se
lb

st
zw

ec
k

A

BAND 58
ALBER PRAKTISCHE PHILOSOPHIE B

83

ISBN 978-3-495-48393-0

9 783495 483930

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch:
Zeitgenössische Beiträge zur Rechtsphilosophie beziehen sich auf die 
Kantische Rechtslehre meist als die zentrale Referenzgröße. Zotta wen­
det sich gegen diese einseitig verherrlichende Kantrezeption. Er arbeitet 
die fundamentalen Schwächen des der Apriorität verpflichteten 
Rechtssystems Kants heraus und liefert eine ausgiebige Kritik der For­
schungsliteratur. Entgegen der in der Kantforschung dominierenden 
Lesart belegt er den enormen systematischen Stellenwert, den die Ge­
schichtsphilosophie in Kants Rechtstheorie einnimmt.

About this book:
Contemporaiy contributions to the philosophy of law refer to Kant’s 
theory of law, in most cases, as the central reference point. Zotta op- 
poses this one-sided, glorifying Interpretation of Kant. He elaborates 
the fundamental weaknesses of Kant’s legal system - showing its a 
priori basis - and provides a detailed criticism of the research literature. 
ln contrast to the dominating Interpretation in the area of Kant re­
search, he substantiates the enormous systematicvalue, which the phi­
losophy of history has for Kant’s theory of law.

Der Autor:
Dr. phil. Franco Zotta, geb. 1966, Studium der Philosophie, Publizistik 
und Theologie in Münster, arbeitet in der Kulturredaktion einer überre­
gionalen Tageszeitung.

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franco Zotta
Immanuel Kant. 
Legitimität und Recht

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber- Reihe 
Praktische Philosophie

Hnter Mitarbeit von 
Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher, 
Deiner Hastedt, Ekkehard Martens, 
Oswald Schwemmer, Ludwig Siep 
und Jean-Claude Wolf

herausgegeben von
Günther Bien, Karl-Heinz Musser
und Annemarie Pieper

Band 58

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franco Zotta

Immanuel Kant. 
Legitimität 
und Recht
Eine Kritik seiner Eigentumslehre, 
Staatslehre und seiner 
Geschichtsphilosophie

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit Hilfe der
Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung
für Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein

Die Deutsche Bibliothek - CVP-Einheitsaufnahme 

Zotta, Franco:
Immanuel Kant, Legitimität und Recht: eine Kritik seiner 
Eigentumslehre, Staatslehre und seiner Geschichtsphilosophie / 
Franco Zotta. - Freiburg (Breisgau); München : Alber, 2000 

(Alber-Reihe praktische Philosophie ; Bd. 58)
ISBN 3-495-47888-4

Texterfassung: Autor

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte Vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 2000
Einbandgestaltung: Eberle H Kaiser, Freiburg
Einband gesetzt in derRotis SemiSerifvon Otl Aicher
Satzherstellung: SatzWeise, Föhren
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 2000
ISBN 3-495-47888-4

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


per Maria, Michele, 
Rosetta e Salvatore 
und
für Vera

»>Du bist doch Student, oder?< sagte sie zu mir. Ich sagte ja, und sie 
wollte wissen, ob ich ins Technikum ging. Ich sagte, ich sei an der Uni­
versität. >Jesus Maria<, sagte Gina. >Lernen tut man da nichts<, sagte 
ich. >Dann bist Du wahrscheinlich nicht fleißig.< >Fleißig bin ich schon<, 
sagte ich: >Aber ich lerne trotzdem nichts.< >Dann bist Du wahrschein­
lich ein Holzkopf<, sagte Gina. Dann wollte sie wissen, ob ich Rechts­
anwalt studierte. Ich schüttelte den Kopf, und sie sagte: >Was studierst 
Du denn dann?< >Philosophie<, sagte ich. Sie fragte mich, was man 
macht, wenn man Philosophie studiert hat, und ich sagte, dann macht 
man den Doktor. Sie wollte wissen, als was man dann arbeitet, und ich 
sagte, man könnte, wenn man wollte, den anderen das Philosophieren 
beibringen, aber normalerweise ist es so, daß, wer das Philosophieren 
kann, nicht Lehrer wird, und wer Lehrer wird, nicht philosophieren 
kann. >Und was macht dann einer, der das Philosophieren kann?< >Der 
behält es in seinem Kopf<. >Und dann?< >Und dann denkt er, und alles, 
was er denkt, ist philosophierte >Und dann?< >Und dann stirbt er<«

(Meneghello 1990:180).

Glücklicherweise ist es so weit noch nicht. Und so möchte ich diese 
Gelegenheit nicht ungenutzt verstreichen lassen und als noch leben­
der Philosoph denen danken, die mir in den vergangenen Jahren auf 
ihre je eigene Weise dabei geholfen haben, den Zustand zu erreichen, 
wo alles, was man denkt, philosophiert ist.

Dieses Buch ist die leicht überarbeitete Fassung meiner im Som­
mersemester 1997 von der Philosophischen Fakultät der Westfäli- 
schen-Wilhelms-Universität Münster angenommenen Dissertation.

Prof. Dr. Ludwig Siep hat die Arbeit nicht nur angeregt, sondern 
mit einem außerordentlichen Maß an Toleranz gefördert. Von dieser 
konstruktiven Zusammenarbeit mit meinem »Doktorvater« und phi­
losophischen Lehrer habe ich in vielerlei Hinsicht profitiert. Dafür 
möchte ich mich an dieser Stelle bedanken.

Prof. Dr. Richard Saage danke ich für vielfältige Unterstützung,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 7

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der er das Forschungsvorhaben bereits in seinen Anfängen tat­
kräftig begleitete und die weit über das hinaus ging, was man in aller 
Regel von einem Zweitkorrektor erwarten kann.

Der Studienstiftung Cusanuswerk danke ich für die Gewährung 
eines Stipendiums, das es mir erlaubte, mich über einen langen Zeit­
raum ausschließlich der Dissertation widmen zu können. Der West­
fälischen Wilhelms-Universität Münster danke ich für die Gewäh­
rung eines Druckkostenzuschusses.

Marcus Birke und Angela Kalhoff haben große Teile der Arbeit 
Korrektur gelesen. Dafür danke ich ihnen herzlich. Ferdinand Burg­
hardt half mir nicht nur beim Layout - wofür ich ihm sehr verbun­
den bin. Darüber hinaus ist er mir seit Beginn des Studiums ein 
wichtiger Diskussionspartner, der mich mit Theorien und Denktradi­
tionen vertraut gemacht hat, die für dieses Buch wichtig geworden 
sind.

Ein ganz spezieller Dank gilt Christian Zeuch, der mir aufgrund 
seines enormen philosophischen Sachverstandes eine große Stütze 
gewesen ist. Überdies hat die Arbeit an vielen Stellen von seinen 
profunden Kenntnissen des Kantischen Werkes profitieren können. 
Und, ganz wichtig: Ohne ihn hätte ich den verdammten Griechisch­
sprachkurs kaum überstanden!

Zu guter Letzt möchte ich von Herzen meinen Eltern Maria und 
Michele Zotta (grazie!) sowie meiner Frau Vera Lengeling danken. 
Sie bedeuten mir mehr, als ich hier sagen kann. Ihnen sowie meinen 
Geschwistern Rosetta Zotta Plein und Salvatore Molfese ist die Ar­
beit gewidmet.

8 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

0. Einleitung............................................................................... 13

1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel
Kant ..................................................................................... 20

1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der
Sittern .................................................................................. 21
1.1.1 Arbeit und Eigentum ............................................... 21
1.11.1 Kant und Locke .................................................... 24
1.1.2 Kant als Kritiker der bürgerlich-kapitalistischen

Gesellschaft ............................................................ 27
1.13 Fazit........................................................................ 29

1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sittern . 30
1.2.1 Entstehungs-, Rezeptions- und Wirkungsge­

schichte .................................................................. 30
1.21.1 Die Debatte um die Textgrundlage ..................... 37
1.2.2 Das Privatrecht und das Eigentum ..................... 41
1.2.3 Die transzendentalphilosophisch begründete Leh­

re vom Sachenrecht ............................................... 43
12.3.1 Das innere Mein und Dein .................................. 45
12.3.2 Das äußere Mein und Dein.................................. 46

1.2.3.2.1 Die Dialektik der rechtlich-praktischen
Vernunft ............................................... 50

1.2.3.2.2 Das Postulat der rechtlich-praktischen
Vernunft, seine Defekte und problema­
tischen Implikationen ......................... 50

1.2.3.3 Der intelligible Besitz und der synthetische
Rechtssatz a priori.................................................. 58

1. Exkurs: Die >Leib-haftigkeit< des Eigentums ................ 63

Immanuel Kant. Legitimität und Recht 9

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1.2.3.4 Ursprüngliche Erwerbung und Eigentum............ 67
1.2.3.5 Ursprünglicher Gesamtbesitz und die Idee der ver­

einigten Willkür..................................................... 73
2. Exkurs: Kennt Kants Rechtsphilosophie ein >Recht auf

Leben< ? 77
1.2.3.6 Eigentum im Naturzustand.................................. 82
1.2.3.7 Kants Misanthropie und der Naturzustand der Ei­

gentümer ............................................................... 83
1.2.3.8 Ist die Naturzustandskonzeption frei von anthro­

pologischen Setzungen?......................................... 85
1.2.3.9 Homo oeconomicus und die listige Vernunft ... 93

13 Der bürgerliche Rechtsstaat............................................... 95
13.1 Provisorischer und peremtorischer Besitz.............. 101
1.3.2 Eigentum, Armut und die Fürsorgepflicht des

Staates ..................................................................... 105
1.3.2.1 Die Anmerkung C des öffentlichen

Rechts .....................................................  105
1 3 2 2 Minimal- oder Sozialstaat? .................... 108

3. Exkurs: Kann Kants Besitzlehre ein Recht auf Privat­
eigentum begründen? ............................................ 117

1.3.3 Eigentum, Staat und die historische Genese des
Kapitalismus ............................................................ 122

1 3 4 Der Eigentümer als aktiver Staatsbürger .............  131
1 3 4 1 Die Wege zum Privateigentum .............. 137

13.5 Fazit......................................................................... 143

2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern .............. 145

2 1 Kurze Einführung in die Fragestellung ............................ 145
2 2 Kants Lehre von den regulativen Ideen ............................ 149

2.2.1 Der Status der Geschichtsphilosophie im Spiegel
der Literatur ............................................................ 149

2.2.2 Das Bedürfnis und der Glaube der Vernunft . . . 158
2.2.3 Der geltungstheoretische Status der regulativen

Ideen ........................................................................ 165
2.3 Kants Geschichtsphilosophie............................................. 170

2.3.1 Zweckmäßigkeit und Teleologie............................. 170
2 3 2 Geschichte und Anthropologie ............................. 179
2.3.3 Naturplan, Naturabsicht und göttliche Vorsehung 181

10 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

2.3.4 Die Beziehung zwischen Individuum und Gattung 197
2.3.5 Die Funktion des Staates in geschichtsphilosophi­

scher Perspektive .................................................. 203
1. Exkurs: Gehurt, Leih und Tod hei Kant......................... 205

2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol . . . 210
2.4.1 Das unhedingte Verhot aktiven Widerstands . . . 212
2. Exkurs: Extremismus der Mäßigung, oder: Widerstand

und Despotismus. Ein Anwendungsfall für Kants 
Geschichtsphilosophie............................................ 216

2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht -
Temporalität, Gattung und der endliche Mensch ............  239

2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und
Recht - Kritik am Prozeduralismus ................................... 246
3. Exkurs: Geschichtsphilosophie und moderne politische

Theoriehildung - ein Schlaglicht auf R. Dahren­
dorf und M. Kriele .................................................. 256

2.7 Fazit ..................................................................................... 264
2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine

Skizze .................................................................................. 266
2.8.1 Anerkennung ......................................................... 266
2.8.2 Zeit und Synchronisation...................................... 268

2.9 Der Geist der Revolution .................................................. 272
2.9.1 Mensch und Institution......................................... 275

Allgemeine Anmerkungen zur Zitierweise der Kantischen 
Schriften und Sigelliste der im Text erwähnten Titel ............. 285

Literaturverzeichnis..................................................................... 287

Personenregister ........................................................................ 313
Sachregister.................................................................................. 318

Immanuel Kant. Legitimität und Recht 11

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


0. Einleitung

»Niklaus Brantschen: Darf ich nachfragen, worauf Sie hinauswollen?«

»Hans Widmer: Ich komme auf Kant (und seine Idee des Rechtsstaats) 
zurück, das ist am sichersten«1.

Was Schopenhauer wohl dazu sagen würde. Ausgerechnet die Meta­
physik der Sitten<, über die er 1820 schrieb, sie sei ein »sehr schlech­
tes Buch« voller »verkehrteste(r) Ansichten«2 - also ausgerechnet 
dieses Werk ist wie kaum eine andere Schrift von Immanuel Kant 
seit einiger Zeit in aller Munde, dient wie selbstverständlich sowohl 
Philosophen als auch Konzernmanagern als sakrosankter Referenz­
punkt. Wo Schopenhauer sich nach der Lektüre nicht des Eindrucks 
erwehren konnte, anstelle eines originären Werkes »dieses großen 
Mannes« versehentlich »eine satirische Parodie der Kantischen Ma­
nier«3 gelesen zu haben, erblicken in der Zwischenzeit die meisten 
Interpreten »ein kohärentes und stringentes System von unüber­
bietbarer Klarheit«4. Und auch Schopenhauers Vorhersage, Kants 
rechtsphilosophische Hauptstudie5 werde aufgrund der ihr eigenen 
Schwächen eines »natürlichen Todes sterben«6, war von geringem 
prophetischen Gehalt, sieht sie sich doch nunmehr mit der Einschät­
zung konfrontiert, daß sich an den Standards der Metaphysik der

1 Aus einem Gespräch zwischen dem Jesuitenpater N. Brantschen und H. Widmer, Chef 
des Rüstungs- und Bekleidungskonzerns Bührle, das in der frankfurter Rundschau< 
vom 1.2.1997,6, publiziert wurde unter der Überschrift: Luftsprünge, Höhenflüge - 
und herunter aufs Kissen. Hans Widmer und Niklaus Brantschen. Zwei Grenzgänger 
im Gespräch über Geld und Geist.
2 Schopenhauer 1985:171f.
3 Schopenhauer 1961:626.
4 Cavallar 1992: 457.
5 Die >Metaphysik der Sitten< besteht aus zwei Teilen, der Rechts- und der Tugendlehre. 
Aufgrund des Schwerpunktes dieser Untersuchung wird Kants Tugendlehre nicht be­
handelt. Wenn im Folgenden von der >Metaphysik der Sitten< die Rede ist, ist damit, 
wenn nicht anders vermerkt, nur der rechtsphilosophische Teil gemeint.
6 Schopenhauer 1961:626.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 13

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Sitten< »alle weitergehenden Überlegungen zur Begründung von 
Recht und Staat orientieren und messen lassen müssen«. Zumal 
»(k)eine modern aktuelle rechtstheoretische Begründung bisher in 
der Lage gewesen ist, es Kant gleich oder gar besser zu machen«7.

Schopenhauers Orakel zum Trotz erfreut sich Kants letzte große 
systematische Abhandlung offenbar größter Vitalität. Die Ausein­
andersetzung mit ihr steht momentan gar »im Zentrum der philoso­
phischen Theoriebildung über die Grundfragen von Recht und 
Staat«8. Es gehört inzwischen bereits zum guten Ton, sich der See­
lenverwandtschaft zur Kantischen Rechtslehre zu rühmen. Von 
J. Rawls bis J. Habermas vermeidet heutzutage kaum ein rechts- oder 
politiktheoretischer Autor mehr den Hinweis, daß sein Beitrag in 
irgendeiner Weise als >Kantisch< zu verstehen sei9. Pünktlich zu 
ihrem 200sten Geburtstag erstrahlt die >Metaphysik der Sitten< im 
hellsten Glanz, und es gelingt kaum mehr noch, die in den beiden 
letzten Jahrzehnten rasant angestiegene Menge an Forschungslitera­
tur zu überblicken10.

Die vorliegende Untersuchung möchte einen Kontrapunkt zu 
den unübersehbaren hagiographischen Tendenzen setzen, die die Be­
schäftigung mit der Kantischen Rechtsphilosophie im zunehmenden 
Maße auszeichnet. In dieser programmatischen Absicht liegen be­
reits zwei Merkmale der weiteren Ausführungen begründet. Neben 
der intensiven und ausführlichen Auseinandersetzung mit der ein­
schlägigen Forschungsliteratur charakterisiert die Arbeit eine in der 
Regel sehr pointiert vorgetragene Kritik der Philosophie Kants, die 
sich in der Tradition der Kritischen Theorie bewegt11.

7 Harzer 1994: 16; Wortreihenfolge des Originals verändert, F. Z. Dementsprechend 
zählt Kersting 1993a: 7 die >Metaphysik der Sitten< zu den großen Texten der europäi­
schen Tradition politischer Philosophie, dessen Platz neben den einschlägigen Werken 
von Platon, Aristoteles, Hobbes und Rousseau zu suchen sei.
8 Gerhardt 1995a: 221f.
9 Vgl. dazu den Überblick in Kersting 1993:11-23.
10 S. dazu die Literaturübersichten von Kersting 1983; Küsters 1983; Naucke 1985: 542­
48; Smid 1985; Wenzel 1990; Cavallar 1992a; ferner die Bibliographie von Klenner 1988: 
588-623. Zudem liegt mit Küsters 1988 ein 172-seitiger Forschungsbericht zur Rechts­
philosophie Kants vor, der allerdings mitnichten als »bestens redigierte Publikation« 
(Cavallar 1993: 226) betrachtet werden kann. Sowohl der fehlerhafte Text als auch die 
unzuverlässige und unvollständige Bibliographie machen die Lektüre des Berichts nicht 
selten zum Ärgernis. Das bemerkt schon Rückert 1991:155 f.
11 Das wird, ohne daß es intendiert war, den Kummer im Herzen von W. H. Müller 
weiter erhöhen. Dieser beklagt sich in Vorrede und Einleitung seiner Studie über Kants

14 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Denjenigen Autoren (und Managern), die meinen, Kants 
Rechtslehre habe die unerreichten Maßstäbe gesetzt dafür, »worauf 
eine pluralistische und multikulturelle Gesellschaft sich noch einigen 
kann«12, wird in Erinnerung zu rufen sein, wem sie mit ihren enthu­
siastischen Würdigungen eben auch ihre Referenz erweisen. Kant 
begründet in seiner extrem etatistischen Rechtsphilosophie das gene­
relle Verbot jedes aktiven Widerstands gegen eine despotische Regie­
rung ebenso, wie er von den Untertanen erwartet, daß sie sich zwecks 
Vermeidung des Rückfalls in anarchische Zustände im Extremfall 
durch jene Regierung eher töten lassen, als sie mit Gewalt zu be­
kämpfen. Er argumentiert weiterhin für die Todesstrafe und hält die 
Hinrichtung eines ganzen rebellischen Volkes für rechtmäßig, wenn 
auch für pragmatisch unklug, weil der Herrscher in dem Fall am Ende 
keine Untertanen mehr vorfindet, die er regieren könnte. Kants 
Rechtslehre legitimiert selbst krasseste Ungleichverteilungen des Be­
sitzstandes und sieht dementsprechend durch derartige gesellschaft­
liche Verhältnisse den Rechtsstaat nicht in der Pflicht, z.B. durch 
aktive Steuerpolitik zu einer ausgeglicheneren Eigentumsstruktur 
beizutragen. Die Verteidigung einer jeder Sozialpflichtigkeit ledigen 
Minimalstaatskonzeption wird ergänzt durch eine Staatsbürgerlehre, 
die alle Männer, die kein Eigentum haben, und grundsätzlich alle 
Frauen vom Wahlrecht ausschließt.

In der oben skizzierten jüngeren Debatte um Kant, der es um die 
umfassende Rehabilitierung eines mehr als anderthalb Jahrhunderte 
der ernsthaften Auseinandersetzung nicht für würdig erachteten 
Rechtstheorie geht, dominiert eine Lesart der >Metaphysik der Sit­
tern, die mit einem Federstreich all die erwähnten Punkte zum ver­
nachlässigbaren Zeitkolorit eines Denkers des 18. Jahrhundert er­
klärt. Diese Interpretationsmethode unterscheidet in Kants Texten 
»den >Geist< vom >Buchstaben<, Voraussetzungen von Schlüssen, Le­
bendiges und Totes, Explizites und Implizites«13, bis sich schließlich 
als Kern der Kantischen Rechtsphilosophie ein formal stringentes, 
vernunftrechtlich verankertes Demokratiemodell herausschält. Die­
ses Substrat bewegt sich, so der mainstream der Autoren, auf der

Rechtsphilosophie darüber, daß die >neomarxistische Frankfurter Schule< bis heute die 
vorherrschende philosophische Strömung in Deutschland sei, und die >Scientific Com- 
munity< sich zu diesem Unglück auch noch fortwährend den Luxus leiste, Menschen zu 
promovieren, die sich kritisch zu Kant äußern (s. Müller 1992 Vorrede u. 4).
12 Maus 1992:10.
13 Lacorte 1989: 57.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 15

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Höhe der zeitgenössischen kontraktualistischen und liberalen politi­
schen Theoriediskussionen. Es birgt die Begründung für ein moder­
nes transzendentales Prinzip der Volkssouveränität in sich und weiß 
sich in dem Sinne den diskurstheoretisch fundierten Legitimations­
verfahren des prozeduralen Naturrechts verpflichtet.

Daß die angeführten Beschreibungen zu Recht als Essenz des 
rechtsphilosophischen Werks Kants betrachtet werden können, wird 
in der vorliegenden Untersuchung entschieden bestritten. Denn zum 
einen unterstehen Kants programmatischem Anspruch, die meta­
physischen Anfangsgründe einer jeden vernünftigen Rechtslehre zu 
bestimmen, ausdrücklich auch jene Passagen, die heute zum kontin­
genten Inhalt seiner Schrift und zur »Patina seiner Rechtsphiloso­
phie«14 erklärt werden. Es ist ein zentrales Merkmal der jüngeren 
Forschungsliteratur, die Wertschätzung der Rechtslehre Kants mit 
einer eigentümlichen Geringschätzung seiner relevanten Texte zu 
verbinden.

Zum anderen geht diese Arbeit davon aus, daß der reduktionisti- 
sche systematische Neuzuschnitt der Rechtslehre auf eine formal- 
prozedurale Rechtsmethodik den Duktus der Theorie grundsätzlich 
verfehlt. Kants Rechtskonzept erschöpft sich nicht in der Suche nach 
einem vernünftig begründeten formalen Rechtsprinzip. Es formu­
liert darüber hinaus klar und deutlich, wie der institutionelle Rah­
men und dessen Funktionsbeschreibung innerhalb einer vernünftig 
organisierten bürgerlichen Gesellschaft auszusehen hat. Mehr noch: 
insofern Kant glaubt, daß eine bestimmte Form des Privateigentums, 
eine bestimmte Organisation des Staates und eine bestimmte Kon­
zeption des Staatsbürgers als Grundlage jeder Rechtskonzeption zu 
betrachten sind, prästrukturieren diese mit apriorischer Dignität ver­
sehenen inhaltlichen Ausformungen maßgeblich den Rahmen, in 
dem sich der demokratische Gesetzgeber schließlich zu bewegen hat. 
Die Vereinigung freier und gleicher Bürger darf nur auf dieser kon­

14 Maus 1992: 165. Wer also aus Kant einen Radikaldemokraten machen möchte, muß 
in der Tat »an einigen Stellen den systematischen gegen den historischen Kant ausspie­
len, um die Rechts- und Staatstheorie von Inkonsistenzen zu reinigen« (Sandermann 
1989: 286; vgl. auch 313). Am Ende dieses Reinigungsprozesses erstrahlt aber nicht etwa 
»Kant an sich« im reinsten Glanz, sondern eine völlig verwaschene Version seiner 
Rechtslehre kommt zum Vorschein. Infolge einer derartigen Interpretationsmaxime ist 
ein zeitlos aktueller Kern der >Metaphysik der Sittenc nur dadurch zu entdecken, daß die 
Schrift reduziert wird auf eine Ansammlung mehr oder weniger aus dem Zusammen­
hang gerissener Lehrsätze.

16 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

stitutiven Grundlage Gesetze beschließen. Das uneinschränkbare 
Recht auf Privateigentum, die strikt minimalistische und eigentums­
zentrierte Ausrichtung des Staates, die Rechte und Pflichten der Un­
tertanen im staatlichen Verband und nicht zuletzt die Details der 
Staatsbürgerlehre gehören folglich zu den metaphysischen Anfangs­
gründen einer jeden Rechtslehre, ja eben sie bilden ihr Fundament 
und besitzen demnach keineswegs einen »lediglich provisorischen 
Charakter«15.

Da in dieser Untersuchung auf eine Interpretation verzichtet 
wird, die in erwähnter Manier zwischen systematisch wertvollen 
und historisch wertlosen Passagen der >Metaphysik der Sittern unter­
scheidet, richtet sich die hier vorgetragene Kritik nicht primär gegen 
Details des Konzepts, sondern grundsätzlich gegen die von Kant fa­
vorisierte Argumentationsmethode selbst. Die der Apriorität ver­
pflichtete Rechtslehre, die insgesamt eine größere Kohärenz bean­
spruchen kann, als ihre vermeintlichen Verteidiger ihr offenbar in 
der Regel zubilligen wollen16, ist vor allem deshalb kritikwürdig, weil 
sie zu inakzeptablen Resultaten führt. Sie fordert von Menschen eine 
Lebensführung, die sie in weiten Teilen als Zumutung und als Gewalt 
gegen sich selbst, gegen ihre anthropologisch bedingten Bedürfnisse 
erleben. Gerade weil Kant grundsätzlich daran festhält, historischen 
und anthropologischen Erfahrungen keinerlei Relevanz bei der Su­
che nach den Grundsätzen des Rechts zuzubilligen, fehlt es seinem 
Rechtskonzept an der notwendigen Sensibilität für die Beschaffen­
heit und angemessene Berücksichtigung der menschlichen Natur 
und am Gespür für die eklatanten Mängel, die seinem spezifischen 
Privateigentums-, Staats- und politischem Praxisverständnis sowohl 
in der Erfahrungswelt, aber auch schon prinzipiell beiwohnen.

Vor diesem Hintergrund gliedert sich die Arbeit in zwei Teile.
Im ersten Teil, der die Sachen- und Staatsrechtslehre der Meta­

physik der Sittern zum Gegenstand hat, wird Kants zentrale These 
untersucht, daß Privateigentum und Staat vor aller Erfahrung als 
vernünftige und damit notwendige Institutionen jeder denkbaren 
Vergesellschaftungsform anzusehen sind. Die Kritik an dieser These 
gründet sich primär auf dem Aufweis theorieimmanenter Unzuläng­

15 Maus 1992: 22.
16 Das bedeutet allerdings nicht, daß die explizite Kantische Rechtsbegründung keine 
argumentativen Schwächen hat. Insbesondere der 1. Teil der Arbeit wird die be­
gründungstechnischen Mängel der Rechtslehre ausführlich thematisieren.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 17

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

lichkeiten des von Kant favorisierten argumentativen Vorgehens, die 
letztlich seinen ambitionierten Versuch, ein Recht auf Privateigen­
tum und folglich einer Pflicht zur Staatsgründung zu erweisen, 
scheitern lassen. Es wird sich zeigen, daß er entgegen seiner pro­
grammatischen Ankündigung permanent gezwungen ist, die unver­
meidbaren Lücken in seinem apriorischen Argumentationsgang 
durch Bezugnahme auf kontingente aposteriorische Daten zu schlie­
ßen, ohne dies allerdings als Bruch mit jener Programmatik kennt­
lich zu machen. Gleichzeitig wird in dieser textnah verlaufenden Re­
konstruktion ein Schwerpunkt darauf gelegt, die Spezifizität der 
Eigentums- und Staatskonzeption transparent zu machen. Kant ent­
wickelt eine besitzindividualistische Eigentumstheorie, zu der sich 
ein Staatsmodell gesellt, dem keine sozialpolitischen Aufgaben zu­
kommen und das vollständig auf die Bedürfnisse der Privateigen­
tümer zugeschnitten ist. In Anbetracht dieses ausführlich begründe­
ten Befundes werden schließlich die Interpretationen abgewiesen, die 
in Kants Rechtstheorie Ansätze eines Sozialstaatsprinzips und einer 
Verteilungsgerechtigkeitslehre erblicken.

Der zweite Teil widmet sich der Relation von Recht und Zeit in 
der Rechtslehre, das sich im wesentlichen als Beziehung zwischen 
den rechtsphilosophischen Theoremen, insbesondere dem Reform­
gedanken, und Kants geschichtsphilosophischen Positionen erweisen 
wird. Zwecks Widerlegung der weitverbreiteten Ansicht, die »bloß« 
als regulative Idee konzipierte Geschichtsphilosophie sei kein gel­
tungstheoretisch relevanter Bestandteil der Rechtsphilosophie, wird 
zunächst die Genese und der geltungstheoretische Status der Ge­
schichtsphilosophie im Ausgang von der Lehre regulativer Vernunft­
ideen der >Kritik der reinen Vernunft< und dem teleologischen Welt­
begriff der >Kritik der Urteilskraft detailliert dargelegt. Ausgehend 
von dieser Basis wird demonstriert, inwiefern Kants Reformkonzept 
und sein Revolutions- und Widerstandsverbot - Theoreme, die in 
vorliegender Untersuchung als zentrale Bausteine seines Rechts­
staatskonzepts angesehen werden - von geschichtsphilosophischem 
Gedankengut geradezu durchtränkt sind. Ein besonderes Augenmerk 
liegt in diesem Teil auf der spezifischen Verhältnisbestimmung von 
Individuum und Gattung, soweit sich daran Kants Zeitverständnis 
und sein Umgang mit der Kreatürlichkeit des Menschen und der 
durch sie bedingten temporalen Rhythmen menschlichen Lebens ab­
lesen läßt. Da im Mittelpunkt maßgeblicher Teile der Kantischen 
Rechtstheorie nicht das Individuum, sondern die Gattung und die

18 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

vernunftrechtlich deduzierten Institutionen einer bürgerlichen Ei­
gentümermarktgesellschaft stehen, entwirft sie ihre prozedurale Ver­
fahrenslogik und die Geschwindigkeit des Reformvorhabens im tem­
poralen Raster der Ewigkeit. Die inakzeptablen Zumutungen, mit 
denen das Konzept endliche Wesen in ihrer Lebenswelt und in ihrem 
Selbstverständnis als Menschen konfrontiert, kommen vor allem im 
Rahmen einer grundsätzlichen Kritik prozeduralistischer Rechtskon­
zeptionen zur Sprache.

Das den zweiten Teil und damit diese Arbeit abschließende 
Resümee wendet die Kritik an Kants Rechts- und Geschichtsphiloso­
phie positiv im Dienst einer rechts- und politiktheoretischen Skizze, 
die den in der Arbeit zuvor zuvor implizit erhobenen Ansprüchen an 
eine anthropologisch sensible Gesellschaftstheorie entsprechen soll. 
Im Zentrum dieser Skizze steht die Suche nach den Bedingungen, 
denen die Relation zwischen konkreten Menschen und der unum­
gänglichen Institutionalisierung ihrer gesellschaftlichen Beziehun­
gen genügen muß, damit sie von jenen Menschen als anerkennungs­
würdig betrachtet werden kann. Ausgehend von der Frage, was es 
heißt, ein Mensch zu sein, der ein ihm angemessenes Leben zu 
führen gewillt ist, plädiert der Abschnitt auf der Grundlage einer 
essentialistischen Grundbedürfnistheorie für ein Institutionenver­
ständnis, das sich vor allem zur intensiven Politizität der sozioökono- 
mischen Bedingungen verhalten muß. Gegen die Ökonomieverges­
senheit einer primär moralisch ausgerichteten Gesellschaftsanalyse 
und gegen Kants einseitig gattungs- und institutionenorientiertes 
Konzept wird für ein Rechts- und Gesellschaftsmodell geworben, 
das im sozial situierten Menschen sein unhintergehbares Bedeu­
tungszentrum entdeckt. Von ihm ausgehend sind die Institutionen 
einer Eigentümermarktgesellschaft neu in den Blick zu nehmen und, 
dem Diktat der allgegenwärtigen Sachzwänge zum Trotz, in ihrer 
Funktion als subsidiär-zweckdienliche Einrichtungen zur Sicherung 
menschenwürdiger Lebensbedingungen zu erinnern.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 19

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken 
von Immanuel Kant

Um die differenzierten Vorstellungen über Eigentum und Staat in 
der MS besser verstehen zu können, ist es hilfreich, zumindest grob 
die vorhergehende Entwicklung des Rechtsdenkens Kants mit Bezug 
auf jene Institutionen transparent zu machen. Seine frühen Ideen, 
die er in der Spätschrift sowohl unter inhaltlichen als auch metho­
dischen Gesichtspunkten in allen relevanten Punkten aufgeben wird, 
verdeutlichen zudem, daß das Rechtsdenken des vorkritischen Kant 
wenigstens bis in die 1760er Jahre noch stark eingebunden ist in 
einen Methodenpluralismus, der empirische, ethische und rationale 
Aspekte bei der Bestimmung dessen, was Recht ist, gleichermaßen 
berücksichtigt1. Daß Kant im Rahmen der späteren Suche nach me­
taphysischen Anfangsgründen der Rechtslehre diese Haltung fallen 
läßt, ist, wie sich zeigen wird, der Überzeugungskraft seines auf­
grund des rigorosen apriorischen Formalismus verarmten Rechts­
konzepts nicht zuträglich.

1 Die Bewertung des frühen Rechtsdenkens Kants bot seit der Studie von Ch. Ritter 
Anlaß zu Kontroversen. Sie entzündeten sich vor allem an der These des Autors, daß 
die Rechtslehre in nuce bereits Mitte der 1760er Jahre vorlag (so Ritter 1971: 339) und 
von Kants ab 1770 einsetzender kritischer Wende nicht mehr maßgeblich beeinflußt 
wurde (71 f.). Die im Prinzip entgegengesetzte Position verteidigt Busch 1979, insb. 
70ff. Auch wenn einige Autoren mittlerweile behaupten, Ritters These sei widerlegt 
(Gerhardt 1986: 80; Wenzel 1990: 228), kann Ritters Monographie weiterhin unter 
Rückgriff auf eine beeindruckende Materialfülle in weiten Teilen große Plausibilität 
für ihre These reklamieren (vgl. zu dieser Kontroverse u. a. Oberer 1973, 1983; Brandt 
1974a; Ritter 1976,1977; Gerhardt/Kaulbach 1979: 72 ff.; Dreier 1981: 288; Ilting 1981; 
Kersting 1981: 31 ff.; Kaulbach 1982: 75; Sänger 1982: 3-26; Ludwig 1986: XXVIf, 1988: 
82, Anm. 1 u. 126, Anm. 68; Brocker 1987: 17-26; Küsters 1983: 211-13, 1988: 37-50; 
Cavallar 1992: 53-57; Unruh 1993: 42-46). Im Rahmen vorliegender Studie kann diese 
Auseinandersetzung vernachlässigt werden, da unstrittig ist, daß die Eigentumstheorie 
und wesentliche Aspekte der Staatslehre erst unmittelbar vor Erscheinen der MS ent­
standen sind (s. dazu Brandt 1974:167ff., 1974a: 44ff.; Kersting 1981: 34ff.).

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sitten<

1.1 Die Vorstellungen über Eigentum 
vor der >Metaphysik der Sitten<

Da Kant erst ab Mitte der 1780er Jahre Schriften mit ausdrücklich 
rechtsphilosophischem Inhalt publizierte, finden sich Hinweise zur 
Eigentumsproblematik vor dieser Periode in keinem der zu Lebzeiten 
edierten Texte. Allein die 1764/65 niedergeschriebenen, aber von 
Kant nicht veröffentlichten Bemerkungen zu der kleinen Schrift Be­
obachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenem enthalten 
ausreichend Material, um die Eigentumsvorstellungen der Frühphase 
rekonstruieren zu können2.

1.1.1 Arbeit und Eigentum

Kant orientiert sich bei der Beschreibung dessen, was Eigentum ist, 
am Begriffspaar >Abhängigkeit< - >Unabhängigkeit<. Unabhängigkeit 
zeichnet sich durch das Vorhandensein eines »completen willen(s)« 
(AA XX, 67) aus, was die Fähigkeit meint, autonom entscheiden und 
sich bewegen (handeln) zu können. Alles, was bewegt wird und ge­
mäß dieser Definition also abhängig ist, ist zugleich besitzbar3.

Damit nun Eigentum an Sachen möglich ist, muß der Mensch 
nach Kant sowohl als unabhängig als auch als in Besitz seiner Selbst 
bewiesen werden - das Fundament von Privateigentum überhaupt ist 
der natürliche Selbstbesitz des Menschen. »Der Leib ist mein denn er 
ist ein Theil meines Ichs und wird durch meine Willkühr bewegt« 
(AA XX, 66). In dieser Selbstbezüglichkeit drückt sich für Kant aber 
auch ein Rechtsverhältnis zum eigenen Leib aus. Insofern dieser in 
Abhängigkeit zur menschlichen Willkür steht, d. h. den Befehlen

2 Die folgenden Ausführungen lehnen sich eng an den in Brandt 1974:167-76 u. 1974b 
entwickelten Gedankengang an. Ein mögliches Motiv für die Nichtpublikation dieser 
Bemerkungen ist laut Brandt 1974: 174 der Umstand, daß Kant zu dem Zeitpunkt »die 
Frage nach der Möglichkeit eines ius reale noch nicht befriedigend gelöst hatte«. Ludwig 
1993: 223, Anm. 7 (vgl. auch Westphal 1993: 279), hat zu Recht darauf verwiesen, daß 
der in der Kantforschung zunehmend registrierbare Rückgriff auf den fragmentarischen 
Nachlaß nicht unproblematisch ist. Der Status dieser von Kant nicht publizierten Texte 
ist unklar, und keinesfalls ist es statthaft, auf ihrer Grundlage Positionen als >Kantisch< 
zu autorisieren, die denen in den Druckschriften widersprechen. Wenn also in dieser 
Arbeit dennoch häufig auf den Nachlaß Bezug genommen wird, so geschieht das in der 
Absicht, daß die zitierten Passagen nur Positionen verstärken sollen, die sich in nuce 
oder klar erkennbar auch in den publizierten Schriften finden.
3 Busch 1979: 28: »Diese Abhängigkeit ist Zeichen des Eigentums«.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 21

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

eines bewußten Willens gehorchen muß, hat der Mensch damit ver­
mittelt über diese Gehorsamsebene neben dem natürlichen zugleich 
auch einen rechtlichen Besitzanspruch auf seine Physis. Er konstitu­
iert sich infolge der Befehlsgewalt des bewußten Willens, der der 
Körper unausweichlich unterliegt4.

Aus dem Selbstbesitz des Menschen ergeben sich zwei unmittel­
bare Konsequenzen für die rechtlichen Bedingungen von Herrschaft 
und Eigentum. 1) Die Befehlsgewalt und Bestimmung über den ei­
genen Körper ist nicht beliebig veräußerbar (etwa an andere Men­
schen), da die Vorstellung der willkürlichen Bestimmung des Selbst 
durch einen anderen widersprüchlich ist. »Ein Wille der eines andern 
seinem unterworfen ist ist unvollkommen u. wiedersprechend denn 
der Mensch hat spontaneitatem, ist er dem Willen eines Menschen 
unterworfen (wenn er gleich selbst schon wählen kan) so ist er häß­
lich u. verächtlich« (AA XX, 66). Der Mensch ist häßlich, wenn er 
einem Sklaven gleicht5, schön (d. h. vollkommen), wenn es ihm ge­
lingt, der »freien Willkühr alles zu subordiniren« (AA XX, 144)6. 
2) Da alles, was eigene Willkür hat, nur unter Rechtsbruch zum Ei­
gentumsobjekt gemacht werden kann, folgert Kant im Umkehr­
schluß, daß alles besitzbar sein muß, was obiger Bedingung nicht 
genügt. »Die ganze belebte oder unbelebte Welt die nicht eigene

4 Im rechtlichen Sinne ist ein Tier daher nicht im Besitz seiner selbst. Es mangelt ihm 
am Selbstbewußtsein; s. AAXX, 93.
5 S. AA XX, 66.
6 Das Gefühl der Abscheu, das sich immer dann einstellt, wenn Unfreiheit beobachtet 
wird, dokumentiert Kant noch an anderer Stelle (AA XX, 88) und findet ihren Höhe­
punkt in der Aussage: »Kurz der Mensch der da abhängt ist nicht mehr ein Mensch er 
hat diesen Rang verlohren er ist nichts ausser ein Zubehor eines andern Menschen« 
(AAXX, 94). Die Widersprüchlichkeit der Vorstellung, nichts anderes als der Diener 
eines allmächtigen Herrn zu sein, ist für Kant, in dieser Periode stark beeinflußt vom 
englischen Sensualismus (darüber informiert Forschner 1974: 76-95), offenkundig: »Es 
ist in der Unterwurfigkeit nicht allein was äusseres gefahrliches sondern noch eine ge­
wisse Häßlichkeit u. ein Wiederspruch der zugleich seine Unrechtmäßigkeit anzeigt. 
(...) Daß der Mensch selbst aber gleichsam seiner Seele bedürfen u. keinen eignen Wil­
len haben soll u. daß eine andere Seele meine Gliedmaßen bewegen soll das ist unge­
reimt u. verkehrt (...). Anstatt daß die Freyheit mich schiene über das Vieh zu erheben 
so setzet sie mich noch unter dasselbe den ich kann besser gezwungen werden. Ein 
solcher ist gleichsam vor sich nichts als ein Hausgeräthe eines andern« (AA XX, 93). Es 
geht ihm an dieser Stelle nicht um eine Verächtlichmachung des in Abhängigkeit leben­
den Individuums, sondern um die Kritik an den Bedingungen, die menschenunwürdige 
Strukturen hervorbringen. Die in solchen Zeilen spürbar werdende Mißbilligung Kants 
für Unterdrückungs- und Abhängigkeitsverhältnisse bildet auch den Hintergrund für 
seine in dieser Periode äußerst heftige Zivilisationskritik.

22 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sitten<

Willkühr hat ist mein in so fern ich sie zwingen u. sie nach meiner 
Willkühr bewegen kann. Die Sonne ist nicht Mein. Bey einem an­
dern Menschen gilt dasselbe, also ist seines Eigenthum eine proprie- 
tat oder ein ausschliessendes Eigenthum« (AAXX, 66).

Indem ein Gegenstand auf legale Weise unter die Befehlsgewalt 
meiner bewußten Willkür gebracht wird, gehört er mir. »Quatenus 
meae voluntati res modificabilis paret mea est« (AA XX, 160). Der 
Erwerb kommt, vermittelt über den Selbstbesitz des eigenen Körpers 
als Voraussetzung, der Erweiterung des Leibes gleich. Das Medium 
der Transformation des Gegenstandes zum >Körperteil< ist die Arbeit. 
Die Dinge, die jemand bearbeitet, gehören »durch die Handlungen 
seiner Willkühr gleichsam zu seinem Selbst« (AA XX, 67). Die äu­
ßerlich sichtbaren Spuren der Bearbeitung machen aus einem her­
renlosen Gegenstand das Privateigentum desjenigen, der in ihn Ar­
beitskraft entäußert hat. Nennt nun ein anderer das sein Eigentum, 
was ich bearbeitet habe, so ist dies deshalb widersprüchlich (unrecht), 
weil im Besessenen gleichsam mein Wille haust und »um des willen 
wird der andre nicht dasjenige sein nennen was ich gearbeitet habe 
denn sonst würde er voraus setzen daß sein Wille meinen Korper 
bewegte« (AA XX, 67). So wie die >Inbesitznahme< des eigenen 
Körpers ein individueller Akt ist, der keiner Übereinkunft mit ande­
ren Menschen bedarf, so erfolgt auch der Erwerb herrenloser Gegen­
stände »auf dem Wege eines natürlichen Verhältnisses der Menschen 
zur Natur, nicht auf Grund einer Konvention«7. Der Eigentumstitel 
bezeichnet primär eine Beziehung zwischen einem Subjekt und einer 
Sache, aus der das Verhältnis zur Gesellschaft und zum Mitmenschen 
ausgeklammert ist.

Dennoch bedarf das Recht auf den Eigentumstitel der intersub­
jektiven Vergewisserung, denn: »Welcher Wille Gut seyn soll muß 
wenn er allgemein u. gegenseitig genommen wird sich nicht selbst 
aufheben« (AAXX, 67). Erst als Resultat einer heuristischen Verfah­
rensweise, in welchem ich in Gedanken einen Standpunkt außer mei­
ner selbst wähle und somit die Widerspruchsfreiheit der Maximen 
überprüfe, kann die Rechtmäßigkeit des Eigentums garantiert wer­
den8. »Der gute oder rechtliche Wille ist derjenige, der nicht ein eige­
nes, auch nicht das gemeinsame Interesse vertritt, sondern gemäß

7 Brandt 1974:170.
8 Vgl. AAXX, 35f., 156 ff., 161; s. zudem AA XXVII.1, 58 u. 2/943f., Träume.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 23

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

dem Willen handelt, den beide konfliktfrei haben können«9. Auf­
grund dieser Regelung weiß ich mich im Einverständnis mit jedem 
Mitmenschen darüber, daß ihre Nichtbeachtung ein Widerspruch ist. 
Es herrscht ein stillschweigender >Vertragszustand< zwischen allen 
Menschen. Zudem stellt diese formale Verbindlichkeitsprüfung die 
Versicherung dar, daß weder das Faustrecht noch die bloße Okkupa­
tion eines Gegenstandes einen Eigentumstitel begründet.

Kants frühe Eigentums-»lehre« fußt klar erkennbar auf einer 
naturrechtlich fundierten handlungstheoretischen Basis. Von ihr 
ausgehend wird Eigentum als Produkt einer ursprünglichen mensch­
lichen Willensleistung vorgestellt, in der die Natur verobjektiviert 
und durch menschliche Tätigkeit in Privateigentum im Sinne einer 
rechtlich gefaßten Subjekt-Gegenstandsbeziehung transformiert 
wird.

l.l.l.l Kant und Locke

Diese Eigentumskonzeption, wie sie aufgrund der Quellenlage in den 
>Bemerkungen< rekonstruierbar ist, weist große Ähnlichkeiten mit 
der Besitzlehre J. Lockes (1632-1704) auf10. Lockes Ausgangspunkt

9 Brandt 1974: 171. Zum Rechtsprinzip des heuristischen Verfahrens vgl. Ritter 1971: 
Kap. 3.111; Busch 1979: Kap. 2.
10 1n der Literatur wird generell die Position vertreten, daß Kant die politischen Schrif­
ten Lockes und somit auch dessen 1689 erschienenes Werk >Über die Regierung<, in der 
die Eigentumslehre dargelegt ist, nicht kannte (s. Brandt 1974: 257, Anm. 7, 1991: 93, 
105 f., Anm. 44 u. 106, Anm. 47; Busch 1979: 2; Brandt zustimmend auch Brocker 1987: 
170, Anm. 40, 1992: 308f.). Die Autoren belegen dies mit dem Hinweis, daß sich im 
Werk Kants kein Indiz dafür finden läßt, daß er die »späten« Schriften Lockes gelesen 
hat. Zudem sei die einzige deutsche Übersetzung des Lockeschen Textes praktisch nicht 
verbreitet worden. Sie äußern stattdessen die Vermutung, daß Kants Eigentumslehre 
durch Hume (laut Busch 1979: 28 mit wörtlichen Anklängen), Wolff, Achenwall und 
vor allem durch Rousseau beeinflußt ist (so auch Tuschling 1978: 310, Anm. 1). Gegen 
diese Einschätzungen lassen sich allerdings einige Bedenken erheben. Zum einen war 
Locke in ganz Europa schon zu Lebzeiten gerade wegen seiner politischen Schriften ein 
überaus berühmter Philosoph (s. den biographischen Grundriß in Locke 1983: 236), und 
insbesondere seine Eigentumskonzeption, die laut Brocker 1992 schon unmittelbar nach 
Erscheinen der erwähnten Abhandlung zu einem Paradigmenwechsel in der Eigentums­
theorie führte, beeinflußte europaweit nachhaltig die nachfolgenden einschlägigen Dis­
kussionen (zur allg. Rezeptionsgeschichte s. Brocker 1992: 319 ff., speziell in Deutsch­
land 292-319 u. 342 ff. 1n Locke 1983: 222 f. behauptet der Herausgeber P. C. 
Mayer-Tasch, sogar: »Die europäischen Staatsdenker des 18. Jahrhunderts (...) schrie­
ben weithin nurmehr Fußnoten zu den Thesen Lockes, die in zunehmendem Maße 
geistiges Allgemeingut aller an der politischen Entwicklung 1nteressierten wurde« [Feh­

24 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sittern

ist, ebenso wie für Kant, der natürliche Selbstbesitz des Menschen: 
»jeder Mensch (hat, F. Z.) ein Eigentum an seiner Person. Über seine 
Person hat niemand ein Recht als nur er allein«11. Eigentum entsteht 
nach Locke nun dadurch, daß der Mensch einen Teil seiner selbst - 
die Arbeitskraft, die unmittelbar mit dem besessenen Körper verbun­
den ist - mit Gegenständen >vermengt<, sie in die Dinge >fließen< läßt. 
»Die Arbeit seines Körpers und das Werk seiner Hände, so können

ler im Original, eigentlich: wurden, F. Z.]). Zum anderen zählte Kant mit Joseph Green 
und Motherby zwei Engländer zu seinen innigsten Freunden und philosophischen Dis­
kussionspartnern (s. Ritter 1971: 37f.; Gulyga 1985: 75, 81; Jachmann 1993: 134ff.), so 
daß sich auch von daher vermuten ließe, daß ihm Lockes Werk, wenn nicht durch eigene 
Lektüre, so doch durch Vermittlung von Freunden oder anderen Autoren präsenter war, 
als es der Quellenbefund in den Druckschriften vermuten läßt (das hält z.B. auch Wil­
liams 1995:1386 für durchaus wahrscheinlich). Schließlich belegen Schulz 1980:18-30, 
98-116; Ryffel 1983: 35-46 u. Angehrn 1989: 103-05, daß Rousseaus Eigentumslehre 
z.T. erhebliche Differenzen zu Lockes Theorie aufweist, so daß obige These, Kant sei 
primär von Rousseau inspiriert worden, nicht unproblematisch ist. Allerdings sind auch 
die Unterschiede in den Eigentumsvorstellungen von Kant und Locke durchaus bemer­
kenswert, wie Ritter 1971: 212 u. Brandt 1974: 172 ff. zeigen. Vgl. dazu auch den fol­
genden Abschnitt.
11 Locke 1983: 22. Gegen das Lockesche Theorem des Selbstbesitzes des eigenen 
Körpers, auf dessen Grundlage sich auch Kants frühe Überlegungen zum Eigentum 
entfalten, sind grundsätzliche Vorbehalte geltend zu machen. Es ist, wie Herrmann 
1971: 198 schreibt, in der Tat »unangemessen, wenn wir die Weise, wie wir als Leib 
existieren, als das Leib-Haben ansprechen, sie also mit einer Bestimmung zu fassen 
suchen, die auf dem Boden der leiblichen Existenz erwächst«. Dieses Sprachspiel ist 
irreführend, insofern die Vorstellung einer Analogie zwischen der Leib-Seele-Bezie- 
hung und den Besitzrelationen zu äußeren Gegenständen evoziert wird. Der Leibbesitz 
ist aber gerade nicht erworben oder von der Willkür frei bestimmbar, sondern ein »fun­
damentales Existenzial« (196, Hervorhebung im Original, F. Z.), also die Bedingung der 
Möglichkeit äußeren Besitzes. »Damit wir uns in unserem Besitzverhältnis zu Dingen 
verstehen können, müssen wir uns zuvor in unserer Leiblichkeit vorgegeben sein. So­
bald wir das >Haben< in seiner leiblichen Fundiertheit streng denken, wird die Rede, daß 
der Mensch seinen Leib hat, sinnlos. Denn wir müßten sonst ein Verhältnis des noch 
nicht verleiblichten Menschen zu seinem Leib ansetzen, der erst durch die Besitzergrei­
fung der seine werden und danach in Gebrauch genommen werden soll. Was aber 
können wir uns unter einem nicht leiblich-fundierten Besitzergreifen und Ingebrauch­
nehmen vorstellen, wenn das Besitzergreifen und Gebrauchen von Eigentum nur von 
seiner leiblichen Fundiertheit verständlich wird?« (198). Herrmann führt die Rede vom 
>Leibbesitz< auf »die Denktradition der Geistesmetaphysik« zurück, in der »der mensch­
liche Geist von Hause aus leiblos und erst sekundär mit einem Leib verbunden zu sein 
(scheint, F. Z.)«. In einer solchen Vorstellung »begegnet« (199) der Leib dem Ich (vgl. 
dazu ferner Böhme/Böhme 1983: 50ff. u. Starobinski 1987). Bei der Beschäftigung mit 
der Eigentumstheorie der MS kehrt diese Problematik wieder, vgl. ferner den 1. Exkurs 
in diesem und im nächsten Kapitel.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 25

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

wir sagen, sind im eigentlichen Sinne sein. Was immer er also jenem 
Zustand entrückt, den die Natur vorgesehen und in dem sie es belas­
sen hat, hat er mit seiner Arbeit gemischt und hat ihm etwas hin­
zugefügt, was sein eigen ist - es folglich zu seinem Eigentum ge­
macht«12. Die Transformation von Naturstoff mittels Arbeit zu 
Privateigentum verleiht den Gegenständen sichtbare Zeichen13, die 
es jedem anderen verbieten, sie als besitzerlos anzusehen14. Über Ver­
träge ist es Locke zudem möglich, sich die Früchte der Arbeit eines 
anderen zu Eigentum zu machen, ohne daß noch ein Unterschied 
zwischen eigener und fremder Arbeit mehr besteht. So wird »der 
Torf, den mein Knecht gestochen« hat, »mein Eigentum, ohne irgend 
jemandes Zuweisung oder Zustimmung. Meine Arbeit, die sie dem

12 Locke 1983: 22.
13 Sowohl bei Kant als auch bei Locke bleibt unklar, was genau äußere Bearbeitungs­
merkmale sind, in welchem Umfang sie Eigentumsansprüche autorisieren und inwie­
fern daraus die ausschließlich private Verfügung über das Besitztum ableitbar ist. Was 
ist das Wesentliche der Vorstellung von Privatbesitz auf der Basis von Arbeitskraftent­
äußerung? R. Nozick hat die Probleme einer solchen Vorstellung treffend ironisiert, 
wenn er fragt: »Nach Locke entsteht ein Eigentumsrecht an einem herrenlosen Gut 
dadurch, daß jemand seine Arbeit in dieses eingehen läßt. Das gibt Anlaß zu vielen 
Fragen. Wo liegen die Grenzen des Gegenstandes, in den Arbeit eingeht? Wenn ein 
privater Astronaut ein Stück Marsoberfläche reinfegt, hat er dann seine Arbeit in den 
ganzen Planeten, das ganze unbewohnte Weltall oder nur ein bestimmtes Grundstück 
eingehen lassen und ist damit dessen Eigentümer geworden? (...) Kann jungfräulicher 
Boden (zwecks ökologischer Untersuchung von hochfliegenden Flugzeugen aus) durch 
einen Lockeschen Vorgang Eigentum werden? Wenn man einen Zaun um ein Gebiet 
baut, so würde man wohl nur Eigentümer des Zauns (und des unmittelbar unter ihm 
liegenden Landes ) werden. Warum wird man Eigentümer, wenn man seine Arbeit in 
etwas eingehen läßt? Vielleicht, weil man Eigentümer seiner Arbeit ist (. ). Wenn mir 
eine Dose Tomatensaft gehört und ich sie ins Meer ausgieße, (...) werde ich dann 
Eigentümer des Meeres oder habe ich meinen Tomatensaft vergeudet?« (Nozick o.J.: 
163f. Ebenfalls kritisch zu Locke u. a. Mackie 1983: 224ff.; Kersting 1991:124-26 u.v.a. 
Brocker 1992: Kap. 6). Man mag über die Fragen schmunzeln, doch berühren sie ein 
generelles Problem aller Eigentumskonzepte: Letztlich ist Eigentum ein intellektuelles 
Konstrukt, das auf äußere Gegenstände angewandt wird, ohne daß sie eine solche Vor­
stellung aus sich hervorbringen. Insofern braucht jeder Eigentumsentwurf »eine be­
gründete Theorie der Entstehung von Eigentumsrechten« (Nozick o. J.: 166). Allerdings 
tritt das genannte Problem nicht nur in Arbeitswerttheorien auf, sondern begleitet 
ebenso Entwürfe, die, wie Kant in der MS, Eigentum als interpersonales Rechtskon­
strukt begreifen. Auch dort bleibt, wie noch zu zeigen ist, trotz alternativer Be­
gründungsfigur ungeklärt, inwiefern er eine so spezielle Befugnis, wie sie dem Privat­
eigentumstitel an allen Objekten der Dingwelt inhäriert, autorisieren kann. Vgl. dazu 
den 3. Exkurs dieses Kapitels.
14 S. Locke 1983: 22, 23.

26 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sitten<

gemeinen Zustand (...) enthoben hat, hat mein Eigentum (...) be­
stimmt«15.

Ebenso wie Kant verneint Locke die Notwendigkeit der Abspra­
che mit anderen Menschen vor dem Erwerb eines Gegenstandes16. 
Zugleich kennt Locke aber auch Grenzen des Eigentumsumfanges17, 
die jedoch, ebenso wie die Möglichkeitsbedingungen von Inbesitz­
nahme überhaupt, nicht an einen gemeinsamen Willen wie bei Kant, 
sondern an den Zweck Gottes und der Menschen, die »Annehmlich­
keit« und die »Erhaltung«18 des Lebens zu garantieren, gebunden 
sind19. Die theologische Fundierung des Eigentums ist Kant, wie 
überhaupt für die Rechtsphilosophie des 18. Jahrhunderts20 bezeich­
nend, nicht mehr möglich.

1.1.2 Kant als Kritiker der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft

Zu den offenkundigen Diskrepanzen im Vergleich des bisher über 
Kant Gesagten und der obigen Darstellung der Besitzlehre Lockes

15 Locke 1983: 23. Zum Vertragsrecht zwischen Herr und Knecht s. auch 63 f.
16 Locke 1983: 24f.
17 S. Locke 1983: 25, s. dazu auch Angehrn 1989: 103. Allerdings gelten diese Grenzen 
nur für die Anfangsphase des Naturzustandes, in der sich der Eigentumserwerb allein 
auf den Boden und die »verderbliche(n) nützliche(n) Dinge« (Locke 1983: 38) auf ihm 
bezog. Mit der Einführung von Gold und Silber und der Erfindung des Geldes als Äqui­
valente für verderbliche Produkte werden alle Aneignungsschranken, ja letztlich sogar 
die Vorstellung der Eigentumsbegründung durch Arbeit aufgehoben (38 f.). »Mit der 
Einführung des Geldes nämlich kann der einzelne sich so viel Land aneignen, wie er 
dafür zu zahlen in der Lage ist. Nicht seine individuelle Arbeitskraft, sondern die Größe 
seines Geldvermögens bestimmen mithin den Umfang des Privatbesitzes an Boden« 
(Saage 1994: 65; auch Holzhey 1983: 32; Brocker 1992: 196ff.). Diesbezüglich gegen­
sätzlicher Meinung ist hingegen Laslett 1960: 102 ff.
18 Locke 1983: 22.
19 Ausführliche Darstellungen der Lockeschen Eigentumstheorie finden sich bei Brandt 
1972: 426-35, 1974: 69-89; Macpherson 1973: 219-94; Gey 1981: 73-85, 115-20 u. 
163-68; Holzhey 1983:19-34; Brocker 1992: 125-291.
20 Vgl. Brandt 1974: 24 f. Das heißt aber nicht, daß Lockes These des Eigentumserwerbs 
durch Arbeit in dieser Epoche ebenfalls undenkbar wurde. Das Gegenteil ist der Fall, was 
nicht nur der frühe Kant zeigt. S. dazu mit Belegen Kersting 1993: 287 ff. und ebd., 
Anm. 91-95. Die bis in die Verfassungsrechtssprechung der BRD reichende kontinuier­
liche Wirkungsgeschichte der Arbeitswerttheorie dokumentiert Brocker 1992: 292-353 
(s. dazu allerdings auch die Rezension von Klenner 1993, der punktuelle Kritik an Brok- 
ker übt); vgl. dazu ferner Süchting 1995: 44ff. u. den Vortrag des Bundesverfassungs­
richters P. Kirchhof, in dem dieser eindeutig die Arbeit des Menschen als Rechtsgrund­
lage eines legitimen Eigentumsanspruchs bezeichnet (Kirchhof 1994: 13 f.).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 27

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

kommt noch ein weiterer wesentlicher Unterschied. Im Gegensatz zu 
Lockes Entwurf, der zur »Versöhnung von bestehendem Recht und 
Naturrecht« führt, hat Kants Arheitsrecht, wie R. Brandt betont, 
»eine sozialkritische Funktion«21.

Während sich Lockes Arbeitswerttheorie an die sozioökono- 
mischen Realitäten des aufkeimenden Kapitalismus bindet und die 
Möglichkeit vorsieht, daß der Arbeiter seine Arbeitskraft gegen Lohn 
verkaufen und derart der Käufer alleiniger Eigentümer seiner erar­
beiteten Produkte werden kann, ist Kant in jener Phase insbesondere 
dieser Gedanke fremd. Mit bezug auf das naturrechtliche Fundament 
seiner Argumentation verteidigt er gerade das Anrecht des Arbeiters 
auf sein Produkt gegenüber denjenigen sozioökonomischen Verhält­
nissen bürgerlich-kapitalistischer Provenienz, die es ihm vorenthal­
ten und so in Abhängigkeit, d. i. Unfreiheit halten. Lohnarbeit, die 
Kant in der Tradition utopischer und frühaufklärerischer Eigentums­
kritiker22 offenbar nicht als Ausdruck individueller und vertrags­
rechtlich fixierter Selbstbestimmung begreift, ist folglich sowohl ein 
unzulässiger Eingriff in die private Freiheitssphäre des Einzelnen als 
auch Ergebnis unzulässigen Profitstrebens. Der Mensch, bemerkt 
Kant, »muß entweder selbst arbeiten oder andere für ihn, und diese 
Arbeit wird anderen so viel von ihrer Glückseligkeit rauben als er 
seine eigene über das Mittelmaß steigern will« (AA XX, 39)23. Im 
Stande der »allgemeinen Üppigkeit« (AA XX, 41), wie Kant den 
bürgerlichen Zustand nennt, haben die Menschen zwar den latent 
kriegerischen Naturzustand verlassen24, doch geschah das um den 
Preis des weitgehenden Verlustes ursprünglicher Freiheit und 
Gleichheit, der sich für Kant in den unterdrückerischen und unge­
rechten Gegebenheiten des üppigen Zustandes, der einer »allgemei­

21 Brandt 1974: 172.
22 S. dazu Künzli 1986: 169 ff. u. Saage 1991: 16 ff., 78 ff.
23 Laut Künzli 1986: 274, der dem frühen Kant aufgrund dieser und der folgenden Be­
merkungen einen eigenen kurzen Abschnitt in seiner Ideengeschichte der Eigentums­
feindschaft widmet, antizipiert Kant hier, wenn auch diffus, schon die Marxsche Ent­
fremdungstheorie.
24 Zu Kants Naturzustandstheorie in dieser Phase s. Ritter 1971:144ff. In AA XXVII.1, 
81 wirft Kant dem bürgerlichen Staat sogar grundsätzlich vor, sein Aufbau diene in 
erster Linie dem Zweck, »dem Mächtigen, Reichen wider die Nidrigen Armen zu hel­
fen«. In AA XX, 40 notiert er entsprechend: »Die Begriffe der bürgerlichen Gerechtig­
keit u. der Natürlichen u. die daraus entspringende Empfindung von Schuldigkeit sind 
sich fast gerade entgegengesetzt«.

28 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1 Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sitten<

ne(r) Ungerechtigkeit« (AAXX, 140)25 ist, widerspiegelt. Deren sinn­
fälligstes Fanal ist die Armut der Bauern und Arbeiter, die der Eigen­
tumsordnung entspringt. Letztere »sanktioniert die Erpressung des 
Armen durch den Reichen«26. Kant bezeichnet sie, in öffentlicher 
Vorlesung, deshalb drastisch als »autorisirten Raub« (AA XXVII.1, 
72) und folgert daraus, das Proudhonsche Diktum >Eigentum ist 
Diebstahb vorwegnehmend, unmißverständlich: »Ein reicher, der 
sonst nicht ungerecht ist, ist dennoch ein Dieb« (AA XXVII.1, 80). 
Die als Großmut sich gerierende Versorgung der Marginalisierten ist 
somit nicht mehr als »die Austheilung eines Raubes den man ande­
ren entwendet hat« (AA XX, 41; vgl. auch 40)

Es ist offensichtlich, daß Kant in dieser Phase für den Wohl­
fahrtsstaat als adäquater Staatsform plädiert, da er allein in der Lage 
ist, Verteilungsgerechtigkeit zu garantieren und die Verelendung 
großer Bevölkerungsgruppen zu verhindern27. Doch schon in den 
>Reflexionen zur Rechtsphilosophie< ab 1766 zeigt sich, daß er auf­
grund der bereits erwähnten Tendenzen zur Formalisierung des 
Rechts diese Überlegungen zugunsten eines formalen Rechtstaates 
fallen läßt28. In der MS finden sich schließlich nicht einmal mehr 
Ansätze für wohlfahrts- oder sozialstaatliche Ideen29.

1.1.3 Fazit

Für den weiteren Verlauf der Arbeit bleibt festzuhalten, daß der Kan- 
tischen Eigentumsvorstellung der Frühphase starke Parallelen zu 
Lockes Arbeitswerttheorie eigen sind und daß sie eingebettet ist in 
eine tendenziell kritische Sicht der bürgerlichen Gesellschaft. Offen­
bar vermag Kant gerade in bezug auf die Eigentumsverteilung und

25 Ritter 1971: 142-54, dokumentiert weitere zivilisationskritische Äußerungen aus je­
ner Phase und belegt in diesem Zusammenhang den Einfluß von Rousseau.
26 Ritter 1971: 150.
27 Daß Kant sich in den 60er Jahren stark für die >Armutsfrage< interessiert hat, erwähnt 
Brandt 1974: 172 f. Seine Sympathien für den Wohlfahrtsstaat, der in der Befolgung 
privater Gerechtigkeit zu verwirklichen ist, zeigt Busch 1979: 29-31. Aber schon hier 
deutet sich an, daß bei Kant die Bereitschaft vorhanden ist, Eigendynamiken wirtschaft­
licher Provenienz gleichsam wie Naturgesetze zu behandeln, d.h. sie als hinzunehmen­
de Bedingungen zu akzeptieren, auf denen dann ein Arrangement zwischen Recht und 
Ethik zu suchen ist (vgl. AA XXVII.1, 81). Dieser Sachverhalt wird bei der Erörterung 
der MS eingehender diskutiert.
28 Vgl. Busch 1979: 34 ff.
29 Vgl. dazu den Abschnitt über Sozial- oder Minimalstaat in der MS.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 29

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

die Lebensumstände besitzloser Menschen einen Widerspruch zwi­
schen den Ansprüchen und den Realitäten bürgerlicher Gesellschaft 
auszumachen. Er begreift Eigentum als unmittelbares Verhältnis 
zwischen einem äußeren Gegenstand und einer Person, aus dem die 
Relation zur Sozietät, in der das Verhältnis Geltung beansprucht, 
ausgeklammert bleibt. Schließlich ist für ihn die Vorstellung, daß 
jemand Eigentümer der Produkte der Arbeitskraftentäußerung eines 
anderen werden kann, in dieser Phase problematisch. Kant denkt die 
Entstehung von Eigentumstiteln ausschließlich als individuellen Akt. 
Derjenige, der einen Anspruch auf ein äußeres Objekt erhebt, muß es 
auch bearbeitet haben, der Urheber seines morphologischen Wandels 
sein30.

In der MS, deren Eigentumsverständnis nun erläutert und kriti­
siert werden soll, verabschiedet Kant sich von all diesen Positionen.

1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Die nun folgenden Erörterungen beschäftigen sich mit dem Alters­
werk Kants. Nach einer, unter verschiedenen Gesichtspunkten geord­
neten, historischen Betrachtung der MS und der Aufarbeitung text­
kritischer Aspekte erfolgt die Darstellung und Kritik der in ihr 
enthaltenden Eigentumslehre und der Staatstheorie, insoweit diese 
unmittelbar aus eigentumsrelevanten Implikationen erwächst. Die 
von mir behauptete aporetische Grundverfaßtheit der Kantischen 
Theorie wird unter besonderer Berücksichtigung theorieimmanenter 
Widersprüche und der Mangelhaftigkeit der apriorischen Methode 
herauszustellen versucht. Zugleich wird zu zeigen sein, daß Kants 
stetiger Rückgriff auf aposteriorische Gegebenheiten, den er jedoch 
nicht als solchen deklariert, zwangsläufig die Grenzen seiner apriori­
schen Methode offenbart.

1.2.1 Entstehungs-, Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

Die MS, Kants letzte große systematische Studie, erschien in einer 
Phase, da ihr Verfasser sich auf dem Gipfel seines Ruhmes befand. 
Doch hat das 1797 veröffentlichte Werk31 das Ansehen des damals

30 Vgl. dazu Brandt 1974:175 f.
31 Im Januar 1797, etwa drei Monate vor Kants 73sten Geburtstag, wurde der erste Teil

30 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

72jährigen Gelehrten nicht mehren können. Schon kurz nach Er­
scheinen wurden der schlechte orthographische Zustand der Schrift 
und der Verstoß gegen formale Editionsprinzipien beanstandet32. 
Weitere Rezensenten äußerten sich enttäuscht33 und in der Folgezeit 
steigerte sich das Unverständnis, das dem Alterswerk entgegen­
gebracht wurde bis hin zur Unterstellung, einzig Kants Senilität er­
kläre die fehlerhafte Form und seinen diffusen Inhalt34.

Angesichts der Skepsis, mit der die MS aufgenommen wurde, 
mag es auf den ersten Blick verwundern, daß bis zu ihrer Publikation 
über 30 Jahre der kontinuierlichen und intensiven Beschäftigung 
Kants mit Rechtsfragen nachweisbar sind, daß er spätestens seit 1765 
(aktenkundig in einem Brief an J. H. Lambert) beabsichtigt, ein Werk 
über die >metaphysischen Anfangsgründe< zu verfassen, welches eine 
Schrift zur Methodologie der Metaphysik hätte werden sollen35. In 
einem Schreiben an J. G. Herder von 1768 erwähnt er erstmals den 
Arbeitstitel MS und äußert die Hoffnung, »in diesem Jahre damit 
fertig zu werden wofern meine stets wandelbare Gesundheit mir dar­

>Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre<, mit einiger Verzögerung (darüber in­
formiert Ludwig 1988: XIVf) im August desselben Jahres als gesonderte Schrift der 
zweite Teil der MS, >Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre< veröffentlicht (s. 
Gulyga 1985: 282). Die Zusammenfassung beider Abhandlungen zur >Metaphysik der 
Sitten< in einem Band erfolgte erst nach Kants Tod (s. Ludwig 1988: 49. Klenner 1988: 
562, bemerkt hingegen, daß MSR und MST 1797 »auch vereinigt als Teil 1 und 2 der 
»Metaphysik der Sitten« erscheinen«). Aufgrund der großen Nachfrage erschien bereits 
1798 eine überarbeitete zweite Auflage. Die MS (genauer: ihr erster Teil, die MSR), wie 
sie im achten Band der Weischedel-Ausgabe, auf die ich mich grundsätzlich stütze, vor­
liegt, orientiert sich gemäß der editorischen Prinzipien des Herausgebers an der ersten 
Auflage von Januar 1797 (vgl. 8/884, Nachwort des Hrsg.). Dieses Verfahren ist bei allen 
Herausgebern unbestritten (vgl. Ludwig 1986: XXXVIf).
32 S. dazu die Literaturhinweise in Ludwig 1988: 30 u. ebd., Anm. 66. Über die hohe 
Zahl der Satzfehler der ersten Auflage der MSR (die zweite Auflage von 1798 merzte 
zwar einige Fehler der ersten aus, fügte jedoch zahlreiche neue Fehler hinzu) und die 
Frage, inwieweit Kant dafür verantwortlich gemacht werden kann, informiert ebd.: 30ff. 
Vgl. zur Entstehungsgeschichte der MS ebenfalls Klenner 1988: 566 ff.
33 Vgl. die entsprechenden Hinweise bei Deggau 1983: 17, Anm. 1 u. Ludwig 1986: 
XXIVf. Letzterer verweist allerdings auch auf positive Rezensionen der MS.
34 Das mutmaßt z.B. noch Burg 1974: 208. Das bekannteste und wohl am häufigsten 
zitierte Urteil dieser Art stammt von A. Schopenhauer, der glaubt, daß die »sonderbare 
Verflechtung einander herbeiziehender Irrthümer« in Kants Rechtslehre »nur erklärlich 
(ist, F. Z.) aus seiner Alterschwäche« (Schopenhauer 1985: 171). Weitere, im gleichen 
Duktus gehaltene Bemerkungen dokumentieren Kühl 1984: 122, Anm. 31; Brocker 
1987: 9f.; Klenner 1988: 569, Anm. 3.
35 Vgl. AAX, 56.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 31

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

an nicht hinderlich ist« (AA X, 74)36. Doch waren es keine gesund­
heitlichen Probleme, die die Publikation weiter hinauszögerten. 1770 
veröffentlichte Kant seine Dissertation, in den darauffolgenden Jah­
ren war er vollauf damit beschäftigt, die in ihr bereits angekündigte 
Suche nach den basalen Prinzipien jeder Transzendentalphilosophie 
aufzunehmen, deren Ergebnis er schließlich 1781 in der KrV präsen­
tierte. Aber die Idee, eine MS zu verfassen, verfolgt er weiterhin 
intensiv, wie zahlreiche Briefstellen aus der Periode bis 1781 bele­
gen37. Aus Gründen, über die man nur spekulieren kann38, verzöger­
ten sich die Arbeiten dennoch um weitere dreizehn Jahre. 1794, eine 
MS wird mittlerweile in Kants Umfeld sehnlichst erwartet39, liegt ein

36 Sänger 1982: 17, stellt für diese Periode zusammenfassend fest: »Die Briefe Kants 
lassen insgesamt den Eindruck entstehen, daß die Metaphysik der Sitten in den Jahren 
1765 - 1770 eines der Hauptanliegen Kants war«.
37 Vgl. AAX, 97f., 123, 129f., 199. Daß Kant zudem fortwährend glaubte, eine MS in 
Kürze auch fertigstellen zu können, macht eine Stelle aus dem Ende 1773 verfaßten 
Brief an seinen Berliner Freund und Schüler Marcus Herz besonders deutlich: »Ich wer­
de froh seyn wenn ich meine Transcendentalphilosophie werde zu Ende gebracht haben 
welche eigentlich eine Critik der reinen Vernunft ist alsdenn gehe ich zur Metaphysik 
die nur zwey Theile hat: die Metaphysik der Natur und die Metaph: der Sitten wovon 
ich die letztere zuerst herausgeben werde und mich darauf zum voraus freue« (AA X, 
145). Gulyga 1985:156 meint, daß Kant um 1782 begann, an der Endfassung der MS zu 
schreiben.
38 Während Kühl 1984: 122f., die Probleme Kants mit der Begründung eines Eigen­
tumsrechtes als Verzögerungsmotiv anführt (ebenso Brocker 1992: 310; Heinz 1993: 
439), glaubt Oberer 1973:102, daß Kant »auf dem Wege von der Kritik zur Metaphysik« 
systematisch-logisch vorgängige Theoriestufen in Form der >Kritiken< der MS vorzie­
hen mußte. Ähnlich argumentiert Sänger 1982: 10 f. Küsters 1988: 90, vermutet im 
Anschluß an Kaulbachs Feststellung, daß die transzendentale Methode im Bereich der 
Rechtsphilosophie nicht angewandt wurde, sondern daß das transzendentalphilosophi­
sche Denken in der MS die Prinzipien wiedererkenne, auf denen seine eigene Refle­
xionsleistung beruhe (die Rechtsphilosophie ist insofern, so Kaulbach, die ureigenste 
Domäne der Transzendentalphilosophie), daß die »mit solcher Selbstverständigung ver­
bundenen Schwierigkeiten (...) auch ein Grund für die fortwährende Verzögerung der 
Abfassung der Rechtslehre sein« könne. Eine erschöpfende Erklärung für Kants eigen­
artiges Verhalten ist diesen Deutungen nicht zu entnehmen. Auch die Tatsache, daß er 
im Laufe der zahlreichen Ankündigungen einer bald zu veröffentlichenden MS den 
Charakter der Schrift aufgrund der Paradigmenwechsel in seiner Philosophie stetig ver­
ändert (s. dazu Sänger 1982: 13 ff. u. 45 f.) bietet keine schlüssige Aufklärung über die 
jahrzehntelange Publikationsverzögerung von der ersten Ankündigung bis hin zur 
endgültigen Drucklegung.
39 S. dazu Ludwig 1986: XVIIIf. Diese Erwartungshaltung ist u. a. durch Äußerungen 
von Kant selbst genährt, etwa in einem Brief an H. Jung-Stilling vom 1. März 1789, in 
dem er die endgültige Niederschrift der MS für Ostern 1790 in Aussicht stellt (AA 
XXIII, 495).

32 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

konkreter Hinweis F. Schillers vor, der auf die Probleme aufmerksam 
macht, mit denen Kant in dieser Phase ringt. Schiller schreibt an J. B. 
Erhard: »Die Ableitung des Eigentumsrechts ist jetzt ein Punkt, der 
sehr viele denkende Köpfe beschäftigt, und von Kanten selbst höre 
ich, sollen wir in seiner Metaphysik der Sitten etwas darüber zu er­
warten haben. Zugleich höre ich aber, daß er mit seinen Ideen 
darüber nicht mehr zufrieden sei, und deswegen die Herausgabe vor 
der Hand unterlassen habe«40. Um Weihnachten 1796 erwartet Kant 
dann schließlich selbst die Veröffentlichung seines Werkes, das er 
bereits Wochen zuvor in Druck gegeben hatte41. Der Verleger der 
>Kritik der Urteilskraft^ de la Garde, kann schließlich zwei Monate 
später in einem Brief aus Berlin bezüglich der MSR feststellen: 
»Kants neues Werk macht hier außerordentliche Sensation und ich 
vermuthe, dass gewisse paradoxe Rechtssäzze scharf bestritten wer­
den dörften«42.

Berücksichtigt man die bereits erwähnten, tendenziell eher ent­
täuschten Bemerkungen nach Erscheinen der MS, ist die weitere Re­
zeptionsgeschichte nicht sonderlich überraschend. In der Kantfor­
schung blieb die Rechtslehre lange Zeit unbeachtet und geriet, 
abgesehen von einer neukantianisch stimulierten Renaissance zu Be­
ginn des 20. Jahrhunderts43, im deutschsprachigen Raum erst zu Be­
ginn der 70er Jahre und dann verstärkt in den 80er Jahren entschei­
dend ins Blickfeld der Philosophen und Philosophinnen44.

Insbesondere die Besitzlehre Kants wurde mit Nichtbeachtung 
>gestraft<. Erst die 1929 veröffentlichte Dissertation >Das Privatrecht 
Immanuel Kants< des Juristen G. Buchda wendet sich nachdrücklich 
der Eigentumstheorie zu. Bezeichnend für das Desinteresse, das der

40 Schillers Werke, Weimar 1943f., Bd. 27, ohne Seitenangabe, zit.n. Ludwig 1986: 
XIXf.
41 Nach Ludwig 1986: XXI.
42 Briefe von und an Scheffner, hrsg. von A. Warda, München/Leipzig 1918 f., Bd. 2, 
ohne Seitenangabe, zit.n. Ludwig 1986: XXII.
43 S. Metzger 1917, Lisser 1922, Dünnhaupt 1927, Borries 1928, Buchda 1929, Dulckeit 
1932.
44 Die intensive Rezeption im angloamerikanischen Raum, die die Rechtsphilosophie, 
möglicherweise in der Tradition von Arendt 1985, immer noch häufig als Unterpunkt 
der politischen Philosophie interpretiert, setzt zeitlich etwas später ein. S. z.B. Shell 
1980; Williams 1983, 1992; van der Linden 1988; Howard 1988; Mulholland 1990; Bei- 
ner/Booth 1993; Rosen 1993; Hutchings 1996; vgl. aber auch schon Murphy 1970. Zur 
Forschung in Frankreich u. Italien vgl. Pasini 1957; Illuminati 1971; Goyard-Fabre 1975; 
Losurdo 1983.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 33

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

MS im allgemeinen und ihrer Eigentumstheorie im besonderen zu­
teil wurde, ist der Umstand, daß diese Monographie weitgehend un­
gelesen in den Bibliotheken verschwand. 1956 erschien eine weitere 
wichtige, aber knapp bemessene Untersuchung zur Besitzlehre45. 
Doch erst den 1973 und 1974 publizierten Studien von R. Saage und 
R. Brandt gelang es trotz gegensätzlicher Interpretationen, die Kan- 
tische Eigentumslehre als beachtenswerten und originellen Entwurf 
zu rehabilitieren46.

Ist die rechtsphilosophische Beschäftigung mit Kants Besitzleh­
re zwar eigentümlich, aber zumindest in ihrem grundsätzlichen Ver­
lauf unstrittig, so gibt die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der 
Rechtslehre insgesamt mit Blick auf die juristische und politische 
Theorie und Praxis ein äußerst disparates Bild ab. Obwohl einige 
Untersuchungen sich dieser Thematik widmen47, gelangen die Inter­
preten in fast keiner Fragestellung zu übereinstimmenden Bewer­
tungen. J. Rückert führt die »gewaltigen Differenzen«48 in der For­
schung vor allem auf die uneinheitlichen Kantbilder zurück, auf 
deren jeweiliger Grundlage unterschiedliche wirkungs- und rezep­
tionsgeschichtliche Bewertungsmaßstäbe entwickelt wurden und 
entsprechend widersprüchliche Resultate bedingten49. Das Fehlen 
einer eindeutigen Typologie der divergenten Kantbilder spiegelt sich 
dementsprechend auch in der Darstellung des konfusen Forschungs­
standes wieder.

So glaubt etwa H. Kiefner, Kants großen Einfluß auf F C. von 
Savigny (1779-1861) nachweisen zu können50, einem der bedeutend­

45 Lehmann 1969, Erstveröffentlichung Berlin 1956.
46 Saage 1973 (2. Auflage 1994, nach der ich im weiteren Verlauf zitiere), Brandt 1974. 
Zur Rezeptionsgeschichte der Saageschen Studie s. Zetta 1994. Die gründlichste und alle 
Facetten thematisierende Untersuchung zur Kantischen Rechtslehre ist die erstmals 
1984 publizierte Arbeit von W. Kersting (ich zitiere nach der Taschenbuchausgabe von 
1993), die in der Forschung fast unisono als »Meilenstein« (Sandermann 1989: 19) an­
gesehen wird (vgl. ebenfalls die positiven Rezensionen von Gerhardt 1986, Oberer 1986, 
Bartuschat 1987a u. Hüning 1995; eher kritisch die Besprechung von Naucke 1985: 
545 ff. [der die hinsichtlich des Untersuchungsgegenstandes erheblich eingeschränktere 
Monographie von Kühl 1984 für gelungener hält]; s. auch die Einwände gegen Kersting 
in der allerdings schwer nachvollziehbaren Studie von Strangas 1988: XXf, Anm. 26 u. 
102ff., Anm. 6).
47 Eine knappe, sehr kritische Würdigung des Forschungsstandes findet sich bei Rückert 
1991:154ff.
48 Rückert 1991:156.
49 S. Rückert 1991: 158f. u. 180.
50 Kiefner 1969: 10 ff., 16 ff. Allerdings bemerkt der Autor, daß der Einfluß nur schwer

34 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

sten und wirkmächtigsten Rechtslehrer des vergangenen Jahrhun­
derts51, dessen Hauptinteresse der Entfaltung »ein(es) System(s) des 
positiven Rechts«52 galt. Doch ist dieses Urteil wiederholt in Frage 
gestellt worden53. Derweil einige Autoren behaupten, Preußens 
sozialreformerische Bewegung des 19. Jahrhunderts sei wesentlich 
von Kant inspiriert worden54, betonen andere hingegen nachdrück­
lich Kants prägende Wirkung auf das formal-liberale Staatsdenken 
dieser Epoche55 oder heben gar hervor, daß weder die Staatslehre 
noch die praktische Politik zu jener Zeit Kant gefolgt seien56. Wäh­
rend G. Roellecke konstatiert, Kants Rechtsdenken gebe nicht nur 
»heute den Ton an«, sondern beherrsche vielmehr seit ihrer Veröf­
fentlichung die einschlägige wissenschaftliche Diskussion57, stellt 
J. Rückert fest, daß bereits in den 1830er Jahren die Endphase gene­
reller Kantwirkung in Naturrecht und Rechtsphilosophie zu ver­
anschlagen sei58 und in stark gewandelter Form erst im Zuge des auf­

quantifizierbar sei (6f.). Blühdorn 1973: 364, führt an, daß der junge Savigny Kants 
Rechtsmetaphysik sogar persönlich abgeneigt war, s. auch 369 ff.
51 Trotz der unbestrittenen Bedeutung Savignys ist aber auch an seine zumindest laten­
ten undemokratisch-antisemitischen Einstellungen zu erinnern, wie sie im Kreis der 
>Christlich-Teutschen Tischgesellschaft;, deren Mitglied Savigny war, gepflegt wurden. 
S. dazu Härtl 1987 u. Grab 1992.
52 Kiefner 1969: 6. Dieser Verweis ist interessant, insofern die MS sich ausdrücklich 
nicht der positiven Rechtswissenschaft, sondern der »Metaphysik des Rechts« (8/309, 
MS) widmet. Über den speziellen Aspekt der Besitzlehre Savignys im Anschluß an Kant 
informiert Becchi 1991:145-55, insb. 148 ff. Laut Blühdorn 1973: 367 u. 376 ff. ist auch 
das Werk des Juristen A. Feuerbach (1775-1833) ein (gescheiterter) Versuch, Kants ab­
strakte Rechtstheorie in positives Recht zu transformieren (zu Feuerbach s. auch Ker­
sting 1993: 163 ff.). Blühdorn verweist zudem auf die vergleichbaren Bemühungen des 
Rechtslehrers G. Hugo (1764-1844). Dessen Unterfangen beurteilt er als ansatzweise 
gelungen (380ff.; kritisch dazu Klenner 1974: 226).
53 S. Klenner 1974: 226; Nörr 1991: 22 ff.; Rückert 1991: 163f., 192 ff.; zurückhaltend 
wertet auch Blühdorn 1973: 365.
54 S. Müller 1954: 48-78; Langer 1986:12 ff. u. 118 ff.; Unruh 1993: 40; vgl. dazu eben­
falls Burg 1981: 906.
55 Müller 1991: 97ff.; Roellecke 1996: 193 ff.; vgl. ferner Neumann 1980: 179f.; Hof­
mann 1982: 26f.; Klenner 1988: 584ff. Kühl 1984: 113 streicht Kants Wirkung auf das 
österreichische >Allgemeine Bürgerliche Gesetzbuch; vom 1. Juli 1811 hervor, Pohl­
mann 1973: 271 ff. führt weitere Belege für die Wirkungsgeschichte auf die positive 
Rechtswissenschaft an. Aufgrund dieser Bezugnahme gegensätzlicher Traditionslinien 
auf Kants Rechtsdenken spricht Rückert 1991: 175 ff. von einer doppelten Kantwirkung, 
in der er eine kritische von einer metaphysisch-liberalen Linie unterscheidet (181).
56 Koslowski 1985: 37, Anm. 137.
57 Roellecke 1996:187.
58 Rückert 1991:161 ff. Blühdorn 1973 kommt bezüglich der juristischen Rezeption für

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 35

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

keimenden Neukantianismus eine sehr spezifische Wiederaufnahme 
erfahren habe59.

Betrachtet man die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der 
Rechtslehre aus der Perspektive ausgewählter Sachfelder60, so ergibt 
sich aus dem schon genannten Grund kein weniger heterogenes Bild. 
Zwar ist etwa Kants Strafrechtslehre zweifellos stark diskutiert wor­
den61, doch divergieren die Urteile darüber, inwiefern seine Position 
richtig zur Kenntnis genommen wurde und inwieweit sie noch Dis­
kutables enthält62. Ist Kants Bedeutung für die Entwicklung des Pri­
vatrechts laut Rückert praktisch noch nicht untersucht worden63, so 
ist die Forschungslage mit Blick auf das Völker- und Staatsrecht zwar 
besser64, allerdings erneut sehr uneinig in der Beurteilung der Wir­
kung Kants65.

Offenbar würde angesichts zahlreicher offener Fragen und un­

die Jahrzehnte unmittelbar nach Veröffentlichung der MS zu einer negativen Einschät­
zung. Einerseits sei die MS angesichts der schon seit einem Jahrzehnt anhaltenden 
rechtsphilosophischen Diskussion nach >Kantischen Prinzipienc zu spät erschienen, an­
dererseits sei ihr Inhalt in Teilen derart neu gewesen, daß viele ihren Gehalt in seiner 
Tragweite nicht begriffen hätten (365). Er gelangt schließlich zu dem Urteil: »Man wird 
nicht zu weit gehen mit der Annahme, Kants Metaphysik der Sitten enttäuschte die 
Zeitgenossen« (367, Hervorhebung im Original, F. Z.).
59 Rückert 1991: 166 ff. Insofern ist die Einschätzung, die »Rechtstheorie Kants ist ver­
mutlich der Teil seiner Philosophie, welcher wirkungsgeschichtlich am bedeutungsvoll­
sten wurde« (Pohlmann 1973: 271), in dieser Pauschalität unangebracht. Dreier 1981: 
286 bemerkt stattdessen eine »wirkungsgeschichtliche Ambivalenz«.
60 Bezüglich der Eigentumstheorie Kants betonen sowohl Kühl 1984: 250 als auch 
Schmidlin 1983: 55 ff., daß sie zentrale Aspekte des modernen Eigentumsverständnisses 
antizipiere und in ihrer Genese transparent mache. Es ist aber grundsätzlich daran zu 
erinnern, daß sich die Moderne diesbezüglich an Locke orientiert hat und Kants Ansatz 
bis in die jüngste Zeit rechtsphilosophisch und juristisch wirkungslos geblieben ist (vgl. 
dazu Brocker 1992: 389).
61 S. Naucke 1979 u. 1969: 27, 31; Höffe 1992: 234f.
62 S. Naucke 1969: 36; Klenner 1974: 227; Kühl 1984: 227; Mulholland 1990: 184 ff.; 
Höffe 1992: 234ff.; Unruh 1993:133ff.; Brandt 1996. Rückert 1991: 157, Anm. 39, gibt 
einen Überblick über die Forschungslage zum Strafrecht, bezeichnet sie aber insgesamt 
als »immer noch schlecht« (190). Kants einschlägige Ausführungen, die hier nicht inter­
essieren, finden sich in 8/452ff., MS.
63 Rückert 1991:194f.; s. mittlerweile aber Nörr 1991.
64 S. die Literaturhinweise in Rückert 1991: 157, Anm. 41 u. 42; vgl. ferner Kersting 
1993: 67ff.; Höffe 1996; Merkel 1996.
65 Krüger 1969: 51, 56, meint, Kants Bedeutung in den entsprechenden Debatten sei 
gering gewesen, Rückert 1991: 195, hält sie dagegen für »sehr disparat«. Roellecke 1996: 
191 f. hebt Kants Stellenwert für die Entwicklung des modernen Rechtsstaats hervor. 
Über Kants Aktualität in juristisch-rechtsphilosophischen Diskursen der jüngeren Zeit

36 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

gelöster systematischer und inhaltlicher Probleme eine Studie zur 
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der Kantischen Rechtsphilo­
sophie eine Forschungslücke schließen66.

1.2.1.1 Die Debatte um die Textgrundlage

Ein sicherlich nicht unerheblicher Anteil des Unverständnisses und 
der Ablehnung, die die MS erfahren hat, beruht allerdings auf Um­
ständen, die unmittelbar mit der Textgestalt Zusammenhängen. So 
wird in der Sekundärliteratur zur MS regelmäßig konstatiert, die 
Druckschrift sei ein »dunkle(r), schwierige(r), und an manchen Stel­
len verdorbene(r) Text«67, sie sei »kompositorisch unausgewogen 
und bisweilen fahrig in der Gedankenführung«68, befinde sich insge­
samt in einem »sorry state«69 und stecke voller »vielfach verworre­
ner Deduktionen«70. Dem »sperrigen Text«71 ist eine »merkwürdige, 
teils verwittert, teils unfertig wirkende Textgestalt«72 attestiert wor­
den. Schon einer der ersten Rezensenten bemerkte bezüglich der Ab­
leitung des Eigentumsrechts in der MSR, er sei, »bey allem guten 
Willen, und bey mehrmaliger Lesung der in diese Materie einschla­
genden Stellen in der Kantischen Rechtslehre nicht im Stande ge­
wesen, die Bündigkeit seiner Beweise einzusehen«73.

Diese Verständnisprobleme führten erstmals 1929 durch 
G. Buchda zu einer Textrevision. Im §6 der MSR befindet sich eine 
Passage (8/359-60, MS), die, so Buchda, sowohl aufgrund sach­
licher als auch sprachlicher Auffälligkeiten als deplaziert anzusehen 
ist. Buchda plädiert für eine Verschiebung dieses Texteinschubes 
(Absätze 4-8)74, da dadurch ein stimmiger Text rekonstruierbar

informiert Kühl 1991: 219 ff. S. zudem die expliziten Referenzen in Höffe 1990:15 ff. u. 
Habermas 1992: 9.
66 Der gedrängte und zwangsläufig thetische Aufsatz von Rückert 1991 wäre dabei im 
Sinne des Autors als Grundlage weiterer Forschungen zu nutzen.
67 Lehmann 1969: 195; bezüglich der Eigentumslehre spricht Psychopedis 1980: 74 so­
gar davon, daß sie »zu den dunkelsten Stellen« des Werkes gehört.
68 Unruh 1993:14.
69 Gregor 1993: 91.
70 Metzger 1917: 90.
71 Höffe 1992: 209.
72 Kersting 1993: 88; so auch Dreier 1987:163.
73 Besprechung in der >Jenaischen Allgemeinen Literatur-Zeitungc, Nr. 272 vom 
13.11.1804, 297 ff., zit.n. Ludwig 1986: XXVIII, Anm. 33.
74 Buchda 1929:36, glaubt, daß der Textabschnitt aller »Wahrscheinlichkeit nach (...) an

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 37

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

sei75. An diesen Textänderungsvorschlag anknüpfend, formuliert 
B. Ludwig erstmals 1982 und in den folgenden Jahren wiederholt76 
in immer größerem Umfang neue Vorschläge, die der Rekonstruk­
tion des (mutmaßlichen) ursprünglichen Textes dienen sollen77. So 
teilt er zwar Buchdas (und Tenhrucks) Vermutung bezüglich der 
Einschätzung des Einschubs im §6, kann sich aber nicht der Mei­
nung anschließen, daß der »ursprüngliche und wiederherzustellen­
de Text (...) in der Folge der Absätze 1, 2, 3, 9 und 10« vorliegt und 
somit »als normaler Text zu lesen«78 sei. Ludwig plädiert stattdes- 
sen u. a. dafür, die durch die Streichung der Absätze 4-8 entstande­
ne Lücke im §6 durch den vollständigen Text des §2 (8/354-55, 
MS) zu schließen und den Text der §§1-6 unter Änderung der 
Paragrapheneinteilung durch Aufteilung des §1 in §§1 und 2 neu 
zu organisieren79.

den Schluß des §9« gehört. Einige Jahrzehnte später vermutet Brandt 1974: 263, 
Anm. 20, daß die Passage an den §14 anzuschließen sei, wobei er letztlich annimmt, 
daß Kant nicht die Absicht hatte, den Einschub überhaupt in der MS erscheinen zu 
lassen (266, Anm. 46).
75 S. Buchda 1929: 36 f. Diese spektakuläre Entdeckung Buchdas, die laut Ludwig 1986: 
XXVIII heute »als gesicherter Stand der Kant-Philologie anzusehen« ist, wurde von der 
Kantforschung eine geraume Weile nicht wahrgenommen, ein weiteres offenkundiges 
Indiz für die Nachlässigkeit, mit der das Kantische Spätwerk lange Zeit bedacht wurde. 
So konnte Tenbruck 1949 genau zwanzig Jahre später die gleiche Entdeckung in Un­
kenntnis der Buchdaschen Untersuchung erneut machen. Dabei beruht seine Be­
gründung der Eliminierung des »falschen Texteinschubs« (216) auf den gleichen, wenn 
auch ausführlicher dargelegten Argumenten, die bereits Buchda angeführt hatte (s. dazu 
auch Mautner 1981: 356). Offensichtlich kannte auch R. Brandt die Arbeit Buchdas 
nicht (obwohl sie bei Ritter 1971: 22 f. - ein Buch, daß Brandt 1974a immerhin rezen­
siert hat - behandelt und im Rahmen von Ritters Ausführungen zur Kantischen Eigen­
tumskonzeption sogar ausdrücklich erwähnt wird [211, Anm. 596]) und nennt daher 
fälschlicherweise Tenbruck als Entdecker der zu streichenden Textpassage (s. Brandt 
1974:185). Sein Fehlurteil hat Brandt spätestens 1982 revidiert (vgl. Ludwig 1982: 230, 
Anm. 1). Noch Tuschling 1988: 273ff., scheint den Text Buchdas nicht zu kennen, da 
auch er die Entdeckung des Texteinschubes auf 1949 datiert.
76 Ludwig 1982, 1986,1988,1990. Zuvor schlugen schon Berkemann 1972:140; Brandt 
1974: 263, Anm. 20; Mautner 1981 kleinere Textänderungen vor.
77 »Mit anderen Worten: Es gab eine Kantische Niederschrift der Rechtslehre, welche 
aus äußeren Gründen im Druck von 1797 nicht realisiert wurde, deren Form sich jedoch 
mit einfachen Mitteln aus jenem Text zurückgewinnen läßt« (Ludwig 1988: 5). In Folge 
seiner auf dieser Annahme beruhenden Forschungsergebnisse fungiert Ludwig 1986 
(für die MSR) und 1990 (für die MST) als Herausgeber einer neu edierten MS.
78 Tenbruck 1949: 219.
79 Vgl. Ludwig 1982: 218-22. In Ludwig 1986: XXXVf findet sich eine Übersicht über 
die darüber hinausgehenden, zahlreichen und weitgehenden Textveränderungen, die

38 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Wurde Ludwigs Vorschlag zu Beginn begrüßt80, so fanden sich 
bald auch Stimmen, die die Textrevision für unplausibel hielten81 und 
fragten, ob durch die neue Edition »nicht eventuell Bedeutungs­
schichten verdrängt werden, die jetzt erst allmählich erschlossen 
werden«82. In jüngster Zeit hat vor allem die Debatte um Ludwigs 
philologischen Umgang mit dem § 2 eine weitere Intensivierung er­
fahren83, die jedoch aufgrund des Mangels neuer gesicherter Er­
kenntnisse zunehmend esoterische Momente aufweist und sich z.T. 
in befremdlich anmutende, hitzige Auseinandersetzungen um ein­
zelne Satzzeichen und Wörter ergeht84.

Es kann an dieser Stelle keine ausführlichere Erörterung der

der Autor für angebracht hält. Eine Erörterung der Textrevision der MST findet sich bei 
Ludwig 1990: XXV-XXVIII. Grundthese für alle Texteingriffe ist die Annahme, daß in 
einer »verunglückten Drucklegung des Werkes« (Ludwig 1986: XXIX) der von Kant 
beabsichtigte Text in Unordnung geraten ist.
80 S. Brandt 1982: V; Kühl 1984:122, Anm. 28; Brocker 1987: 9 u. 184, Anm. 122; Wet- 
zel 1987: 86, Anm. 1. Ludwigs Neuedition der MSR wird auch schon selbstverständlich 
als Referenztext genutzt, s. z.B. Selbach: 1994: 30, Anm. 18.
81 Vgl. Tuschling 1988: 274 ff. Dieser resümiert seine Kritik an Ludwigs Vorschlag 
bezüglich des §6: »Es kann nach dem Gesagten auch nicht mehr verwundern, daß die 
Versetzung des Textes von §2 nach §6 keinen sinnvollen Text ergibt« (281, Hervor­
hebung im Original, F Z.) und votiert stattdessen für die Beibehaltung der Tenbruck- 
schen Textstreichung (292). Eine (kurze) Erwiderung auf Tuschlings Kritik findet sich in 
Ludwig 1988: 62, Anm. 23. Hartmann 1994 teilt weitestgehend die Tuschlingsche Kritik 
an Ludwig, plädiert aber aus anderen Gründen dennoch für die Ludwigsche Fusion der 
§§ 2 und 6. Hartmanns Argumentation wird wiederum von Saito 1996 kritisiert.
82 Küsters 1988:12. Weitere kritische Anmerkungen zu Ludwig finden sich bei Kersting 
1989b: 101; Wenzel 1990: 232-34. Klenner 1989 wertet es als »Spitzenärgernis« (373), 
daß infolge der Neuedition der MS mehrere Druckseiten der traditionellen Fassung 
vollständig aussortiert wurden, weil sie nicht in die von Ludwig angesetzte Textlogik 
und -struktur passen. Außerdem könne Ludwig nicht mit an Sicherheit grenzender 
Wahrscheinlichkeit zeigen, daß seine Edition Kants Intentionen entspreche, aber nur 
»das erst wäre eine bewiesene Behauptung« (372, Hervorhebung im Original, F Z.). 
Auch Unruh 1993: 26 f. hält Ludwigs Edition nicht für überzeugend, und meint statt- 
dessen, die Unklarheiten der MS insbesondere im Staatsrecht ließen sich als bewußte 
Manipulationen Kants interpretieren, der derart der Zensur durch preußische Behörden 
entgehen wollte (27ff.). Das sei, so der Autor, »der Schlüssel zur Auflösung der von den 
Kant-Interpreten durchgängig bemängelten Unklarheit der Kant-Texte« (36). Diese ex­
trem spekulative Mutmaßung ist allerdings weitaus weniger plausibel zu machen als 
Ludwigs zumindest textlogisch weitestgehend einleuchtenden Eingriffe und scheint 
mir als Interpretationsbasis für das Kantische Staatsrecht (s. 39) deshalb wenig brauch­
bar.
83 Hartmann 1994; Saito 1996; Ludwig 1996; Saito 1996a. Auch Süchting 1995: 134, 
Anm. 118 lehnt Ludwigs Version ausdrücklich ab, allerdings ohne Begründung.
84 Vgl. Saito 1996: 240; Ludwig 1996: 252.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 39

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

konträren Standpunkte und schon gar nicht eine argumentative Auf­
hebung des Disputes in eine der beiden Richtungen erfolgen. Den­
noch gilt es, in einer Arbeit über den ersten Teil der MS einen nach­
vollziehbaren Umgang mit der Textquelle zu begründen. Einerseits 
liegt mit Ludwigs Neuedition ein Werk vor, »dessen innere Logik 
und Kohärenz wesentlich besser ist als in dem Druck, der bisher als 
authentisch galt«, andererseits ist das Ergebnis seiner Textrevision 
»irgendwie auch das Produkt eines späten Lesers«85, d. h. die massi­
ven Texteingriffe gründen in einer >externen Logik<, die an die 1797 
von Kant autorisierte Druckschrift herangetragen worden ist86. 
R. Brandt formuliert im Anschluß an dieses Dilemma einen vorläu­
figen Ausweg, dem ich mich in dieser Arbeit anschließe. »Die einzige 
Möglichkeit scheint mir darin zu liegen, daß man sich vorerst auf 
eine Konvention einigt: den allgemein anerkannten Text weiterhin 
als Grundlage des Zitierens benutzen, und zugleich die Frage er­
örtern, wo bei Ludwig vielleicht eine editorisch akzeptable und not­
wendige Grenze überschritten wird«87. Deshalb bildet die MS, wie sie 
im achten Band der Weischedel-Ausgabe vorliegt, die Grundlage der 
folgenden Erörterungen zu Kants Lehre vom Sachenrecht und Teilen 
seiner Staatstheorie. An den (wenigen) Stellen, wo Ludwig glaubt, 
seine Neuanordnung des Textes entfalte interpretatorische Relevanz, 
wird diese Edition hinzugezogen88.

85 Brandt 1990: 364; s. ebenso schon Kersting 1989b: 101.
86 Ludwig bemüht sich, seine These einer verunglückten Drucklegung der MS, in deren 
Folge die schwerwiegenden Fehler im Text erst möglich wurden, im Rahmen histori­
scher Fakten zu entwerfen. Er widerspricht den Interpreten, die Kants Spätwerk als Pro­
dukt eines vergreisenden Mannes deuten (s. Ludwig 1988: 4, Anm. 11 u. 39-41), um 
dann seine Annahme zu erhärten, daß sich die Textkorrumpierungen bei der Übertra­
gung des Manuskriptes in die Druckvorlage eingestellt haben und eine nachträgliche 
Kontrolle des veröffentlichten Werkes durch Kant nicht stattgefunden hat (s. Ludwig 
1986: XXIXf u. 1988: 1-43. Daß Kant aber die erste Auflage der MSR genauer zur 
Kenntnis genommen hat, als Ludwig annimmt, wendet Tuschling 1988: 275, ein). Den­
noch ist Ludwig häufig darauf angewiesen, zum Beleg seiner Thesen spekulativ zu ver­
fahren, Plausibilitäten an die Stelle von (nicht mehr eruierbaren) Fakten zu setzen 
(s. z.B. Ludwig 1988: 35-38; 40; 41f.; Anm. 95). Der Verdacht, die MS somit gemäß 
einer ihr nicht immanenten Logik rekonstruiert und eine Textfassung herausgebracht 
zu haben, deren Kohärenz mehr über den Interpreten als über den Autor aussagt, knüpft 
zu Recht an genau diesen Stellen an. Auch Ludwig sieht die Problematik, glaubt aber, 
daß seine Deutung diesem Verdacht entgehen kann (41 und ebd., Anm. 1).
87 Brandt 1990: 364, im gleichen Tenor formuliert das schon Küsters 1988:11.
88 Vgl. zur Frage, inwieweit die Textveränderungen von Ludwig Folgen für die Inter­

40 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

1.2.2 Das Privatrecht und das Eigentum

Mit der Entfaltung des Rechtsbegriffs in der Einleitung der MS ist 
zugleich das Programm einer Rechtslehre im Kantischen Sinne be­
nannt. Es geht Kant um eine vernünftige und auf erfahrungs­
unabhängige Prinzipien gestützte Regelung der äußeren Beziehun­
gen im Zusammenleben der Menschen89. »Die Rechtslehre als der 
erste Teil der Sittenlehre ist nun das, wovon ein aus der Vernunft 
hervorgehendes System verlangt wird, welches man die Metaphysik 
des Rechts nennen könnte«, d. h. es werden nur die Fundamente ge­
sucht, auf denen anschließend die »empirische Rechtspraxis« auf­
bauen kann. Er bezeichnet diese Fundamente als »metaphysische An­
fangsgründe der Rechtslehre« (8/309, MS)90.

Entgegen der traditionell üblichen Reihenfolge91 entwickelt 
Kant das Privatrecht vor dem öffentlichen Recht. Das hat systemati­
sche Gründe. In der Entstehungsphase der MS »gab es zwar schon die 
Unterscheidung von öffentlichem und privaten Recht, aber es gab 
noch keine dem öffentlichen Recht zuzurechnenden, justiziablen 
Grundrechte«92. Die Grundrechte stellen die Basis des Rechts (also 
auch des öffentlichen Rechts) überhaupt dar. Im Privatrecht entwik- 
kelt Kant daher die Grundrechte93, die schon vorstaatlich, d.h. vor

pretation der MS haben, Brandt 1982a: 275, Anm.; Ludwig 1988: 158, Anm. 124, 1996: 
250; Kersting 1989b: 101; Saito 1996a.
89 Nur eine »Metaphysik des Rechts« (8/309, MS), d.h. die Entfaltung apriorischer 
Grundsätze, auf denen allein Gesetze fußen können, verhindert nach Kant die völlige 
Willkürlichkeit einer Rechtssprechung, die sich nicht in dieser Form einem allgemeinen 
und umfassenden Grund verpflichtet weiß. Letztere sieht er in einer nur empirischen 
Rechtssprechung gegeben. »Eine bloß empirische Rechtslehre ist (wie der hölzerne Kopf 
in Phädrus' Fabel) ein Kopf, der schön sein mag, nur schade! daß er kein Gehirn hat« 
(8/336, MS).
90 Brandt 1974:181 bemerkt dazu: »Das völlig Neue der Kantischen Theorie liegt darin, 
daß der Rechtsbegriff keine abgeleitete Abstraktion ist, die zur Grundlage wirkliche 
Zwecksetzungen der Menschen hat, sondern als eine selbständige Realität der prakti­
schen Vernunft konzipiert wird«. Allerdings übersieht Brandt, wie noch zu erläutern 
sein wird, daß die von Kant postulierte Voraussetzungslosigkeit und Empiriefreiheit 
seines Ansatzes »kein Apriorismus im strikten Sinne« (Tuschling 1978: 306) ist. Auch 
in den Rechtsbegriff fließen unausgewiesen materiale Bestimmungsgründe ein, ohne 
die die gesamte Argumentation haltlos wäre.
91 Vgl. Küsters 1988: 57.
92 Kühl 1984: 117.
93 Nach Kühl 1984:119, kennt Kant eigentlich nur ein Grundrecht, nämlich »das Recht, 
Recht zu haben«, d.i. der Anspruch auf rechtskonforme Vergesellschaftungsprinzipien.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 41

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

dem öffentlichen Rechtszustand (aber für ihn konstitutiv) gegeben 
sind. Privatrecht ist Recht im Naturzustand, und die prinzipiell 
mögliche Konfliktualität der Handlungsbeziehungen im privatrecht­
lichen Sinne führt zur Formulierung des öffentlichen Rechts. Dem 
Privatrecht kommen somit eine begründungsfunktionale Bedeutung 
für das Recht insgesamt zu94.

Die ersten 17 Paragraphen des Privatrechtkapitels der MSR be­
schäftigen sich ausdrücklich mit der Herleitung und Begründung 
eines Rechtes auf Privateigentum und zugleich ist dieser quantitative 
Befund symptomatisch für die qualitative Stellung, die Kant dem 
Eigentum im Recht zubilligt95. Das Privatrecht ist in beinahe exklu­
sivem Umfang Eigentumsrecht, im Eigentum erfährt das Privatrecht 
seine Morphogenese96. Das allgemeine Rechtsgesetz, so werden die 
folgenden Ausführungen erweisen, entpuppt sich in seiner privat­
rechtlichen Erörterung als Recht auf Eigentum, das »Gesetz der 
Übereinstimmung der Willkür aller miteinander erweist sich mate- 
rialiter als das allgemeine Eigentumsgesetz«97.

Das Privatrecht ist der erste Teil der Rechtslehre. In ihm wer­
den die Grundrechte entwickelt, deren Respektierung von jedem 
Menschen erzwungen werden kann. Im wesentlichen kreisen nach 
Kant die äußeren Handlungen der Menschen um eigentumsrecht­
liche Fragen, insofern beinahe jede Betätigung der freien Willkür 
eines Gegenstandes bedarf, dessen sie sich bedienen muß. Kant eta­

94 Das betonen auch Brandt 1974a: 44 u. Küsters 1988: 58. Vgl. zum Verhältnis Privat­
recht-öffentliches Recht auch Schmidt-Klügmann 1985: 398f.
95 Die weiteren Paragraphen des Privatrechts (18-42) kreisen ebenfalls wesentlich um 
die Eigentumsthematik, beschäftigen sich in erster Linie mit Anwendungsproblemen 
des Eigentumsrechts in verschiedenen Kontexten. Die Bedeutung des Eigentums ist 
auch im 2. Teil der MSR, dem öffentlichen Recht, insbesondere im Völker- und Welt­
bürgerrecht nachweisbar (vgl. dazu Küsters 1988: 101 ff.). Im weiteren Verlauf meiner 
Arbeit werde ich, soweit es zur Rekonstruktion, Verdeutlichung und Kritik eigentums­
relevanter Aspekte im strengen Sinn (§§ 1-17) dienlich ist, genauere Hinweise einflech­
ten, die die zentrale Stellung der Eigentumsproblematik für die gesamte Rechtslehre 
transparenter machen.
96 Das ist der Hintergrund für die Anmerkung, daß »das Zentralstück des Privatrechts 
die Eigentumslehre« (Kersting 1993: 136, Anm. 53) ist. »Das Privatrecht vollzieht sich 
über den Begriff des äußeren Mein und Dein« (Schmidt-Klügmann 1985: 397f.). Vgl. 
dazu schon Brandt 1974a: 44; ferner Garber 1980: 252; Müller 1992: 65.
97 Deggau 1983: 53. Entsprechend formuliert Luf 1978: 91, daß Kant »im Eigentum der 
Autonomie des Subjektes unter dem Gebot der Vernunft Geltung zu verschaffen« sucht. 
Vgl. ferner Shell 1978: 87.

42 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

bliert dabei, wie sich zeigen wird, »une liaison intime entre liberte 
et propriete«98.

Im Zentrum meiner Ausführungen zur Kantischen Besitzlehre 
steht somit die Darstellung und Kritik der §§1-17 (und einiger Para­
graphen des Staatsrechts, soweit sie der Erläuterung der zentralen 
Rolle des Eigentumsrechts in der MS dienlich sind). Hier entwickelt 
er mittels seiner Sachenrechtstheorie die Grundlagen seiner Eigen­
tumskonzeption. Die im persönlichen und dinglich-persönlichen 
Recht entfalteten Eigentumsbestimmungen sind primär Derivatio­
nen jenes Sachenrechts. Aus Gründen der Überschaubarkeit der The­
matik dieser Arbeit und wegen der weitgehend ausgereizten For­
schungslage erfahren sie keine gesonderte Darstellung99.

1.2.3 Die transzendentalphilosophisch begründete Lehre 
vom Sachenrecht

Wie ist es möglich, das exklusive Nutzungsrecht an einem Gegen­
stand, d. h. den vernunftrechtlich legitimierbaren Ausschluß aller an­
deren vom Gebrauch desselben, zu begründen? Das ist die zentrale 
Problemstellung, deren Lösung sich Kant im Privatrecht zuwendet. 
Schon dieser argumentative Auftakt macht mit Blick auf Kants An­
spruch, apriorische Theoriebildung betreiben zu wollen, in seiner 
Unmittelbarkeit stutzig. Offenbar hält Kant es nicht für notwendig, 
zu begründen, wieso überhaupt die Institution des Eigentums, in die­
sem Fall sogar des Privateigentums, als basale vernünftige Einrich­
tung anzusehen ist100.

98 Mercier-Josa 1973: 51 f. Mulholland 1990: 202 bezeichnet diese Liaison anschaulich 
als »conceptual connection«.
99 Zum persönlichen Recht vgl. Ritter 1971: 261ff., 325 ff.; Luf 1978: 112 ff.; Deggau 
1983:122ff.; Kühl 1984: 300ff.; Wetzel 1987: 98ff.; Ludwig 1988:134ff.; Kersting 1993: 
293 ff. Zum dinglich-persönlichen Recht vgl. Kopper 1960; Ritter 1971: 264 ff.; Klenner 
1974: 227; Luf 1978:110ff.; Busch 1979:127ff.; Garber 1980: 260; Deggau 1983: Kap. 3; 
Wetzel 1987: 106ff.; Küsters 1988: 112ff.; Ludwig 1988: 137ff.; Rückert 1991: 193 f.; 
Kersting 1993: 309 ff.; Heinz 1993a; Herman 1995; Marcil 1995.
100 Das konstatiert schon Neumann 1980:171; vgl. auch Luf 1978: 80. Es ist nur negativ 
zu erschließen, wieso Kant glaubt, daß Privateigentum sein soll. Der weitere Verlauf 
dieses Kapitels wird zeigen, daß er der Ansicht ist, daß der Eigentumserwerb die ele­
mentarste Freiheitsäußerung des Menschen ist. Wäre Eigentum also verboten, so wäre 
der Mensch dazu gezwungen, in Unfreiheit zu leben. Vgl. dazu Uleman 1995. Diese 
mangelhafte Begründung der Notwendigkeit des Eigentums wird sich als empfindliche 
Schwäche der Rechtslehre erweisen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 43

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Die Eigentumstheorie der MS ist ein originäres Produkt des 
Kantischen Spätwerkes101. Ich hatte zuvor bereits das vorkritische Ei­
gentumsverständnis dargestellt. Pointiert formuliert läßt es sich auf 
die Formel >Arbeit schafft Eigentum< bringen. Durch die Entäuße­
rung der individuellen körperlichen Kräfte in ein Objekt der Ding­
welt hinein entsteht das Recht, den derart behandelten Gegenstand 
als Eigentum desjenigen zu betrachten, der der Verursacher des mor­
phologischen Wandels ist.

In der MS bricht Kant nun mit einer solchen Vorstellung der 
Eigentumsentstehung. Arbeit gilt ihm nun nur noch als äußeres Zei­
chen der Inbesitznahme eines Gegenstandes, das auch durch weniger 
aufwendige ersetzt werden kann102. Er geht sogar noch weiter. Arbeit 
kann Eigentum gar nicht begründen. Vielmehr setzt die Bearbeitung 
eines Gegenstandes den Besitz desselben schon voraus. In einer Pole­
mik gegen vormals eigene Positionen schreibt Kant: »Daß die Bear­
beitung, Begrenzung, oder überhaupt Formgebung eines Bodens kei­
nen Titel der Erwerbung desselben (...) abgeben könne (...) und daß 
der, welcher an einen Boden, der nicht schon vorher der Seine war, 
Fleiß verwendet, seine Mühe und Arbeit gegen ersteren verloren hat,

101 In der Sekundärliteratur ist unbestritten, daß die Eigentumslehre der MS erst kurz 
vor der Veröffentlichung im Jahre 1797 entstanden ist (gleiches behaupten für das 
Staatsrecht Herb/Ludwig 1994). Zum Beleg wird auf diverse Stellen aus den Vorarbei­
ten verwiesen (z. B. AA XXIII, 212, 223, 279), an denen das frühe Eigentumsverständnis 
noch ablesbar ist. Auch der >Gemeinspruch< von 1793 transportiert ein von der MS 
abweichendes Eigentumsverständnis (vgl. 11/151 f. Gemeinspruch). Saage 1994: 52, 
Anm. 12, merkt an, daß die Lockesche Arbeitswertlehre stellenweise auch noch in der 
MS durchschimmert. Doch insgesamt gilt: »Im wesentlichen aber probieren die aus­
führlichen Vorarbeiten eine neue Eigentumsbegründung aus und bereiten den transzen­
dentalphilosophischen Standpunkt vor, den dann das Privatrecht von 1797 einnimmt« 
(Kersting 1993: 225; s. auch Brocker 1992: 309f.). Schillernd ist die Position Ritters zur 
Eigentumstheorie der MS. Behauptet er zu Beginn mit Verweis auf eine eher nebulöse 
Stelle in AA XIX, 495, Kant gebe schon in den 1770er Jahren »seine ursprüngliche 
Ansicht vom originären Erwerb durch Arbeitsleistung auf« (Ritter 1971: 338), so redu­
ziert er diese Ansicht später auf das Niveau einer Vermutung (s. Ritter 1976: 516; vgl. 
auch 1977: 255 f.). Widersprüchlich ist auch der Umgang von Brocker 1987: 168, 
Anm. 29 mit dem Verhältnis vorkritische/kritische Eigentumstheorie. Einerseits bestä­
tigt er die allgemeine Auffassung, daß Kant bis in die 90er Jahre hinein Anhänger Lok- 
kes war, doch verweist er zur Unterstützung dieser Ansicht auf Stellen aus den 60er 
Jahren bzw. auf eine Passage aus den Vorarbeiten, die schon nahelegt, daß Kant mit der 
Lockeschen Theorie gebrochen hat.
102 »Die Bearbeitung ist, wenn es auf die Frage von der ersten Erwerbung ankommt, 
nichts weiter als ein äußeres Zeichen der Besitznehmung, welches man durch viele 
andere, die weniger Mühe kosten, ersetzen kann« (8/376, MS).

44 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

ist für sich seihst so klar, daß man jene alte und noch weit und breit 
herrschende Meinung schwerlich einer anderen Ursache zuschreihen 
kann, als der in geheim obwaltenden Täuschung, Sachen zu personi­
fizieren und, gleich als oh jemand sie sich durch an sie verwandte 
Arbeit verbindlich machen könne, keinem andern als ihm zu Dien­
sten zu stehen, unmittelbar gegen sie ein Recht zu denken; denn 
wahrscheinlicherweise würde man auch nicht so leichten Fußes über 
die natürliche Frage (...) weggeglitten sein: >wie ist ein Recht in einer 
Sache möglich?«< (8/380, MS)103.

1.2.3.1 Das innere Mein und Dein

Zwecks Beantwortung der >natürlichen Frage< unterscheidet Kant in 
der Folge zwischen einem äußeren und einem inneren Mein und 
Dein. Hatte er bislang eher undifferenziert vom Selbstbesitz gespro­
chen, der das Fundament des Besitzes äußerer Gegenstände darstell­
te, so trennt er nun sehr genau das innere vom äußeren Mein und 
Dein. Unter dem inneren Mein versteht Kant das Recht, das man 
nicht erwerben kann, das jedem Menschen qua Geburt zukommt. 
»Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür), 
sofern sie mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz 
zusammen bestehen kann, ist dieses einzige, ursprüngliche, jedem 
Menschen, kraft seiner Menschheit, zustehende Recht« (8/345, 
MS)104.

Das dem Menschen qua Menschsein zukommende Recht nennt 
er das »angeborene« bzw. das »innere« (8/345, MS) Mein und Dein.

103 Zu Kants Kritik an Locke s. Kersting 1981a: 164ff. u. Brocker 1992: 364f.
104 Für eine genauere Differenzierung des inneren Meins s. Mulholland 1990:201 ff. Die 
»angeborene Gleichheit« (8/345, MS) ist kein inneres Mein in dem Sinne, wie es die 
Freiheit ist. Vielmehr ist sie »schon im Prinzip der angeborenen Freiheit« (8/346, MS) 
angelegt, ist eine Akzidens der substanziellen Freiheit. Bezüglich der Gleichheit - »d.i. 
(...) die Qualität des Menschen, sein eigener Herr (sui iuris) zu sein« (8/345, MS) - 
unterscheidet Kant >sui iuris< von >sui dominus<. Lin Mensch kann zwar »sein eigener 
Herr (sui iuris), aber nicht Eigentümer von sich selbst (sui dominus) (über sich nach 
Belieben disponieren zu können) geschweige denn von anderen Menschen sein« (8/382, 
MS). Schon hier deutet sich das später genauer zu erläuternde Kantische Sachenrechts­
verständnis an. Eigentum ist die Erlaubnis der uneingeschränkten Nutzung des beses­
senen Gegenstandes. Der Mensch ist kein Eigentümer seiner selbst, weil er nicht unein­
geschränkt über sich verfügen kann. Er ist »der Menschheit in seiner eigenen Person 
verantwortlich« (8/382, MS). In der Folge dieses Gedankens liegt z.B. auch Kants Ver­
urteilung des Selbstmordes (8/554, MS).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 45

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Es ist das einzige Recht, welches nicht erworben werden muß (und 
auch nicht erworben werden kann) und, wie S. Mercier-Josa schreibt, 
in einer Beziehung steht »a moi-meme qui m'est consubstantiel«105. 
Ihm stehen das äußere Mein und Dein, das sind die Rechte, die »je­
derzeit erworben werden« (8/345, MS) müssen, gegenüber. Der 
Kantbiograph A. Gulyga bezeichnet das äußere Mein und Dein fol­
gerichtig als »ein Ergebnis der Geschichte«106. Im weiteren Argu­
mentationsverlauf konzentriert sich Kant ganz auf die inhaltliche 
Bestimmung und Begründung der äußeren Rechte, da »die Eintei­
lung der Rechtslehre bloß auf daß äußere Mein und Dein bezogen 
werden können« (8/346, MS)107.

1.2.3.2 Das äußere Mein und Dein

Der §1 des Privatrechtkapitels trägt die Überschrift »Von der Art, 
etwas Äußeres als das Seine zu haben«. Im Folgenden geht es Kant 
darum, den Gebrauch der Willkür in bezug auf äußere Gegenstände 
in Kategorien des >Habens< zu entfalten, wobei dem Besitzer das al­
leinige Nutzungsrecht an seinem Gegenstand zukommen soll.

Jede Manifestation der Willkürfreiheit in der Sinnenwelt unter­
liegt den Bedingungen von Raum und Zeit. Insofern zu diesem 
Zweck Gegenstände von Nöten sind108, ich also Dinge gebrauchen 
will, muß ich sie zugleich besitzen. »Die subjektive Bedingung der 
Möglichkeit des Gebrauchs ist der Besitz« (8/353, MS; s. auch 8/483, 
MS). Besitz109 meint hier nicht mehr als die phänomenologische Be-

105 Mercier-Josa 1973: 51. Gegen diese Vorstellung Kants macht Deggau 1983: 63 gel­
tend, daß die Rede vom >Haben< der inneren Freiheit analog zur Rede vom Selbstbesitz 
(vgl. dazu Kants frühe Eigentumskonzeption) kontraintuitiv ist. »Der Begriff des Ha­
bens ist überflüssig, da es sich um etwas handelt, das dem Subjekt immer und notwendig 
zukommt, also nur die unauflösliche Einheit des Subjekts mit sich selbst bezeichnet, 
ohne die das Subjekt gar nicht zu denken ist«.
106 Gulyga 1985: 282.
107 In dieser Feststellung verbirgt sich das die MS strukturierende Moment, demzufolge 
das Recht grundsätzlich nur die äußeren Angelegenheiten menschlicher Handlungen zu 
regeln vermag. Auf dieser Zuschreibung, die für den Verlauf vorliegender Unter­
suchung keine Bedeutung hat, beruht auch die für Kants Rechtslehre zentrale Unter­
scheidung zwischen Legalität und Moralität.
108 Brandt 1982a: 258, spricht in diesem Zusammenhang vom »Raum-Zeit-bestimmten 
Besitz des physischen Habens«.
109 Luf 1978: 81, bemerkt, »daß Kant in der Folge >Besitz< und >Eigentum< nicht scharf 
unterscheidet.« Für Becchi 1991:147, hebt Kant sogar »den Unterschied zwischen Besitz 
und Eigentum auf« (das bestreitet hingegen Ludwig 1988:120, Anm. 65 mit Verweis auf

46 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Schreibung des Zustandes der körperlichen Verbindung zwischen 
einem Subjekt und einem äußeren Gegenstand. Ohne den Besitz ist 
der Gebrauch nicht möglich. Schon dieses bloß physische Haben 
eines Gegenstandes führt rechtsrelevante Qualitäten bei sich, inso­
fern mir das derart Besessene nur durch Verletzung meines angebo­
renen äußeren Freiheitsrechts entzogen werden kann. Der Besitz 
eines Gegenstandes fällt in den inneren Rechtskreis, der unmittelbar 
durch den Personenbegriff konstituiert wird. Die Beeinträchtigung 
des inneren Mein und Dein durch einen gewaltsamen physischen 
Eingriff ist mit dem allgemeinen Rechtsgesetz nicht vereinbar. Dieses 
besagt, daß, »wenn ich Inhaber einer Sache (mit ihr also physisch 
verbunden) bin, derjenige, der sie wider meiner Einwilligung affi- 
ziert (z. B. mir den Apfel aus der Hand reißt), das innere Meine (mei­
ne Freiheit) affiziere und schmälere, mithin in seiner Maxime mit 
dem Axiom des Rechts im geraden Widerspruch stehe« (8/358, MS). 
Daß der Eingriff in meine innere Freiheitssphäre eine Rechtsbeschä­
digung, eine Läsion darstellt, folgt schon analytisch aus dem angebo­

die neue Textgestalt der MS infolge der Buchdaschen Entdeckung der Textkorrumpie- 
rung im §6). Die nicht immer klare Begrifflichkeit der Druckschrift der MS erschwert 
die Interpretationsarbeit unnötig. Grob gesprochen bezeichnet Besitz in der rechtsphi­
losophischen Tradition ein »äußeres Machtverhältnis« einer Person über eine Sache, 
hingegen gilt Eigentum »als Rechtsverhältnis« (Angehrn 1989: 95). Besitz umschreibt 
nur das empirische Verhältnis zu einer Sache, d.h. ein bloßes Faktum. Im Gegensatz 
dazu ist dem Eigentum in seiner rechtlichen Qualität eine Aussage über die Beziehung 
zu anderen Personen inhärent. »Eigentum ist das Mir-Gehören der Sache, welches im 
Normalfall unmittelbar und intentional ein soziales Verhältnis einschließt (...), Eigen­
tum (ist, F. Z.) eine Frage des Verhältnisses zu anderen Personen (...), während der 
Besitz ein Problem des Selbstverhältnisses benennt« (96, Hervorhebung im Original, 
F. Z.; ebenso Knieper 1981: 63). Die rechtliche Dimension des Eigentumsbegriffs beruht 
auf dem Umstand, daß die rechtliche Zuordnung eines Gegenstandes zu seinem Eigner 
unabhängig von seinem physischen Innehaben möglich ist. Dasjenige, was mir recht­
mäßig gehört (also mein Eigentum ist), verliert für alle anderen seinen Gebrauchswert 
auch dann, wenn ich räumlich von ihm getrennt bin. »Gegenüber bloßem Besitz mar­
kiert die rechtliche Qualität einem bestimmten Anspruchs- und Legitimitätscharakter: 
einen Anspruch darauf, daß das mir Gehörige von andern als solches anerkannt, und 
zwar nicht nur faktisch - etwa aus Angst - sondern als rechtmäßig mir Gehöriges re­
spektiert werde. Der Anspruch ist einer auf freie Verfügung, auf einen Freiheitsraum 
gegenüber dem Zugriff anderer, wesentlich auch gegenüber dem sozialen Ganzen sel­
ber« (95, Hervorhebung im Original, F. Z.). Die Legitimität des Eigentümeranspruchs 
auf exklusive und uneinschränkbare Nutzung, d.i. die Ausschlußbefugnis des Ei­
gentümers aus bloß rechtlichen Motiven gegen alle möglichen Benutzer, ist in der 
rechtsphilosophischen Debatte immer heftig umstritten gewesen (darüber informieren 
Knieper 1981: 64ff.; Künzli 1986 u. Dreier 1987).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 47

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

renen Mein und Dein110. Aber Kant geht es nicht darum, die Recht­
mäßigkeit des physischen Besitzes zu beweisen. Sein Erkenntnis­
interesse richtet sich auf die vernünftige Herleitung des Rechtlich­
Meinen, des Eigentums, das er definiert als »dasjenige, womit ich so 
verbunden bin, daß der Gebrauch, den ein anderer ohne meine Ein­
willigung von ihm machen möchte, mich lädieren würde« (8/353, 
MS).

Zunächst scheint diese Erläuterung nicht über die Situation 
eines physischen Besitzes hinauszuweisen. Wird der Besitz jedoch 
als nur physische Innehabung verstanden, wäre eine umfassende Re­
gelung des Verhältnisses von Personen zu äußeren Gegenständen in 
den Kategorien des äußeren Mein und Dein unmöglich und eine um­
greifende Lebensplanung undenkbar. »Das Subjekt wäre«, so H.-G. 
Deggau, »gezwungen, sich stets im empirischen Zusammenhang mit 
dem Gegenstand zu halten. Das widerspräche seiner Freiheit, da er 
sich nicht von den Gegenständen entfernen könnte, ohne seinen 
Rechtstitel aufzugeben«111. Daher merkt Kant an: »Das Princip der 
Möglichkeit des Mein und Dein außer uns ist also das Princip der 
Idealität des Besitzes als der hinreichenden Bedingung des Unter­
schiedes des Mein und Dein. Dagegen das Princip der alleinigen ob- 
jectiven Realität des physischen Besitzes macht das äußere Mein und 
Dein unmöglich« (AA XXIII, 235). Das meum iuris im umfassenden 
(oder besser: einzig möglichen) Sinn beinhaltet also die Vorstellung, 
Besitzer einer Sache sein zu können, mit der ich physisch nicht ver­
bunden bin, deren Gebrauch durch einen anderen ohne meine Ein­

110 »Der Rechtssatz a priori in Ansehung des empirischen Besitzes ist analytisch; (...) 
(er, F. Z.) geht also nicht über das Recht einer Person in Ansehung ihrer selbst hinaus«
(8/358, MS).
111 Deggau 1983: 71. Der Hinweis Kants auf die Denknotwendigkeit eines nichtempiri­
schen Besitzes ist zugleich auch der Verweis auf eine bestimmte Gesellschaftsformation, 
in der eine solche Annahme notwendig wird. Sie entspricht »den Bedingungen und 
Möglichkeiten einer seßhaften und arbeitsteiligen Gesellschaft« (ebd.). Obwohl das der 
Hintergrund ist, vor dem Kant argumentiert, ist der Hinweis dahingehend abzuschwä­
chen, als daß auch die Organisation des Zusammenlebens nomadischer Völker ohne die 
Vorstellung des >Besitzes ohne Innehabungc nur schwer denkbar ist. Hinge die Unan­
tastbarkeit des Besitzes allein davon ab, ob der Besitzer in ständiger Berührung mit ihm 
steht, so wäre der Lebensvollzug beinahe unmöglich. So verstanden umschreibt der 
Kantische Hinweis auf eine Denknotwendigkeit im obigen Sinne in einer ersten Annä­
herung nicht mehr als eine Banalität (vgl. dazu Kersting 1991: 113ff.). An der Art und 
Weise, wie Kant die Vorstellung des nicht-empirischen Besitzes weiter füllt, worauf er 
ihn ausdehnt und mit welchen Befugnissen er ihn ausstattet, orientiert sich die weitere 
Kritik an seiner Konzeption.

48 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

willigung mich gleichwohl in derselben Weise lädieren würde, wie es 
heim physischen Besitz der Fall ist. »Das äußere Meine ist dasjenige, 
in dessen Gebrauch mich zu stören Läsion sein würde, oh ich gleich 
nicht im Besitz desselben (nicht Inhaber des Gegenstandes) hin« 
(8/357, MS). In der Möglichkeit der Läsion eines nichtempirischen 
Verhältnisses zu einem Gegenstand sieht Kant das entscheidende De- 
finiens, überhaupt vom Rechtlich-Meinen sprechen zu können. »Et­
was Äußeres aber würde nur dann das Meine sein, wenn ich anneh­
men darf, es sei möglich, daß ich durch den Gebrauch, den ein 
anderer von einer Sache macht, in deren Besitze ich doch nicht bin, 
gleichwohl doch lädiert werden könne« (8/353, MS).

Um einen Gegenstand zu gebrauchen, muß ich ihn, unabhängig 
davon, ob es rechtmäßig ist, besitzen, zugleich ist der Besitz die Be­
dingung der Möglichkeit, etwas als das Meine zu beanspruchen112, 
was bedeutet, »daß durch den rechtlichen Besitz diese meine Gegen­
stände für andere ein praktisches Nichts< werden«113. Würde die 
Möglichkeit des Besitzes vollständig in der Vorstellung der physi­
schen Innehabung aufgehen, wäre die menschliche Freiheit wesent­
lich eingeschränkt; »so würde unsere freie Willkühr in Ansehung des 
Gebrauchs der Objecte von diesen sich selbst abhängig machen d. i. 
nicht blos die Willkühr sondern die Freyheit im Gebrauche derselben 
der sonst in ihrer Gewalt steht würde durch die Objecte einge­
schränkt; welches unmöglich ist« (AA XXIII, 213)114.

112 »Im Besitze eines Gegenstandes muß derjenige sein, der eine Sache als das Seine zu 
haben behaupten will; denn wäre er nicht in demselben: so könnte er nicht durch den 
Gebrauch, den der andere ohne seine Einwilligung davon macht, lädiert werden; weil, 
wenn diesen Gegenstand etwas außer ihm, was mit ihm gar nicht rechtlich verbunden 
ist, affiziert, ihn selbst (das Subjekt) nicht affizieren und ihm unrecht tun könnte« 
(8/355, MS).
113 Brocker 1987:100.
114 Brocker 1987: 90 bemerkt, daß es in einer Welt bloß physischen Besitzes kein Pri­
vatrecht »als einer rechtlichen Regelung alles äußeren Mein und Dein« geben würde. 
Die Läsion des physischen Besitzverhältnisses wäre »als eine Läsion der Person (...) nur 
Gegenstand des Strafrechts (...). Aus ihr könnte sich kein Rechtsanspruch auf Vindika­
tion gegen einen Dieb ergeben« (89, Hervorhebungen im Original, F. Z.; vgl. dazu auch 
Deggau 1983: 125; Müller 1992: 65). Damit ist nicht behauptet, daß ein derartiger Akt 
der Inbesitznahme als rechtmäßig anzusehen ist. Die Entwendung eines Gegenstandes 
aus meiner Hand ist sehr wohl eine Läsion im Sinne der Körperverletzung, jedoch kein 
Diebstahl. Im Grunde fällt die Idee des physischen Besitzes eines äußeren Gegenstandes 
nicht unter die eigentumsrechtlichen Vorstellungen im engen Sinn. Sie stellt »rather a 
special case of the innate right to personal freedom« (Mulholland 1990: 217) dar.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 49

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

1.2.3.2.1 Die Dialektik der rechtlich-praktischen Vernunft
Der Begriff >Besitz< muß also »einer verschiedenen Bedeutung (...) 
fähig« (8/353, MS) sein, die zunächst paradox erscheint, insofern 
jemand Eigner eines Gegenstandes sein kann, ohne das die Relation 
empirisch wahrnehmbar ist. Das scheinbar antinomische Verhältnis 
der Sätze »(e)s ist möglich, etwas Äußeres als das Meine zu haben; ob 
ich gleich nicht im Besitz desselben bin. Der Gegensatz: Es ist nicht 
möglich, etwas Äußeres als das Seine zu haben; wenn ich nicht im 
Besitz desselben bin« (8/364, MS) löst sich aber für Kant in eine Dia­
lektik der rechtlich-praktischen Vernunft auf. Er schreibt: »Beide Sät­
ze sind wahr: der erste, wenn ich den empirischen Besitz (possessio 
phaenomenon), der andere, wenn ich unter diesem Wort den reinen 
intelligiblen Besitz (possessio noumenon) verstehe« (8/364, MS)115.

1.2.3.2.2 Das Postulat der rechtlich-praktischen Vernunft, seine 
Defekte und problematischen Implikationen

Bevor Kants Vorstellung des intelligiblen Besitzes näher erläutert 
wird, gilt es, ihre wesentliche Voraussetzung, die allen weiteren 
Erörterungen zugrunde liegt, zu erhellen. Der intelligible, d. h. nicht­
physische Besitz muß angenommen werden, will man die Willk­
ürfreiheit des Menschen in einem umfassenden Sinn ermöglichen. 
Doch ist das in erster Linie ein pragmatisches Argument. Der Le­
bensvollzug wäre enorm erschwert (tendenziell vielleicht unmög­
lich), wenn der Besitz nur im Sinne des unmittelbaren Gebrauchens 
möglich wäre. Als Begründung für die Annahme, daß ein rechtliches 
äußeres Mein möglich sein soll, reicht obiger Hinweis im Kontext 
einer transzendentalphilosophischen Programmatik allerdings nicht 
aus. Das entscheidende apriorische Vernunftmotiv erläutert Kant im 
§2 der MSR. Er nennt es ein »rechtliches Postulat der praktischen 
Vernunft« (8/354, MS). Was besagt es?

Kant möchte die These, es sei möglich, »einen jeden äußeren 
Gegenstand meiner Willkür als das Meine zu haben« (8/354, MS), 
durch Widerlegung der entsprechenden Antithese als richtig erwei­
sen. Die Antithese besagt, daß es Gegenstände möglicher Erfahrung

115 Nach Buchda 1929: 6, ist »Kants Unterscheidung eines intelligibelen und empiri­
schen Besitzes (...) neu und tiefschürfend«, für Kühl 1984:133 (Hervorhebung im Ori­
ginal, F Z.), ist damit »die Frage der Berechtigung des Eigentums« gestellt; die Möglich­
keit eines intelligiblen Besitzes wird »zur notwendigen und hinreichenden Bedingung 
des äußeren Mein und Dein« (Ludwig 1988: 110).

50 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

und damit möglichen Gebrauchs gibt, die grundsätzlich res nullius, 
folglich nicht als Eigentum zu betrachten sind. Seine apagogische 
Beweisführung führt Kant also über den Nachweis, daß es unmöglich 
ist, einen Gegenstand von jeder rechtmäßigen Aneignung auszu­
schließen, daß mithin die Behauptung eines res nullius wider­
sprüchlich ist. Somit wäre für Kant ein Gesetz, das auch nur einen 
einzigen Gegenstand von vornherein von der Möglichkeit der Aneig­
nung ausschließen würde, widervernünftig und rechtswidrig116. Das 
Postulat des §2 der Rechtslehre nennt Kant auch »ein Erlaubnis­
gesetz (lex permissiva) der praktischen Vernunft«. Es soll eine Befug­
nis geben, »die wir aus bloßen Begriffen vom Rechte überhaupt nicht 
herausbringen könnten; nämlich allen andern eine Verbindlichkeit 
aufzulegen, die sie sonst nicht hätten, sich des Gebrauchs gewisser 
Gegenstände unserer Willkür zu enthalten« (8/355, MS). Durch den 
Beweis, daß es rechtswidrig sei, einen Gegenstand als res nullius zu 
betrachten, glaubt Kant zugleich gezeigt zu haben, daß jedes Objekt 
der Sinnenwelt zum Rechtlich-Meinen gemacht werden darf und da­
mit für jeden anderen jeglichen Gebrauchswert verliert. Denn gälte 
die Antithese als Gesetz, derzufolge bestimmte Objekte der Dingwelt 
als an sich herrenlos anzusehen sind, »so würde die Freiheit sich 
selbst des Gebrauchs ihrer Willkür in Ansehung eines Gegenstandes 
derselben berauben«, was »ein Widerspruch der äußeren Freiheit mit 
sich selbst sein würde« (8/354, MS), und deshalb, so Kant, könne es 
ein solches Gesetz nicht geben. Es wäre unrecht. Aufgrund dieser 
geltungstheoretischen Verortung gewinnt diese Begründungsfigur 
zentrale Bedeutung innerhalb der Kantischen Konzeption. Sie hat 
die ganze Beweislast für die praktische Realität der Vorstellung eines 
rechtlichen Eigentumstitels zu tragen.

Im wesentlichen geht es Kant mit der Plausibilisierung eines 
Erlaubnisgesetzes der praktischen Vernunft darum, die Typologisie- 
rung der möglichen Zugriffe des Menschen auf die Welt ausschließ­
lich an der Vorstellung des >Mein und Dein< zu orientieren. Indem 
jener infolge dieses Erlaubnisgesetzes zum Welt-Eigentümer ge­

116 In den Vorarbeiten zur Rechtslehre findet sich die Bemerkung, daß die auf den phy­
sischen Besitz »eingeschränkte Willkühr würde keine freye Willkühr seyn, welches sich 
wiederspricht« (AA XXIII, 230). Das Postulat dient damit letztlich dem Aufweis, daß die 
Willkürfreiheit nur total gedacht werden kann. Andernfalls würde, so Kant, die Freiheit 
als positives Vermögen unmöglich. Freiheit beschreibt die Unabhängigkeit der Person 
von der Dingwelt, in einer Welt bloß physischer Besitzrelationen geriete sie in ein De- 
pendenzverhältnis zu den Sachen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 51

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

macht und es zugleich zu einem Vernunftpostulat erhöhen wird, die 
Weltteilhahe exklusiv in (Privat-)Eigentumskategorien zu denken117, 
manifestiert sich darin, wie F. Kaulhach konstatiert, der »Herr­
schaftsanspruch der Vernunft üher die Wirklichkeit«118. Der Mensch 
wird zum Proprietär aller Gegenstände. »Alles in der Welt ist der 
freyen Willkühr unterworfen und alle Handlung ist Unrecht deren 
Maxime das hrauchhare außer allen Gehrauch setzen würde« (AA 
XXIII, 303). Da das Eigentumsrecht primär die uneinschränkhare 
Nutzungshefugnis des Eigners üher seinen Besitz umfaßt, darf jener 
folgerichtig üher diesen »nach Belieben verfügen« (8/381, MS)119. 
Der Mensch ist Eigentümer und als solcher »hetitelter Herr der Na­
tur« (10/389, KU). Dieser Herrschaftsanspruch impliziert schließlich 
sogar die Erlauhnis zur Vernichtung des Eigentums120. Sowohl der 
apagogische Beweis im §2 als auch die zuletzt angedeuteten Implika­
tionen dieses Erlauhnisgesetzes sind gleich aus mehreren Gründen 
kritikwürdig.

Zum einen weist die Argumentationsführung zur Verteidigung 
eines rechtlichen Postulats der praktischen Vernunft schon unter for­
malen Gesichtspunkten gravierende logische Mängel auf121. Kants 
Grundannahme ist zugleich der Inhalt des Postulats, d. h. es soll 
möglich sein, jeden äußeren Gegenstand zum meum iuris zu ma­

117 Daß aher verkennt z.B. Herman: 1995: 972 f., wenn sie hemerkt, Kant ginge es hei 
seiner Argumentation für das Eigentum nicht um das Privateigentum, so daß es ehenso 
als Plädoyer für ein kommunales Besitzsystem zu verstehen sei. Eigentum ist das, wo­
von ich Gehrauch »hlos für mich machen und andere davon ausschließen« (AA XXIII, 
295) möchte.
118 Kaulhach 1982:120; vgl. dazu ferner Shell 1978: 78 ff.; Heinz 1993:442. Auch Brandt 
1974:189 hetont, daß zu den möglichen Eigentumsohjekten »alles Seiende gehört«.
119 Entsprechend schreiht Kant schon in 7/210, KpV: »In der Schöpfung kann alles, was 
man will, und worüher man etwas vermag, auch als hloßes Mittel gehraucht werden«.
120 »Existenz wie Nicht-Existenz, Gehrauch und Nichtgehrauch, jeder Zustand der Sa­
che liegt im Beliehen des Eigentümers« (Deggau 1983: 214). In diesem uneingeschränk­
ten Naturnutzungsrecht sehen Brocker 1987: 93; Hecker 1990: 193 f.; Siep 1992: 128f.; 
Harzer 1994:105 eine Schwäche der Kantischen Rechtsphilosophie. Besonders drastisch 
dokumentiert Kant die »Versachlichung der Schöpfung« durch »Reduktion auf ein Ins­
gesamt von Willkürgegenständen, auf Brauchhares« (Kersting 1991: 118) in anderen 
Schriften. So hetrachtet er in 11/91, Anfang ein Schaf als Träger eines Fells, das die 
Natur ihm für den Menschen gegehen hat, ehenso wie der Existenzgrund aller Tiere 
generell im Nutzen für den Menschen zu suchen ist (11/220, Frieden; s. auch 10/313 ff., 
KU).
121 Die weiteren Ausführungen orientieren sich eng an Struck 1987, der eine luzide und 
minutiöse Kritik des apagogischen Beweisgangs Kants vorgelegt hat.

52 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

chen. Aus der Unmöglichkeit, das logische Gegenteil (welches besagt, 
daß es Gegenstände gibt, die an sich res nullius sind) annehmen zu 
können, folgert er, daß nur die im Postulat transportierte Vorstellung 
möglich ist. Die Voraussetzung einer korrekten apagogischen Be­
weisführung ist aber das Vorhandensein einer vollständigen zwei­
gliedrigen Disjunktion bzw. Alternative. Eine solche ist im §2 jedoch 
nicht gegeben. Kant unterscheidet nur zwischen >recht< und >un- 
recht<. Da »es sich beim Rechtspostulat um die prinzipielle Bestim­
mung der Rechtssphäre als solcher handelt, (...) hätte man deren drei 
Glieder anzusetzen: recht - unrecht - nicht recht bzw rechtsirrele­
vant«122. Insofern kann aus dem Beweis, daß es keine Gegenstände 
geben kann, die res nullius sind, nicht folgen, daß sie notwendig 
zum Rechtlich-Meinen gemacht werden können123. Kant kann die 
Rechtsirrelevanz der Beziehungen zu Gegenständen nicht ausschlie­

122 Struck 1987: 473. Der Autor verweist auf weitere Fehler. So behauptet Kant, daß die 
rechtliche Verunmöglichung der Nutzung eines Gegenstandes dazu führt, daß die 
brauchbaren Gegenstände »außer aller Möglichkeit des Gebrauchs« (8/354, MS) gesetzt 
würden. Dazu merkt Struck an: »Aber das Recht hätte überhaupt nicht die Möglichkeit, 
die Gegenstände außerhalb jeglichen Gebrauchs zu setzen, es könnte lediglich den Ge­
brauch mit Strafe belegen, nicht aber im empirischen Sinne vereiteln«. Schließlich seien 
»im Naturzustand die Äpfel auch nicht auf den Bäumen geblieben, nur weil ihr recht­
licher Status ungeklärt war« (473 f.). Struck resümiert die Kritik an der apagogischen 
Beweisführung mit den Worten: »Bei Ansetzung der richtigen logischen Kontradiktion 
bleibt eben die Rechtlichkeit des Nießbrauchs des Äußeren völlig gleichberechtigt eben­
so denkbar wie die Nichtrechtlichkeit bzw. rechtliche Nichtberücksichtigung desselben« 
(475). Ein anderer Weg, Kants Gedankengang zu interpretieren, scheitert noch offen­
sichtlicher. Würde man annehmen, es handle sich bei den Ausführungen des §2 um 
einen förmlichen Syllogismus, so würde er lauten: »Die rechtlich-praktische Vernunft 
verbietet den Nießbrauch des Brauchbaren nicht, die reine praktische Vernunft verbietet 
ihn nicht, folglich ist er erlaubt, ja geboten«. Eine solche Schlußfolgerung aus den ge­
nannten Prämissen wäre jedoch absurd. Drastisch formuliert Struck: »Aber - beim 
Schatten des Aristoteles! - folgt dies? Eine solch mißratene Schlußform wird meines 
Wissens nicht einmal vom Verbotskatalog trugschlüssigen Folgerns erfaßt, sie liegt 
noch jenseits einer quaternio terminorum. Gegen das >e puris negativis nihil sequitur< 
wäre ebenso verstoßen wie gegen die Exklusionsfordernis des Mittelbegriffs« (472). 
Kants Beweisführung wäre nur dann schlüssig, wenn er zeigen könnte, daß die Wider­
legung des Gegenteils des Postulats notwendig und ausschließlich zum Postulat selbst 
führt.
123 Das verkennt auch Müller 1992: 64, wenn er schreibt, daß ohne den dauerhaften 
Privatbesitz an einer Sache Freiheit oder Handlungsfähigkeit nicht denkbar seien. Ohne 
die Vorstellung des Privateigentums werden Gegenstände auch nicht, wie Kant meint, 
»praktisch vernichtet« (8/367, MS), sondern es wird bloß die Vorstellung eines recht­
mäßigen Anspruchs auf exklusive Nutzung an Gegenständen unmöglich. Das ist aber 
keinesfalls gleichbedeutend mit der Aufgabe der Freiheitsidee überhaupt.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 53

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

ßen, folglich kann der apagogische Beweis sein intendiertes Ziel nicht 
erreichen. Das Postulat leistet an dieser Stelle weniger, als es zu lei­
sten beansprucht. Kant kann nicht dartun, daß es zwingend ist, jeden 
äußeren Gegenstand als meum iuris, d. h. als Eigentum zu betrach­
ten124. Infolge dieses Scheiterns erleidet die Überzeugungskraft der 
apriorischen Eigentumstheorie Kants allerdings schon zu Beginn 
eine empfindliche Einbuße. Da der Argumentationsgang des §2 »für 
die gesamte Theorie von fundamentaler Bedeutung ist«125, weil der 
apagogische Beweis die wesentliche Voraussetzung dafür liefert, daß 
das Konzept des Privateigentums praktische Realität beanspruchen 
kann, verliert die Lehre vom äußeren Mein und Dein aufgrund der 
Unzulänglichkeit des Erlaubnisgesetzes ihre geltungstheoretische 
Basis. Für Kant ist die lex permissiva »das einzig mögliche Fun­
dament einer Rechtslehre«, Privateigentum »hat praktische Realität 
deswegen und nur deswegen, weil es ein äußeres Mein und Dein 
muß geben können gemäß einer Voraussetzung, einem Postulat der 
praktischen Vernunft«126. Aber weil Kant diese Voraussetzung nicht 
plausibel machen konnte, geht seine Konzeption angesichts ihrer 
apriorischen Programmatik ihres universalistischen Anspruchs ver­
lustig. Privateigentum ist entgegen Kants Absicht nicht als Ver­
nunftspostulat erwiesen.

Zum anderen wird an dieser Stelle der Mangel an ausreichender

124 Der Hinweis auf die offensichtlichen Mängel des Postulats der rechtlich-praktischen 
Vernunft findet sich in der Forschungsliteratur meines Wissens zuerst bei Mercier-Josa 
1973: 52 (s. zudem Deggau 1983: 86 ff.; Hecker 1990: 189; Nörr 1991: 33, 49f., 
Anm. 126; Rosen 1993: 20, Anm. 59; Saito 1996: 247f.; Weinstock 1996: 395 f.; vgl. 
ferner Mulholland 1990: 253; Vuillemin 1991: 32 ff. Ludwig 1993: 228 spricht von einer 
»eher mißglückten Argumentation«). U.a. Wetzel 1987: 80ff.; Baumanns 1993; 
Süchting 1995: 133ff.; Uleman 1995: 550ff., aber auch K. Kühl, R. Brandt, und W. Ker­
sting thematisieren in ihren umfang- bzw. zahlreichen Texten zur Eigentumslehre die­
sen gravierenden Defekt nicht, loben aber stattdessen sogar die Schlüssigkeit des Erlaub­
nisgesetzes (s. z.B. Brandt 1982a; Kersting 1991: 117 f.; Süchting 1995: 133; s. aber 
neuerdings Brandt 1999) oder generell die Innovativität der Argumentation Kants 
(s. Kersting 1993: 23). Daß Kant die korrekte Anwendung logischer Operationen häufi­
ger Schwierigkeiten bereitete, belegen in anderen Zusammenhängen Burg 1974: 191f.; 
Welding 1994: 85 ff.; Bittner 1996: 259f.
125 Brandt 1982a: 233; s. auch Deggau 1983: 90 f.
126 Brandt 1974: 187, Hervorhebungen im Original, F. Z.; vgl. auch Struck 1987: 472. 
Die Wichtigkeit des Postulats betont Kant ausdrücklich. »Das Princip der Erweiterung 
des Meinen über das Angebohrne zu Gegenständen außer mir (...) ist der Grundsatz der 
Möglichkeit des äußern Rechts in Ansehung der Gegenstände in Raum und Zeit« (AA 
XXIII, 309).

54 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Differenzierung zwischen Besitz und Eigentum sehr klar. Kant ver­
sucht zu zeigen, wie Privateigentum zur exklusiven Denkmöglich­
keit werden kann, nirgends zeigt er jedoch, daß dieser extrem posses­
sive Zugriff auf die Welt der einzig mögliche ist. Das wird, wie 
bereits erwähnt, stillschweigend vorausgesetzt127. Im Rahmen einer 
Untersuchung, die sich den metaphysischen Anfangsgründen des 
Rechts widmen will, ist das jedoch ein unverzeihlicher und folgenrei­
cher Fehler. In der KrV hatte Kant gezeigt, daß Welterkenntnis nur 
kategorial möglich ist. In der praktischen Philosophie wird die Idee 
des Rechtlich-Meinen zum kategorisch-exklusiven Prisma der Na­
turerfahrung128. Die private Aneignung aller Gegenstände möglicher 
Erfahrung ist der einzige und aufgrund des Scheiterns des apagogi- 
schen Beweises zugleich unausgewiesene Zugang zur Welt. Ersteres 
betont Kant ausdrücklich. »Denn ein äußeres Object wenn es als Ge­
genstand meiner Willkühr d.i. meines möglichen Gebrauchs vor­
gestellt wird wird eben zugleich als etwas was ich besitzen kann vor­
gestellt in welchen Besitz als einen Object außer mir zugleich 
Einschränkung der Freyheit Anderer im Gebrauch dieses Gegenstan­
des durch die Meinige auf die Bedingung der Einstimmung mit der 
allgemeinen mithin ein Recht anderer die mich am Gebrauch dersel­
ben Sache hindern möchten enthalten ist welches den Begrif des 
Meinen ausmacht« (AA XXIII, 333). Demnach gibt es, wie V. Ger­
hardt feststellt, für Kant »nichts Gegenständliches auf der Welt, das 
an sich, also aus eigener Natur heraus, herrenlos (res nullius) wä- 
re«129. Aber welcher Gegenstand auf dieser Welt führt an sich, aus 
seiner eigenen Natur heraus, Besitzrelationen bei sich? Erst infolge 
des spezifischen, apriorisch-kategorialen Rahmen der praktischen 
Vernunft werden Gegenstände ausschließlich als Besitzobjekte reali­
siert (ja die private Inbesitznahme [nicht etwa der Gebrauch] ist zu­
gleich die Wahrnehmung der Existenz einer äußeren Sache), und ver­
lieren so jede andere Bestimmung (etwa Zweck an sich zu sein)130. In 
dieser kategorial abstrakten und reduktionistisch verarmten Inblick­

127 Das bemerken auch Luf 1978: 80, Tuschling 1978: 304; vgl. ferner Deggau 1983: 89.
128 »Wenn Natur von der theoretischen Vernunft nur insofern erkannt wird, als sie 
Kategorien unterworfen wird, so werden in der praktischen Sphäre Beziehungen von 
vorneherein als mögliche Besitzverhältnisse ausgelegt und gehen restlos in diese auf« 
(Psychopedis 1980: 74).
129 Gerhardt 1981: 81.
130 Wetzel 1987: 85 meint hingegen, Kant habe in das Spektrum möglicher Eigentums­
objekte nicht zwingend die Gegenstände eingeschlossen, denen man u. U. einen Wert an

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 55

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

nähme der Welt hleiht in der Tat bloß noch die krude Feststellung, 
daß alle Objekte der Welt potentielle Exklusivbesitztümer der 
Rechtssubjekte sein können müssen.

Kant differenziert zu wenig die möglichen Relationen zwischen 
Mensch und Natur. Natürlich ist Lebensentäußerung gleichbedeu­
tend mit dem Gebrauch von Gegenständen, bedarf die Reproduktion 
des Lebens der Objekte der Dingwelt. Doch kann Kant nicht ein­
leuchtend darlegen, schon gar nicht a priori, wieso die Ingebrauch­
nahme zugleich eine Abstinenzverpflichtung der Mitmenschen (ein 
alleiniges Nutzungsrecht) mit sich führen soll, wie sie der Institution 
des Privateigentums zukommt131. Wenn Kant also, wie B. Tuschling 
zu Bedenken gibt, »die individuelle Aneignungsbeziehung als einzige 
einer vernünftig-gesetzmäßigen Formgebung fähige und allein der 
individuellen Freiheit konforme Aneignungsbeziehung behauptet«, 
(und diese Freiheit ist schließlich die zentrale Basis ökonomischer 
Aktivitäten, d. i. die »Betriebsamkeit, die Reichtum hervorbring(t)«, 
11/98, Anfang), dann verbirgt sich dahinter letztendlich »die Unter­
stellung kapitalistischer Aneignung und Produktion als herrschender 
Beziehung auf die Gesamtheit der Gegenstände gesellschaftlich 
möglicher Aneignung«132 - wenn nicht bewußt intendiert, so doch

sich selbst zubilligen kann. Solche Gegenstände gibt es aber für Kant nicht. Zur Vor­
stellung des >Zweck an siche von Gegenständen s. Siep 1988: 85 ff.
131 Vielmehr gilt es den Marxschen Hinweis zu beachten: »Alle Produktion ist Aneig­
nung der Natur von seiten des Individuums innerhalb und vermittelst einer bestimmten 
Gesellschaftsform. In diesem Sinn ist es Tautologie zu sagen, daß Eigentum (Aneignen) 
eine Bedingung der Produktion sei. Lächerlich aber ist es, hiervon einen Sprung auf eine 
bestimmte Form des Eigentums, z.B. das Privateigentum zu machen. (Was dazu noch 
eine gegensätzliche Form, das Nichteigentum ebensowohl als Bedingung unterstellt.) 
Die Geschichte zeigt vielmehr Gemeineigentum (...) als die ursprünglichere Form, eine 
Form, die unter der Gestalt des Gemeindeeigentums noch lange eine bedeutende Rolle 
spielt. Von der Frage, ob der Reichtum sich besser unter dieser oder jener Form des 
Eigentums entwickle, ist hier noch gar nicht die Rede. Daß aber von keiner Produktion, 
also auch von keiner Gesellschaft die Rede sein kann, wo keine Form des Eigentums 
existiert, ist eine Tautologie. Eine Aneignung, die sich nichts zu eigen macht, ist con- 
tradictio in subjectio« (Marx 1975: 515 f., zweite Hervorhebung im Original, F. Z.).
132 Tuschling 1978: 306. Natürlich ist die Institution des Eigentums älter als der Kapita­
lismus. Doch die weiteren Ausführungen werden zeigen, daß Kant Privateigentum ein­
deutig im Kontext eines liberalkapitalistischen Wirtschaftsystems im Geiste von 
A. Smith versteht. Das Rechtlich-Meine ist das Privateigentum, wie es dem Kapitalis­
mus zugrunde liegt, und die von Kant gegen paternalistische Bestrebungen verteidigte 
Willkürfreiheit verwirklicht sich in erster Linie ökonomisch in der ungehemmten Ent­
faltung des Wirtschaftslebens. Schon Pohlmann 1973: 273 streicht heraus: »Daß das 
Kantische Privatrecht mit seiner Betonung des Eigentums gleichzeitig eine Gesell­

56 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

zumindest der Sache nach133. Insofern Kant jedoch ausdrücklich 
Rechtsgrundsätze vor jeder Erfahrung zu formulieren sucht, ist der 
Status dieser Prämisse problematisch und Kants Ansatz demnach al­
lenfalls relativ-apriorisch. Die Formierung der Gesellschaft unter den 
Prämissen des kapitalistischen Privateigentums ist das materielle 
Substrat der Kantischen Rechts- und Eigentumslehre. Von »diesem 
Substrat abstrahiert sie einerseits und ist doch andererseits gerade 
vermittels dieser Abstraktion objektiv - und in für den Begrün­
dungszusammenhang des Rechts- und Staatsformalismus entschei­
dender Weise - auf dieses Substrat bezogen. (...) Was Kant als sich 
im Intelligihlen verlierende Anfangsgründe des Rechts; als Faktizität 
der Freiheit der Willkür im äußerlich-praktischen Verhältnis; und 
damit als üherpositive, synthetisch über den bloßen Begriff vom 
Recht hinausführendes Fundament allen positiven Rechts und 
dadurch gestifteter gesamtgesellschaftlicher Beziehungen zur Be­
gründung seiner Deduktionen bezeichnet und benutzt - ist die ka­
pitalistische Produktionsweise als herrschende Form gesamtgesell­
schaftlicher Produktion«134. Offenbar geht Kant, entgegen der 
expliziten programmatischen Ankündigung, materialiter von der 
für ihn wahrnehmbaren Eigentumsstruktur aus und »untersucht an 
diesem empirischen Material, welche Bedingungen an ihm a priori 
gegeben sein müssen, damit es als Erscheinungsform eines normati­
ven, vom Postulat der Freiheit hergeleiteten Willens begriffen wer­
den kann«135. Es geht ihm zwar um die vernunftrechtliche Fundie­
rung von Eigentum vor jeder Erfahrung, aber dieser Plan gestaltet 
sich substantiell als Legitimierung von Privateigentum unter den Be­
dingungen einer bestimmten Eigentumserfordernis in einem kon­
kreten soziokulturellen und ökonomischen Kontext: Privateigentum 
unter den Bedingungen einer liberal-kapitalistischen Gesellschaft. 
Diese These gilt es im weiteren Verlauf der Arbeit zu erhärten. Sie 
bildet die Basis des bereits angedeuteten Vorwurfs der Ideologie­
lastigkeit des Kantischen Rechtsprojekts. Dieser fußt auf der Annah­
me, daß Kant einen apriorischen Konnex zwischen der menschlichen

schaftsordnung als Wirtschaftsordnung in den Blick rückt, ist keine Frage«. Es ist »die 
sich ankündigende liberale Marktwirtschaft« (s. auch Ludwig 1993: 244ff.).
133 Gerhardt 1995a: 52 f. betont, daß Kant immer dann, wenn er von einer Gesellschaft 
von Menschen und der Entfaltung ihrer Rechte redet, die Nationalökonomie im Sinne 
von A. Smith darin mit thematisiert.
134 Tuschling 1978: 306f., Hervorhebungen im Original, F. Z.
135 Luf 1978: 80.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 57

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Freiheit und dem privaten Zugriff auf Gegenstände der Dingwelt be­
hauptet. D. h., Freiheit verwirklicht und materialisiert sich für ihn 
nur in der Form privater Aneignung, was er nicht besonders begrün­
det. Mag dies als historisch bedingte Auffassung durchaus nachvoll­
ziehbar sein, so ist hingegen die Erhöhung der Privateigentumsinsti­
tution in den geltungstheoretischen Rang einer generell gültigen, 
vernunftgemäßen und somit notwendigen gesellschaftlichen Ein­
richtung äußerst problematisch. Da Kant nicht historisch, sondern 
apriorisch argumentiert, verschleiert er jene wesentliche Bedingtheit 
seiner Argumentation bzw. umgibt sie mit dem Fluidum apriorischer 
Würde. Dieser Vorgang ist, unabhängig davon, ob er bewußt inten­
diert ist, in seinem Kern ideologisch, weil er im Endeffekt Argumente 
für voraussetzungslos allgemeingültig ausgibt, die nur im Rahmen 
empirischer Prämissen notwendig erscheinen.

1.2.3.3 Der intelligible Besitz und
der synthetische Rechtssatz a priori

Die Vorstellung des intelligiblen Besitzes ist die unmittelbare Folge 
des vernunftrechtlichen Postulats. Sie erweist sich als Bedingung der 
Möglichkeit, alle brauchbaren Gegenstände der Willkürsphäre des 
Individuums zuzuführen und zugleich jeden Menschen (nach Frei­
heitsgesetzen) vom Gebrauch des Separatbesitzes (wechselseitig) 
ausschließen zu können136. Wie definiert Kant nun diese zentrale Ka­
tegorie des Privatrechts?

Der intelligible Besitz ist ein intellektuelles Konstrukt. Er ab­
strahiert von allen räumlichen und zeitlichen Bestimmungen, die 
dem physischen Besitz und damit einem äußeren Gegenstand ge­
meinhin zukommen. »Alle Bedingungen der Anschauung, welche 
den empirischen Besitz begründen, müssen weggeschafft (von ihnen

136 Im §2 ließ Kant ungeklärt, was genau die möglichen Gegenstände des Gebrauchs 
und damit des Eigentums sind. Im §4 erläutert er genauer; es sind zum einen Sachen 
und zum anderen Gegenstände, die zum inneren Mein eines anderen gehören, nämlich 
ihre Willkür und ihr Zustand: »Der äußeren Gegenstände meiner Willkür können nur 
drei sein: 1) eine (körperliche) Sache außer mir; 2) die Willkür eines anderen zu einer 
bestimmten tat (praestatio); 3) der Zustand eines anderen im Verhältnis auf mich« 
(8/355, MS; s. dazu Sänger 1982: 217). 2) und 3) bezeichnen gemäß der schon erwähn­
ten Einteilung der eigentumstheoretischen Felder das persönliche und das auf dingliche 
Art persönliche Recht, unter 1) fällt das Sachenrecht. 3) ist eine genuine Neuschöpfung 
der Kantischen Rechtslehre, die jedoch in der rechtsphilosophischen und juristischen 
Tradition kaum rezipiert worden und »ein Kuriosum« (Kiefner 1969: 12) geblieben ist.

58 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

abgesehen) werden, um den Begriff des Besitzes über den empiri­
schen hinaus zu erweitern« (8/361, MS). Das Ziel dieses gedank­
lichen Abstraktionsverfahrens ist die Bestimmung vernünftiger Be­
dingungen, unter denen Eigentum an einer Sache möglich wird, ohne 
im permanenten körperlichen Kontakt zu ihr sein zu müssen. Kant 
definiert demzufolge den intelligiblen Besitz als einen »Besitz ohne 
Inhabung (detentio)« (8/353, MS). Da das äußere Meine charakteri­
siert wird als »dasjenige, in dessen Gebrauch mich zu stören Läsion 
sein würde« (8/357, MS), entsteht auf den ersten Blick eine Antino­
mie. Die Relation zu einem Gegenstand kann nur lädiert werden, 
wenn ich ihn besitze. Beim possessio phaenomenon ist der Sachver­
halt der Läsion, wie bereits erläutert, unmittelbar einsichtig. Doch 
der noumenale Besitz abstrahiert von allen sinnlich erfahrbaren In- 
nehabungsverhältnissen. Die Voraussetzung eines lädierungsfähigen 
Rechtlich-Meinen ist der Besitz137, also muß für den intelligiblen Be­
sitz angenommen werden, daß eine Läsion möglich ist, obgleich das 
Besitzverhältnis empirisch nicht zu konstatieren ist. Die intelligible 
Besitzrelation ist demnach lädierbar, »ob ich gleich nicht (...) Inhaber 
des Gegenstandes (...) bin« (8/357, MS). Wie ist eine solche Vor­
stellung möglich?

Die Grundfrage des Privatrechts, wie ein »bloß-rechtlicher (in- 
telligibler) Besitz möglich« sei, löst sich demnach für Kant in die 
Frage auf: »wie ist ein synthetischer Rechtssatz a priori möglich?« 
(8/358, MS)138. Die Ausführungen der §§1-5 hatten ergeben, daß 
ein intelligibler Besitz die Bedingung der Möglichkeit eines Begriffs 
des äußeren Mein und Dein ist, aber es fehlt bisher der Beleg dafür,

137 »In irgend einem Besitz des äußeren Gegenstandes muß ich sein, wenn der Gegen­
stand mein heißen soll; denn sonst würde der, welcher diesen Gegenstand wider meinen 
Willen affizierte, mich nicht zugleich affizieren, mithin auch nicht lädieren« (8/357, 
MS).
138 Wie bereits erwähnt, ist für Kant der Satz vom empirischen Besitz >Wer eine Sache, 
mit der ich physisch verbunden bin, ohne meine Einwilligung gebraucht, lädiert michc 
ein analytischer Rechtssatz, denn er geht nicht »über das Recht einer Person in Anse­
hung ihrer selbst hinaus« (8/358, MS). Die Vorstellung des intelligiblen Besitzes hin­
gegen transzendiert das >meum internumc (ist also nicht analytisch aus dem Person­
begriff zu entwickeln) und abstrahiert zugleich von allen empirisch realisierbaren 
Bedingungen des Besitzes (ist insofern a priori). Daher ist der Satz vom intelligiblen 
Besitz >Wer eine Sache, die die Meine ist, sich gleichwohl aber nicht in meiner physi­
schen Verfügungsgewalt befindet, ohne meine Einwilligung gebraucht, lädiert michc, 
ein synthetischer Rechtssatz a priori.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 59

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

ob und wie ein solches Besitzverhältnis realiter überhaupt möglich 
ist. Den Aufweis führt Kant im § 6 des Privatrechts.

Um einen theoretischen Grundsatz formulieren zu können 
muß, so Kant, »zur Folge der Krit. der r. V.«139 dem Begriff vom Besitz 
des Gegenstandes »eine Anschauung a priori unterlegt« (8/361, MS) 
werden. Bei einer Deduktion der praktischen Vernunft hingegen 
»wird umgekehrt verfahren«. Alle Bedingungen der Anschauung, 
welche den empirischen Besitz ausmachen, müssen »weggeschafft« 
werden. Die Abstraktion von allen raumzeitlichen Bedingungen des 
Besitzes ist die Voraussetzung dafür, den Begriff des Besitzes erwei­
tern und sagen zu können: »ein jeder äußerer Gegenstand der 
Willkür kann zu dem rechtlich-Meinen gezählt werden, den ich (und 
auch nur so fern ich ihn) in meiner Gewalt habe, ohne im Besitz 
desselben zu sein« (8/361, MS). Das Absehen von den Voraussetzun­
gen des empirischen Besitzes ist aufgrund der zuvor erläuterten >lex 
permissiva< möglich. Nur weil gemäß des Erlaubnisgesetzes ein 
äußeres Mein und Dein möglich sein soll, ist auch die Vorstellung 
des intelligiblen Besitzes notwendig. In Analogie zur Sittlichkeits­
lehre der Moralphilosophie ist auch der intelligible Besitz ein >Fak- 
tum der Vernunft<, d. h. seine realitätskonstituierende Dimension 
»kann keineswegs für sich selbst bewiesen, oder eingesehen werden 
(eben weil es ein Vernunftsbegriff ist, dem keine Anschauung korre­
spondierend gegeben werden kann), sondern ist eine unmittelbare 
Folge aus dem gedachten Postulat. Denn, wenn es notwendig ist, nach 
jenem Rechtsgrundsatz zu handeln, so muß auch die intelligibele 
Bedingung (eines bloß-rechtlichen Besitzes) möglich sein« (8/361, 
MS. Hervorhebung im Original, F Z.). Für Kant ist demnach die Rea­
lität eines nicht-physischen Besitzes die unmittelbare Konsequenz 
des praktischen Vernunftpostulats. Der Akzeptanz sowohl des Postu­
lats als auch in seiner Folge der Kategorie des intelligiblen Besitzes 
kommt »Notwendigkeit kraft Vernunft zu«140. Doch diese Notwen­
digkeit ist keiner Letztbegründung fähig, sondern muß als unmittel­
bare Evidenz der Vernunft angesehen werden. »Es darf auch nieman­
den befremden, daß die theoretischen Prinzipien des äußeren Mein

139 Kant bezieht sich mit dem Hinweis wohl primär auf die Einleitung der KrV (3/52 ff., 
KrV, A7ff., B 11 ff.), in der er den Unterschied zwischen analytischen und syntheti­
schen Urteilen darlegt. Zur Beziehung zwischen KrV und MS s. Sänger 1982, insb. 
Kap. III.
140 Kühl 1984:152f., Hervorhebung im Original, F. Z. Vgl. auch Kersting 1993: 250ff.

60 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

und Dein sich im Intelligihelen verlieren und kein erweitertes Er­
kenntnis vorstellen; weil der Begriff der Freiheit, auf dem sie beru­
hen, keiner theoretischen Deduktion seiner Möglichkeit fähig ist, 
und nur aus dem praktischen Gesetze der Vernunft (dem kategori­
schen Imperativ), als einem Faktum derselben, geschlossen werden 
kann« (8/361, MS). Der Begriff des intelligiblen Besitzes ist also eine 
rein gedankliche Setzung ohne empirische Anschauung141, »dennoch 
ist er realisierbar, auf Erfahrungsgegenstände beziehbar, deren Be­
dingungen von Raum und Zeit abhängig sind«142.

Der Aufweis der Möglichkeit eines intelligiblen Besitzes ist im 
Rahmen der Kantischen Ausführungen zum Eigentum von eminen­
ter theoretischer Bedeutung. Er allein vermag, die menschliche Frei­
heit als unabhängig von der physischen Innehabung eines Gegen­
standes zu definieren. Die transzendentale Freiheit bedarf in der 
Praxis eines adäquaten Korrelats143, das sie in der Vorstellung des 
intellgiblen Besitzes vorfindet. »Nur deswegen ist es möglich, eine 
Sache überhaupt mein Eigentum zu nennen, in deren physischen 
Besitz ich nicht bin, weil ich mich als intelligibles Wesen auf die 
intelligible Struktur meines Besitzes intentional bezogen weiß«144. 
Die rechtliche Kategorie Eigentum ist die zentrale Realisierungs­
größe der Freiheit. Im Eigentum manifestiert sich damit zugleich 
der Dominanzwille des Menschen als totale Herrschaftsgewalt über 
die Erde. Nur dadurch ist für Kant der Mensch in praktischer Hin­
sicht frei, daß er alles besitzen kann. Derart wird dem Eigentum, wie 
R. Saage hervorhebt, »eine Dignität verliehen, die ihm vor Kant in

141 In den Vorarbeiten definiert Kant den intelligiblen Besitz sehr klar als »reinen intel- 
lectuellen Besitz« (AA XXIII, 211). Gelegentlich nennt er ihn auch den »intentionellen« 
(AA XIII, 282), »virtuellen« (AA XXIII, 212, 326) oder »potentiale(n)« (AA XXIII, 312) 
Besitz, und in entsprechende Weise heißt der empirische Besitz auch der »actuelle()« 
(AA XXIII, 212) oder »potestative()« (AA XXIII, 312) Besitz.
142 Psychopedis 1980: 75.
143 Vgl. dazu Bartuschat 1987: 31.
144 Saage 1994: 51. Den unmittelbaren Zusammenhang von Freiheit und Eigentum be­
tont auch Kersting 1981a: 161: »Der Rechtsbegriff des Mein und Dein korrespondiert 
dem allgemeinen Rechtsbegriff der Freiheit: hat der letztere die Unabhängigkeit der 
Willkür von der Willkür anderer zum Inhalt, so der erstere die Unabhängigkeit der 
Willkür von Sachen. (...) Daher ist jeder Regelungsvorschlag als rechtswidrig abzuleh­
nen, dessen Normierung des Willkürgebrauchs diese freiheitsgesetzlich konstituierte 
Rechtsmacht der Willkür gegenüber den Dingen mißachtet, indem sie die freie Willkür 
an die Naturbedingungen des Besitzes fesselt«. In der Folge dieses Zusammenhangs ist 
die Schlußfolgerung korrekt: »Der Eigentumsbegriff konstituiert bei Kant den Person­
Begriff« (Koslowski 1985:13).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 61

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

einer solchen absoluten Form noch von keinem Autor zugesprochen 
worden ist«145.

Die bisherige Analyse des Kantischen Gedankenganges hat er­
geben, daß die Kohärenz einer transzendentalphilosophischen Argu­
mentation im Rahmen der Suche nach metaphysischen Anfangs­
gründen der Rechtslehre nicht gegeben ist. Insofern Kant die 
Institution des Privateigentums in den Rang einer exklusiven Weise 
des Gegenstandsbezugs hebt, ohne eigens zu begründen, weshalb das 
der angemessene Weltzugriff und das primäre Freiheitskorrelat ist146, 
reflektiert er nicht mehr voraussetzungslos, sondern macht aposte­
riorische Elemente bürgerlich-kapitalistischer Provenienz zum Sedi­
ment seines Rechtskonzepts - allerdings, ohne die Integration jenes 
kontingenten Substrats als solchen kenntlich zu machen147.

Zugleich konstituiert auch der apagogische Beweis im §2 der 
MS aufgrund seiner mangelhaften Durchführung keine tragfähige 
Basis dafür, Eigentum als apriorisch zwingend begründete Kom­
ponente einer vernünftigen Rechtstheorie betrachten zu können. 
Das Postulat der rechtlich-praktischen Vernunft kann nicht be­
gründen, daß jeder Gegenstand zum Rechtlich-Meinen gemacht wer­
den können muß148.

145 Saage 1994: 51.
146 Tuschling 1978: 304, verweist auf den soziohistorischen und ökonomischen Hinter­
grund, der Kant offenbar dazu veranlaßte, die Ineinssetzung von Freiheit und Eigentum 
als unmittelbare Evidenz zu denken.
147 Auch Psychopedis 1980: 74, bestätigt, daß Kant entgegen seiner geäußerten Absicht 
nicht a priori argumentiert, sondern mit den Kategorien des Mein und Dein »die Durch­
setzungsmöglichkeiten solcher Bezeichnungen (Designationen) als Konstitutionsfor­
men bürgerlicher Verhältnisse« untersucht. Wenn am intelligiblen Besitz als basaler 
Bestimmung des Eigentums festgehalten wird, »so ist eine verstandesähnliche Grund­
lage als Mitte von empirischen Besitzverhältnissen und Vernunftpostulaten erreicht. 
Die Möglichkeit des äußeren Mein und Dein impliziert also die Möglichkeit einer Lega­
litätsebene, die, >obwohl vernunftbezogen und nicht völlig äußerliche, mit den fakti­
schen Besitzverhältnissen in Übereinstimmung steht« (76).
148 Deggau 1983: 87, resümiert die zuvor bereits detaillierter vorgetragene Kritik an der 
mangelhaften Konstruktion des Postulats. »Denn die Negation der res nullius enthält 
keine Befugnis des ausschließenden Gebrauchs irgendeines Gegenstandes der Erfahrung 
für ein Subjekt. Aus der Negation der Negation der Möglichkeit des Besitzes läßt sich 
nur die Möglichkeit, aber nicht die Notwendigkeit einer rechtlichen Synthesis folgern. 
Die Aneignung eines Gegenstandes heißt nicht, daß die Synthesis zwischen dem Sub­
jekt und dem Gegenstand notwendig besteht und alle anderen Subjekte ausschließt, wie 
es bei dem analytischen Rechtssatz a priori der Fall ist. Die Befugnis des Ausschlusses 
anderer Subjekte setzt die rechtlich begründete Wirklichkeit des Besitzes voraus. Der 
Besitzer muß nachweisen können, daß es ein notwendig allgemeines Gesetz gibt, das

62 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Für die weitere Argumentation und Kritik ist es wichtig fest­
zuhalten, daß hei Kant der freie Mensch und der Eigentümer hruch- 
los ineinander ühergehen, daß er sie in einer untrennharen Symhiose 
miteinander vereint. Freiheit inkarniert sich in erster Linie im Privat­
eigentum. Dieser zentralen Struktur sind in nuce hereits die ehenso 
folgenreichen wie prohlematischen Bausteine der weiteren rechts­
philosophischen Erörterungen inhärent. In ihr liegt vor allem he- 
gründet, daß Kant die individuelle Aneignungspraxis zu einem all­
seitigen Kollisionszusammenhang stilisiert, der schließlich den 
Bedarf nach Installierung eines hürgerlichen Rechtsstaats im Sinne 
einer von der Vernunft geforderten Notwendigkeit hegründet.

Ehe nun, der Kantischen Argumentation folgend, die Vorstel­
lung der ursprünglichen Erwerhung entfaltet wird, soll in einer kur­
zen Erörterung thematisiert und prohlematisiert werden, inwiefern 
Kant üher die Idee des intelligihlen Besitzes die Vorstellung der 
Frühphase weiterführt, dergemäß das Eigentumsohjekt quasi zum 
integralen Bestandteil des Eigners zu rechnen ist, also zwischen 
ihnen ein Kontinuum existiert.

1. Exkurs: Die >Leib-haftigkeit< des Eigentums

Die unsystematischen Ausführungen aus den 1760er Jahren 
hatten gezeigt, daß Kants eigentumstheoretischen Ideen in Ent­
sprechung zur Lockeschen Arheitswerttheorie das meum iuris, 
vermittelt üher den Besitz des Menschen am eigenen Leih, in 
den geltungslogischen Rang eines Körperteils erhohen hatte. 
Die in den Gegenstand der Dingwelt eingehrachte Arheit verlieh 
ihm suhjektanaloge Qualitäten. Dieses Eigentum war gleich 
dem Körper Teil derjenigen Person, die ihre Arheitskraft entäu- 
ßert hatte. Insofern dieser Mensch durch jenen Akt den Gegen­
stand seinem Willen unterwarf, wurde der Gegenstand »gleich­
sam zu seinem selhst« (AA XX, 67), d.i. zum »erweiterten 
Leih«149. Dieses Motiv der Parallelität zwischen dem Körper 
und den Ohjekten der Dingwelt hinsichtlich ihrer rechtlichen

seinen Besitz hegründet. Die Existenz eines solchen Gesetzes ist aher aus seiner 
Möglichkeit allein nicht zu folgern«.
149 Brandt 1974: 170.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 63

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Stellung kehrt in gewisser Weise in seinem späten Denken 
wieder.

Kant betrachtet dort den Eingriff in das meum iuris als 
Schädigung der Rechtsverhältnisse des Proprietärs. Die Läsion 
des Rechtlich-Meinen betrifft »das Recht des Subjects« (AA 
XXIII, 307), und vermittelt über den Eingriff in diese Rechts­
sphäre gelangt Kant zur Feststellung, daß die Läsion das Subjekt 
selbst unmittelbar tangiert. Die Läsion wird damit in einer spe­
zifischen Weise Teil der Bestimmung des Rechtlich-Meinen. Sie 
wird im Kontext der Vorstellung des intelligiblen Besitzes näm­
lich nur dann zum ausschlaggebenden Kriterium, wenn die 
nicht-physische Relation zwischen Person und Gegenstand inte­
graler Bestandteil der Person selbst wird. Nur dann ist auf die 
Rechtsfigur des intelligiblen Besitzes die Vorstellung ihrer Lä- 
dierbarkeit anwendbar, wenn der Proprietär und sein Eigentum 
eine Totalität bilden, so daß der unerlaubte Zugriff auf den Ge­
genstand den Eigner affiziert. Dementsprechend notiert Kant in 
den Vorarbeiten zur Rechtslehre, daß etwas als Rechtlich-Mei- 
nes zu haben »heißt das dessen Veränderungen meine Verän­
derungen sind« (AA XXIII, 307). Die Affizierbarkeit des Pro- 
prietärs durch unautorisierte Nutzung eines Gegenstandes, mit 
dem er nicht physisch verbunden ist, beruht im Kern erneut auf 
der Voraussetzung, daß über die Vorstellung des intelligiblen 
Besitzes die »intellectuellen Verknüpfungen des Gegenstandes 
mit der Person« (AA XXIII, 301) und damit schließlich auch 
der Gegenstand selbst gleichsam »zum affizierbaren Organ des 
Subjekts«150 geworden sind. Wenn die Verbindung zum Gegen­
stand in der Idee des intelligiblen Besitzes so ist, »daß der Ge­
brauch, den ein anderer ohne meine Einwilligung von ihm ma­
chen möchte, mich lädieren würde« (8/353, MS), dann dehnt 
Kant derart »gewissermaßen den eigenen Leib«151 aus und be­
trachtet Eigentum, wie E. Sandermann anmerkt, als sich über 
die Grenzen der Körperlichkeit hinaus »erweiternde() Leiblich­
keit«152.

150 Deggau 1983: 92.
151 Höffe 1992: 219.
152 Sandermann 1989: 314. Delekat 1958: 82: betrachtet deshalb auch Kants Eigentums­
konzeption »im Sinne des Rechts als Elongatur der Person«. Vgl. zu diesem Problem 
auch Ludwig 1988: 107f.

64 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Damit ist nicht etwa behauptet, daß Kant eine tatsächliche 
Identität von Subjekt und Objekten der äußeren Welt postuliert, 
denn ausdrücklich definiert er einen Gegenstand als »ein von 
mir (dem Subjekt) unterschiedene(s)« (8/353, MS). Doch ist es 
das Bemerkenswerte der Kantischen Konstruktion, daß er Ge­
genstandsbesitz formaliter in Analogie zur Ich-Körper-Relation 
bringt und infolge dieser Subordination unter die Konstituen- 
zien des freiheitsrechtlich konstituierten Rechtskreis die we­
sentliche Unterschiedenheit zwischen dem Leib und dem Ge­
genstand unterläuft153. Erst jetzt wird es möglich zu behaupten, 
das Eigentum sei »ebenso unantastbar wie der Körper«154 und 
jeder unerlaubte Zugriff auf es tue »mir ebenso Unrecht wie 
die Verletzung meiner selbst (z.B. körperliche Verletzung)«155. 
Diese Konsequenzen des Kantischen Eigentumsverständnisses 
sind nicht nur in semantischer Perspektive bedenklich. Zwar 
wird dem meum iuris über jene >Körperchiffre< eine außer­
ordentliche Würde zugesprochen, weil es, ebenso bedeutungs­
voll wie der Leib, zum unverzichtbaren Element menschlichen 
Lebensvollzugs erklärt wird. Allerdings verschwimmt in dieser 
Konstruktion die qualitative Differenz zwischen einem leblosen 
Gegenstand und einem Menschen. Sie erweckt weiterhin den 
fatalen Eindruck, als sei die wie auch immer verursachte Enteig­
nung oder Zerstörung eines Gegenstandes gleichbedeutend mit 
der Vernichtung eines Leibes, so daß toten Dingen gewisserma­
ßen Attribute des Lebendigen zugeschrieben werden bzw. Le­
bendigem das gleiche Daseinsrecht eingeräumt wird wie toten 
Gegenständen.

Die letztgenannten Konsequenzen sind keinesfalls ver­
schrobene oder abwegige Mutmaßungen, sondern inhärieren 
dieser systematischen Parallelisierung von Eigentum und Kör­

153 Das verkennt z.B. Hecker 1990: 193; vgl. auch Kühl 1984: 131, Anm. 8 u. Kersting 
1993: 291 f. Auch Brocker 1992: 356 ff. verliert in seiner ansonsten luziden Kritik dieses 
Theorems am Beispiel der Lockeschen Eigentumstheorie aus den Augen, daß seine Poin­
te in der geltungstheoretischen Gleichsetzung von Gegenstands- und Körperbesitz liegt 
und somit gerade keine mißbräuchliche Ausnutzung der sprachlichen Ambiguität des 
Possesivpronomens >mein< vorliegt (358), sondern eine bewußt intendierte Zunutzema- 
chung dieser Mehrdeutigkeit. Erhellend dagegen R. Brandts jüngsten Ausführungen 
zum problematischen Verhältnis von Person und Sache bei Kant (Brandt 1999: 7ff.).
154 Müller 1992: 81.
155 Kühl 1984: 144.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 65

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

per und spiegeln darin durchaus alltägliche Haltungen wieder. 
Wenn etwa eine Wochenzeitung einen Beitrag über die geplante 
Einführung einer europäischen Währung mit dem Titel >Mord 
an der D-Mark< üherschreiht156, ein zeitgenössischer amerikani­
scher Eigentumstheoretiker den Verlust von Eigentum mit dem 
Verlust eines Fingers vergleicht157, oder wenn die Rückzahlung 
der Auslandsschulden der Länder der 3. Welt, die in der Regel 
massive Beeinträchtigungen der Lehensmöglichkeiten der Be­
völkerung zur Folge hat, in augenfällig hiologistischer Meta­
phorik als notwendiger Aderlaß bezeichnet wird, um den pulsie­
renden Weltwirtschaftskörper mit Geld, seinem notwendigen 
Lehenselixier, zu versorgen158, dann sind das Beispiele, die ver­

156 S. den Beitrag des Ökonomen W. Henkel in >Die Woche< vom 5.1.1996, 12f.
157 So S. Wheeler laut Brocker 1992: 358f. Ehd.: 568, Anm. 19ff. dokumentiert hei den 
deutschen Idealisten, A. Schopenhauer und weiteren amerikanischen Eigentumstheore­
tikern ähnlich drastische Beispiele; s. auch Honderich 1994: 386, Anm. 8. Letzterer zi­
tiert zudem den amerikanischen Essayisten P. E. More mit der Ansicht: »Für einen zivi­
lisierten (!) Menschen ist das Recht auf Eigentum wichtiger als das Recht auf Lehen« 
(P. E. More: Property and Law, in: Ders.: Aristocracy and Justice, Boston 1915,442, zit. n. 
Honderich 1994: 130). Füllehorn 1995 illustriert das extreme possessive Denken (und 
seine Gegner) in literarischen Texten.
158 Vgl. dazu die Belege in Hinkelammert 1985, insh. 135 ff. In der Linie einer derartig 
extremistischen Wertschätzung des Privateigentums liegt auch das in vielen Auflagen 
verhreitete, ehenso ahsurde wie reaktionäre Pamphlet des US-amerikanischen Ökono­
mieprofessors G. Dietze, das dieser u.a. gegen die angehliche Eigentumsfeindschaft der 
Kennedy-Administration erstmals 1963 veröffentlichte. Nachdem er mittels etymolo­
gischer Analysen verschiedener Sprachen die Synonymität der Begriffe >Eigentum< und 
>gut< zu helegen sucht (1978:11 ff.) und die Geistesgeschichte von Aristoteles üher Tho­
mas von Aquin his Rousseau als Bestätigung ungetrühter Eigentumsfreundschaft dar­
gestellt hat (14ff.), müht sich der Autor, Privateigentum als elementarstes Konstituens 
des Daseins üherhaupt auszuweisen. Schon Pflanzen seien üher ihre Wurzeln Privat- 
hesitzerinnen des Bodens und verteidigten sich z.B. durch Stacheln gegen kommunisti­
sche Radikale in ihrem Umkreis (57f.). Tiere hetrachteten ihre Höhlen quasi als Eigen­
heim (58) - kurz, das Privateigentum ist »eine Einrichtung der Natur (...), die schon vor 
jeder menschlichen Organisation existiert« (57). Diese Institution stand im 19. Jahr­
hundert, in der die Freiheit aller Menschen die Regel gewesen sei (113), in ihrer Blüte, 
sieht aher im 20. Jahrhundert »mit dem Kommen des Kommunismus, Faschismus, So­
zialismus und des Wohlfahrtsstaates seinem Untergang« (112) entgegen. Von allen Frei­
heiten des Menschen sei in unserer Epoche das Eigentum am stärksten hedroht (113), 
vor allem durch den Wohlfahrtsstaat. Dieser alimentiere z. B. die »Arheitslose(n)«, das 
sind »die weniger wertvollen Mitglieder der Gesellschaft, die entweder nicht gut oder 
nicht gern arheiten«. Das Geld anderer Leute an sie zu gehen wäre »pseudo-humanitär« 
(145) und sei »ein nicht vertretharer Eingriff in das Eigentum« (144). Infolge sozial­
staatlicher Maßnahmen verwandelte sich laut Dietze die Demokratie; sie wurde »auto­
ritär und zu einer Bedrohung des Privateigentums« (165). Angesichts einer solchen

66 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

deutlichen, wie sehr die Bilder über das Lehen durch Eigentums­
gedanken kontaminiert sind. So aber gerät das Wesentliche aus 
dem Blick. Denn obigen Anamorphosen zum Trotz hleiht auch 
ein eigentumsloser oder enteigneter Mensch noch immer ein 
Mensch, während ein Mensch ohne Leih aufhört, ein Mensch 
zu sein.

1.2.3.4 Ursprüngliche Erwerbung und Eigentum

Im Gegensatz zu seiner rechtsphilosophischen Frühphase konzipiert 
Kant in der MS das Eigentum primär als Recht gegen andere Men­
schen, nicht als Verhältnis zwischen einer Person und einer Sache159. 
Privateigentum führt das Recht des Eigners mit sich, jeden anderen 
vom Gebrauch des Gegenstandes auszuschließen. Eigentum be­
gründet das exklusive Verfügungsrecht über die besessene Sache.

Situationsanalyse können die weiteren Optionen dieses Autors nicht mehr überraschen. 
Er plädiert zur Rettung des Privateigentums für die Abschaffung des allgemeinen Wahl­
rechts, die Wiedereinführung des Eigentümerwahlrechts und in der Folge für Eliten­
herrschaft im Sinne einer eingeschränkten konstitutionellen Demokratie (165 ff., 
173 ff., 211, 218) sowie für den Sozialdarwinismus als gesellschaftlicher Praxis zwecks 
Eliminierung der »weniger wünschenswerten Elemente« (201, 208). Zudem fordert 
Dietze zur Durchsetzung und Verteidigung dieser Maßnahmen die Einschränkung der 
Redefreiheit (213), Kommunistenverfolgung (214f.) und militärische Intervention in 
eigentumsfeindlichen Ländern (215 f.). Sollte das alles nicht ausreichen, um das Ziel, 
die Verteidigung des Eigentums gegen seine Feinde, zu erreichen, müssen auch in De­
mokratien terroristische Akte im Geist der Reaktion eingeleitet werden (211, 219 f.). 
Das ganze Projekt dient der Wiedergewinnung des Glaubens an »die Unsterblichkeit 
des Eigentums« (210), indem man »die Uhr zum neunzehnten Jahrhundert zurück- 
dreh(t)« (217).
159 Daher irritiert es, wenn Kaulbach 1978: 267, behauptet: »Der erste, ursprüngliche 
Akt der Rechtsvernunft (...) besteht in der Herstellung der Konstellation zwischen der 
freien Rechtsperson und der Sache überhaupt« (mißverständlich auch Nicolaus 1996: 
233). Vielmehr gilt: »Kant teilt (...) die Überzeugung, daß ein unmittelbares Rechts­
verhältnis zu Sachen unmöglich ist, daß ein Rechtsverhältnis nur ein interpersonales 
(...) sein kann« (Kersting 1993: 227). Das (unvermeidliche) Koexistieren mit anderen 
Menschen ist die notwendige Voraussetzung der Rede vom Eigentum. Vom Eigentum 
ist sinnvoll nur zu sprechen wenn es jemanden gibt, gegen den man sich abzugrenzen 
hat. In diesem Sinn ist auch Kants Hinweis zu verstehen, »daß ein Mensch, der auf 
Erden ganz allein wäre, eigentlich kein äußeres Ding als das Seine haben, oder erwerben 
könnte; weil zwischen ihm, als Person, und allen anderen äußeren Dingen, als Sachen, es 
gar kein Verhältnis der Verbindlichkeit gibt. Es gibt also, eigentlich und buchstäblich 
verstanden, auch kein (direktes) Recht in einer Sache, sondern nur dasjenige wird so 
genannt, was jemanden gegen eine Person zukommt« (8/371f., MS).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 67

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Ein Objekt der Dingwelt so zu besitzen, daß es für alle anderen in 
praktischer Hinsicht unbrauchbar wird heißt, es als Eigentum zu 
haben, und diese implizite Abstinenzverpflichtung ist der »normen- 
theoretische() Kern«160 des Privateigentums. »Wenn ich (wörtlich 
oder durch die Tat) erkläre, ich will, daß etwas Äußeres das Meine 
sein sollte, so erkläre ich jeden anderen für verbindlich, sich des 
Gegenstandes meiner Willkür zu enthalten« (8/365, MS). Doch bis­
her hat Kant nur die logisch-begriffliche Beziehung und die »Art, 
etwas Äußeres als das Seine zu haben« (8/353, MS) vorgestellt. Die 
nun zu erörternde Frage lautet: »Wie (...) ist das Privileg möglich, 
jeden andern vom Gebrauch bestimmter Sachen auszuschließen? 
Bleibt nicht der rechtliche Besitz, den jemand an Sachen zu haben 
vorgibt, ein bloßes Zierstück zur Kaschierung des factum brutum, 
daß die Übermacht des Besitzenden die anderen zur Anerkennung 
zwingt?«161. Der Aufweis der (Denk-)Möglichkeit, äußere Gegen­
stände als Rechtlich-Meine betrachten zu können, reicht allein nicht 
aus, um die Rechtmäßigkeit eines Eigentumstitels zu begründen. 
Kant muß zeigen können, daß auch der Akt der Inbesitznahme in 
vernunftrechtlichen Kategorien denkbar ist. Deshalb rückt der Eigen­
tumserwerb ins Zentrum des zweiten Hauptstücks des Privatrecht­
kapitels.

Im ersten Hauptstück hatte Kant im §4 die möglichen Eigen­
tumsobjekte gemäß der Kategorien Substanz, Kausalität und Ge­
meinschaft162 in drei Bereiche unterteilt: »entweder eine körperliche 
Sache (Substanz) oder die Leistung (Kausalität) eines anderen oder 
diese andere Person selbst, d. i. den Zustand derselben, so fern ich ein 
Recht erlange, über denselben zu verfügen (das Commercium mit 
demselben)« (8/370, MS). Dementsprechend werden im zweiten 
Hauptstück drei Erwerbungsarten unterschieden. Die Verfügungs­
gewalt über äußere Dinge ist der Form nach »entweder ein Sachen­
recht (ius reale) oder persönliches Recht (ius personale) oder ein 
dinglich-persönliches Recht (ius realiter personale) des Besitzes 
(obzwar nicht des Gebrauchs) einer anderen Person als einer Sache« 
(8/370, MS). Ich werde mich im Folgenden aus den bereits erwähnten 
Gründen auf die Deduktion des Sachenrechts konzentrieren.

Da nur die Freiheit ein angeborenes Recht ist, muß alles Äußere

160 Brocker 1992: 385.
161 Brandt 1974:190.
162 Vgl. dazu die Kategorientafel in 3/118, KrV, A 80, B 106.

68 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

erworben werden. »Nichts Äußeres ist ursprünglich mein« 8/368, 
MS). Ursprünglicher Erwerb kann nur an Gegenständen erfolgen, 
die niemandem gehören, demnach res nullius sind163. Im Folgenden 
geht es daher um die »Art, etwas Äußeres zu erwerben« (8/368, MS).

Eine ursprüngliche Erwerbung kann sich einzig an herrenlosen 
Dingen vollziehen, diese wiederum können nur Sachen sein. Aller­
dings ist nicht jede äußere Sache in gleicher Weise ersterwerbbar. 
»Die erste Erwerbung einer Sache kann keine andere als die des Bo­
dens sein« (8/372, MS). Kant geht offenbar davon aus, daß alle be­
weglichen Dinge auf der Erde nur Akzidenzien in Relation zur Sub­
stanz, dem Erdboden, sind, daß mithin der Besitz der ersteren nur 
möglich ist, wenn zuvor der Boden ursprünglich erworben wurde164. 
Kant bleibt jedoch den Beweis für die Behauptung schuldig, daß ein 
herrenloser Gegenstand auf dem Boden nicht ursprünglich erwerb­
bar ist und infolgedessen die Rechtmäßigkeit des Okkupationsakts 
vom rechtlichen Status des Bodens abhängig zu machen ist. Und in 
der Tat sieht sich dieser Standpunkt mit einigen Problemen konfron­
tiert.

Im §2 hatte Kant ein Eigentumsobjekt definiert als »Gegenstand 
meiner Willkür«, dessen Gebrauch »ich physisch in meiner Macht 
habe« (8/354, MS). Der Umstand, daß jemand ein Stück Boden »in 
seiner Gewalt« (AA XXIII, 323) hat, ermächtigt ihn, sich als Ei­
gentümer desselben zu betrachten165. Doch was bedeutet es, >den Bo­
den in seiner Gewalt zu haben< ? In der vorkritischen Phase hielt Kant 
es für ausgeschlossen, die Sonne in Besitz nehmen zu können, da sie 
sich nicht der Willkür des Menschen unterwerfen läßt (s. AA XX,

163 An diesem Punkt wird der Bruch zur Lockeschen Vorstellung der Eigentumsentste­
hung durch Arbeit sehr plastisch. Arbeit ist nichts anderes als ein äußeres Zeichen be­
reits existierenden Besitzes, nicht aber das Medium der ursprünglichen Inbesitznahme 
selbst (s. 8/376 u. 380, MS; vgl. auch Brocker 1992, Kap. 6 u. 7). Auch die vertragliche 
Übereinkunft über einen Gegenstand kann nicht im Sinne einer ursprünglichen Erwer­
bung betrachtet werden. Ebenso wie das Bearbeitungsrecht an einem Gegenstand kann 
der Vertrag nur als Ableitung eines schon bestehenden Eigentumstitels verstanden wer­
den. Deshalb rückt in der transzendentalphilosophischen Rechtslehre der ursprüngliche 
Erwerb, d.h. die Inbesitznahme herrenloser Gegenstände, in den Blick.
164 Vgl. ferner 8/443, MS.
165 Ich sehe an dieser Stelle davon ab, daß die Gewalthabe über einen Gegenstand allein 
kein rechtmäßigen Eigentumsanspruch autorisieren kann, sondern von der Billigung 
durch die Idee der vereinigten Willkür abhängt. Das wird später genauer zu erläutern 
sein. Hier soll nur analysiert werden, was es heißen kann, ein Objekt der Dingwelt in 
der Gewalt zu haben.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 69

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

66)166. Für den Boden gelten aber weitgehend analoge Einschränkun­
gen. Im Gegensatz zu den (meisten) Gegenständen auf ihm entzieht 
auch er sich aufgrund seiner Beschaffenheit in wesentlichen Aspek­
ten der Verfügungsgewalt des Menschen. Allenfalls ist letzterer in 
der Lage, sich des Bodens zu bedienen (in Form des Ackerbaus etwa), 
doch das gilt auch für die Sonne (ohne ihre Dienste wächst nichts, 
was auf dem Acker gepflanzt wurde). Der Einwand, daß der Boden 
die erste Bedingung von Existenz und Produktion überhaupt ist und 
es deshalb im Recht in erster Linie um das Problem der Regelung des 
Eigentums an ihm geht167, vermag keinen hinreichenden Unterschied 
zur Sonne etablieren. Ohne sie ist jegliche Existenz auf dem Erdbo­
den ebenfalls undenkbar.

Es scheint also zumindest nicht ohne weiteres einsehbar, inwie­
fern Besitz im Sinne des >Machthabens< über Bodenfläche als exklu­
siver apriorischer Ausgangspunkt einer Eigentumslehre betrachtet 
werden kann168. Verständlicher wird dieses Theorem allerdings, wenn 
man es, entgegen Kants Programmatik, als Ausdruck einer konkreten 
gesellschaftlichen Interessenslage begreift, die etwa für Nomaden, 
Jäger und Sammler nicht relevant ist. Der Boden ist grundsätzlich 
»kein möglicher Gegenstand des Tauschmarktes, auf dem er gleich 
anderen beliebigen Gegenständen könnte ausgetauscht werden. Er 
ist einzig dadurch zu bewegen, daß sich die Grenzen auf ihm und 
die Rechte an ihm ändern«169. Aber erst für eine seßhafte und Handel

166 Hingegen verteidigt Kant in 8/381, MS die Möglichkeit des Meeresbesitzes mit dem, 
wie noch zu diskutieren sein wird, unplausiblen Hinweis, er sei durch Kanonen zu ver­
teidigen. Damit aber behauptet er plötzlich, daß nicht die physische Macht über den 
Gegenstand, sondern die über potentielle Eigentumsfeinde jenen zum Eigentum macht.
167 So Deggau 1983:119f.; vgl. auch Wetzel 1987: 96.
168 Das bemerken ebenfalls Forschner 1974a: 229; Kühl 1984:196 ff.
169 Deggau 1983: 118. Bodenbesitz ist demnach möglich, weil die Macht des Ei­
gentümers, überspitzt formuliert, darin besteht, die Zaunlänge variieren zu können. 
Die >Machtkompetenzen< sind offensichtlich bescheidener als etwa beim Eigentum eines 
Apfels - dieser ist wenigstens (z.B. durch Verzehr) restlos vom Erdboden zu eliminie­
ren. Die Macht des Menschen über seinen Gegenstand ist in dem Fall eine totale. Diese 
Überlegungen waren zu Kants Lebzeiten mit Blick auf die Sonne nicht von Interesse, ja 
generell nicht ernsthaft applizierbar. Aber es liegt durchaus in der Logik seines Ansatzes, 
den Bedingungen moderner Technologie Tribut zu zollen und Sonnenbesitz als 
Denkmöglichkeit zu avisieren. Allerdings könnte sie nur noch käuflich erworben wer­
den, da sie, ebenso wie das dazugehörige System, dem Brasilianer Sosthenes de Miranda 
gehört - laut frankfurter Rundschau< vom 13.4.1992, 22: »Nachdem ein Chilene vor 
kurzem den Mond erworben hat, gehört das Sonnensystem jetzt einem Brasilianer. Wie 
die Zeitung >Jornal do Brasil< am Samstag berichtete, hat sich der 48jährige Bildhauer

70 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

treibende Gesellschaft gewinnt der Bodenbesitz elementare Bedeu­
tung, wird die Regelung des Austausches von Eigentumstiteln zum 
rechtsrelevanten Problem. Hier erfährt die Vorstellung des intelligi- 
blen Besitzes ihre historisch-ökonomische Verankerung. Die Käuf­
lichkeit des Bodens »setzt den intelligiblen Besitz voraus. Denn zwi­
schen dem Käufer und dem Verkäufer kann der Vertrag nicht durch 
Übergabe des Gegenstandes erfolgen. (...) Was die Eigentümer ver­
kaufen können, ist (...) der Titel, den der Eigentümer an dem Boden 
hatte. (...) Die Verkäuflichkeit des Bodens also erzwingt die Tren­
nung von Besitz und Titel. Daß auch größere Zusammenhänge von 
Produktion den intelligiblen Besitz voraussetzen, steht dem nicht 
entgegen. Denn es wird nicht behauptet, daß der Boden der Grund 
für die Scheidung zwischen empirischem und intelligiblem Besitz 
gewesen sei. Aber in der Käuflichkeit des Bodens zeigt sich, daß diese 
nur unter der Bedingung dieser Trennung statthaben und Rechtsfol­
gen zeitigen kann«. Die Vorstellung des intelligiblen Besitzes ist 
demnach eine kontingente gedankliche Setzung, die einen bestimm­
ten Umgang mit der Welt unter historischen sozialen und ökono­
mischen Bedingungen verdeutlicht. Dieser bedingte Zusammenhang 
ist jedoch weder a priori begründbar, noch durch die inbesitzgenom­
menen Gegenstände selbst evoziert. »Die Trennung von intelligiblem 
und empirischem Besitz hat ein historisch-ökonomisches fundamen- 
tum in re«170, welches wiederum in Kants Option gründet, nur der 
Boden sei ursprünglich zu erwerben171.

Sosthenes de Miranda beim Grundbuchamt der Stadt Sao Jose dos Campos bei Sao Paulo 
als Eigentümer des Sonnensystems (mit Ausnahme der Erde) eintragen lassen. Er be­
zahlte dafür eine Gebühr von 4500 Cruzeiros (rund vier Mark)«. Ob Herr dos Campos 
weiß, daß der US-Amerikaner Dennis Hope sich bereits 1980 im Grundbuchamt von 
San Francisco als Besitzer des Sonnensystems (8 Planeten, 61 Monde) hat eintragen 
lassen und seitdem schon 23.000 Mondparzellen verkauft hat (s. DIE ZEIT vom 
29.4.1998, S. 61)?
170 Deggau 1983: 118f.
171 Die Idee des Privateigentums an Boden verweist nicht nur auf bestimmte Gesell­
schaftstypen, in ihr liegen zudem die Ursachen für einige der drängendsten Probleme 
moderner Eigentümermarktgesellschaften begründet. Bodenspekulation, Wohnungsnot 
und Obdachlosigkeit sind ganz wesentlich Resultate eines Rechts auf Privateigentum an 
Grund und Boden. Wenn sich z.B. in Brasilien die größte Selbsthilfeorganisation der 
Armen als Landlosenbewegung bezeichnet, dann verdeutlicht das unmittelbar, daß Mar- 
ginalisierung und Grundbesitz miteinander verwoben sind. Wenn der Bodenmarkt vom 
Markt beweglicher Waren nicht streng unterschieden wird, führt das Privateigentum an 
Boden, d.i. an einer begrenzten und zugleich für alle Menschen elementaren Ressource, 
zu den erwähnten Problemen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 71

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Zum Erwerb des Bodens bedarf es, so führt Kant weiter aus, 
nicht der Zustimmung oder des Einverständnisses eines anderen, da 
andernfalls der Akt der ersten Inbesitznahme nicht widerspruchsfrei 
zu denken ist. Derjenige, der den Boden für sich beansprucht, muß 
per definitionem nur ein Kriterium beachten, nämlich der Erste zu 
sein, der den Anspruch bezüglich des herrenlosen Erdbodens erhebt. 
»Die ursprüngliche Erwerbung des Bodens muß eigenmächtig seyn 
denn gründete sie sich auf Einwilligung Anderer so wäre sie abge­
leitet« (AA XXIII, 316)172. Zugleich beinhaltet dieser Akt die Wei­
sung an jeden Mitmenschen, »sich des Gebrauchs gewisser Gegen­
stände unserer Willkür zu enthalten, weil wir sie zuerst in unseren 
Besitz genommen haben« (8/355, MS).

Auf den ersten Blick führt die Eigentumsentstehung durch ur­
sprüngliche Erwerbung zu einem Widerspruch. Einerseits soll ein 
einseitiger Akt der Willkür ein Eigentumsrecht an einem Gegenstand 
begründen, andererseits kann es die Auflage, sich des Gebrauchs des 
Gegenstandes zu enthalten, nur bei allseitiger Akzeptanz der ent­
sprechenden Verbindlichkeit geben, die wiederum nicht durch jene 
ursprüngliche Erwerbung allein entstehen kann. Dennoch konstitu­
iert jener Okkupationsakt eine Zurückhaltungspflicht der Mitmen­
schen, ohne daß sie um ihre Zustimmung zum Nutzungsverbot ge­
fragt worden wären. Ein derartiges Vorgehen ist nach Kant jedoch 
ausdrücklich unrecht, »denn durch einseitigen Willen kann anderen 
eine Verbindlichkeit, die sie für sich sonst nicht haben würden, nicht 
auferlegt werden« (8/375, MS)173. Der Widerspruch löst sich auf,

172 Der Austausch von Gütern, die schon jemandem gehören (also nicht herrenlos sind), 
ist über Verträge möglich. Daß »jemand eine bewegliche Sache auf dem Boden eines 
andern als das Seine haben kann, ist zwar möglich, aber nur durch Vertrag« (8/376, 
MS). Das Vertragsrecht gehört nicht mehr zum Sachenrecht, welches nur die ersten 
Erwerbsakte betrachtet, sondern zum persönlichen Recht. Folgerichtig finden sich die 
Ausführungen zum Vertrag unter der Überschrift »Vom persönlichen Recht« (8/382, 
MS) im zweiten Abschnitt des zweiten Hauptstücks (§§ 18-21).
173 Da die in ihrer Lebenserhaltung von dem Gebrauch äußerer Gegenstände abhängi­
gen Menschen angesichts der Knappheit der Naturgüter in einem prinzipiellen Konkur­
renzverhältnis stehen, führt die ursprüngliche Erwerbung unter den Bedingungen der 
Knappheit zu Konflikten. In Blick auf Gegenstände der Sinnenwelt kann »die Willkühr 
des Einen mit der des Anderen (...) nicht als für sich selbst als nothwendig zusammen­
stimmend (...) angenommen werden« (AA XXIII, 215). Dieser Gedankengang bean­
sprucht unmittelbare Plausibilität aufgrund der axiomatisch-konfliktträchtigen Bedin­
gungen menschlichen Zusammenlebens. Doch rührt, wie schon kurz angedeutet, der 
eigentliche Impuls des Konkurrenzverhaltens der Individuen untereinander von der 
Art ihres Weltzugriffs in den Kategorien des Privateigentums her. Nur weil das Eigen­

72 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

wenn man mit Kant davon ausgeht, daß die Erde nicht res nullius, 
sondern res omnium ist, folglich alle Menschen sich in einem ur­
sprünglichen Kollektivhesitz der Erde befinden.

1.2.3.5 Ursprünglicher Gesamthesitz und 
die Idee der vereinigten Willkür

»Alle Menschen sind ursprünglich (d. i. vor allem rechtlichem Akt 
der Willkür) im rechtmäßigen Besitz des Bodens, d. i. sie haben ein 
Recht, da zu sein, wohin sie die Natur, oder der Zufall (ohne ihren 
Willen) gesetzt hat. Dieser Besitz (possessio), der vom Besitz (sedes), 
als einem willkürlichen, mithin erworhenen, dauernden Besitz unter­
schieden ist, ist ein gemeinsamer Besitz, wegen der Einheit aller Plät­
ze auf der Erdfläche, als Kugelfläche; weil, wenn sie eine unendliche 
Fläche wäre, die Menschen sich darauf so zerstreuen könnten, daß sie 
in gar keine Gemeinschaft mit einander kämen, diese also nicht eine 
notwendige Folge von ihrem Dasein auf Erden wäre174. - Der Besitz 
aller Menschen auf Erden, der vor allem rechtlichem Akt derselben 
vorhergeht (von der Natur selbst konstituiert wird) ist ein ur­
sprünglicher Gesamthesitz (communio possessionis originaria)« 
(8/373, MS). Letzteres ist »ein praktischer Vernunfthegriff« (8/373, 
MS), führt nicht den Anspruch mit sich, den realen Geschichtsver­
lauf nachzuzeichnen, sondern ist eine hloße Idee, die anzunehmen 
notwendig ist, will man Separathesitz als rechtlich-praktische Mög­

tum das Recht der exklusiven Nutzung des inhesitzgenommenen Gegenstandes hei sich 
führt, verschärft sich das Konkurrieren um die Gegenstände zum existentiellen Kon­
flikt! Bei der Diskussion der Naturzustandsvorstellungen Kants wird dieser Gedanke 
ausführlich hehandelt.
174 Das Zitat verdeutlicht nochmals sehr klar, daß Kant aus einer streng individualisti­
schen Perspektive argumentiert. Ehenso wie die Inhesitznahme von Welt ausschließlich 
in ego-zentrischen Dimensionen entfaltet wird, entsteht Gemeinschaft nicht aus einem 
existentiellen Bedürfnis heraus (kommt der Menschengattung nicht wesentlich zu), 
sondern ist den geographischen Bedingungen einer endlichen Wohnfläche geschuldet, 
ist aufgrund empirischer Voraussetzungen erzwungen. Der Mitmensch kommt in dieser 
Sichtweise primär als Hindernis in den Blick. Ich muß mich mit ihm arrangieren hezüg- 
lich des Zugangs zu äußeren Gegenständen, weil die irdischen Voraussetzungen mich 
dazu nötigen. Gemeinschaft ist Zwangsgemeinschaft von an sich isoliert voneinander 
agierenden Wesen. Einer derart formalen Sicht des Zusammenlehens der Menschen 
fehltjegliches Gespür für die hiologischen, kulturellen und psychologischen Strukturen, 
die den Mitmenschen zur notwendigen Größe eigenen Daseins machen (die Kritik der 
Rechtslehre unter dem Gesichtspunkt der ihr zugrunde liegenden individualistischen 
Sicht des Menschen findet sich ausführlich hei Hommes 1962/63, insh. 313ff.).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 73

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

lichkeit annehmen. Die communia possessionis originaria ist unter­
schieden von der Vorstellung eines empirisch verifizierharen uran- 
fänglichen Gesamthesitzes. »Die ursprüngliche Gemeinschaft des 
Bodens (...) ist eine Idee, welche ohjektive (rechtlich-praktische) 
Realität hat, und ist ganz und gar von der uranfänglichen (communio 
primaeva) unterschieden, welche eine Erdichtung ist; weil diese eine 
gestiftete Gemeinschaft hätte sein und aus einem Vertrage hervor­
gehen müssen, durch den alle auf den Privathesitz Verzicht getan, 
und ein jeder, durch die Vereinigung seiner Besitzung mit der jedes 
andern, jenen in einen Gesamthesitz verwandelt hahe, und davon 
müßte uns die Geschichte einen Beweis gehen« (8/359/60, MS). Eine 
communio primaeva ist demnach als Grund einer rechtlichen Eigen­
tumsordnung nicht denkhar, weil der Welt-Besitz in diesem Fall nur 
als Vereinigung der Individualhesitztümer in Folge eines Vertrages 
möglich sein würde, das Individualeigentum selhst jedoch keiner 
rechtskonformen Deutung mehr fähig wäre. Genau das aher soll die 
Idee der ursprünglichen Gemeinschaft leisten.

Die Vorstellung des ursprünglichen Kollektivhesitzes reicht al­
lerdings nicht aus, um die erste Erwerhung als rechtmäßig denken zu 
können. Die eigenmächtige Okkupation des Bodens soll die Befugnis 
nach sich ziehen, jeden anderen zur Enthaltsamkeit hezüglich des 
Gehrauchs des hesessenen Ohjekts anhalten zu können. Der einseiti­
ge Wille allein kann niemandem eine Verhindlichkeit dieser Art auf­
erlegen. Regeln sind universal verhindlich gemäß des allgemeinen 
Rechtsgesetzes nur dann, wenn jeder ihnen zumindest theoretisch 
zugestimmt hahen kann, wenn sie als Ausdruck der selhstgesetz- 
gehenden Vernunft erscheinen können. Alle anderen Begründungs­
weisen kämen einer Unterhöhlung der Autonomie der Person gleich. 
Um die Verhindlichkeit der Pflicht, das Eigentum gegenseitig respek­
tieren zu müssen, einsichtig zu machen, wird nehen der Idee eines 
ursprünglichen Kollekivhesitzes der Erde »ein allseitiger nicht zufäl­
lig, sondern a priori, mithin notwendig vereinigter und darum allein 
gesetzgehender Wille erfordert; denn nur nach dieses seinem Prinzip 
ist Übereinstimmung der freien Willkür eines jeden mit der Freiheit 
von jedermann, mithin ein Recht üherhaupt, und also auch ein äuße­
res Mein und Dein möglich« (8/374, MS)175.

175 In den Vorarheiten (AA XXIII, 219) entwickelt Kant den Gedanken noch deutlicher. 
Nur im Zusammenspiel von selhstgesetzgehender Vernunft, der Reziprozität der 
Rechtsprinzipien und der Idee einer vereinigten Willkür wird Privateigentum zu einer

74 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Mittels der Idee der vereinigten Willkür und der Idee des ur­
sprünglichen Gesamthesitzes ist das Recht auf Privateigentum durch 
eigenmächtige Okkupation des herrenlosen Bodens, so Kant, wider­
spruchsfrei zu entfalten. Indem die Erde als res omnium und ehen 
nicht als res nullius hetrachtet wird, jeder Mensch also in der Idee 
Mithesitzer der Erde ist, kann Separathesitz als freiheitsrechtliche 
Verteilung des Gesamthesitzes durch die vereinigte Willkür aufge­
faßt werden. Die ursprüngliche Inhesitznahme (prima occupatio176) 
muß sich als ein Akt der Zuteilung, der Übereignung durch den Wil­
len aller (und somit letztlich auch durch den eigenen) denken lassen,

vernunftrechtlich vermittelharen Größe, die das Postulat der rechtlich praktischen Ver­
nunft im Namen der menschlichen Freiheit fordert.
176 Die eigenmächtige Okkupation herrenloser Gegenstände wird in drei Schritten ent­
wickelt. »Die Momente (...) der ursprünglichen Erwerhung sind (...): 1) die Apprehen- 
sion eines Gegenstandes, der keinem angehört, widrigenfalls sie der Freiheit anderer 
nach allgemeinen Gesetzen widerstreiten würde. Diese Apprehension ist die Besitzneh­
mung des Gegenstandes der Willkür im Raum und der Zeit (...). 2) Die Bezeichnung 
(declaratio) des Besitzes dieses Gegenstandes und des Akts meiner Willkür jeden ande­
ren davon ahzuhalten. 3) Die Zueignung (appropriatio) als Akt eines äußerlich all­
gemein gesetzgehenden Willens (in der Idee), durch welchen jedermann zur Einstim­
mung mit meiner Willkür verhunden wird« (8/368f., MS). Der Akt der Ersterwerhung 
des Bodens kann »nicht anders als einseitig (...) sein«, d.h. »die ursprüngliche Erwer- 
hung (. ) eines ahgemessenen Bodens (kann, F. Z.) nur durch Bemächtigung (occupatio) 
geschehen« (8/373f., MS). Der Eigentumserwerh ist demnach Folge eines einseitigen 
Willküraktes, da jedoch die vereinigte Willkür der »Geltungsgrund aller ursprünglichen 
Bodenerwerhung« (Kersting 1993: 266) ist, muß er vorgestellt werden als Zuteilung 
durch die vereinigte Willkür, als Verzicht auf den Mithesitz am ursprünglichen Kollek­
tiveigentum Erde. Doch muß gegen die Art der Eigentumshegründung ein Einwand 
formuliert werden, der hereits gegen die Arheitswertlehre der 60er Jahre erhohen wur­
de. Auch die strenge dreigliedrige Ahfolge der Entstehung eines Eigentumstitels kann 
nicht darüher hinwegtäuschen, daß letztlich ungeklärt hleiht, wie und wodurch genau 
ein Eigentumstitel entsteht. Wie apprehensiert man eine Bodenparzelle, wie gelangt 
man in den Besitz eines Sees oder des Luftraums üher einem Landstrich, was heißt es, 
diese Ohjekte derart zu deklarieren, daß sie zu einem praktischen Nichts für jeden an­
deren werden? Man mag einwenden, daß solch spezielle Detailfragen im Kontext einer 
Erörterung metaphysischer Anfangsgründe nicht heantwortet werden müssen. Doch ist 
es keine Nehensächlichkeit, die Eigentumsentstehung als konkreten Zugriff auf Welt in 
nachvollziehharer Weise zu entfalten. Es handelt sich hierhei nicht um ein Detail, son­
dern um ein wesentliches Moment einer Eigentumskonzeption. Hier zeigt sich, oh die 
hochgradig ahstrakte Idee, d.i. jenes »seltsame metaphysische Etwas« (Brandt 1974:11) 
namens Eigentum in praktischer Hinsicht Plausihilität erlangen kann oder oh nicht an­
gesichts der Vorstellung, Wasser, Luft und Erde als Privathesitz ansehen zu können man 
zur Einsicht gelangt, daß in hezug auf hestimmte Gegenstände der Welt die Eigentums­
kategorien (trotz des theoretischen Aufweises ihrer Möglichkeit) unhrauchhar sind. 
S. dazu den 3. Exkurs in diesem Kapitel.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 75

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

die durch eben diesen Akt in ihrer grenzenlosen Freiheit, prinzipiell 
alles zum Rechtlich-Ihren machen zu können, eingeschränkt werden. 
Die Verbindlichkeit, die durch prima occupatio bezüglich des derart 
zum Eigentum eines jemanden gewordenen Gegenstandes allen auf­
erlegt wird, ist als freiwillige Selbstbeschränkung zu verstehen, zu 
der die rechtlich-praktische Vernunft jeden gegenseitig verpflichtet. 
Die Annahme einer communio originaria beinhaltet bereits ihre ei­
gene Aufhebung zugunsten eines faktischen Individualbesitzes. Da 
in der Idee des kollektiven Erdeigentums alle alles besitzen, kann 
individuelles Eigentum nur verstanden werden als Bewilligung des 
privaten Gebrauchs von Gegenständen durch die Idee der vereinigten 
Willkür, d. i. positiv sanktioniertes Eigentum des Okkupanten177. Die 
erste Okkupation eines Stück Bodens kann in den Genuß der Recht­
mäßigkeit nur als gedachte »austheilung durch den gemeinschaftli­
chen Willen« (AA XXIII, 223) gelangen178, und ausschließlich in die­

177 Brandt 1974:191: »Der Sachbesitz eines anderen und die mit ihm identisch verbun­
denen Einschränkung meiner äußeren Handlungsfreiheit ist rechtlich möglich, weil ich 
in der Idee auf meinen >Mitbesitz< verzichtet habe«. Zwar wird die Erde in ihrer empi­
rischen Gestalt als endliche Fläche in Kants Rechtslehre wahrgenommen, doch läßt er 
ihrer Beschaffenheit nicht die volle Relevanz zuteil werden, die ihr eigentlich zukom­
men müßte. Die Erde ist nicht nur rund, sondern auch unterschiedlich bezüglich ihrer 
geographischen und klimatischen Bedingungen. Wenn Separatbesitz gedacht wird als 
freiwilliger Verzicht auf den Mitbesitz, so reflektiert das zu wenig diese empirischen 
Voraussetzungen. Es ist ja weder einzusehen noch erscheint es vernünftig, daß jemand 
auf seinen Besitzanspruch verzichten sollte, wenn er weiß (oder zumindest damit rech­
nen muß), daß er auf einem unfruchtbaren kargen Boden sitzen bleibt. Da wird es ihn 
vermutlich wenig trösten, daß er ihn als sein Eigentum betrachten darf. Nur damit die 
Institution Eigentum wirklich werden kann, wird niemand in Aussicht solcher Folgen 
auf den Mitbesitz verzichten wollen. Unter diesen Umständen würde er vernünftiger­
weise auf der Beibehaltung des Kollektiveigentums beharren. S. dazu auch den 2. Exkurs 
in diesem Kapitel.
178 Vgl. dazu auch Garber 1980: 254 f. Daß der Besitzanspruch sich auf einen einseitigen 
Willkürakt gründet, ist von Schopenhauer als »Princip des Faustrechts« (zit.n. Kersting 
1993: 274) verurteilt worden. Doch verkennt Schopenhauer den inneren Zusammen­
hang des Kantischen Gedankens. Zum einen ist die Beschreibung der prima occupatio 
keine Schilderung oder nachträgliche Billigung eines faktischen Geschichtsablaufs, son­
dern eine jener apriorischen Konstruktionen, wie sie »auf Schritt und Tritt in der Kan- 
tischen Rechtslehre aufweisbar« (Marcuse 1973: 313) sind. Zum anderen ist der Erst­
erwerb nur in Verbindung mit der Idee einer vereinigten Willkür aller komplett. 
Individualbesitz ist rechtmäßig ausschließlich über den Rekurs auf einen allgemeinen 
Willen, der den Eigentumstitel bestätigen können muß - oder aber auch als unrecht­
mäßig ablehnt. Privateigentum ist Ausdruck eines universal verankerten Wollens, nicht 
das Ergebnis individueller Machtausübung. Dennoch scheint sich eine Antinomie in 
Kants Argumentation eingeschlichen zu haben. Einerseits ist ursprüngliche Erwerbung

76 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

sem spezifischen Sinne »hängt das Mein und Dein nur von der ver­
einigten Willkühr in der Idee (a priori) ah und keine Sache wird mein 
durch occupation sondern durch distrihutive Willkühr« (AA XXIII, 
306). Wieso die communio originaria nicht die Basis für eine kollek­
tive Nutzung des Bodens sein kann, wird von Kant nicht hegründet. 
Stattdessen postuliert er ad hoc die Notwendigkeit des Privateigen­
tums, wie eine Passage aus den Vorarheiten zur MS illustriert. Aus 
dem »Gesammthesitze der auf keinem rechtlichen Act gegründet 
sondern angehohren ist folgt nothwendig (?, F. Z.) das Recht für je­
den sich einen Platz als einen hesonderen Besitz aher nach Gesetzen 
der Freyheit zu wählen und ihn eigenmächtig zu dem seinen zu ma­
chen« (AA XXIII, 311). Umfaßt dieses Wahlrecht zugleich einen ein­
klagharen Anspruch des Einzelnen auf Gegenstände der Dingwelt? 
Die Frage steht im Mittelpunkt des folgenden Exkurses.

2. Exkurs: Kennt Kants Rechtsphilosophie 
ein >Recht auf Lebern ?

In einer zuvor hereits zitierten Passage des §13 hilligt Kant je­
dem Menschen das Recht zu, »da zu sein, wohin sie die Natur, 
oder der Zufall (ohne ihren Willen) gesetzt hat« (8/373, MS). 
Dieser Anspruch gründet sich, ohwohl Kant das in der MS nicht 
eigens entwickelt, darauf, daß jeder Mensch in seiner leihhafti- 
gen Existenz eine Raumausdehnung hat und damit zwangsläu­
fig einen Teil des Bodens einnimmt179. Einige Kommentatoren 
sehen in dieser Argumentationsfigur durch Kant »zugleich ein 
Recht auf Lehen«180 hegründet, worunter ein »unanfechthares

nur an herrenlosen Gegenständen möglich, andererseits ist nichts an sich herrenlos, 
sondern hefindet sich immer schon im ursprünglichen Gesamthesitz aller. Der Wider­
spruch (den Kant nicht eigens als solchen thematisiert) heht sich auf, wenn man sich vor 
Augen führt, daß die communio possessionis originaria nur eine Idee ist, die jedem 
Erwerhungsakt logisch vorausgesetzt werden muß. De facto erfolgt die eigenmächtige 
Okkupation an einem Gegenstand, der niemandem gehört, doch muß sie gedacht wer­
den unter der Voraussetzung des ursprünglichen Gesamthesitzes, wenn sie rechtlich 
sein soll. Der Erstokkupant trifft also nur in rechtlicher Hinsicht nicht auf einen herren­
losen Gegenstand (vgl. 8/368, MS).
179 S. dazu in den Vorarheiten z. B. AA XXIII, 237 u. 281.
180 Deggau 1983: 103. Vgl. auch Herrmann 1971: 205 ff.; Forschner 1974a: 229; Ritter 
1976: 517ff.; Langer 1986: 162 u. 168; Reiss 1989: 296; Mulholland 1990: 199, 384f.,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 77

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Besitz- und Gebrauchsrecht181 an der Bodenfläche verstanden 
wird, die man zur Reproduktion seines physischen Daseins und 
damit seines Lebens benötige. Ein solches Recht auf Selbsterhal­
tung ist laut Ch. Ritter »selbstverständliche, materiale Grund­
lage der kantischen Rechts- und Eigentumslehre«182.

Tatsächlich erweckt Kant in den Vorarbeiten zur MS den 
Eindruck, daß dem Recht auf den Platz, den man qua Existenz 
okkupiert, zugleich ein Recht auf die zur Reproduktion unerläß­
lichen Subsistenzmittel inhäriert. Die physische Innehabung 
eines Standortes, notiert er dort, erlaube es jedem Wesen, ohne 
gegenüber anderen rechenschaftspflichtig zu sein, diese Fläche 
so zu nutzen, wie es »zu meinem Daseyn erforderlich ist« (AA 
XXIII, 237)183. In der MS taucht dieses Argument allerdings 
nicht mehr auf, und das liegt nicht daran, daß er »wegen der 
Trivialität der Deduktion«184 darauf verzichtet hat, den Gedan­
ken explizit in die Druckschrift aufzunehmen.

In der MS argumentiert Kant konsequent rechtslogisch, 
und im Rahmen dieses Argumentationsduktus kann ein Recht 
auf Leben im Sinne eines Rechtsanspruchs auf Subsistenzmittel 
nicht verankert werden. Das >Recht auf räumliches Dasein< ist 
nicht so konzipiert, daß es die Basis eines einklagbaren An­
spruch auf äußere Gegenstände bilden kann. Vielmehr ist es 
bloß die conditio sine qua non der Existenz als Mensch, d. i. ein 
leibhaftiges Wesen, überhaupt. Da der Mensch durch die Natur 
oder den Zufall auf irgendeine Bodenfläche gesetzt wurde, ist 
die damit einhergehende Bodenokkupation kein zurechnungs­
fähiges und deshalb ein unverschuldetes Resultat der Existenz 
selbst. Zu einem zurechnungsfähigem Akt würde die Geburt 
aber gemacht, wenn jemand das Recht, auf den derart einge­
nommenen Platz stehen zu dürfen, bestreiten würde. Aber ein 
über die Befugnis, ein Stück der Erde mittels seinem Körper ein­
nehmen zu dürfen, hinausgehender Anspruch ist mit dieser De­
duktion nicht postuliert. Kant bleibt, im Gegensatz zu den Aus­

414, Anm. 25; Heinz 1993: 439 £.; Süchting 1995: 190 ff. u. passim; s. ferner Sassenbach 
1992:113 ff.
181 Deggau 1983:104.
182 Ritter 1976: 518; ebenso Kühl 1984: 127f., Anm. 2.
183 S. auch AA XXIII, 286.
184 Ritter 1976: 518. Insofern greifen die Vertreter dieser Interpretationsmaxime man­
gels Rückhalt in der MS ausschließlich auf die Vorarbeiten zur Rechtslehre zurück.

78 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

führungen der Vorarbeiten, in der MS ein strenger Rechtsfor­
malist, der konsequent jede materiale Bestimmung rechtlicher 
Ansprüche vermeidet. Würde er zulassen, daß die Bedürftigkeit 
des Menschen einen Rechtsgrund abgeben könnte, wäre die ge­
samte, programmatisch rein rechtslogisch konzipierte Rechts­
lehre argumentativ ausgehöhlt185. Denn eine Theorie, die ein 
Recht auf Selbsterhaltung begründen möchte, müßte zur Be­
stimmung eines dazu notwendigen Grundbedürfniskataloges 
nicht nur eine anthropologische Ouvertüre an ihren Anfang 
stellen, sie müßte zudem u. a. spezifizieren, welchen Umfang 
und welche Qualität der Boden haben muß, der die Befriedigung 
der Bedürfnisse garantieren kann. Es versteht sich von selbst, 
daß die Fläche unter den Füßen nicht ausreicht, um ein Recht 
auf Leben oder ein Recht auf Subsistenzmittel angemessen um­
zusetzen. Also müßten derartige Rechte sehr weitgehende An­
sprüche an den Boden selbst autorisieren. Derartige materiale 
Festschreibungen sind aber unverträglich mit Kants Absicht, 
ein allein »aus der Vernunft hervorgehendes System« (8/309, 
MS) der Rechte zu begründen.

Vor allem die bisher dargestellte, streng besitzindividualis­
tische Eigentumstheorie ließe sich mit einem Recht auf Selbst­
erhaltung nicht vereinbaren. Da Kant Eigentum als unmit­
telbares Freiheitskorrelat konzipiert, Freiheit wiederum aber 
gemäß der Orthodoxie des Wirtschaftsliberalismus als durch 
materiale oder soziale Desiderate nicht eingrenzbare Willkür­
sphäre des Einzelnen begreift, käme die Anerkennung eines der­
artigen Rechts der Aufgabe dieser Freiheitskonzeption gleich. 
Von daher bleibt Kant seiner Programmatik treu, wenn er kein 
Recht auf Leben im Sinne eines Rechtsanspruchs auf Sub­
sistenzmittel anerkennt186. Eigentum entsteht unabhängig von 
allen Bedürfnislagen und Lebenszielen des Menschen aus­
schließlich durch prima occupatio, und das nackte Dasein führt 
keine materialen Rechtsansprüche mit sich.

185 Das bestätigt z.B. Kersting 1994: 206. Daher muß der Versuch von Süchting 1995, 
die Bedürftigkeit des Menschen zum zentralen Punkt der Kantischen Rechtslehre zu 
machen und aus ihr gar einen »kategorischen Sozialrechtsimperativ« (168) zu deduzie­
ren, scheitern.
186 Das betonen auch Brandt 1974: 180ff., 1991: 106; Garber 1980: 252; Kersting 1991: 
106, 118; Höffe 1992: 224; Ludwig 1993: 226 f. u. ebd., Anm. 19; Herb/Ludwig 1993: 
304, Anm. 48 u. 309, Anm. 55.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 79

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Dieses systematisch begründete Fehlen einer Sensibilität 
für anthropologische Gegebenheiten hat sehr problematische 
Konsequenzen. Weil es für Kants Rechtslehre irrelevant ist, 
»(o)b der Platz, den ich als Erdbewohner einzunehmen ein Recht 
habe, ein Stück Land ist, das mich nähren kann, oder ein Platz in 
der Wüste«187, zeigt sich an durchaus realistischen, aber von ihr 
rechtlich nicht zu fassenden Phänomenen ihre geltungstheoreti­
sche und in der Folge ihre gestalterische Impotenz. Die Ver­
wandlung der einzigen Wasserstelle in einer Wüste in das Pri­
vateigentum eines Erstokkupanten ist gemäß der Kantischen 
Kategorien als rechtmäßiger Erwerbsakt vorstellbar. Doch die 
damit zugleich einhergehende und durch nichts einzuschrän­
kende Autorisierung des Eigners, alle anderen bedürftigen 
Wüstenbewohner zm Recht verdursten lassen zu können, kon­
terkariert jeden Rechtsbegriff188. In der Tat erlaubt es Kants 
Theorie grundsätzlich nicht, unter Rekurs auf die wie auch im­
mer gearteten Existenzbedingungen eines Menschen in den 
rechtmäßig erworbenen Besitzstand eines Eigentümers ein­
zugreifen189. Bedürftigkeit schafft weder Eigentum noch einen 
Anspruch darauf.

187 Brandt 1974:180; vgl. ebenso Höffe 1992: 224.
188 Nagler 1991: 54, Anm. 39 diskutiert an einem ähnlichen Beispiel die Problematik der 
Kantischen Eigentumslehre (vgl. auch Kaulbach 1982: 43 u. Süchting 1995: 142, die 
jedoch zu gegenteiligen Ergebnissen kommen). Allerdings konstruiert der Autor sein 
Exempel in einer Weise, daß das Recht des Eigners, die Bedürfnisse anderer negieren 
zu dürfen, in Abhängigkeit zu dessen Fähigkeit gebracht wird, sein Eigentum gegen die 
Bedürftigen verteidigen zu können. Obwohl Kant selbst tatsächlich so argumentiert, 
widerspricht dieser Rekurs, wie später noch zu zeigen sein wird, schon im Ansatz Kants 
eigentumstheoretischen Rechtsprinzipien; zugleich bedarf es seiner gar nicht, um das 
Recht, anderen Menschen die Bedürfnisbefriedigung zu verweigern, zu begründen. Das 
Eigentumsrecht orientiert sich auch nicht an dem Grundsatz, der Einzelne könne sich 
»nur ein solches Stück des Daseins zueignen, wie er es auch den anderen gestattet« 
(Harzer 1994: 105). Davon ist in der MS mit keinem Wort die Rede. Kant kennt auch 
keine rechtliche, sondern nur eine von außen nicht erzwingbare moralische Verpflich­
tung, zum Erhalt des Lebens anderer beitragen zu müssen (vgl. §§29-31 der Tugend­
lehre der MS; s. dazu Nagler 1991: 52, Anm. 30; das verkennt hingegen Süchting 1995: 
143 ff. u. 189 ff.). S. dazu auch in vorliegender Abhandlung die Debatte um das Sozial­
staatsprinzip.
189 S. dazu Brandt 1974: 199. Inwieweit Kants Konzept die Möglichkeit eröffnet, in 
Absehung von einer Bedürfnistheorie dennoch die Einschränkbarkeit des Eigentums­
rechts zu begründen, wird im Abschnitt über die Sozial- oder Minimalstaatlichkeit des 
Rechtsmodells Kants diskutiert. Es sei hier aber bereits angemerkt, daß die diesbezüglich 
in der Literatur vorgestellten Begründungsfiguren nicht sehr überzeugend sind und

80 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Das Beispiel illustriert allerdings auch, daß Kant die aus der 
axiomatische Grundlage seines Systems sich ergehenden 
Rechtsansprüche nicht konsequent deduziert. So hemerkt er 
zwar, daß die Gehurt dem jeweiligen Suhjekt nicht im Sinne 
einer hewußten und gewollten Entscheidung zuzurechnen ist. 
Sie ist kein Rechtsakt, durch sie kann demnach weder Recht 
noch Unrecht hegangen werden. Doch weshalh darf die Gehurt 
dann in so existentieller Weise die Lehenssituation des Rechts- 
suhjekts konstituieren und im Extremfall der Grund dafür sein, 
vegitieren zu müssen? Der Umstand, auf unfruchtbarem Boden 
gehoren worden zu sein, heinhaltet für Kant kein Anrecht auf 
existenzermöglichende Lehensräume.

L. Mulholland glauht indes, Kant postuliere ein Recht auf 
Selhsterhaltung. Und er folgert daraus, nur die gleichzeitige Be­
reitstellung eines alternativen, suhsistenzsichernden Lehens­
raum erlauhe es, einen Menschen vom rechtmäßigen Grund- 
hesitz eines anderen zu vertreihen190. Das genau ist mit Kant 
aus den demonstrierten Gründen aher nicht gesagt. Wenn ich 
Eigentümer der hesagten Wasserstelle hin, kann ich den Dursti­
gen von der unautorisierten Benutzung des Wassers ausschlie­
ßen und ihn verpflichten, sich außerhalh meines Besitzes zu he­
gehen, d. h. in die Wüste zu stellen. In genau dieser Befugnis 
materialisiert sich der normentheoretische Kern des Eigentums­
rechts. Damit ist dem Durstigen sein Recht auf eine Standfläche 
- denn mehr ist mit Kant nicht hehauptet - unhenommen. Sollte 
der gesamte Wüstenhoden restlos in Eigentümerparzellen auf­
geteilt sein, so hesagt das nur, daß der Durstige gegehenenfalls 
das Recht hat, an der Wasserstelle zu stehen. Seinen Durst ohne 
die Einwilligung des Eigners zu löschen mit Rekurs auf den An­
spruch, als Wesen mit Raumausdehnung Bodenfläche okkupie­
ren zu dürfen, ohliegt ihm nicht. Ein Schiffhrüchiger hätte dem­
nach gegenüher Rohinson Crusoe das Recht, dessen Insel zu 
hetreten, nicht aher, wie G. Süchting ausführt, einen Anspruch

Kants Theorie nicht von den Schwächen hefreien können, die wirtschaftsliheralen Ei­
gentums- und Staatskonzepten, wie sie in der Moderne vor allem von F v. Hayek ver­
treten wurden (Kants Affinität zu Hayek demonstrieren Dietze 1982 u. Henkel 1996; 
vgl. auch Ludwig 1993: 245 f., Anm. 83) prinzipiell eigen sind.
190 Mulholland 1990: 219 f.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 81

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

auf »Existenzmöglichkeit auf seiner Insel, d. h. Mitbesitz und 
Geb rauchsbefugnis«191.

Damit aber wird in Kants Modell Leben angesichts der tat­
sächlichen Beschaffenheit des Erdballs aber zu einem Lotterie­
spiel und der Zufall des Geburtsortes schließlich zum Rechts­
grund - nämlich zum Recht, in der Wüste leben zu >dürfen<, 
und der Verpflichtung, auf diesem kargen Boden die Subsistenz 
zu bewerkstelligen, wenn keine Möglichkeit besteht, in einem 
fruchtbaren Landstrich rechtmäßig Eigentum zu erwerben. Es 
zeigt sich deutlich, daß die nur formale Ausgestaltung des 
Rechtsbegriffs, dessen antipaternalistisch-liberalem Duktus es 
primär darum geht, die Willkürfreiheit des Einzelnen zu si­
chern, nicht aber seine legitimen materialen Ansprüche recht­
lich anzuerkennen, zu unannehmbaren Konsequenzen führt. 
Menschliches Leben ist in Kants generell anthropologiescheuer 
Lehre >inhaltslos<, ohne Sensibilität für menschliche Grund­
bedürfnisse gedacht. Hunger, Durst, Sozialität - alle substantiel­
len und elementaren Charakteristika einer kreatürlichen Exi­
stenz kommen in der MS im rechtsrelevanten Sinn nicht vor. 
Indem Kant infolge dieser argumentativen Ausgangsbasis die 
Geburt und das Lebensumfeld allein formal und negativ faßt, 
gestaltet er das Recht von vornherein so, daß es über die Garan­
tierung abwehrender Befugnisse gegen bevormundende Ein­
griffe nicht hinauskommt192. >Inhaltliche< Rechte auf Nahrung, 
Arbeit, Gemeinschaft oder würdige Lebensumstände sind Kant 
fremd. Und in der konsequenten Beibehaltung der apriorisch­
abstrakten Perspektive wird selbst Unmenschliches (wie etwa 
das Leben in einer kargen Gegend ohne Anrecht auf andere Le­
benszusammenhänge) zum Recht.

1.2.3.6 Eigentum im Naturzustand

Es wurde bereits erläutert, daß das Privatrecht, das im wesentlichen 
um die Eigentumsproblematik kreist, Recht im Naturzustand ist.

191 Süchting 1995: 142.
192 Ein derartiges formales Rechtsverständnis ist es, wie Hinkelammert 1994: 95 sarkas­
tisch formuliert, daß schließlich »sowohl den Reichen als auch den Armen verbietet, 
unter Brücken zu schlafen«.

82 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

»Allen steht von Natur ein Recht zum Separathesitz zu« (AA XXIII, 
311). Die Befugnis auf private Nutzung von Gegenständen kommt 
jedem vor jeder staatlichen Formierung einer Ansammlung von 
Menschen zu und nicht etwa durch sie. Die hisherige Argumenta­
tionsführung Kants hatte zu zeigen heansprucht, daß es vernünf­
tigerweise ein Recht auf Separathesitz giht und daß dieser durch ein­
seitige Okkupation, die als Zuteilung durch die volonte generale 
gedacht werden muß, entsteht. Die reziproke Verhindlichkeit, sich 
des unerlauhten Gehrauchs der jeweiligen Eigentumshestände zu 
enthalten, wurde ehenfalls üher die Idee der vereinigten Willkür als 
selhstauferlegte, autonom gewollte Selhstheschränkung aufgefaßt. 
Programmatisch sind demnach sowohl das Eigentumsrecht als ele­
mentarstes Freiheitskorrelat als auch dessen allseitige Respektierung 
vor jeder wie auch immer gearteten gesellschaftlichen Ordnung als 
rechtlich-praktische Vernunftsgehote ausgewiesen.

Dennoch ist das Eigentum im Naturzustand193 nur eine vorläu­
fige Größe, ein Provisorium, denn: »Der Friedenszustand unter den 
Menschen, die neheneinander lehen, ist kein Naturzustand (status 
naturalis), der vielmehr ein Zustand des Krieges ist, d. i. wenn gleich 
nicht immer ein Aushruch der Feindseligkeiten, doch immerwähren­
de Bedrohung mit demselben« (11/203, Frieden). Da der Natur­
zustand virtuell immer ein status helli ist, ist auch der Eigentums- 
hestand in ihm immer hedroht, er hedarf der Verteidigung durch 
einen hürgerlichen Rechtsstaat. Die »hürgerliche Verfassung ist al­
lein der rechtliche Zustand, durch welchem jedem das Seine (...) ge­
sichert (...) wird« (8/366, MS).

1.2.3.7 Kants Misanthropie und der Naturzustand der Eigentümer

Bevor ich die Schlußfolgerungen aus der Verteidigungshedürftigkeit 
des Eigentums genauer erläutere, möchte ich die Ursachen dafür, daß 
der status naturalis von Kant als potentieller Kriegszustand angese­
hen wird, diskutieren. Es geht im Folgenden um die Bedingungen, die 
im Naturzustand vorauszusetzen sind, damit eine permanente ge­

193 In der MS ist der Naturzustand lediglich eine Vernunftidee, die keinen Anspruch auf 
historische oder empirische Authentizität erheht (vgl. auch AA XVII, 589; den hloß 
fiktionalen Charakter des Naturzustandes hestreitet hingegen Harzer 1994:111 f.; Breh- 
mer 1980: 126 hezeichnet ihn gar als »geschichtliche Größe«). Das ist mit Blick auf die 
MS eine falsche Feststellung, hingegen zutreffend für andere Texte (vgl. dazu Kleingeld 
1995: 179; AAXV. 2, 892f.).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 83

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

genseitige Bedrohung angenommen werden kann, der dann nur in 
Form eines bürgerlichen, auf die Sicherheit des Privateigentums zen­
trierten Rechtsstaates adäquat zu begegnen ist. Dabei, so meine The­
se, wird sich herausstellen, daß der Naturzustand gänzlich auf diesen 
intendierten Rechtfertigungszweck hin zugeschnitten ist, demnach 
bewußt so beschrieben wird, daß die aus seiner Verfaßtheit resultie­
renden Schlußfolgerungen zur alternativlosen Notwendigkeit wer­
den. Umgekehrt bedeutet das aber, daß die Idee des status naturalis 
nicht a priori so ausgeformt werden muß, wie Kant es vorstellt. Die 
Probleme seiner Naturzustandskonzeption sind primär keine, die je­
dem Entwurf einer vorstaatlichen Gesellschaft inhärieren, also rein 
rechtslogisch begründet sind, sondern Folge kontingenter eigen­
tumstheoretisch-anthropologischer Voraussetzungen, die nicht zum 
axiomatischen Bestand jedes Naturzustandes hypostasiert werden 
können. - Was sind nun also die Gründe dafür, daß der Naturzustand 
sich als ein >allseitiger antagonistischer Kollisionszusammenhang< 
präsentiert?

Zwecks Klärung dieser Frage ist es in einer ersten Annäherung 
hilfreich, sich zunächst die Kantische Anthropologie vor Augen zu 
führen. Ihrzufolge sind die augenscheinlichsten Wesenszüge der 
menschlichen Natur »Ehrsucht, Herrschsucht, Habsucht« (12/605, 
Anthropologie)194. Dazu gesellt sich der heftige Drang, »anderer 
Menschen Neigungen in seine Gewalt zu bekommen, um sie nach 
seinen Absichten lenken und bestimmen zu können«. Nicht zuletzt 
deswegen wird der Besitz von »Ehre, Gewalt und Geld« angestrebt, 
weil derjenige, der über sie verfügt, »jeden Menschen, wenn nicht 
durch einen dieser Einflüsse, doch durch den andern beikommen 
und ihn zu seinen Absichten brauchen kann« (12/607 f., Anthropolo­
gie). In einer Reflexion zieht Kant ein sehr prägnantes Fazit seines 
Menschenbildes. »Der Mensch muß unter Zwangsgesetzen stehen; 
dieses ist ein Beweis, daß er von Natur böse sey. Das Gute an ihm 
im gesitteten Zustande ist selbst die Wirkung des Zwanges, der un­
vermerkt ihm die Wildheit nimmt und die moralischen Beweg­
gründe durch die Zurükhaltung der Eigenliebigen entwikelt« (AA

194 Gulyga 1985: 300f., bezeichnet die Anthropologieschrift als »eines der luzidesten 
Werke Kants«. Er hält es für zweckmäßig, das »Kantstudium mit der Lektüre der An­
thropologie zu beginnen«, denn »darin wird gleichsam die Summe gezogen aller seiner 
(Kants, F. Z.) Betrachtungen über den Menschen und die Philosophie überhaupt«. Zur 
Bedeutung und systematischen Einordnung dieser Schrift im Gesamtwerk s. Pohlmann 
1973:198-239, insb. 207 ff.

84 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

XIX, 510)195. Die Triebstruktur kennzeichnet den Menschen als mit 
einem »angeborene(n) böse(n) Hang« (12/681, Anthropologie) aus­
gestatteten Egoisten, jedoch als verständigen, da in ihm, wie Kant in 
seinen moralphilosophischen Schriften über das Sittengesetz eröff­
net hatte, die Stimme der Vernunft sich auch gegen die Neigungen 
Gehör zu verschaffen vermag. Der Mensch ist prinzipiell in der Lage, 
über Triebsublimierung seine rohe Natur zu überwinden und sich im 
Handeln an seiner Vernünftigkeit zu orientieren. Menschen sind so­
mit »zwar bösgeartete, aber doch mit erfindungsreicher, dabei auch 
zugleich mit einer moralischen Anlage begabte vernünftige Wesen« 
(12/684, Anthropologie). Aber, und das ist an diesem Punkt wichtig, 
die Bestandsaufnahme der menschlichen Natur hat die Qualität einer 
reinen Vernunftserkenntnis. Der Mensch ist von Geburt an so, »die 
Bösartigkeit in der menschlichen Natur« (11/309, Streit) ist ein fac­
tum brutum der Kantischen Anthropologie. Egoismus, Konkurrenz­
verhalten, Sündhaftigkeit und Habsucht werden zu konstanten De­
terminanten der Naturanlagen erhoben196, und es fehlen nicht die 
Stimmen, die diese Haltung der bemerkenswert gut ausgeprägten 
Menschenkenntnis Kants zuschreiben197. Es kann nicht weiter ver­
wundern, daß das Zusammenleben solcher Wesen im status naturalis 
primär nicht durch Friedfertigkeit, Sicherheit und allseitige Liebes- 
bekundungen gekennzeichnet ist.

1.2.3.8 Ist die Naturzustandskonzeption frei von 
anthropologischen Setzungen?

Nun erweckt Kant in der MS allerdings den Eindruck, als sei sein 
negatives anthropologisches Verständnis für die Beschreibung der

195 S. ferner die gleichlautenden Notizen in AA XIX, 202.
196 Auch wenn diese Einschätzung wohl unbestreitbar als zentraler Duktus der Kanti­
schen Anthropologie angesehen werden muß, finden sich in der 1803 veröffentlichten 
Schrift >Über Pädagogikc Ansätze, die die gesellschaftliche Bedingtheit des menschlichen 
Charakters betonen und für eine soziologisierende Betrachtung der menschlichen Natur 
fruchtbar gemacht werden könnten. So schreibt Kant: »Der Mensch kann nur Mensch 
werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was die Erziehung aus ihm macht«. Daraus 
folgert er, daß Aussagen über die Beschaffenheit der menschlichen Natur eigentlich 
keinen apodiktischen Charakter besitzen können, mithin auch die Rede vom bösen We­
sen des Menschen obsolet ist. »Da die Erziehung aber teils den Menschen einiges lehrt, 
teils einiges auch nur bei ihm entwickelt: so kann man nicht wissen, wie weit bei ihm die 
Naturanlagen gehen« (12/699, Pädagogik).
197 S. Forschner 1974a: 230.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 85

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

vorstaatlichen Gesellschaft im Sinne eines latenten Kriegszustands 
kein notwendiges Definiens198. Nachdem er noch im §42 eindeutig 
auf eine anthropologische Grundhefindlichkeit im erörterten Sinne 
rekurriert, um den Naturzustand zu heschreihen (8/424 f., MS; vgl. 
auch 468), formuliert er einige Seiten später hingegen: »Es ist nicht 
etwa die Erfahrung, durch die wir von der Maxime der Gewalttätig­
keit der Menschen helehrt werden, und ihrer Bösartigkeit, sich, ehe 
eine äußere machthahende Gesetzgehung erscheint, einander zu he- 
fehden, also nicht etwa ein Faktum, welches den öffentlich gesetz­
lichen Zwang notwendig macht, sondern, sie mögen auch so gutartig 
und rechtliebend gedacht werden, wie man will, so liegt es doch a 
priori in der Vernunftidee eines solchen (nicht-rechtlichen) Zustan­
des, daß, hevor ein öffentlich-rechtlicher Zustand errichtet worden, 
vereinzelte Menschen, Völker und Staaten niemals vor Gewalttätig­
keit gegen einander sicher sein können, und zwar aus jedem seinem 
eigenen Recht, zu tun, was ihm recht und gut dünkt, und hierin von 
der Meinung des andern nicht ahzuhängen; mithin das erste, was ihm 
zu heschließen ohliegt, wenn er nicht allen Rechtshegriffen entsagen 
will, der Grundsatz sei: man müsse aus dem Naturzustande, in wel­
chem jeder seinem eigenen Kopfe folgt, herausgehen und sich mit 
allen anderen (mit denen in Wechselwirkung zu geraten er nicht ver­
meiden kann) dahin vereinigen, sich einem öffentlich gesetzlichen 
äußeren Zwange zu unterwerfen« (8/430, MS). Aufgrund dieser ex­
pliziten Betonung der Irrelevanz anthropologischer Charakteristika 
hei der Beschreihung des Naturzustandes hefreit Kant ihn in den Au­
gen einiger Interpreten »von jeder anthropologischen Prämisse und 
verlegt damit zugleich jeder Interpretation den Weg, die in den Fun­
damenten der Anthropologie nach geschichtlich-gesellschaftlichen 
Spuren sucht«199. Doch kann diese These, dergemäß zur Erklärung 
der Konfliktualität des Naturzustands jeglicher Rekurs auf anthro­

198 Diesen programmatischen Anspruch der MS verkennen Illuminati 1971: 141ff.; 
Köhler 1973: 44; Forschner 1974a: 230; Brakemeier 1985: 15 ff.; Saage 1994: 146, wenn 
sie Kants Rechtsphilosophie vor den dokumentierten Aussagen üher die menschliche 
Natur interpretieren. Gleichwohl ist kaum zu hestreiten, daß Kants Menschenhild von 
einer tiefsitzenden Misanthropie geprägt ist, die sich aher explizit vorwiegend in den 
ohen aufgeführten Schriften, d.h. außerhalh der MS, zeigt (vgl. ferner 8/751 ff., Reli- 
gi°n).
199 Kersting 1993: 330; s. ehenfalls 1988a: 103f., 1994: 187ff.; Kühl 1984: 162ff.; Herh 
1989: 36ff. u. 225, Anm. 58; Cavallar 1992: 69ff.; Sassenhach 1992: 80f., Anm. 50; 
Herh/Ludwig 1993: 299ff.; Unruh 1993: 95; vgl. ferner Höffe 1990:120ff.

86 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

pologische Bestimmungen entbehrlich sei, einer genauen Prüfung 
nicht standhalten.

Der virtuelle Kriegszustand im status naturalis ist allein das Re­
sultat der spezifischen Rahmenbedingungen, unter denen Kant seine 
Idee des Zusammenlebens unter vorstaatlichen Bedingungen ent­
wirft. Jener status ist unerträglich und daher zu verlassen, weil ihn 
die Implikationen des Mein und Dein, die ihrerseits wiederum an­
thropologisch kontaminiert sind, in einen Kriegsschauplatz verwan­
deln. Diese These gilt es im Folgenden zu erörtern.

Die Bewohner des Naturzustands leben auf einer in Form von 
Eigentumstiteln rechtmäßig und restlos aufgeteilten Erdkugel. Die­
se exklusive Art des Weltbezugs verwandelt die Erde in ein Privat­
eigentumskonglomerat. Die Begegnungen zweier Menschen auf ihr 
ist immer auch und vor allem die Begegnung zweier Eigentümer, 
deren primäres Verhältnis über ihre Besitzstände vermittelt ist200. 
Der Gegenüber bedroht nun allein schon deshalb, weil er exis­
tiert201 und mit mir aufgrund der Kugelgestalt der Erde »in be­
stimmte Grenzen eingeschlossen« (8/475, MS) ist, virtuell mein 
Recht auf rechtliche Verhältnisse, was sich in erster Linie im 
Rechtsanspruch auf Eigentum materialisiert. Infolge dieser spezi­
fischen Kantischen Naturzustandsskizze wird die ursprüngliche 
Kausalbeziehung zwischen empirischen Personen in die substan­
tielle Beziehung von Proprietären transformiert202, gerät das Indi­

200 Dieser Gedanke wird besonders deutlich in AA XXIII, 296 f. Anschaulich schreibt 
Süchting 1995:177, daß laut Kant »der Eine für denAnderen nur in der Gegenständlich­
keit ist«.
201 »Der Mensch aber (oder das Volk) im bloßen Naturzustande benimmt mir diese 
(Rechts-, F. Z.) Sicherheit, und lädiert mich schon durch eben diesen Zustand, indem er 
neben mir ist, obgleich nicht tätig (facto), doch durch die Gesetzlosigkeit seines Zustan­
des (statu iniusto), wodurch ich ständig von ihm bedroht werde« (11/203, Anm., Frie­
den). Vgl. auch 8/422ff., MS u. 8/751f., Religion.
202 Vgl. dazu Psychopedis 1980: 87f. Es entbehrt daher des Rückhalts in der Kantischen 
Theorie, wenn Kersting 1986a: 125, schreibt, daß das Verhältnis der Menschen im Na­
turzustand nicht über die »Sachenherrschaft vermittelt ist« und somit der Eigentümer 
eine »systematisch sekundäre Gestalt« sei. Die Menschen als freie Personen sind damit 
zugleich Eigentümer. Daran können auch feinsinnige Differenzierungen nichts ändern. 
Richtig ist in diesem Zusammenhang deshalb Kaulbachs Feststellung: »Das transzen­
dentaljuridische Grundverhältnis zwischen den Personen in einer Rechtsgesellschaft 
sieht die gegenseitige Verbindlichkeit vor, im andern den freien Herrn seiner Sache 
anzuerkennen: der gesellschaftsbildende Charakter des Rechts beruht auf diesem tran­
szendentalen Verhältnis der gegenseitigen Anerkennung des »Ich will«, also der Freiheit 
eines jeden im Gebrauch der Sachen« (Kaulbach 1978: 274). Treffend auch Schmidt-

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 87

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

viduum somit zur »bloße(n) Reflexionsform der Eigentumsverhält­
nisse«203.

Insofern die Relation zum anderen schon gedacht wird als eine 
zwischen zwei Eigentümern, die sich, gemäß der zentralen Be­
stimmung der Privateigentumsidee, vernünftigerweise auf einer 
endlichen Fläche gegenseitig vom Gebrauch des jeweiligen Eigen­
tumsstandes ausschließen dürfen und zugleich, ohne jemandem re­
chenschaftspflichtig zu sein, völlig frei über ihn verfügen können, ist 
die Konfliktualität einer solchen naturrechtlichen Vergesellschaftung 
nicht mehr überraschend. Es ist aber scheinbar bloß die rechtslogisch 
geprägte Art und Weise, wie der Weltzugriff und daraus folgend das 
Vergesellschaftungsmotiv vorgestellt wird, die den status belli evo­
ziert. Kant betont in diesem Zusammenhang, daß »das Eigentum vor 
der Sozietät« (AA XIX, 570) war. Doch beruht diese Formalstruktur 
des status naturalis nur prima facie nicht auf pessimistischen anthro­
pologischen Annahmen. Denn aus dem zuvor Gesagten folgt einer­
seits klar, daß die auftretenden Konflikte solche sind, die Privat­
eigentümer haben, nicht aber zwangsläufig Menschen, die im 
Naturzustand leben. Ihr antagonistisches Verhältnis zueinander ist 
demnach nicht a priori anzunehmen, sondern objektives Produkt 
einer bestimmten Voraussetzung, deren Notwendigkeit Kant nicht 
zeigen konnte: des Privateigentums204.

Andererseits ist, trotz der postulierten Anthropologiefreiheit 
der Konstruktion, die die Konfliktualität der Individuen eben nicht 
biologistisch als Ausdruck egoistischen Besitzstrebens, sondern als

Klügmann 1985: 401: »Die Rechtsordnung als nur das äußere, praktische Verhältnis der 
Menschen zueinander betreffend, muß durch ihre rechtlichen Regelungen die Selb­
ständigkeit und Freiheit des einzelnen gewährleisten. Die Rechtsbeziehungen sind über 
einen Gegenstand vermittelte Beziehungen der Menschen zueinander. Die Bedingung 
dafür, daß das Rechtsverhältnis ein Verhältnis beiderseitiger Freiheit ist, liegt in der 
Möglichkeit der freien, d. h. von fremder Willkür unabhängiger Erwerbung«.
203 Adorno 1993: 203.
204 Wenn Kersting 1994: 189 schreibt, daß aufgrund der »natürlichen (!) Regeln des 
Mein und Dein« der Naturzustand zugunsten einer Vereinigung mit einem gesetz­
gebenden allgemeinen Willen zu verlassen sei, dann bestätigt er, daß es die spezifische 
privatrechtliche Gestalt des Privateigentümers ist, die den status belli bedingt und eines 
Gewaltmonopols bedarf. Es wäre also, will man das Privateigentum zu einer natürlichen 
Einrichtung erheben, zuvor zu zeigen, daß der Mensch a priori Privateigentümer ist. 
Das hat Kant aber nicht geleistet. Heinz 1993: 440 irrt, wenn er im allgemeinen Bedürf­
nis, Gegenstände gebrauchen zu wollen, die Ursache der Konfliktualität des Natur­
zustandes sieht. Nicht der Gebrauch verursacht Streit, sondern der spezielle Gebrauch, 
den Privateigentümer an Gegenständen vollziehen.

88 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Ergebnis einer vernunftrechtlichen Weltaufteilung präsentiert, da­
rauf zu insistieren, daß die Figur des besitzindividualistischen Ei­
gentümers Kants negatives Menschenbild in sich birgt. Die Na­
turzustandsbewohner sind durch die Eigentumsstruktur dieser 
Gesellschaft in ihrem Wesen bereits prä-, letztlich sogar deformierte 
Subjekte. Auf subtile Weise ist die Kantische Anthropologie in der 
Konstruktion des Naturzustands unter die vernunftrechtlich vor­
gestellte Gestalt des Privateigentümers subsumiert und in letzter 
Konsequenz sogar durch sie sublimiert worden. In Form ihrer einzig 
möglichen Existenzweise als Privateigentümer haben die Menschen 
die negative Anthropologie Kants verinnerlicht, sie ist ihnen, »indem 
sich das Privateigentum inkorporiert im Menschen selbst«205 quasi 
zur eigentlichen Wesenheit geworden, die sich aber einer mora­
lischen Beurteilung entzieht, weil sie nunmehr das Ergebnis einer 
als a priori vernünftig deklarierten Ableitung ist. Es bedarf nicht 
mehr des ausdrücklichen Rekurses auf eine vorgegebene negative 
Triebstruktur. Laut der MS ist der Mensch nicht notwendig böse, aber 
notwendig Privateigentümer206, was keinen Unterschied etabliert in 
bezug auf das äußere Verhalten. Der virulente Kriegszustand wird 
zum Klima, das solche Existenzen unausweichlich evozieren. Dem 
Individuum, das jeden Mitmenschen als potentielle Gefahr betrach­
ten muß, weil es prinzipiell das tut, »was ihm recht und gut dünkt«, 
ohne »hierin von der Meinung des anderen (...) abzuhängen« 
(8/430, MS), das die gesamte Bodenfläche unterschiedslos in Eigen­
tumsparzellen aufgeteilt hat und über seinen Besitzstand unein­
geschränkt verfügen kann, ist die Gestalt des moralischen >Män- 
gelwesens< inhärent, weil es die negativen anthropologischen 
Grundbefindlichkeiten wie Egoismus, Hab- und Herrschsucht durch 
»Introjektion des ökonomischen und politischen Drucks in die eigene 
Seele«207 integriert hat. Derart aber befreit dieses Subjekt der Kanti- 
schen Rechtslehre jenes Mängelwesen von den negativen Konnota- 
tionen der Triebbegrifflichkeit, indem es sie als Ausdruck praktischer 
Vernünftigkeit in der Figur des Eigentümers >veredelt< hat. Dieser 
absorbiert den negativen Triebbefund, allerdings ohne ihn aufzuge­

205 Marx 1975b: 433.
206 Garber 1980: 256 f. verweist auf den Reduktionismus des Kantischen Konzepts, wel­
ches den Menschen und seine Freiheit auf den Privateigentümer und dessen Besitzrecht 
verkürzt und anschließend »zum normativen Zurechnungspunkt der Rechtsableitung« 
erhöht.
207 Horkheimer 1979: 232; vgl. auch Illuminati 1971: 89.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 89

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

ben. Es besteht eine tiefe innere Strukturanalogie zwischen dem Ei­
gentümer und dem boshaften Triebwesen208, das Kant zuvor als be­
stimmend für die menschliche Natur angesehen hat. Der entschei­
dende und letztlich fatale Unterschied liegt aber nun darin, daß der 
erstere nunmehr als Ausdruck einer rationalen, voraussetzungs- und 
alternativlosen Deduktion vorgestellt wird und somit mit der Sakro- 
sanktheit eines Vernunftsbegriffs versehen ist, während letzterer 
zumindest der Anlaß normativer Appelle und das Ziel rechtlicher 
Bestimmungen war, die dem Zweck dienten, diese Wesensbeschaf­
fenheit zu ändern oder zumindest ihre zerstörerischen Potentiale 
entscheidend einzugrenzen. Die Präformierung des Wesens des 
Menschens durch die Gestalt des Privateigentümers ist als Deformie­
rung zu betrachten, insoweit gerade die durch sie verursachte Rechts­
unsicherheit des Naturzustandes die Notwendigkeit nach sich zieht, 
einen Staat zu gründen. Subjekte, wie Kant sie vorstellt, bedürfen 
tatsächlich des Gewaltmonopols des bürgerlichen Rechtsstaates, da 
das Zusammenleben solcher egozentrischer Eigentümernaturen 
nicht anders zu gewähren ist. Der bürgerliche Rechtsstaat ist das ein­
zige »Gehege« (11/40, Idee), das die einigermaßen friedliche Koexis­
tenz von radikalen Besitzindividualisten209 ermöglicht. Nur er ver­
mag es, »die sich in gegenseitiger Konkurrenz vereinzelnden und 
atomisierenden Individuen zu einer kollektiven Einheit des Willlens 
aller zu synthetisieren«210.

Ich habe mehrfach darauf hingewiesen, daß die Institution des 
Privateigentums als gesellschaftliche Erfordernis eine Reaktion auf

208 Diesen Zusammenhang übersieht Kersting 1983: 291, wenn er eine strikte Unter­
scheidung zwischen einem apriorischen Vernunftspostulat und einer anthropologischen 
Begründung des notwendigen Übergangs zum Rechtsstaat zu etablieren sucht. In der 
Formulierung »weil es das Vernunftspostulat so will« einen Beleg für die Anthropolo­
gieferne der Kantschen Deduktion zu sehen, gelingt nicht. Das, was das Vernunftspostu­
lat fordert, fordert es, weil das Naturzustandsindividuum durch die Gestalt des Eigen­
tümers derart präformiert ist, daß Vernünftigkeit und Eigentum, inklusive der dazu 
gehörigen Konnotationen wie Konkurrenz und umfassende Rechtsunsicherheit, zu 
äquivalenten Formulierungen werden. Damit wird die Argumentation jedoch nicht 
apriorisch vernünftig, sondern ideologisch, insofern sie in einem Verschleierungsakt 
ihre im Grunde kontingenten Setzungen - die Vernunftnotwendigkeit des Eigentums 
konnte Kant ja gerade nicht zeigen - zu voraussetzungslosen Prämissen mutieren läßt.
209 »Ich will Gebrauch von demselben (dem inbesitzgenommenen Gegenstand, F. Z.) 
blos für mich machen und andere davon ausschließen« (AA XXIII, 295).
210 Saage 1994:133; vgl. dazu die analoge Konstruktion Fichtes, der sie auf Machiavelli 
zurückführt (Fichte 1919: 19 f.).

90 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

eine historisch zu verortende Prohlemlage ist. Hinter ihr verbergen 
sich die Strukturen einer bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft. 
Damit wird nicht eine naive Bezogenheit der Kantischen Rechtsphi­
losophie auf die gesellschaftlichen Verhältnisse Preußens im aus­
gehenden 18. Jahrhundert behauptet. Kant reflektiert nicht die »kon­
krete Wirklichkeit dieser kapitalistischen Gesellschaft, wohl aber ihre 
Formalstruktur - das System der Rechtsformen, in denen sich die 
Widersprüche der kapitalistischen Produktionsweise bewegen und 
entwickeln können«211.

Bezogen auf Kants Zeichnung des Naturzustandes bedeutet obi­
ge Feststellung vor allem eines: Sowohl die anthropologischen Vor­
aussetzungen als auch die speziellen Sorgen der Eigentümer sind 
nicht a priori auf jede Idee des Naturzustandes zu übertragen. In 
ihnen reflektieren sich, möglicherweise unbewußt, Probleme, die in 
einer konkreten gesellschaftlichen Situation unter bestimmten Be­
dingungen auftreten, nicht aber als unabdingbare Insignien eines 
Naturzustandes anzusehen sind. Da Kant aber, so das Ergebnis der 
bisherigen Untersuchung, nicht zeigen konnte, weshalb Privateigen­
tum notwendige Voraussetzung menschlichen Daseins sein soll, sind 
auch die daraus resultierenden Probleme nicht als allzumenschlich, 
sondern als das Ergebnis eines bedingten Zusammenschlusses von 
Menschen zu betrachten. Die Kantische Naturzustandsskizze ist zir­
kulär, da gänzlich zugeschnitten auf den ihr auferlegten Rechtferti­
gungszweck. Sie kann nur die Schlußfolgerungen tragen, die sowieso 
schon in ihrer spezifischen Anlage verborgen liegen. Diese wiederum 
steckt aber, wie oben diskutiert, voller kontingenter Prämissen, so 
daß per definitionem die ganze Argumentationslinie nur den über­
zeugen kann, der vorab bereit ist, diese Prämissen zu teilen. Der sta­
tus naturalis ist konzipiert »in Hinblick auf die Verwirklichung 
bürgerlicher Verhältnisse«212, nur in dieser Perspektive kommt ihm 
ein methodischer Stellenwert zu. Im Kantischen Kontext übernimmt 
der Naturzustand die Funktion eines »>vorbürgerlichen< Natur­
zustands«213, einzig bezogen auf ihn wird die Errichtung einer

211 Tuschling 1978: 309.
212 Psychopedis 1980: 74. Das betont auch Pohlmann 1973: 260. Nicht etwa die rein 
rechtslogische Betrachtung der Menschen und ihres Zusammenlebens, sondern die 
»antagonistischen Tendenzen der sich entwickelnden liberalen Marktgesellschaft ma­
chen für Kant den Staat notwendig als den Garanten für Recht und Freiheit«.
213 Psychopedis 1980: 73. Der Autor führt weiter aus: »Kants methodisches Vorgehen 
zur Ableitung dieser zur bürgerlichen Gesellschaft führenden Teleologie besteht darin,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 91

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

bürgerlichen Gesellschaft zu einem vernünftigen Gebot. Sie ist das 
»Ergebnis einer Vernunftteleologie«, ihre »Notwendigkeit wird von 
der Idee eines zu vermeidenden nicht-rechtlichen Zustandes abge­
leitet«214.

Da Kants Programmatik aber den (von seinen Ausführungen 
nicht eingelösten) Anspruch erhebt, daß das Verlassen des Natur­
zustandes zugunsten einer rechtssichernden Vergesellschaftungs­
form analytisch215 aus der Betrachtung des bloß rechtslogisch kon­
zipierten Naturzustandes ableitbar ist216, kann die anthropologisch 
fundierte Bedrohung der Menschen untereinander auf eine pure Vir­
tualität reduziert werden. Es bedarf nicht mehr ausdrücklich der An­
nahme der Boshaftigkeit des Menschen, um den Naturzustand zu 
fliehen. Es genügt, ihn als solchen zu analysieren um einzusehen, 
daß er inakzeptabel ist. »Nicht die Erfahrung, menschlicher Gewalt­
tätigkeit (...) macht«, wie K. Psychopedis richtig feststellt, »für Kant 
den öffentlich-gesetzlichen Zwang notwendig, sondern die Vernunft 
begründet, indem sie sich auf die eigene Idee des Naturzustandes 
bezieht, teleologisch den Entschluß der Gesellschaftsmitglieder, sich 
einem öffentlich-gesetzlichen Zwang zur Entscheidung der Rechts­
streitigkeiten (...) zu unterwerfen«217. Der eigentumstheoretisch 
ausgerichtete status naturalis wird auch in relativer Unabhängigkeit 
von einem vorgegebenen anthropologischen Befund zu einem 
rechtslosen Zustand, weil durch das Kantische Verständnis von 
zügelloser Willkürfreiheit (>tun können, was einem recht und gut 
dünkt<) in Kombination mit dem unbedingten Recht auf Privateigen­
tum Konflikte vorprogrammiert sind. Es ist dieser ganz spezielle 
Hintergrund, der schon H. Marcuse feststellen läßt: »Eine Gesell-

die Implikationen des einzelnen, kulturellen Sinn stiftenden Aktes im Naturzustand 
herauszuarbeiten und die methodische Relevanz dieser Implikationen im Hinblick auf 
Möglichkeit, Wirklichkeit und Notwendigkeit der Herbeiführung einer bürgerlichen 
Gesellschaft zu untersuchen«.
214 Psychopedis 1980: 95. Der Kantische status naturalis führt demnach im Sinne einer 
selffulfilling prophecy nur zu dem, wozu er überhaupt in Relation gesetzt werden sollte: 
zum bürgerlichen Rechtsstaat.
215 Der Schritt vom Naturzustand zur bürgerlichen Gesellschaft »läßt sich analytisch 
aus dem Begriffe des Rechts, im äußeren Verhältnis, im Gegensatz der Gewalt (violen- 
tia) entwickeln« (8/424, MS).
216 Vor dem Hintergrund ist Lehmanns Aussage, »daß Kant (...) für den intelligiblen 
Besitz nicht schon eine Rechtsordnung voraussetzt, sondern sie erst aus ihm entwickelt« 
(Lehmann 1969: 199) zu lesen. Vgl. auch Kersting 1988: 110 f.
217 Psychopedis 1980: 95.

92 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sitten<

Schaft von Individuen, deren jedes mit dem natürlichen Anspruch auf 
>freien Gebrauch seiner Willkür< auftritt und mit diesem Anspruch 
(da das Feld möglicher Ansprüche begrenzt ist) jedem Anderen ent­
gegentritt, - Individuen, für deren jedes es ein >Postulat der prakti­
schen Vernunft< ist, jeden äußeren Gegenstand seiner Willkür als das 
Seine zu haben, und die einander mit dem natürlichen Streben nach 
freier >Bemächtigung< und >Erwerbung< gleichberechtigt gegenüber­
treten: eine solche Gesellschaft ist eine Gesellschaft universaler Un­
sicherheit, allgemeiner Störung und allseitiger Verletzbarkeit«218. 
Die verborgene Teleologie des Kantischen Naturzustands, der bereits 
in seiner Konzeption auf die Notwendigkeit seiner Überwindung ver­
weist, speist sich offensichtlich aus jenen zuvor erörterten speziellen 
Setzungen, deren Verbindlichkeit Kant nirgends begründet219.

1.2.3.9 Homo oeconomicus und die listige Vernunft

Auch wenn Kant die anthropologisch bedingte Gegnerschaft im Ver­
hältnis der Menschen zueinander für die Begründung des Übergangs 
zum bürgerlichen Rechtsstaat für irrelevant hält, ist sie für die Kons­
tituierung einer post-Naturzustandsgesellschaft keinesfalls über­
flüssig220. Insofern die Boshaftigkeit der Menschengattung ein 
Axiom der praktischen Philosophie Kants ist, kann sich seine Rechts­
theorie nicht in Absehung von ihr entfalten. Ihre spezielle positive 
Produktivität entfalten Herrschsucht, Ehr- und Habsucht vor allem 
innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft. Aufgrund dieser Eigen­
schaften des Menschen entsteht zwar zwangsläufig ein durchaus 
zerstörerischer Antagonismus zwischen den Individuen, der sich je­
doch in historischer Perspektive als äußerst fruchtbar erweist. Kant 
vertritt die Auffassung, daß dieser Antagonismus die entscheidende 
Triebfeder gesellschaftlichen Fortschritts ist, d. h. innerhalb eines 
rechtlich strukturierten Rahmens seine zernichtenden Effekte ver­
liert bzw. in langer Sicht sich als dienlich für das Wohl aller zeigt. 
Der bürgerliche Staat ist also diejenige Gesellschaftsform, die »gesel­

218 Marcuse 1973: 312f.; vgl. dazu auch Deggau 1983:148f.
219 Vgl. als Kontrast zur Kantischen Naturzustandslehre und deren impliziter Teleologie 
Rousseau 1993:131 ff.
220 Die folgenden Ausführungen stützen sich auf 11/38 ff., Idee. Bei der Erörterung der 
Kategorien Naturabsicht und Naturplan im 2. Kapitel werden diese Aspekte ausführlich 
dargestellt und kritisiert, so daß hier eine Paraphrase der Kantischen Argumentation 
genügen kann.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 93

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

liges Zusammenleben verbürgt und dabei doch großmöglichsten 
Spielraum für jenen zum Fortschritt unentbehrlichen Antagonismus 
bietet«221. Kant betont ausdrücklich, daß die Begierde zum Haben 
und Herrschen, also der extreme Egoismus, im Grunde nichts wei­
teres ist als das brillant eingesetzte Instrument einer übergeordneten 
Weisheit im Dienste der kontinuierlichen Perfektionierung der 
bürgerlichen Gesellschaftsstruktur. Der Antagonismus und die 
menschlichen Naturanlagen werden somit zum Medium der Ver­
nunft und treiben die »in solitärer Eremitage abgekapselten Indivi­
duen)«222 entgegen ihrer partikularen Interessen (quasi durch eine 
List der Vernunft) zu immer höheren Formen gesellschaftlichen Zu­
sammenlebens223. Diese Bewegungsmotive, die vermittelt über die 
privatrechtliche Zentralgestalt des Eigentümers zur Gründung des 
bürgerlichen Staates führten, werden in ihm nicht aufgehoben, son­
dern wirken ungebrochen weiter und werden nunmehr in den Rang 
eines universalen Benefiziums erhoben, gemäß dem Motto: >Wenn 
jeder an sich denkt, ist an alle gedacht«

Ebenso wie der status naturalis der logische Vorgänger (nicht 
der Gegensatz)224 der noch ausführlicher zu erläuternden Idee der 
bürgerlichen Gesellschaft ist, besteht eine ungebrochene Kontinuität 
zwischen den Naturzustandsindividuen und den Bürgern. Wie 
W. Kersting betont, begeben erstere sich »unter staatliche Herr­
schaft, um sich nicht ändern zu müssen. Jedes bleibt, was es war: ein 
von partikularen Interessen geleitetes, kluges, die Befriedigung sei­
ner Bedürfnisse zweckrational verwaltendes Individuum, kurz: homo 
oeconomicus. Eine Versittlichung ist nicht erforderlich«. Der Staat ist 
demnach »keine Stätte der Verwandlung, die die Kontrahenten als 
Wölfe betreten und als Patrioten verlassen«225. Für Kant bleibt der 
Mensch immer auch »ein Tier, das, wenn es unter andern seiner Gat­
tung lebt, einen Herrn nötig hat«. Dieser Herr, »der ihm den eigenen

221 Gallinger 1955:166; ebenso Batscha 1981: 48.
222 Batscha 1981: 48.
223 Darauf bezugnehmend schreibt Gröll 1991: 21: »(D)er anthropologische Pessimis­
mus Kants gebiert Geschichtssinn. Die moralische Vernunft setzt sich so, schon ohne 
den Willen des Menschen, hinterrücks durch«. Vgl. dazu generell das folgende Kapitel 
vorliegender Arbeit.
224 Alle Postulate der rechtlich-praktischen Vernunft kommen im Naturzustand schon 
zur Geltung. Die rechtliche Distinktion zwischen Mein und Dein ist bereits klar aus­
gebildet, in der Idee der vereinigten Willkür aller liegt schon ein Referenzpunkt für 
Fragen der Rechtmäßigkeit des Besitzes vor (vgl. dazu Brandt 1974a: 44).
225 Kersting 1993: 362; vgl. auch Kants Notiz in AA XV. 2, 783 f.

94 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Willen breche, und ihn nötige, einem allgemeingültigen Willen (...) 
zu gehorchen«, nimmt Gestalt an in Form des bürgerlichen Rechts­
staates, gegenüber dessen Gesetzen er trotz »seine(r) selbstsüchti­
ge^) tierische(n) Neigung« (11/40, Idee) zu unbedingtem Gehorsam 
verpflichtet ist - da sie als Ausdruck autonomer und vernünftiger 
Selbstgesetzgebung betrachtet werden können und er ihnen in seiner 
Bestimmung als freies Wesen auch gehorchen kann.

1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Der Naturzustand birgt, den totalitär vorgestellten Primat des Pri­
vateigentums vorausgesetzt, die Notwendigkeit in sich, verlassen zu 
werden. Er ist aufgrund der erwähnten Motive potentiell unsicher 
und lädiert allein schon durch seine Existenz das Recht eines jeden 
Menschen, in gesicherten Zuständen leben zu dürfen226. Die bürger­
liche Gesellschaft ist also vor allem ein Nicht-Naturzustand, die 
Rechtssubjekte begreifen »ihr äußeres Verhältnis als Naturzustands­
verzicht«227.

226 Der Übergang vom Naturzustand zum bürgerlichen Rechtsstaat ist für Kant nicht, 
wie man spontan annehmen könnte, gleichbedeutend mit einem Verlust an Freiheit - 
wie er in der Frühphase noch geglaubt hatte (vgl. Ritter 1971: 149ff.). Sein spezifisches 
kritisches Freiheitsverständnis, in dem Freiheit als Gehorsam gegenüber vernünftigen 
Gesetzen verstanden wird, tritt in diesem Zusammenhang deutlich zu Tage. Durch Ein­
tritt in den Staat verliert der Mensch nicht einen Teil seiner Freiheit, vielmehr ermög­
licht das Leben im gesicherten Rechtszustand es erst, von Freiheit im eigentlichen Sinne 
zu sprechen. Es ist für Kant widersinnig zu behaupten, der Staatsbürger »habe einen Teil 
seiner angebornen äußeren Freiheit einem Zwecke aufgeopfert, sondern er hat die wilde 
gesetzlose Freiheit gänzlich verlassen, um seine Freiheit überhaupt in einer gesetzlichen 
Abhängigkeit, d.i. in einem rechtlichen Zustande unvermindert wieder zu finden; weil 
diese Abhängigkeit aus seinem eigenen gesetzgebenden Willen entspringt« (8/434, MS; 
vgl. ferner AA XXIII, 127). In einer Reflexion bündelt Kant diesen Gedanken in dem 
prägnanten Satz: »Man verliert keine rechtmäßige Freyheit des status naturalis als nur 
die Gesetzlosigkeit« (AAXIX, 510).
227 Harzer 1994: 120. Dieser Topos ist im übrigen, wenn auch begründungstechnisch 
anders verankert, charakteristisch für moderne Theorien des Konservatismus. R. Kirk 
schreibt in seiner bekannten Fibel konservativen Selbstverständnisses: »Die Menschen 
haben bestimmte Prinzipien und Ordnungsmethoden erlernt, so argumentiert ein Kon­
servativer, durch Offenbarung, durch Vernunft, poetische Vision, durch Lernen und die 
Erfahrung der ganzen Gattung. Wenn wir diese Ordnung nicht hätten, wären wir auf 
Gedeih und Verderb unseren Wünschen und Trieben ausgeliefert - in unserem Privat­
leben wie in öffentlichen Belangen. Diese Ordnung ist es, dieser Schutzwall gegen pri­
vate und gemeinschaftliche Anarchie, die der Konservative (...) verteidigt« (Kirk, Rus­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 95

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Der Eigentumsumfang im Status naturalis ist ausschließlich das 
Ergebnis der eigenmächtigen Okkupation durch das einzelne Sub­
jekt. Zwar kann ursprüngliche Erwerbung nur »unter der Idee einer 
vereinigten Willkühr« (AA XXIII, 221) vollzogen werden, doch die 
>Kontrollfunktion< der volonte generale ist darauf beschränkt zu 
überprüfen, ob in Übereinstimmung mit dem Kriterium der »Priori­
tät der Zeit« (8/369, MS) erworben wurde. Die Inbesitznahme des 
Bodens ist nur dann Grund eines rechtmäßigen Eigentumsanspruchs, 
wenn der Okkupant der Erste war, der den Anspruch erhoben hat228. 
»Ein Object das als keinem angehörig gegeben ist von dem ich aber 
will es solle mein seyn und welches ein für sich bestehendes un­
persönliches Ding (Substanz) ist d. i. als Sache im Raume erwerbe 
ich durch einseitige Handlung der Apprehension die der Zeit nach 
die erste ist. Also ist die Priorität der Apprehension die sinnliche 
Bedingung der Erwerbung« (AA XXIII, 221). Die prima occupatio 
wird zum maßgeblichen Verteilungsschlüssel, nicht die vereinigte 
Willkür. Letztere verleiht dem Akt der Inbesitznahme des Bodens 
»gleichsam reaktiv den sanktionierenden >Vernunfttitel<«229, falls 
der Zeitfaktor beachtet wurde230. Das Aneignungsrecht ist infolge

sell (Ed.): The Portable Conservative Reader, New York 1982, XXXV-XXXVI, zit.n. 
Honderich 1994:107).
228 Es ist nicht zu sehen, weshalb Kants Eigentumerwerbstheorie zu »notwendig stritti­
gen Grenzen der äußeren Habe« (Brandt 1996: 440, s. schon 1993a: 38) führen soll. Der 
Erwerb eines herrenlosen Gegenstandes ist gemäß des erwähnten Zeitkriteriums zwei­
fellos so vollziehbar, daß Streitigkeiten nicht dem Okkupationsakt selbst entspringen. 
Potentiell gewaltsame Auseinandersetzungen um Besitzgrenzen wurzeln nicht darin, 
daß die erste Inbesitznehmung bezüglich jener Grenzen Unklarheiten produziert und 
so das Okkupationseigentum zu einer instabilen Größe werden läßt (so aber Kersting 
1981a: 171 f.). Vielmehr ist Kants Kriterium zur Bestimmung eines rechtmäßigen Ei­
gentumsanspruchs hinreichend distinkt, um in Auseinandersetzungen gemäß privat­
rechtlicher Grundsätze klar zu entscheiden, wer der rechtmäßige Eigentümer eines Ob­
jekts ist.
229 Saage 1994: 58.
230 Auch Kersting 1993: 273, betont, daß allein die einseitige Okkupation den Umfang 
des Eigentums bestimmt und nur die Herrenlosigkeit des anvisierten Eigentumsobjekts 
beachtet werden muß. Jede Eigentumsordnung die, diesem Kriterium genügend, ent­
steht, ist rechtmäßig. In der Folge dieses Gedankens liegt auch Kants Verurteilung des 
Kolonialismus (das verkennt hingegen Maus 1992: 167f., Anm. 415). Dieser ist nicht 
(primär) aus ethischen Beweggründen oder aufgrund politischer Erwägungen (so aber 
van der Linden 1988: 161) als unrecht zu betrachten, sondern weil die Eroberer bei der 
Enteignung der Gebiete gegen den Zeitfaktor verstoßen haben. Die Ureinwohner waren 
zuerst dort; prima occupatio, nicht Gewalt ist für Kant Rechtsgrund des Eigentums (vgl. 
8/377, MS; 11/214, Frieden).

96 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

des Postulats der rechtlich-praktischen Vernunft 'prinzipiell unbe­
schränkt. Überraschenderweise führt Kant unvermittelt Prüfsteine 
ein, die er als Kriterien zur Eruierung von Eigentumslimits präsen­
tiert.

Der Umfang des Eigentums korreliert mit der Fähigkeit des Eig­
ners, seinen Besitz verteidigen zu können. »Es ist die Frage: wie weit 
erstreckt sich die Befugnis der Besitznehmung eines Bodens? So 
weit, als das Vermögen, ihn in seiner Gewalt zu haben, d.i. als der, 
so ihn sich zueignen will, ihn verteidigen kann; gleich als ob der 
Boden spräche: wenn ihr mich nicht beschützen könnt, so könnt ihr 
mir auch nicht gebieten« (8/375, MS). So erläutert Kant an einem 
Beispiel, daß der Besitzanspruch an Meeresfläche »innerhalb der 
Weite, wohin die Kanonen reichen« (8/375, MS), rechtmäßig ist. 
Kant setzt also voraus, daß im Naturzustand die Fähigkeit, sein Ei­
gentum zu verteidigen dem Umfang desselben korrespondiert und 
sich somit möglicherweise eine relativ ausgeglichene Eigentums­
streuung einstellt231. Diese Vorstellungen können gleich aus mehre­
ren Gründen nicht überzeugen und stehen partiell gar im Wider­
spruch zu den bisher dargestellten Prinzipien der Eigentumstheorie.

a) Daß die Verteidigungsfähigkeit den Eigentumsumfang mit­
bestimmen soll, ist nicht vereinbar mit der einzigen für Kant rele­
vanten Voraussetzung des rechtmäßigen Eigentumserwerbs. »Die 
Besitznehmung (apprehensio) als der Anfang der Inhabung einer 
körperlichen Sache im Raume (possessionis physicae), stimmt unter 
keiner anderen Bedingung mit dem Gesetz der äußeren Freiheit von 
jedermann (mithin a priori) zusammen, als unter der Priorität in 
Ansehung der Zeit, d. i. nur als erste Besitznehmung (prior appre­
hensio), welche ein Akt der Willkür ist« (8/373, MS). Wenn in Über­

231 So formuliert Saage 1994: 61: »Auch wenn Kant dies nicht explizit ausführt, scheint 
er doch von der kleinbürgerlich-egalitären Vorstellung ausgegangen zu sein, daß in 
seinem Naturzustandsmodell die empirische und die intelligible Aneignungsschranke 
konvergieren: offenbar glaubte er, ein einzelner könne in etwa so viel Land gewaltsam 
verteidigen, wie ihm die distributive volonte generale zur Erhaltung seines Lebens nor­
mativ zugesteht« (ebenso schon Fetscher 1971: 81 f.; vgl. ferner Kittsteiner 1980: 
207ff.). Dem widersprechen hingegen mit guten Gründen Tuschling 1978: 315 f., 
Anm. 94; Batscha 1981: 52 f.; Burg 1981: 907, wenn sie darauf verweisen, daß es keines­
falls die Intention seiner Eigentumsdeduktion ist, eine möglichst egalitäre Eigentums­
struktur zu begründen (das behaupten z.B. Forschner 1974: 231; Luf 1978: 118 ff.; Fet- 
scher 1991: 138). Vielmehr ist jede denkbare Besitzordnung ohne Widerspruch mit der 
Struktur der Kantischen Eigentumstheorie kompatibel. Vgl. zu diesem Disput auch 
Zotta 1994: 19, Anm. 34.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 97

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

einstimmung mit dem Zeitfaktor herrenloser Boden okkupiert wur­
de, darf das derart entstandene Eigentum nicht von der körperlichen 
Fitness oder der Verfügungsgewalt über Waffen abhängig gemacht 
werden, denn »(n)icht der Stärkere wird durch die Theorie Kants 
begünstigt, sondern der Erste«232. Infolgedessen kann dann aber die 
Unfähigkeit, den Boden verteidigen zu können, nicht der Grund 
dafür sein, daß der Eigentumstitel erlischt. Entweder erfolgte die ei­
genmächtige Okkupation in Übereinstimmung mit der Priorität der 
Zeit<, so daß der Eigentumstitel rechtmäßig ist, oder aber die ver­
einigte Willkür konstatiert einen Verstoß gegen dieses einzige Kri­
terium, so daß der Anspruch niemals rechtmäßig war. Es ist ein 
Widerspruch in sich, wenn korrekt erworbenes Eigentum in den 
rechtmäßigen Besitz eines anderen übergehen kann, der nicht der 
Ersterwerber ist, nur weil der ursprüngliche Okkupant bei einer krie­
gerischen Auseinandersetzung der Unterlegene ist. Könnte Gewalt in 
der Weise einen rechtskonformen Eigentumstitel begründen, hätte 
Kant sich die ganzen Ausführungen um die Ideen des kollektiven 
Gesamtbesitzes und der vereinigten Willkür aller auch ersparen 
können233.

b) Das Eigentumsrecht an die Verteidigungsfähigkeit zu kop­
peln, ist aus einem weiteren Grund problematisch. Mit der Anbin­
dung an die Physis des Menschen oder sein Waffenarsenal wird das 
Recht auf Eigentum in entscheidende Abhängigkeit gebracht von 
einer zufälligen und empirischen Größe, was aber mit dem Anspruch 
auf erfahrungsunabhängige Theoriebildung nicht in Einklang zu 
bringen ist. Die körperliche Potenz eines Menschen ist primär biolo­
gisch determiniert und damit nicht infolge eines freien Willküraktes 
zugezogen. Wird sie aber zu einem ausschlaggebenden Kriterium bei 
der Bestimmung des Mein und Dein, so wird in unzulässiger Weise 
eine beliebige Größe zum Fundament eines an sich apriorischen 
Rechtsanspruchs. Gleiches gilt für Kants Hinweis auf das militärische 
Verteidigungspotential. Es ist nicht einsichtig, inwiefern im Rahmen 
einer apriorischen Argumentation der Eigentumsumfang von dem

232 Kersting 1993: 275.
233 S. dazu Vuillemin 1991: 41 f. Kersting 1981a: 170 äußert unmißverständlich, daß die 
vereinigte Willkür »keinen Einfluß auf die inhaltliche Aufteilung des Bodens« nehmen 
kann und somit außer dem Zeitfaktor kein Kriterium besitzt, aufgrunddessen gegebe­
nenfalls Eigentumsansprüche abgewiesen werden könnten. Doch scheint er das erstaun­
licherweise für kompatibel zu halten mit Kants Rekurs auf die Fähigkeit, den Boden zu 
verteidigen.

98 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

aufgrund empirischer Bedingungen variablen Wirkungsradius der 
Waffen abhängig gemacht werden kann. Die Maxime >Wer weiter 
schießt, darf auch mehr Eigentum haben<, kann ernsthaft nicht ver­
teidigt werden, auch wenn es Interpreten gibt, die das dennoch ver­
sucht haben234.

c) Kann also der Konnex zwischen Eigentumsumfang und der 
Fähigkeit, ihn zu verteidigen, nicht widerspruchsfrei aufrecht erhal­
ten werden, wird allerdings die Ersterwerbung, sofern sie sich an 
herrenlosen Dingen vollzieht, zur alleinigen Verteilungsmaxime, 
zum ausschließlichen »Individuationsprinzip des Eigentums«235. Die 
Okkupation des Bodens ist, trotz der Referenzgröße der Idee der ver­
einigten Willkür, tendenziell schrankenlos, denn sie »vermag ihre 
Appropriation nicht mit inhaltlichen Auflagen zu verbinden«236. 
Wenn der Erwerb in Übereinstimmung mit der >Priorität der Zeit< 
erfolgt, ist an der Rechtmäßigkeit des derart gebildeten Mein und 
Dein nichts auszusetzen; jene beruht gänzlich auf der Form des Ok­
kupationsakts. Die vereinigte Willkür kann nicht anders als die »Un­
bestimmtheit () in Ansehung der Quantität sowohl als der Qualität 
des äußeren erwerblichen Objekts« (8/377, MS) zu akzeptieren. Auf­
grund der ausschließlich besitzindividualistischen Deduktion des 
freiheitstheoretischen Eigentumsrechts können Aneignungsschran­
ken innerhalb dieser Theorie nicht verankert werden. Sie beinhaltet 
weder material noch sozial bestimmte Theoreme, an die Argumente 
für eine Begrenzung des Eigentumsumfangs anzukoppeln wären.

Zwar liegt in der Formulierung des allgemeinen Rechtsgesetzes 
(s. 8/338, MS) eine Orientierungsgröße vor, die vernunftrechtliche 
Grenzen des Eigentums aufzustellen scheint: Besitzt jemand so viel, 
daß ein anderer durch diesen Eigentumsbestand unfrei wird, so ist 
offenbar eine Eigentumsgrenze überschritten worden. Doch kann 
das Rechtsgesetz nicht als Kriterium zur Eigentumsbeschränkung 
herangezogen werden. Es verhält sich antinomisch zur Theorie der 
Entstehung von Eigentum. Für Kant gilt das Primat des Eigentums. 
Wird letzteres rechtmäßig (nur in Übereinstimmung mit dem Zeit­
kriterium) erworben, kann dadurch kein unrechtmäßiger und auf- 
grunddessen einzuschränkender Eigentumsanspruch entstanden 
sein. Extreme Besitzunterschiede, die die Lebensbedingungen einiger

234 S.Lufl978:106ff.
235 Saage 1994: 57; vgl. ferner Garber 1980: 252ff.
236 Kersting 1993: 276.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 99

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Menschen verunmöglichen, geraten für Kant nicht in den Blick. 
Zieht man das Rechtsgesetz als Maßstah zur Regulierung des Eigen­
tumsumfangs heran (was, wie gesagt, dem Kantischen Duktus ein­
deutig widerspricht), so gerät die gesamte Theorie in einen unauf­
löslichen Widerspruch. Die hesitzindividualistische Lehre von der 
Begründung des Eigentums und das allgemeine Rechtsgesetz sind 
inkompatihel, sofern man sie gleichzeitig auf eigentumstheoretische 
Aspekte appliziert237.

Kant kann der prima occupatio so exklusive Konstituierungs- 
hefugnis hei der Aufteilung des Erdhodens zuhilligen, weil er dem 
Irrtum unterliegt, daß die Aneinanderkettung einzelner Erwer- 
hungsakte, die, jeder für sich genommen, in Übereinstimmung mit 
der Priorität der Zeit< vollzogen werden, im Endergehnis keinen Un­
rechtszustand hervorrufen können. Die Gültigkeit des Eigentumsti­
tels »gründet sich darauf: daß (...) alle diese Actus rechtlich sind« 
(8/369, MS). Er antizipiert damit das hekannte Diktum des ultralihe- 
ralen politischen Philosophen R. Nozick, der in seinem Buch >Anar- 
chie-Staat-Utopia< hehauptet hat: »Alles, was aus gerechten Verhält­
nissen auf gerechte Weise entsteht, ist selher gerecht«238. Nur so wird 
Kants von jedem eigentumsheschränkenden Ansatz ungetrühte Aus­
sage verständlich: »was ich nach Gesetzen der äußeren Freiheit in 
meine Gewalt hringe, und will, es solle mein sein, das wird mein« 
(8/375, MS). Diese Vorstellung ist aher aufgrund ihres totalen Gel­
tungsanspruchs unhalthar. Sehr wohl kann die rechtmäßige Inhesitz- 
nahme des Bodens auf einer endlichen Fläche zu Unrechtsverhältnis­
sen führen, ohne daß durch einen einzelnen, isoliert hetrachteten Akt 
Unrecht hegangen wurde. Die Akkumulation von Bodenhesitz verän­
dert ah einem hestimmten Umfang die Existenzhedingungen für alle 
anderen in einer Weise, die zu extremen Einschränkungen his hin zur 
Aufhehung der Lehensmöglichkeiten üherhaupt führen kann. Kant 
ühersieht, daß die Anhäufung von Eigentum den Eigner mit Potenz 
(>Marktmacht<) ausstattet, die faktisch einschränkende Wirksamkeit 
für alle anderen mit sich führt, insofern der Eigentumstitel ja das 
Recht auf Ausschluß aller anderen vom Gehrauch des Besitzes ein­

237 Vgl. dazu die Ausführungen im Ahschnitt üher Sozial- oder Minimalstaatlichkeit 
der Rechtslehre.
238 Nozick o.J.: 144. Die Nähe Kants zu dieser Position Nozicks hemerkt und kritisiert 
ehenfalls Booth 1993: 262f.

100 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

schließt239. Gerade dieser Effekt des Privateigentumsgedankens ist 
für Kants Zeitgenossen Rousseau die zentrale Ursache für die »Zer­
störung der Gleichheit« unter den Menschen und zieht demzufolge 
»die fürchterlichste Unordnung nach sich«240.

d) Schließlich ist es ebenfalls nicht nachvollziehbar, weshalb das 
Kriterium der Priorität der Zeit< legitimerweise als alleiniger Grund 
für die Rechtmäßigkeit eines Eigentumstitels zu akzeptieren ist. 
Wieso soll jemand, nur weil er der Erste war, der einen Anpruch auf 
eine Bodenparzelle erhoben hat, ihr Eigentümer sein dürfen? Kant 
sanktioniert damit kontingente temporale Konstellationen. Schließ­
lich sind sowohl der Zeitpunkt als auch der Ort der Geburt zufällig, 
haben in Kants Theorie aber zur Folge, daß spätere Generationen 
oder Zeitgenossen, die in unwegsamen Gebieten geboren werden, 
mit Eigentumsverteilungen konfrontiert werden, die entweder eine 
Ersterwerbung von vornherein nicht mehr möglich machen oder ihre 
Lebensbedingungen in extremer Weise prästrukturieren, ohne daß 
sie auf diese Vorgaben Einfluß nehmen konnten241. Erstokkupant 
sein zu können ist keine verdienstliche Leistung und kann demnach 
nicht den Grund für ein so folgenreiches, weitgehendes und rein in­
dividuell formuliertes Recht wie dem Eigentumsrecht abgeben.

1.3.1 Provisorischer und peremtorischer Besitz

Kant bezeichnet den Besitz im status naturalis als »provisorisch- 
rechtlichQ« (8/366, MS). Die Vorläufigkeit, die ihm beiwohnt, be­
ruht auf dem bereits beschriebenen Faktum, daß es dem Natur­
zustand an Rechtssicherheit mangelt. Der Eintritt in die bürgerliche 
Gesellschaft hat folgerichtig ausschließlich die Sicherung der vor­
bürgerlichen Verhältnisse, d. h. primär des Eigentumsbestandes, 
zum Zweck242. Sie garantiert nur die Unversehrtheit des Eigen­

239 Das wendet überzeugend Brocker 1992: 367 ff. als Argument gegen die Arbeitswert­
theorie Lockes an, meint aber, die Kantische Eigentumslehre sei davon nicht berührt. 
Das basiert allerdings auf einer Überschätzung der tatsächlichen Kontrollbefugnisse der 
volonte generale mit Blick auf rechtmäßig okkupierten Boden.
240 Rousseau 1993: 211.
241 Das kritisiert auch Harzer 1994:105. Dieser Einwand erhält noch stärkeres Gewicht, 
wenn man bedenkt, daß Kant die Vererbung von Besitztümern für legitim hält (s. 
11/148f. u. §34 der MS).
242 Vgl. dazu schon AA XIX, 242 f. (daher mißinterpretiert Harzer 1994: 108 ff. die Mo­
tive, die zur Staatsgründung führen). Laut Kersting 1994: 192 hat kein Philosoph »je­
mals Eigentum und Staat so eng miteinander verknüpft wie Kant«.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 101

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

tums243, welcher im Naturzustand das Ergebnis einer »provisori- 
sche(n) (und, F. Z.) dennoch wahre(n) Erwerbung« (8/375, MS) war. 
Kant betont ausdrücklich: Die »bürgerliche Verfassung ist allein der 
rechtliche Zustand, durch welchen jedem das Seine nur gesichert, 
eigentlich aber nicht ausgemacht und bestimmt wird. Alle Garantie 
setzt das Seine von jemanden (dem es gesichert wird) schon voraus« 
(8/366, MS)244. Eigentum als naturrechtliche Instanz in seiner quan­

243 Deggau 1983: 160 ff. weist auf eine eigentümliche Paradoxie hin, die der Forderung 
nach einem bürgerlichen Rechtsstaat als rechtssichernder Instanz innewohnt. Auch das 
Vorhandensein von Polizei und Gerichtswesen kann die Läsion des Eigentums durch 
andere nicht ausschließen, ebenso wenig wie Gesetze verhindern, daß Straftaten und 
ihre gegebenenfalls irreparablen Folgen für die Opfer sich ereignen. Hinzu kommt, 
daß unter den Regeln des Prozeßrechts der gerichtlichen Entscheidung nicht das zu­
grunde liegt, »was wirklich geschehen ist, sondern dasjenige, was bis zu diesem Zeit­
punkt offenkundig geworden ist. Diese prozessuale Lage kann dazu führen, daß der 
Kläger durch das Gericht nicht mehr zu dem Seinen kommt« (161). Wird die Rechts­
sicherheit des bürgerlichen Zustands als ein entscheidender Unterschied zum status 
naturalis betrachtet, so ist festzustellen, daß jene nur relativ gegeben ist. Auch der Staat 
kann die Läsion nicht vermeiden, ja es gibt ihn letztlich nur deshalb, weil die Läsion 
vorausgesetzt wird. »Wer in die bürgerliche Verfassung eintritt, hat also damit nicht 
die gewollte Sicherheit des Seinen erreicht, um derentwillen er diesen Akt vollzog« 
(161 f.). Daher kann der alleinige Verweis auf die pure Potentialität der Rechtsunsicher­
heit im status naturalis die Notwendigkeit, eine bürgerliche Gesellschaft einzurichten, 
nicht begründen. Auch im Staat ist die Rechtsunsicherheit nicht aufgehoben (s. dazu 
Moore 1985 u. die Bemerkung von Shklar 1992: 37 f.), allenfalls sind Sanktionsmecha­
nismen institutionalisiert und damit generalisiert. Doch können sie in vielen Fällen 
weder den Schaden verhindern noch kompensieren, so daß es einer kontingenzverdrän­
genden Illusion gleichkommt, zu versuchen, mittels des Staats »dem vermuteten Un­
recht zuvorzukommen« (Kersting 1993: 327). Damit aber sind Gesellschaftsmodelle 
unterhalb eines Rechtsstaats diesem logisch gleichgeordnet, denn der Unterschied zwi­
schen Naturzustand und bürgerlicher Gesellschaft ist hinsichtlich der Gefahren und 
ihrer Depotenzierung eher quantitativer als qualitativer Natur. Es lebt sich - zumeist - 
sicherer dort, keinesfalls aber sicher (das verkennt aber Kersting 1986: 247 bei seiner 
Erwiderung auf Deggau). Wenn, wie sich zeigen läßt, der Zustand gesicherter Verhält­
nisse im bürgerlichen Staat partiell und strukturell illusionär ist, dann wird auch der 
Schritt des notwendigen Übertritts in ihn problematisch. Es ließen sich allgemeine Si­
cherungsstrukturen im status naturalis denken, die sich im Umfang unter denen eines 
bürgerlichen Rechtsstaates bewegen, ohne jedoch im Ergebnis weniger Rechtssicherheit 
zu gewährleisten. Auch eine historische Betrachtung der menschlichen Entwicklung 
zeigt, daß zwecks Garantierung eines friedfertigen Zusammenlebens eine staatliche Or­
ganisation nicht notwendig ist; s. dazu Luporini 1970: 49; Böhme/Böhme 1983:15 f.; die 
Motive für die Sehnsucht nach Sicherheit thematisiert zudem Adorno 1992: 215.
244 An anderer Stelle wird sehr deutlich, daß die bürgerliche Gesellschaft vornehmlich 
zum Zwecke der Eigentumssicherung anzustreben ist. »Denn dem Naturzustande ist 
nicht der gesellschaftliche, sondern der bürgerliche entgegengesetzt; weil es in jenem 
zwar gar wohl Gesellschaft geben kann, aber nur keine bürgerliche (durch öffentliche

102 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

titativen und qualitativen Ausformung existiert bereits als Proviso­
rium vor jeder allgemeinen Rechtsordnung, doch erst der bürgerliche 
Rechtsstaat verwandelt es in eine gesicherte, peremtorische Größe. 
»Nur in einer bürgerlichen Verfassung kann etwas peremtorisch, da­
gegen im Naturzustande zwar auch, aber nur provisorisch erworben 
werden« (8/374, MS); mit anderen Worten: »Die peremtorische Er­
werbung findet nur im bürgerlichen Zustande statt« (8/375, MS).

Das Mein und Dein im Naturzustand besitzt bereits die »Gunst 
des Gesetzes (lex permissiva), in Ansehung der Bestimmung der 
Grenzen des rechtlich-möglichen Besitzes, für sich, weil sie vor dem 
rechtlichen Zustande vorhergeht« (8/378, MS). Der bürgerliche 
Rechtsstaat übernimmt also die Funktion, das provisorische in per- 
emtorisches Eigentum zu verwandeln. Seinen Umfang zu konstituie­
ren obliegt ihm nicht. Die Differenz zwischen status naturalis und 
Staat besteht lediglich darin, »daß im letzteren die Bedingungen an­
gegeben werden, unter denen jene (die das äußere Mein und Dein 
beteffenden, naturrechtlich entwickelten Gesetze, F Z.) zur Aus­
übung (der distributiven Gerechtigkeit gemäß) gelangen« (8/431, 
MS). Die Konservierung und Sicherung der vorbürgerlichen Ver­
gesellschaftungsform, namentlich der entstandenen Eigentumsver­
hältnisse, ist Hauptmovens, jenen Zustand zu verlassen und einen 
Staat mittels Gesellschaftsvertrag zu gründen245. Der Staat über­

Gesetze das Mein und Dein sichernde), daher das Recht in dem ersteren Privatrecht 
heißt« (8/350, MS; s. ebenfalls 8/406, MS). Klar setzt Kant hier den bürgerlichen Staat 
mit einer eigentumssichernden Instanz gleich; letzteres ist die Definition des ersteren. 
Nur weil es im Naturzustand schon ein äußeres Mein und Dein gibt, muß er in der Folge 
dieser Voraussetzung aufgrund bereits angeführter Umstände verlassen und der bürger­
liche Rechtsstaat gegründet werden. Das Eigentum und in seiner Folge die ungesicher­
ten Rechtsverhältnisse sind die Bedingung der Notwendigkeit, in den Staat einzutre­
ten. »Es würde also, wenn es im Naturzustände auch nicht provisorisch ein äußeres 
Mein und Dein gäbe, auch keine Rechtspflichten in Ansehung desselben, mithin auch 
kein Gebot geben, aus jenem Zustande herauszugehen« (8/431, MS).
245 Auch wenn Kant gemeinhin zu den Vertragstheoretikern gezählt wird, ist der Ver­
tragsgedanke im Sinne des modernen Kontraktualismus eigentlich nicht wesentlich. Die 
Notwendigkeit des Staates wird analytisch als Postulat der Vernunft in Folge des Eigen­
tumsverständnisses entwickelt, bedarf also nicht der expliziten Zustimmung durch die 
Bürger. Für Privateigentümer muß es auch einen Staat geben. »Aus dem Privatrecht im 
natürlichen Zustande geht nun das Postulat des öffentlichen Rechts hervor: du sollst, im 
Verhältnisse eines unvermeidlichen Nebeneinanderseins, mit allen anderen, aus jenem 
heraus, in einen rechtlichen Zustand (...) übergehen. - Der Grund davon läßt sich ana­
lytisch aus dem Begriffe des Rechts, im äußeren Verhältnis, im Gegensatz der Gewalt 
(violentia) entwickeln« (8/424, MS). Allerdings ist der geltungstheoretische Rang des

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 103

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

nimmt damit die Aufgabe, »ein voll ausgebildetes, d. h. gesellschaft­
lich wirksames Mein und Dein einerseits und darauf beruhende ge­
sellschaftliche Beziehungen und Rechtsverhältnisse andererseits zu 
schützen, nicht aber erst die Voraussetzungen für deren Bildung zu 
schaffen«246.

Mit dem Aufweis der Notwendigkeit der Gründung eines bür­
gerlichen Rechtsstaates ist die Verklärung des rationalen, isolierten 
Egoisten zum Bürger und damit zum Menschen überhaupt ab­
geschlossen247. Der nur sein Eigeninteresse verfolgende und zur 
Gemeinschaft gezwungene Bürger, der im Naturrecht auf Privat­
eigentum seine Freiheit realisiert sieht, wird zum prototypischen 
Vertreter der menschlichen Gattung248. Der Rechtsstaat, der primär 
rechtskonservierende und kaum gesellschaftlich gestaltende Kraft 
besitzt, wird zum einzigen >Biotop<, in dem die Koexistenz solcher 
Wesen garantiert werden kann. Die Kantische Rechtslehre erteilt 
der negativen Anthropologie, die ihr implizit zugrunde liegt, mittels 
der Vorstellung der bürgerlichen Gesellschaft die Absolution. Der 
besitzindividualistische homo oeconomicus kann, seinem genuin 
asozialen Eigentümergebahren zum Trotz, dennoch in Gemeinschaft 
leben. Auf der Linie dieser Argumentation liegt auch, wie im näch­

Vertragsgedanken in der Forschung durchaus umstritten. Vgl. dazu u. a. Riedel 1976: 
133 ff.; Brehmer 1980: Kap. 3; Siep 1982: 138f. (der zudem grundsätzlich Leistungs­
fähigkeit und Grenzen des Kontraktualismus erörtert); Kühl 1984: 165 ff.; Brakemeier 
1985: 31 ff.; Langer 1986: 55ff.; Gerhardt 1988: 40, 1995a: 85f.; Ludwig 1988: 168, 
Anm. 148; Mulholland 1990: 289 ff.; Sassenbach 1992: Kap 2 u. 3; Kersting 1993: 344ff., 
1994: Kap. VI; Herb/Ludwig 1993: 309 ff.; Unruh 1993: 107ff. Der Vertragsgedanke 
wird hier nicht weiter behandelt. Kants Ausführungen finden sich v.a. in 8/434, MS u. 
11/143ff., Gemeinspruch.
246 Saage 1994: 80; vgl. dazu auch Burg 1974: 157f.; Kersting 1993: 357.
247 Vgl. dazu zur Lippe 1984: 113 f. In seiner Schrift >Zur Judenfrage< von 1843 weist 
K. Marx darauf hin, daß die Ineinssetzung des Bürgers mit dem Menschen an sich ein 
Paradigma der politischen bürgerlichen Philosophie ist. Damit sich der Staat bilden 
kann, der die formale Klammer um die Individuen bildet, müssen diese zuvor als iso­
lierte und egoistische Wesen charakterisiert werden. Sie bedürfen des Staates, weil er 
allein die Antagonismen aufzuheben vermag. Die Infragestellung aller vorgefundenen 
Bedingungen, dieser fortschrittliche Impuls der Aufklärung, der die Abkehr vom Feu­
dalismus erst ermöglicht hat, erstarrt vor der scheinbar natürlich gegebenen egoisti­
schen Natur des Menschen (Marx 1983: 369).
248 So ist die Bemerkung von Forschner 1974a: 231 zu verstehen, daß erst das Privat­
eigentum es ermöglicht, »ein Individuum zu sein«. Ohne Privateigentum ist der 
Mensch nach Kant keine vollwertige Person der societas civilis.

104 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

sten Abschnitt zu diskutieren, Kants Position zu Fragen sozialer Ge­
rechtigkeit.

1.3.2 Eigentum, Armut und die Fürsorgepflicht des Staates

In der Forschungsliteratur ist die Frage, ob Kants Rechtslehre ein 
Sozialstaatsprinzip kennt, äußerst umstritten. Die folgenden Aus­
führungen widmen sich diesem Problemkomplex. Zunächst wird die 
für die Fragestellung einschlägige Passage der MS vorgestellt und 
diskutiert. Anschließend werden die Argumente derjenigen, die Kant 
als Sozialstaatstheoretiker interpretieren, einer kritischen Überprü­
fung unterzogen.

1.3.2.1 Die Anmerkung C des öffentlichen Rechts

In der allgemeinen Anmerkung C des zweiten Teils der Rechtslehre 
findet sich der einzige (!) Passus249, in dem Kant zu der Frage Stellung 
bezieht, inwiefern die Unterstützung Bedürftiger zu den genuinen 
Staatsaufgaben zu rechnen ist. Er schreibt dort, die Regierung sei 
von Staatswegen legitimiert, das Volk zur Aufrechterhaltung des Ar­
men- und Kirchenwesens und der Findelhäuser mit Abgaben zu be­
lasten. Kant begründet diese Befugnis wie folgt: »Der allgemeine 
Volkswille hat sich nämlich zu einer Gesellschaft vereinigt, welche 
sich immerwährend erhalten soll, und zu dem Ende sich der inneren 
Staatsgewalt unterworfen, um die Glieder dieser Gesellschaft, die es 
selbst nicht vermögen, zu erhalten. Von Staatswegen ist also die Re­
gierung berechtigt, die Vermögenden zu nötigen, die Mittel der Er­
haltung derjenigen, die es, selbst den notwendigsten Naturbedürf­
nissen nach, nicht sind, herbei zu schaffen; weil ihre Existenz 
zugleich als Akt der Unterwerfung unter den Schutz und die zu 
ihrem Dasein nötige Vorsorge des gemeinen Wesens ist, wozu sie 
sich verbindlich gemacht haben, auf welche der Staat nun sein Recht 
gründet, zur Erhaltung ihrer Mitbürger das Ihrige beizutragen« 
(8/446, MS).

249 8/492f., MS erwähnt die wohltätigen und staatlich gestützten Anstalten für Arme 
im Zusammenhang mit der Erörterung des Status von Stiftungen. Diese Stelle trägt 
aber substantiell nichts zu der hier zu diskutierenden Frage bei. Nach Gerhardt 1995a: 
84 behauptet Kant in der allgemeinen Anmerkung B, daß der Staat »für den Ausgleich 
sozialer Gegensätze zu sorgen habe«. Mein Leseeindruck deckt sich damit nicht.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 105

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Nicht nur der bescheidene quantitative Texthefund und die Ein­
ordnung der Thematik in Erörterungen zu Findelhäusern und Kir­
chenfragen indiziert, daß die Unterstützung notleidender Menschen 
nicht im Zentrum der Aufgabenstellungen steht, derer sich die MS 
widmet. Zudem illustriert die Passage, daß von Überlegungen, dem 
Staat sozialstaatliche Pflichten zuzuweisen, keine Rede sein kann. 
Kant redet nicht über den Sozialstaat, sondern über die Bereitstel­
lung der Mittel, die zum Vollzug der notwendigsten Naturbedürfnis­
se erforderlich sind. Demzufolge ist der Staat laut Kant bloß berech­
tigt, die Eigentümer so zu belasten, daß den Armen die existentiellen 
Bedürfnisse, ohne deren Befriedigung schließlich der Tod eintreten 
würde, erfüllt werden. Die Alimentation überschreitet nicht das 
Niveau des subsistenzsichernden Existenzminimums, d. i. letztlich 
kaum mehr als Exitusvermeidung250.

Zum anderen zeigt die angeführte Begründung, daß die staat­
liche Hilfspflicht nicht der Sorge um die Notleidenden entspringt. Sie 
ist bloßes Mittel zum übergeordneten Rechtszweck, dem Interesse 
aller an sicheren Rechtszuständen, zu dessen Realisierung der Staat 
ursprünglich ins Leben gerufen wurde. Armut ist demnach keine zi­
vilisatorische Unerträglichkeit oder ein rechtsethisch inakzeptables 
Phänomen, sondern eine in ihren für die Grundfeste des Staates be­
drohlichen Ausmaßen zu minimierende Größe251. Sie gefährdet die

250 Vgl. dazu auch Deggau 1983: 250 f. Wenn Spaemann 1976: 350 meint, Kants Rechts­
staatlichkeitsprinzip würde »durch einen gewissen sozialstaatlichen >Flor< ergänzt«, 
dann ist selbst diese vorsichtige Formulierung im Grunde noch übertrieben. Die Idee 
des Sozialstaats basiert auf der Vorstellung, daß der Staat Verantwortung trägt für den 
Ausgleich sozialer Gegensätze in der Bevölkerung durch aktive Steuer-, Schul- oder 
Sozialpolitik. Damit hat Kants Armenalimentierung aber rein gar nichts zu tun. Deshalb 
ist mit der Anmerkung C nichts gewonnen für die Entfaltung eines Sozialstaatsprinzips, 
wie Gerhardt 1988:44f. u. 1991: 324 meint (vgl. ferner Harris 1979:184 f., Wetzel 1987: 
161f.; van der Linden 1988: 202; Sassenbach 1992: 164f.; Rosen 1993: 178ff.; König 
1994: 289ff.). Zwischen der Erhaltung der Rechtssubjekte zwecks Garantierung der 
Rechtssicherheit und der Idee des Sozialstaats ist ein gewaltiger Hiatus, der mit Kant, 
wie sich zeigen wird, auch deshalb nicht zu überbrücken ist, weil seine Rechtslehre dem 
Gesetzgeber die gestalterischen Möglichkeiten verweigert, die einen solchen Transfer 
erlauben würden. Das aber ist die logische Konsequenz der Theorie und keine historisch 
zu erklärende kontingente Ausprägung. Spuren sozialstaatlicher Ideen finden sich hin­
gegen im handschriftlichen Nachlaß, etwa AA XIX, 578f.
251 Es ließe sich fragen, ob Kants Hinweis, der Staat sei gegründet worden, um den 
Erhalt der Gesellschaft zu garantieren, an dieser Stelle nicht irreführend ist und sogar 
Kants bisheriger Argumentation widerspricht. Dem Naturzustand mangelte es an 
Rechtssicherheit, nicht aber fehlten ihm die Bedingungen zum Erhalt der Gesellschaft.

106 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Existenz des Gemeinwesens, insofern sie den Rechtssicherheit garan­
tierenden Ruf des Staates und in der Folge die Loyalität der Bürger zu 
ihm untergräbt, und zur Vermeidung der Rechtsfriedensdestahilisie- 
rung ist die Minimalunterstützung der Bedürftigen unter instru­
mentellen Gesichtspunkten ein »probates Mittel«252, dem entgegen­
zusteuern. Von daher geraten, wie B. Ludwig zu Recht folgert, die 
Armen erst dann ins Blickfeld entsprechender Fürsorgemaßnahmen, 
»wenn ihre Armut staatsgefährdend wird, nicht etwa, wenn ihre 
Existenz gefährdet ist«253.

Der instrumentelle Charakter der Argumentation verstärkt sich 
noch, wenn man sich die Gründe vergegenwärtigt, die Kant ins Feld 
führt, um die Armenfürsorge dem Kompetenzbereich des Staates zu­
zuordnen. Karitativen Stiftungen ist die Versorgung der Armen 
nämlich deshalb nicht zu überlassen, weil sie in der Gefahr stehen, 
wegen ihrer Mildtätigkeit von faulen Menschen mißbräuchlich be­
ansprucht zu werden, indem diese widerrechtlich »ihr Armsein zum 
Erwerbsmittel« machen. Der Staat hingegen, allen Rechtssuhjekten 
gleichermaßen verantwortlich, kann besser darüber wachen, daß »so 
eine ungerechte Belästigung des Volks« (8/447, MS) durch unzuläs­
sige Inanspruchnahme der Fürsorgemittel unterbleibt. Erneut zeigt 
sich, daß der Grad der Armenalimentierung primär von funktionalen 
Überlegungen bestimmt wird. Dem Bürger des Kantischen Rechts­
modells kommen gegen den Staat keine Ansprüche zu, die sich aus 
einem verfassungsrechtlich verankertem Verständnis menschlicher 
Würde oder aus einem genuinen Lebens- oder Selbsterhaltungsrecht 
speisen. Die Klugheitsüberlegungen geschuldete Pflicht des Staates, 
die Armen zu ernähren, hat aber mit einem Sozialstaatsprinzip nicht 
das geringste zu tun.

Letzteres ist kein Synonym für mangelnde Rechtssicherheit. Insofern ist es sogar pro­
blematisch, in Kants Rechtslehre selbst die von ihm geforderte Minimalunterstützung 
Bedürftiger zu verankern.
252 Ludwig 1993: 231. Das bestätigen u. a. auch Spaemann 1976: 350; Deggau 1983: 251; 
Müller 1991: 96; Kersting 1992: 164, Anm. 7, 1993: 378, Anm. 81.
253 Ludwig 1993: 238; vgl. dazu auch 11/155, Gemeinspruch. Im Rahmen dieser rechts­
logischen Argumentation, die aufgrund ihres konsequenten Formalismus ja kein Recht 
auf Leben und deshalb auch kein individuell einklagbares Recht auf sozialstaatliche 
Unterstützung begründen kann, wäre also durchaus denkbar, daß der Hungertod von 
Menschen so lange kein rechtsrelevantes Problem ist, solange er sich nicht staatsgefähr­
dend auswirkt.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 107

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

1.3.2.2 Minimal- oder Sozialstaat?

Der bisher erarbeitete innere Aufbau der Eigentums- und Staatslehre 
prägte, wie oben dargestellt, zugleich die Parameter, anhand derer die 
Regelungskompetenzen des Staates auszurichten sind. Kant schränkt 
sie »nur negativ« (8/585, MS) auf das Niveau eines sogenannten 
Nachtwächter- oder Minimalstaates254 ein. Dieser hat klar umgrenzte 
Aufgaben, die aus der Genese seines Gründungsmotivs selbst er­
wachsen. Der Staat der MS soll gegen Gewalt, Diebstahl und vor 
Mißachtung vertraglicher Vereinbarungen schützen, mithin die Un­
versehrtheit der Naturrechte eines jeden Individuums garantieren. 
Er ist »auf Funktionen des rechtsbewahrenden und eigentumsschüt­
zenden Rechtsstaates eingeschränkt«255, so daß Sozial- oder Wohl­

254 Das betont Koslowski 1985: 38, Anm. 141: »Kants Theorie des Staates ist eine Theo­
rie des Minimalstaats« (über Autoren im englischsprachigen Raum, die Kant als Mini­
malstaatstheoretiker interpretieren, informiert Rosen 1993: 173ff.). In der rechtsphi­
losophischen Debatte verbindet sich dieser Begriff vornehmlich mit der Staatstheorie 
des ultraliberalen politischen Philosophen R. Nozick (zum Verhältnis Kant-Nozick s. 
Harris 1979, der bestreitet, daß Kant Minimalstaatstheoretiker im Sinne Nozicks ist). 
In seinem Werk >Anarchie - Staat - Utopiac entwickelt er ihn in der Auseinandersetzung 
mit der Position des radikalen Anarchismus. Dieser ist der Ansicht, daß jeder Staat durch 
die Beanspruchung des Gewaltmonopols notwendig die elementarsten Freiheitsrechte 
des Einzelnen verletzt und deshalb als unmoralisch abzulehnen sei. Nozick glaubt zei­
gen zu können, daß auch der Anarchist nicht widerspruchsfrei die Konservierung einer 
naturrechtlichen Vergesellschaftung fordern kann und daß es stattdessen in der Logik 
der Verteidigung der individuellen Rechte liegt, daß die Sicherheitsbestrebungen von 
Individuen im Naturzustand im Endergebnis, ohne daß dies bewußt intendiert wird, in 
einer allumfassenden Schutzorganisation münden werden. Dieser Organisation werden 
nicht mehr Rechte zukommen als sie die einzelnen Naturzustandsbewohner auch ha­
ben, sie wird jedoch aufgrund ihrer faktischen Macht bei Konflikten größere Durchset­
zungskraft besitzen als jeder Einzelne für sich. Diese Schutzorganisationen nennt No­
zick Minimalstaaten. Sie sind ohne bewußten Plan und damit freiwillig im Sinne von 
naturwüchsig entstanden, respektieren die Rechte der Individuen und beziehen ihre 
Legitimität allein aus dem Umstand, daß ihnen die Macht zukommt, Rechte durchzuset­
zen und zu garantieren. Minimalstaaten sind also partiell gesicherte Naturzustände. In 
einem weiteren Schritt versucht Nozick zu zeigen, daß jeder Staat mit weitergehenden 
Befugnissen (etwa in Form von Enteignungsrechten Verteilungsgerechtigkeitsfragen 
betreffend) der berechtigten Kritik des Anarchisten zum Opfer fällt; d. h. die Individual­
rechte in unzulässiger Weise einschränkt und somit mit Blick auf sie nicht zu recht­
fertigen sei.
255 Koslowski 1985: 38; vgl. auch Brandt 1999: 16. Die Position der MS koinzidiert mit 
Einstellungen, wie sie Kant bereits in den späten 1760er Jahren vertritt (s. Ritter 1971: 
242ff.).

108 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

fahrtspolitik nicht zu seinen wesentlichen Zwecksetzungen zählen 
und auch nicht zählen können.

Trotz dieser offenkundig liberalen Ausrichtung der Rechtslehre 
wird Kant in der Literatur mit einer gewissen Hartnäckigkeit als 
Theoretiker sozialstaatlicher Konzepte reklamiert. Anknüpfungs­
punkt derartiger Interpretationen ist in der Regel entweder a) eine 
eigentümliche Deutung der Funktion der vereinigten Willkür bei 
der Entstehung eines rechtmäßigen Eigentumstitels oder b) eine 
nicht weniger problematische Interpretation des allgemeinen Rechts­
gesetzes256.

a) Die Vertreter dieser Interpretationsmaxime glauben zeigen 
zu können, daß die gesamte Eigentumsordnung nur ein Provisorium 
sei, insofern erst die vereinigte Willkür in Person des staatlichen Ge­
setzgebers bestimme, »was und wieviel man haben darf«257. Nicht 
etwa die individuelle Okkupation herrenlosen Bodens ist das Indivi­
duationsprinzip des Eigentums, sondern der Staat regelt die Eigen­
tumsverteilung »nach Grundsätzen der Gerechtigkeit«258. Insofern 
ist »die kontingente und immer nur provisorische Eigentumsvertei- 
lung«259, die sich durch die prima occupatio einstellt, »vom demokra­
tischen Gesetzgeber zu gestaltendes Material«260. Das kann dann ge­
gebenenfalls »auch dazu führen, daß bestimmte Arten von Eigentum 
(z. B. Grund- und Produktionsmitteleigentum) nicht mehr oder nicht 
mehr in vollem Umfange anerkannt werden. Auch bestimmte 
Größen von akkumuliertem Eigentum, die beispielsweise den Eigen­
tumserwerb für alle anderen unmöglich machen, könnten von dieser 
allgemeinen Zustimmung ausgenommen sein«261.

256 In der Regel verfolgen die im weiteren behandelten Autoren allerdings beide Argu­
mentationslinien zugleich.
257 Langer 1986:157; vgl. auch Mulholland 1993:132ff.
258 Langer 1986:159; s. auch Luf 1978: 87; Hofmann 1982: 40, Anm. 59.
259 Maus 1992: 25.
260 Maus 1992:169.
261 Kühl 1984: 203, Hervorhebung im Original, F. Z. S. ebenso Mulholland 1990: 293 f., 
388ff.; Süchting 1995. Diese Kantdeutungen stehen, da sie die Möglichkeit der Enteig­
nung von Eigentümern aus der Rechtslehre deduzieren, in der Tradition des Neukantia­
nismus, der mit Kant ein egalitäres Gesellschaftsmodell zu begründen suchte, in wel­
chem dem Staat ebenfalls sehr weitgehende Gestaltungsbefugnisse im Dienste der 
Freiheit und Gleichheit aller Staatsmitglieder eingeräumt wurden (s. dazu Kühl 1984: 
28 ff.; vgl. auch Pascher 1995; zur sozialistischen Rezeption der Kantischen Eigentums­
lehre s. Nicolaus 1996). van der Linden 1988: Kap. VI stellt zwar fest, daß Kant Theo­
retiker des Minimalstaats sei (199, 202), deutet das aber als historisch begründete Zufäl­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 109

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

b) Die dem Staat zuzubilligenden enormen Handlungsspielräu­
me bezüglich des Umfangs des Privateigentums und der Nutzungs­
rechte an ihm kann in den Augen mancher Interpreten auch aus dem 
allgemeinen Rechtsgesetz262 selbst deduziert werden. Da ihmzufolge 
das Recht die interpersonale Koordinierung der je individuellen Frei­
heitssphären zu ermöglichen hat, sind staatliche Eingriffe in das Ei­
gentum dann geboten, wenn die Eigentumslosigkeit von Menschen 
deren angeborene Willkürfreiheit substantiell bedroht. Dem Rechts­
gesetz inhäriert demnach ein »kategorische(r) Sozialrechtsimpera­
tiv«263. Der formuliere die Pflicht, »stets so handeln zu sollen, daß 
anderen die Möglichkeit des Erwerbs und des Daseins materiell be­
lassen und im Fall objektiver Bedürftigkeit eingeräumt wird«264, so 
daß dem Staat die Aufgabe zukommt, die Bedingungen zu schaffen, 
die die Umsetzung dieser kategorischen Verpflichtung erforderlich 
machen. Aufgrunddessen sind die Staatsaufgaben nicht bloß negativ 
einzugrenzen auf die Sicherstellung formaler Rechtsgleichheit, son­
dern umfassen ebenso aktive sozialpolitische Maßnahmen. »Zur 
Erfüllung dieses Grundsatzes sind z.B. gleiche Aus- und Fortbil­
dungsmöglichkeiten, Vermögensbildung, Leistungsanreize (Subven­
tionen) für Leistungsschwächere, aber auch als Reaktion auf quanti­
tative Diskriminierung Quotenregelungen mögliche pragmatische 
Umsetzungen«265.

Es ist, gelinde gesagt, bemerkenswert, welch weitreichenden 
Leitlinien einer sozialen Vermögens- und Eigentumspolitik sich in 
den Augen dieser Interpreten aus den spärlichen Ausführungen

ligkeit (202) und interpretiert Kants Republikanimus als dezidiert antikapitalistisch 
(201; s. ferner 223 ff.),. mit natürlicher Affinität zu sozialistischen Rechts- und Eigen­
tumsverhältnissen (204ff., 213f.; s. zudem 158ff.).
262 »Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen 
mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen 
vereinigt werden kann« (8/337, MS).
263 Süchting 1995: 168.
264 Süchting 1995: 203; vgl. auch Brocker 1987: 151f.; Mulholland 1993: 128ff. u. ebd., 
Anm. 11.
265 Süchting 1995: 211. Wetzel 1987: 162, Anm. 1 sieht hier außerdem Ansatzpunkte 
für die Pflicht des Staates, eine optimale Gesundheitsversorgung, die Resozialisierung 
von Gefängnisinsassen oder Entwicklungshilfe bereitzustellen (vgl. auch Luf 1978: 
87ff., 146f.; Kühl 1984, insb. Kap. IV). Laut Gerhardt 1995b: 12 formuliert Kant eine 
»Verpflichtung zum Ausgleich ökonomischer, sozialer und juridischer Ansprüche« 
(s. auch 1995a: 59 f.; ferner Volkmann-Schluck 1974: 119; Kühl 1991: 218; Sassenbach 
1992:162 ff.).

110 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Kants zur Armenfürsorge und seiner Eigentumsentstehungstheorie 
herauspräparieren lassen. Zwar gestehen die Autoren in der Regel 
ein, daß Kant selber nichts dergleichen geäußert hat266, doch wird 
das nur zum Anlaß genommen, mittels systematischer Interpreta­
tion das Sozialstaatlichkeitsprinzip aus den Fundamenten der Rechts­
lehre abzuleiten bzw. es als impliziten Baustein dieses Fundaments 
zu erweisen. Doch dürften die bisher dargestellten Ausführungen 
Kants gezeigt haben, daß das Unterfangen nicht gelingen kann und 
ein Sozialstaatsprinzip von vornherein anders zu begründen wäre267.

Die Idee der vereinigten Willkür als Instanz zur Restrukturie­
rung der Eigentumsordnung im Sinne der Chancengleichheit und 
Gerechtigkeit zu betrachten, verfehlt Kants Rechts- und Eigentums­
begriff in jeder Hinsicht. Nach Kant erschöpfen sich ihre Befugnisse 
in der Überprüfung, ob der inbesitzgenommene Boden vom Okku­
panten als erster beansprucht wurde. Der bürgerliche Staat, d. i. die 
rechtlich institutionalisierte vereinigte Willkür, sichert diesen Eigen­
tumsbestand und ist bezüglich seiner Qualität und Quantität indiffe­
rent268. Weitergehende Kompetenzen sind in dieser Argumentation 
nicht etwa keimhaft angelegt und also systematisch entwickelbar, 
sondern mehr als jene Kontrollbefugnis kann der vereinigten Will­
kür in Kants Theorie grundsätzlich nicht eingeräumt werden. Jeder 
weitergehende Versuch strapaziert das Theorem über Gebühr. Die 
Gesetze über das Mein und Dein im Naturzustand enthalten »eben­
dasselbe', was die im bürgerlichen vorschreiben« (8/431, MS). Und da 
Kant die Enteignung oder Umverteilung von rechtmäßig erworbenen 
Gütern im Naturzustand ausdrücklich nicht vorsieht269, wären solche

266 Luf 1978: 93; Kühl 1984: 273, 280f.; Mulholland 1990: 361, 393; Sassenbach 1992: 4; 
König 1994: 290f.; Süchting 1995: 167. Auch Rosen 1993 bemerkt, die Interpretation 
der MS im Sinne der Minimalstaatsoption sei »textually well-grounded« (175). Im An­
schluß an seine Interpretation, die zu belegen sucht, daß dieser Eindruck »very largely a 
mirage« (197) sei und Kant im Grunde gar den Wohlfahrtsstaat befürworte, stellt sich 
allerdings ein bezeichnendes Problem ein: »Why, if this is indeed Kant's position, did he 
not articulate it more clearly?« (197). Nun, so ließe sich zurückfragen, warum sollte 
Kant etwas klarer artikulieren, was er gar nicht vertreten möchte? Und weshalb ist das, 
was er unmißverständlich äußert, nicht zugleich auch das, was er tatsächlich sagen will?
267 Vgl. dazu Ludwig 1993: 251; Nicolaus 1996: 236 f.
268 S. 8/366, 373, 406, MS.
269 Zudem weist Brandt 1974: 193 f., darauf hin, daß Kant jede Enteignung von Ei­
gentümern zum Zwecke der Umverteilung ausschließt. »Damit fehlt der (...) sozial­
staatlichen Autonomiehilfe mit eigentumspolitischen Mitteln in der Rechtsphilosophie 
Kants auch die technische Grundlage« (Kersting 1993: 340, Anm. 25). Es bliebe dem­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 111

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Befugnisse im bürgerlichen Zustand eine unautorisierte creatio ex 
nihilo270.

Um die Eigentumsordnung als Ergebnis einer im zuvor erläuter­
ten Sinn diskursiven Verständigung aller Rechtssubjekte vorstellen 
zu können, bedürfte es u. a. einer anthropologisch sensiblen Grund­
bedürfnistheorie. Sie hätte ein substantielles Freiheitsverständnis, 
welches die Freiheitsausübung an materiale Bestimmungen bindet, 
vorzutragen. Und sie hätte nicht zuletzt auch andere aposteriorische 
Elemente wie historische Erfahrungen im Umgang mit Eigen­
tümermarktmodellen auszuwerten und zu integrieren. All das wäre 
schließlich einem Recht auf Privateigentum überzuordnen, würde 
also schon vor jedem Okkupationsakt die nicht zu verletzenden 
Grenzen dieses Aktes definieren. Wer könnte bestreiten, daß eine 
solche Theorie mit Kants elaborierten Vorstellungen einer apriori­
schen Rechtslehre nichts mehr gemein hat271 ?

Aus ähnlichen Gründen, wie sie oben angeführt wurden, kann 
auch das allgemeine Rechtsgesetz nicht als Basis zur Implantation 
eines Sozialstaatprinzips in der MS dienen. Daß das Recht die Frei­
heitssphäre des Einzelnen zu schützen hat, ist vor Kants spezifischem 
Freiheitsverständnis zu lesen. Freiheit, schreibt Kant, »kennen wir

nach nur die >schleichende< Umverteilung des Besitzes über extrem ungleiche Besteue­
rung des Besitzes. Dazu wären Gesetze von Nöten, die ein Parlament beschließen 
müßte. Wie die Ausführungen zum Bürger- und Wahlrechtsverständnis Kants zeigen 
werden, ist aber auch von daher kaum zu vermuten, daß Sozialpolitik über Steuererhe­
bungen ein Medium zur Realisierung sozialstaatlicher Ziele sein kann.
270 Somit bietet der Nachsatz zu obigem Zitat, demgemäß im bürgerlichen Zustand die 
Bedingungen angegeben werden, unter denen die Gesetze über das Mein und Dein zur 
Ausübung gelangen, keinen Anlaß, das im Sinne einer Berechtigung zur Eigentumsum­
verteilung zu lesen. Der Satz bezieht sich auf die Verrechtlichung des Eigentumsver­
kehrs im engen (Verträge, Erbschaft u. ä.) und weiteren Sinn (Wahl-, Ehe-, Hausherren­
recht u. ä.).
271 S. dazu Deggau 1980: 62 f. und Brandt 1999: 17. Gerade weil Kants Theorie eben in 
ihrem Kern besitzindividualistisch ausgerichtet ist und sowohl den Umfang des Eigen­
tums als auch die Nutzungsbefugnisse an ihm in jeder Beziehung für uneinschränkbar 
hält, unterscheidet sie sich fundamental von den zeitgenössischen Theorien Rousseaus, 
Fichtes, Bergks oder Erhards, die in der Tat ausdrücklich sozialstaatliche Direktiven ent­
halten und nicht von ungefähr immer wieder sozialistisch interpretiert wurden. Kants 
Rechtslehre hat weder methodisch noch mit Blick auf ihre Intentionen Affinitäten zu 
sozialstaatlichen oder gar sozialistischen Staatsmodellen. Sie dennoch in diesem Sinne 
systematisch zu interpretieren hieße auch, die wesentlichen Differenzen zu den zuvor 
genannten Autoren, deren Texte für die Begründung des Sozialstaats weitaus mehr 
Anknüpfungspunkte bieten, ohne innertheoretisch plausibilisierbaren Grund zu ver­
wischen (vgl. dazu die treffende Bemerkung von Siep 1989:103, Anm. 10).

112 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

nur als negative Eigenschaft in uns, nämlich durch keine sinnliche 
Bestimmungsgründe zum Handeln genötigt zu werden« (8/333, 
MS). Folglich ist jemand dann frei, wenn die »Unabhängigkeit von 
eines anderen nötigender Willkür« (8/345, MS) garantiert wird272. 
Demnach hat der Staat, wenn er gemäß des allgemeinen Rechtsgeset­
zes die Freiheit seiner Untertanen zu sichern sucht, sich nicht um 
deren Glückseligkeit, ja nicht einmal um das »Wohl der Staats­
bürger« (8/437, MS)273 zu kümmern. Seine Aufgabe ist einzig und 
allein darauf gerichtet, die Rechtmäßigkeit der »Form im Verhältnis 
der beiderseitigen Willkür, sofern sie bloß als frei betrachtet wird« 
(8/337, MS), zu sichern. Wenn der Staat gewährleistet, daß die Men­
schen »nicht einander lästig werden« (12/728, Pädagogik), ist seinen 
durch das Rechtsprinzip abzudeckenden Zuständigkeiten Genüge ge­
tan und der »Zustand der größten Übereinstimmung der Verfassung 
nach Rechtsprinzipien« (8/437, MS) realisiert. Erneut würde eine 
sozialstaatliche Lesart dieser Argumentationsfigur den Kern des 
Kantischen Anliegens verfehlen. Rechtspflichten sind für Kant »ei­
gentlich nur negativ« (8/585, MS) und beinhalten nicht die Auffor­
derung an den Staat, durch aktive Sozial- oder Eigentumspolitik 
Chancengleichheit herzustellen oder durch gezielte Fördermaßnah­
men Leistungsschwächen oder ähnliches auszugleichen274. Die Sozi­
alstaatsidee hat in Kant keinen Fürsprecher275, und diese unmißver­

272 Vgl. dazu auch 11/144, Gemeinspruch.
273 Schon in einer früheren Reflexion findet sich: »Der Landsherr ist nicht befugt die 
Bürger zu Handlungen zu nöthigen, die dem bono communi gemäs seyn, sondern die 
gemeinschaftliche Gewalt dazu anzuwenden, daß der finis privatus eines jeden nicht 
gehindert werde« (AA XIX, 451; vgl. ebenfalls 560).
274 Der antisozialstaatliche Eindruck wird sich noch verstärken, wenn im Verlauf der 
Arbeit Kants Staatsbürgermodell zur Sprache kommt. Nur die Selbständigen, d. h. die 
Eigentümer sind wahlberechtigte Vollbürger, alle anderen erklärt Kant zu passiven 
Schutzgenossen. Der Staat nun hat nur zu garantieren, daß niemand daran gehindert 
wird, Vollbürger werden zu können, er muß aber nicht dafür Sorge tragen, daß jeder 
tatsächlich Vollbürger ist, sein sollte oder sein muß. Die bloße Eigentumslosigkeit eines 
Menschen verpflichtet den Staat zu nichts, ebensowenig interessieren die persönlichen 
Gründe oder individuellen Voraussetzungen, die diesen eigentumslosen Zustand bedin­
gen. Gegenüber dem Staat hat niemand »(a)ngeborene Rechte auf etwas - wie z.B. 
allgemeine Voraussetzungen menschlicher Handlungsfähigkeit oder bloßer physischer 
Existenz« (Ludwig 1993: 226; s. auch Brandt 1996: 445, Anm. 30).
275 Weder findet sich auch nur eine Stelle in der MS, in der Kant das Rechtsgesetz im 
Zusammenhang mit dem absoluten Recht auf Eigentum erwähnt, noch kann dieser 
Rechtsimperativ als sozialstaatlicher Begrenzungspfeiler dem Naturrecht auf Separat­
besitz entgegengestellt werden. Die Ausführungen zur Eigentumsdeduktion haben ein­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 113

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

ständliche Position »of his political philosophy should not be inter- 
preted away«276.

Trotz breiter Zustimmung zu dieser These277 finden sich unter 
ihren Vertretern dennoch einige, die die, wenn auch anders begrün­
dete, Deduzierbarkeit des Sozialstaatprinzips aus der Rechtstheorie 
Kants verteidigen. B. Ludwig meint, Kant habe die Interferenzen 
zwischen seiner Rechts- und Tugendlehre nicht eigens thematisiert, 
sie seien aber fruchtbar zu machen »für ein aus Prinzipien der Ethik 
abzuleitendes moderates Wohlfahrtsprinzip«278. W. Kersting hin­

deutig gezeigt, daß Kant keine Besitzschranken kennt bzw. sich kein beschränkendes 
Kriterium mit dem von ihm vorgestellten Eigentumsrecht als kompatibel erwiesen hat. 
Wenn in Übereinstimmung mit dem Zeitfaktor rechtmäßig erworben wurde, dann kann 
das Ergebnis dieses Aktes nicht der Anlaß dafür sein, aus Gründen der Chancengleich­
heit oder ähnlich gelagerter Motive staatlicherseits in den Besitzumfang eingreifen zu 
müssen. Auf der Basis der Rechtsphilosophie Kants führt die gleichzeitige Beachtung 
des Eigentumsrechts und der Forderung des allgemeinen Rechtsgesetzes nicht zur Öff­
nung der Theorie für sozialstaatliche Maßnahmen, sondern in eine Aporie. Entweder 
gilt das absolute Recht auf Eigentum, oder die Orientierung des Eigentumserwerbs am 
Rechtsgesetz (daß auch noch materiale Bestimmungen beinhalten müßte) ist das Krite­
rium der Rechtmäßigkeit des äußeren Mein und Dein. Beides zusammen kann im Rah­
men seiner Ausführungen nicht bestehen. Der Sozialstaat muß offensichtlich anders 
begründet werden. Will man dies tun, muß der programmatische Rahmen der MS ver­
lassen werden (das verkennen Gerhardt 1988: 45, der sich darüber beschwert, daß die 
Kant-Deutung durch die irrige Opposition zwischen Rechts- und Sozialstaat belastet 
wird, und Cavallar 1992a: 271, der die Deutung der MS als Minimalstaatstheorie für 
klischeehaft hält). Mit anderen Worten: »Kant weist keinen Ausweg aus dem Span­
nungsverhältnis zwischen der Anerkennung der empirisch vorbefindlichen Eigentums­
verhältnisse und einer Freiheitsgesetzlichkeit, die am Ende eben diese Eigentumsord­
nung in Frage stellen muß, soweit sie die Freiheit und materielle Emanzipation von 
Teilen der Gesellschaft verhindert« (Nicolaus 1996: 235).
276 Kersting 1992: 153.
277 S. insb. Kersting 1988a: 132 ff. u. 1993: 58 ff., 338 ff., 376 ff., aber auch Delekat 1958: 
84f.; Pohlmann 1973: 273; Marcuse 1973: 312ff.; Burg 1974: 152ff. u. 1981: 907f.; 
Klenner 1974: 227; Garber 1980: 258ff.; Koslowski 1985: 6ff., 33ff.; Ludwig 1988: 128, 
Anm. 70 u. 1993; Höffe 1992: 214. Schmidlin 1983: 55, bezeichnet den Mangel an »so- 
ziale(r) Kohäsionskraft« als »die empfindlichste Stelle des Kantischen Entwurfs«, glaubt 
jedoch ebenfalls, daß unter Berücksichtigung des allgemeinen Rechtsgesetzes (57 f.) eine 
systematische Kantinterpretation Raum für sozialstaatliche Anknüpfungspunkte eröff­
nen würde. Müller-Schmid 1986: 60 (Hervorhebungen im Original, F. Z.), bemerkt da­
gegen: »In der Kantschen Naturrechtslehre macht sich das Manko einer fehlenden So­
zialethik geltend. Dieses Manko ist auch nicht durch den Kantschen Rekurs auf das 
Verallgemeinerungsprinzip überwunden«. Müller 1991: 99 schließlich hält Kants Hal­
tung zum Sozialstaat aufgrund der Vermengung liberaler und ihnen entgegenstehenden 
Prinzipien für »diffus«.
278 Ludwig 1993: 237.

114 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

gegen glaubt, es sei »eine Argumentation denkbar, die eine umwegi- 
ge Sozialstaatsbegründung aus dem Geist der vernunftrechtlichen 
Freiheit vorträgt, die das Sozialstaatsprinzip nicht als gleichrangiges 
vernunftrechtliches Prinzip versteht, sondern als vernunftrechtliches 
Sekundärprinzip, das in den Kontext der geschichtlichen Anwendung 
der vernunftrechtlichen Freiheitsnormen gehört und hier, erfah­
rungsbelehrt, den freiheitsfeindlichen Auswirkungen sozialer und 
ökonomischer Ungleichheit entgegenwirkt«279. In diesem Sinn wäre 
Kant dann »besser zu verstehen als dieser sich selbst verstanden hat« 
und in Anspruch zu nehmen für eine »Umverteilungspolitik im Zei­
chen der sozialen Gerechtigkeit für möglichst viele und immer mehr 
die ökonomischen und sozialen Voraussetzung für ein eigenbe­
stimmtes Dasein zu sichern und so die aus der sozialen und ökono­
mischen Ungleichheit resultierende Freiheitsbenachteiligung zu 
kompensieren«280.

Während Ludwigs Vorschlag zumindest diskutabel erscheint, 
auch wenn er sich aufgrund der geltungstheoretisch und be­
gründungstechnisch divergierenden Stellenwerte rechtlicher und 
ethischer Prinzipien vor große Probleme gestellt sieht und Ludwig 
zudem zu Unrecht den Eindruck erweckt, Kant habe Fragen sozialer 
Gerechtigkeit in seiner Lehre einfach bloß nicht explizit behandelt281,

279 Kersting 1993: 64, s. schon 1988a: 133 ff.
280 Kersting 1988a: 134, Fehler im Original, F. Z.
281 S. Ludwig 1993: 251 u. ebd., Anm. 105. Die MS steckt, anders als Ludwig meint, 
voller Hinweise darauf, was der Staat zu tun hat und was er nicht tun soll. Mit anderen 
Worten: er hat ausdrücklich minimalstaatliche und keinesfalls sozialstaatliche Funktio­
nen zu übernehmen. Daß Kant das Feld soziale Gerechtigkeit; im Rahmen der MS nicht 
im Kontext der Staatsaufgaben diskutiert, kann nicht als Ausdruck einer naiv-optimis­
tischen Grundauffassung bezüglich der Potentiale einer Eigentümermarktgesellschaft 
betrachtet werden. Kant kritisiert schon lange vor der MS explizit die destruktiven und 
ungerechten Tendenzen eines derartigen Vergesellschaftungsmodells (s. seine frühe 
Kritik des Eigentums u. des bürgerlichen Rechtsstaates), verteidigt später aber aus­
drücklich die Rechtmäßigkeit selbst extremer Ungleichverteilung des Eigentums (11/ 
147, Gemeinspruch). Wenn er dem Staat keine sozialstaatlichen Aufgaben zubilligt, 
dann gründet das nicht im fehlenden Problembewußtsein Kants (s. dazu auch die Be­
merkung in 11/151 f., Gemeinspruch), sondern muß offensichtlich als authentische und 
durchdachte Position Kants gelesen werden. Die Diskussion sozialstaatlicher Direktiven 
fehlt also nicht, wie Ludwig behauptet (253). Ihre Nichterwähnung bedeutet, daß der 
Staat laut Kant derartige Aufgaben nicht haben soll. Eine solche Haltung ist auch heut­
zutage alles andere als exotisch. F. v Hayek oder M. Friedman wurden wegen ihrer ex­
trem liberalen ökonomisch-politischen Theorien, die Kants Vorstellungen sehr nahe 
stehen, vor wenigen Jahren mit Nobelpreisen ausgezeichnet (vgl. ferner Dietze 1978 u. 
1982).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 115

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

so bewegt sich Kerstings Versuch vollständig jenseits des von Kants 
Theorie geebneten Bodens. Mittels umwegiger Argumentation ein 
zweitrangiges Sozialstaatsprinzip aus Kants Theorie zu deduzieren, 
das die Verwertung historischer Erfahrungen im Kontext einer aus­
drücklich nur rechtslogisch argumentierenden dogmatischen Lehre 
billigt282 und diesen aposteriorischen Elementen auch noch apriori­
sche Dignität verleiht, ist keine große Kunst. Mittels dieser Interpre­
tationsmethode ließen sich, so kann ohne Übertreibung angenom­
men werden, beliebig viele divergierende Rechtslehren aus Kants 
Theorie ableiten. Es bleibt dann aber die Frage, was das noch mit 
Kants ursprünglichen Intentionen und programmatischen Ansprü­
chen gemein hat283, d. i. die Begründung eines Systems auf der 
Grundlage einer »von aller Erfahrung abgesonderte(n) Vernunft«, 
die »nur a priori und als notwendig oder gar nicht erkennen (kann, 
F Z.); daher ist ihr Urteil niemals Meinung, sondern entweder Ent­
haltung von allem Urteile, oder apodiktische Gewißheit« (4/656, 
KrV, A 776, B 804).

Wäre es tatsächlich Kants ausdrückliche oder latente Absicht 
gewesen, die Eigentumsordnung an Gerechtigkeitsgrundsätzen aus­
zurichten, hätte er von Grund auf eine andere Privateigentumstheo­
rie formulieren müssen bzw. sich und denjenigen, die die Besitzlehre 
der MS in diesem Sinne interpretieren wollen, viel Arbeit ersparen 
können, wenn er die zuvor ausgiebig erörterten Ausführungen weg­
gelassen hätte. Was hätte Kant daran hindern können, dem >Arbeit 
schafft Eigentum<-Paradigma mit einer Theorie zu begegnen, die be­
sagt, daß letztlich die vereinigte Willkür Eigentum gemäß allgemei­
ner Gerechtigkeitsgrundsätze zuteilt? Eine minimalstaatliche Inter­
pretation der Kantischen Eigentumslehre erlaubt dagegen immerhin, 
solchen staatlichen Umverteilungsbestrebungen durch den Hinweis 
zu begegnen, daß der Eigentumserwerb via prima occupatio recht­
mäßig erfolgt ist und somit kein zu korrigierender Unrechtszustand

282 Zum affirmativen Dogmatismusbegriff der Rechtslehre s. 8/310 u. 397f., MS. Ihren 
>rigorosen< Anspruch betont Kersting an anderer Stelle ausdrücklich, vgl. Kersting 1991: 
120.
283 Es mag also durchaus so sein, wie Kersting 1988a: 134 schreibt, daß es ein »Kriterium 
großer Philosophie« sei, wenn das Argumentationspotential einer philosophischen Po­
sition die Begründungsintentionen desjenigen übersteigen, der sie entwickelt hat. Doch 
muß gewährleistet sein, daß das Resultat dieses Aktes tatsächlich noch als Frucht jenes 
Potentials zu erkennen ist. Das aber scheint mir in Kerstings Deutung nicht mehr gege­
ben zu sein.

116 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

vorliegen kann. Dieser liberalindividualistische Kern verschwindet 
aber völlig, sobald man die Rechtmäßigkeit des Eigentumsanspruchs 
in grundsätzliche Abhängigkeit von der Anerkennung durch die All­
gemeinheit bringt, die ihre Zustimmung auch noch an so weitrei­
chende Bedingungen knüpft, daß nicht mehr zu erkennen ist, welche 
geltungstheoretische Funktion der prima occupatio noch einzuräu­
men ist.

Kant argumentiert eindeutig aus der Perspektive des erstokku­
pierenden Individuums. Seine Theorie intendiert, diese Form des Ei­
gentumerwerbs umfassend rechtlich abzusichern. Die Einschrän­
kung dieses elementaren Freiheitsrechts durch Besteuerung im 
Dienst der Armenalimentierung ist nur dann erlaubt, wenn der Staat 
von den Habenichtsen in seinen Grundfesten bedroht ist. Diese Ar­
gumentationsfigur ist das Gegenteil einer Theorie, die beabsichtigt, 
eine Eigentumsordnung nach Gerechtigkeitsgrundsätzen zu entwer­
fen.

3. Exkurs: Kann Kants Besitzlehre ein Recht 
auf Privateigentum begründen?

Die bisherigen Ausführungen sollten deutlich gemacht haben, 
daß Kants Rechtslehre den Versuch unternimmt, die exklusive 
Nutzungsbefugnis an allen Objekten der Dingwelt apriorisch zu 
begründen. Diese Befugnis wiederum wird durch keinerlei in­
haltliche Auflagen eingegrenzt. Rechtmäßiges Privateigentum 
ist eine vom Rechtsstaat zu schützende, nicht aber durch ihn zu 
bildende oder reglementierende Größe des Privatrechts.

Obwohl Kant das Eigentumsrecht als Regelung des zwi­
schenmenschlichen Verkehrs konzipiert, ist ihm aufgrund sei­
ner besitzindividualistischen Ausrichtung die Vorstellung von 
der sozialen Dimension des Eigentums genuin fremd. Der Pro­
prietär kann über sein Eigentum nach Belieben verfügen und 
andere zur Abstinenz vom Gebrauch desselben verpflichten. 
Die Idee der vereinigten Willkür, die allein diese spezielle Form 
des Gegenstandbezugs autorisieren kann, wurde von Kant ein­
geführt, um den ursprünglich einseitigen Erwerb eines herren­
losen Objekts mit der Abstinenzverpflichtung vermitteln zu 
können. Die Inbesitznahme war nunmehr als selbstbestimmtes 
interpersonales Rechtsverhältnis konstruierbar, bei dem sich

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 117

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

freie Personen mit Blick auf die okkupierten Objekte Zurückhal­
tung auferlegen und somit eine »Reziprozität der Verbindlich­
keit aus einer allgemeinen Regel« (8/365, MS) hervorbringen. 
Allerdings kommen der vereinigten Willkür nur reaktiv-sank- 
tionierende Gestaltungskompetenzen zu. Sie erschöpfen sich 
darin, den durch sie in keiner Weise näher eingegrenzten Okku­
pationsakt für rechtmäßig zu erklären, wenn der Zeitfaktor be­
achtet wurde. Der Ersterwerb vollzieht sich damit de facto vor 
jeder konsensuellen Reglementierung bezüglich Quantität und 
Qualität des Besitzes und dem Eigentumsrecht inhärierenden 
Befugnissen284. Zwar sind prima occupatio und vereinigte Will­
kür logisch gleichursprünglich, aber die Pointe ihres Verhältnis­
ses liegt gerade darin, daß erstere dem Okkupationsakt gleich­
sam nur zustimmt und somit trotz ihrer geltungstheoretischen 
Gleichrangigkeit zur Passivität verurteilt ist. Sie kann, wie 
W. Kersting illustriert, die durch die Okkupation geschaffenen 
Eigentumsverhältnisse bloß »ohnmächtig ab()segnen«285.

»(Z)um ersten Mal in der Geschichte der abendländischen 
Rechtsphilosophie«286 wendet sich mit Kant ein Autor gegen die 
(bis heute) dominierende Arbeitswerttheorie des J. Locke. Er 
hatte versucht, das Eigentumsrecht und die mit ihm einher­
gehenden Verbindlichkeiten aus dem »Verhältnis() der Person 
zu Gegenständen« zu deduzieren, ohne zu sehen, daß daraus 
»keine Verbindlichkeit« erwachsen kann und folglich ein Eigen­
tumsrecht nur aus der Relation »einer Person zu Personen« 
(8/379, MS) ableitbar ist. So scharfsinnig sich Kants Kritik an 
Locke ausnimmt und so bedeutsam sein eigenes Modell in histo­
rischer Perspektive auch ist, können diese beeindruckenden 
Leistungen doch nicht darüber hinwegtäuschen, daß auch die

284 Das verdeutlichen auch Kants Ausführungen im §10 der MS. Apprehension und 
Deklaration eines äußeren Gegenstandes sind die notwendigen Schritte einer recht­
mäßigen äußeren Erwerbung. Die Approbation durch den allgemeinen Willen ist den 
beiden ersten Erwerbsschritten zwar inhärent, doch reglementiert sie sie in substantiel­
ler Hinsicht nicht. Nur von der Herrenlosigkeit des apprehensierten Objekts, nicht aber 
von seiner qualitativen oder quantitativen Beschaffenheit oder gar der Überprüfung, ob 
der Apprehensionsakt anderen Menschen »Lebenschancen, Nutzungs- und Ge­
brauchsmöglichkeiten an Gegenständen offenläßt« (Süchting 1995: 201), hängt es ab, 
ob der allgemein gesetzgebende Wille den Eigentumsanspruch für rechtmäßig erklärt.
285 Kersting 1993: 273.
286 Brocker 1992: 392, Hervorhebung im Original, F. Z.

118 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Eigentumslehre der MS nicht überzeugend darlegen kann, wie 
ein Recht auf Privateigentum begründet werden kann.

Diese Feststellung wird transparent, wenn man sich noch­
mals die geltungstheoretische Funktion der Idee der vereinigten 
Willkür vor Augen führt. Zwar erlaubt sie es, im Gegensatz zu 
Locke den formalen Akt der individuellen Okkupation als kon- 
sensuell gebilligte Handlung betrachten zu können. Aber sie 
kann eben nicht erklären, inwiefern die vereinigte Willkür dem 
Einzelnen diesen Weltzugriff einräumen kann, wieso Privat­
eigentum vernünftigerweise als Individualrecht betrachtet wer­
den muß, weshalb also alle anderen dazu verpflichtet werden 
können, auf ihren Mitbesitz an der Erde verzichten zu müssen. 
Auch Kants Eigentumslehre kann nicht vermeiden, daß das 
Recht auf Privateigentum über den Status einer mehr oder we­
niger plausiblen Konvention unter Gleichgesinnten nicht hin­
ausgelangen kann. In dieser Hinsicht transzendiert sie die be­
schränkte Reichweite der Lockeschen Argumente nicht und 
bleibt ihren substantiellen Mängeln verhaftet. Die Anerken­
nung des Eigentums bleibt auch bei Kant »eine Glaubens­
frage«287, kann als Rechtsinstitution nur für die Geltung be­
anspruchen, die sie vorab anerkennen wollen. Im Sinne einer 
zwingend begründeten Einrichtung aber, d. i. als apriorischer 
Bestandteil metaphysischer Anfangsgründe einer Rechtslehre, 
ist es nicht ausgewiesen. Die universale Gültigkeit der Kanti- 
schen Eigentumstheorie endet spätestens dort, wo Menschen 
übereinkommen, den Zugriff auf die Dingwelt unter Verzicht 
auf privateigentumstheoretische Vorstellungen zu regeln.

Zudem ist das Recht auf Privateigentum in Kants Theorie 
auch aufgrund der mangelnden inhaltlichen Bestimmtheit nicht 
in der Lage, einen so weitreichenden Anspruch wie die aus­
schließlich private und beliebige Nutzung des inbesitzgenom­
menen Gegenstandes vernunftrechtlich zu legitimieren. Denn 
die Idee der vereinigten Willkür, sieht man vom bloß formalen 
Zeitkriterium ab, vermag weder die Anerkennung eines Eigen­
tumstitels noch den möglichen Anwendungsbereich für derarti­
ge Ansprüche mit Auflagen oder Beschränkungen zu verknüp­
fen. Eine vollständige Theorie des Privateigentums hätte aber zu 
begründen, inwiefern die von Kant dem Eigentum zugeschrie­

287 Hinkelammert 1985: 209.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 119

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

benen Konstituenzien, dergemäß der Idee des Eigentums alle 
Objekte der Dingwelt in gleicher Weise unterworfen werden 
können und dem Eigentümer die uneingeschränkte Verfügungs­
gewalt zusteht, a priori anzunehmen und auch universal an­
wendbar sind. Wieso können, dürfen und müssen Boden, Luft, 
Wasser, Tiere oder Pflanzen mögliche Privateigentumsobjekte 
sein, wie ist ein solcher Anspruch gegen die begründet durch­
zusetzen, die der Meinung sind, daß bestimmte Objekte der 
Dingwelt nicht zum Privateigentum gemacht werden können?

Kants Hinweis, ohne ein solches totales Eigentumsrecht 
würde »ein Widerspruch der äußeren Freiheit mit sich selbst« 
(8/354, MS) entstehen, ist alles andere als selbstverständlich. 
Daß der Mensch nicht fähig ist, über Wasser zu laufen, würde 
niemand ernstlich als Widerspruch zur Freiheit des Menschen 
interpretieren. Spätestens in dem Augenblick, wo das Wasser 
ihn schluckt, wird einem entsprechenden Probanden klar wer­
den, daß die Überquerung eines Gewässers auf diese Weise 
unmöglich ist, selbst wenn konsensuell beschlossen würde, daß 
sie erlaubt sei und sich in dieser Handlung seine Freiheit mate­
rialisiere. Weil dem Menschen die Fähigkeit dazu grundsätzlich 
abgeht, entscheidet sich daran auch nicht, ob er frei ist. Über­
trägt man das Beispiel auf die Frage, ob Privatbesitz an Boden, 
Wasser, Luft, Tieren und Pflanzen möglich ist, dann besagt die 
apriorische Deduktion eines derartigen Rechtsanspruchs nichts 
darüber, ob er sich tatsächlich auf jene Objekte anwenden läßt288. 
Wer meint, Privatbesitz an Boden u. ä. sei unmittelbares Frei­
heitskorrelat, der wird möglicherweise, ähnlich wie der schon 
erwähnte Proband, wenn er durch Ressourcenknappheit und ge­
waltige ökologische Krisen von den Effekten seiner Vernunfts­
konstruktionen geschluckt zu werden droht, zur Einsicht gelan­
gen, daß der Boden u. ä. nicht ohne weiteres zu Privateigentum 
gemacht werden kann. Der Verzicht auf die exklusive und un­
eingeschränkte Nutzung dieser Dinge wäre dann keine Ein­
schränkung der Freiheit, sondern vielmehr die Bedingung ihrer 
Möglichkeit - vergleichbar dem Verzicht, so etwas sinnloses zu 
tun wie über Wasser zu laufen.

288 Und tatsächlich halten nicht nur indianische Kulturen ein so starkes Recht wie das 
auf Privateigentum angesichts der erwähnten Objekte für abwegig. S. dazu auch das 
Beispiel in Apel 1990: 90.

120 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Der Rekurs auf die Idee der vereinigten Willkür, dergemäß 
das Eigentum so vorstellbar sei, als ob jeder diese Einrichtung 
tatsächlich wolle, ist folglich in diesem Zusammenhang ein not­
wendiges, aber kein hinreichendes Kriterium. Es wäre noch zu 
zeigen, daß jedes Mitglied der vereinigten Willkür, so es sich als 
freies und selbstbestimmtes Individuum begreift, Privateigen­
tum wollen muß289.

Angesichts dieser begründungstechnischen Mängel ist 
auch Kants Eigentumslehre nicht in der Lage, ein Recht auf Pri­
vateigentum apriorisch zu begründen und als einzig vernünftige 
Weltteilhabe auszuweisen. Sie ist allerdings, stellt man Kants 
geltungstheoretische Hierarchie auf den Kopf, durchaus frucht­
bar zu machen für eine sinnvolle Ausgestaltung eines derartigen 
Rechts. Dazu müßte die Idee der vereinigten Willkür befreit 
werden von nur reaktiv-sanktionierenden Befugnissen und 
ihrer passiv-formalen Bezogenheit auf einen besitzindividualis­
tischen und in diesem Sinne der vereinigten Willkür vorher­
gehenden Okkupationsakt und stattdessen in eine aktiv gestal­
tende Kraft verwandelt werden. Wenn man sie begreift als 
diejenige Institution, die die Aufgabe zu lösen sucht, wie der 
mit dem Leben einhergehende Gebrauch der Welt allgemeinver­
träglich und langfristig zu lösen ist, könnte dem Privateigentum 
unter Umständen eine im Rahmen dieser Problemstellung sinn­
volle Funktion zukommen. Es wäre gegebenenfalls Teil des in­
stitutionellen Rahmens, der notwendig ist, die Dynamik des 
menschlichen Lebensvollzugs aufzugreifen und zu gestalten. 
Das Privateigentum hätte dann eine kontextabhängige und ge­
nerell subsidiäre, aber eben keine apriorische Funktion im Hin­

289 Wenn Süchting 1995: 177 die Vorstellung einer eigentumslosen Gesellschaft mit 
dem Hinweis zu widerlegen sucht, eine solche »verstößt gegen den Rechtsimperativ, 
demnach man in einen Zustand treten soll, in dem jedem das Seine gesichert wird«, 
dann übersieht er gleich mehrfach die begründungstechnischen Schwächen der Kanti- 
schen Theorie. Zum einen geht es Kant nicht um Eigentum im allgemeinen, sondern um 
die spezielle Form des Privateigentums. Diese konnte er aber im Sinne einer zwingend 
notwendigen Vernunftsinstitution nicht deduzieren. Eine privateigentumslose Gesell­
schaft ist aber nicht identisch mit einer eigentumslosen. Zum anderen wurzelt auch der 
von Süchting benannte Rechtsimperativ in den Konstruktionsbedingungen des Privat­
eigentums. Er ist in letzter Konsequenz Folge der exklusiven und uneinschränkbaren 
Objektnutzungsbefugnis. Da der Imperativ wegen der mangelhaften Begründung des 
Privateigentums im Kern kontingent ist, gibt es auch keinen Grund, eine eigentumslose 
Gesellschaft als ungerecht zu bezeichnen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 121

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

blick auf diesen Zweck und wäre anhand dieser funktionellen 
Einbindung bezüglich seiner Zweckdienlichkeit und Leistungs­
fähigkeit immer wieder neu zu überprüfen290. M. Brocker, der 
zum Abschluß seiner Studie eine Eigentumstheorie entwirft, 
die den oben genannten Kriterien weitgehend Rechnung trägt, 
meint, sie sei ganz im Sinne der Rechtslehre Kants291. Doch ver­
wechselt der Autor in meinen Augen den Umstand, daß sich 
gewisse Theoreme sowohl bei Kant als auch in seiner Konzepti­
on gleichen, mit der Identität der Aussagen und Optionen, die 
sich aus ihnen ergeben. Ebensowenig, wie sich ein Stück Holz 
und ein Buch trotz weitgehender Deckungsgleichheit bezüglich 
ihrer Zusammensetzung in ihrer Erscheinung und Funktionali­
tät gleichen, ebensowenig können die Bausteine der Kantischen 
Rechtslehre im Sinne der zuvor skizzierten alternativen Eigen­
tumstheorie zusammengefügt werden, ohne ihren ursprüngli­
chen Wesensgehalt weitgehend zu verlieren.

1.3.3 Eigentum, Staat und die historische Genese des Kapitalismus
»Immer doch i Schreibt der Sieger die Geschichte des Besiegten i Dem 
Erschlagenen entstellt i Der Schläger die Züge. Aus der Welt i Geht der 
Schwächere, und zurückbleibt i Die Lüge« (Brecht 1967:1480).

Im Kontext einer transzendentalphilosophisch ausgerichteten Suche 
nach den metaphysischen Anfangsgründen des Rechts ist Kant zu 
dem Ergebnis gelangt, daß das Recht auf äußeres Mein und Dein 
und der es garantierende Staat apriorische Vernunftspostulate sind. 
Der bürgerliche Rechtsstaat und Privateigentum sind vor jeder kon­
kreten gesellschaftlichen Formierung als konstitutive Elemente für 
sie charakterisiert worden. Jedes vernunftbegabte Wesen, so das

290 Ich folge damit Mackie 1983: 227, wenn er bemerkt: das Eigentumsrecht stellt »ein 
Bündel von Rechten dar. Es ist weder einfach noch absolut: Es muß im einzelnen fest­
gelegt werden, was ein Besitzer mit den unterschiedlichen Arten des Eigentums tun 
kann. Daher ist kaum zu erwarten, daß sich irgendeine einfache apriorische Weise zur 
Begründung von Rechten ausmachen läßt, die selbst vielgestaltig und in mancher Hin­
sicht gestaltungsfähig sind. Daraus folgt nicht, daß sich überhaupt kein Eigentumsrecht 
(oder insbesondere kein Recht auf Privateigentum) begründen läßt, sondern nur, daß 
sich solche Rechte nicht aus in sich evidenten Prinzipien ableiten lassen««.
291 Vgl. Brocker 1992: Kap. 7.

122 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Ethos des Kantischen Ansatzes, kann nach Kenntnisnahme des vor­
aussetzungslosen Argumentationsganges nicht umhin, diese Institu­
tionen als vernünftige Einrichtungen, als notwendige Grundstruktur 
jeder imaginierharen Sozietät zu betrachten. Wer das in Frage stellt, 
disqualifiziert seine Kritik automatisch als unvernünftig und darf 
deshalb von der Gemeinschaft vernünftiger Wesen zur Respektie­
rung der Institutionen gezwungen werden.

Diese Theorie leidet jedoch nicht nur aus den zuvor diskutierten 
innertheoretischen Unzulänglichkeiten an logischer Inkonsistenz. 
Konfrontiert man Kants bürgerliches Rechtsstaatsmodell mit der tat­
sächlichen Genese seines empirischen Pendants, ergibt sich ein ei­
gentümliches Spannungsverhältnis, welches Kant auf ebenso be­
zeichnende wie unüherzeugende Weise einseitig aufzulösen sucht.

Weder der bürgerliche Rechtsstaat noch die in ihm wirksame 
Eigentumsordnung sind, das sieht auch Kant292, das Resultat eines 
gewaltlosen und rechtskonformen historischen Prozesses. Seiner An­
sicht nach verbietet es aber ein Gemenge aus rechtstheoretischen 
Überlegungen und Klugheitserwägungen, die Diskrepanz zwischen 
Vernunft und Wirklichkeit überhaupt in irgendeiner Weise in den 
Kanon der relevanten Kriterien zur Beurteilung des gegenwärtigen 
institutionellen Gefüges aufzunehmen. In der allgemeinen Anmer­
kung A des öffentlichen Rechts führt er in einer längeren Passage 
aus: »Der Ursprung der obersten Gewalt ist für das Volk, das unter 
demselben steht, in praktischer Absicht unerforschlich, d. i. der Un­
tertan soll nicht über diesen Ursprung, als ein noch in Ansehung des 
ihr schuldigen Gehorsams zu bezweifelndes Recht (ius controver- 
sum), werktätig vernünfteln. Denn, da das Volk, um rechtskräftig 
über die oberste Staatsgewalt (summum imperium) zu urteilen, 
schon als unter einem allgemein gesetzgebenden Willen vereint an­
gesehen werden muß, so kann und darf es nicht anders urteilen, als 
das gegenwärtige Staatsoberhaupt (summus imperans) es will. - Ob 
ursprünglich ein wirklicher Vertrag der Unterwerfung unter densel­
ben (pactum subiectionis civilis) als ein Faktum vorher gegangen, 
oder ob die Gewalt vorherging, und das Gesetz nur hintennach ge­
kommen sei, oder auch in dieser Ordnung sich habe folgen sollen: das 
sind für das Volk, das nun schon unter dem bürgerlichen Gesetze 
steht, ganz zweckleere, und doch den Staat mit Gefahr bedrohende 
Vernünfteleien; denn, wollte der Untertan, der den letzten Ursprung

292 Vgl. 11/231, Frieden; AA XIX, 602.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 123

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

nun ergrübelt hatte, sich jener jetzt herrschenden Autorität widerset­
zen, so würde er nach den Gesetzen derselben, d.i. mit allem Recht, 
bestraft, vertilgt, oder (als vogelfrei, exlex) ausgestoßen werden. - 
Ein Gesetz, das so heilig (unverletzlich) ist, daß es, praktisch, auch 
nur in Zweifel zu ziehen, mithin seinen Effekt einen Augenblick zu 
suspendieren, schon ein Verbrechen ist, wird so vorgestellt, als ob es 
nicht von Menschen, aber doch von irgend einem höchsten tadelfrei­
en Gesetzgeber herkommen müsse, und das ist die Bedeutung des 
Satzes: >alle Obrigkeit ist von Gott<, welcher nicht einen Geschichts­
grund der bürgerlichen Verfassung, sondern eine Idee, als praktisches 
Vernunftsprinzip, aussagt: der jetzt bestehenden gesetzgebenden Ge­
walt gehorchen zu sollen; ihr Ursprung mag sein, welcher er wolle« 
(8/437 f., MS).

Kant kombiniert in dem Passus rechtslogische Argumente, die 
sich aus der Vorstellung des staatlichen Gewaltmonopols unmittelbar 
ergeben, und politisch-strategische Gedanken, die ihr Augenmerk 
auf die laut Kant staatszersetzenden Effekte richten, die die Ausein­
andersetzung mit der realen Geschichte eines Staates zeitigt. Auf der 
Basis einer enthistorisierten Genese sind die Kriterien zu entwickeln, 
anhand derer der Rechtsstaat einer normativen Evaluation unter­
zogen werden kann. Kant unterscheidet methodisch also strikt 
zwischen der Möglichkeit, den Staat und seine Institutionen aus 
apriorischen Vernunftsprinzipien deduzieren zu können, und seiner 
wirklichen historischen Genese. Letztere ist nicht nur für die Erörte­
rung der Legitimität des Staatsgefüges, sondern auch für die Frage 
nach den Gründen für die unbedingte Rechtsgehorsamspflicht des 
Untertans vollkommen bedeutungslos. Derjenige, der diese postu­
lierte Irrelevanz der Entstehungsbedingungen des rechtsstaatlichen 
Gewaltmonopols - und sei es nur in Gedanken - bezweifelt, ist, weil 
er aus der Sicht des Gewalthabers die Grundfeste der Herrschaft be­
droht und ihre Substanz untergräbt, ein Verbrecher und in der Kon­
sequenz sogar ein zu >vertilgendes<, ergo zu vernichtendes Element. 
Der unbedingte Gehorsam wird, weil die Staatsgewalt die Anerken­
nung ihrer Legitimität durch den Hinweis auf die vernunftrechtliche 
Rekonstruierbarkeit ihrer Entstehungsgeschichte einfordert, zur ele­
mentaren Bürgerpflicht erhoben293. Der bürgerliche Rechtsstaat kann 
in der Idee so gedacht werden, als ob er rein vernünftigen und in

293 Kant verschärft die Gehorsamspflicht gegenüber der staatlichen Obrigkeit noch da­
durch, daß er jede Form des aktiven Widerstands, unabhängig von den Zuständen, in

124 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

diesem Sinne göttlichen Ursprungs wäre. Vor diesem Hintergrund 
aber verblassen nicht nur die Sünden der Machtergreifung294, son­
dern auch die Sünden der Machtausübung, denn auch sie bieten für 
Kant keinen Anlaß, die Gehorsamspflicht des Untertans auszusetzen. 
Gesetzestreue und Gehorsamspflicht sind in Absehung von eventu­
ellen rechtswidrigen Gewaltakten verbindlich zu machen, weil die 
Verbindlichkeit von jenen Taten nicht tangiert wird. Sie speist sich 
allein aus der Quelle des Vernunftrechts. Aber ist diese Abnabelung 
der Herleitung und Rechtfertigung der rechtsstaatlichen Prinzipien 
von ihrer wirklichen Genese überzeugend? Es lassen sich, wie ich 
meine, einige gewichtige Argumente gegen diese Vorstellung ins 
Feld führen.

Kant kann nicht einleuchtend darlegen, auf welcher vernunft­
rechtlichen Grundlage der Untertan überhaupt dazu genötigt werden 
kann, über den wahren Ursprung der Herrschaft nicht zu >vernünf- 
teln<. Diese Direktive befreit zwar »die obsiegende Gewalt vor der 
Notwendigkeit fortwährender Selbstbehauptung«295, und das ist si­
cherlich eine günstige Basis für die Etablierung einer rechtmäßigen 
Ordnung. Doch deckt diese funktionale Konstruktion nur zum Teil 
das Problem ab, auf das es eigentlich zu reagieren hätte. Daß nämlich 
z. B. die Opfer der Gewaltmonopolerrichtung oder der je aktuellen 
Regierungspraxis ihr Leid verrechnen mit den positiven Effekten, 
die sich prozessual in seiner Folge einstellen, kann erhofft, aber nicht 
aufgrund überzeugender Argumente vernunftrechtlich erzwungen 
werden. Daß das Fundament der staatlichen Strukturen als Resultat 
einer vernünftigen Rekonstruktion gedacht werden kann, antwortet 
nicht auf die Frage, inwiefern der tatsächliche Staat von denjenigen, 
die sich zu Recht als tatsächliche Opfer seiner Entstehungsgeschich­
te296 begreifen, als legitim anerkannt werden muß. Die Verpflich­

denen man zu leben gezwungen ist, als unrechtmäßig bezeichnet. Dieses Argument 
wird ausführlich im nächsten Kapitel diskutiert.
294 Das betont Kerstingl993: 511.
295 Kersting 1993: 508.
296 In der oben zitierten Anmerkung A betont Kant, daß der jeweils gesetzgebenden 
Gewalt unbedingt zu gehorchen ist. Die Gehorsamspflicht gilt selbst dann, wenn diese 
Instanz ihre Befugnisse extrem mißbräuchlich verwendet. Also sind auch die Opfer von 
Diktaturen unbedingt verpflichtet, diesem Staat zu gehorchen. Die dafür von Kant an­
geführte Begründung läßt sich ableiten aus dem schon hier diskutierten Motiv, wonach 
die herrschende Autorität immer schon als Inkarnation der Idee eines Rechtsstaates zu 
betrachten ist und somit ein unbestreitbares und durch die Vernunft legitimiertes Ge­
waltmonopol beanspruchen kann. Ich werde diesen Punkt im nächsten Kapitel erörtern

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 125

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

tung, die Ersetzung der destruktiven Momente durch eine postulierte 
>als oh<-Konstruktion als Bewertungsmaßstab zu akzeptieren, ist 
nicht allgemein zu begründen, sondern beruht auf irreduziblel fakul­
tativen Entscheidungen. Damit gestaltet sich auf der geltungstheo­
retischen Ebene die Relation zwischen Siegern und Opfern als nicht 
mehr zu vermittelndes Paradoxon: der etablierte Rechtsstaat kann 
das ursprüngliche Moment der Gewalt bei seiner Initiierung nicht 
sublimieren297. Daraus ist nicht notwendig auf seine grundsätzliche 
Illegitimität zu schließen, sondern begründet vielmehr seine beson­
dere Verantwortung gegenüber denen, die Gewalt erfahren haben298.

Vor diesem Hintergrund verhindert Kants reduziertes Verständ­
nis dessen, woran sich die Legitimität rechtsstaatlicher Strukturen zu 
messen hat, einen ebenso gehaltvollen wie nichtfunktionalen Begriff 
von Legitimität zu entwickeln. Die ex post stattfindende Idealisie­
rung des Rechtssetzungsgrundes als auch der anschließenden pro- 
zeduralen Weiterentwicklung des Rechts treibt all jene Momente 
der Diskontinuität und Gewalt aus, die auf eine nicht nur residuale,

und beschränke mich hier auf die Darstellung und Kritik des Gewaltaspekts, insoweit er 
sich mit dem Gründungsakt und der Geschichte des bürgerlichen Rechtsstaates ver­
schränkt.
297 Hier soll nicht im Sinne von J. Derrida oder W. Benjamin die These unterstützt wer­
den, daß Recht und Gewalt symbiotisch miteinander verschmolzen sind und folglich das 
neuzeitliche Rechtsverständnis die Gewaltlosigkeit ihrer Grundsätze generell nicht ver­
teidigen kann. Ich möchte nur die strikte Trennung zwischen der Möglichkeit, dem 
Rechtssystem und seinen Institutionen zustimmen zu können, und ihrer tatsächlichen 
Genese problematisieren. Ich betrachte also die fortwährende Revision rechtlicher 
Strukturen als Reduktion des Gewaltgehalts, den ein Rechtssystem notwendigerweise 
produziert, weil es immer nur nachträglich die negativen Effekte seiner Institutionen 
und Verfahrensweisen korrigieren kann. An der Fähigkeit zur Selbstkorrektur, also an 
der Bereitschaft, die Erfahrungen der Rechtssubjekte aufzugreifen und zu integrieren, 
entscheidet sich die Legitimität des Rechtssystems. Sobald sich das Recht gegen die 
Resultate seiner eigenen praktischen Umsetzung immunisiert, manifestiert es sich als 
illegitime Gewalt.
298 Vgl. zu den Kriterien, anhand derer sich die Legitimität staatlicher Ordnung trotz 
der Gewaltsamkeit des Rechtssetzungsgrundes verteidigen läßt, Siep 1993; vgl. ferner 
1979: 268 ff. Wenn Habermas 1992:11 den Hinweis auf das auch durch diskurstheoreti­
sche Rekonstruktionen nicht einholbare Paradoxon der ursprünglichen Rechtssetzung 
als »ästhetischeQ Assimilationen« denunziert, dann verkennt er ebenso wie Kant, daß 
ein Gedankenexperiment den Hiatus zwischen Konstruktion und Wirklichkeit nicht 
schließen kann. Insofern reicht es nicht, die Anerkennung der Legitimität staatlicher 
Strukturen allein mit dem Hinweis einzufordern, jene seien in der Idee vernünftig ab­
zuleiten. Wirkliche Legitimität erwächst nur aus der gleichzeitigen Auseinandersetzung 
mit der tatsächlichen Genese von Herrschaft und ihrer institutionellen Ausformung.

126 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

sondern vielmehr konstitutive Gegensätzlichkeit im Kern dieses 
Rechts- und Gesellschaftskonzepts hindeuten299. Jene Diskontinuitä­
ten und Gewaltmomente verschwinden ja nicht mit der Errichtung 
des Rechtsstaats, sondern inkorporieren sich in den Opfern dieses 
Rechtssetzungsaktes ebenso, wie sie den weiteren Prozeß der Ausdif­
ferenzierung des Rechts bis hin zur bestmöglichen Verfassung per­
manent begleitet300. Schon Kants unbewiesene Behauptung, die Ei­
gentumsverteilung einer Gesellschaft lasse sich rechtsförmig denken, 
verschleiert, daß die tatsächliche Eigentumsordnung gerade dieses 
Prädikat nicht für sich beanspruchen kann. Die Erhebung der Insti­
tution des Privateigentums als solcher in den Rang eines Vernunfts­
imperativs besagt nichts darüber, wie die Eigentumsverteilung im 
Staat zu beurteilen ist, ob diese Institution realiter als gerecht erfah­
ren wird und welche Loyalitätsverpflichtungen gegenüber Staat und 
Eigentumsordnung den Habenichtsen auferlegbar sind301.

Zudem verhindert die Substituierung der geschichtlichen Fakti­
zität durch eine enthistorisierte und idealisierte Version der Entste­
hungsbedingungen des bürgerlichen Rechtsstaats, dessen empirische 
Entwicklung seit seiner Premiere auf der Weltbühne der Geschichte 
angemessen zu verstehen. Wenn man negiert, daß ein nicht abzugel­
tendes Moment der Gewalt die Genese des bürgerlichen Rechtsstaa­

299 Das Marxsche Werk basiert ja sogar auf der Annahme, daß der Struktur der bürger­
lichen Produktionsweise, die auf der Privateigentumsordnung basiert, das Moment der 
Gewalt notwendig inhäriert. Das hieße, wie Wellmer 1986: 232 zu Bedenken gibt, daß 
die in der Entstehung der bürgerlichen Gesellschaft feststellbare Gewalt den Charakter 
systematischer und legitimatorischer Irrelevanz verlöre, wenn in der Struktur der 
bürgerlichen Produktionsweise ein Moment fortdauernder Gewalt nachgewiesen wer­
den könnte.
300 Die permanente Paradoxie des Rechts liegt darin begründet, daß zur Garantierung 
rechtlicher Verhältnisse ein Gewaltmonopol geschaffen werden muß, das selbst wieder­
um in der Gefahr steht, sein Monopol willkürlich zu mißbrauchen. Der Schutz vor 
willkürlicher Gewalt durch das Gewaltmonopol ist aber nicht zu gewährleisten, ohne 
den Monopolcharakter selbst zu untergraben. In historischer Perspektive sind die Legi­
timitätskrisen neuzeitlicher Rechtsentwicklung immer auch als Ausdruck dieser genui­
nen Paradoxie zu deuten.
301 Wellmer 1986: 208 f. verweist von daher auf die charakteristische Inkonsequenz, 
»mit der Kant den Eigentümer der beginnenden kapitalistischen Produktionsweise aus 
dem ursprünglichen Eigentümer gleichsam gewalt- und bruchlos hervorgehen läßt. Die 
Gewaltlosigkeit einer logischen Konstruktion muß an dieser Stelle die eigentlich gefor­
derte Gewaltlosigkeit einer historischen Genese substituieren. Nur so kann der fakti­
sche Privateigentümer zum Träger all der Rechte erklärt werden, die dem fiktiven zu­
gesprochen wurden«. Laut Wellmer ist das der Punkt, an dem die »Rechtslehre bei Kant 
ideologisch« wird.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 127

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

tes und seiner ihn charakterisierenden Institutionen von Beginn an 
begleitet, dann hleihen die Gründe für die historisch permanent ver- 
orthare Krisenanfälligkeit seines Legitimitätsanspruchs und die De­
stabilisierung des gesellschaftlichen Rechtsfriedens letztlich myste­
riös302. Offenbar genügt es nicht, die Pflicht zur Anerkennung des 
Rechtsstaats von sozial situierten Subjekten mit dem Hinweis zu be­
gründen, dieser sei in der Idee so zu rechtfertigen, daß er von allen 
vernünftigen Wesen gewollt werden muß. Die Vernünftigkeit eines 
Rechtsprinzips muß sich auch an seiner historischen Entwicklung 
selbst ablesen lassen; mit anderen Worten: Staat und Privateigentum 
müssen in der Wirklichkeit Effekte zeitigen, die jenen Subjekten ein­
sichtig erscheinen läßt, an diesen Institutionen festzuhalten und ihre 
Legitimität anzuerkennen. Der Gesellschaftsvertrag, durch den sie 
als apriorisches Fundament jeder Sozietät ausgewiesen werden, kann 
erst dann als »unfehlbare() Produktionsstätte moralisch richtiger Er­
gebnisse«303 betrachtet werden, wenn auch die empirischen Erfah­
rungen mit Staat und Privateigentum dieses Urteil tragen können304, 
d. h. die wechselseitige Abhängigkeit jener Faktoren in Rechnung ge­
stellt wird.

Ein gehaltvoller Begriff von Legitimität ist demnach nur durch 
Integration des Erlebens der Rechtssubjekte als einem Kriterium zur 
Beurteilung der Vernünftigkeit und Anerkennungswürdigkeit ge­
sellschaftlicher Institutionen entwickelbar. Die Apriorität einer Re­
konstruktion allein kann die Gehorsamspflicht der Rechtssubjekte 
nicht hinreichend begründen, vielmehr muß sie sich auch gerade in

302 Unter Gewalt verstehe ich in diesem Zusammenhang eben auch die Zumutung, die 
mit Kants Ersetzung der Geschichte durch eine idealisierte Konstruktion verbunden ist. 
Letztlich impliziert dieses Modell nämlich, die apriorischen Idealisierungen strikt von 
ihren empirisch wahrnehmbaren Realisierungen zu unterscheiden. Da Menschen als 
raum-zeitliche und endliche Wesen aber immer nur unter den Bedingungen der Reali­
sierungsversuche leben können, werden sie genötigt, ihr Leiden an diesen Bedingungen 
nicht in Verbindung mit dem Vernunftideal selbst zu bringen. Das führt dazu, die Kon­
gruenz von Ideal und Wirklichkeit in die Unendlichkeit zu projizieren und zugleich die 
momentane Wirklichkeit immer schon als notwendige Etappe auf dem Weg zu diesem 
Endziel zu begreifen. Der schmerzliche Hiatus zwischen Ideal und Wirklichkeit ist dann 
niemals im falschen Ideal, sondern immer nur in seiner mangelhaften und in Zukunft 
zu verbessernden Umsetzung begründet. S. dazu im folgenden Kapitel vor allem die 
Abschnitte zum Widerstandsrecht u. die beiden Annäherungen an das Verhältnis von 
Zeit und Recht.
303 Kersting 1994: 210f.
304 Vgl. dazu Siep 1993: 605.

128 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

Konfrontation mit deren >Vernünfteleien< verteidigen lassen und das 
bedeutet in letzter Konsequenz, daß der Weg von der Grundlegung 
des staatlichen Gewaltmonopols hin zur vollkommenen Republik in 
der Lebenswelt als Progreß erfahrbar ist. Teil dieser Erfahrung ist es, 
daß der Staat die besondere Verantwortung gegenüber den Men­
schen, die von diesem Prozeß beschädigt worden sind, anerkennt, 
und daß er und seine ihn konstituierenden Institutionen permanent 
mit ihrer tatsächlichen Genese konfrontiert und gegebenenfalls Kor­
rekturen unterworfen werden305.

Wenn Kant schreibt: »Eine Idee ist nichts anderes, als der Begriff 
von einer Vollkommenheit, die sich in der Erfahrung noch nicht vor­
findet. Z. E. die Idee einer vollkommnen, nach Regeln der Gerechtig­
keit regierten Republik! Ist sie deswegen unmöglich? Erst muß un­
sere Idee nur richtig sein, und dann ist sie hei allen Hindernissen, die 
ihrer Ausführung noch im Wege stehen, gar nicht unmöglich« 
(12/700 f., Pädagogik), dann ist dem entgegenzuhalten, daß die Mög­
lichkeit der Realisierung einer Idee tatsächlich auch davon abhängt, 
unter welchen Bedingungen die Realisation sich vollzieht. Wenn die 
Errichtung einer gerechten Republik im Sinne Kants von Menschen 
erwartet, extreme Entbehrungen auf sich zu nehmen oder die An­
sprüche an die individuelle Existenz mit dem Nutzenvorteil eines 
solchen leidvollen Lebens für den Gattungsfortschritt zu verrechnen, 
dann ist es kein Vernunftgebot mehr, an der Ausführung jener Idee 
zu partizipieren. Unter diesen Bedingungen kann die Idee noch so gut 
sein, für Menschen ist sie eine Zumutung. Wenn das >im Prinzip 
Mögliche< aus dem Netz gesellschaftlicher Beziehungen endlicher 
Wesen herausgelöst und projiziert wird auf die Unendlichkeit des 
Fortschritts, in dessen Licht es dann im Prinzip als erfüllbar erscheint 
(der Raum des Möglichen also bestimmt wird aus der Perspektive des 
idealisierten Endzustands), dann werden alle Ereignisse immer schon 
interpretiert als Ausgangspunkte und Etappen des unendlichen Fort­
schritts selbst, bis schließlich die >richtige Idee< die Realität selbst 
verschlingt, aus deren Idealisierung sie einst hervorging306.

Kants Theorie hingegen, verstanden »als rationalistische Kon­
struktion (,) die Geschichte verleugnet()«307, verleiht dem bürger­

305 Zur Bedeutung des Erfahrungsbegriffs bei der Veränderung von Institutionen s. Siep 
1979: 271f., 1993; s. auch Margalit 1997.
306 Vgl. dazu Hinkelammert 1994: 216 ff.
307 Horkheimer 1992: 281.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 129

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

liehen Rechtsstaat und dem Privateigentum eine Unschuld, die ihnen 
de facto niemals zukommen würde. In der logischen Konstruktion 
des Eigentums und des auf ihm beruhenden Staates sind alle Spuren 
des historisch Gewordenen gelöscht308. Stattdessen wird der Reflexi­
onszusammenhang der Konstruktion (über die Idee des Natur­
zustandes) historisiert, jedoch ohne Anspruch auf Faktizität. Auf­
grund der systematischen Irrelevanz der historischen Wirklichkeit 
für den Aufweis der Notwendigkeit des Staates und des Privateigen­
tums wird die Theorie hermetisch gegenüber Infragestellungen und 
Kritik. Es existiert praktisch keine Sphäre, in der sie sich als falsch 
oder richtig zu erweisen hätte. Sofern sie den Gesetzen der Logik 
genügt, ihre einzelnen Versatzstücke also kohärieren, ist die Theorie 
vernünftig und das Privateigentum und der Staat werden zu unbe­
streitbaren, ewigen und von jedem Menschen anzuerkennenden 
Größen. Denn sollten sich in der praktischen Umsetzung der Lehre 
Probleme ergeben, Widersprüche zeigen oder offensichtlich unge­
rechte Strukturen einstellen, so können diese Eindrücke nicht zur 
Kritik an der mit der Würde des Vernunftstitels versehenen Theorie 
herangezogen werden309. Das eine ist gute Theorie, daß andere, gänz-

308 Wenn Kersting 1993: 511 f. schreibt: »Welche Mittel auch immer der gegenwärtige 
Machthaber aufgeboten haben mag, um in den Besitz der Herrschaft sich zu bringen, die 
Verbindlichkeit des von ihm gesetzten Rechts bleibt davon unberührt (...). Die Vernunft 
verordnet Vergessen (...) (und, F. Z.) muß sich auf die Seite der Sieger stellen und den 
im Kampf Unterlegenen jede tätige Unterstützung versagen«, dann verdeutlicht er zu­
gleich, welchen Preis diese Theorie einfordert. In der Ordnung des geregelten, rechts­
logischen Denkens verliert Kant aus den Augen, daß den Ansprüchen an eine vernunft­
gemäße Ordnung nicht Genüge getan ist, wenn sie einseitig auf theoretische Kohärenz 
und idealisierte Zustimmungsfähigkeit rekurriert. Daß durch die Gründung eines 
Rechtstaates der gewalttätigen Ordnung der Natur eine Ordnung der Vernunft folgt 
(so Langer 1986: 172), muß sich empirisch erweisen, wenn diese These mehr als ideo­
logisch sein soll.
309 Dies ist beispielsweise der Hintergrund, vor dem K. Kühl seine Untersuchung ent­
wickelt. So konstatiert er, im Gegensatz zu Kant, durchaus, daß der Kapitalismus auf­
grund »der Eigengesetzlichkeit des Wirtschaftsbereichs« (Kühl 1984: 22; vgl. auch Mul- 
holland 1990: 361f.) einer Domestizierung durch das Recht bedarf. Konsequent 
entwickelt er dann ein Bild des idealen Gleichgewichts zwischen Recht und Wirtschaft 
(227 ff.), ohne Kriterien zu benennen, an denen abzulesen wäre, ab wann die Applikati­
on eines solchen Ideals auf die reale Welt als gescheitert anzusehen wäre. Formulierun­
gen wie »Privateigentum wäre (...) vom Recht nur dann nicht anzuerkennen, wenn es 
nicht mit der Freiheit anderer (...) nach einem allgemeinen Gesetz kompatibel wäre« 
(232; s. auch eine analoge wenn/dann Behauptung bezüglich des Zusammenhangs 
Lohnabhängigkeit-Freiheit [306]) fehlt jeglicher Zeitbegriff. Auf die Frage: Wann (und 
wie) ist der Aufweis erbracht, daß Privateigentum interpersonal nicht verträglich ist,

130 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

lieh unabhängig von ihr, schlechte Realisation, falsche Praxis. Es gibt 
kein Kriterium, keinen empirisch wahrnehmbaren Sachverhalt, des­
sen Eintreten zur Einsicht zwingen würde, daß die Lehre von der 
absoluten Vernünftigkeit der Institution des Privateigentums und 
der durchgängigen Rationalität der Existenz eines bürgerlichen 
Rechtsstaates nicht aufrecht zu erhalten ist. Die Empirie als mög­
licher Fundus für den Aufweis einer unüberbrückbaren Diskrepanz 
zwischen Anspruch und Realität ist ausgeschlossen. Dadurch wird 
der gesamte Entwurf tendenziell zeitlos und mündet schließlich in 
einer Theorie der schlechten Unendlichkeit, weil die Lebenswirklich­
keit der Rechtssubjekte im Kontext einer teleologisch ausgerichteten, 
endlosen und selbstreferentiellen Rechtsentwicklung keinerlei Be­
deutung hat310. Kants Geschichtsphilosophie, deren methodischer 
Stellenwert für die Rechtsphilosophie im folgenden Kapitel beleuch­
tet wird, bildet das normative Gerüst eines derartigen Rechtsver­
ständnisses.

1.3.4 Der Eigentümer als aktiver Staatsbürger

»(W)ohl dem, der im Besitz ist (beati possidentes)« (8/367, MS).

Die nun folgenden Ausführungen zum Staatsbürgerrecht beschlie­
ßen die Darstellung und Kritik der Kantischen Sachenrechts- und 
Staatslehre. Es soll beleuchtet werden, inwiefern der überragende 
Stellenwert des Eigentumsrechts im staatlichen Verband Wirkmacht 
entfaltet. Diese Analyse wird nochmals veranschaulichen, daß Kant 
a) aus seinen Prämissen durchaus konsequent zu Aussagen über die 
einzig mögliche institutionelle Struktur einer Gesellschaft gelangt 
und b) sich in ihnen die Grenzen eines solchen Ansatzes in ihrer 
krassesten Ausformung zeigen.

Die bisherigen Überlegungen hatten verdeutlicht, daß der be­
sitzindividualistische Eigentümer den Menschen an sich und ent­

gibt es keine Antwort. Das Verhältnis von Zeit und Recht ist Thema des nächsten Ka­
pitels.
310 Horkheimer umschreibt eine solche ohne menschlichen Zeitbegriff formulierte 
Theorie in ein Bild der Generationenfolge. In den eigenen Kindern darf man seinen 
eigenen Ansprüchen »»nachtrauern, ohne vernunftlos zu sein, sie verkörpern gleichzeitig 
die verlorene Vergangenheit und die verbürgte Zukunft« (Horkheimer 1992: 292).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 131

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

sprechend den Prototypen des Staatsbürgers verkörpert311. Sein 
naturrechtlich erworbener Besitz hat im Naturzustand provisorisch­
rechtliche Qualität und wird mittels der Staatsgründung in ein pe- 
remtorisch-rechtliches Privateigentum >verwandelt<. Es sind dem­
nach die Eigentümer, die den Staat ins Leben rufen, um den 
eigentums- und damit freiheitsabträglichen Bedingungen des status 
naturalis zu begegnen und das Mein und Dein durch Installation 
eines rechtsstaatlichen Gewaltmonopols zu garantieren. In beste­
chender Stringenz entwickelt Kant nun die Rahmenbedingungen, in 
denen diese Vorgaben im bürgerlichen Rechtsstaat zur gebührenden 
Entfaltung kommen.

»Die gesetzgebende Gewalt kann nur dem vereinigten Willen 
des Volkes zukommen« (8/432, MS). Doch wer glaubt, daß Kant un­
ter dem vereinigten Volkswillen einen Zusammenschluß aller ver­
nunftbegabten Menschen faßt, sieht sich getäuscht. Vielmehr kommt 
nur den Eigentümern das Recht auf aktive Gestaltung des positiven 
Rechts zu, weil sie es sind, um derentwillen der Staat ins Leben ge­
rufen wird. Ihr existentielles Interesse an der peremtorisch-recht- 
lichen Sanktionierung ihrer sich im Eigentum materialisierenden 
Freiheitsrechte macht den Staat notwendig. Der wiederum kann sei­
ne ihm zugewiesene Aufgabe nur dann angemessen interpretieren, 
wenn die über das positive Recht disponieren können, deren »Inter­
esse an der Aufrechterhaltung des Staates nicht kontingent, sondern 
substantiell ist«312. Für das Recht, sich gesetzgeberisch zu betätigen, 
gilt es sich also zu qualifizieren, man muß laut Kant fähig sein, dieses 
Recht für sich zu reklamieren313. Die Befähigung demonstriert der 
Staatsbürger primär durch seinen ökonomischen Status, weshalb 
Kant schreiben kann: »Die Grundbesitzer sind die eigentliche Staats- 
unterthanen« (AA XXIII, 137).

Aufgrund dieser Prämisse gelangt Kant zur Trennung des akti­
ven vom passiven Staatsbürger, »obgleich der Begriff des letzteren 
mit der Erklärung des Begriffs von einem Staatsbürger überhaupt 
im Widerspruch zu stehen scheint« (8/433, MS). Aktive Staatsbürger 
sind diejenigen, die »nicht bloß Teil des gemeinen Wesens, sondern 
auch Glied desselben, d. i. aus eigener Willkür in Gemeinschaft mit

311 Was Horkheimer 1992: 287 mit Blick aufFichte schreibt, gilt auch für Kant: »Das Ich 
hat sich (...) in der Sorge ums Eigentum konstituiert«.
312 Saage 1994: 120; vgl. auch Harzer 1994:118.
313 S. 11/150, Gemeinspruch.

132 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

anderen handelnder Teil desselben« (8/432 f., MS) sind. Der aktive 
Bürger ist Eigentümer und somit in der Lage, selbständig für seine 
Reproduktion zu sorgen. Er kann aufgrund seines Besitzes unabhän­
gig von anderen sein Dasein fristen. Folgerichtig zählt zu den »unab- 
trennlichen Attribute(n)« des Staatsbürgers neben der gesetzlichen 
Freiheit und der bürgerlichen Gleichheit die »bürgerliche() Selb­
ständigkeit«, die Kant definiert als Fähigkeit, »seine Existenz und 
Erhaltung nicht der Willkür eines andern im Volke, sondern seinen 
eigenen Rechten und Kräften, als Glied des gemeinen Wesens ver­
danken zu können« (8/432, MS)314. Ein Bürger im vollen Sinn zu sein 
ist demnach an elementare Bedingungen geknüpft: »Die dazu erfor­
derliche Qualität ist, außer der natürlichen (das es kein Kind, kein 
Weib sei), die einzige: daß er sein eigener Herr (sui iuris) sei, mithin 
irgend ein Eigentum habe« (11/151, Gemeinspruch). Sehr klar 
grenzt Kant große Teile der Bevölkerung vom aktiven Staatsbürger­
tum aus, macht sie zu passiven Bürgern, zu >Schutzgenossen<. »Der 
Geselle bei einem Kaufmann, oder bei einem Handwerker; der 
Dienstbote (nicht der im Dienste des Staates steht); der Unmündige 
(...); alles Frauenzimmer315, und überhaupt jedermann, der nicht 
nach eigenem Betrieb, sondern nach der Verfügung anderer (außer 
der des Staats), genötigt ist, seine Existenz (Nahrung und Schutz) zu 
erhalten, entbehrt der bürgerlichen Persönlichkeit, und seine Exi­
stenz ist gleichsam nur Inhärenz. (...) (Sie, F Z.) sind nur Handlan­

314 Schon im >Gemeinspruch< formuliert Kant entsprechend: »Der bürgerliche Zustand 
also, bloß als rechtlicher Zustand betrachtet, ist auf folgende Prinzipien a priori 
gegründet: 1. Die Freiheit jedes Gliedes der Sozietät, als Menschen. 2. Die Gleichheit 
desselben mit jedem anderen, als Untertan. 3. Die Selbständigkeit jedes Gliedes eines 
gemeinen Wesens, als Bürger« (11/145, Gemeinspruch). Die Selbständigkeit definiert er 
schon hier in Abhängigkeit vom Besitzstand des Einzelnen. Wer kein Eigentum besitzt, 
darf auch nicht über Gesetze abstimmen. »In dem Punkte der Gesetzgebung selbst sind 
alle, die schon unter vorhandenen öffentlichen Gesetzen frei und gleich sind, doch nicht, 
was das Recht betrifft, diese Gesetze zu geben, alle für gleich zu achten«. Die Unselb­
ständigen, d.h. die Besitzlosen, haben kein Stimmrecht. Gleichwohl sind sie, »als Glie­
der des gemeinen Wesens, der Befolgung dieser Gesetze unterworfen, und dadurch des 
Schutzes nach denselben teilhaftig; nur nicht als Bürger, sondern als Schutzgenossen« 
(11/150, Gemeinspruch).
315 Damit behauptet Kant explizit, daß Frauen niemals selbständig werden können 
(ebenso 12/522, Anthropologie), da ihre Unselbständigkeit anthropologischen Ur­
sprungs ist. Deshalb gelten die noch zu erörternden Bedingungen, unter denen jemand 
Eigentümer und so wahlberechtigt werden kann, für Frauen nicht. Sie bleiben grund­
sätzlich ausgeschlossen (vgl. dazu Marcil 1995), und das würde sich auch nicht, wie etwa 
Kienzle 1991:182 mutmaßt, ändern, wenn sie einen geeigneten Beruf ergriffen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 133

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

ger des gemeinen Wesens, weil sie von anderen Individuen befehligt 
oder beschützt werden müssen, mithin keine bürgerliche Selbstän­
digkeit besitzen« (8/433, MS)316. Die Vollbürgerschaft ist damit in 
entscheidende Abhängigkeit gebracht von der Fähigkeit des männ­
lichen Staatsbürgers, sich vermittels seines Eigentums eine »freye 
Existenz« (AA XXIII, 137) zu schaffen, die ihm zudem die aktive 
Teilnahme an ökonomischen Procedere der Eigentümermarktgesell­
schaft ermöglicht. Das aber bedeutet: »Das aktive Bürgerrecht ist 
selbst ein Eigentumsrecht«317.

Es ist unmittelbar einsichtig, daß Kant mit der Anbindung des 
Staatsbürgerbegriffs an das Kriterium der Selbständigkeit erneut das 
Feld der apriorischen Argumentation verlassen hat. Zu den rein 
vernünftig begründeten bürgerlichen Zuständen der Freiheit und 
Gleichheit gesellt sich mit der Selbständigkeit ein Element aus der 
Sphäre der Erscheinung hinzu. Sie ist eindeutig ökonomisch definiert 
und knüpft den Begriff des Bürgers an eine zufällige, von empiri­
schen Umständen abhängige Größe. Die Selbständigkeit »steht, als 
Prinzip a priori unausgewiesen und unausweisbar, wie es ist, über 
den transzendental-rechtlich begründeten Prinzipien der Freiheit 
und Gleichheit und bildet statt jener die differentia specifica des 
Bürgerbegriffs. Nicht das für alle gleiche Recht der Freiheit, sondern 
das metarechtliche Faktum der Selbständigkeit qualifiziert zur Teil­
habe am Recht der bürgerlichen Gesellschaft, der >Mitgesetz- 
gebung<«318.

Dieser klaren ökonomischen Kontaminierung des Selbständig­

316 In den Vorarbeiten zum >Gemeinspruch< bezeichnet Kant den Unselbständigen sogar 
als »parasitische Pflanze (die, F. Z.) nur auf anderen Bürgern wurzelt« (AA XXIII, 137).
317 Koslowski 1985: 16. Auch vor diesem Hintergrund fehlt der Vermutung, über die 
Gesetzgebung könnten sozialstaatliche Direktiven im Interesse der Unselbständigen er­
lassen werden, die textliche Basis. Kants Ausführungen in dieser Frage (und im nächsten 
Abschnitt) verweisen in gewisser Hinsicht erneut auf die Formalstruktur einer kapitalis­
tisch ausgerichteten Eigentümermarktgesellschaft, in der sich die Trennung zwischen 
den unmittelbaren Warenproduzenten und den Eigentümern an Produktionsmitteln 
als zentrale Notwendigkeit erweist. Mag Kants Erfahrungshintergrund auch ein anderer 
gewesen sein, so antizipieren seine Ausführungen doch schon zentrale Momente dieses 
sich ankündigendenWirtschaftsmodells. Vgl. zu diesem Punkt z.B. Fetscher 1971: 81; 
Batscha 1976: 17f.; Riedel 1976: 140ff.; Deggau 1983: 260f.; Koslowski 1985: 19; Ker­
sting 1993: 388 ff.; Rosen 1993: 74; Unruh 1993:153f.; Saage 1994: 121ff.
318 Riedel 1973: 343; vgl. auch Garber 1980: 261; Lutz-Bachmann 1988: 93 ff. Kant selbst 
beschlich im übrigen die dumpfe Ahnung, daß seine Beweisführung bar jeder Plausibi­
lität ist. »Es ist, ich gestehe es, etwas schwer, die Erfordernis zu bestimmen, um auf den 
Stand eines Menschen, der sein eigener Herr ist, Anspruch machen zu können« (11/151,

134 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

keitsbegriffs ist es geschuldet, daß der Versuch zahlreicher Interpre­
ten, die Trias >Freiheit, Gleichheit, Selbständigkeit in die Nähe der 
bekannten Losung >Liberte, Egalite, Fraternite< der französichen Re­
volutionäre zu bringen, nicht vereinbar ist mit Kants Intentionen. 
Selbständigkeit ist kein Synonym für Brüderlichkeit319. Und auch 
eine systematische Interpretation, die Selbständigkeit mit politisch­
sozial mündig übersetzt320 oder meint, Kant habe damit im Grunde 
den Staat verpflichten wollen, die Selbständigkeit der Bürger oder die 
dazu notwendigen Voraussetzungen garantieren zu müssen321, ak­
tualisiert nicht etwa Kants Absichten, sondern entfernt sich ganz of­
fensichtlich von dem, was er sagen wollte. Wenn Kant Selbständig­
keit schreibt und diesen Terminus im zuvor explizierten Sinn 
unmißverständlich füllt, dann gibt es keinen Grund anzunehmen, er 
habe das nicht genau so gemeint. Kant verwendet, wie S. O. Hansson 
betont, den Begriff in der Tat, »because he really meant that particu- 
lar word«322.

Deshalb ist es auch irreführend, trotz der dargestellten Kritik die 
Erhebung der Selbständigkeit in den Rang eines apriorischen Ver­
nunftprinzips in erster Linie als Ausdruck »ideologischer Parteilich­

Anm., Gemeinspruch). Was an dieser Aussage wiederum ironisch sein soll, bleibt das 
Rätsel desjenigen, der das behauptet (Puder 1973: 35).
319 Das behauptet aber Losurdo 1983: 163. Er begründet Kants abweichende Wortwahl 
mit dessen Rücksichtnahme auf die Zensurbehörden (kritisch dazu Kienzle 1991: 172; 
Hansson 1994: 338). Gerhardt 1988: 29 meint, Kant habe die Parole der französischen 
Revolution »nur mit leichter Abwandlung« antizipiert. Selbständigkeit sei »mit Kant als 
»Mündigkeit« (zu, F. Z.) verstehen«, und trotz gewandelter Begrifflichkeit meinen »wir 
in der Sache nach wie vor dasselbe« (43) wie Kant. Kienzle 1991: 172 f. glaubt, der 
Grund für die unterschiedlichen Slogans sei »in den Schwierigkeiten zu suchen (...), 
das französische Original ins Deutsche zu übersetzen« (kritisch dazu Hansson 1994: 
338f.). Den Gegensatz zwischen der Revolutionslosung und Kants Trias betonen hin­
gegen zu Recht Brandt 1989: 112; Kersting 1993: 381. Auch Hansson 1994: 339 (Her­
vorhebungen im Original, F. Z.) hebt hervor: »Interpretations of Kant's Freiheit, Gleich­
heit, Selbständigkeit as a mere shadow of liberte, egalite, fraternite tend to obscure 
important aspects of his political philosophy«. Eine radikaldemokratische Wendung der 
Kantischen Trias findet sich hingegen bei Bergk; s. dazu Garber 1980: 274ff.
320 S. Schild 1981:142ff.; Unruh 1993:146f.
321 Vgl. Luf 1978:159ff.; Kühl 1984: 282ff.; Gerhardt 1988: 39f., 1995a: 84; Sassenbach 
1992:141f., 148 ff.; Harzer 1994:117ff.; weitere Angaben zu entsprechend argumentie­
renden Autoren macht Unruh 1993: 155 f. Wetzel 1987: 2, Anm. 1 meint sogar, aus dem 
Kantischen Vernunftprinzip der bürgerlichen Selbständigkeit sei mit Blick auf die Pro­
bleme der Dritten Welt »eindeutig« ein »Menschenrecht auf Entwicklung« zu folgern 
(vgl. ferner 1, 134, 337).
322 Hansson 1994: 339, Hervorhebung im Original, F. Z.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 135

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit«323 Kants zu bezeichnen oder zu mutmaßen, die Ängste der Be­
sitzbürger vor umfassender Gleichheit aller Untertanen seien »the 
ghost-writer of this peculiar piece of Kantian theory«324. Derartige 
Urteile erwecken den falschen Eindruck, Kant habe sich hier ohne 
erkennbaren Grund zum Sprachrohr der Klein- und Großkapitalisten 
gemacht. Es ist zwar richtig, daß Kant keine überzeugenden Argu­
mente vortragen kann, die einen solchen geltungstheoretischen Sta­
tus der Selbständigkeit begründet erscheinen lassen, aber daß er 
einen derartigen Versuch unternimmt, liegt in der Konsequenz sei­
ner Rechtslehre, die sich konzentrisch um die Privateigentumstheo­
rie gruppiert325. Der entscheidende Defekt der Staatsbürgertheorie 
liegt folglich viel tiefer, ist schon keimhaft angelegt in der im Kern 
kontingenten Begründung eines apriorischen Rechts auf Privateigen­
tum, die den Auftakt der MS bildet. Es greift zu kurz, Kants Rechts­
lehre erst an diesem Punkt mit Blick auf ihre inakzeptablen Ergeb­
nisse zu kritisieren, weil man nicht realisiert, daß aufgrund der 
Kantischen Programmatik weder die Eigentumstheorie selbst, noch

1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

323 Kersting 1988: 119, ebenso 1992: 153 f. Auch Wellmer 1986: 212, weist darauf hin, 
daß Kant in dem Punkt ideologisch wird, in dem er zur Freiheit und Gleichheit mittels 
der ökonomisch definierten Selbständigkeit das Marktmodell des Kapitalismus in die 
Sphäre der apriorischen Rechtsbegründung hebt. »Die Qualifikation zum Staatsbürger 
kann nur als Resultat eines Bildungsprozesses zur Selbständigkeit gedacht werden. 
Ideologisch wird diese Differenzierung von Rechten nur deshalb, weil Kant, entspre­
chend der Verquickung eines Marktmodells mit einem Diskursmodell der Freiheit und 
Gleichheit, für den zur Autonomie des Staatsbürgers führenden Bildungsprozeß die zur 
Selbständigkeit des Besitzbürgers führende ökonomische Karriere substituiert. Daß bei­
des zusammenfalle - in dieser Unterstellung kommt das ideologische Moment der Kan- 
tischen Rechtslehre am deutlichsten zum Ausdruck«. So richtig die Beobachtungen sind, 
müssen sie dennoch eingeordnet werden in den Kontext der MS insgesamt, um nicht 
den unangemessenen Eindruck zu erwecken, Kants Lehre verletze ihre Programmatik 
bloß an diesem Punkt.
324 Kersting 1992: 153.
325 Das streicht zu Recht Brandt 1982a: 261 f. heraus. »Die Auszeichnung der selb­
ständigen Bürger im öffentlichen Recht ist also nicht zurückzuführen auf eine Anhän­
gerschaft Kants an die Hausordnung Alteuropas (der Selbständige als pater familias) 
oder die frühkapitalistische Wirtschaft ( der Selbständige als Kapitaleigner) - das mag 
alles richtig sein, die rechtsphilosophische Begründung der Eigentümlichkeit des all­
gemeinen Willens wird im §2 begründet und hat entsprechend tiefere als zeitgenös­
sische oder alteuropäische Wurzeln«. Kants Staatsbürgerkonzeption ist demnach nicht 
»gedankenlos« (Kersting 1993: 392), sondern steht »völlig im Einklang mit den in seiner 
Eigentumstheorie gesetzten Prämissen« (Saage 1994: 120). Daß sie nicht überzeugen 
kann, liegt in den grundlegenden Defekten jener Theorie selbst begründet.

136 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

die mit ihr verzahnte Staatslehre frei sind von den elementaren Män­
geln, die im Staatshürgerrecht offensichtlich zu Tage treten.

Die ungerechtfertigte Erhehung aposteriorischer Versatzstücke 
in den Rang eines apriorischen Theorems ist nämlich, so hat dieses 
Kapitel gezeigt, konstituierendes Moment der MS326. Wenn man die­
ses Argumentationsmuster als ideologisch hezeichnen möchte, inso­
fern Kant nicht kenntlich macht, daß er offensichtlich kontingente 
aposteriorische Daten wider seiner eigenen Programmatik in sein 
Gedankengehäude integriert, sieht sich nicht erst das Selhständig- 
keitstheorem zu Recht mit dem Vorwurf konfrontiert, im Kern ideo­
logisch zu argumentieren. Vielmehr hegleitet diese Kritik die Rechts­
lehre von Beginn an.

1.3.4.1 Die Wege zum Privateigentum

So ahwegig es heutzutage erscheinen mag, den rechtlichen Status des 
Bürgers an seinen ökonomischen Status zu hinden327, so plausihel 
erschien es Kant - allerdings nur unter der Voraussetzung, daß jeder 
Mensch, demnach auch die ohen erwähnten Gruppierungen, poten­
tiell zu Eigentum gelangen kann. Nur wenn gewährleistet ist, daß 
jedermann Eigentümer werden kann, ist die Schlußfolgerung legi­

326 Es ist deshalh dem Resümee von Sandvoss 1983:132 zuzustimmen, der üher die MS 
schreiht: »Anspruch auf apriorische Erkenntnis und aposteriorische Ausführung diver­
gieren in hohem Maß. (...) Was tatsächlich in der >Metaphysik der Sittenc geschieht, ist 
nicht, wie Kant vorgiht, eine apriorisch-deduktive Systematisierung des Empirischen, 
sondern eine Aufweichung der apriorisch-transzendentalen Konzeption zugunsten der 
Empirie«. Ein analoges Prohlem stellt sich laut Adorno 1992: 268 f. auch in Kants Ethik.
327 Gleichwohl finden sich unter Kantforschern (Ehhinghaus 1968:186 ff. [kritisch dazu 
Riedel 1976: 148, Anm. 36; Luf 1978: 155ff.; Kienzle 1991: 180f.; Ludwig 1993: 233, 
Anm. 43]; Wetzel 1987: 132 f.; Müller 1992: 75) und Ökonomen (vgl. Dietze 1978) 
solche, die diesem Theorem viel ahgewinnen können. Auch verfassungsrechtlich ist die­
se Position zumindest im Kern durchaus aktuell. So herichtet >die tageszeitungc 
(27.11.93, 8), daß nach einem neuen Gesetz des lettischen Parlaments Staatshürger 
nur der werden kann, »der seit zehn Jahren in der Baltenrepuhlik leht, lettisch spricht, 
sich selbst erhalten kann«. Ein analoges Kriterium kennt auch das Einhürgerungsrecht 
der BRD. Und wenn die CDU in der niedersächsischen Stadt Dransfeld die Kandidatur 
eines Arheitslosen auf der Kommunalwahlliste der SPD mit den Worten kommentiert: 
»Wir denken, Wahlwerhung für sich kann man eigentlich nur machen, wenn man in 
politischer wie auch privater Arheit Erfolge vorzeigen kann« ^Frankfurter Rundschauc, 
16.9.96, 2), dann macht das deutlich, daß es nicht unhedingt selhstverständlich ist zu 
glauhen, der ökonomische Status eines Menschen sei mit Blick auf seine staatshürger- 
lichen Rechte irrelevant.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 137

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

tim, daß a) die Selbständigen im Sinne des vereinigten Volkswillens 
das positive Recht bestimmen und b) die de facto Besitzlosen recht­
mäßig davon ausgeschlossen werden. Es darf »nicht an dem unwider­
stehlichen Willen anderer liege(n)«, daß der Einzelne »icht zur glei­
chen Stufe mit anderen hinaufsteigt, die, als seine Mituntertanen, 
hierin, was das Recht betrifft, vor ihm nichts voraus haben« (11/149, 
Gemeinspruch). Kant fordert daher: »Jedes Glied desselben (des 
Staates, F. Z.) muß zu jeder Stufe eines Standes in demselben (die 
einem Untertan zukommen kann) gelangen dürfen, wozu sein Ta­
lent, sein Fleiß und sein Glück hinbringen können« (11/147, Ge­
meinspruch)328. Selbst extreme wirtschaftliche und politische Un­
gleichheiten unter den Bürgern sind zulässig, solange niemand 
gehindert wird, sich aus dem »passiven Zustande zu dem aktiven 
emporarbeiten zu können« (8/434, MS)329, also seine soziale und da­
mit schließlich auch seine rechtliche Position durch Leistung zu ver­
bessern. Ausdrücklich betont Kant: »Die durchgängige Gleichheit der 
Menschen in einem Staat, als Untertanen desselben, besteht aber 
ganz wohl mit der größten Ungleichheit, der Menge, und den Graden 
des Besitztums, es sei an körperlicher oder Geistesüberlegenheit über 
andere, oder an anderen Glücksgütern außer ihnen und an Rechten 
überhaupt (deren es viele geben kann) respektiv auf andere (...). 
Aber dem Rechte nach (...) sind sie dennoch (...) alle einander 
gleich« (11/147, Gemeinpruch)330.

Mit diesen Äußerungen räumt Kant nunmehr auch die letzten 
Zweifel darüber aus, in welche Tradition er generell einzuordnen ist. 
Kant reiht sich mit seinen Überlegungen ein in die Ahnengalerie des 
Wirtschaftsliberalismus. Die minimalen Regelungsbefugnisse des 
Staates sind primär eingeschränkt auf die Sicherung des freien 
bürgerlichen Warenverkehrs. Seinem formalen Rechtsverständnis 
sind materiale Bestimmungen ebenso fremd, wie es »gegenüber der

328 Vgl. auch beinahe gleichlautend in den Vorarbeiten zu dieser Schrift AA XXIII, 136 
u. 8/450, MS. Möglicherweise nahm sich Kant hier die eigene Biographie zum Vorbild, 
s. dazu Jachmann 1993:174f.
329 Ebenso AA XXIII, 259.
330 Auch die durch Erbschaften verursachte »beträchtliche Ungleichheit in Vermögens­
umständen unter den Gliedern eines gemeinen Wesens« ist rechtens, solange jene nicht 
gehindert werden, »wenn ihr Talent, ihr Fleiß und ihr Glück es ihnen möglich macht, 
sich (...) zu gleichen Umständen zu erheben« (11/148f., Gemeinspruch). Dennoch be­
hauptet Luf 1978: 118, für Kant sei die Gefahr unmenschlicher Zustände gerade dann 
gegeben, »wenn es zur disproportionalen Verteilung des Eigentums, also zur Polarisa­
tion von Großgrundbesitzern und kleinen Eigentümern kommt«.

138 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

ökonomischen Struktur der Gesellschaft (...) indifferent«331 ist. Des­
halb begnügt sich Kant mit einer formal gefaßten, letztlich bloß vir­
tuellen Chancengleichheit der Rechssubjekte332, die sich in der Besei­
tigung der Privilegien- und Herrschaftsstruktur des Feudalismus 
erschöpft. Die Unselbständigkeit oder krasse ökonomische Minder- 
bemittelungen bergen keinerlei Veranlassung für staatliche Inter­
ventionen, weil Chancengleichheit in der Gleichheit vor dem Gesetz 
aufgeht333. Auch die oben dokumentierten Bemerkungen sind noch­
mals eindeutiger Beleg für die bereits diskutierte These, daß Kants 
Rechtslehre der Sozialstaatsgedanke genuin fremd ist.

Da die MS Freiheit und menschliches Wohlergehen identifiziert 
mit der Installation der Institutionen einer Eigentümermarktgesell­
schaft, kann sie die immanenten Grenzen dieses Modells, die sich in 
der Lebenswelt der Subjekte als soziale Deprivation und Verelendung 
manifestieren, in ihrer strukturellen Verklammerung mit den Dyna­
miken jener Institutionen selbst nicht mehr begreifen334. In einer li­
beralen Eigentümermarktgesellschaft, so das Kredo Kants, kann es 
Marginalisierungsphänomene nicht geben, also sind Armut und Ei­

331 Kersting 1988: 118. Es ist augenscheinlich, wie sehr diese Überlegungen Kants auf 
naives liberales Gedankengut verweisen (s. dazu Pohlmann 1973: 258; Habermas 1976: 
183; Castillo 1990: 205ff.; dagegen argumentiert Langer 1986: 176ff.). Ein weiteres 
Indiz für Kants Nähe zum Wirtschaftsliberalismus ist seine große Bewunderung für 
A. Smith (1723-1790), den Kant in der MS auch zitiert (8/403, MS). In einem Brief 
von Kants Berliner Freund M. Herz wird Smith als Liebling Kants bezeichnet (s. Batscha 
1976: 17), und die Affinitäten der Rechtslehre zum Liberalismus sind so groß, daß Kos- 
lowski 1985:19 ohne Übertreibung schreiben kann: »Kant beschreibt mit rechtsphiloso­
phischen Begriffen die Bedingungen eines ökonomischen Konkurrenzgleichgewichts im 
Sinn von Adam Smith« (vgl. auch Ritter 1971: 243; Illuminati 1971: 145 ff.; Shell 1978: 
78; Ludwig 1988: 132, Anm. 78 u. 1993: 244, Anm. 80; ferner die Literaturhinweise in 
Pohlmann 1973: 260, Anm. 207).
332 Schon in AA XIX, 512 notiert er entsprechend, im Staat »giebt es Vornehme und 
gringe aber nicht Mächtige und Ohnmächtige. Jeder ist durch sein Recht eben so mäch­
tig als der andere«.
333 Saage 1989: 195 bringt die am Minimalstaatskonzept orientierte Intention der Kan- 
tischen Rechtstheorie auf die treffende Formel: »Jeder hat das Recht auf Eigentum, 
wenn er welches hat, aber kein Recht auf Eigentum, wenn er keines hat«. Vgl. ebenfalls 
Garber 1980: 261; Ludwig 1993: 234, Anm. 44. Eine grundsätzliche Kritik dieses libera­
len Topos formuliert bereits Marx 1983: 354.
334 Symptomatisch ist in diesem Zusammenhang, daß Kant sich nur noch verwundert 
darüber zeigen kann, »wie es zuging, daß viele Menschen, die sonst insgesamt einen 
beständigen Besitzstand hätten erwerben können, (...) dahin gebracht sind, jenem (dem 
Großgrundbesitzer, F. Z.) bloß zu dienen, um leben zu können?« (11/152, Gemein­
spruch).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 139

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

gentumslosigkeit nicht, wie Marx später analysierte, das Resultat des 
reibungslosen Zusammenspiels der Institutionen jener Gesell­
schaft335, sondern entweder in der mißlichen Veranlagung der Habe­
nichtse begründet336 oder ein bloß temporäre, im Lauf der Fortent­
wicklung jener Sozietät sich selbst aufhebende Friktion337. Von daher 
gerät die Sphäre des Sozialen allenfalls als Sekundäres, als Ableitung 
der Möglichkeitsbedingungen der Eigentümermarktgesellschaft in 
den Blick. Sie ist die disponible Größe, die sich an die jeweils varia­
blen historischen Ausprägungen jenes Gesellschafts- und Wirt­
schaftsmodells anschmiegen kann338 oder generell ausgelagert und 
zum Betätigungsfeld der Caritas erklärt wird.

Kants Hoffnung, daß Talent, Fleiß und Glück allein die Quelle 
individuellen Wohlergehens (und schließlich bürgerlicher Rechte) 
sein können, ist nicht erst durch die historischen Erfahrungen des

335 »Die Eigentumslosigkeit des Arbeiters und das Eigentum der vergegenständlichten 
Arbeit an der lebendigen, oder die Aneignung fremder Arbeit durch das Kapital - beides 
nur auf zwei entgegengesetzten Polen dasselbe Verhältnis ausdrückend - sind die 
Grundbedingungen der bürgerlichen Produktionsweise, keineswegs ihre gleichgültigen 
Zufälle« (K. Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf) 
1857-1858, Frankfurt a.M. o.J., zit.n. Gey 1981: 154; vgl. auch Marx 1975a: 507). In 
der Frühphase seines Schaffens stand Kant einer solchen Sicht der bürgerlichen Gesell­
schaft durchaus nahe. So schreibt er in der Herder-Nachschrift: »es ist wahr: der Luxus 
beschaftigt Arme; aber es wurde keine arme ohne Luxus geben: und der Luxus kom- 
pensirt seinen eignen Schaden sehr schlecht. Unrecht werden unnützliche leute unter­
halten, die so wie unnütze Hände sind; indessen werden die nützlichen Leute in Armuth 
darben« (AA XXVII.1, 80f.).
336 Armut entspringt demnach »oft aus Mangel des Fleißes und der Sparsamkeit« (AA 
XIX, 578) und konsequenterweise vergleicht Kant Bettler mit Schmarotzern (8/571, 
MS). Gegensätze in der Gesellschaft werden von Kant zu Gegensätzen anderer zur 
Gesellschaft gemacht. Nicht die Armut, sondern die Armen sind plötzlich das Problem. 
Vgl. dazu Burg 1981: 907f.; zur Lippe 1984:100ff.; Saage 1994: 113 ff.
337 In diesem Punkt entfaltet Kants Geschichtsphilosophie ihre äußerst bedenkliche 
Wirkkraft, wie das folgende Kapitel zeigen soll.
338 Diese eigentümliche Verzahnung zeigt ihre problematischen Implikationen in der 
momentan aktuellen Debatte um den sogenannten >Umbau des Sozialstaatesc. Wenn 
der Sozialstaat konzipiert ist als Kompensation der negativen Effekte des Marktes, dann 
offenbart diese Funktionszuweisung immer dann ihre genuine Widersprüchlichkeit, 
wenn die Marktgesellschaft die Kompensation ihrer Folgen nicht mehr finanzieren 
kann. In solchen Phasen wird klar, daß jene Vergesellschaftungsform indifferent ist 
gegenüber den Anforderungen eines gedeihlichen menschlichen Lebens. Den markt­
wirtschaftlichen Mechanismen inhäriert keine Ethik, demnach können soziale Gesichts­
punkte nicht die Leitlinien wirtschaftlicher Aktivitäten sein. Der Sozialstaat muß sich 
mit den Mitteln begnügen, die der nach Eigengesetzen funktionierende marktwirt­
schaftliche Prozeß abwirft - falls er in der Lage ist, etwas abzuwerfen.

140 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

19. Jahrhunderts desavouiert worden. Schon zu Lebzeiten wurde sein 
Staatshürgermodell von radikaldemokratischen Aufklärern kriti­
siert339, aber auch auf der Ebene der Theorie selbst verwickelt es sich 
in bemerkenswerte Widersprüche. Nur wenige Jahre vor der Publi­
kation der MS notiert Kant: »Denn welcher Mensch kennt sich selbst, 
wer kennt andre so durch und durch, um zu entscheiden: ob, wenn er 
von den Ursachen seines vermeintlich wohlgeführten Lebenswandels 
alles, was man Verdienst des Glücks nennt als sein angebornes gut­
artiges Temperament, die natürliche größere Stärke seiner obern 
Kräfte (...), überdem auch noch die Gelegenheit, wo ihm der Zufall 
glücklicher weise viele Versuchungen ersparte, die einen andern tra­
fen; wenn er dies alles von seinem wirklichen Charakter absonderte 
(wie er das denn, um diesen gehörig zu würdigen, notwendig abrech­
nen muß, weil er es, als Glücksgeschenk, seinem eigenen Verdienst 
nicht zuschreiben kann): wer will dann entscheiden, sage ich, ob vor 
dem allsehenden Auge eines Weltrichters ein Mensch, seinem innern 
moralischen Werte nach, überall noch irgend einen Vorzug vor dem 
andern habe« (11/178, Ende). Kant behauptet demnach, daß glückli­
che, d. i. nicht-verdienstliche Umstände, worunter er ausdrücklich 
auch die anthropologische Ausstattung jedes Menschen faßt, nicht 
relevant sind, wenn es darum geht, die Moralität einer Person zu 
werten. Inwiefern ist es aber dann einleuchtend, offensichtliche 
Glücksgaben wie Talent und Glück zu ausschlaggebenden Kriterien 
bei der Konstituierung des sozialen und damit rechtlichen Status 
eines Bürgers machen zu können? Was vor dem Auge des Welt­
gerichtes nicht billig ist, kann vor dem des irdischen Gesetzes nicht 
recht sein. Wenn Talent und Glück genuin nicht in die Verantwort­
lichkeit des Einzelnen fallen, dann dürfen sie auch nicht die Ursache 
dafür sein, Rechtsansprüche zu verweigern340. In der MS konstruiert 
Kant den Rechtsstaat nicht als Anstalt zur Evaluation individueller

339 Vgl. Garber 1982:129 ff. Im übrigen fällt Kant hier weit hinter Einsichten zurück, die 
er selbst in der vorkritischen Phase unter dem Eindruck von Rousseau ausdrücklich 
schon formuliert hatte. S. dazu den Abschnitt über die Kapitalismuskritik des frühen 
Kant.
340 Wenn man zugesteht, daß der Rekurs auf Talent und Glück nicht die Trennung von 
aktiven und passiven Staatsbürgern legitimieren kann, dann ließe sich weitergehend 
fragen, ob sie die rechtmäßige Ursache einer extrem ungleichen Eigentumsordnung sein 
dürfen. Denn mit der Ausrichtung der Eigentumsentstehung an den zufälligen anthro­
pologischen Gegebenheiten des Einzelnen werden die menschlichen Naturanlagen sank­
tioniert und präformieren entscheidend die weitere Lebenssituation und -perspektive. 
Vgl. zu dem Problem Nagel 1994:160ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 141

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

Begabungen, sondern begreift ihn als Ausdruck des Willens freier 
und gleicher Personen. Die Selbständigkeit, die jeder nur gemäß sei­
nes Talents und Glücks erwerben können soll und die die differentia 
specifica des Staatsbürgerbegriffs ist, wird in Kants liberaler Welt­
sicht ohne ersichtlichen Grund in folgenreiche Abhängigkeit ge­
bracht zu kontingenzanfälligen und somit im Grunde irrelevanten 
Phänomenen.

Diese Kritik beschränkt sich allerdings nicht auf den Bereich der 
Konstituierung des rechtlichen Status eines Bürgers, sondern läßt 
sich ebenso auf den sozialen Status beziehen. Es ist von vornherein 
unplausibel anzunehmen, alle Talente würden in einer Gesellschaft, 
die ihre Potentiale in Konkurrenz der Individuen zueinander zur Gel­
tung bringen will, gleichmäßig positiv sanktioniert - selbst wenn 
man den äußerst unwahrscheinlichen Fall annehmen würde, daß 
jeder Mensch prinzipiell die Möglichkeiten hätte, seine Talente frei 
zu entwickeln. Vielmehr sind es immer bestimmte Fähigkeiten, die in 
einer Gesellschaft zu Wohlstand und Anerkennung führen341. Sollte 
jemand also unglückseligerweise gerade mit diesen nicht ausreichend 
ausgestattet sein, so wird er beinahe zwangsläufig zum Objekt der 
öffentlichen Wohlfahrt bzw. zum Unselbständigen. Die gesellschaft­
lichen Strukturen orientieren sich nicht an den Talenten der Indivi­
duen, vielmehr profitieren diejenigen, deren Dispositionen und Ga­
ben »sich mit den Funktionsweisen und Wirkdimensionen der 
bestehenden Gesellschaft verschränken«342. Es kann also keine Rede 
davon sein, daß Talent, Fleiß und Glück jeden Menschen generell 
>zur jeden Stufe< der gesellschaftlichen Hierarchie hinauftragen 
können343. Sie können ebenso der Grund für einen bodenlosen Ab­

341 Mit der Charakterisierung von Besitztümern als »Glücksgütern« (8/591, MS) er­
kennt Kant implizit an, daß ihr Erwerb wesentlich abhängt von zufälligen Größen. 
Wenn Kersting 1993: 375 anmerkt, daß der exklusive Rekurs auf Talent, Fleiß und 
Glück, d.h. die individuellen Dispositionen des Einzelnen »(j)ede vorgegebene Status­
hierarchie (...) neutralisiert«, dann ist das keineswegs so plausibel, wie es klingt. Rasse, 
Geschlecht, Herkunft, Bildung und Vermögen werden ja durch die Etablierung formaler 
Gleichheit vor dem Gesetz nicht neutralisiert, sondern bloß zu irrelevanten Größen 
erklärt. Die Bezugnahme auf die individuelle Leistungsfähigkeit bringt zwar eine gewis­
se Dynamik ins Spiel, die jedoch weder den Status noch die Hierarchie zwangsläufig 
aufhebt. Gerade weil sie zu politisch und rechtlich irrelvanten Phänomenen erklärt wer­
den, wird ihre weiterhin gegebene subtile Wirkmacht zementiert.
342 Kensmann 1989:164.
343 Wehler 1988: 248 f. faßt diesen Topos bürgerlichen Selbstverständnisses treffend 
zusammen. Die bürgerliche Gesellschaft »soll, so der utopische Entwurf, prinzipiell of­

142 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3 Der bürgerliche Rechtsstaat

stürz sein344. Warum sollte ein Rechtsstaat akzeptieren, daß die »Un­
fähigkeit, als Warentauschende in den Antagonismus der moderier­
ten Egoismen einzutreten«345 dazu führt, daß solche Menschen von 
den Mechanismen der Macht- und Wohlstandshildung ausgeschlos­
sen sind?

1.3.5 Fazit

Es hat sich gezeigt, daß Kants Bestrehen, Privateigentum und Staat in 
den Rang unumgänglicher Bestandteile metaphysischer Anfangs­
gründe einer jeden Rechtstheorie zu erhehen, aufgrund zahlreicher 
theorieimmanenter Schwächen scheitert. Kant verletzt seine explizi­
te programmatische Ahsicht, apriorische Theoriehildung zu hetrei- 
hen, weil er wiederholt gezwungen ist, die Geschlossenheit seines 
Rechtssystems auf Kosten der Integration aposteriorisch-kontingen­
ter Daten aufzuhauen. Vor diesem Hintergrund aher verliert der Ent­
wurf an zentralen Punkten Überzeugungskraft, überschreitet nicht 
das Niveau einer mehr oder weniger plausihlen Meinungsäuße­
rung346. Da Kant zudem jenen Integrationsakt nicht als Bruch mit

fen sein. Gewiß, es gilt das Erhe: Familienstatus, Besitz und Vermögen, das verschafft 
einen Vorsprung. Aher Leistung und Talent, nachgewiesen durch die Leistungsdiplome 
der Schulen und Universitäten, qualifizieren ehenso für den Eintritt. Es ist dem An­
spruch nach keine geschlossene, keine segmentierende Gesellschaft«. Daß weder das 
19. noch das 20. Jahrhundert als empirischer Beleg dafür dienen können, daß der Ent­
wurf seinen Ansprüchen genügt, hemerkt Wehler 1988: 245 und dokumentieren die 
Studien zur sozialen Mohilität seit der industriellen Revolution in Kaelhle 1978; vgl. 
auch die ernüchternde Untersuchung des Einflusses der sozialen Herkunft auf die Bil­
dungschancen in dreizehn industrialisierten Ländern von Blossfeld/Shavit 1993. Ist 
Kants hürgerlich-liherale Naivität an diesem Punkt noch ohne weiteres zu verzeihen, 
so gilt dieses hermeneutische Wohlwollen nicht mehr für die Protagonisten des Neo- 
liheralismus wie F v. Hayek, M. Friedman oder R. Nozick.
344 Gröll 1991: 13 (Hervorhehung im Original, F. Z.): »Das Recht auf Arheit in Aus- 
ühung der Freiheit des Wirtschaftshürgers (...) taugt, auf materiell, hildungs-, genera­
tionsmäßig, geschlechtlich usw. sehr unterschiedlich ausgestattete gleiche Arheitshürger 
angewandt, einem Teil von diesen gar nicht gut, d. h. richtig, es schadet ihnen.« S. auch 
zur Lippe 1984: 109 ff. Bereits der von Kant so verehrte Rousseau heschreiht in aller 
Klarheit diesen Zusammenhang in seinem »Diskurs üher die Ungleichheit« (Rousseau 
1993: 205).
345 zur Lippe 1984: 107.
346 Damit soll nicht hehauptet werden, daß Theorien, die Erfahrungen verarheiten, hlo- 
ße Meinungsäußerungen ohne Üherzeugungskraft darstellen. Die ahschließenden 
Ausführungen dieser Arheit werden zumindest andeuten, daß ich im Gegenteil der 
Meinung hin, daß Theorien, die angemessene Konzepte zur Regelung menschlichen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 143

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant

der ursprünglichen Programmatik kenntlich macht, sondern den Ein­
druck zu erwecken sucht, die aposteriorischen Elemente besäßen die 
Dignität einer reinen Vernunfteinsicht, sieht er sich mit dem Vor­
wurf konfrontiert, die Parteilichkeit seiner Rechtslehre zu verschlei­
ern. Diese Ideologielastigkeit ist nicht nur aufgrund des Verstoßes 
gegen den Anspruch allgemeingültiger Theoriehildung problema­
tisch. Spätestens die letzten Abschnitte des Kapitels haben zudem 
offenhart, daß Kants Rechtsmodell sich strukturell als Bastion des 
eigentumsfixierten Privatrechts und Grabstätte öffentlichen Han­
delns entpuppt hat347.

Diese Kritikpunkte bewegten sich im wesentlichen auf einer 
theorieimmanenten Ebene, insofern der explizite Argumentations­
gang der MS auf seine Plausibilität und Folgen hin untersucht wurde. 
Im nun anschließenden Kapitel soll die Rechtslehre erneut einer Kri­
tik unterzogen werden, jedoch diesmal anhand der Verhältnisbestim­
mung von Zeit und Recht, vor einem Hintergrund also, der weit­
gehend unthematisch mit der Rechtslehre Kants verwoben ist, 
punktuell aber bereits mehrmals im bisherigen Verlauf der Arbeit 
angeschnitten wurde. Im Gegensatz zur Vorgehensweise im ersten 
Kapitel muß deshalb zunächst der Rahmen entworfen werden, in 
dem dann erst die Beziehung zwischen Zeit und Recht behandelt 
werden kann. Da diese Beziehung sich letztlich als eine zwischen 
Kants Rechts- und Geschichtsphilosophie erweisen wird348, beginnt 
das folgende Kapitel mit der Rekonstruktion der Entwicklung des 
geschichtsphilosophischen Denkens und seines geltungstheoreti­
schen Status im Werk Kants. Ausgangspunkt ist hierfür die Lehre 
von den Vernunftideen und ihre Charakterisierung als regulativer 
Prinzipien.

Zusammenlebens bereitstellen wollen, notwendigerweise Erfahrungen aus den Berei­
chen Geschichte, Ökonomie, Psychologie und vor allem Anthropologie berücksichtigen 
müssen (vgl. dazu auch Siep 1993: 613). Die Kritik an Kant wendet sich also zum einen 
allgemein gegen sein Wissenschaftsverständnis selbst, das die apriorische Methodikver­
herrlicht und Erfahrungswissen geringschätzt, gegen die permanente Mißachtung der 
Methodik im Rahmen der MS, zum anderen aber gegen die Spezifizität jener aposterio­
rischen Elemente, die Kant für universalisierbar hält.
347 Ich entlehne dieses Bild Barber 1994: 215.
348 Genau genommen ist die Beziehung von Zeit und Recht keine zwischen Rechts- und 
Geschichtsphilosophie. Vielmehr fußt die Rechtsphilosophie in zentralen Passagen auf 
geschichtsphilosophischen Annahmen.

144 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.1 Kurze Einführung in die Fragestellung

»Wir haben nicht die Zeit, nur die Frist« (Nordhofen 1996: 47).

Es mag auf den ersten Blick erstaunen, den Zusammenhang zwischen 
Rechts- und Zeitlichkeitsvorstellungen in der MS behandeln zu wol­
len, denn offensichtlich findet sich in ihr keine ausdrückliche Thema- 
tisierung zeittheoretischer Aspekte. Auch der Versuch, im Kontext 
der in den Ästhetik- und Analytikahschnitten der KrV entwickelten 
Zeittheorie die Temporalität im Kantischen Rechtsdenken zu analy­
sieren, führt nicht weit, da die in der MS verortharen Zeitphänomene 
dort nicht von besonderer Relevanz sind1.

Ich werde im Folgenden versuchen, das Verhältnis von Recht 
und Zeit in der MS vor dem Hintergrund der Kantischen Ge­
schichtsphilosophie zu erhellen. Zwar hegegnet man auch hier der 
Schwierigkeit, daß Kant sich in seinem Spätwerk nicht explizit mit 
geschichtsphilosophischen Fragestellungen auseinandersetzt, doch 
glaube ich zeigen zu können, daß zentrale Elemente der Rechtslehre 
eine teleologisch geprägte Zeitstruktur hesitzen, die sich unmittelhar 
aus geschichtsphilosophischen Prämissen speisen2. Die MS, so die zu

1 Zu der Feststellung gelangt Brandt 1982a: 269, der deshalb den Zugang zum Zeitver­
ständnis der MS andeutungsweise über die Dialektik der KrV sucht. Zu Kants Zeittheo­
rie, vor allem im Kontext seiner >Kritikenc, s. Al-Azm 1967; Heinrichs 1968; Gent 1971 
(zum vorkritischen Kant Bd. 1, 257-73; zum kritischen Kant Bd. 2,1-89); Böhme 1974: 
257-75; Henke 1978; Steinhoff1983: 163-560; Fink 1990: 30ff.; Luckner 1994: 45-78; 
Söffler 1994; vgl. ferner Sonnemann 1987 u. aus systemtheoretischer Sicht Nassehi 
1993: 29-35.
2 Ich knüpfe dabei an die Einschätzungen von R. Brandt an, der bemerkt, daß in der MS 
»die Geschichtsphilosophie wesentlich für die Begründung sowohl des Privatrechts wie 
des öffentlichen Rechts« (1974:184) und in ihr die »Zeit der Geschichte (...) das Schema 
der Rechtsverwirklichung« (1982a: 270; vgl. auch Kersting 1994: 216) sei. Schon Ende 
der 50er Jahre notiert Lehmann 1969: 169 f., mit Blick auf dieses Spätwerk: »Tritt hier 
nicht die Geschichtsphilosophie in Wegfall? Das ist nur der äußere Schein. Denn wenn 
die Rechtslehre Naturzustand und bürgerliche Verfassung, provisorische und peremto-

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 145

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

belegende These, ruht auf einem geschichtsphilosophischem Sedi­
ment, das die Ausrichtung dieses Theoriegebäudes und das für es 
charakteristische Ineinandergreifen einzelner Theoreme erst ver­
ständlich macht3. Anknüpfungspunkt für die Erörterung der ge­
schichtsphilosophischen Fundierung und damit der temporalen 
Strukturen der MS sind Kants Ausführungen zum Verbot des akti­
ven Widerstands und der Revolution und seine Option für eine re­
formorientierte Politik.

Betrachtet man die Bewertungen der Kantischen Geschichtsphi­
losophie im Spiegel der einschlägigen Sekundärliteratur, so sieht sich 
obige These zu Beginn mit dem Sachverhalt konfrontiert, daß diesem 
Teil seines Werkes lange Zeit keine große Wertschätzung entgegen­
gebracht wurde. Zwar äußert K. Weyand schon 1964 die Ansicht: 
»Eine genaue Klärung des Standortes und der Bedeutung der Ge­
schichtsphilosophie im Gesamtzusammenhang des Werkes erlaubt 
zugleich ein besseres Verständnis vieler anderer Gedanken Kants«4, 
doch hat dieser Vorschlag, den Zugang zu Kants Ideenwelt über sein 
Geschichtsverständnis zu suchen, geraume Zeit kaum Resonanz ge­
funden. Erst in jüngeren Publikationen lenkt die Kantforschung ihr 
Augenmerk verstärkt auf die geschichtsphilosophischen Schriften5.

rische Erwerbung unterscheidet, von der Stiftung des Staates oder dem Ursprung der 
obersten Gewalt spricht - ist sie da nicht aufs engste mit der Geschichtsphilosophie 
verbunden?«. Und wenige Zeilen später konstatiert er, daß die »der Rechtslehre imma­
nente Geschichtsphilosophie (...) die teleologische der »allgemeinen Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht«« ist.
3 Der Blickwinkel ermöglicht es, die Kantische Rechtslehre als konsistenten und ge­
schlossenen Entwurf zu begreifen, innerhalb dessen die Theorieelemente, die viele In­
terpreten als widersprüchlich und unbrauchbar eliminieren (dazu zählen etwa das Wi­
derstandsverbot, der antisozialstaatliche Wirtschaftsliberalismus), eine im Kantischen 
Sinne geltungstheoretisch sinnvolle Funktion einnehmen. Meines Wissens ist diese 
These in der Forschung nur von Haensel 1926: 90-92, ausführlicher diskutiert worden.
4 Weyand 1964: 7. Zugleich konstatiert er mit Blick auf die Kantforschung, daß die 
Geschichtsphilosophie als »terra incognita« (ebd.) zu bezeichnen sei (ebenso schon Gal- 
linger 1955: 169), und noch Lutz-Bachmann 1988: 10, meint, daß »die Frage nach dem 
systematischen Ort der Geschichtsphilosophie bei Kant weithin ungestellt bleibt.« Al­
lerdings krankt letztgenannte Studie daran, daß sie den bis 1988 erreichten Forschungs­
stand im englischsprachigen Raum ausnahmslos und im deutschsprachigen partiell 
nicht zur Kenntnis nimmt (vgl. folgende Fußnote).
5 Z. B. Despland 1973:17-96; Burg 1974; Galston 1975; Yovel 1980 u. 1989; Kittsteiner 
1980: 190-221; Langer 1986: 29-54; Booth 1986; Kersting 1988a: 184ff.; Lutz-Bach­
mann 1988: 9-104 u. 202 ff.; van der Linden 1988: 91-194; Howard 1988: 89 ff.; Lyotard 
1988, insb. 50-115; Castillo 1990: 7-241; Fenves 1991; Cavallar 1992, insb. 48 ff., 264ff., 
368 ff.; Rosen 1993: 71-81; Muglioni 1993; Kleingeld 1995; Siep 1995, 1995a. S. auch die

146 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1 Kurze Einführung in die Fragestellung

Im Zuge dieser >Renaissance< der Geschichtsphilosophie wird auch 
zunehmend ihre Bedeutung für die Entfaltung der Rechtstheorie 
konstatiert6. Doch dominiert die von W. Kersting pointiert vorgetra­
gene Einschätzung, daß Kants geschichtsphilosophische Konstrukti­
on im Kontext seiner der Apriorität verpflichteten rechtstheoreti­
schen Ausführungen »keinerlei theoretische Ansprüche erheben 
kann, weder Erklärungskraft besitzt noch deskriptive Prognosen 
abstützt«7. Ich möchte im weiteren Verlauf der Argumentation die­
sen postulierten Status der Irrelevanz für die Rechtstheorie bestrei­
ten und zeigen, daß Kants Geschichtsphilosophie ein unabdingbares 
Interpretament der Rechtslehre darstellt.

Rezensionen von Ritter 1977, insb. 258-62, und Kleingeld 1996. Ältere Literaturhin­
weise finden sich in Reinalter 1988: 196 f., Anm. 2 u. 3.
6 Unruh 1993: 211f., betont die Wichtigkeit des geschichtsphilosophischen Kontextes 
für das Verständnis bestimmter Theoreme der Rechtslehre, ebenso Lehmann 1969a: 
169f.; Garber 1980: 256; Dreier 1980: 4,1981: 304-06,1986: 20f.; Deggau 1985: 336ff.; 
Bartuschat 1987a: 46f.; Howard 1988: 9; Reinalter 1988: 189; Sandermann 1989: 331; 
Pawlik 1995: 450. Allerdings belassen es die Autoren bei Hinweisen, ohne die systema­
tischen Interferenzen umfassender zu eruieren. Schon Burg 1974: 268, bemerkt: »Die 
Rechtsphilosophie ist in die Perspektive der Geschichtsphilosophie zu bringen, wenn ihr 
Standort umfassender in den Blick geraten soll«, da »sich die Rechtsphilosophie unter 
die Geschichtsphilosophie subsumieren läßt« (ähnlich später Burg 1988: 14ff.; ferner 
Lehmann 1969: 217 u. Kittsteiner 1980: 192). Insoweit Burg mit diesem Hinweis die 
immense Wichtigkeit des geschichtsphilosophischen Rahmens bei der Interpretation 
der Rechtsphilosophie andeuten will, ist seinem Urteil meines Erachtens zuzustimmen. 
Allerdings ist es überzogen, die Rechtslehre in Gänze zu einem Unterpunkt der Ge­
schichtsphilosophie zu machen, da jene in einigen Passagen ein unabhängiges geltungs­
theoretisches Fundament reklamieren kann. Eine ausführlichere Behandlung erfährt die 
Beziehung zwischen Rechts- und Geschichtsphilosophie bei Dünnhaupt 1927: 58-68; 
Herb/Ludwig 1994: 472-77; Langer 1986: 29-54; Kleingeld 1995: 183-92. Während 
Dünnhaupt im wesentlichen Kant paraphrasiert und Herb/Ludwig ausschließlich aus 
der Perspektive des Staatsrechts argumentieren, liefern die beiden Autorinnen eine um­
fassende Interpretation, die aber aus noch zu erläuternden Gründen von der hier vor­
geschlagenen stark abweicht.
7 Kersting 1988a: 189; im gleichen Duktus Castillo 1990: 181 ff. Es ist nicht weiter ver­
wunderlich, daß Kersting die Geschichtsphilosophie aufgrund dieser Verortung nur als 
>merkwürdiges< Theorem (184) betrachten kann. In der Tat vermag seine Interpretation 
diesem Element keine geltungstheoretische Funktion zuzuweisen. An anderer Stelle 
jedoch konstatiert der Autor, daß Kant »in seiner Rechtsphilosophie eine Geltungstheo­
rie positiven Rechts entwickelt« hat, »die die Verbindlichkeit staatlicher Gesetze« be­
gründet und sich »allein im Rahmen einer reforrnerischen Verbesserung staatlichen 
Rechts« (Kersting 1981b: 32f.) entfalten läßt. Nur wenn man, wie Kersting es offenbar 
tut und wie ich es in dieser Arbeit bestreite, behaupten möchte, daß Kants Option für 
eine spezifische reformerische Praxis völlig unabhängig von seinen geschichtsphiloso­
phischen Prämissen ist, sind die beiden erwähnten Zitate miteinander vereinbar.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 147

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Die zur Unterstützung der These erforderliche Begründung 
nimmt ihren Ausgang in einer Analyse der methodischen Vorausset­
zungen, denen die spezifisch geschichtsphilosophischen Theoreme 
entstammen. Das Kapitel erarbeitet zu dem Zweck zunächst Kants 
Lehre von den regulativen Vernunftideen und eruiert ihren gel­
tungstheoretischen Rang im epistemologischen Kontext. Im An­
schluß wird der Übergang zur Untersuchung der Geschichtsphiloso­
phie durch die kritische Darstellung des teleologischen Weltbegriffs 
Kants vorbereitet. Ausgehend von dieser Basis können dann sowohl 
die Argumentationsstrukturen als auch die zentralen Theoreme der 
ausdrücklich geschichtsphilosophischen Texte erhellt werden. Ein be­
sonderes Augenmerk erfährt dabei aus den schon angedeuteten 
Gründen Kants Auseinandersetzung mit den rechtstheoretisch bri­
santen Phänomenen Widerstand und Revolution sowie seine damit 
einhergehende Option für die Reform als einzig akzeptabler politi­
scher Handlungsweise. Indem die vermittels der Geschichtsphiloso­
phie in jene Auseinandersetzung einfließenden zeittheoretischen 
Momente zum Abschluß nochmals aufgenommen und kritisch dar­
gestellt werden, mündet die Argumentationsführung in zwei expli­
ziten Erläuterungen des Verhältnisses von Zeit und Recht in der MS.

Zu dieser zentralen Argumentationslinie gesellen sich drei the­
matische Exkurse. Der erste Exkurs widmet sich Kants vieldeutiger 
Haltung zu Geburt, Leib und Tod, d. h. zur Sinnlichkeit des Men­
schen. Die zweite kurze Ausarbeitung untersucht am Beispiel der 
nationalsozialistischen Terrorherrschaft die extrem problematischen 
Implikationen der Gehorsamspflicht, die Kant für absolut unein­
schränkbar hält. Der dritte Exkurs versucht schließlich die durchaus 
heikle Aktualität Kants anhand der Verwendung geschichtsphiloso­
phischer Motive in Texten der zeitgenössischen politischen Theoreti­
ker R. Dahrendorf und M. Kriele zu erweisen, die sich ausdrücklich 
auf ihn berufen. Alle Exkurse bringen somit mehr oder weniger 
>dunkle< Seiten der Kantischen Rechtstheorie und ihrer Rezeption 
zur Sprache. Zugleich verdeutlichen sie, inwiefern jene Elemente die­
ser Lehre theorieimmanenten Zwängen entwachsen. Weder Kants 
Haltung zu ausgewählten Konstituenzien kreatürlicher Existenz 
noch sein rigoroses Widerstandsverbot entspringen charakterlichen 
Dispositionen, sondern lassen sich durch methodische und systema­
tische Implikationen des diesem Gedankengebäude zugrundelie­
genden theoretischen Ansatzes erklären.

148 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2.1 Der Status der Geschichtsphilosophie im Spiegel der Literatur

Über den systematischen Status der Geschichtsphilosophie im Werk 
Kants herrscht in der neueren Literatur weitgehend Einigkeit. Er­
schien sie der Kantforschung lange Zeit »als beträchtlicher dogmati­
scher Fehltritt«8, die Hegels eschatologische >Weltgeisttheorie< und 
ihren Geschichtsoptimismus antizipiert habe9, so zielen z. B. die 
jüngeren Studien von M. Lutz-Bachmann, M. Castillo, J.-M. Mu- 
glioni oder P. Kleingeld auf die beredte Entkräftung dieses Vorwurfs. 
Im Gegensatz zu den großen geschichtsphilosophischen Erzählungen 
des 19. Jahrhunderts wird der Kantischen nunmehr anerkennend zu­
gestanden, daß sie »gains a methodological advantage«10, insofern sie 
auf einen konstitutiven Progressismus verzichte und stattdessen mit 
einem bloß »regulativen Fortschrittsbegriff«11 arbeite. Eine in diesem 
Sinne »>schwache< Theorie«12, deren normative Urteile »bescheiden 
anmuten«13, werde von historischen Ereignissen und empirischen 
Daten in ihrem Geltungsanspruch allenfalls am Rande berührt14.

Demzufolge wird von den Kommentatoren durchgehend 
konzediert, daß Kants Geschichtsphilosophie primär »eine mo­
ralische Weltanschauung ist«15, daß sie »ihrer Art nach politisch­
praktisch, nicht eschatologisch«16 sei, und daß die ihr entspringende

8 Kleingeld 1995:1; dort weitere Literaturhinweise (2, Anm. 1; 4; s. auch Weyand 1964: 
31-33). Sakabe 1989: 183, bemängelt, die Geschichtsphilosophie Kants sei »not fully 
integrated into the system of his critical philosophy«; vgl. auch Galston 1975: 269.
9 Insbesondere die Studie von Yovel 1980 betont den »proto-Hegelian view« (228) der 
Kantischen Geschichtsphilosophie, wobei der Autor jedoch darauf insistiert, daß sie He­
gels Theorie nur »in embryo and without dialectical logic« (301) vorwegnehme. Vgl. 
ferner Lehmann 1969a: 170; Galston 1975: 5 u. 88ff.; Burgio 1996: 58. Zur Geschichts- 
und praktischen Philosophie Hegels vgl. Siep 1979: 254ff.
10 Sakabe 1989: 195.
11 Dreier 1980: 8. Auch van der Linden 1988: 116 ff., sieht in der Betonung der Affini­
täten zwischen Kant und Hegel eine grobe Mißinterpretation der Kantischen Ge­
schichtsphilosophie, ebenso Lutz-Bachmann 1988: 63; Castillo 1990: 45 ff.; Maus 1992: 
118; etwas zurückhaltender werten Kittsteiner 1997: 247; Cavallar 1992: 286 f., vgl. aber 
auch Cavallar 1992a: 270f.
12 Dreier 1980: 8.
13 Wittwer 1995: 194; ebenso Cavallar 1992: 266; Kleingeld 1995:132.
14 Das meint z.B. Dreier 1980: 8.
15 Mertens 1995: 240, Hervorhebung im Original, F. Z.
16 Wittwer 1995: 193.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 149

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Geschichtsauffassung einen »nicht konstitutiven Status«17 besitze 
und einen »kritisch-heuristischen Modellcharakter beanspruchen 
kann«18. Kants Theorie sage nicht, »Geschichte ist Rechtsprogreß, 
sondern Geschichte soll als Rechtsprogreß gedacht werden«19, so 
daß all ihre Postulate »nach der Hermeneutik des »als ob« zu verste­
hen sind«20. Insofern trete sie in einer »epistemologisch bescheide­
nen Form, nämlich als regulatives Prinzip«21 auf, das sich »als 
nützlich und brauchbar für die Orientierung beim Handeln er­
weist«22, wobei sich ihre Prognosen »immer nur auf Möglichkeiten 
oder Hypothesen, nie auf Notwendigkeiten und Unvermeidlichkei­
ten«23 bezögen. Kurzum, Kants Geschichtsphilosophie erhebe »kei­
nen theoretischen Geltungsanspruch«24, vielmehr begnüge sich der 
ihr inhärente Fortschrittsgedanke damit, einen »fil conducteur pro- 
spectif et retrospectif de l'histoire«25 anzubieten.

Im Folgenden werde ich Bedenken gegen die vorgebliche 
geltungstheoretische >Anspruchslosigkeit< des Kantischen Entwurfs 
formulieren. Ich möchte belegen, daß sich die These von der »sym­
pathisch schwache(n) Fortschrittstheorie«26, die der Geschichtsphi­
losophie zugeschrieben wird, als sehr brüchig erweist. Zwar hat sich 
die einschlägige Forschung offensichtlich nicht an das klare Urteil 
von E. F. Fackenheim gehalten, demgemäß Kants »construction of 
the historical process is a failure«, welcher so augenscheinlich ist,

17 Lutz-Bachmann 1988: 63.
18 Lutz-Bachmann 1988: 104.
19 Wild 1970: 275, Hervorhebung im Original, F. Z., vgl. ferner Williams 1983: 18 £.; 
Lutz-Bachmann 1988: 212; Kersting 1988a: 191.
20 Kaulbach 1965/66: 450; ebenso Sakabe 1989:195.
21 Kleingeld 1995: 15; s. zudem Castillo 1990: 172. Auch Gerhardt 1995a: 114, spricht 
davon, daß Kants Theorie fundierte Aussagen über Politik und Geschichte trifft, »ohne 
ihr epistemologisches Konto zu überziehen.« Im gleichen Sinne werten z.B. Galston 
1975: 218ff.; Brandt 1982a: 271f.; Langer 1986: 20ff. u. 53ff.; van der Linden 1988: 98; 
Sakabe 1989:190ff.; Guyer 1995: 62ff.
22 Kaulbach 1975: 77; ebenso Galston 1975: 6; Lyotard 1988: 83; Gerhardt 1991: 321; 
Höffe 1992: 245.
23 Cavallar 1992: 383; s. zudem Kleingeld 1995:133.
24 Kleingeld 1996: 45, ebenso Kersting 1988a: 185; Pawlik 1995: 450. Laut Muglioni 
1993: 57, wäre es ein »erreur totale de voir dans la philosophie de l'histoire une teleo­
logie naturelle meme simplement reflechissante ou regulatrice. Elle est beaucoup moins: 
ce n'est pas une theorie (...), elle ne propose pas ni des explications, ni une science, ni 
meme une idee directrice pour une science«.
25 Castillo 1990: 67.
26 Dreier 1980:13.

150 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

daß »not even Kant's most ardent followers could jugde otherwise«27, 
doch ist dies nicht unbedingt ein Indiz für die Unangemessenheit 
dieser vor 30 Jahren getroffenen Feststellung.

Kants Geschichtsphilosophie ist von ihrer Intention her nichts 
geringeres als eine Verteidigung der Sinnhaftigkeit des Daseins, der 
individuellen moralischen Haltung und des Weltlaufs gegen skepti- 
zistische, nihilistische und misanthropische Anfeindungen. Indem 
sie darauf abzielt, eine Antwort auf die Frage: »Was darf ich hoffen?« 
zu finden, die sich notwendig aufdrängt, »wenn ich nun tue, was ich 
soll« (4/677, KrV, A 805, B 833; s. auch 8/650 ff., Religion)28, ist ihr 
programmatischer Anspruch gewaltig. Allein schon diese Zuweisung 
im Kontext des Kantischen Gedankengebäudes reicht aus, um der 
These K. Weyands, daß der Geschichtsphilosophie eine integrierende 
und damit innertheoretisch notwendige Funktion zukommt, Plausi­
bilität zuzubilligen29. Ohne die geschichtsphilosophischen Ausfüh­
rungen ist Kants kritische Philosophie nicht bloß weniger anschau­
lich, sondern systematisch unvollständig30. Insbesondere Teile seiner

27 Fackenheim 1956/57: 398.
28 Laut Förster 1992 gelangt Kant im Opus postumum zu einer Haltung, in der die 
Fragestellung ihre systematische Bedeutung verliert, was sich insbesondere an seinem 
Gottesverständnis ablesen läßt (s. 184 f.). Ich werde diese interessante Wandlung Kants 
im Vergleich zu seinen publizierten Schriften nicht berücksichtigen.
29 S. Weyand 1964: 103 ff. u. 174; vgl. ebenfalls van der Linden 1988: 90; Fenves 1991: 
86ff.; Herb/Ludwig 1994: 472ff.; Wood 1995: 11 ff. Plastisch beschreibt von Brentano 
1983: 205, den systematischen Ort der Geschichtsphilosophie in Kants Theoriegebäude. 
»Erkenntnis geht auf das »was ist«, Natur. Zwecksetzung auf »das, was sein soll«, nach 
Vernunftbegriffen. Philosophie als Wissenschaft von der Beziehung der Erkenntnis auf 
Zwecke müßte also Natur und Vernunft, das, was ist, mit dem, was sein soll, vermitteln. 
Die geschichtsphilosophischen Schriften sind genau der Versuch dieser Vermittlung.«.
30 Es ist also Muglioni 1993:13, zuzustimmen, wenn er bemerkt, daß Kants Reflexionen 
zur Geschichte »non seulement s'accordent avec la pensee critique et pratique, mais 
l'accomplissent selon son essence.« Auch Terra 1993 streicht heraus, daß Kants politi­
sches Denken, zu dem auch die Geschichtsphilosophie zu zählen ist (50 u. 54ff.), inner­
halb des transzendentalen Systems die Aufgabe zukommt »a construire des passages 
entre divers aspects du systeme«, so daß diese Funktion im Sinne eines »terme() 
moyen()« für das Gesamtkonstrukt »constitutif« (49) ist. Fragwürdig hingegen der Ein­
druck von Bourgeois 1996: 18 (ähnlich Arendt 1985: 18), daß »die Geschichtsphilosophie 
wegen ihres Status in der Kantischen Gesamtlehre eine untergeordnete Stellung ein­
nimmt«. Schon in der KrV deutet Kant an, daß die systematische Beziehung zwischen 
Geschichte und Systemgedanken eine offene Stelle sei, »die im System übrig bleibt und 
künftig ausgefüllet werden muß« (4/709, KrV, A 852, B 880; s. dazu auch Lehmann 
1969a: 166 ff.).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 151

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rechtslehre sind, wie noch zu zeigen ist, ohne sie in letzter Kon­
sequenz nicht verständlich.

Kant hat seine Geschichtsphilosophie in mehreren kleinen 
Schriften in den 1780er und 90er Jahren vorgelegt. Zentrale Baustei­
ne dieser Lehre finden sich zudem in den Kritiken, vor allem in der 
KU von 1790, und nimmt man die Beschäftigung mit dem Theo- 
dizeeprohlem hinzu, dann läßt sich die Genese des geschichtsphiloso­
phischen Denkens his in die frühesten Puhlikationen zurückverfol­
gen31.

Angesichts dieses großen Zeitraumes erstaunt die wiederholt 
aufgestellte These, es sei kein einheitliches Theoriegehilde, sondern, 
je nach Referenztext, eine heterogene, zumindest aher im stetigen 
Wandel hefindliche Lehre, zunächst nicht32. Betrachtet man aher 
z.B. die gängige Behauptung, Kants Haltung sei, ausgehend von 
einem ursprünglich dogmatischen, »traditionell-kosmotheologi- 
sche(n) Konzept« durch eine »kritische Wende« zu einem »metho­

31 Stark 1995:1306, deutet in einer Vorstellung des Bandes XXV der Akademieausgahe, 
der die Vorlesungen zur Anthropologie enthalten soll, an, daß diese Texte u.a. zeigten, 
daß Kants Interesse für speziell geschichtsphilosophische Fragestellungen schon vor 
1780 zu erkennen sei.
32 Während Muglioni 1993: 221, hehauptet, daß die geschichtsphilosophischen Positio­
nen Kants »n'aient pas varie des annees 1770 a VOpus posthumum« (Hervorhehung im 
Original, F Z.; später [238] postuliert der Autor diese Invarianz nur noch für die Texte 
ah 1784. Letzteres meinen sinngemäß auch Illuminati 1971: 84; Fenves 1991: 85 f. 
Anm. 3; Unruh 1993: 55; vgl. zudem Fackenheim 1956/57: 383, Anm. 4; Despland 1973: 
29f.), hetont Castillo 1990: 27, ihre z.T. antinomische Multidimensionalität (weitere 
Literaturhinweise für die heiden gegensätzlichen Standpunkte finden sich hei Guyer 
1995: 68f., Anm. 14). Hahermas 1976: 186ff., unterscheidet deshalh zwischen zwei pa­
rallel auftretenden Versionen der Geschichtsphilosophie - eine Unterscheidung, die 
Kaulhach 1965/66: 441 ff. u. 1975: 68 ff. mit seiner Differenzierung zwischen einem 
freien und einem gefesselten Naturhegriff in der Geschichtsphilosophie aufgreift. Rie­
del 1974: 13 ff., meint, eine klare Entwicklung von spekulativ-theologischen zu regula­
tiven Positionen von der Früh- in die Spätphase ausmachen zu können, vergleichhares 
vermuten Weyand 1964: 137 ff.; Yovel 1980: 154ff.; Booth 1983: 63 ff.; Sakahe 1989: 
192 f.; Guyer 1995 (Kritik an Guyer üht Ludwig 1995a); vgl. zudem die dieshezüglichen 
Bemerkungen in Howard 1988: 15 u. 183. Eine im Prinzip entgegengesetzte Genese 
sieht Dreier 1980: 3. Manche Autoren hemerken ein Schwanken in Kants Theorie, das 
sie durch zeithistorische Ereignisse und Kants einsetzende Senilität erklären (s. dazu 
Fackenheim 1956/57: 383, Anm. 4). Die außerordentlich differenzierte Untersuchung 
von Kleingeld 1995 versucht schließlich, einerseits eine den einzelnen Schriften 
möglichst textgetreue Rekonstruktion der Kantischen Position mit einer vorsichtigen 
Verallgemeinerung der daraus zu gewinnenden Standpunkte zu vereinen. Auf die pro- 
hlematischen Implikationen dieser Studie gehe ich im weiteren wiederholt ein.

152 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

dischen Neubeginn«33 im Sinne einer moralisch-regulativen Ge­
schichtsbetrachtung gelangt, so stellen sich bei der Übertragung die­
ses Entwicklungsschemas auf die diversen Kantischen Texte unüber­
windbare Schwierigkeiten ein.

Noch die späteste geschichtsphilosophische Schrift, der zweite 
Abschnitt des 1798 veröffentlichten >Streit der Fakultätem, wird, 
was ihren apodiktischen Gehalt im Hinblick auf prognostische Aus­
sagen über den zukünftigen Geschichtsverlauf und deren epistemo- 
logischen Status betrifft, von keinem Text aus der angeblich so dog­
matischen Frühphase übertroffen34. Aber selbst in Aufsätzen, die 
jener werkgeschichtlichen Anordnung prima facie entgegenzukom­
men scheinen, z. B. die >Idee zu einer allgemeinen Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht< von 1784 oder die über ein Jahrzehnt spä­
ter publizierte Schrift >Zum ewigen Frieden<35, ist es mehr als pro­
blematisch, die geschichtsphilosophischen Theoreme umstandslos als 
regulativ zu identifizieren36. Denn schließlich entfaltet er gerade hier 
seine spekulative Theorie der absichtsvollen Natur, die unter 
Rückgriff auf das Mittel der List Chaos, Bosheit, Zerstörungs-, 
Herrsch- und Habsucht zu Triebfedern ihres Plans macht, der sich 
auch ohne absichtsvolles Zutun der Individuen, quasi hinter ihrem 
Rücken, garantiert verwirklicht. Auch die zwischen diesen beiden

33 Riedel 1974: 15 f. Verwirrend hingegen die Position von Cavallar 1992. Er stimmt 
einerseits Riedels These von einer >kopernikanischen Wende< in der Geschichtsphiloso­
phie im Sinne eines methodischen Neubeginns zu (266), betont kurz darauf jedoch, es 
gäbe keinen Bruch in ihrer Genese (269 f.).
34 Es verwundert daher nicht, daß sich P. Kleingeld zur Verteidigung ihrer These vom 
regulativen Charakter der Geschichtsphilosophie genötigt sieht, diese Schrift als 
Rückfall in dogmatische Frühzeiten Kants zu indizieren; vgl. Kleingeld 1995: 67ff. u. 
215, Anm. 1. Auch Yovel 1980, Lutz-Bachmann 1988 und Muglioni 1993 übergehen 
diese Spätschrift weitgehend.
35 Nicht nur, weil sich das Erscheinen dieses Textes zum 200sten Mal jährte, galt seit 
1995 das Augenmerk der Forschung diesem schon zu Kants Lebzeiten äußerst populären 
Aufsatz, s. etwa die Sammelbände von Höffe 1995; Bialas/Häßler 1996; Lutz-Bach- 
mann/Bohman 1996 u. Merkel/Wittmann 1996, zudem die Monographie von Gerhardt 
1995a u. dessen Aufsätze und Artikel von 1995b u. 1996; Habermas 1995; Höffe 1996; 
Klenner 1996; Merkel 1996. Außerdem stand er im Mittelpunkt des achten internatio­
nalen Kant-Kongresses in Memphis, wie der große Anteil an einschlägigen Beiträgen in 
den zweibändigen Proceedings dokumentiert (vgl. Robinson 1995). Die Flut der Publi­
kationen ist zudem ein Indiz für das neu aufgekeimte Interesse an Kants politischen und 
rechtsphilosophischen Werk, das sich, wie vor allem Autoren und Autorinnen der Sam­
melbände hervorheben, sicherlich auch mit der Orientierungslosigkeit im Anschluß an 
den Epochenbruch 1989/90 erklären läßt.
36 So aber z.B. Lutz-Bachmann 1988: 65 ff.; van der Linden 1988: 99ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 153

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Aufsätzen publizierte KU von 1790, häufig Ausgangspunkt für die 
Behauptung, in ihr sei Kant endgültig zu einem kritisch-bescheide­
nen Geschichtsmodell gelangt, ist nur mittels äußerst selektiver 
Wahrnehmung des Textbefundes in dieses Prokrustesbett zu zwän­
gen37.

Wenn ich im weiteren Verlauf der Argumentation von Kants 
Geschichtsphilosophie rede, dann werde ich die relevanten Texte als 
Einheit behandeln38. Das bedeutet, daß die hier vorgelegte Deutung, 
die einen dogmatischen geschichtsphilosophischen Ansatz bei Kant 
aufweisen will, einerseits den Anspruch erhebt, auf alle Schriften 
anwendbar zu sein. Zum anderen gehe ich davon aus, daß dieser An­
satz aufgrund seines methodologischen Supremats die zweifellos 
ebenfalls vorhandenen Züge einer regulativen Geschichtsphilosophie

37 Drückt man die KU dennoch in dieses Interpretationsschema, kommt es zu so frag­
würdigen Deutungen wie der von Weyand 1964: 137 ff. Zu Beginn formuliert er die 
These, die Geschichtsphilosophie habe in der KU »eine neue Stufe erreicht, indem jetzt 
die Naturabsicht zurücktritt, und das Erklärungsprinzip der Geschichte ausschließlich in 
der Freiheit des Menschen gesucht wird« (137). Die postulierte Exklusivität des neuen 
Erklärungsprinzips sieht Weyand paradoxerweise gerade dadurch bestätigt, daß Aus­
drücke wie >Absicht der Nature oder >Vorsehungc in der KU »kaum (!) noch vorkom­
men« (137, Anm. 3). Im Verlauf der Interpretation gelangt er, seiner eingangs formu­
lierten These zum Trotz, plötzlich doch zur Einsicht, daß die KU die »Annahme einer 
Absicht der Natur qua Vorsehung, die den Gang des Menschen durch die Geschichte 
leitet« (139) postuliert, d.h., wie er korrekt bemerkt, »daß der Mensch von der Natur 
hier wieder als Mittel gebraucht wird« (140). Beinahe trotzig beharrt Weyand dennoch 
auf der oben formulierten These, denn »wir glauben aber nicht, daß Kant wieder in den 
Stand der bloßen Naturteleologie zurückgefallen ist, sondern sehen im Nebeneinander 
(!) der beiden teleologischen Deutungsversuche (nachdem es zuvor hieß, Kant suche 
ausschließlich in der Freiheit des Menschen ein Erklärungsprinzip, F. Z.) Kants Be­
mühen, beide Betrachtungsweisen in einem höheren Prinzip zu vereinigen, was ihm 
aber (...) nicht gelingt« (140). Ebensowenig gelingt es Weyand, mittels einer derartig 
befremdlichen Strategie seine starke Eingangsbehauptung im Text zu belegen. Einen 
analogen methodischen Fehler begehen Yovel 1980: 154ff. (kritisch zu Yovels werk­
geschichtlicher Ordnung Gerhardt 1986a: 377); Booth 1983: 58; van der Linden 1988: 
98; vgl. ferner Kap. 5 in Muglioni 1993; Makkreel 1995:126. Auch die KU ist offensicht­
lich nicht als Text zu lesen, der unmißverständlich eine regulative Geschichtsidee pro­
pagiert. Zwar betont die dritte Kritik, im Gegensatz zu früheren und späteren (!) Schrif­
ten, stärker die aktive Rolle des Menschen im Fortschreiten seines Geschlechts, doch 
stets vor dem Hintergrund, daß es letztlich eben doch eines objektiven Garanten der 
Fortschrittstendenz bedarf, der nicht im menschlichen Handeln zu finden ist (s. 10/ 
388 ff., KU; die Kongruenz von KU und Friedensschrift hinsichtlich ihrer Naturkonzep­
tion betont Allison 1995: 44).
38 Ich verzichte somit auf eine gesonderte Interpretation jeder einzelnen Schrift, wie sie 
etwa K. Weyand und jüngst P. Kleingeld in ihren Abhandlungen vorgelegt haben.

154 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

dominiert39. Ich interpretiere also die starken, Hegel antizipierenden 
Elemente in seiner Geschichtsphilosophie nicht als ständigen Rück­
fall hinter einen entwickelteren, eben regulativen Standpunkt, son­
dern gehe davon aus, daß Kant aus theorieimmanenten Zwängen 
nicht darauf verzichten kann, auf einem starken geltungstheo­
retischen Anspruch seiner Geschichtsphilosophie bis zuletzt zu be­
harren. Daß ein systematischer Geschichtsdogmatismus für Kant 
notwendig ist, wird sich vor allem im Kontext der rechtsphilosophi­
schen Erörterungen, insbesondere bei der Bestimmung des Verhält­
nisses von Reform und Revolution, erweisen. An dieser Stelle ver­
liert Kants Geschichtsphilosophie ihre methodologische Unschuld. 
Spätestens hier sind sie und die von ihr bedingten Vorstellungen 
eines wirkmächtigen Naturplans und einer teleologisch strukturier­
ten Gattungsentwicklung kein bloßes formales Prinzip, sondern eine 
ontologische Macht, insofern sie sich als wirklichkeitskonstituierend 
und handlungsanweisend gerieren. So sehr Kant aus systematischen 
Gründen an einer Hegelianischen Version dieses Theorieelements 
festhalten muß40, so sehr verstrickt er sich in Aporien und inakzep­
tablen Konsequenzen, an denen nicht nur Hegel, sondern auch die 
anderen großen Geschichtsmetaphysiker des letzten Jahrhunderts 
gescheitert sind41.

Ehe ich mich den einzelnen Etappen der für mein Erkenntnis­
interesse einschlägigen Kantischen Theorie zuwende, möchte ich vor­
ab kurz skizzieren, vor welchem Hintergrund ich Kants Ausführun­
gen als dogmatisch bestimmen möchte. Ich gehe im Folgenden davon

39 Damit möchte ich unglückliche Interpretationsansätze vermeiden wie Habermas 
1976:186 ff., der eine offizielle, d. i. dogmatische, von einer inoffiziellen, d. i. regulativen 
Version der Kantischen Geschichtsphilosophie unterscheidet. Zum einen ist es recht 
unplausibel, daß ein Autor zwei Versionen eines Lehrstücks gleichzeitig vertritt, die sich 
im Kern zudem gegenseitig ausschließen. Zum anderen muß auch Habermas konstatie­
ren, daß die geltungstheoretisch schwächere Variante nie ganz auf dogmatische Elemen­
te verzichtet, d.h., daß Kant die Handlungsfreiheit des Menschen und den Naturzwang 
zu den Motoren des historischen Fortschritts macht (187). Genau diese innere Struktur 
der Argumentation ist es aber, die mich in dieser Studie davon ausgehen läßt, daß die 
regulativen Elemente der Theorie von den dogmatischen Setzungen dominiert werden 
und somit zweitrangig sind.
40 Die Interferenzen zwischen den Geschichtsphilosophien Kants und Hegels behandelt 
Siep 1995: 364ff. (vgl. auch 1995a); ferner Galston 1975: 261-68; van der Linden: 116— 
22.
41 Siep 1995: 373ff. u. 1995a: 269 f. faßt die vielfältigen Gründe dieses Scheiterns präg­
nant zusammen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 155

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

aus, daß ein Satz nicht erst dadurch, daß er den Anspruch erhebt, 
seinem propositionalen Gehalt entsprächen unhezweifelhare sinnlich 
erfahrbare Fakten, dogmatisch ist. Die noch zu erläuternde Behaup­
tung Kants, man müsse schlechterdings von Gott, Freiheit und un­
sterblicher Seele als Vernunftideen ausgehen, auch wenn dadurch 
weder Gott, Freiheit, noch Unsterblichkeit als tatsächlich gegebene 
Phänomene bewiesen seien, ist, was den Geltungsanspruch betrifft, 
nicht weniger apodiktisch als eine Tatsachenbehauptung. Beide Be­
hauptungen beanspruchen, daß das, was sie aussagen, unumstößlich 
wahr ist, daß es sich bei den Aussageinhalten um denknotwendige 
und somit unvermeidlich zu erhebende Vorstellungen handelt (vgl. 
4/544 ff., KrV, A 614 ff., B 642 ff.). Das Wesen eines dogmatischen 
Postulats liegt demnach in seinem Absolutheitsanspruch, und genau 
das ist auch der Impetus der Vernunftideen und ihres »unentbehr­
lich-notwendigen regulativen Gebrauch(s)« (4/565, KrV, A 644, 
B 672). Aufgrund der Apodiktik des Anspruchs wird die strikte Un­
terscheidung zwischen Epistemologie und Ontologie fragwürdig. Ist 
sie schon in theoretischer Hinsicht nur schwer zu verteidigen, so 
kommt ihr bezüglich praktischer Handlungszusammenhänge jede 
Plausibilität abhanden.

Die Einschränkung jenes Anspruchs auf eine >bloß< subjektive 
Dimension ist kein Verzicht auf Dogmatik. Im Gegenteil. Insofern 
Kant diese Ideen zum axiomatischen Fundament der menschlichen 
Erkenntnisvermögen erklärt, ist jeder Mensch durch die Vernunft 
genötigt, mittels dieses Prismas alle Wahrnehmungen zu klassifizie­
ren und zu einer geschlossenen Einheit zu ordnen (vgl. 3/582 ff., KrV, 
A 669 ff., B 697 ff.) - mit dem Effekt, daß die Scheidelinien zwischen 
objektiven Daten und regulativ vermittelten Hypothesen über die 
Realität fließend werden42. Die Trennung zwischen möglichen und 
wirklichen Zuständen wird tendenziell unmöglich, zumindest aber 
hinfällig. Kant kann eben keine sinnvolle Differenz mehr zwischen 
epistemologischen und ontologischen Aussagen etablieren. Der 
Mensch kann nicht anders, als Sinneseindrücke unter Zuhilfenahme 
der regulativen Ideen so zu ordnen, daß sie zur systematischen Ein­
heit aller Erkenntnisse beitragen. Die Wahrnehmung von Welt ist 
vollständig von Ideen strukturiert, zugleich ist die Einheit nur unter

42 Vgl. dazu besonders auffällig 7/266 ff., KpV, wo Kant den Vernunftideen in prakti­
scher Absicht einen Objektbezug unterstellt und ihnen damit ontologische Relevanz 
verleiht.

156 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

ihrer Voraussetzung denkbar. Sie allein können die Wißbegierde 
»zur völligen Befriedigung« (4/712, KrV, A 856, B 884) führen. Aus­
schließlich in dieser Perspektive können wir uns die Welt begreiflich 
machen. Wir müssen sie letztendlich immer als Produkt Gottes anse­
hen (vgl. 10/352, KU; 4/602f., KrV, A 699f., B 727f.)43. Diese herme­
tisch-zirkuläre Struktur wird ihre problematische Dynamik ins­
besondere im Kontext der Geschichtsphilosophie entfalten. Weil die 
Natur grundsätzlich unter teleologischen Gesichtspunkten betrach­
tet werden muß und menschliche Handlungen in ihrer Erscheinung 
Teil dieser Natur sind, zwingt diese Konstruktion dazu, auch histori­
sche Ereignisse ausschließlich im Sinne der Ideen einzuordnen (vgl. 
11/49, Idee), da per definitionem ja keine Ereignisse wahrgenommen 
werden können, die nicht entsprechend dieses systematischen Ras­
ters evaluierbar sind44. Geschichte ist damit a priori das Medium der 
Realisation göttlicher Pläne bzw. der Absichten einer planenden 
Natur (vgl. 4/602 f., KrV, A 699 f., B 727f.). Da wir Gott bzw. diese 
Naturabsicht notwendig annehmen müssen (vgl. 10/349, KU), kön­
nen wir Phänomene in der Wirklichkeit nur so rezipieren, daß die 
Konformität mit diesen Ideen45 und der aus ihnen erwachsenen Be­
stimmungen für das Schicksal der Menschengattung gewahrt bleibt.

Die Geschichtsphilosophie dient daher nicht zur Erklärung his­
torischer Ereignisse, »but to show that they have value«46. Indem

43 Ich werte also die Aussagen: »Es ist ein Gott«, und: wir können als Menschen die 
Welt »gar nicht anders denken und begreiflich machen, als indem wir sie (...) als ein 
Produkt einer verständigen Ursache (eines Gottes) vorstellen« (10/352, KU, Hervor­
hebung im Original, F Z.) bezüglich ihres Wahrheits- und Geltungsanspruchs als kon­
gruente Aussagen. Zwar ist die letzte Aussage im Vergleich zur ersten eingeschränkt, 
aber nicht bezüglich ihrer Anwartschaft auf Verbindlichkeit.
44 von Brentano 1983: 208, spricht mit Blick auf diese geschichtsphilosophische Pro­
grammatik deshalb treffend vom »Versuch einer self-fulfilling prophecy«.
45 Kant spricht davon, den Vernunftideen »beiläufige Bestätigung zu geben« (10/406, 
KU). Daß Kants spezifisches Naturverständnis systematischen Zwängen entspringt, 
hebt auch Klemme 1995: 525, hervor.
46 Fackenheim 1956/57: 398; s. auch Kleingeld 1995: 181. Es ist von außerordentlicher 
Wichtigkeit, daß Kant diesen kontingenzfreien Zusammenhang konstruieren kann, 
denn ansonsten, so Fackenheim, »the entire enterprise lies in shambles« (398). Ich wen­
de mich damit auch gegen Interpretationen wie die von Muglioni 1993: 54ff., die zeigen 
will, daß Kant seine geschichtsphilosophischen Theoreme nur analogisch gebrauche und 
somit eine metaphorische Theorie bedinge, gleich einem »mythe raconte« (58). Diese 
eingeschränkte Deutung reduziert letztlich den Anspruch der Geschichtsphilosophie 
darauf, ein epistemisch nur demonstrativ-dekoratives Element der kritischen Philo­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 157

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kant, wie F. Kaulbach anschaulich schreibt, »ein apriorisches Netz 
über die Dinge hinweg (wirft)« rechtfertigt er »das historisch Ge­
wordene dadurch, daß er es geradezu zu einem Sollen der Vernunft 
deklariert«47. Dabei ruht sein Augenmerk vor allem auf den Er­
eignissen, die auf den ersten Blick gerade nicht als Progreßsignale 
wahrgenommen werden: Tod, Leiden, Naturkatastrophen, boshafte 
Leidenschaften, Kriege. Derartige Begebenheiten verwandeln sich 
unterschiedslos in Wegmarken des menschlichen Fortschritts, Ge­
schichte wird zum ungebrochenen Indikator dieser linearen Tendenz. 
Sie kann für Kant letztlich nur Heilsgeschichte48 sein.

Diese bisher eher kursorisch vorgetragenen Charakterisierun­
gen der Rechts- und Geschichtsphilosophie sollen nun in einer detail­
lierten Auseinandersetzung mit Kants einschlägigen Schriften auf 
ihre Stichhaltigkeit hin überprüft werden. Zu Beginn gilt es, Hinter­
grund und geltungstheoretischen Anspruch von Kants Verwendung 
des Begriffs >regulativ< am Beispiel der Vernunftideen zu erläutern.

2.2.2 Das Bedürfnis und der Glaube der Vernunft

Im Oktober 1786 erschien in der >Berliner Monatsschrift ein Beitrag 
mit dem Titel >Was heißt: Sich im Denken orientieren?« In dieser 
kleinen Schrift, mit der Kant seine Haltung zum Pantheismusstreit 
zu klären sucht, der infolge des umstrittenen Bekenntnisses Lessings 
zum Spinozismus entbrannt war, erörtet er ausführlich das Verhält­
nis von subjektiven und objektiven Bestimmungsgründen des 
menschlichen Verstandes. Dabei kreisen seine Ausführungen um 
zwei Theoreme, die zum Verständnis der Prämissen der Kantischen 
Geschichtsphilosophie von größter Relevanz sind: Das Bedürfnis der 
Vernunft49 und der Vernunftglaube.

sophie zu sein (s. 152), was u.a. von einem falschen Verständnis des Status regulativer 
Ideen bei Kant herrührt.
47 Kaulbach 1965/66: 440.
48 Das betont Burg 1974: 98. Bezugnehmend auf das Burgsche Urteil meint Fenves 
1991: 171, Anm. 1, »one can only wonder what text of »Kant« he is reading«. Nun, die 
Textgrundlage der Studie von Burg ist alles andere als exotisch: Akademie- und Wei- 
schedelausgabe (s. Burg 1974: 18, Anm. 29). Möglicherweise kennt Fenves Schriften 
Kants, die eine andere Interpretation erlauben - allerdings hat er versäumt, das dem 
interessierten Publikum mitzuteilen. Ausgehend von den in jenen Ausgaben publizier­
ten Texten ist die Einschätzung, daß Kant Geschichte als Heilsgeschehen begreift, sehr 
wohl zu belegen.
49 Kleingeld 1995: 90, bemerkt, daß die Forschung trotz unübersehbarer Wichtigkeit

158 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

Ersteres bestimmt er als Anspruch der Vernunft, »etwas voraus­
zusetzen und anzunehmen, was sie durch objektive Gründe zu wis­
sen sich nicht anmaßen darf«. Kant bezeichnet es explizit als ihr 
Recht, sich dieses Bedürfnisses bei der Suche nach dem Begriff, »mit 
welchem wir uns über alle möglichen Erfahrung hinaus wagen wol­
len«, zu bedienen, »denn die Vernunft will einmal befriedigt sein«. 
Gelangt sie an die objektiven Schranken ihrer Anschauung aufgrund 
des »Mangel(s) des Wissens in Ansehung der zum Urteil erforder­
lichen Stücke«, dann, so Kant, ist »(d)ies subjektive Mittel, das als­
dann noch übrig bleibt, (...) kein anderes, als das Gefühl des der Ver­
nunft eigenen Bedürfnisses« (5/270 f., Denken).

Es ist offensichtlich, daß Kant diesen Begriff vor dem Hinter­
grund seiner ersten >Kritik< entfaltet. Dort hatte er wiederholt die 
Bedingungen der Möglichkeit einer umfassenden, d.i. vollständigen 
Welteinsicht untersucht, die er als »Idee (...) von der Form eines 
Ganzen der Erkenntnis« (4/566, KrV, A 646, B 674) beschreibt. In 
der transzendentalen Dialektik der KrV (s. etwa 3/336 f, KrV, 
A335 f., B 392 f.) hatte er jedoch gezeigt, daß die spekulative Ver­
nunft keine Erkenntnis des Übersinnlichen erlangen kann, weil sie 
aufgrund des Fehlens sinnlicher Anschauungen und der ihr korre­
spondierenden Verstandesbegriffe weder in der Lage ist, die Unsterb­
lichkeit der Seele, die Willensfreiheit, noch die Existenz Gottes zu 
beweisen oder zu widerlegen. Der Aufweis der Grenzen theoretisch­
spekulativer Erkenntnis ist allerdings nicht gleichbedeutend mit der 
Abweisung metaphysischer Fragestellungen. Denn Kant konstatiert 
trotz dieser »Grenzbestimmung des reinen Vernunftvermögens«

dieses Theorems bislang seinen Stellenwert für die Geschichtsphilosophie nicht ange­
messen gewürdigt hat (für Fundstellen in der Forschung s. 90, Anm. 1). Insofern kommt 
ihrer Untersuchung (gemeinsam mit der allgemeiner angelegten Studie von M. Pa­
scher) das Verdienst zu, das Desiderat nicht nur benannt, sondern auch behoben zu 
haben (90-109). Allerdings plädiert sie dafür, Kants Rede vom Vernunftbedürfnis weder 
wörtlich noch metaphorisch, sondern als »>symbolische Darstellung<« (91) zu verstehen, 
trotz des Eingeständnisses, daß diese Lesart »nicht ausdrücklich von Kant vertreten 
wird« und es in seinem Werk »nur wenig (gibt, F. Z.), worauf man sich stützen kann« 
(107), um sie plausibel zu machen. Ich werde dieser Spekulation im weiteren nicht 
folgen und stattdessen von einer wörtlichen Bedeutung des Begriffs Vernunftbedürfnis 
ausgehen. Auch wenn, wie Kleingeld verdeutlicht (99-102), dieser Zugang nicht unpro­
blematisch ist, scheint er mir doch am ehesten Kants Absicht nachzukommen. Sein 
Sprachgebrauch intendiert, die der Vernunft inhärente Dynamik, jederzeit vollständige 
und systematisch geschlossene Erkenntnis in theoretischer wie praktischer Hinsicht zu 
erreichen, auf einen Begriff - eben das Vernunftbedürfnis - zu bringen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 159

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

(5/279, Denken, Anm.) einen »natürlichen Hang«« (4/564, KrV, 
A 643, B 671) der Vernunft zur Metaphysik, den er als unabweisba­
ren transzendentalen Fluchtpunkt ihres Strebens bestimmt und der 
somit dem systematisch notwendigen Fortschreiten der Erkenntnis 
zum Unbedingten entspringt50.

Der Mensch möchte folglich nicht nur die Gegenstände begrei­
fen, »die uns vor Augen sind« sondern auch die, »die weit davon uns 
im Rücken liegen« (4/565, KrV, A 644, B 672). Diese schrankenlose, 
über jede sinnliche Erfahrung hinausweisende Stoßrichtung ist eine 
analytische, fatalistische51 Konstante reiner Vernunfttätigkeit und 
zugleich notwendig, wenn wir unseren Verstand »zur größtmögli­
chen und äußersten Erweiterung abrichten wollen«, d. i. die »absolu- 
te() Vollständigkeit« (3/332, KrV, A 329, B 385) der Erkenntnisse52. 
Kant prägt hierfür bekanntlich die Formulierung einer »Architekto­
nik aller Erkenntnis aus reiner Vernunft« (4/698, KrV, A 836, 
B 864)53, die das notwendige Äquivalent der teleologischen Aktivitä­
ten der Vernunft ist.

50 »Denn das, was uns notwendig über die Grenze der Erfahrung und aller Erscheinun­
gen hinaus zu gehen treibt, ist das Unbedingte, welches die Vernunft in den Dingen an 
sich selbst notwendig und mit allem Recht zu allem Bedingten, und dadurch die Reihe 
der Bedingungen als vollendet verlangt« (3/27, KrV, B XX; ebenso 4/672f., KrV, 
A 798f., B 826f.; 10/353, KU). ln einer Entgegnung auf die Kritik von T. Wizenmann, 
ein Bedürfnis allein konstituiere noch keine objektive Realität seines Gegenstandes, 
unterscheidet Kant zwischen einem auf objektiven Bestimmungsgründen des Willens 
fußenden Vernunftbedürfnis und jenem, was sich bloß auf Neigung gründet. Während 
letzteres in der Tat keinen Objekt- und damit Wirklichkeitsbezug für sich reklamieren 
könne, sei es die unvermeidliche Voraussetzung des ersteren, seinen Gegenstand als 
wirklich vorauszusetzen (7/278, KpV, Anm.). Diese Differenzierung kann allerdings 
nicht überzeugen, da sie axiomatisch setzt, was allererst zu beweisen wäre. Indem Kant 
das Vernunftbedürfnis als objektiven Bestimmungsgrund des Willens ausgibt, be­
trachtet er es wie ein klassischer Schulmetaphysiker völlig unkritisch als ontologische 
Seinsgewißheit, und all die Bedenken gegen die unreflektierten Festschreibungen des 
Vernunftvermögens und die unkritisch-dogmatischen Lehrsätze über es scheinen ver­
gessen.
51 Erinnert sei an die Vorrede der KrV, wo Kant es als das »besondere Schicksal« der 
menschlichen Vernunft bezeichnet, »daß sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht 
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie 
aber auch nicht beantworten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der mensch­
lichen Vernunft« (3/11, KrV, AVll).
52 An anderer Stelle nennt er das prägnant »Metaphysik als Naturanlage« (3/60, KrV, 
B 21).
53 S. dazu auch 4/695ff., KrV, A 832ff., B 860ff. Andernorts nennt er dies eine »syste- 
matische() Verbindung in einem Ganzen der die Menschheit interessierenden Erkennt­

160 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

Diese unhintergehbare, quasi organische Einrichtung des 
menschlichen Erkenntnisvermögens, diese »Grundkraft« (4/570, 
KrV, A 652, B 680) treibt zur Annahme regulativer Prinzipien, die 
die Mannigfaltigkeit der Verstandesregeln und -Begriffe »vereinigt« 
und somit eine systematisch geordnete, »kollektive Einheit zum Zie­
le der Verstandeshandlungen setzt« (4/565, KrV, A 644, B 672)54. 
Schon in der KrV verwendet Kant den Terminus des Vernunftbedürf­
nisses, um die oben beschriebene intrinsische Dynamik des Erkennt­
nisvermögens zu charakterisieren55. Diese »nicht zu dämpfende Be­
gierde, durchaus über die Grenzen der Erfahrung hinaus irgendwo 
festen Fuß zu fassen« (4/670, KrV, A 796, B 824)56, befriedigt er also 
mit der Postulierung von Vernunftideen, verstanden als regulative 
Richtlinien, die die Vollständigkeit der Erkenntnis ermöglichen sol­
len. Das Vernunftbedürfnis rechtfertigt ihre Postulierung und erfüllt 
somit »eine legitimierende Funktion«57. Gelangt die spekulative Ver­
nunft bei der Suche nach dem Unbedingten auf metaphysisches Ter­
rain, so berechtigt ihr Erkenntnisdurst sie, dieses übersinnliche Feld 
durch das Einschlagen regulativer Orientierungspfeiler zu ordnen, 
um so zu größtmöglicher Transparenz und Einheit zu gelangen.

Obwohl Kant das Vernunftbedürfnis als bloß individuelle Dyna­
mik des Erkenntnisvermögens charakterisiert, ist dessen subjektive

nis« (6/475, Logik), und er betrachtet die Verpflichtung, nach allumfassender Erkennt­
nis zu streben, als »regulative(s) Gesetz der systematischen Einheit« (4/603, KrV, A 701, 
B 729).
54 »So fängt denn alle menschliche Erkenntnis mit Anschauungen an, geht von da zu 
Begriffen, und endigt mit Ideen« (4/604, KrV, A 702, B 730; s. auch 4/676, KrV, A 804, 
B 832).
55 »Denn die menschliche Vernunft geht unaufhaltsam, ohne daß bloße Eitelkeit des 
Vielwissens sie dazu bewegt, durch eigenes Bedürfnis getrieben bis zu solchen Fragen 
fort, die durch keinen Erfahrungsgebrauch der Vernunft und daher entlehnte Prinzipien 
beantwortet werden können« (3/60, KrV, B 21; s. auch 3/322, KrV, A 314, B 371; 4/523, 
KrV, A 584, B 612; aber auch noch 8/651 f., Religion; vgl. ebenfalls in der KrV die affine 
Rede vom natürlichen Hang der Vernunft, z.B. 4/ 564, A643, B 671; 4/ 671, A 797, 
B 825). Ansonsten verwendet die KrV eher den Begriff des spekulativen Vernunftinter- 
essesc (vgl. dazu grundsätzlich Pascher 1991), um diesen Vernunfttrieb zu bezeichnen (s. 
z.B. 4/444ff., A467ff., B495ff.; 4/568,A649, B 677; 4/580,A666, B 694). Während 
Pascher 1991: 88, die Identität von Vernunftbedürfnis und -interesse bestätigt, meint 
Kleingeld 1995: 91f., daß es verwandte, aber nicht synonyme Termini seien. Allerdings 
haben ihre Differenzierungen keine systematisch ausschlaggebende Relevanz.
56 Castillo 1990:44, spricht in diesem Zusammenhang von der Vernunft anschaulich als 
»force vivante«.
57 Kleingeld 1995: 93, ebenso Pascher 1991: 73. Die Vernunft, konstatiert Kant, erbette­
le nicht, sondern gebiete die Annahme regulativer Ideen (s. 4/571, KrV, A 653, B 681).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 161

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Komponente kein Indiz für seine Beliebigkeit oder flüchtige Beschaf­
fenheit. Vielmehr ist das Bedürfnis »unvermeidlich()« (7/215, KpV), 
es ist die notwendige Bedingung der Möglichkeit, mittels der in ihm 
fußenden regulativen Ideen die vollständige systematische Einheit 
aller Erkenntnisse zu erreichen. Seine Subjektivität ist also »eine er­
kenntnistheoretische, nicht eine psychologische«58.

Kant benennt drei transzendentale Vernunftideen, die in diesem 
Sinne allein als »Wegweiser oder Kompaß« (5/277, Denken) dienen 
können und im Zentrum aller metaphysischen Abenteuer stehen, 
denen sich die Vernunft ja schicksalhaft ausgesetzt sieht: »die Frei­
heit des Willens, die Unsterblichkeit der Seele, und das Dasein Got­
tes« (4/672, KrV, A 798, B 826)59. Die heuristische Verwendung die­
ser »Maximen der Vernunft« (4/580, KrV, A 666, B 694) ermöglicht 
erst totale Welterkenntnis60, sie verschaffen »der Vernunft die voll­
kommenste Befriedigung in Ansehung der nachzuforschenden 
größten Einheit in ihrem empirischen Gebrauche« (4/587, KrV, 
A 676, B 704). Folglich definiert Kant es als »eine notwendige Maxi­
me der Vernunft«, gemäß dieser Ideen »Ordnung in der Natur auf­

58 Pascher 1991:18. Der Autor erörtert anschaulich die zwei Grundfunktionen des Ver­
nunftbedürfnisses oder -interesses. Die eine liegt darin, »Charakteristika des endlichen 
Bewußtseins überhaupt zu beschreiben«. Sein Streben führt zur Offenlegung »anthro­
pologische^) Konstantem«, die unabhängig von subjektiven Präferenzen bei endlichen 
Vernunftwesen allgemein und immer anzutreffen sind. Das formuliert Kant aus­
drücklich, wenn er es als »anthropologisch-teleologische Frage« bezeichnet, weshalb 
infolge einer »wohltätigen Anordnung in unserer Natur« der »Hang zu mit Bewußtsein 
leeren Begehrungen gelegt worden« (10/86, KU, Anm.) ist. Die zweite Funktion ist eng 
verwoben mit der ersten. Das Vernunftbedürfnis soll »einen Objektivitätsanspruch für 
bestimmte begründungsbedürftige, aber nicht mehr begründungsfähige Annahmen zur 
Geltung bringen und einen jeweils umfassenden Systemzusammenhang herstellen« 
(17). Diese systemimmanente Funktion führt, wie im Anschluß zu zeigen ist, zu den 
unumgänglichen Ideen Gottes, der Unsterblichkeit und der Freiheit. Schon jetzt ist auf 
die eigentümliche Struktur dieser Kantischen Konstruktion aufmerksam zu machen. 
Kant postuliert, »stets ad hoc« (18), ein Bedürfnis der Vernunft, das er weder erklären 
noch belegen kann, aber dennoch nicht im Belieben des Einzelnen wurzelt, um die Un­
vermeidbarkeit von Ideen zu behaupten, die wiederum nicht objektivierbar sind (vgl. 
dazu exemplarisch 7/278, KpV, Anm.).
59 Wenige Seiten später wird er die Auseinandersetzung mit diesen Vernunftideen zum 
einzigen Zweck der Transzendentalphilosophie erklären; s. 4/674, KrV, A 801, B 829; 
ebenso 10/440, KU.
60 In der KU bemerkt Kant, »daß in unserer Einbildungskraft ein Bestreben zum Fort­
schritte ins Unendliche, in unserer Vernunft aber ein Anspruch auf absolute Totalität 
(...) liegt« (10/172, KU; vgl. dazu auch 3/328ff., KrV,A323ff., B 380ff.).

162 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

zusuchen«. In diesem Sinne kommt ihnen »objektive Gültigkeit« 
(3/582 ff., KrV, A 669 ff., B 697ff.), nicht aber objektive Realität zu61.

Im Gegensatz zu den Verstandeskategorien bezeichnet er diese 
Maximen als »subjektive Grundsätze« (4/580, KrV, A 666, B 694) der 
Vernunft. Dieser Status entspringt nicht etwa dem Umstand, daß 
ihre Annahme beliebig, d. i. abhängig von individuellen Präferenzen 
ist62. Er beruht darauf, daß er anthropologische Voraussetzungen in 
Rechnung stellen muß. Weil der Mensch als endliches Wesen nie­
mals die Objektivität der Ideen beweisen kann, sind sie nur regulativ, 
und weil sie in einem (menschlichen) Vernunftbedürfnis wurzeln, 
bloß subjektive Maximen. Doch ist letzteres zugleich der Grund für 
ihre universelle Geltung. Endliche Vernunftwesen werden immer auf 
regulative Prinzipien zurückgreifen müssen63, und insofern sind sie 
»der Vernunft unentbehrlich«, d. h. »objektiv, aber auf unbestimmte 
Art« (4/590 f., KrV, A 681 f., B 709f.).

Kant kreiert für dieses erkenntnistheoretische Niveau unter den 
Bedingungen endlicher Vernunftwesen64 den Terminus >Vernunft­

61 Allerdings bezeichnet Kant die regulativen Ideen auch als »Quell von positiven Er­
kenntnissen« (4/670, KrV, A 796, B 824) - eine Formulierung, die vermuten läßt, daß 
diese Ideen durchaus als wirklichkeitskonstituierend gedacht werden (für diesen Hin­
weis danke ich Ch. Zeuch). Nimmt man zudem hinzu, daß er Derivate der regulativen 
Ideen wie etwa die teleologisch-zweckmäßige Natureinrichtung als punktuell empirisch 
erfahrbare Phänomene betrachtet, und in 10/297f., KU sagt, daß jene Ideen durch sinn­
liche Zeichen begleitete Darstellungen der Welt sind, dann wird deutlich, daß die Schei­
delinie zwischen ihnen und der Empirie durchlässiger ist, als Kant über weite Strecken 
insinuiert (vgl. unter diesem Gesichtspunkt auch 7/266ff., KpV). Auf diesen Aspekt 
gehe ich bei der Erörterung des teleologischen Weltbegriffs genauer ein. Am Beispiel 
der regulativen Gottesidee erörtert Schöndorf 1995:189 ff., daß Kant mit ihr notwendig 
auch die Existenz Gottes postuliert.
62 In diesem Kontext hat >subjektiv< bei Kant generell nicht diese individualistische 
Bedeutung. Er bezeichnet damit die grundsätzliche Unmöglichkeit, mittels mensch­
licher Vernunfttätigkeit zu objektiven Wahrheiten gelangen zu können; vgl. z.B. 
7/279 ff., KpV. Kant stellt somit die Grenzen der menschlichen Erkenntnis als »anthro­
pologisches Faktum« (zur Lippe 1984a: 130) dar.
63 In der transzendentalen Methodenlehre wird diese Argumentationsfigur nochmals 
sehr deutlich. Ein regulatives Prinzip beruht zwar »auf subjektive(n) Ursachen«, aber 
insofern diese Voraussetzung für »jedermann gültig ist, so fern er nur Vernunft hat, so 
ist der Grund desselben objektiv hinreichend« (4/687, A 820, B 848; s. auch 10/353 ff., 
KU).
64 Unter diesen Bedingungen führt die Spekulation auf metaphysischem Gebiet zum 
Glauben als höchster Form der Erkenntnis, denn im »transzendentalen Gebrauche der 
Vernunft ist (...) Meinen freilich zu wenig, aber Wissen auch zu viel« (4/689, KrV, 
A 823, B 851). Auch 5/276, Denken, erhellt den Zusammenhang von Vernunftglauben

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 163

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

glaube<65, den er folgerichtig als »Ausdruck der Bescheidenheit in 
objektiver Absicht« (4/692, KrV, A 827, B 855) bezeichnet und der 
»auf Vernunftgründen beruht« (3/34, KrV, B XXXIII). Es muß 
möglich sein, die Inhalte dieses Glaubens »für jedes Menschen Ver­
nunft gültig zu befinden« (4/688, KrV, A 821, B 849). Der Stellung 
von >Erkenntnis< und >Wissen< im Bereich der um objektive Wahr­
heiten bemühten strengen Wissenschaften entspricht im transzen­
dentalen Kontext der Glaube der Vernunft. Er kann zwar nicht wie 
jene für sich beanspruchen, seine Feststellungen durch den Objektbe­
zug fundieren zu können, doch ist er die einzig angemessene Basis 
des spekulativen Erkenntnisstrebens, und für den praktischen Ver­
nunftgebrauch ist er schließlich »unumgänglich notwendig« (3/332, 
KrV, A 329, B 385)66.

und Anthropologie. Weil wir Menschen, also endliche Vernunftwesen sind, können wir 
den Vernunftglauben niemals in Wissen verwandeln. Aber gerade deshalb kommen 
diesem Glauben die formalen Insignien des Wissens zu, denn er ist im Kern eine abso­
lute Seinsgewißheit. In einer Nachlaßrefelexion erläutert Kant anschaulich das Verhält­
nis von Wissen und Glauben, wobei er erneut verdeutlicht, daß Glauben keine defizitäre 
Form des Wissens ist, sondern für endliche Wesen die weitestgehende Annäherung an 
das Wissen auf einem Gebiet darstellt, wo objektives Wissen prinzipiell nicht möglich 
ist und daher regulative >Hypothesis< nötig sind. »Das Maximum ist das Wissen, d. i. das 
(vollstandige) Vorwarhalten, so fern es sich auf Beweise Gründet. Das mittlere, der 
mindesten Fähigkeit (angemessene) und dem besten Willen angemessene ist das Glau­
ben, welches die Anerkennung der Nothwendigkeit einer solchen Hypothetis entweder 
zum theoretischen oder practischen eignen Gebrauche ist (theoretischer und practischer 
Glaube)« (AA XVIII, 523). Den Begriff Vernunftglaube erörtere ich genauer im wei­
teren Verlauf dieses Kapitels. Die Beziehung zwischen Meinen, Glauben und Wissen 
wird zudem erläutert in 4/687ff., KrV, A 820ff., B 848ff.; 6/496ff., Logik.
65 Es ist die zentrale These der Studie von C. Lacorte, daß Kant durch diesen Begriff eine 
Präparation und Zurichtung der Vernunft ermöglicht, die der Autor als Kapitulation 
philosophischen Denkens vor den dogmatischen Ansprüchen der Religion, d.i. eine un­
heilvolle Versöhnung von Religion und Philosophie in Kants Erkenntnistheorie, deutet 
(s. Lacorte 1989, insb. 64ff., 71 ff., 86ff., 192; vgl. auch Pascher 1991: 94f.).
66 S. auch 5/274, Denken; 6/498, Logik, Anm; 8/651, Religion. Die diesen Gedanken 
tragende paradoxe Vorstellung, einen apodiktisch-universalen Anspruch zu erheben, 
ohne die doktrinären Implikationen der alten Metaphysik mitformulieren zu müssen, 
illustriert Adorno 1992: 74, indem er bemerkt, Kants kritische Philosophie wolle die 
klassischen Inhalte der Metaphysik erretten »mit der Kraft dessen, was das zu Rettende 
bedroht«.

164 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2.3 Der geltungstheoretische Status der regulativen Ideen

Für die zu untersuchende Fragestellung ist die argumentative Strin- 
genz dieser Deduktion von sekundärem Interesse67. Es kommt viel­
mehr darauf an, auf die Stellung der Vernunftideen und des daraus 
folgenden Glaubens hinzuweisen. Denn das später zu kritisierende 
Urteil, die Geschichtsphilosophie sei bloß eine regulative Idee, wur­
zelt in einem unangemessenen Verständnis dessen, was Kant dar­
unter versteht, wenn er Ideen dieser Kategorie zuordnet.

Nach Kant zählen die Annahme Gottes, der Unsterblichkeit und 
Freiheit zu den »subjektiven Bedingungen des Gebrauchs unserer 
Vernunft«. Man dürfe sie gerade »nicht für freie Einsicht ausgeben«, 
sondern müsse vielmehr darauf insistieren, daß es sich bei ihnen um 
»abgenötigte Voraussetzung(en)« (5/273, Denken, Anm.), um »Ge- 
setzeQ der Vernunft« (5/282, Denken) handelt. Wolle man dies be­
streiten, verfiele man »in lauter Ungereimtheiten«, dafür ließe sich 
»kein verständlicher Grund« (5/273, Denken) angeben, man verstoße 
letztlich gegen die »Maxime der gesunden Vernunft« (5/268, Den­
ken)68. Solange wir Menschen sind, betont Kant, könne man »nie­
mals einen anderen als diesen Grund erwarten« (5/277, Denken), 
um die Weltbeschaffenheit vollständig systematisch zu erfassen.

Man kann sich des Eindrucks nicht entziehen, daß die Abwei­
sung des Vernunftglaubens und damit die Leugnung der Vernunft­
ideen einem pathologisch-autodestruktiven Akt gleichkommt. Der 
Geltungsanspruch der den Vernunftglauben bedingenden Ideen ist 
weder, wie die Rede vom bloß regulativen Prinzip auf den ersten 
Blick suggerieren könnte, kontingent, noch ist er abhängig von der 
Wahlfreiheit des Individuums. Vielmehr konstatiert Kant apodik­
tisch, daß eine »Verzichttuung auf Vernunftglauben« einem »miß­
liche^) Zustand des menschlichen Gemüts« entspringt. Wer meine, 
der »Maxime der Unabhängigkeit der Vernunft von ihrem eigenen

67 Für Strawson 1981: 27, ist die These von der Notwendigkeit der Vernunftideen »of­
fensichtlich ganz unplausibel« (ebenso 29 f. u. 138 f.), ebenfalls kritisch zu ihrer Funk­
tion insbesondere im Kontext der KpV Pascher 1991: 92 f. Einen Überblick über die 
Diskussion um den Stellenwert der Ideen vermittelt Bondeli 1996, dort auch weitere 
Literaturhinweise (166f., Anm. 1).
68 Dieser biologistische Sprachgebrauch, der sich in dieser Schrift wiederholt findet 
(268, 275 f.), unterstützt den Eindruck, das ein Abweichen von der Kantischen Konzep­
tion als krankhaft zu interpretieren ist. Vernunftglaube ist ein Synonym für gesunde 
Vernunfttätigkeit (vgl. auch 10/413, KU, Anm. u. ff).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 165

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Bedürfnis« folgen zu müssen und derart dem »Vernunftunglau- 
be(n)« huldige, der gehe sich nihilistischer Freigeisterei hin. Diese 
aber »zerstört Freiheit im Denken, wenn sie so gar unahhängig von 
Gesetzen der Vernunft verfahren will, endlich sich selbst« (5/282, 
Denken).

Vor diesem Hintergrund ist Kants Verwendung des Terminus 
>regulativ< zu verstehen, und zugleich gewinnt er dadurch einen Stel­
lenwert, der der in der Literatur favorisierten Lesart entgegensteht.

Es wäre ein Mißverständnis, epistemische Zurückhaltung als 
Ursache für Kants Ausdrucksweise anzunehmen69, ihr zuzuhilligen, 
daß mit dem Terminus regulative Idee< primär Funktionalität bean­
sprucht würde70, daß mithin diese Theorie als bloßes Orientierungs­
Angebot auf spekulativem Terrain zu interpretieren sei71. Regulativ 
heißt für Kant gerade nicht fakultativ. Mit Hilfe der Vernunftideen 
wird nicht der besten, sondern der einzig möglichen Art und Weise 
der Welthetrachtung das Wort geredet. Sie sind nicht als Vor­
schlag72, sondern als alternativlose, obligatorische Vernunftimpera­
tive anzusehen73. Und in dieser Hinsicht kommt ihnen sogar der 
Rang von ontologischen Aussagen über das menschliche Erkennt­
nisvermögen zu. Ausdrücklich unterstreicht Kant, daß zum Wesen 
des Vernunftglaubens, der sich aus der Gültigkeit der Vernunftideen 
speist, »das Bewußtsein seiner Unveränderlichkeit« zählt, was sich 
insbesondere dadurch auszeichnet, daß es unmöglich (!) ist, »daß 
Beweise zum Gegenteil aufgefunden würden« (5/277, Denken, 
Anm.). Wenn er schreibt, daß der Mensch in bezug auf die Inhalte 
der regulativen Prinzipien »nicht wählt, sondern einem unnachlaß- 
lichen Vernunftgebote gehorcht« (7/277, KpV), dann verdeutlicht 
er, daß sie sich auf dem höchsten geltungstheoretischen Niveau74

69 Vgl. Lutz-Bachmann 1988: 26 f.
70 So aber Strawson 1981: 192 f.
71 S. dazu z. B. Höffe 1992: 241 f. Bondeli 1996:171 ff., verweist auf die Aporien, die sich 
ergeben, würde man den Anspruch der Vernunftideen primär unter dem Gesichtspunkt 
ihrer Nützlichkeit interpretieren oder ihnen eine bloß schwache Form von Notwendig­
keit (was immer man darunter verstehen mag!) zugestehen.
72 Kleingeld 1995: 161, spricht von »eine(r) mögliche(n) Vorstellung« (Hervorhebung 
im Original, F. Z.); vgl. auch Galston 1975: 264; van der Kuijlen 1995: 840ff.
73 Im Nachlaß bezeichnet er, ganz auf der zuvor skizzierten Linie, die regulativen Ideen 
im Sinne einer axiomatischen Struktur des Erkenntnisvermögens auch als »intuitive 
Vorstellungen« (AAXXI, 79).
74 Kant spricht diesbezüglich davon, daß die regulativen Prinzipien die Zusammenstim­

166 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

bewegen, das der Apodiktik einer dogmatischen Lehre in nichts 
nachsteht75.

Dieser totale Anspruch impliziert zwingend die Feststellung, 
daß es endlichen Vernunftwesen unmöglich ist, ihn jemals abzu­
weisen oder zur Überzeugung zu gelangen, er werde zu Unrecht er­
hoben. Es ist vielmehr ein unabdingbares Kriterium dieses An­
spruchs, »daß ich gewiß bin, das Gegenteil könne nie bewiesen 
werden« (6/496, Logik), so daß das Fürwahrhalten der Vernunft­
maximen »dem Grade nach keinem Wissen nachsteht« (5/277, Den­
ken), zumal man, ausgehend von dem Bild, das »wir uns von dem 
Vermögen eines endlichen vernünftigen Wesens überhaupt machen 
können«, zur absoluten Gewißheit gelangen muß: »nicht anders als 
so könne und müsse gedacht werden« (10/354, KU)76.

Es hieße, den doktrinären Kern dieser Ausführungen zu verken­
nen, wollte man Kants Rede von nur regulativen Vernunftideen als 
Indiz für eine tolerierte Perspektivenvielfalt oder als bloß werbendes 
Plädoyer für eine mögliche Sicht der Dinge verstehen. Der regulative

mung mit dem Bedürfnis nach größtmöglicher Transparenz der Erkenntnis »durch sys­
tematische Einheit zum höchsten Grade bringen« (4/604, KrV, A 702, B 730).
75 Bondeli 1996: 176f., stellt fest, daß Kant mit der Deduktion der Vernunftideen »das 
Einlösen eines Objektivitätsanspruchs« (Hervorhebung im Original, F. Z.) beabsichtige, 
der auch nicht dadurch bescheidener wird, daß man ihn als »restringierte Objektivität, 
eine als-ob-Objektivität« bestimmt.
76 Zu dieser Gewißheit, bemerkt er in anderen Texten, gelangt man letztlich deshalb, 
weil die regulativen Ideen die einzigen Welterklärungsformeln sind, die die Vernunft 
nach Untersuchung aller anderen Möglichkeiten »übrig läßt« (9/163, Prinzipien). Somit 
ist etwa die Annahme eines weisen Schöpfergottes und damit die Vorstellung der 
Zweckmäßigkeit der Schöpfung »die einzige Art, wie wir in der Reflexion über die 
Gegenstände der Natur in Absicht auf eine durchgängig zusammenhängende Erfahrung 
verfahren müssen« (10/93, KU). Die Gottesidee ist »formale Bedingung unseres Den­
kens«, und wir sind gar »unvermeidlich« genötigt, uns »dieses formale Prinzip als kon­
stitutiv vorzustellen« (4/457f., KrV, A 619f., B 647f.). Angesichts dieses Befundes, der 
nochmals unterstreicht, daß Kant keine nachvollziehbare und trennscharfe Differenz 
zwischen epistemologischen und ontologischen Aussagen aufbauen kann, ist der Hin­
weis von Düsing 1968: 67, dieses Theorem sei »nur eine Idee« und »nur als Bedingung 
der Möglichkeit des Reflektierens« zu betrachten, irritierend. Was kann dieses >nur< hier 
besagen? Der damit angezeigte Geltungsanspruch ist zwar eingeschränkt, aber nicht im 
geringsten bescheiden, und keinesfalls räumt er die Möglichkeit vernünftigen Denkens 
unter Verzicht auf dieses Theorem oder Rückgriff auf andere Denkfiguren ein. Viel­
mehr entspringt die Konstruktion einer Eigenart des menschlichen Erkenntnisvermö­
gens und ist in dieser Hinsicht eine ontologische Festschreibung, oder, wie Kant in der 
KrV wiederholt bemerkt, sie stellt eine Aussage über die »Natur der Vernunft« (3/11, 
A VII; zudem 3/340, A 340, B 398 u. 4/634, A 744, B 772) dar.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 167

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Status der Vernunftmaximen ist keinesfalls eine Konzession an einen 
Theorienpluralismus, sondern die maximale Entfaltung der dogmati­
schen Apodiktik theoretischer Wahrheiten auf spekulativem Terrain 
unter den Erkenntnishedingungen endlicher Vernunftwesen. Regu­
lativ besagt hier, daß Erkenntnis in diesem Bereich »nicht weiter ge­
hracht werden kann, als zu dem Grade der, für uns Menschen, aller­
vernünftigsten Meinung« (7/276, KpV)77, nicht aber, daß es sich hei 
diesen Vernunftmaximen um zwar brauchbare, aber prinzipiell re­
versible Theoreme handelt. Im Gegenteil: noch absoluter als in Kants 
>Ideenpostulaten< ist der Verbindlichkeitsanspruch nicht formulier­
bar. Insofern er einerseits die fundamentalen Grenzen allen Erkennt- 
nisstrebens festlegt, verleiht er den regulativen Ideen andererseits 
innerhalb dieses Rahmens im Sinne einer »schlechterdingsnotwendi­
gen Voraussetzung« (4/686, KrV, A 819, B 847) den anspruchsvoll­
sten Rang, den Postulate überhaupt einnehmen können. Niemand 
kann, ohne sich dem Vorwurf der Hybris auszusetzen78, diese Präten­
tion übersteigen, und ebensowenig ist sie zu unterbieten oder gar 
verzichtbar79, da diese defätistisch-krankhafte Absicht zerstörerische, 
die Basis jeder moralisch-praktischen Haltung aufhebende Folgen 
zeitigen würde. Eine regulative Idee ist demnach nichts anderes als 
ein dogmatisches Postulat, daß die anthropologischen Voraussetzun­
gen des Erkenntnisstrebens reflektiert und seinen Geltungsanspruch 
bis an die äußersten Schranken dieser Voraussetzungen getrieben 
hat80.

Somit wird die Frage danach, ob den regulativen Ideen Phäno­

77 Insofern Kant also einerseits auf einen strengen Objektivitätsanspruch verzichten 
muß, den regulativen Ideen jedoch einen objektivitätsanalogen Rang einräumt, verleiht 
er ihnen das Fluidum einer »Illusion, die gar nicht zu vermeiden ist«. Die Ideen besitzen 
somit »gänzlich das Ansehen objektiver Grundsätze« (3/310f., KrV, A297f., B 353f.). 
Diese >Entdeckung< einer unvermeidbaren, quasi naturgegebenen Illusion mündet, wie 
Lacorte 1989: 94, bemerkt, in der Vorstellung, daß Kants Lehre »beständig und unve­
ränderbar« sei. »Wenn aber die in Vergangenheit und Zukunft immer neu entstehende 
Illusion ewig ist, dann stirbt die Lehre von der Illusion (...) nie, die endlich und ein für 
allemal die ewige Natur der Vernunft offenbart«.
78 Ein solches Unterfangen wäre ebenso anmaßend wie sinnlos, denn es »überschreitet 
die Grenzlinie allen Wissens« (AAXXI, 75).
79 Die Unabweisbarkeit der regulativen Ideen unterstreicht Kant durch die Feststellung, 
es sei »eine notwendige Maxime der Vernunft, nach dergleichen Ideen zu verfahren« 
(4/584, KrV, A 672, B 700).
80 Weyand 1964: 174, bemerkt, daß z.B. der Glaube an einen Schöpfergott »kein regu­
latives Prinzip zur Beurteilung der Natur, sondern eine letzte existenziell-praktische 
Seinsgewißheit« ist.

168 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

mene in der Empirie korrespondieren, unwichtig. Sie hat, sagt Kant, 
»gar keine Bedeutung« (4/600, KrV, A 696, B 724). Oh z.B. Gott 
wirklich existiert, ist allenfalls von akademischen Interesse, denn die 
Notwendigkeit, ihn unahhängig von sinnlichen Bestätigungen an­
nehmen zu müssen, läßt einen Gottesheweis im klassischen Sinne 
schlichtweg üherflüssig werden. Die Idee hleiht grundsätzlich 
»immer richtig« (4/599, KrV, A 694, B 722).

Diese Konstruktion ermöglicht die im Grunde paradoxe und in 
ihrem Geltungsanspruch kategorische Feststellung, daß üher Gott 
keine Aussagen getroffen werden können - außer der, daß jeder 
Mensch zur Annahme seiner Existenz im Sinne eines regulativen 
Prinzips genötigt ist. Gerade weil es sich hei dieser Idee um ein un­
verzichtbares »Regulativ in der Nachforschung der Natur und ein 
Prinzip der systematischen und zweckmäßigen Einheit derselben 
nach allgemeinen Naturgesetzen« handelt, ist ihre empirische Nicht- 
heweisharkeit »völlig einerlei«. Da die Vernunft apodiktisch nach 
Gott als zugrundeliegendem Prinzip »verlangt()«, ist jeder »herech- 
tigt(), die Idee einer höchsten Intelligenz als ein Schema des re­
gulativen Prinzips zum Grunde zu legen«, mehr noch, da das »regu­
lative Gesetz der systematischen Einheit will, daß wir die Natur so 
studieren sollen, als oh allenthalben ins Unendliche systematische 
und zweckmäßige Einheit (...) angetroffen würde« (4/602f., KrV, 
A 699 f., B 727 f.), wird die Frage nach dem wirklichen Dasein Gottes 
unerhehlich, weil man sowieso genötigt ist, ihn als »Unvermeidhar- 
keit« (4/544, KrV, A 615, B 643)81 anzunehmen. Wir können uns die 
Welt »gar nicht anders denken und hegreiflich machen«, als wenn 
wir sie uns »als ein Produkt einer verständigen Ursache (eines Got­
tes) vorstellen« (10/352, KU, Hervorhehung im Original, F Z.)82. In­
folge dieser Festschreihungen wird die Unterscheidung zwischen 
möglichen und wirklichen Naturkonfigurationen, letztlich zwischen 
Epistemologie und Ontologie, hinfällig. Es kommt, so hemerkt Kant

81 Die unahweishare Stringenz dieser Deduktion hetont Kant unahlässig. Deshalh ist es 
mehr als eine semantische Ungenauigkeit, wenn Kleingeld 1995: 122, die Feststellung, 
»daß wir die Gottesidee als regulative Idee zur Existenz der Welt hinzudenken dürfen« 
(Hervorhehungen z.T. im Original, F. Z.), als Paraphrase der Kantischen Position aus- 
giht. Die Differenz zwischen dürfen und müssen ist eine ums Ganze, und an ihr hängt 
auch die geltungstheoretische Gewichtung des Begriffs regulative. Einen analogen Feh­
ler hegeht Düsing 1968: 119.
82 Sehr klar wird dieser Gedankengang in 10/349ff., KU. Vgl. dazu die erhellende Deu­
tung in Tuschling 1995: 206 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 169

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

konsequent, »nicht darauf an, was die Natur ist, (...) sondern wie wir 
sie wahrnehmen« (10/293, KU). Und diese Rezeption ist mittels der 
Vernunftideen axiomatisch und vollständig strukturiert.

Vor diesem Hintergrund entwickelt sich auch die Geschichts­
philosophie, die in gewissem Sinne eine Modulation der Gottes­
und Unsterhlichkeitsidee darstellt und deren Verhindlichkeitsniveau 
ungebrochen transponiert.

2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.1 Zweckmäßigkeit und Teleologie

Diente der vorhergegangene Abschnitt der grundsätzlichen Klärung 
des Status der regulativen Vernunftideen im erkenntnistheoreti­
schen Kontext, so soll im Folgenden der Übergang zwischen ihnen 
und der Geschichtsphilosophie erörtert werden. Wie schon zuvor 
werde ich auch im weiteren vor allem die Genese der Kantischen 
Argumentation nachzeichnen und auf eine kritische Befragung der 
einzelnen Schritte weitgehend verzichten. Im Rahmen des Erkennt­
nisinteresses dieses Kapitels, der Herausarheitung des Stellenwertes 
der Geschichtsphilosophie und damit eines spezifischen Zeitver­
ständnisses im rechtsphilosophischen Werk Kants, kann und muß 
ich mich an dieser Stelle mit diesem reduzierten Anspruch begnügen.

Aus den Prämissen Gott, Willensfreiheit und Unsterblichkeit 
deduziert Kant weitere Postulate83, die mit diesen regulativen Ideen

83 Ich werde im Folgenden das Zweckmäßigkeits- und Teleologieprinzip nicht isoliert 
voneinander betrachten. Insofern Kant, wie noch zu erläutern, die Position verteidigt, 
alles in der Welt sei zweckmäßig eingerichtet und nichts umsonst (10/328, KU; s. schon 
in der KrV 4/564, A 643, B 671; 4/634ff., A 744ff., B 772ff.), ist die Vorstellung einer 
teleologischen Welteinrichtung das notwendige Komplement zu dieser apodiktischen 
These. Düsing 1968: 125 f., bezweifelt dies. Er meint, nur die Zweckmäßigkeit sei eine 
subjektiv notwendige Bedingung unserer Erkenntnis, nicht aber die Teleologie. Aller­
dings kann er nicht plausibel machen, wie diese Reduzierung des Geltungsanspruchs zu 
begründen ist. Kant betont ausdrücklich, daß die Idee der Zweckmäßigkeit der ganzen 
Natur »was ihren Grund betrifft, über die Sinnenwelt hinausführt«, nämlich zur An­
nahme eines »Systems der Zwecke der Natur«. Diesem Systemgedanken ist die Idee 
eines teleologischen Weltbegriffs inhärent, so daß »die Einheit des übersinnlichen Prin­
zips nicht bloß für gewisse Spezies der Naturwesen, sondern für das Naturganze, als 
System, auf diesselbe Art als gültig betrachtet werden muß« (10/329f., KU). Der 
Mensch muß daher notwendig der Natur den Begriff einer Absicht im Sinne einer

170 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

obligatorisch einhergehen. So impliziert die Gottesidee84 die Annah­
me einer zweckmäßigen, teleologisch ausgerichteten Einrichtung der 
gesamten Natur85. Kant begründet dies erneut mittels Rekurs auf das 
Interesse der Vernunft an geschlossener Welteinsicht86. »Die höchste 
formale Einheit, welche allein auf Vernunftbegriffen beruht, ist die 
zweckmäßige Einheit der Dinge, und das spekulative Interesse der 
Vernunft macht es notwendig, alle Anordnung in der Welt so anzu­
sehen, als ob sie aus der Absicht einer allerhöchsten Vernunft ent­
sprossen wäre. Ein solches Prinzip eröffnet nämlich unserer auf das 
Feld der Erfahrungen angewandten Vernunft ganz neue Aussichten, 
nach teleologischen Gesetzen die Dinge der Welt zu verknüpfen, und 
dadurch zu der größten systematischen Einheit derselben zu gelan­
gen« (4/594, KrV, A 687, B 715)87. Die systematische Einheit der Er­
kenntnis verlangt allerdings nicht nur die regulativen Annahmen 
einer obersten Intelligenz als Grund der Weltordnung und einer 
zweckmäßigen, in teleologischen Prinzipien wurzelnden Naturein­
richtung88. Sie setzt ebenso voraus, daß die Natur selbst eine solche

schlechterdings notwendigen Maxime unterlegen (10/349f., KU). Es ist also nicht 
möglich, die Zweckmäßigkeit zu einem transzendentalen Erkenntnisprinzip zu erklä­
ren, ohne damit zugleich die Teleologie auf ein analoges Niveau zu heben (das betont 
Kant auch in 10/333, 352 u. 397, KU; vgl. zudem die richtigen Ausführungen in Bartu- 
schat 1972: 244 ff. u. Zanetti 1993: 343). Ohne sie ist das Bedürfnis der Vernunft nach 
Vollständigkeit und systematischer Einheit aller Erkenntnisse nicht zu befriedigen.
84 Folgerichtig bezeichnet Weyand 1964: 60, die Annahme Gottes als »die tragende 
Grundvoraussetzung der ganzen Kantischen Geschichtsphilosophie«.
85 Die systemimmanenten Motive, die zu dieser Annahme führen, erläutert ausführlich 
Düsing 1968: 102ff.; vgl. ferner Siep 1995: 356f. Ich werde bei der Erörterung des Te­
leologie- und Naturverständnisses nicht zwischen der KrV und der KU unterscheiden, 
weil sich im Hinblick auf mein Darstellungsinteresse aus dem Umstand, daß diese Ge­
danken von der KrV zur KU Modifizierungen erfahren haben, keine systematisch be­
deutsamen Konsequenzen ergeben. Es finden sich im Grunde alle relevanten Motive 
schon in der KrV. Ebenso werde ich aus Übersichtlichkeitserwägungen Kants Unter­
scheidung zwischen innerer und äußerer Zweckmäßigkeit nicht eigens diskutieren. Die 
Genese des teleologischen Denkens zeichnet Düsing 1968 minutiös, aber nicht immer 
mit Gespür für seine problematischen Implikationen nach, für den geschichtsphiloso­
phischen Kontext s. z.B. Weyand 1964: 40ff.; Yovel 1980: 125 ff.; Castillo 1990: 43ff.; 
Kleingeld 1995: 110ff.
86 Conrad 1992 arbeitet in ihrer Studie die erkenntnistheoretischen Schwächen dieser 
einseitig vernunftorientierten Weltwahrnehmung heraus, s. dazu auch Pleines 1991: 
142 ff.
87 Vgl. auch 4/357, KrV, B 425 f.; 4/691f., KrV, A 826f., B 854f.
88 Laut van der Linden 1988: 321, Anm. 26, plädiert Kant für eine »critical teleology, not 
a dogmatic one«, und Lutz-Bachmann 1988: 47, betont, daß Kant »die teleologische

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 171

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Einheit ermöglicht, daß sie als objektivierbares Phänomen, »den Ob­
jekten seihst anhängend« (4/569, KrV, A 651, B 679), erfahrbar ist89. 
Kant verweist auf geologische und biologische Phänomene zur Be­
kräftigung dieser Vermutung90, heharrt jedoch darauf, daß sie im

Betrachtung der Natur als ein bloß regulatives Prinzip deutet« (ebenso Weyand 1964: 
173; Sänger 1982: 99). Aber auch in diesem Kontext gleicht, was die Autoren übersehen, 
der Status der Teleologie als regulativer Idee der bereits zuvor herausgestellten dogma­
tischen Verwendung (Muglioni 1993: 57 nennt dies »practico-dogmatique«). Die Postu- 
lierung des Teleologie- und Zweckmäßigkeitsprinzips als Voraussetzung der systemati­
schen Natureinheit ist »notwendig«, »schlechterdings an(zu)nehmen«, wir haben 
Veranlassung, sie »a priori« (10/17, KU; ferner 10/373ff., KU; 9/139, Prinzipien) vor­
auszusetzen. In Analogie zu den Vernunftideen ist nämlich auch dieses Prinzip »der 
eigentümlichen Beschaffenheit meiner Erkenntnisvermögen« geschuldet und somit in 
bereits erläuterter Konsequenz »eine schlechterdings notwendige Maxime« (10/349f., 
KU; s. zudem 10/368 f., KU) der Vernunft. Worin also liegt die epistemische Bescheiden­
heit jener Position, die die Interpreten durch den Hinweis auf die »bloß« regulative 
Verwendung der teleologischen Naturbetrachtung gewährleistet sehen? Diese innere 
Struktur verkennt ebenso Kleingeld 1995:113 f. Daß, wie Kleingeld bemerkt (114), Kant 
keine Phänomene benennt, die gegen die Brauchbarkeit von Teleologie und Zweckmä­
ßigkeit bei der Einordnung von Naturerscheinungen sprechen, ist nicht so zu verstehen, 
daß Kant im Grunde davon ausgehe, es gäbe solche Phänomene. Auch hier sind die 
regulativen Ideen nicht nützliche, sondern obligatorische Prinzipien zur Systematisie­
rung aller Naturerscheinungen. Tertium non datur.
89 Kant erhebt die These, »daß die Natur der Dinge selbst zur Vernunfteinheit Stoff 
darbiete« (4/571, KrV, A653, B 681), folgerichtig in den Rang eines Naturgesetzes, so 
daß die Annahme der Zweckmäßigkeit in der Natur »nicht bloß ein ökonomischer 
Grundsatz der Vernunft, sondern inneres Gesetz der Natur« (4/569, KrV, A 651, B 679) 
darstellt.
90 Vgl. in der KrV 4/570f., A 652f., B 680f.; 4/574, A 657, B 685; 4/595, A 688, B 716; 
4/601f., A 698f., B 726f.; 4/684f., A816f., B844f.; 4/691, A826, B 854; zudem 
10/28ff.; 313ff.; 328ff., KU. Auch in 11/217, Frieden, äußert Kant, daß am mecha­
nischen Lauf der Natur »sichtbarlich Zweckmäßigkeit hervorleuchtet«. Er treibt diese 
Strukturierung der Natur so weit, daß er die Zweckmäßigkeit eine »Technik der Natur« 
(10/28, KU) nennt, deren Wirken wir sogar als »Rücksicht auf unser Erkenntnisvermö­
gen« (10/104, KU; s. auch 10/58f., KU) zu deuten haben. Kleingeld 1995: 114 u. 118f., 
bemerkt, daß Kant in der KU die Bestätigung der Teleologie als regulativem Prinzip 
durch empirische Eindrücke als Zufall bezeichnet, was die Autorin im Sinne einer un­
erklärlichen, glücklichen Schicksalsfügung deutet. Damit verkennt sie jedoch das spezi­
fische Verständnis des Zufallsbegriffs bei Kant. Zufall hat für ihn nichts mit Kontingenz 
zu tun. Unbegreiflich Zufälliges kennt Kant nicht. Würde er diese Möglichkeit einge­
stehen, wäre eine systematische Einheit aller Erkenntnis ja unmöglich. Deshalb nennt er 
den Satz: »Alles Zufällige hat eine Ursache« eine »reine() Erkenntnis a priori«« (9/169, 
Prinzipien). Zufall bezeichnet einen provisorischen Zustand, in dem man die Bedingun­
gen, die zu einem Ereignis geführt haben, noch nicht kennt bzw., wie es typisch ist für 
den menschlichen Verstand, aus den bekannten Gründen niemals kennen kann. Insofern 
gibt es nichts absolut, sondern nur bedingt Zufälliges. Der endliche Mensch erfährt also

172 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Grunde der Vernunft selbst und nicht der Erfahrung entspringt und 
daher eine »transzendentale Voraussetzung« (4/570, KrV, A 652, 
B 680) ist.

Die aus dem Vernunftinteresse hervorgehende teleologische Be­
trachtungsweise der Natur dient nicht als bloß heuristisch nützli­
che* 91, sondern als unabdingbare Anleitung bei der Suche nach Natur­
gesetzlichkeiten jenseits mechanisch-kausaler Erklärungsmuster (s. 
10/369, KU). Nur unter Zuhilfenahme teleologisch-zweckmäßiger 
Parameter92 ist die systematische Vollständigkeit aller Erkenntnisse

durchaus glückliche, unglückliche und unbegreifliche Zufälle, doch wurzeln diese Wahr­
nehmungen notwendig in seinem eigentümlich-beschränkten Erkenntnisvermögen, 
sind aber keine >Eigenschaften< der Ereignisse selbst (s. 10/361 f., KU). Zum Begriff des 
Zufalls bei Kant s. Bauer-Drevermann 1965/66; Koch 1991.
91 Auch in diesem Zusammenhang kommt es auf das richtige Verständnis von >heuris- 
tisch<, >regulativ<, >konstitutiv< oder >objektiv< an. Kant behauptet nicht im Sinne eines 
theoretisch stringenten Beweises, daß Teleologie in der Welt objektiv anzutreffen ist. Da 
dies aber niemand jemals wird beweisen können, »so lange wir Menschen sind« (5/276, 
Denken), ist der Status der Teleologie in bereits erläuterter Weise >regulativ-dogma- 
tisch<. Nur in der von ihr vorgezeichneten Perspektive ist die höchste systematische 
Einheit in der Naturerklärung möglich. Der regulative oder heuristische Charakter ist 
kein Indiz für den bescheidenen Anspruch, sondern ausschließlich anthropologischen 
Erkenntnisgrenzen geschuldet. Es ist daher nicht richtig, wenn Kleingeld 1995: 113 f. 
(Hervorhebung im Original, F Z.), schreibt: »Man darf der Natur in heuristischer Ab­
sicht teleologische Zusammenhänge unterstellen: ob man auch tatsächlich Fakten vor­
finden wird, die diese Unterstellung bestätigen, ist damit aber nicht garantiert«. Laut 
Kant darf man aber nicht nur, man muß diese Unterstellung machen. Die empirische 
Bestätigung ist dabei irrelevant, weil prinzipiell ausgeschlossen. Zudem wird der weitere 
Verlauf der Arbeit zeigen, daß es in Kantischer Perspektive gar keine Fakten geben kann, 
die sich seinem Systematisierungsmodell entziehen und ihm somit widersprechen 
könnten. So schreibt er schon in der KrV in bezug auf die Idee der Zweckmäßigkeit aller 
Natureinrichtungen, daß es »gänzlich unmöglich ist, in einem Falle zu beweisen, daß 
eine Natureinrichtung, es mag sein, welche es wolle, ganz und gar keinen Zweck habe« 
(4/595, KrV, A 688, B 716). Ich bezweifle daher die These von Düsing 1968: 64, der zu 
bedenken gibt, daß die Idee der Zweckmäßigkeit in der Empirie »in manchen Fällen auch 
enttäuscht werden kann«. Allenfalls ist denkbar, daß der Zweck (noch) nicht ersichtlich 
ist.
92 Kant nennt sie daher »synthetische Sätze a priori«, die »objektive, aber gleichwohl 
unbestimmte Gültigkeit haben« (4/578, KrV, A663, B 691). Laut Weyand 1964: 173, 
kann auf die Teleologie »für die theoretische Erkenntnis der Natur (...) nicht verzichtet 
werden«, sie ist, so Kant, »eine schlechterdings notwendige Maxime« (10/350, KU; s. 
auch 10/368 f., KU). Wie man angesichts dieses Befundes einerseits behaupten kann, 
Kant sei zur Überzeugung gelangt, es sei für Menschen »unmöglich (...), die Erzeugung 
des Organischen anders als nach finaler Kausalität verständlich zu machen«, und zu­
gleich die Meinung äußern, daß nach Kant »das teleologische Prinzip mit großer Be­
scheidenheit, nämlich nur als regulatives Prinzip, angewandt werden« (Kleingeld 1995:

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 173

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

erreichbar. Die Idee der zweckmäßigen Einheit aller Naturphänome­
ne »ist die Schule und selbst die Grundlage der Möglichkeit des 
größten Gebrauchs der Menschenvernunft« und deshalb, wie Kant 
betont, »mit dem Wesen unserer Vernunft unzertrennlich verbun­
den« (4/599 f., KrV, A 694 f., B 722 f.). Auch in diesem Kontext treibt 
er den Geltungsanspruch dieses Erklärungsmodells im Sinne eines 
regulativen Prinzips bis an die äußerste Grenze. Kategorisch stellt er 
fest, daß niemals eine andere als diese Kombination aus kausalen und 
teleologischen Vorstellungen in der Lage sein wird, die Syntax der 
Weltanordnung zu dechiffrieren. »Es ist nämlich ganz gewiß, daß 
wir die organisierten Wesen und deren innere Möglichkeit nach bloß 
mechanischen Prinzipien der Natur nicht einmal zureichend kennen 
lernen, viel weniger uns erklären können; und zwar so gewiß, daß 
man dreist sagen kann, es ist für Menschen ungereimt, auch nur 
einen solchen Anschlag zu fassen, oder zu hoffen, daß noch etwa der­
einst ein Newton aufstehen könne, der auch nur die Erzeugung eines 
Grashalms nach Naturgesetzen, die keine Absicht geordnet hat, be­
greiflich machen werde: sondern man muß diese Einsicht den Men­
schen schlechterdings absprechen« (10/352, KU)93.

Schon in der kleinen Schrift >Über den Gebrauch teleologischer 
Prinzipien in der Philosophie< von 1788 betont Kant, er habe gezeigt, 
daß die Vernunft »auf dem theoretischen Natur-Wege (...) ihre gan­
ze Absicht«, nämlich vollständige Welterkenntnis, »nicht nach 
Wunsch erreichen könne, und ihr also nur noch der teleologische 
übrig sei«, der folgerichtig »den Mangel der unzulänglichen Theorie 
ergänzen müsse« (9/139, Prinzipien)94. Dieses Interpretament ist bei

129) soll, muß rätselhaft bleiben. Richtig beurteilt hingegen diesen Zusammenhang 
Siep 1995: 358; s. auch 356; vgl. zudem Lempp 1910: 334; Horkheimer 1987: 107; Koch 
1991: 40; Pleines 1991:142; Gil 1993: 531ff.
93 Diese unumstößliche Gewißheit postuliert Kant wiederholt, so z.B. 10/337f., 349 ff., 
358 ff., KU. Es ist daher kaum anzunehmen, daß der regulative Status der Teleologie, wie 
Düsing 1968: 47, meint, der immerwährenden Möglichkeit geschuldet ist, daß der Fort­
schritt der Erkenntnis »Verschiedenheiten und Unvereinbarkeiten der Natur auftun« 
könnte, »die wir unter kein besonderes Gesetz zu bringen vermögen«. Der Fall ist aus­
drücklich ausgeschlossen.
94 Der Zugriff auf teleologische Erklärungsmuster erfolgt also auch in dieser Schrift 
nicht, wie Kleingeld 1995: 117, meint, »in heuristischer Absicht« (ebenso Bickmann 
1996: 6 ff. u. 15 ff.). Wenn Lutz-Bachmann 1988: 47, darauf verweist, daß Kants Theorie 
»von der Natur keine absichtliche, geplante Ursächlichkeit als objektives Prinzip theo­
retisch behauptet«, dann ist dem entgegenzuhalten, daß das, was Kant stattdessen be­
hauptet, sich im Geltungsanspruch graduell von einem objektiven Prinzip eben nicht

174 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

der Suche nach einem System von Endursachen für die Beschaffen­
heit der Welt das einzige, was die »menschliche() Vernunft (,) übrig 
läßt« (9/163, Prinzipien).

Wie schon in der KrV bezeichnet Kant die Annahme einer 
zweckmäßig eingerichteten Natur als transzendentales Prinzip, das 
als apriorische Struktur der menschlichen Erkenntnisquellen95, ana­
log zu den Verstandeskategorien, anzusehen ist. Die symbiotische 
Beziehung zwischen dem Zweck-, Teleologie- und Gottestheorem 
verdeutlicht er durch die Feststellung, daß dem Zweckbegriff die Vor­
stellung eines intelligenten Welturhebers inhäriert, da er mittels me­
chanischer Kausalität allein nicht erklärbar ist (s. 10/88 f., 361 ff., 
404f., 419 ff., KU). Man dürfe nicht einmal hoffen, »die Erzeugung 
auch nur eines Gräschens aus bloß mechanischen Ursachen zu ver­
stehen« (10/364, KU). Insofern wird die Annahme eines »nach 
Zwecken handelnden Wesens« zur Erklärung der Welt »zu einem 
konstitutiven Prinzip« (10/358, KU), wir haben es folglich, so Kant, 
»unentbehrlich nötig, der Natur den Begriff einer Absicht unterzule­
gen«. Dies ist, gemäß der immer wiederkehrenden Argumentations­
figur, eine »schlechterdings notwendige Maxime« (10/349 f., KU; vgl. 
auch 10/368 f., KU) unserer Vernunft96. Eine solche teleologische Na­

unterscheidet. Somit bestätigt der Hinweis von Düsing 1968: 69, die Zweckmäßigkeit 
der Natur (die, wie bereits erläutert, notwendig zu einem teleologischen Weltbegriff 
führt) gelte »nur (!) für den in der Welt befindlichen Menschen«, implizit den exklusi­
ven und universalen Geltungsanspruch dieser Konstruktion.
95 Vgl. 10/90ff., KU. Im Gegensatz zur KrV ordnet Kant nun das regulative Prinzip 
nicht mehr der Vernunft generell, sondern »lediglich« (10/89, KU; s. auch 10/358, KU) 
der reflektierenden Urteilskraft zu. Wie Kleingeld 1995: 117, Anm. 6, richtig konsta­
tiert, hat Kant weder die Gründe für diese Änderung, noch die Konsequenzen für den 
Status der drei regulativen Ideen expliziert. Allerdings gibt es keine Veranlassung an­
zunehmen, daß diese Neuordnung ihren geltungstheoretischen Anspruch tangiert, zu­
mal die Urteilskraft, ebenso wie die spekulative Vernunft, ein a priori gesetzgebendes 
Vermögen ist (s. 10/87ff., KU; vgl. dazu Makkreel 1995:124ff.). Beide Vermögenbean­
spruchen unumstößliche Wahrheit (wenn auch nicht im Sinne einer empirischen Be­
hauptung) für ihre Postulate und regulativen Annahmen und ermöglichen es somit 
nicht, eine sinnvolle Unterscheidung zwischen epistemologischen und ontologischen 
Aussagen zu etablieren. In diesem Kontext reproduziert sich die erkenntnistheoretische 
Inkonsequenz, die die Lehre von den regulativen Vernunftideen generell begleitet (eine 
konträre Deutung findet sich hingegen in Bartuschat 1972: 208ff.).
96 Im § 85 der KU findet sich eine Begründungsfigur für die regulative Annahme einer 
völlig zweckmäßigen Natureinrichtung und eines teleologischen Weltbegriffs, die iden­
tisch ist mit der Strategie, die bereits aus der KrV im Zusammenhang mit den regulati­
ven Vernunftideen bekannt ist. Erneut ist es das »in uns a priori zum Grunde« liegende 
Vernunftbedürfnis, das uns antreibt, die Systematisierung aller Erkenntnis »bis zum

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 175

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

turbetrachtung impliziert zwingend die Vorstellung von Endzwecken 
und letzten Zielen, in die alle Naturprozesse letzten Endes münden97. 
Was beabsichtigt nun nach Kant die Natur bzw. Gott98 mit der 
Schöpfung?

Begriffe einer Gottheit zu ergänzen«. Da dieser Konstruktion aufgrund der Eigen­
tümlichkeit unseres Erkenntnisvermögens niemals objektive Realität zuerkannt werden 
kann, ist sie nur regulativ, doch zugleich ist das der Grund dafür, daß wir »die Natur, in 
ihren uns bekannt gewordenen zweckmäßigen Anordnungen, nicht anders als das Pro­
dukt eines Verstandes, dem diese unterworfen ist, denken können« (10/398ff., KU). 
Zweckmäßigkeit und Teleologie sind demnach, wie schon am Beispiel der Vernunftideen 
gezeigt wurde, ebenfalls dogmatische Postulate. Wenn Kleingeld 1995: 38f., schreibt, 
daß Kant die Teleologie als Leitfaden betrachte, mit dessen Hilfe die Natur als »System 
betrachtet werden kann«, so verfehlt sie erneut die Pointe des Kantischen Konstrukts, 
weil sie nicht genügend zwischen den unterschiedlichen geltungstheoretischen Kon- 
notationen des Verbs >können< unterscheidet.
97 Im § 67 der KU wird der Übergang von der Zweckmäßigkeit einzelner Naturdinge zur 
zweckmäßigen Einrichtung des Weltganzen durch Einführung des Terminus »Idee der 
gesamten Natur als eines Systems nach der Regel der Zwecke« vorbereitet, die auf der 
apodiktischen Annahme beruht: »Alles in der Welt ist irgend wozu gut; nichts in ihr ist 
umsonst«. Diese letzte Annahme, zu der wir nicht nur berechtigt, sondern sogar »beru­
fen« sind, ist wiederum dem unabweisbaren Bedürfnis der Vernunft nach systemati­
scher Einheit der Erkenntnisse und der regulativen Idee Gottes geschuldet. Denn die 
Idee eines Welturhebers bedingt die Vorstellung, daß es einen Zweck der Natur gibt, 
der »ganz außerhalb der physisch-teleologischen Weltbetrachtung liegt«. Kant stellt 
hier die Frage nach dem »Zweck der Existenz der Natur selbst« (10/327f., KU), die sich 
nur durch eben diese regulativ-dogmatische Annahme eines Schöpfergottes erklären 
läßt. Sie ist der Grund für die eingangs zitierte These, daß alles in der Welt zweckmäßig 
und damit sinnvoll eingerichtet ist. Zweckmäßigkeit und Teleologie sind somit notwen­
dige Bedingungen der Erkenntnis und zugleich symbiotisch miteinander verschmolzen. 
Deshalb spricht Kant schon im §80 »von der notwendigen Unterordnung des Prinzips 
des Mechanisms unter dem teleologischen in Erklärung eines Dings als Naturzwecks«, 
und einige Paragraphen später erklärt er unmißverständlich, daß infolge der Zweckmä­
ßigkeit aller Natureinrichtungen die Vernunft »kein anderes Prinzip der Möglichkeit 
des Objekts ihrer unvermeidlichen teleologischen Beurteilung in ihrem Vermögen hat, 
als das, den Mechanism der Natur der Architektonik eines verständigen Welturhebers 
unterzuordnen« (10/397, KU). Er greift an dieser Stelle auf Motive zurück, die er bereits 
1755 im Sinne der KU entwickelt hat: s. 1/390 ff., Natur.
98 4/602f., KrV, A699f., B 727f., erläutert den Zusammenhang zwischen der Gottes­
idee und der Vorstellung einer absichtsvollen Natur. Insofern die Idee eines höchsten 
Wesens notwendig impliziert, daß es auch Ursache der Natureinrichtung ist, muß die 
Zweckmäßigkeit der Natur als Resultat des Willens dieses Weltschöpfers betrachtet 
werden. Kant nennt das die »Kausalität des Urwesens« (10/405, KU). Die Existenz Got­
tes zu postulieren verbietet sich aber aus den bekannten Gründen, also ist diese Kon­
struktion im Kantischen Verständnis keine ontologische, sondern eine regulative, die 
nötig ist, »um nach der Analogie einer Kausalbestimmung die Erscheinungen als syste­
matisch unter einander verknüpft anzusehen« (s. auch 10/402, KU).

176 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

In den §§82-84 der KU entwickelt er zur Beantwortung dieser 
Fragestellung die Vorstellung eines Endzwecks der Natur, der orga­
nisch aus dem bereits erörterten Gedanken, alles in ihr sei zweck­
mäßig eingerichtet, erwächst und sich in Parallelität zur und als Fa­
cette der Gottesidee entfaltet". Dank dieses Theorieelements bündelt 
Kant die Ketten relativer Zwecke in einem allseits sinnstiftenden 
Punkt. Der Endzweck der Natur erlaubt die vollständige Strukturie­
rung der gesamten Schöpfung gemäß der apriorischen Bedürfnisse 
unserer Erkenntnisvermögen99 100.

Weder in der organischen Pflanzen-, noch in der Tierwelt findet 
sich etwas, das als ein solcher Endzweck angesehen werden könnte. 
Alles in ihnen ist, wie Kant an Beispielen illustriert, nur als relativer 
Zweck zu identifizieren. Nicht einmal der Mensch als homo phaeno- 
menon kann die Dignität dieser Zuschreibung für sich reklamieren, 
obwohl nur er, da er infolge seiner Verstandesleistungen die Erschei­
nungen systematisieren und Zweckmäßigkeit erkennen kann, als 
letzter Zweck der Natur betrachtet werden muß101. Aber als End­
zweck kann er nicht fungieren, denn ein solches intrinsisch-geschlos­
senes Prinzip »muß von der Art sein, daß es in der Ordnung der 
Zwecke von keiner anderweitigen Bedingung, als bloß seiner Idee, 
abhängig ist«. Diesen vollständig autonomen und irreduziblen Status 
kann nur dem Menschen, »aber als Noumenon betrachtet« (10/394, 
KU), zugebilligt werden. Er allein kann Endzweck der Natur sein, 
weil er »keines andern als Bedingung seiner Möglichkeit bedarf« 
(10/393, KU) und den absoluten Wert seiner Existenz in sich trägt. 
In Anbetracht dieser noumenalen Dimension kann nicht mehr sinn­
voll mit Zweck-Mittel-Reihen gearbeitet werden102. Der Mensch, in­

99 Das diese Prinzipien genuin aufeinander verweisen, verdeutlichen zahlreiche Stellen 
insbesondere im §84.
100 Ohne einen solchen Endzweck »wäre die Kette der einander untergeordneten Zwek- 
ke nicht vollständig gegründet« (10/395, KU), er komplettiert im Kontext des finalen 
Weltbegriffs die teleologische Unterordnung der ganzen Natur.
101 Der letzte Zweck der Natur ist der Punkt, »in Beziehung auf welchen alle übrigen 
Naturdinge ein System von Zwecken ausmachen« (10/387, KU). Insofern ist der Zweck­
begriff notwendig anthropozentrisch, weil nur der Mensch qua Verstand und Willen 
dieses Strukturierungsschema auf Naturdinge applizieren kann. Dennoch ist er als sinn­
lich-leibliches Wesen »immer nur Glied in der Kette der Naturzwecke« (10/389, KU), da 
er unter diesem Blickwinkel nicht die vollständige Autonomie seines Daseins für sich 
beanspruchen kann.
102 Ausführlich erörtert die Verbindung von Teleologie, Endzweck und Kultur Langtha- 
ler 1995: 827-34. Kant setzt hier zentrale Elemente seiner >ethischen< Schriften voraus,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 177

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

soweit er als übersinnliches, und das meint bei Kant, als freies, zweck­
setzendes »moralisches Wesen« (10/405, KU) bestimmt wird, ist fi­
naler Fluchtpunkt des Schöpfungsgeschehens. Der historische Prozeß 
der Emanzipation des Menschen von inneren und äußeren Naturpro­
zessen dient der Realisation der Bedingungen, unter denen der homo 
noumenon zu seiner vollen Entfaltung gelangt. Kant faßt das Ensem­
ble dieser Bedingungen unter dem Begriff der »Kultur« zusammen, 
die er dementsprechend als »Hervorbringung der Tauglichkeit eines 
vernünftigen Wesens zu beliebigen Zwecken überhaupt« (10/390, 
KU) definiert und so als letzten Zweck der Natur vorstellt.

Schon in dieser Anordnung schimmert durch, was in der Ge­
schichtsphilosophie seine deutlichste Ausprägung erfahren und im 
Anschluß ausführlich zu diskutieren sein wird: Um die Kongruenz 
zwischen dem Schöpfungszweck und dem empirischen Weltenlauf 
im Rahmen seines Theoriegebäudes denken zu können, gerät die 
sinnliche Sphäre des menschlichen Daseins primär als zu überwin­
dende Größe in den Blick. Die Betrachtung des Menschen als Gat­
tungswesen wird es Kant schließlich erlauben, die Übereinstimmung 
von sittlicher und wirklicher Welt als möglich zu postulieren, oder, 
negativ formuliert: die Kantische Konstruktion erwirbt sich Ko­
härenz und Realitätsbezug durch selektive Ausblendung zentraler 
Charakteristika menschlichen Daseins. Der Leib und die Endlichkeit 
des Individuums werden aufgrund übergeordneter systematischer 
Zwänge zum Verschwinden gebracht. Zugleich ist in dieser Anord­
nung der Impetus der Geschichtsphilosophie im engen Sinne gelegt. 
Die reale Welt ist das Medium der Verwirklichung des zuvor be­
schriebenen teleologischen Prozesses. Alle empirischen Ereignisse, 
ob sie personen- oder naturbewirkt sind, müssen als Mittel zur Errei­
chung des letzten Zwecks betrachtet werden. Genauer gesagt, sie sind 
notwendig im Sinne des regulativen Aufbaus einer teleologischen 
Weltverfassung zu interpretieren103.

in denen er den axiomatisch-irreduziblen Charakter des Sittengesetzes und damit der 
Moralität herausarbeitet, das zugleich Wesensmerkmal des Menschen als homo phae- 
nomenon, d.h. »als Subjekt() der Moralität« (10/395, KU) ist.
103 Ich widerspreche damit Deutungen wie der von Bickmann 1996, die Kants teleologi­
sches Denken insgesamt als »gegenstandsneutral« (6, Hervorhebung im Original, F. Z.) 
bezeichnet und meint, die Idee des Ganzen sei für ihn »nicht Ableitungsgrund der viel­
fältigen, nur empirischer Erfahrung zugänglichen Erscheinungen« (17). Natürlich er­
schafft Kants Theorie weder Erscheinungen, noch vermag sie, einem Naturgesetz ver­
gleichbar, den Weltenlauf zu strukturieren. Sie legt, wie Gerhardt 1991: 321, zu Recht

178 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.2 Geschichte und Anthropologie

Vor dem Hintergrund der zuvor erarbeiteten Skizze der Kantischen 
Theorie regulativer Vernunftideen und des teleologischen Welt­
begriffs sollen nun die geschichtsphilosophischen Vorstellungen 
Kants konkretisiert werden. Sowohl ihr systematischer Stellenwert 
als auch ihr theoretischer Geltungsanspruch speisen sich aus obigen 
Prämissen104. Indem zugleich Kants Reform- und Revolutionsver­
ständnis in die von der Geschichtsphilosophie strukturierte Perspek­
tive gehoben wird, möchte ich anschließend sowohl die daraus resul­
tierende Spannung im Sinne eines notwendigen Interpretaments zur 
Erörterung dieses Verständnisses fruchtbar machen und darüber den 
Kreis hin zu Kants Rechtsphilosophie, dem zentralen Thema dieser 
Untersuchung, wieder schließen.

Nachdem Ausgangs- und Endpunkt der teleologischen Archi­
tektonik bestimmt sind, wendet sich Kant der Frage zu, was daraus 
für die Beurteilung sowohl der menschlichen als auch außermensch­
lichen Natur zu folgern ist. Wie fügen sich Naturprozesse und an­
thropologische Wesenszüge in obige Konstruktion ein? In welchem 
Verhältnis stehen Intentionalität und Kontingenz bei der Realisation 
des Schöpfungsziels? Und schließlich: gibt es historische Phänomene, 
die per se nicht der Verwirklichung dieses Zieles dienen, die also mit 
Blick auf es grundsätzlich inkompatibel sind105?

anmerkt, die Geschichte »nicht auf einen objektiven Lauf der Dinge« fest. Aber, so viel 
sei hier nur angedeutet und im weiteren Verlauf des Kapitels detailliert zu belegen, 
indem sie exklusiv die Art und Weise bestimmt, wie der Mensch überhaupt die Welt 
wahrzunehmen vermag und zudem ein Ziel der Geschichte postuliert, werden nicht nur 
alle zukünftigen Ereignisse der Form nach a priori als für dieses Ziel zweckdienlich 
bestimmt, zugleich konstituiert sie derart das Verhalten der Menschen und damit auch 
mittelbar die infolge dieses Verhaltens sich ergebenen Ereignisse. Nicht die objektive 
Festlegung des Laufs der Geschichte, sondern die Rechtfertigung aller historischen Er­
eignisse und weitestgehende Prädetermination der Handlungsoptionen und -weisen ist 
Kants Absicht.
104 Diesen Konnex mißinterpretiert Guyer 1995: 64, wenn er bemerkt, die Geschichts­
philosophie sei nicht vor dem Hintergrund der Vernunftideen zu lesen.
105 Es hieße, das Ineinandergreifen der einzelnen Theoriestränge innerhalb des Kanti­
schen Systems zu verkennen, würde man die Geschichtsphilosophie, die die Beantwor­
tung jener Fragen intendiert, als nur dekorativen Aspekt des Systems, als »bloße(n) 
>Zusatz<« (Bourgeois 1996: 21) betrachten. In einer Reflexion betont Kant nochmals 
ausdrücklich, daß die Frage nach Sinn und Richtung der Geschichte »nicht blos in prac- 
tischer Absicht, um guthmütigerweise vermittelst einer Hypothese einen solchen 
(Gang) Lauf der Dinge anzunehmen und darnach wenigstens für sich selbst zu verfah­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 179

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kants Geschichtsphilosophie erwächst aus hasalen transzenden­
talphilosophischen Prämissen und anthropologisch-axiomatischen 
Setzungen, die den Menschen als >Wesen zweier Welten< hestimmen. 
Während er als Teil der Sinnenwelt sich von den Tieren nicht we­
sentlich unterscheidet, ist es seine Zugehörigkeit zur intelligihlen 
Welt, die ihn die Erhahenheit der »eigenen ühersinnlichen Existenz 
spüren läßt« (7/211, KpV). Die Fähigkeit, sich frei und unahhängig 
von Naturmechanismen als autonomes Vernunftwesen zu hegreifen, 
ist das, was »das Suhstantiale« (3/358, KrV, B 427)106 im Menschen 
ausmacht, sie hedingt seine eigentliche »Persönlichkeit«, läßt ihn 
teilhahen an der »Menschheit in seiner Person« (7/210, KpV). Will 
der Mensch zu umfassender Welterkenntnis und zum Verständnis 
seiner Rolle in der Natur gelangen, dann ist es, wie hereits erläutert, 
»unentbehrlich nötig, der Natur den Begriff einer Ahsicht unterzule­
gen« (KU, 10/349) - und »dies anzunehmen herechtigt keine Theo­
rie, aher wohl die reine praktische Vernunft, welche nach einer sol­
chen Hypothese zu handeln dogmatisch gehietet« (6/647, Leihniz).

Insofern der Mensch in Analogie mit der Natur lehender Wesen 
zweckvoll eingerichtet ist, hedeutet dies, daß es die dogmatisch anzu­
nehmende Absicht der Natur ist, den Menschen zur vollständigen, 
d. i. zweckmäßigen Entwicklung seiner Anlagen anzuhalten, wozu 
aher »kein vernünftiges Wesen der Sinnenwelt, zu keinem Zeitpunk­
te seines Daseins, fähig ist« (7/252, KpV).

Ehe Kants Lehre vom Fortschritt der Gattung und die damit ein­
hergehende Verhältnishestimmung zwischen Individuum und Spe­
zies erläutert wird, sind zwei Theoreme genauer zu analysieren, die 
die Grundlage für diese Konstruktion hilden und zugleich zentrale 
Stützen der geschichtsphilosophischen Konzeption sind: die ehen er­
neut angeführte Ahsicht der Natur und die sich in empirischen Ereig­
nissen materialisierenden Wirkungen einer göttlichen Vorsehung.

ren, sondern auch in theoretischer (Betracht) Rücksicht: oh das Böse oder das Gute 
Princip in der ursprünglichen Anlage des Menschen üherwiegend sey, und welchen Be­
griff man sich von der Bestimmung des Menschen zu machen hahe« (AA XV. 2, 651), 
von Bedeutung sei.
106 In seinem Spätwerkhezeichnet er die noumenale Dimension entsprechend als »Suh- 
stanz« (8/576, MS) oder »Idee eines Menschen« (8/602, MS). Schon in der KrV hetont 
er, daß das Suhstantiale des Menschen sich durch die Unahhängigkeit von Zeitrestrik­
tionen auszeichnet (4/493, KrV, A540, B 568) - ein Motiv, das in der Geschichtsphi­
losophie im Kontext der Verhältnishestimmung von Individuum und Gattung seine 
prohlematischen Implikationen entfaltet.

180 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.3 Naturplan, Naturabsicht und göttliche Vorsehung

Ich habe bereits mehrmals erwähnt, daß für Kants Geschichtsphi­
losophie die Vorstellung einer absichtsvoll handelnden Natur und 
einer von göttlicher Vorsehung beeinflußten Entwicklung des Wel­
tenlaufs zentrale Triebfedern der Historie darstellen. Diese nun nä­
her zu erläuternden Gedanken sind insbesondere für den gerade be­
schriebenen Zusammenhang von großer Wichtigkeit. Die Ideen einer 
Naturabsicht und einer Vorsehung korrespondieren der Teleologie 
als erkenntnistheoretischem Prinzip ebenso, wie erst ihre Vorausset­
zung es Kant ermöglicht, ohne logische Brüche die Gattung und eben 
nicht das Individuum zum eigentlichen Geschichtssubjekt zu ma­
chen107.

In allen geschichtsphilosophischen Texten findet sich der Ge­
danke, daß die Natur eine zwecksetzende, handlungsfähige und letzt­
lich gar eigen- und allmächtige Instanz ist, die ihre Ziele zu realisie­
ren vermag und sich dazu der anthropologischen Ausstattung des 
Menschen ebenso bedient wie ihrer ureigensten Potentiale. Erneut 
muß diese Vorstellung in ihrer symbiotischen Verflechtung mit der 
teleologischen Naturordnung und der Notwendigkeit der Annahme 
eines Welturhebers betrachtet werden108.

Kants Anstrengungen auf dem Gebiet der Geschichte dienen 
einzig und allein dem Zweck, die von historischen Abläufen mit Kon­
tingenz und Sinnlosigkeit bedrohte Idee eines zielgerichteten, gott­
gewollten109 Projektes der Natur- und Menschheitsentfaltung gegen

107 Es sei hier bereits angemerkt, daß die Gattung im strengen Sinn des Wortes nicht als 
Subjekt der Geschichte betrachtet werden kann, da ihr zentrale Attribute eines hand­
lungsfähigen Subjekts abgehen. Weder verfügt sie über einen Leib, noch besitzt sie 
einen Willen oder diesen Merkmalen korrespondierende Charakteristika. In der Erset­
zung des Subjekt- durch den Gattungsbegriff wendet sich das im letzteren hypostasierte 
transzendentale Subjekt gegen das empirische Subjekt und geht dabei aller Wesenszüge 
eines solchen verlustig. Wenn Kant die Gattung als Kollektivsubjekt mit bestimmbaren 
Charaktereigenschaften beschreibt (12/683, Anthropologie) oder davon spricht, daß die 
Spezies hoffen kann (11/41, Idee, Anm.), dann betrachtet er die Folge der menschlichen 
Generationen, »als sei sie ein identischer Mensch, der ununterbrochen existiert und im 
Zusammenhang einer einzigen Erfahrung steht« (Blumenberg 1986: 177). Die Bezie­
hung zwischen Subjekt und Gattung wird im weiteren Verlauf des Kapitels eingehend 
thematisiert.
108 Laut Kleingeld 1995:123, sind in diesem Zusammenhang Natur und Vorsehung »als 
Modifikationen der (...) Idee eines höchsten weisen Welturhebers, d.h. der Gottesidee 
zu verstehen«. Vgl. dazu allgemein §88 der KU; ferner Langthaler 1995: 838f.
109 Zwischen Gott und Natur ist im Kantischen Werk nicht eindeutig zu unterscheiden.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 181

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

derartige Fatalitäten resistent zu machen. Insofern er einerseits die 
Zweckhaftigkeit aller Natureinrichtungen und die teleologisch anvi­
sierte Zielvorstellung postuliert, gilt es nun andererseits, diese Postu- 
late gegen den auf den ersten Blick »widersinnigen Gang« (11/34, 
Idee) der Empirie zu verteidigen110. Kant muß das Problem lösen, 
wie das apriorische Modell der Weltverfassung und der Bestimmung 
der Menschheit mit dem realen Lauf der Geschichte zur Deckungs­
gleichheit gebracht werden kann111. Sein Versuch, diese aporie- und 
kontingenzgefährdete Konstellation aufzulösen, fußt auf einem ein­
fachen, aber folgenreichen methodischen Vorgehen.

Kant behauptet, daß die Geschichte als Realisationsmedium 
eines »bestimmten Planes der Natur« (11/34, Idee) betrachtet wer­
den könne, der die vollständige und zweckmäßige Auswicklung aller 
Naturanlagen intendiert, die sich wiederum nur im Kontext einer 
»äußerlich vollkommene(n) Staatsverfassung« (11/45, Idee) abspie­
len kann. Die Annahme dieses Plans ermöglicht es, historische Fak­
ten so zu begreifen, daß sie als funktionale Elemente eines »regelmä­

In der KrV betont er, daß es einerlei sei, ob man von göttlicher Vorsehung oder Naturfü­
gung rede (vgl. 4/602f., KrV, A699f., B 727f.). Insofern Gott aber ebendort als Urheber 
der Welt und somit auch als Schöpfer der Naturordnung betrachtet wird (vgl. 4/594ff., 
KrV, A686ff., B 714ff.), ist es naheliegend, an den Stellen, wo Kant die Natur als ab­
sichtsvolles und handlungsfähiges »Subjekt« personifiziert, darin ein Synonym zu Gott 
und den ihm zugeschriebenen Attributen zu sehen.
110 S. dazu Lutz-Bachmann 1988: 45; Castillo 1990: 45. Kant betont ausdrücklich, daß 
aus der Annahme, der Mensch sei ein zweckmäßig eingerichtetes Wesen, sich notwen­
dig Folgerungen für die Empirie ergeben. Denn »eine Anordnung, die ihren Zweck nicht 
erreicht, ist ein Widerspruch in der teleologischen Naturlehre« und führt zur unakzep­
tablen Idee »eine(r) zwecklos spielende(n) Natur«, die einem »trostlose(m) Ungefähr« 
(11/35, Idee) gleichkäme. Die a priori festgelegte Daseinsstruktur des Menschen ver­
langt nun nach den ihr einzig angemessenen Komplementärvorstellungen auf dem Feld 
der Geschichte. Das Kantische Modell nimmt damit die Form einer self-fulfilling pro­
phecy an.
111 Daß das Fortschreiten der Gesellschaft hin zur bestmöglichen Republik ein vollstän­
dig kontingentes Unterfangen sein soll, war für Kant, wie Sassenbach 1992: 111, an­
merkt (s. auch Unruh 1996: 197), ein unerträglicher Gedanke. Seine Konzeption sieht 
sich mit dem Problem konfrontiert, die reformerische Veränderung von Gesellschaft 
und die Zufälligkeit des Reformprozesses in Einklang bringen zu müssen (darauf ver­
weisen u.a. Garber 1980: 262 u. Castillo 1990: 55). Kant gerät in enorme Legitimie­
rungsnot, wenn er nicht zeigen kann, daß es a priori und a posteriori möglich ist, ein 
beständiges Fortschreiten der Geschichte anzunehmen. Deshalb finden sich in praktisch 
allen wichtigen Schriften Kants zahlreiche Reflexionen über die Möglichkeit der Pro- 
gnostizierbarkeit zukünftiger Entwicklungen.

182 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

ßigen Gang(es)« (11/33, Idee) des Weltenlaufs auffaßbar sind, wobei 
das Bedürfnis nach einer derart sich entfaltenden Geschichte unmit­
telbare Konsequenz der Gottesidee ist (s. 11/166 f., Gemeinspruch), 
und mit der Vorstellung eines teleologischen Weltbegriffes kor­
reliert.

Die Natur kann sich bei der Umsetzung ihrer Absicht nicht da­
rauf verlassen, daß der Mensch ein dieser Intention angemessenes 
Verhalten an den Tag legt. Da jener in den Augen Kants aus krum­
mem Holz geschaffen ist, kann aus ihm »nichts ganz Gerades gezim­
mert werden« (11/41, Idee), so daß zur Verwirklichung des Natur­
plans auf die bewußte Mitarbeit des ungeselligen, törichten, bösen, 
eitlen und zerstörungssüchtigen Menschen weitgehend verzichtet 
werden muß112. Doch ist dieser Befund keineswegs Anlaß, über die 
inadäquate anthropologische Ausstattung in Anbetracht der Planvor­
gaben zu lamentieren. Denn die listige Natur bedient sich bei der 
Durchführung ihrer Absicht des Menschen so, daß dessen auf den 
ersten Blick schädlichen Wesenszüge gerade in ihrer anscheinenden 
Kontraproduktivität zum ausschlaggebenden Movens werden. So­
wohl der Fortschritt der Menschheit als auch die Entfaltung der indi­
viduellen Anlagen werden dem Menschen »abgedrungen()« (11/43, 
Idee), indem die Natur ihren Willen in einer Art dialektischen Bewe­
gung durch die Konfrontation der divergierenden Potentiale durch­
setzt. Geradezu enthusiastisch dankt Kant der Natur »für die Unver- 
tragsamkeit, für die mißgünstig wetteifernde Eitelkeit, für die nicht 
zu befriedigende Begierde zum Haben, oder auch zum Herrschen«. 
Denn diesen Dispositionen ist es letztlich geschuldet, daß sich die 
Menschheitsgeschichte in den teleologisch strukturierten Bahnen be- 
wegt113. Ausdrücklich betont er, daß der Fortschritt der Menschen­
gattung gerade nicht als Akt bewußter und gewollter Entscheidungen 
des Einzelnen zu verstehen ist, sondern ihm durch die >bewußtlose< 
Produktivität jener Neigungen aufgenötigt wird. »Der Mensch will 
Eintracht; aber die Natur weiß besser, was für seine Gattung gut ist:

112 Das bestätigt Kant immer wieder, s. z.B. 8/753, Religion; 11/34, Idee; 11/169, Ge­
meinspruch; 11/223ff., Frieden; 11/367, Streit.
113 Es ist also nicht etwa, wie van der Linden 1988: 177, schreibt, so, daß Kant nur 
behaupten wolle, »that good can result from evil«. Der Clou dieser Theorie ist ja gerade, 
daß das Böse als eine zentrale Quelle des Guten betrachtet werden muß (s. z. B. 12/683 f., 
Anthropologie), denn ansonsten ließe sich mit Blick auf die menschlichen Naturanlagen 
keine linear-konsistente Fortschrittsperspektive entwickeln. Eine gute Darstellung die­
ser Argumentationslinie findet sich bei Weyand 1964: 83 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 183

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sie will Zwietracht« (11/38 f., Idee)114. Die im Rahmen des Natur­
plans gesetzten Zwecke und Zielvorgahen der Schöpfung werden ge­
rade deshalb garantiert realisiert, weil ihre Verwirklichung mit der 
Dignität einer naturgesetzlichen Entwicklung von geradezu mecha­
nistischen Prozessen bestimmt und von den Vorsätzen des Individu­
ums losgelöst wird115. Der Zweck der Natur, »wenn es gleich nicht 
unser Zweck ist, wird doch hiehei erreicht« (10/391, KU)116. Folge­
richtig degradiert Kant den Menschen zur bloßen Marionette117 die­
ser allgewaltigen Macht. Denn nur wenn die Kontingenzanfälligkeit 
des menschlichen Freiheitsgehrauchs hei der Umsetzung des Natur­
zwecks vollständig ausgeschaltet wird, ist seine Verwirklichung ge­
währleistet. »Wenn ich von der Natur sage: sie will, daß dieses oder 
jenes geschehe, so heißt das nicht soviel, als: sie legt uns eine Pflicht 
auf, es zu tun (...), sondern sie tut es selbst, wir mögen wollen oder 
nicht (fata volentem ducunt, nolentem trahunt)« (11/223, Frie­
den)118. Passive Überantwortung an die Weisheit der Natur wird zur

114 Vgl. ebenso 12/673f., Anthropologie; AA XV. 2, 647f., 779ff., 785 ff., 885, 894. Kant 
formuliert hier im Anschluß an den Topos der Smithschen dnvisible handc einen Ge­
danken, der in seiner Epoche und schon davor sehr populär war; s. dazu Hirschman 1987: 
25 ff.
115 Es ist somit Sutter 1988: 216, zuzustimmen, wenn er die Affinitäten zur Maschinen­
metaphorik als Kehrseite der teleologischen Denkfigur bezeichnet. Kants unbedingter 
Wille zum allumfassenden System zwingt das erkennende Subjekt sowohl dazu, »die 
Natur als Mechanismus zu denken«, als auch dazu, »sich den Vorschriften des anony­
men Erkenntnisapparates gemäß (zu, F. Z.) verhalten« (175). Der Systembegriff bei 
Kant ist »das in den Begriff gebrachte Maschinenmodell« (169). Diese Vorstellung im­
pliziert eine vollständige Erfaßbarkeit aller Naturprozesse, die sich in ein vom Prinzip 
der Zweckmäßigkeit strukturierten Ganzen zusammenbringen lassen. Geschichte als 
Teil der Natur unterliegt damit konsequenterweise eben diesen Kategorisierungs- 
ansprüchen.
116 In der KU wirkt, wie Weyand 1964:177, richtig konstatiert, die Teleologie »mit einer 
fast an mechanische Kausalität erinnernden Notwendigkeit«. Daß der Autor dieser Fest­
stellung den Satz folgen läßt: »Dabei darf jedoch nicht vergessen werden, daß die freie 
Entscheidung nicht aufgehoben ist«, führt, wie die folgenden Ausführungen zeigen, in 
eine Aporie. Es sei hier schon angemerkt, daß Freiheit, Naturabsicht und Teleologie in 
Kants Theorie nicht zusammen bestehen können, da das Supremat der Natur Freiheit 
letztlich aufhebt, ja aus systematischen Zwängen aufheben muß.
117 Damit verfällt Kant in seiner Geschichtsphilosophie genau den fatalistischen Be­
gründungsmustern, gegen die er in seiner Moralphilosophie polemisiert, wenn er sich 
gegen die Vorstellung wehrt, die Idee Gottes impliziere, den Menschen zur »Marionet­
te« oder zu einem »denkenden Automate« (7/227, KpV) zu machen.
118 Die Behauptung von Wittwer 1995/96: 190: »Die Naturabsicht verbürgt keinen 
Fortschritt«, beruht auf einer Ausblendung der soeben zitierten, eindeutig ihr wider­
sprechenden Sätze Kants. Habermas 1995: 301, verkennt hingegen die Systematik der

184 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Haltung, die eine solche Vorstellung evoziert, weil sie der Freiheit 
des Subjektes allenfalls eine hinreichende, aber keine notwendige 
Funktion mehr zuweisen kann119. Das Fortschreiten zum Besseren 
hängt nicht mehr entscheidend davon ab, »was wir tun (...), und nach 
welcher Methode wir verfahren sollen, um es zu bewirken; sondern 
von dem, was die menschliche Natur in und mit uns tun wird, um 
uns in ein Gleis zu nötigen, in welches wir uns selbst nicht leicht 
fügen würden« (11/169, Gemeinspruch). Nichts kann der Mensch 
erreichen, was die >weise Natur<120 nicht will, sie wiederum verwirk­
licht all ihre Absichten, auch wenn der Mensch sich mit seinen gan­
zen Kräften dagegen wehren würde, weil ihre Mittel die Wirkung 
menschlicher Handlungsmöglichkeiten bei weitem überschreitet121.

Angesichts dieser systematischen Depotenzierung der Rolle des 
Menschen drängt sich die Einbettung dieses Natur- und Geschichts­
modells in schicksalsergeben-religiöse Weltdeutungsmuster gerade­
zu auf. Kant legt nahe, die durchgehende Zweckmäßigkeit im Lauf 
der Welt als Resultat der Vorsehung Gottes zu betrachten, »als tief­
liegende Weisheit einer höheren, auf den objektiven Endzweck des 
menschlichen Geschlechts gerichteten (...) Ursache« (11/217, Frie­

Argumentation an dieser Stelle, wenn er schreibt, Kants Theorie wäre auch ohne das 
Naturabsichtstheorem konsistent. Die gleiche Fehldeutung findet sich bei Langer 1986: 
52. Richtig dagegen die Einschätzung von Weiper 1996: 70, daß die Naturabsicht »das 
einzig zum realen Erfolg führende Mittel« ist; vgl. ferner Mulholland 1990: 360.
119 Bourgeois 1996: 19, meint in einer für weite Teile der Kantforschung charakteristi­
schen Weise (vgl. z.B. noch Weyand 1964: 177; van der Linden 1988: 117 u. 145; Lutz­
Bachmann 1988: 73f.; Cavallar 1992: 294; Wood 1995: 9; Anderson-Gold 1995: 690), 
daß die »als Werkzeug dienende Beihilfe seitens der Natur immer die Selbstbetätigung 
der Werkmeisterin Vernunft, die freie Selbstbetätigung der Freiheit« voraussetzt, Maus 
1992: 184, sieht eine »Verbindung von normativen und systemischen Momenten unter 
Dominanz der ersteren« am Werk, und Howard 1988:17, meint dementsprechend, Kant 
argumentiere »from the side of »politics first(,)««. Das aber stellt, wie gesehen, die 
Kantischen Hierarchisierungsstrukturen auf den Kopf. Das Supremat bei der Realisie­
rung des Endzwecks liegt bei der Natur, während die Freiheit des Menschen von der 
Architektonik des Systems geschluckt wird. Allenfalls läßt sich konstatieren, daß die 
Konfrontation eines emphatischen Freiheitsbegriffs mit Kants Naturabsichtsideen in 
einer aporetischen Konstellation mündet. Keinesfalls aber erlauben es die ausführlich 
dokumentierten Textpassagen, der Freiheit im Verhältnis zur Natur eine dominierende 
und für den Fortschritt entscheidende Rolle zuzuschreiben. Die Willkürfreiheit des In­
dividuums ist für Kants gegen die Tatsache der Kontingenz gerichtetes Theoriegebäude 
eine auszuschaltende Größe.
120 S.AAXV. 2,894.
121 Vgl. dazu auch 8/674, Religion; 11/37, Idee; 11/99, Anfang; 11/226, Frieden; AA 
XV. 2, 647; AA XXIII, 179.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 185

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

den). Von ihr allein »können wir einen Erfolg erwarten, der aufs 
Ganze und von da auf die Teile geht« (11/169, Gemeinspruch), so 
daß alles, was war, ist und sich ereignen wird immer schon im Lichte 
des Endziels und der Vorsehung zu betrachten und als funktional 
dienlich zu interpretieren ist.

In einer frühen Reflexion macht Kant deutlich, weshalb es so 
wichtig ist, Vertrauen in einen von Gott gefügten Weltenlauf zu ha­
ben. »Die Ursache, eine solche fügung anzunehmen, ist, daß man 
sich nicht vorstellen kan, wie sonst alle einzelne Begebenheiten in 
der Welt zwekmäßig ausfallen könten, indem wir uns keinen Begrif 
davon machen können, wie Gott in den Zweken vom Gantzen (...) 
und dessen Zwek zu den Theilen gehe. Der Concursus Gottes zur 
Freyheit (...) um die Natur mit ihr und dem sittlichen Gesetze der­
selben einstimmig zu machen, kan auch als in der Ordnung der Na­
tur liegend betrachtet werden und muß so betrachtet werden« (AA 
XVIII, 479). Erst die Annahme eines >göttlichen Concursus< erlaubt 
es schließlich, »in der Entwikelung der Menschlichen Natur auch 
hintennach eine Weisheit (zu, F Z.) bemerken, die nicht die Unsrige 
ist, die selbst durch unsere Thorheit ihre Zwecke befördert« (AA 
XV. 2, 636). So schließt sich der Kreis erneut: was auch immer ge­
schieht, es ist entweder offensichtlich oder >hintennach< zu deuten als 
zweckdienliches Ereignis im Kontext eines göttlichen Planes122. Die­
ses hermeneutische Zugeständnis an eine »Weisheit von oben herab« 
ist die »positive() Bedingung« (11/367, Streit), unter der der Lauf der 
Welt als lückenlose Fortschrittsgeschichte zu lesen ist. Vor dieser Fo­
lie verlieren alle scheinbar zweckwidrigen Ereignisse ihre theoriede­
stabilisierenden Implikationen.

Es ist von außerordentlicher Wichtigkeit, sich die in diesem ge­
schichtsphilosophischen Gefüge fußenden Hierarchisierungsstruktu- 
ren zu vergegenwärtigen123. In diesem Fortschrittsmodell koinzidie-

122 Vgl. zur Vorsehung im Kantischen Werk auch AA II, 39 ff.; X, 175 ff.; XXIII, 155 f.; 
12/683f., Anthropologie; falsch daher die gegenteilige Einschätzungvon Höffe 1995:14. 
Noch in der Schicksalsergebenheit neoliberaler Ökonomen, die den Markt als sakrales 
Gebilde bezeichnen, dessen Rhythmen und Imperativen man mit >Demut< (F. v. Hayek) 
zu begegnen habe, findet sich ein säkularisiertes Moment des Vorsehungstheorems. Vgl. 
dazu Hinkelammert 1994: 89 ff.
123 Verkennt man hingegen die innertheoretischen Motive für diese Konstruktion, dann 
werden selbst abwegige Erklärungsmuster zu ihrer Erläuterung herangezogen. So be­
hauptet Unruh 1993: 55, Anm. 103, die Geschichtsphilosophie verfolge die Absicht, den 
Menschen zu zweckmäßigem Handeln anzuregen. Daß dieser Aspekt in Kants Texten 
»nicht klar herausgehoben wird und nur erschlossen werden kann, liegt (...) in einer

186 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

ren Vernunft und Natur lediglich deshalb, weil den supraindividuel­
len und von menschlichen Beeinflussungen nicht tangierbaren Na­
turprozessen die Macht zugesprochen wird, die verwirrende Vielfalt 
menschlicher Handlungsmöglichkeiten und die unberechenbaren 
Kräfte von Naturereignissen124 so zu koordinieren, daß dieses im 
Grunde undurchschaubare Ensemble sich als teleologisch-stringenter 
Ablauf verstehen läßt. Nur wenn der Natur das Supremat bei der 
Steuerung der Geschichte gewährt wird, kann die Kantische Kon­
struktion aus dem Nebel bloß hypothetisch-fiktionaler Mutmaßun­
gen heraustreten und sich als wirklichkeitskonstituierend gerieren; 
das, »was diese Gewähr (Garantie) leistet, ist nichts Geringeres als 
die große Künstlerin Natur« (11/217, Frieden)125. Wäre dieses Vor­
haben hingegen primär angewiesen auf die zielgerichtete Zuarbeit 
des Menschen, stünden »das Widersinnische der Naturanlagen« 
ebenso wie »selbstersonnene Plagen« (10/388, KU, Hervorhebung 
im Original, F Z.) als unüberbrückbare Hindernisse bei der Umset­
zung in tatsächliche Abläufe im Wege126. Deshalb kommt die Natur

auch hier wohlbegründeten Rücksicht auf die Zensur begründet«. An die Stelle text­
naher Interpretation tritt pure Spekulation, die zudem die von Kant selbst angebotenen 
Gründe für die Ausrichtung seiner Theorie zur bloßen Strategie degradiert. Ebenso 
unplausibel ist die von van der Linden 1988: 106, geäußerte Ansicht, Kants List der 
Vernunft, dergemäß durch das Böse das Gute entstehe, sei »with a touch of irony« zu 
betrachten, weil im Grunde die Grausamkeiten dieser Welt nicht wirklich gutzuheißen 
seien.
124 Bezeichnenderweise unterscheidet Kant nicht zwischen bösen Leidenschaften der 
Menschen, gesellschaftlich produzierten Übeln und zerstörerischen Naturereignissen. 
Herrsch- und Habsucht werden ebenso wie Pest, Hunger, Erdbeben und Kriege zu Mo­
toren des Fortschritts, zugleich sublimiert er durch diese Funktionszuweisung selbst die 
grausamsten Ereignisse zu prinzipiell sinnstiftenden Phänomenen (s. 10/388 ff., KU; 
11/99ff., Anfang; 11/219ff., Frieden; AA XV. 2, 892ff.; vgl. ferner Lempp 1910: 335; 
zur Lippe 1984a: 135ff.). Es ist hier keine Rede davon, daß Kant diese Phänomene nur 
dann als Triebfedern akzeptiert, wenn sie sich in den Limits eines Rechtssystems ereig­
nen, wie Wood 1995: 14, behauptet.
125 S. auch 10/418, KU.
126 Die Probleme, die diese Gedankenfigur vielen Interpreten bereitet, demonstriert 
symptomatisch Lutz-Bachmann 1988: 73 f. (vgl. ebenso van der Linden 1988: 145; Bur- 
gio 1996: 58ff.). So behauptet er, das Endziel der Geschichte sei »nur durch den bewuß­
ten und freien Einsatz der Menschen erreichbar«, um dann fortzufahren: »Doch solange 
die Menschen noch nicht diesen Zustand herbeigeführt haben (...), ist Kant veranlaßt, 
die Geschichte der menschlichen Praxis unter der Perspektive der Naturteleologie zu 
betrachten. Das Telos ihrer Absicht erreicht die Natur nicht anders als vermittels eines 
blinden Mechanismus, an dessen Ende der Mensch sich selbst als mündig und vernünf­
tig Handelnder konstituiert«. Zum einen ist das angeführte Zitat selbstwidersprüchlich.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 187

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

dem Menschen »zu Hülfe«, und das so, daß der »Mechanism der 
Natur (...) an Menschen benutz(t)« (11/223f., Frieden) wird, damit 
er gezwungen ist, sich den Naturahsichten angemessen zu verhalten. 
Wenn dieser es also »verahsäumt«, sich gemäß der Plan- und Ziel­
erfordernisse zu hetätigen, dann realisiert die teleologisch verankerte 
Natur ihre Zwecke »zuletzt selhst, ohzwar mit viel Ungemächlich­
keit« (11/225, Frieden) für den unwilligen oder unfähigen Men­
schen127. Kants Zugriff auf ein spezifisches Naturverständnis ent­
springt demnach nicht dem schlichten Wunsch, »einen weiteren 
realisierungsfreundlichen Gesichtspunkt«128 ins Spiel zu hringen, 
sondern folgt konsequent den systematischen Erfordernissen, die sei­
nem Modell entspringen. Kontingenzausschluß, Kants zentrales An­
liegen, mündet notwendig in einem derartigen Naturverständnis.

Nun hetont Kant wiederholt129, daß diese Erklärung lediglich ein

Käme es tatsächlich nur auf den freien Einsatz der Menschen an, wäre der Naturmecha­
nismus völlig üherflüssig. Desweiteren ist das hier zugrundeliegende Freiheitsverständ­
nis gleich aus mehreren Gründen höchst prohlematisch. Wenn der hlinde Naturmecha­
nismus den Menschen präparieren muß, damit er das Telos der Geschichte erreichen 
kann, dann ist der Mensch so lange kein selhsthestimmt-mündiges Suhjekt, so lange er 
hloß das Ohjekt dieses ihn vorantreihenden Hilfsmittels ist. Lutz-Bachmann unterstellt 
also einen evolutiven Freiheitshegriff: der Mensch ist nicht a priori, sondern erst ah 
einem hestimmten historischen Stadium wirklich frei, d.i. autonom, denn zuvor hewegt 
er sich ja in den naturmechanistisch geprägten Bahnen. Nach Kant wäre der Mensch also 
nicht schon immer frei, sondern wird ohne eigenes Zutun irgendwann von der Natur in 
den Zustand der Freiheit gesetzt (und dieser Prozeß wäre damit nicht etwa, wie Lutz­
Bachmann schreiht, ein aktiver, selhstkonstituierender Akt des Menschen). Ein derarti­
ges Freiheitsverständnis steht im eklatanten Widerspruch zum gesamten moralphiloso­
phischen Werk Kants! Daß, wie der Autor hetont, Kant veranlaßt ist, der Natur die 
Funktion einer geschichtsgestaltenden Kraft zuzuschreihen, ist doch deutliches Indiz 
für die sich verselhständigende Architektonik des Kantischen Systems. Damit die Kon­
struktion als geschlossenes und nichtfiktionales Gehilde hetrachtet werden kann, muß 
die Natur funktional eingehunden werden. Sie wird zu einer selhsttätigen und allmäch­
tigen Instanz, die den Boden für die zutiefst zirkuläre Argumentationskette der Kanti- 
schen Lehre von Endzweck, Freiheit, Naturahsicht und Teleologie hereitet.
127 S. dazu auch in den Vorarheiten AA XXIII, 171, 179 f. u. 192. Ein Verhalten der 
Menschen, das der Bestimmung ihres Geschlechts gemäß wäre, hezeichnet Kant als 
»Weisheit, d.i. praktische Vernunft in der Angemessenheit ihrer dem Endzweck aller 
Dinge (...) völlig entsprechenden Maßregeln«. Zu einem solchen Verhalten ist aher nur 
der Welturheher fähig, deshalh trifft man Weisheit nicht hei den Menschen an; sie 
»wohnt allein hei Gott«, während hei den Angelegenheiten, die »durch der Menschen 
Hände gehen (...) Torheit« (11/185, Ende) regiert. Eine meiner Interpretation wider­
sprechende Deutung des Naturahsichtstheorems findet sich u.a. hei Ludwig 1995a.
128 Höffe 1995: 19.
129 S. z.B. 11/101, Anfang; 11/168 ff., Gemeinspruch.

188 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

mögliches, regulatives Modell zur Ordnung der Weltwahrnehmung 
ist, daß mithin diese Theorie nur »ein Gedanke« (11/50, Idee), nur 
eine bloße Idee sei, die »zum Leitfaden dienen« könne, um »ein sonst 
planloses Aggregat menschlicher Handlungen, wenigstens im gro­
ßen, als ein System darzustellen« (11/48, Idee). Derartige Äußerun­
gen sind für den überwiegenden Teil der Kantforschung Veranlas­
sung genug, erneut den bescheidenen Geltungsanspruch dieser 
heuristischen Verfahrensweise hervorzuheben und ihr den Status 
einer allenfalls nützlichen Perspektive zu attestieren, die auf den em­
pirischen Gang der Geschichte applizierbar sei mit der Absicht, sich 
vom diesem nicht desillusionieren und zur Untätigkeit verleiten zu 
lassen130.

Doch auch diese Einschätzung beruht, in Analogie zu dem im 
Kontext der Debatte um den Status der Vernunftideen und des teleo­
logischen Weltbegriffs diskutierten Vorgehen, auf einer Mißachtung 
des dogmatischen Anspruchs, mit dem Kant seine regulativen Deu­
tungsstrategien versieht.

Ausgehend von der apodiktischen Behauptung, daß das, was aus 
Vernunftgründen für die Theorie gilt, auch für die Praxis gilt (s. 
11/172, Gemeinspruch), verteidigt Kant sein Geschichtsmodell als 
einzig angemessene und zugleich durch empirische Fakten unirritier- 
bare Sicht auf den Gang der Welt. Ließe sich die Geschichte nur als 
stagnierender Prozeß oder gar absurdes Trauerspiel begreifen, wäre 
dies unseren Begriffen »eines weisen Welturhebers und Regierers 
zuwider« (11/167, Gemeinspruch), der wiederum, wie gesehen, be­
reits als Vernunftdogma gesetzt worden war. Sowohl die theoretische 
als auch die praktische Vernunft verpflichten demnach das Erkennt­
nisvermögen zur Annahme einer Fortschrittsgeschichte, und deshalb 
sind die empirischen Befunde ausschließlich im Sinne dieser Ver­
pflichtung zu interpretieren131. Die sich verselbständigende systema­

130 Z. B. Wild 1970: 271f.; Kaulbach 1975: 68 u. 76f.; Lutz-Bachmann 1988:103; van der 
Linden 1988: 5, 100, 117, 179; Castillo 1990: 232; Gerhardt 1991: 321; Kleingeld 1995: 
123 f. u. 161. Bei Lehmann 1969a: 167f., findet sich hingegen die nicht weiter explizierte 
Andeutung, dies sei »eine merkwürdige »blosse Idee«, die Absichten hat und Revolu­
tionen veranlasst«, und er empfiehlt, diese Konstruktion »nicht von der »Idee«, sondern 
von der »Natur« aus« zu lesen - mithin das Verfahren, das in vorliegender Studie fa­
vorisiert wird.
131 Kant meint sogar, es sei beweisbar und somit eine Tatsache, »daß das menschliche 
Geschlecht, im ganzen, wirklich in unserm Zeitalter, in Vergleichung mit allen vorigen, 
ansehnlich Moralisch- zum selbst Besseren fortgerückt sei (kurzdauernde Hemmungen 
können nichts dagegen beweisen)« (11/168, Gemeinspruch). Kaulbach 1975: 69, bestä­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 189

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tische Architektonik132 der Kantischen Theorie erlaubt keinen ande­
ren Blick auf die Empirie, sie zwingt, in einer vergleichbaren Argu­
mentationsfigur wie bei der Begründung des Vernunftglaubens, zur 
alternativlosen Anwendung auch dieses Interpretationsschemas133. 
»Denn, man mag noch so schwergläubig sein wie man will, so muß 
man doch, wo es schlechterdings unmöglich ist, den Erfolg aus ge­
wissen nach aller menschlichen Weisheit (...) genommenen Mitteln 
mit Gewißheit voraus zu sehen, eine Konkurrenz göttlicher Weisheit 
zum Laufe der Natur auf praktische Art glauben, wenn man seinen 
Endzweck nicht lieber gar aufgeben will« (11/186, Ende). Zufrieden­
heit mit seinem individuellen Schicksal kann der Mensch sich »nur 
dadurch, daß der Endzweck endlich einmal erreicht wird, denken« 
(11/184, Ende)134, so daß die zuvor skizzierte Pflicht, die Geschichte 
als unabwendbar progressive Bewegung zu begreifen, ein Vernunft­
imperativ ist. Auch Vergangenheit und Zukunft sind so zu deuten, 
daß sie »zum Behuf der moralischen, auf den Endzweck aller Dinge 
gerichteten, Grundsätze« (11/182, Ende) dienen, die Verfaßtheit der 
Erkenntnisvermögen ist von der Art, daß »nichts übrig bleibt, als sich 
eine ins unendliche (in der Zeit) fortgehende Verändrung, im bestän­
digen Fortschreiten zum Endzweck, zu denken« (11/183, Ende). Die 
Menschen »können und müssen« die offensichtliche Zweckmäßig­
keit im von der Naturabsicht strukturierten Geschichtsverlauf als 
»tiefliegende Weisheit einer höheren, auf den objektiven Endzweck 
des menschlichen Geschlechts gerichteten, und diesen Weltenlauf 
prädeterminierenden Ursache« betrachten, um sich überhaupt,

tigt, daß die Kantische Methodik zwingt, jedes historische Phänomen »durch ein not­
wendiges apriorisches Prinzip eines welthaften Geschichtszusammenhanges (zu) 
()rechtfertig(en).«.
132 Die von der Programmatik hervorgebrachte Verselbständigungstendenz dieses 
selbstreferentiellen Modells veranschaulicht Kant sehr klar in einer späten Reflexion 
zur Metaphysik: »Durch Erfahrung läßt sich nicht beweisen, daß diese Welt die beste 
sey, also daraus auch nicht auf höchste Vollkommenheit des Urhebers schließen. Man 
muß diese zum Grunde legen, um auf jene zu schließen; aber denn laßt sich dieser Satz 
durch Erfahrung, vornemlich teleologie, wohl rechtfertigen« (AA XVIII, 466).
133 Sutter 1988: 175, bezeichnet in diesem Zusammenhang die in der KrV geschaffene 
Systematik aus Vernunftbedürfnis und ihm korresponierenden regulativen Ideen pla­
stisch als >»Weltbildapparat< (...), an dem es nichts zu rütteln gibt, der vielmehr nur als 
Befehlsmaschine in Erscheinung tritt«. S. ferner Weyand 1964: 106.
134 Die Vernunft sagt den Menschen, »daß die Dauer der Welt nur sofern einen Wert 
hat, als die vernünftigen Wesen in ihr dem Endzweck ihres Daseins gemäß sind, wenn 
dieser aber nicht erreicht werden sollte, die Schöpfung selbst ihnen zwecklos erscheint« 
(11/179, Ende).

190 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

»nach der Analogie menschlicher Kunsthandlungen, einen Begriff zu 
machen, deren Verhältnis und Zusammenstimmung aber zu dem 
Zwecke, den uns die Vernunft unmittelbar vorschreibt (dem mora­
lischen), sich vorzustellen eine Idee ist, die zwar in theoretischer Ab­
sicht überschwenglich, in praktischer aber (...) dogmatisch und ihrer 
Realität nach wohl begründet ist« (11/217 ff., Frieden).

Diese Konstruktion ist, und darauf kommt es mir in diesem Zu­
sammenhang vor allem an, nicht eine bloße Idee, gemäß derer die 
Welt theoretisch zu erfassen ist, sondern sie impliziert eine Hand­
lungstheorie. Die Art und Weise, wie ich die Welt betrachte, be­
stimmt unmittelbar auch die Art und Weise, wie ich mich in und zu 
ihr verhalte; sie »bindet für die Zukunft«135. Aus dieser Perspektive, 
so viel sei hier nur angedeutet und in der noch folgenden 2. Annähe­
rung an das Verhältnis von Zeit und Recht ausführlich erörtert, wird 
politisches Handeln bestimmt. Der Optimismus bei der Weltbetrach­
tung bedingt ja nicht nur eine gefühlsmäßige Haltung zur Welt, son­
dern zugleich schränkt er das Feld möglicher Handlungsoptionen 
stark ein.

Vor diesem Hintergrund gewinnt auch Kants Erwiderung auf 
die geschichtsphilosophischen Thesen des Moses Mendelssohn ihren 
eigentümlichen Charakter. Dieser hatte, so Kant, behauptet, daß das 
Menschengeschlecht »im ganzen kleine Schwingungen mach(t)«, so 
daß Fort- und Rückschritte sich beständig neutralisieren und die 
Menschheit »in allen Perioden der Zeit ungefähr dieselbe Stufe der 
Sittlichkeit, dasselbe Maß von Religion und Irreligion, von Tugend 
und Laster, von Glückseligkeit (...) und Elend« behält. Nun würde 
man vermuten, daß ein Gegner Mendelssohns dartun müßte, daß 
die historischen Phänomene, die dieser anführt, eine solche Zu­
standsbeschreibung nicht belegen können. Kant jedoch reagiert an­
ders. Er diskutiert nicht auf der Phänomenebene, sondern kritisiert 
die Methode Mendelssohns und die ihr beiwohnenden Konsequen­
zen. Würde Geschichte tatsächlich so verlaufen, wie Mendelssohn 
sagt, wäre dies für einen »wohldenkenden Menschen (ein, F Z.) 
höchst unwürdiger Anblick«, sie gliche einem »Possenspiel«, wäre 
»ein ewiges Einerlei« und wäre der Vorstellung einer von Gott ge­
wollten Welt zuwider. Deshalb muß der Blickwinkel auf die Ge­
schichte immer so sein, daß sie die »angeborne Pflicht« (11/166 f., 
Gemeinspruch) zur positiv-hoffnungsvollen Weltbetrachtung befrie- 135

135 Psychopedis 1980: 71.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 191

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

digt. Damit aber wird diese Form des Zwangs Optimismus eine sowohl 
wirklichkeitskonstituierende als auch letztlich ontologische Macht. 
Weil reale Geschichte immer als Ausdruck sinnvoller Prozesse gese­
hen werden muß, kann die Kantische Theorie nie über ein bloß affir­
matives Verhältnis zur Wirklichkeit hinauskommen, und zugleich, 
wie sich bei der Debatte um Reform und Revolution noch zeigen 
wird, verpflichtet sie den Menschen zur Passivität, zum Erdulden 
der listigen Naturprozesse und zum bedingungslosen Vertrauen in 
die Vorsehung. Insofern reden Mendelssohn und Kant aneinander 
vorbei. Während ersterer auf der Basis einer Art soziologischen Er- 
hebung< ein dem Datenmaterial adäquates Urteil über die Geschichte 
abzugeben sucht, definiert letzterer ein Raster, gemäß dem Geschich­
te immer als Bestätigung einer vorab postulierten Stoßrichtung des 
Weltenlaufs zu deuten ist. Pointiert formuliert, kann man sagen: 
Kants Anliegen ist es nicht, die Ursachen für Leid und Elend zu ver­
stehen, um sie dann gegebenenfalls abzuschaffen. Es geht ihm viel­
mehr darum, selbst das groteskeste Geschichtsereignis im Sinne 
einer Theodizee noch als Heilszeichen begreifen zu können. Diese 
Argumentation gleicht einem umgekehrten naturalistischen Fehl­
schluß: Geschichte ist immer schon das, was sie sein soll.

Aufgrund dieser Methode gibt es für Kant auch keinen Anlaß, ja 
nicht einmal die Möglichkeit, am Fortschritt zu zweifeln, weil weder 
apriorisch noch aposteriorisch irgend etwas als Indiz für eine anders 
geartete Stoßrichtung der Geschichte gedeutet werden kann136. Kants * 117

136 Vor dem Hintergrund ist die versuchte Differenzierung von Lutz-Bachmann 1988: 
212, Kant gehe es in seiner Geschichtsphilosophie um die vernünftige »Begründung 
eines notwendigen Zieles, nicht Verlaufes, der Geschichte als ganzer« (s. auch 102 ff. u.
117 ff.; van der Linden 1988: 100), unhaltbar. Wer ein notwendiges Ziel der Geschichte 
als ganzer zu begründen sucht, der muß notwendig auch den Verlauf der Geschichte im 
Sinne einer »bereits im vorhinein interpretierte(n) Geschichte« (Flores d'Arcais 1995: 
12) betrachten, und der muß daher - und die diesbezüglichen Anstrengungen Kants sind 
folgerichtig unübersehbar - gerade den faktischen Gang der Geschichte als genuin ziel­
gerichtet betrachten. Daß diese Betrachtungen einen regulativen Status besitzen, kann 
aus den schon bekannten Gründen gerade keinen Unterschied etwa zu Hegelschen Ge­
schichtsinterpretationen etablieren. Weil wir philosophisch genötigt sind, Geschichte als 
Fortschrittshistorie zu analysieren, wird es unmöglich, eine kritische Distanz zum fak­
tischen Weltenlauf zu etablieren, zumal das Kantische Analyseinstrumentarium keine 
Kriterien benennen kann, die historischen Regreß als solchen erfaßbar machen würde 
(vgl. dazu Psychopedis 1980: 68ff.). Wer, wie Kant, gerade dort Sinn zu finden vorgibt, 
wo intuitiv Sinnlosigkeit vorherrscht, macht die Geschichte a priori und a posteriori zur 
Heilsgeschichte. Wer in Anbetracht dieser Methode sich verwundert darüber zeigt, daß 
Kant in seiner Geschichtsphilosophie »eigentlich nur nach Bestätigung, nach >Spuren

192 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Theorie gleicht einer allseits sinnstiftenden Apparatur, in der die 
Welt in ihrer formalen Beschaffenheit »a priori als bestimmt« 
(6/647, Leihniz) angesehen werden muß. Wenn weder die hösen Lei­
denschaften der Individuen, natur- und menschenverursachte Kata­
strophen, noch Schmerzen, Kriege* 137 und Tod Wegmarken einer re­
gressiven Geschichtstendenz sind138, dann ist ein solcher Regreß 
nicht mehr denkbar; er kann realiter gar nicht mehr stattfinden. Da 
Kontingenz und Sinnlosigkeit in diesem Modell der Welt139 vollstän­
dig eliminiert sind und alles, was ist, war und sein wird im Rahmen 
der von der Natur garantierten und der Vorsehung prästrukturierten 
historischen Entwicklung immer schon notwendig als Fortschritts­
indikator oder -motor zu sehen ist, ist jene eben auch immer schon 
Heilsgeschichte.

Die Endzweckhaftigkeit des Menschen, dem »die ganze Natur 
teleologisch untergeordnet ist« (10/395, KU) und der deshalb als 
>Günstling der Natur< zu betrachten ist (s. 10/329 f., KU), hat eben 
genau diesen ausschließlich heilsgeschichtlichen Blick auf die Welt 
und die sich in ihr ereignenden Prozesse zwingend zur Folge, den 
Kant auch auf die Vergangenheit ausdehnt (s. 11/357, Streit). Inso­
fern leuchtet ein, daß die Geschichtsphilosophie keine wirklichen

der Annäherung< sucht und mögliche widerstreitende Fakten überhaupt nicht in Be­
tracht zieht«, die bemerkt richtiges, um es falsch zu interpretieren. Kant hat es eben 
nicht »versäumt« (Kleingeld 1995: 115 f., s. auch 133), widerstreitende Fakten ge­
schichtsphilosophisch zu behandeln. Vielmehr hat er ein Modell konzipiert, in dem sie 
nicht mehr widersprüchlich sind, da er a priori annimmt, daß die Vernunft »sich gewiß 
in der Geschichte durchsetzt« (Brandt 1993: 207).
137 Weyand 1964: 157, Anm. 77, formuliert den Zusammenhang zwischen göttlichem 
Plan und der Notwendigkeit, die Empirie gemäß dieses Plans zu bewerten, sehr klar, 
wenn er mit Bezug auf den Krieg schreibt: »Kant toleriert den Krieg auch darum, weil 
sich hier die Andeutung einer Theodizee zeigt. Kant kann so die Güte Gottes und seinen 
weisen Plan in Einklang bringen mit der Duldung des Grauens und der Not der Kriege 
auf Erden«. In einer rechtsphilosophischen Reflexion geht Kant sogar so weit, Grad und 
Ausmaß der Kriegsgreuel in ein direkt proportionales Verhältnis zu ihrem Nutzen zu 
setzen. Danach können »Greuelthaten (...) nicht ausbleiben (...), weil (aus) der affect- 
vollesten Mishelligkeit die leidenschaftlichste Einhelligkeit hervorgehen soll« (AAXIX, 
608).
138 Zwecks Garantierung des Fortschritts »bedient sich die Natur des Schmerzens und 
der Übel, die sie uns anthut, noch mehr: die wir uns selbst zuziehen. Dieser Bestimmung 
der Menschengattung müssen wir folgen« (AA XV. 2, 636).
139 Wenn Kant einen »maschinenmäßigen Gang der Natur« (8/682, Religion, Anm.) am 
Werk sieht, dann ist das die zutreffende Metapher für diese mechanistisch-omnipotente 
Weltformel.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 193

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rückschläge, sondern allenfalls Unterbrechungen kennt140 - wobei 
selbst diese letzte Kategorie im Kontext des dargestellten Systems 
nur schwerlich inhaltlich zu fassen sein dürfte. Was könnte der 
Grund dafür sein, eine historische Periode als Unterbrechung des hi­
storischen Kontinuums zu begreifen? Schließlich kann Kant niemals 
ausschließen, daß prima facie destruktiv-widersinnige Phasen sich 
langfristig als Mittel der listigen Natur und Medium göttlicher Vor­
sehung erweisen - ja, er muß dies aus den bereits diskutierten sys­
temimmanenten Imperativen generell gerade angesichts solcher 
Phasen voraussetzen (vgl. dazu die schon erwähnte, besonders drasti­
sche Formulierung in AA XIX, 608). Kant »muß also«, wie P Klein­
geld richtig schreibt, »auch das scheinbar Zweckwidrige in der Ge­
schichte, d.h. diejenigen Ereignisse, die den Fortschritt zu leugnen 
scheinen, in seinen geschichtsphilosophischen Entwurf inkorporie­
ren«141. Es ist seine Absicht, »der Situation so, wie sie ist, einen Sinn 
zu verleihen«, ebenso, wie er »dem Bösen und Übel einen Sinn zu 
verleihen« sucht. Dies ist aber nicht, wie die Autorin vermutet, der 
bloß »motivationale() Hintergrund«142 der Geschichtsphilosophie 
Kants. Vielmehr folgen diese Absichten aus den dargelegten system­
immanenten Imperativen. Schon in den frühesten Veröffentlichun­
gen antizipiert dieser in nuce die späteren geschichtsphilosophischen 
Motive. In der 1755 publizierten Schrift >Geschichte und Natur­
beschreibung der merkwürdigsten Vorfälle des Erdbebens an dem 
Ende des 1755sten Jahres< betrachtet er das Beben von Lissabon als 
sinnvolle Manifestation einer höchsten Weisheit, ebenso wie das 
menschliche Leben primär in der Perspektive der Gattung wahr­
genommen wird (AA I, 460). Im gleichen Zeitraum fordert Kant ent­
sprechend dieses Vertrauens in eine transzendente und weise Macht, 
man solle das »Auge an diese erschrecklichen Umstürzungen als an 
die gewöhnlichen Wege der Vorsehung gewöhnen, und sie sogar mit 
einer Art von Wohlgefallen ansehen« (1/340, Natur).

Derart ausgerichtet zahlt dieses Konzept aber einen hohen Preis. 
Systematische Geschlossenheit und Wirklichkeitsbezug werden er­
kauft durch totalen Positivismus, der distanzlos alle empirischen 
Phänomene nur deshalb, weil sie sich ereignen, zu Etappen auf dem

140 Vgl. z.B. 11/167, Gemeinspruch; s. auch Weyand 1964: 74, Anm. 133.
141 Das verkennen Wild 1970: 274; Lutz-Bachmann 1988: 103.
142 Kleingeld 1995: 23 u. 181.

194 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Weg zum Ziel der geschichtlichen Entwicklungen erklären muß143, 
damit aber zugleich sowohl die Richtung der Geschichte als auch die 
in ihr wirkenden Kräfte als kritisch gesichertes Endergebnis vor­
stellen kann. Würde Kant ernstlich eine unüberwindbare Differenz 
zwischen sinnvollen und sinnlosen Phänomenen, zwischen Notwen­
digkeit und Zufälligkeit einräumen, dann stünde sein Entwurf ohn­
mächtig vor der Frage, ob er mehr sei als bloße Fiktion144.

So aber betrachtet er das Projekt einer »a priori möglichen Dar­
stellung der Begebenheiten, die da kommen sollen« (11/351, Streit) 
als durchführbar, so daß die prognostische Aussage, »daß das 
menschliche Geschlecht im Fortschreiten zum Besseren immer gewe­
sen sei, und so fernerhin fortgehen werde« in den Rang eines »auch 
für die strengste Theorie haltbare(n) Satz« (11/362, Streit) erhoben 
wird, ebenso, wie Kant es aufgrund der oben beschriebenen Mecha­
nismen als garantiert ansieht, daß die Geschichte, selbst wenn sie 
ausschließlich von Teufeln bevölkert würde, jene progressive Ten­
denz aufweist und in einem ewigen Friedenszustand münden wird 
(s. 11/217ff., Frieden)145.

143 Brandt 1982a: 282, Anm. 46, resümiert diese methodische Vorgehensweise korrekt, 
wenn er schreibt, daß für Kant »letztlich jede Veranstaltung der Vorsehung oder Natur 
(,) ein public benefit der Weltgeschichte« ist. Für Klemme 1995: 525, ist deshalb die 
Naturabsichtslehre der »vielleicht schwächste Punkt in der Kantischen Systematik«.
144 Von daher ist es für Kant von größter Wichtigkeit, daß er den in der Welt wahr­
nehmbaren Kontingenzphänomenen, die er bezeichnenderweise als empörende Unre­
gelmäßigkeit qualifiziert, ihren systemsprengenden Charakter nimmt, indem er die un­
mittelbare Wahrnehmung und Bewertung zu einer vorläufigen und letztlich nicht 
haltbaren degradiert und zugleich eine kontingenzaufhebende Einschätzung in Aussicht 
stellt, die sich aus den systematischen Zwängen seines teleologischen Konzeptes erge­
ben. Weil für die Vernunft der Menschen »ein als Pflicht aufgegebener Endzweck in 
ihnen, und eine Natur ohne allen Endzweck, außer ihnen, in welcher gleichwohl jener 
Zweck wirklich werden soll, im Widerspruch stehen« (10/423, KU), muß im Sinne der 
Kontingenzbewältigung das Weltwahrnehmungsraster so ausgerichtet werden, daß 
Kontingenzen und Unzweckmäßigkeiten keine Rolle mehr spielen, daß sie in erwähnter 
Manier »weggeräumt« (10/420, KU) werden.
145 Vgl. dazu Psychopedis 1980: 72; Mulholland 1990: 359 f. Laut Brandt 1995: 146, 
führen die Naturmechanismen innerhalb des Geschichtsprozesses »die Menschheit in 
einer Parallelaktion zum gesollten moralischen Ziel«. Dieses Bild (s. dazu auch die 
Metapher des >concursus< zwischen Gott/Natur und Mensch in AA XVIII, 474ff.) ver­
deutlicht nochmals, daß schon die Aktivitäten der Natur allein genügen, um das Ge- 
schichtstelos zu erreichen. In den Vorarbeiten zur >Friedensschrift< ist dieser Gedanke 
noch klarer ausgedrückt (s. AA XXIII, 458). Der Boden für diese starke Behauptung 
findet sich, als weniger problematischer Konjunktiv formuliert, schon in 4/678 f., KrV, 
A 807 f., B 835 f.; vgl. weiterhin die mit eben dieser Einschränkung versehenen Passagen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 195

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kants Projekt beabsichtigt demnach nichts weniger als eine 
»Rechtfertigung der Natur« (11/49, Idee)146, indem er zeigt, daß 
Mensch und Umwelt trotz ihrer vordergründig unangemessenen 
Ausstattung dennoch so, wie sie sind, die Fortschrittsidee und damit 
das teleologische Weltverständnis tragen können. Weder der Mensch 
noch die Umwelt sind per se (auch) kontingenzproduzierende Syste­
me. Vielmehr ist es, wie Kant mutmaßt, der »Wahl des Standpunkts« 
geschuldet, »aus dem wir den Lauf menschlicher Dinge ansehen, daß 
dieser uns so widersinnisch scheint« (11/355, Streit). Sein Bestreben 
ist also nicht, in naiver Weise kontrafaktisch historische Daten zu 
erfinden, die seine optimistische Geschichtsprognose bestätigen 
könnten. Stattdessen nimmt er einen Standpunkt ein, dessen metho­
dische Implikationen es ihm ermöglichen, eine bruchlos affirmative 
Haltung zum Bestehenden einzunehmen durch eine Art Neujustie­
rung der rezeptiven Kompetenzen, die ihm eine Synchronisation von 
Empirie und Vernunft erlauben147.

in 12/615 u. 683 f., Anthropologie. Die dieser Begründungsfigur inhärente Sehnsucht 
nach >Sicherheitc, die das Individuum bei Kant in Anbetracht der chaotischen Materie 
überkommt und die er im Terminus des >Erhabenenc aufgreift, diskutiert Briese 1996; 
allgemeiner zum Topos der Sicherheit als Folge des Gewahrwerdens der eigenen Hinfäl­
ligkeit Gronemeyer 1993: 26 ff.
146 Andernorts bezeichnet er ein derartiges Projekt als Programm einer jeden Theodizee 
(11/115f., Theodizee)! Daß die Natur überhaupt unter Rechtfertigungsdruck steht, ist 
alles andere als naheliegend. Die Natur wird erst in dem Augenblick begründungs­
bedürftig, in dem sie konfrontiert wird mit einem intrinsisch geschlossenen, apriori­
schen Schema, das auf sie aufgrund der eigentümlichen Beschaffenheit der mensch­
lichen Vernunft appliziert werden muß. Kants Methode ist demnach nicht mimetisch; 
er zwängt die Natur in ein Vernunftraster, so daß sie, betrachtet als an sich amorphe 
Verfügungsmasse, vollständig als funktionale Materie in dieses Raster integrierbar wird 
(das wird besonders klar 4/499, KrV, A548, B 576). Diese Problematik ist umfassend 
behandelt bei Conrad 1992.
147 Nicht, wie van der Linden 1988:142, meint, »although exploitation, avarice, ambiti­
on, lust for power, war« sind wir »justified in hoping that sooner or later humanity will 
turn the skills and discipline acquired in this process toward higher ends«. Die Kantische 
Standpunktwahl ermöglicht es nicht nur, diesen Phänomenen ihre regressiven und kon­
traproduktiven Dimensionen zu nehmen, dieses >katalytische Verfahrenc verwandelt sie 
derart, daß sie nunmehr als konstruktive Elemente in den Geschichtsprozeß integriert 
sind. »Die Geschichte ist also ein bestimmter Anblick der antagonistischen Welt 
menschlicher Willkür. Dieser Anblick ist geleitet von der praktischen Vernunftabsicht, 
den Austrag der Antagonismen teleologisch als Hervorbringung einer Welt äußerlicher 
Freiheit zu verstehen« (Wild 1970: 270; s. dazu ferner von Sydow 1976). Es ist nicht 
fakultativ, die Geschichte durch dieses Prisma wahrzunehmen, sondern ein obligatori­
sches, praktisch-apodiktisches Vernunftgebot. Marramao 1989: 86 f. (Hervorhebungen 
im Original, F. Z.), bemerkt, daß ein derartiges vom Telos her sich speisende Vertrauen

196 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Was sich bereits u.a. bei der Analyse der von Kant als heuri­
stisch ausgewiesenen Vernunftideen gezeigt hat, findet sich nun in 
der Auseinandersetzung mit der Geschichtsphilosophie bestätigt. 
Sein Versuch, ein der transzendentalen Ausstattung des Menschen 
angemessenes Modell zum Verständnis historischer Abläufe zu ent­
werfen, ohne damit zugleich behaupten zu wollen, daß Mensch und 
Natur sich tatsächlich gemäß diesem Modell entwickeln, bietet keine 
Anknüpfungspunkte, um ihn gegen den Vorwurf des Hegels Theorie 
antizipierenden Geschichtsdogmatismusses zu verteidigen. Wieder­
holt unterläuft Kant die bedeutsame Trennung zwischen Epistemolo­
gie und Ontologie, zwischen regulativen und konstitutiven Aussagen 
über die Welt gerade durch den rigorosen Absolutheits- und Ewig­
keitsanspruch, mit dem er die regulativen Theorieelemente ver- 
sieht148.

2.3.4 Die Beziehung zwischen Individuum und Gattung

Die zuvor erörterte Notwendigkeit, Kontingenzen u.a. zugunsten 
systematischer Geschlossenheit zu eliminieren, läßt sich auch an 
einem weiteren zentralen Topos der Kantischen Geschichtsphiloso­
phie demonstrieren: der Verhältnisbestimmung von Individuum 
und Gattung.

Da der Endzweck des Menschen in der umfassenden Entfaltung 
seiner Potentiale liegt149, angesichts der Endlichkeit des je einzelnen 
Individuums dieser grundsätzlich asymptotische Prozeß aber immer

in den Sinn der Geschichtszeit »ein Schema fortschreitender Ordnung und Sinnhaftig- 
keit bereitstellt, daß die antike Furcht vor fatum und fortuna überwinden konnte«. 
Derart erfüllt die Geschichtsphilosophie, wie zuvor angedeutet, »die Zeitdimension mit 
Sinngliederungen. Und nur mit dieser Erfüllung und Sinngebung erlangt die Zeitlich­
keit einen Wert an sich: sie ist nicht mehr Szenerie oder Rahmen, sondern Weise der 
geschehenden Phänomene«. Der weitere Verlauf des Kapitels wird zeigen, inwiefern 
sich mit dieser Wesenhaftigkeit der Kantische Reformgedanke in unheiliger Allianz 
verschränkt.
148 Daran scheitert auch der Versuch von Kaulbach 1965/66: 441 ff. u. 1975: 68 ff., durch 
Rückgriff auf die in der KrV verwandte Doppelperspektive homo noumenon/homo phä- 
nomenon eine Unterscheidung zwischen zwei unterschiedlichen Naturkonzeptionen 
(freie versus gefesselte Natur) zu etablieren, der letztendlich zwei Geschichtsphiloso­
phien korrespondieren. Auch die auf der Basis einer nicht gefesselten Natur enwickelte 
Geschichtsphilosophie bedarf einer zwecktätigen Natur, d.i. eine externe und ge­
schichtskonstituierende Größe, die dem Menschen als eigenmächtiger Akteur gegen­
übertritt.
149 Vgl. 10/418, KU.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 197

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

wieder unterbrochen wird, bedarf es zur Vollziehung des Naturplans 
einer anderen korrespondierenden Größe als die »Klasse vernünf­
tiger Wesen, die insgesamt sterben«. Kant findet sie in der Vorstel­
lung der Menschengattung, die »unsterblich ist« und somit der 
Menschheit erlaubt, »dennoch zu einer Vollständigkeit der Entwick­
lung ihrer Anlagen (zu, F. Z.) gelangen« (11/37, Idee)150.

Kant wird nicht müde, zu betonen, daß nur in dieser »teleologi­
schen Beurteilung unseres Daseins« (10/426, KU) dem endlichen In­
dividuum, seinem Wesen angemessen, eine dem Plan der Natur ent­
sprechende Sinnhaftigkeit zukommt. Erst die Verortung des 
Menschen als Glied in der Kette der Gattungsfortschritte151 hebt die 
Perspektivlosigkeit des durch den Tod limitierten Lebenshorizonts 
kreatürlicher Existenz auf und eröffnet seinen ansonsten vergeb­
lichen und kontingenten Bemühungen neue Sinnareale152, d. h. sie 
können nun »als Beitrag zum einen Endzweck«153 begriffen werden. 
Das Individuum, diese »Kleinigkeit« (11/362, Streit) in Anbetracht 
der allgewaltigen Natur, soll »durch die Idee des Ganzen (...), seiner 
Stelle und Funktion nach, bestimmt sein« (10/323, KU, Anm.). Was 
für Kant bedeutet, daß die Qualität des Daseins allein dadurch be­
stimmt wird, daß der Einzelne sich als Teil dieses Naturzwecks be­
greift, und lernt, ihn zum einzigen Maßstab der Bewertung des je 
eigenen Lebens zu machen. Der Mensch muß sich also »bearbeiten«, 
um anschließend den Lebenshorizont »über die Privatbestimmung 
zur Absicht der Spezies erweitern« (AA XV. 2, 646) zu können, so

150 Brakemeier 1985: 56, merkt zu Recht an, daß der Rekurs auf die Idee der Menschheit 
als »Produkt dieses göttlichen Heilsplanes« zu sehen ist.
151 Laut Weyand 1964: 74, Anm. 133, ist innerhalb dieser Konstruktion »der Einzelne 
für den Fortschritt des Ganzen nur dienendes Glied«, so daß schließlich »die einzelnen 
Generationen nur für die letzte existieren sollen« (73). »(E)mpirische Gestalten« wer­
den so, wie Kittsteiner 1980: 63 in Anlehnung an ein Diktum von Marx ausführt, »zu 
>Gefäßen< der Verwirklichung der Vernunft«.
152 Das menschliche Geschöpf »würde auch das verachtungswürdigste unter allen, zum 
wenigsten in den Augen der wahren Weisheit, sein, wenn die Hoffnung des Künftigen 
ihn nicht erhübe, und denen in ihm verschlossenen Kräfte nicht die Periode einer völli­
gen Auswickelung bevorstünde« (1/383, Natur). Vgl. aus dieser Perspektive zudem 
7/238f., KpV. Auch Gallinger 1955: 164, bestätigt, daß der Naturplan die Vorstellung 
erzwingt, dergemäß »die Gattung erreicht, was das Individuum nicht schaffen kann« 
(s. zudem Arendt 1985: 80). Durch diesen Kunstgriff entdramatisiert Kant jedoch, wie 
am Ende dieses Kapitels ausführlicher zu erörtern ist, die paradoxale und substantielle 
Beschaffenheit der menschlichen Existenz, die sich ja gerade aus dem Umstand ergibt, 
daß der Tod unvermeidbarer Fluchtpunkt des individuellen Lebensvollzugs ist.
153 Kleingeld 1995:139.

198 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

daß der »Naturmensch alsdenn mit dem Vernunftmenschen stimmt« 
(AAXV. 2, 888)154 durch Reduzierung des Individuums auf die »Gat­
tung am Menschen« (AA XV. 2, 887), oder, wie mit einem auf Hegel 
gemünzten Diktum von Marx gesagt werden kann, wenn das Indivi­
duum »zu einer bestimmten Inkorporation eines Lehensmoments 
der Idee«155, d. i. hier der Spezies, geworden ist.

Der Wert des Lehens ist laut Kant »nach dem Zwecke, den die 
Natur mit uns hat«, zu beurteilen, und es »hleiht also wohl nichts 
ührig, als der Wert, den wir unserem Lehen selhst gehen, durch das, 
was wir nicht allein tun, sondern auch so unabhängig von der Natur 
zweckmäßig tun« (10/393, KU), zu bestimmen. Auf diese Weise 
löscht diese Theorie alle Spuren von Individualität. Lehen wird zur 
austauschbaren Chiffre einer Existenz im Allgemeinen, ist nicht 
mehr als völlige Verkörperung der Spezies im Individuum. Es ist be­
zeichnend, daß Kant den Einzelnen dazu verpflichtet, diese radikale 
Ersetzung seiner Existenz durch die Gattung als parteiloses Urteil zu 
betrachten, »gleich als von einem Fremden gefället, doch zugleich für 
das seine anzuerkennen sich durch die Vernunft genötigt fühlen(d)« 
(8/652, Religion). Zufriedenheit mit dem Dasein ist ausgeschlossen, 
denn »die Vorstellung eines unendlichen Fortschreitens zum End­
zweck ist doch zugleich ein Prospekt in eine unendliche Reihe von 
Übeln, die (...) doch die Zufriedenheit nicht Statt finden lassen« 
(11/184, Ende). Und dennoch (oder besser: gerade deshalb) muß die 
ersatzlose Substitution der eigenen Lebens- durch die Gattungsper­
spektive verstanden werden als »unentbehrliches Ergänzungsstück 
der Unvollkommenheit der menschlichen Natur« (111/188, Ende)156. 
Damit aber verliert Kant alle Spezifika einer leiblichen und endlichen 
Existenz aus dem Blick. Die Kategorie der Individualität ist für ihn

154 Wortreihenfolge des Originals verändert, F. Z. In 12/685, Anthropologie, formuliert 
Kant dementsprechend, daß sich die Menschen als Teil der Spezies »veredelt fühlen, 
nämlich zu einer Gattung zu gehören, die der Bestimmung des Menschen (...) ange­
messen ist«. Andernorts bringt Kant das auf die Formel von der »Erkenntnis der Gat­
tung« (AA XVIII, 478). Vgl. dazu auch Burg 1974: 79; Arendt 1985: 71 ff.; Briese 1996: 
346 f.
155 Marx 1983a: 241. Die obigem Verdikt innewohnende strikte Unterscheidung zwi­
schen einem noumenalen und einem phänomenalen Wesen blendet aus, daß ohne den 
Leib auch die Rede vom intelligiblen Substrat des Menschen im wahrsten Sinne des 
Wortes haltlos würde. Vgl. dazu den ausgezeichneten Aufsatz von Böhme 1995; ferner 
Castoriadis 1990: 74.
156 Vgl. auch die apokalyptische Vision, mit der Kant ein derartiges Selbstverständnis in 
8/576, MS identifiziert.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 199

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

eine nicht mehr konkretisierbare, eine leere Größe, weil er alle para­
doxalen Spannungen zwischen dem Menschen und der Menschheit 
durch die totale Identifizierung dieser beiden Spannungspole aus­
blendet157. Zugleich nötigt dieser Synchronisationsakt, alle asynchro­
nen und inkommensurablen Phänomene, die noch als Indiz für die 
fehlende Deckungsgleichheit von Mensch und Gattung zu begreifen 
sind und sich somatisch als Schmerz äußern, konsequent abzuwerten 
oder ihr Auftreten gar sublimierend der Habenseite dieses Substitu­
tionsprozesses zuzuschlagen. Derartige Leiderfahrungen, die der 
Mensch als »Verlust« erlebt, sind nämlich »für die Natur, die ihren 
Zweck mit dem Menschen auf die Gattung richtet, (...) Gewinn.« 
Das Individuum »hat daher Ursache, alle Übel die es erduldet (...) 
seiner eigenen Schuld zuzuschreiben, zugleich aber auch als ein Glied 
des Ganzen (...) (einer Gattung) die Weisheit und Zweckmäßigkeit 
der Anordnung zu bewundern und zu preisen« (11/93, Anfang)158. 
Die menschliche Natur habe somit auf dem Weg zu ihrer finalen 
Bestimmung »die härtesten Übel« (11/44, Idee)159 zu ertragen, wobei 
der Einzelne nicht erwarten darf, diesen Endzweck als realistisches 
Ziel seines eigenen Lebens zu betrachten. »Zuvörderst muß man an­
merken: daß bei allen übrigen sich selbst überlassenen Tieren jedes 
Individuum seine ganze Bestimmung erreicht, bei den Menschen 
aber allenfalls nur die Gattung: so, daß sich das menschliche Ge­

157 Lacorte 1989: 66, macht auf das latente Motiv christlicher Religiösität dieses Theo­
rems aufmerksam.
158 »Der einzelne Mensch«, erkennt Kant entsprechend in einer Nachlaßreflexion, »ver­
liert, aber gewinnt als ein Glied im Ganzen, ist ietzt im Fortschritt zur Vollkommenheit« 
(AA XV. 2, 783; vgl. auch 11/171, Gemeinspruch; im vergleichbaren Duktus 10/328ff., 
KU). Will man ein prägnantes Bild der Autorin R. Rossanda auf diese Argumentations­
strategie anwenden, so kann man sagen, daß für Kant die Menschen fungieren als »Re­
servearmee der großen Initiativen und als die Blutbank, bei der der Fortschritt seine 
schwindenden Kräfte erneuert« (Rossanda 1982: 55). Weyand 1964: 183, konstatiert, 
daß der Wert des Individuums in der Geschichtsphilosophie »eine empfindliche Ein­
buße« erleidet, »da das Schwergewicht nicht mehr auf der Personalität des in der Ge­
schichte Handelnden, sondern auf der Anonymität der Gattung liegt. Das Individuum 
ist nur noch insofern beachtenswert, als es die weltbürgerliche Entwicklung weiter­
treibt« (vgl. auch Galston 1975: 228ff.; Erdmann 1986: 7; konträr dazu Ritter 1977: 
260f.). Im Opus postumum bezeichnet Kant in Analogie zum zuvor skizzierten Bild 
der Natur und ihrer Absichten Gott wiederholt als Despoten, der bei der Realisierung 
seiner Pläne keine Rücksicht auf die individuelle Glückseligkeit nimmt und genommen 
hat. S. dazu Förster 1992: 179.
159 S. zur positiven Rolle der Übel im Sinne einer gerechten und anspornenden Strafe 
8/728 ff., Religion.

200 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

schlecht nur durch Fortschreiten, in einer Reihe unahsehlich vieler 
Generationen, zu seiner Bestimmung empor arheiten kann; wo das 
Ziel ihm doch immer noch im Prospekte hleiht, gleichwohl aher die 
Tendenz zu diesem Endzwecke zwar wohl öfters gehemmt, aher nie 
ganz rückläufig werden kann« (12/676, Anthropologie). Man könne 
deshalh, so Kant, »die Geschichte der Menschengattung im Großen 
als die Vollziehung eines verhorgenen Plans der Natur ansehen, um 
eine innerlich- und, zu diesem Zwecke, auch äußerlich-vollkommene 
Staatsverfassung zu Stande zu hringen, als den einzigen Zustand, in 
welchem sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln 
kann« (11/45, Idee), wohei dieser Fortschritt »nicht vom Individuum, 
sondern nur (von, F Z.) der Gattung geleistet werden« (AA XIV, 887) 
kann160.

Zweifel an diesem Modell der endlosen Progression der Spezies 
sind nicht erlauht, da die empirischen Daten im Sinne »erwünschter 
Bestätigung« (10/448, KU) nur so weit zur Kenntnis genommen wer­
den, »als nötig ist, an diesem ihrem Fortschreiten zum Besseren nicht 
zu verzweifeln« (12/683, Anthropologie)161. Kant hetrachtet also 
»das Daseyn eines jeden« als »eine Stufe in der Leiter der Fortschrit­
te« (AA XXI, 345)162, nur als »Werkzeug« (10/390, KU), »copula« 
oder »Medius Terminus« (AA XXI, 27) zwischen Ausgangs- und an­
visiertem Endpunkt des Naturplans gerät der Mensch in den Blick163.

160 Das Moment der selhstzerstörerischen Gewalt, welches der Argumentation eigen ist, 
henennt Kant explizit. So nennt er die »Zusammenstimmung des Willens eines Wesen 
zum Endzweck« den Anfang »aller menschlichen Weisheit«, doch er hetont, daß für 
diesen Synchronisationsakt »zu allererst die Wegräumung der inneren Hindernisse« 
erforderlich ist. Diese Selhstreinigung versinnhildlicht Kant in einem apokalyptischen 
Motiv: »nur die Höllenfahrt des Selhsterkenntnisses hahnt den Weg zur Vergötterung« 
(8/576, MS).
161 In 12/689f., Anthropologie schreiht Kant entsprechend, es sei »eine angehorne Auf­
forderung der Vernunft (...) die Menschengattung nicht als höse, sondern als eine aus 
dem Bösen zum Guten in heständigem Fortschreiten unter Hindernissen emporstrehen- 
de Gattung vernünftiger Wesen darzustellen«. Im gleichen Duktus AA XV. 2, 628. Die­
ses methodische Vorgehen ist hezüglich ihrer Selhstreferentialität schon hei der Deduk­
tion der Vernunftideen zu heohachten gewesen; vgl. Lempp 1910: 274f.
162 »Ganze lange Reihen von generationen hahen ihren werth in der Weltveränderung 
nur durch die Beforderung der künftigen vollstandigen Entwickelung« (AA XV. 2, 891; 
vgl. auch 782f.), und der Mensch ist »jederzeit nur ein Theil zum vollkommenen Gan­
zen« (AA XXIII, 151). Vgl. ferner die Ausführungen zum Wesen eines Naturzwecks in 
10/320ff., KU.
163 In diesem Zusammenhang hezeichnend ist eine schon teilweise zitierte Stelle in der 
>Ideec-Schrift. »Befremdend (!) hleiht es immer hiehei: daß die älteren Generationen nur

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 201

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Der Bedeutungsgehalt der Geschichte keimt auf amorphem Boden, 
da jedes »somatische Moment«164 hei der Formulierung von Bedürf­
nissen, Erwartungshaltungen und Sinn durch die Identifizierung des

scheinen um der späteren willen ihr mühseliges Geschäft zu treihen, um nämlich diesen 
eine Stufe zu hereiten, von der diese das Bauwerk, welches die Natur zur Ahsicht hat, 
höher hringen könnten; und das doch nur die spätesten das Glück hahen sollen, in dem 
Gehäude zu wohnen, woran eine lange Reihe ihrer Vorfahren (zwar freilich ohne ihre 
Ahsicht) gearheitet hatten, ohne das selhst an dem Glück, das sie vorhereiteten, Anteil 
nehmen zu können. Allein so rätselhaft dies auch ist, so notwendig ist es doch zugleich, 
wenn man einmal annimmt: eine Tiergattung soll Vernunft haben, und als Klasse 
vernünftiger Wesen, die allesamt sterben, deren Gattung aber unsterblich ist, dennoch 
zu einer Vollständigkeit der Entwickelung ihrer Anlagen gelangen« (11/37, Idee). In 
dieser kurzen Passage finden in nuce alle Elemente der Kantischen Geschichtsphiloso­
phie inklusive der hereits im Ansatz aporetisch-selhstreferentiellen zentralen Gedan­
kenfigur. Der Mensch wird hestimmt als vernunfthegahtes Gattungswesen, das der Ver­
pflichtung unterliegt, seine Anlagen vollständig zu entfalten, aufgrund seiner 
Kreatürlichkeit und der Schwäche des Charakters jedoch prinzipiell nicht dazu in der 
Lage ist. Diese Bestimmung aher, die Kant axiomatisch setzt, zwingt nun zu einer De­
duktion, die die Bedingungen entwickelt, die dieses Axiom mit sich führt. Das Resultat 
dieser logischen Ahleitung wird schließlich mit den historischen und anthropologischen 
Realitäten konfrontiert. Die hierhei konstatierten Widersprüche, die Kant ja aus­
drücklich als hefremdlich und rätselhaft charakterisiert, verlieren ihre systemsprengen­
de Aura, weil die einzig relevante Perspektive zur Beurteilung des Daseins und des 
menschlichen Schicksals diejenige ist, die mit jenem deduktiven Verfahren und seinen 
Implikationen vereinhar ist. In diesem Suhlimierungsakt verschwindet somit der end­
liche Mensch vollständig. Besonders deutlich wird der fundamentale Paradigmenwech­
sel, den diese hruchlose Ersetzung des leihhaftigen Individuums durch die Gattung und 
die primär als Bewußtseinsakt konzipierte Betrachtung des Daseins darstellt, in einer 
Stelle aus dem Opus postumum. »Es ist ein Lehen der Menschen nach dem Tode. Den 
die Natur hat als organisirt ein Gesetz der Beharrlichkeit der menschlichen Species so 
daß diese hleiht ohgleich die Individuen durch Zeugungen wechseln, (...) zum Theil in 
Vollkommenheit weiter fortrücken (der Species nach) und so auch nach jedes seinem 
Tode dennoch das Bewußtsein der Species ührig hleiht« (AAXXI, 346).
164 Adorno 1992: 203; s. zu Adornos expliziter Kritik an Kants Leihvergessenheit 225­
30, insh. 228 f. Laut Marramao 1989: 41 ist die genuine Unsicherheit, die die vielschich­
tige und heterogene Kreatürlichkeit des Menschen für den Versuch einer klar und ein­
deutig strukturierten politischen Theoriehildung im Sinne einer stetigen Provokation 
hirgt, nicht zu heseitigen, »sondern nur (zu, F. Z.) kontrollieren«. Die Kontrolle wird, 
wie an Kant exemplarisch nachweishar ist, durch die >Erfindung< eines den konzeptio­
nellen Uniformitätserfordernissen angemessenen, aher ehen auch lehensfernen Theo­
rems ermöglicht: zum Handlungssuhjekt wird anstelle des im Kern nicht fixierharen 
Individuums die von jeglicher kreatürlicher Dimension >hefreite< und damit suhstantiell 
reduzierte Spezies erhohen. Diese auf der »Idee der Künstlichkeit« hasierende Vorstel­
lung steht aher letztlich »im umgekehrten Verhältnis zur Idee der sinnlichen Evidenz 
und der körperlichen Erfahrung«.

202 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

leiblich-endlichen Individuums mit der Gattung ausgetriehen ist165 
und stattdessen die Bestimmung des Menschen »so wie die Vernunft 
sie ihm im Ideal vorstellt« (12/685, Anthropologie), d. i. unter Aus- 
hlendung aller kreatürlichen Dimensionen, entworfen wird166. Wenn 
Kant das Lehen in augenfällig distanzierter Metaphorik als Spiel be­
zeichnet, dem er gleich einem interessierten, aber im Grunde unbe­
teiligten Forscher beiwohnt167, dann indiziert auch diese Wortwahl, 
daß Kant die Dramatik einer endlichen Existenz durch den Primat der 
gattungsgeschichtlichen Perspektive um den Preis eines nur noch 
beiläufig gelebten Lebens aufhebt.

2.3.5 Die Funktion des Staates in
geschichtsphilosophischer Perspektive

Dies ist nun der Punkt, an dem die Rechtsphilosophie ihren systema­
tischen Ort hat. Ich hatte bereits angedeutet, daß es zur Entwicklung

165 Kant betont ausdrücklich, daß auf seine Konstruktion »das Gesetz des Gebohrenwer­
dens und Sterbens nicht paßt« (AA XXI, 346), sein Bestreben gilt einer »Zeit für die kein 
Maasstab ist« (AA XXIII, 151). Galston 1975: 190, kritisiert, daß der Körper in Kants 
Geschichtsphilosophie »as entirely nonhuman« betrachtet und »in an accidental relation 
to the mind« gesetzt wird. Vgl. zur generellen Geringschätzung lebensweltlicher Kon­
texte in Kants Philosophie Kersting 1994: 95 f.
166 Das Vorwort zu AA XIX hat zu Beginn den Charakter eines Nachrufes auf E. Adik- 
kes, der sich um die Edition des Kantischen Werkes verdient gemacht hat. Die dort von 
F. Berger gewählten Worte zur Würdigung dieser Verdienste weisen eine eigentümlich­
befremdliche Nähe zum Duktus der zuvor erörterten Topoi der Kantischen Philosophie 
auf, der sich der Autor durchaus bewußt ist. So lobt Berger, daß Adickes für die Editions­
arbeit »in mehr als dreißig Jahren seine beste Kraft geopfert hat. In rücksichtsloser 
Härte gegen sich selbst vollendete sich hier ein heroisches Leben im Dienste der Wis­
senschaft. Wer Erich Adickes kannte, wer insbesondere die letzten Monate seines 
schweren Leidens miterlebte, der verspürte etwas von der Kraft Kantschen Geistes und 
der Macht Kantscher Pflichtgesinnung, die auch das schwerste körperliche Gebrechen 
siegreich überwinden hilft. Kantscher Geist der Lebensmeisterung war es, der die Klein­
arbeit seines Alltags adelte und der auch seinem Sterben eine erhabene Würde verlieh. 
Hingabe an die Sache war ihm alles« (AA XIX, V). Man mag ein derartiges >Kantisches 
Lebensverständnisc, wie Berger oder auch van der Linden 1988: 18, als idealtypisch 
betrachten - man kann aber ebenso, wie etwa Böhme/Böhme 1983: 427-95, seine ge­
nuin autodestruktiven Momente herausarbeiten und Kant wegen einer solchen Lebens­
führung bedauern (469). Man kann - was ich allerdings nicht glaube - in den gesamten 
geschichtsphilosophischen Ausführungen Kants zum Verhältnis Individuum/Gattung 
einen Widerspruch zu seiner Moralphilosophie sehen (vgl. dazu z.B. Arendt 1985: 46 
u.102f.; Klemme 1995: 525 ff., einen solchen Widerspruch bestreitet hingegen Ander­
son-Gold 1995).
167 Vgl. 11/243, Frieden; 11/357, Streit.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 203

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der menschlichen Anlagen eines speziellen, von ihm seihst geschaf­
fenen >Biotops< hedarf, welches die Konditionen hereithält, unter de­
nen dieser Prozeß sich ereignen kann. Kant schreibt: »Die formale 
Bedingung, unter welcher die Natur diese ihre Endahsicht allein er­
reichen kann, ist diejenige Verfassung (...), welche() bürgerliche Ge­
sellschaft heißt (...); denn nur in ihr kann die größte Entwickelung 
der Naturanlagen geschehen« (10/391, KU)168. Im Kontext der teleo­
logischen Mensch- und Naturhetrachtung wird der Rechtsstaat zum 
unverzichtbaren Medium, der die Menschen zu immer höheren Stu­
fen der Vergesellschaftung führt169. Er wird zur zentralen Nahtstelle 
zwischen den geschichtsphilosophischen Vorhersagen170 und den em­
pirischen Bedingungen, die dem prognostizierten Verlauf den als 
notwendig erachteten institutionellen Unterhau verleihen. Der Staat 
ist eine unenthehrliche »Kunsteinrichtung«, er ist die »Triehfeder« 
und das »Schwungrad (...), welches alles in Ordnung hält« (AA XIX, 
513 f.). Die Verwirklichung einer hürgerlichen Rechtsordnung ist, 
wie L. Siep hemerkt, somit »ein kategorischer Imperativ, und die Ge­
schichte muß also zumindest his zum Beweis des Gegenteils als 
mögliche Vorhereitung dieses Ziels hetrachtet werden«171.

Vor dem Hintergrund ist nun im Folgenden Kants Widerstands- 
verhot und die unmittelhar damit zusammenhängende Option für 
eine reformorientierte Politik zu thematisieren, um ahschließend in 
einer kritischen Auseinandersetzung mit seinem prozeduralistischen 
Reformkonzept die charakteristischen Zeitstrukturen der Rechtsleh­
re herauszustellen. Zuvor aher soll im 1. Exkurs spezifiziert werden, 
inwiefern die erörterten geschichtsphilosophischen Theoreme in 
Kants Vorstellungen üher hestimmte Konstituenzien menschlichen 
Daseins - Gehurt, Leih und Tod - ihren Niederschlag gefunden ha- 
hen. Zugleich veranschaulicht der Exkurs hesonders drastisch, mit 
welchem geradezu pathologischen Eifer Kant die Kreatürlichkeit des 
Menschen hekämpft, weil sie in ihrer unsystematisierharen Inkom- 
mensurahilität all das in sich hirgt, was seinem geschichtsphilosophi­

168 Ehenso AA XV. 2, 608; 647; 779.
169 Diese Argumentationskette hestätigt die These von Reinalter 1988: 189 (ehenso 
schon Erdmann 1970: 186): »Geschichtsphilosophie hei Kant hedeutet demnach primär 
Staatsphilosophie«.
170 Zum Terminus >Vorhersage< s. 11/361 f., Streit.
171 Siep 1995: 360. Ich hahe hereits ausgeführt, welche innertheoretischen Schwierig­
keiten sich ergehen, aus Kantischer Perspektive >Beweise des Gegenteils< üherhaupt fest­
stellen zu können.

204 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

schem Systemdenken zuwiderläuft. Dieses System erwirbt somit sei­
ne hermetische Geschlossenheit durch die umfassende Degradierung 
und Mißachtung der Leibhaftigkeit des Humanen.

1. Exkurs: Geburt, Leib und Tod bei Kant

Schon die Leiblichkeit, die die Quelle der Erzeugung mensch­
lichen Lebens ist, verstört Kants >aseptische< Begrifflichkeit 
vom Menschen. So schreibt er am 30.3.1795 mit einem deut­
lichen Unterton des Bedauerns in einem Brief an F. Schiller: »So 
ist mir nämlich die Natureinrichtung: daß alle Besaamung in 
beyden organischen Reichen zwey Geschlechter bedarf, um ihre 
Art fortzupflanzen, jederzeit als erstaunlich und wie ein Ab­
grund des Denkens für die menschliche Vernunft aufgefallen, 
weil man doch die Vorsehung hiebey nicht, als ob sie diese Ord­
nung gleichsam spielend, der Abwechslung halber, beliebt habe, 
annehmen wird, sondern Ursache hat zu glauben, daß sie nicht 
anders möglich sey« (AAXII, 11)172.

Bereitet ihm der Zeugungsakt offenbar u. a. aufgrund sei­
ner körperlich-geschlechtlichen >Krudität< schon Akzeptanzpro­
bleme, so steigern sich Kants Aversionen gegen das Phänomen 
des Todes als wesentlichem Moment der menschlichen Krea- 
türlichkeit hin zur völligen Verweigerung, es überhaupt als na­
turgegebenes Element zu betrachten. Schon früh charakterisiert 
er den Tod, d. i. die Zurückwerfung in den »Schlund des zweck­
losen Chaos der Materie« (10/416, KU), als Unregelmäßigkeit 
im Plan der Natur, die irritierend ins Auge falle (vgl. 2/944 ff., 
Träume). Ein analoger Gedanke findet sich später in der 
>Idee<-Schrift. Dort bezeichnet er es als »(b)efremdend« und 
»rätselhaft« (11/37, Idee), daß im Naturplan, der doch angelegt 
ist auf eine unendliche Progression und dem daher »die Zeitbe­
dingung nichts ist« (7/253, KpV), der Tod des Menschen über­
haupt vorkommt173. Er gelangt daher zur Einsicht, daß ange­

172 Kants diesbezüglicher Unmut hat ihre Ursache letztlich erneut in seiner Furcht vor 
unkontrollierbaren, kontingenten Prozessen. Wäre nämlich diese Natureinrichtung 
unabänderlich und alternativlos, dann würde dadurch »eine Aussicht ins Unabsehliche 
eröfnet, woraus man aber schlechterdings nichts machen kann« (AAXII, 11).
173 Kleingeld 1995: 172, betont die Ausrichtung der Kantischen Geschichtsphilosophie 
am Entwicklungsbegriff der Biologie unter Verzicht auf »die Periode der Verlang­

immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 205

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sichts der inneren Struktur dieses Plans die anthropologische 
Beschaffenheit des Menschen sehr künstlich (11/41, Idee, 
Anm.), weil unangemessen im Hinblick auf den Auftrag der 
Natur sei174. Denn schließlich ist diese der Sinnlichkeit geschul­
dete Dimension »der Vernunft (...) in ihrem Glauben an die 
Zukunft sehr lästig« (8/793, Religion, Anm.). Auch eine Be­
merkung im 3. Abschnitt der Schrift >Streit der Fakultätem ver­
deutlicht, daß Kant den Tod aus der Perspektive intelligibler 
Vernünftigkeit nur als absurden, extravaganten Einfall der 
Schöpfung betrachten kann. Dort bezeichnet er die Sterblichkeit 
des Menschen als »demütigendsten Ausspruch, der über ein 
vernünftiges Wesen nur gefällt werden kann«. Und apodiktisch 
stellt er fest, daß man die »Ursache eines natürlichen (!) Todes 
(...) nicht anders als Krankheit nennen« (11/374, Streit) kann. 
Der Tod ist somit aus dem Kanon der das humane Leben bestim­
menden Phänomene exiliert und in das Feld der Abnormalität, 
des Jenseits der Anthropologie verbannt. Stattdessen wird »das 
intelligibele Substrat in uns« (7/225, KpV), verstanden als die 
Kreatürlichkeit und damit »den Tod überdauernde Substantiali- 
tät des Ich«175 zum Pendant der reinen Vernunft, die sich nun­
mehr als entbunden von allen als Restriktion begriffenen Leib­
momenten versteht176. Der sinnliche Mensch wird letztlich

samung, oder gar des Verfalls, auf den der Tod folgt«. Diese für Kant spezifische Form 
der Todesverdrängung mißdeutet Puder 1973: 24 ff. u. 37ff. Zur Todesverdrängung als 
gängigem Topos der Aufklärungsepoche vgl. Briese 1996: 335 f.
174 Daß in Kants Theorie u.a. die Negation des Todes Bedingung der Möglichkeit ist, 
Vernunft und Natur zur Deckung zu bringen, betont ebenfalls Galston 1975: 230f.; vgl. 
zudem Böhme/Böhme 1983: 477ff. Andernorts (11/168, Gemeinspruch) scheint Kant 
sich hingegen mit der Absurdität des Todes, d.i. die »schlecht angemessene Kürze des 
Lebens« in »Rücksicht auf die vortreffliche Ausstattung der menschlichen Natur« 
(4/692, KrV, A 827, B 855), arrangiert zu haben und hält die Uneigennützigkeit der 
Haltung, sich trotz des Todes tugendhaft zu verhalten, für besonders ehrenwert. In 
11/100, Anfang, bewertet er den Tod schließlich als sinnvolles Detail des Naturplans. 
Weitere Äußerungen Kants zum Tod finden sich in Malter 1990: 346f., 416, 445; Jach­
mann 1993:151f., 171; Wasianski 1993: 208f.
175 Schulte 1994: 45. Laut Briese 1996: 343 f. (Hervorhebung im Original, F. Z.), betreibt 
Kant hier primär keine Todesverdrängung, sondern vielmehr seine bewußte »direkte 
Suspension«, die schließlich »den Tod praktisch besiegt«.
176 Schulte 1994: 21, bemerkt, daß dieser Blickwinkel bei Kant »zur Verkürzung und 
auch Verfälschung der menschlichen Situation« führt, insofern die »sinnliche Dimen­
sion des Lebens als die des Todes erscheint, der wir durch den reinen Geist oder durch 
die reine Vernunft entkommen können sollen« (vgl. dazu weiterhin 41-63 u. 108ff.).

206 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

»ersetzt durch das reine Wesen, daß die Existenz verschluckt«177, 
oder, wie Kant in einer Anmerkung zur Religionsschrift be­
merkt, »dem Geiste nach« (8/793, Religion, Anm.) gedacht.

Diese Motive sind im Grunde rückführbar auf Kants spezi­
fisches Verständnis dessen, was menschliche Natur bedeutet und 
welche Rolle für sie der Leib, der sogenannte »Ursprung des 
Übels« (AA XV. 2, 675), spielt178. Das Physische des Lebens ist, 
so Kant, »von keiner Bedeutung, weil es nur die zufällige Ver­
bindung mit der Korperwelt betrift, welche nicht (!) unser 
natürliche Zustand ist« (AA XVII, 473). Der Körper in seiner 
Gesamtheit scheint für Kant eine derart vernachlässigbare 
Größe zu sein, daß er ihn reduziert auf eine Ansammlung von 
amputierbaren Teilen, die wiederum in keinem substantiellen 
Verhältnis zum intelligiblen Substrat stehen. Drastisch formu­
liert er in einer Vorlesung über Metaphysik: »Es kann ein 
Mensch, dem sein Leib aufgerissen worden ist, seine Eingeweide 
und alle seine inneren Theile sehen; also ist dieses Innere blos 
ein körperliches Wesen, und von dem denkenden Wesen ganz 
unterschieden. Es kann ein Mensch viele von seinen Gliedern 
verlieren, deswegen bleibt er doch, und kann sagen: Ich bin. 
Der Fuß gehöret ihm. Ist er aber abgesäget, so sieht er ihn eben­
so an, als jede andere Sache, die er nicht mehr gebrauchen kann, 
wie einen alten Stiefel, den er wegwerfen muß. Er selbst aber 
bleibt immer unverändert, und sein denkendes Ich verliert 
nichts. Es sieht also jeder leicht ein, auch durch den gemeinsten 
Verstand: daß er eine Seele habe, die vom Körper unterschieden 
ist«179. Die »körperliche Maschine«, die das Proprium des Men­
schen gefangen hält180, ist charakterisiert durch »die Grobheit

Daß Kant im Sinne der vorgenannten selektiven Perspektive meint, man müsse sich 
als Mensch qua Vernünftigkeit wesentlich als Teil einer intelligiblen Welt begreifen 
(s. 4/681, KrV, A 811, B 839), kommentiert Schulte mit dem Satz, Kant habe damit 
»ein anderes Leben erfunden« (21) als das, was Menschen führen.
177 Adorno 1992:119.
178 Daß Kant das menschliche Dasein primär als intellektuelles begreift, bezeugt er in­
direkt auch, wenn er Leben als »Vermögen eines Wesens, seinen Vorstellungen gemäß 
zu handeln« (8/315, MS; vgl. ferner 7/114, KpV, Anm. u. sehr klar 2/934, Träume, 
Anm.), definiert.
179 I. Kant: Vorlesungen über die Metaphysik, Darmstadt 1975, 132 f., zit. n. Schulte
1994: 41.
180 S. auch AA XV. 2, 619. Zur Maschinenmetapher bei Kant vgl. grundsätzlich Sutter 
1988:163-216; zur Identifizierung von Organismus und Maschine vor allem in der KU

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 207

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der Materie« und deshalb zugleich »die Ursache der Hindernis­
se«, die »die menschliche Natur in einer so tiefen Erniedrigung 
halten« (1/383, Natur)181. Geburt und Tod sind »Anfang und 
Ende eines auftrittes, in dem nur die moralitaet erheblich ist«. 
Das irdische Leben gehört »blos zu dem flüchtigen Zustande«, 
daß »nach seiner kurzen Dauer allen Werth verliert. Daher 
müssen wir dieses Leben gringe schätzen«. Es ist bloß »eine 
Kleinigkeit« (AA XVII, 473). Folglich ist es »der Vernunft güns­
tiger«, wenn sie sich von der Idee des »Materialism der Persön­
lichkeit des Menschen« verabschiedet und an seine Stelle »die 
Hypothese des Spiritualismus vernünftiger Weltwesen treten 
läßt, wo der Körper tot in der Erde bleiben, und doch dieselbe 
Person lebend da sein« (8/793 f., Religion, Anm.) kann. Auf die­
se Weise entledigt sich Kant der für ihn unerträglichen Vorstel­
lung, es gäbe einen notwendigen Zusammenhang zwischen dem 
denkenden Substrat im Menschen und dem aus bloßer »Kalk­
erde« bestehenden Körper, die ihn gar dazu zwingen würde, die­
sen »gewissen Klumpen() Materie« bis »in Ewigkeit mit zu 
schleppen« (8/794, Religion, Anm.). Daran aber kann die Ver­
nunft (!), wie er in dieser Anmerkung weiter betont, unmöglich 
ein Interesse haben.

Kants Abneigung gegen den Leib, den er unverkennbar »im

und dem Opus postumum 194ff.; vgl. zudem Böhme/Böhme 1983: 335 ff. Es mag ange­
sichts dieser leibfeindlichen Einstellung zunächst verwundern, wenn ein enger Freund 
Kants feststellt: »Es hat vielleicht nie ein Mensch gelebt, der eine genauere Aufmerk­
samkeit auf seinen Körper und auf alles, was diesen betrifft, angewandt hat als Kant« 
(Jachmann 1993: 171). Die geradezu besessene Hinwendung zum Leib (s. Jachmann 
1993: 164ff.) entspringt jedoch zum einen Beweggründen, die letztlich wohl nur psy­
chologischen Deutungen zugänglich ist. Zum anderen entspricht sie auf einer anderen 
Ebene genau der dokumentierten Haltung, die den Leib ausschließlich als funktionale 
Apparatur und damit als Objekt der wissenschaftlichen Neugierde betrachtet. Jachmann 
schreibt: Kant »sah mit kaltem Beobachtungsgeiste den Experimenten zu, welche die 
Natur mit seinem körperlichen Organ anstellte« (171). Und er konstatiert, daß jener 
sich lebhaft freute »über sein glückliches Experimentieren mit seinem Körper und (er, 
F. Z.) setzte großen Wert in das Kunststück, was er in Erhaltung seiner Kräfte und 
Gesundheit an sich machte. Man muß doch sehen, sagte er bisweilen, wie lange das 
Zeug hält«.
181 Vgl. unter dem Blickwinkel auch 7/300f., KpV; 8/568ff., MS; 8/793f., Religion, 
Anm.; 11/327f., Streit; s. zudem Antonopoulos 1991: 482 ff. Auch wenn Kant sagt, er 
wolle nicht behaupten, das Gesagte entspreche der Wahrheit, findet man in der KrV 
einen längeren Absatz, der zahlreiche Elemente der Kantischen Position aufgreift; vgl. 
4/658ff., KrV, A 778, B 806ff. Für diesen Hinweis danke ich Ch. Zeuch.

208 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Leben nie recht lieb gewonnen hat« (8/794, Religion, Anm.), 
geht sogar so weit, Hunger- und Durstempfindungen »für ein 
krankhaftes Gefühl« zu halten. Dieser lästigen Beeinträchtigun­
gen entledigt man sich »durch einen festen Vorsatz«, so daß man 
»Meister werden kann« über sie und damit letzten Endes »nicht 
mehr verspürt« (11/385, Streit)182. Es entbehrt nicht einer ge­
wissen makabren Ironie, daß Kants eigener Tod durch Austrock­
nung eingetreten ist183 - der Kampf gegen die als einengend 
empfundenen Bedingungen der eigenen Leiblichkeit hat in letz­
ter Konsequenz die Selbstzerstörung zur Folge. Ist der Mensch, 
etwa durch die Gebrechlichkeiten des Alters, bloß noch in der 
Lage, sein Leben »nur in einer niedrigen Stufe (als vegitierendes 
Wesen) zu leben (...), nämlich essen, gehen und schlafen zu 
können«, dann ist seine Existenz überflüssig, weil er zur Gat­
tungsvervollkommnung nichts mehr beitragen kann. Sein Tod 
wird wünschenswert. Kant schreibt: »Dahin führt die Kunst, das 
menschliche Leben zu verlängern: daß man endlich unter den 
Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergötz­
lichste Lage ist. Hieran aber habe ich selber schuld. Denn war­
um will ich auch der hinanstrebenden jüngeren Welt nicht Platz 
machen, und, um zu leben, mir den gewohnten Genuß des Le­
bens schmälern: warum ein schwächliches Leben durch Entsa­
gungen in ungewöhnliche Länge ziehen, die Sterbelisten, in de­
nen doch auf den Zuschnitt der von Natur Schwächeren, und 
ihre mutmaßliche Lebensdauer mit gerechnet ist, durch mein 
Beispiel in Verwirrung bringen, und das alles, was man sonst 
Schicksal nannte (dem man sich demütig und andächtig unter­
warf), dem eigenen festen Vorsatze unterwerfen« (11/391, 
Streit)184.

Zwar verabscheue jeder Mensch den Tod, »aber das Gemei-

182 Insofern ist es konsequent, daß Kant, wie bereits erwähnt, das klaglose Ertragen 
körperlichen Schmerzes fordert und das Leiden an einem solchen Zustand für »weich­
lich oder thörigt« (AAXVII, 474) hält.
183 S. Wasianski 1993: 270. Es fügt sich in das zuvor gezeichnete Bild, daß Kants enger 
Freund und Biograph Jachmann Kants Tod als die »Trennung von seinem körperlichen 
Organ« oder als »gänzliche Auflösung seiner körperlichen Hülle« (Jachmann 1993: 
178f.) beschreibt.
184 In den Vorarbeiten zu dieser Schrift bezeichnet Kant das Alter, zumal, wenn es von 
Krankheiten, d.i. Dasein ohne Nutzenvorteil für das Geschlecht, begleitet wird, als 
»eine große Sünde, die daher auch unerläßlich mit dem Tode bestraft wird« (AA XXIII, 
463).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 209

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ne Wesen, welches sich erhalten will, hat doch Ursach, der ein­
zelnen Tod zu wünschen«, so daß »das besondere Übel« gemäß 
der bereits hinlänglich erörterten Gedankenfigur »ein Gut im 
Ganzen« (AA XV. 2, 611) wird.

2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Um die Begründungsfigur für das Verbot eines rechtmäßigen Wider­
standes gegen die Obrigkeit185 in ihrer Genese transparent zu ma­
chen, ist es hilfreich, sich nochmals die wesentlichen Merkmale des 
Kantischen Naturzustandtheorems186 zu vergegenwärtigen.

Kant konzipiert den status naturalis als bloße Idee ohne jede 
Absicht auf die korrekte Nachzeichnung historischer Prozesse. Er 
stellt eine rechtstheoretische Konstruktion dar, die den Anspruch er­
hebt, frei von allen empirischen und anthropologischen Setzungen187 
aus der Analyse des Rechts unter vorstaatlichen Bedingungen die 
Notwendigkeit der Herbeiführung bürgerlicher Zustände mittels 
Unterwerfung aller unter zwangsbewehrte öffentliche Gesetze zu be- 
gründen188. Kants Naturzustandstheorem ist ein bloßes Gedanken­

185 Im weiteren werde ich auf eine Unterscheidung zwischen dem Widerstands- und 
Revolutionsverbot verzichten, da Kant selber nicht generell die beiden Ebenen trennt, 
was im wesentlichen daher rührt, daß die jeweiligen Begründungen im Kern koinzidie- 
ren.
186 Zur Funktion des Naturzustands in Kants Rechtsphilosophie s., trotz einiger Mängel 
bei der Interpretation der MS, Harzer 1994: 81-111. Außerdem Ritter 1971: 136-54; 
Hofmann 1982: 24ff.; Brakemeier 1985:14-30; Diesselhorst 1988: 55-79; Römpp 1988; 
Herb/Ludwig 1993: 292 ff.; Kersting 1994:185 ff.
187 Daß Kant dem Anspruch nicht genügt, habe ich bereits im 1. Kapitel zu demonstrie­
ren versucht. S. dazu auch Zotta 1994: 21 ff.
188 Herb/Ludwig 1993: 295, meinen hingegen, das Naturzustandstheorem habe eine 
weitaus geringere Bedeutung bei der Begründung des Übergangs zum status civilis 
und werde begründungstechnisch durch eine privatrechtlich fundierte, am äußeren 
Mein und Dein orientierte Argumentationsfigur ersetzt (s. 307, Anm. 54). Meines Er­
achtens überzeugt diese Rekonstruktion des Kantischen Gedankengangs nicht, weil die 
Autoren irritierenderweise die Eigentumstheorie von der Naturzustandslehre abkop­
peln und so den Eindruck erwecken, es gäbe keine systematisch notwendige Beziehung 
zwischen ihnen (s. 307ff.). Es macht keinen Sinn, ein privatrechtliches gegen ein natur­
zustandstheoretisches Modell bei der Begründung des >exeundum est e statu naturalic 
gegeneinander auszuspielen. Das Privatrecht in der MS ist vorstaatliche Theoriebil­
dung, d.i. Recht im Naturzustand, und im Mittelpunkt dieses Rechts befindet sich die 
Lehre vom äußeren Mein und Dein.

210 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

experiment, das die Aufgabe zu lösen sucht, die Realisationsbedin­
gungen der bereits erwähnten Definition des Rechts189 zu bestim­
men. Wodurch nun ist dieser status naturalis charakterisiert?

Für Kant ist er ein latenter Kriegszustand190, weil er, selbst wenn 
er nur von Engeln bevölkert würde, strukturell anarchisch, oder, wie 
Kant formuliert, mit dem Makel der »Regierungslosigkeit« (11/299, 
Streit, Anm.) behaftet ist191. Das Fehlen eines Gewaltmonopols, das 
im Streitfall, und sei er nur hypothetisch anzunehmen192, allein in 
der Lage wäre, den Konflikt rechtsförmig einer Lösung zuzuführen, 
macht den Naturzustand, »in dem jedermann wider jedermann 
beständig gerüstet sein muß« (8/756, Religion, Anm.), zu einem Ge­
bilde »völliger Gesetzlosigkeit« (11/158, Gemeinspruch). Er ist, 
schreibt Kant, »der Zustand der Anarchie mit all ihren Greueln« 
(11/159, Gemeinspruch, Anm.). Im Kontext der Kantischen Rechts­
lehre nimmt der status naturalis »die summum-malum-Funktion«193 
ein, weil die Form des Zusammenlebens in diesem Zustand der völli­
gen Negation jeder Vorstellung von Recht gleichkommt.

Insofern ist es ein unbedingtes Vernunftgebot, dieses anarchi­
sche Gebilde zu verlassen und eine Vergesellschaftungsstruktur zu 
finden, in der die Rechtsförmigkeit des Zusammenlebens erst gesi­
chert werden kann. Kants Naturzustand ist (das unterscheidet ihn

189 »Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen 
mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen 
vereinigt werden kann« (8/337, MS).
190 »Im Zustande des Friedens bin ich sicher durch mein Recht. Im natürlichen durch 
nichts als meine Gewalt; ich muß iederzeit in der Kriegsrüstung seyn, bin jederzeit 
bedroht durch andere; also ist dieses ein Zustand des Krieges« (AA XIX, 476). Inwiefern 
in diese Bestimmung des Naturzustandes unausgewiesen mittels der rechtstheoreti­
schen Figur des Eigentümers subtile anthropologische Voraussetzungen integriert wur­
den, habe ich im 1. Kapitel diskutiert.
191 In dem Sinne definiert Kant sehr klar den status naturalis als Kriegszustand. »Der 
Zustand, wenn iedermann nur nach seinem eigenen Urtheil und durch eigne Gewalt 
sein vermeintlich recht Sucht, ist der status belli« (AA XIX, 476).
192 Daß die Beschreibung des status naturalis als status belli in völliger Unabhängigkeit 
von tatsächlichen Konflikten erfolgt, erhellt eindrücklich eine weitere rechtsphilosophi­
sche Reflexion. »Ich bin von andern Menschen, die im natürlichen Zustande sind, laesus 
per statum. Denn ich habe keine Sicherheit und das Eigentum ist immer in Gefahr« (AA 
XIX, 476/77). Das betonen auch Herb/Ludwig 1993: 304: »Der Naturzustand ist für 
Kant allein ein rechtlicher Notstand, nicht aber auch, wie für Hobbes, ein zivilisatori­
scher Tiefstand«.
193 Kersting 1993: 483.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 211

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

z. B. wesentlich von Hohhes' Vorstellungen194) - und das ist bedeut­
sam für sein Verständnis des staatlichen Gewaltmonopols - trotz der 
status helli-Bewertung primär kein status »iniustus«, sondern ein 
»status iustitia vacuus« (8/430, MS)195. Ähnlich wie Locke betrachtet 
Kant den Naturzustand als Gesellschaft mit gültigen privatrecht­
lichen Strukturen, die jedoch aufgrund der mangelnden Rechts­
sicherheit als Vereinigung »in Erwartung« (8/366, MS) des staatli­
chen Gewaltmonopols heschreihhar ist.

2.4.1 Das unbedingte Verbot aktiven Widerstands

Da Kant den bürgerlichen Rechtsstaat strukturell aus den Mangel­
erscheinungen des Naturzustandes erwachsen läßt, kann man seine 
Staatstheorie als Idee eines Nicht-Naturzustandes lesen. Zentrales 
Merkmal des status naturalis war, wie erwähnt, das Fehlen einer ver­
nunftrechtlichen Instanz zur Lösung von Konfliktsituationen. Also 
ist der hürgerliche Rechtsstaat wesentlich durch das Vorhandensein 
einer »mit Macht begleiteten Gesetzgebung« (8/366, MS) gekenn­
zeichnet, die in der Lage ist, die Befolgung von vernünftigen Geset­
zen im Notfall durch Zwangsmaßnahmen erwirken zu können. Aus­
gehend von diesem Gedankengang erschließt es sich von selbst, wieso 
Kant keinen rechtmäßigen Widerstand gegen die Staatsgewalt akzep­
tieren kann196. Aus dem Begriff des Gewaltmonopols folgt schon ana­
lytisch die Unmöglichkeit einer durch die Verfassung garantierten 
Befugnis zum Widerstand197 * * * 201. Für Kant liegt das Prinzip der »Macht-

194 Zu Hobbes' Naturzustandstheorie vgl. u. a. Macpherson 1973: 30-61; Diesselhorst 
1988: 3-54; Kersting 1994: 64-83; Harzer 1994:19-79.
195 In einer Reflexion findet sich dementsprechend: »Der status naturalis ist der Zustand 
der (...) Freyheit ohne Rechtszwang« (AAXIX, 477). S. dazu auch Hofmann 1982: 25.
196 Über die Genese der Kantischen Widerstandstheorie informieren u.a. Ritter 1971: 
304ff.; Berkemann 1972; Burg 1974: 201ff.
197 Unruh 1993: 199ff.; Nagler 1991: 45-64 und Deggau 1983: 268-73, geben eine
Übersicht über die diversen Argumente gegen das Recht auf Widerstand und ihre
rechtstheoretische Genese, in deren Mittelpunkt aber ohne Zweifel die Frage des >Quis 
judicabitc steht. Die gründlichste Studie zur Widerstandslehre stammt von Berkemann 
1972. Gerade weil er seine erschöpfende Analyse der Argumentation in den Druck­
schriften und im handschriftlichen Nachlaß darauf beschränkte, die in der Tat vor­
handenen »staatsrechtlich theoretische(n) Schwächen« (Berkemann 1972: 235) des 
Widerstandsverbots herauszuarbeiten, gelangt er beim Versuch, Kants Haltung nach­
zuvollziehen, letztlich nur zu psychologisierenden Deutungsmustern. Es ist »(j)ener 
ungreifbare Rest der Irrationalität jeder Person«, der den »Niveauverlust« (232, s. auch
201 ff.; ähnlich auch Burg 1974: 208f.) in Kants Auseinandersetzung mit der Wider-

212 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Vollkommenheit« schon »a priori in der Idee einer Staatsverfassung 
überhaupt« (8/498 f., MS), so daß zwingend daraus folgt: »Es ist kei­
ne Möglichkeit, sich eine Constitution zu denken, worin das Volk 
gesetzmäßig ein Recht bekäme, den Souverain zu beurteilen, zu rich­
ten und ihn abzusetzen, ja auch nur ihn im Mindesten einzuschrän­
ken. Denn da mußten sie auch dazu eine Gewalt haben, und da nur 
ein Souverain seyn kann, so wäre der erstere nicht souverain« (AA 
XIX, 575).

Wer über das Recht auf Ausrufung des Ausnahmezustandes 
herrscht, ist für Kant die »unwiderstehliche Obergewalt« (11/246, 
Frieden), der Souverän. Die vernunftrechtliche Notwendigkeit, den 
Naturzustand zu verlassen, setzt auch die rechtsförmige Autorisie- 
rung zum Widerstand außer Kraft198. Der rechtliche Zustand ver­
langt eine irresistible »Allgewalt« (AA XIX, 593), jede auch nur for­
male Relativierung der »heilige(n) Pflicht« (AA XIX, 513) zum 
unbedingten Gehorsam ist gleichbedeutend mit dem Rückfall in die 
Anarchie. >Quis judicabit<, also die Frage, »wer denn in diesem Streit 
zwischen Volk und Souverän Richter sein sollte« (8/440, MS) und 
entscheiden kann, »auf wessen Seite das Recht sei« (11/156, Gemein­
spruch), wird zum neuralgischen Punkt der gesamten Konstruktion.

Kant löst das Problem auf formale Weise. Die Zubilligung eines 
Rechtes auf Widerstand würde zwangsläufig in den anarchischen Re­
greß einer ewig unentscheidbaren, aporetischen Pattsituation mün­
den, die nur durch die Einführung eines »Oberhaupt(es) über dem * 198

standsfrage bedingt. Damit versperrt sich der Autor jedoch z.B. den Blick für die 
Interferenzen zwischen Kants Behandlung der Widerstandsfrage und seinen geschichts­
philosophischen Ausführungen (vgl. 234), die es prima facie ermöglichen, dem Wider­
standsverbot durch Einordnung in die geschichtsphilosophisch geprägte Zukunftsper­
spektive die apodiktische Härte zu nehmen - ohne daß damit die Theorie an dem 
Punkt akzeptabler würde.
198 Dieses formal-vernunftrechtliche Argument verdeutlicht nochmals, warum der 
Staatsvertrag in Kants Rechtsdenken keine wirkliche Vereinbarung zwischen Souverän 
und Untertanen ist (»nicht als Faktum«), sondern eine als regulative Idee konzipierte, 
»nur als Vernunftprinzip der Bewertung aller öffentlichen rechtlichen Verfassung« 
(11/159, Gemeinspruch) zu betrachtende Vernunftsurkunde, die dem obersten Befehls­
haber keine justitiablen Bindungsverpflichtungen auferlegt (vgl. dazu z.B. AA XIX, 
583). Deshalb ist mittels Rekurs auf etwaige Verstöße gegen den Inhalt des Sozialkon­
trakts kein Widerstand der Bürger legitimierbar. »Zwischen dem Souverain und dem 
Volk findet kein pactum statt, welches eine Bedingung enthielte, deren Nichthaltung 
einen theil berechtigte, dasselbe aufzuheben. Denn in der Überlassung der Allgewalt 
ist schon die renunciation auf alle Befugnisse der Wiedersetzung enthalten« (AA XIX, 
593).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 213

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Oberhaupte« aufzuheben wäre, »welches zwischen diesem und dem 
Volk entschiede; welches sich widerspricht« (11/156, Gemeinspruch), 
weil die Widerstandsbefugnis des Volkes erneut den Status des omni­
potenten Oberhauptes unterlaufen würde. Also kann das Souveräni­
tätsvakuum nur durch die vernunftrechtlich geforderte Installation 
einer unwiderstehlichen Rechtsentscheidungsinstanz gefüllt werden, 
was allein mittels Eliminierung eines Widerstandsrechts erfolgen 
kann. Das ist der Hintergrund, vor dem Kant sagen kann: »Der Herr­
scher im Staat hat gegen den Untertan lauter Rechte und keine 
(Zwangs-) Pflichten« (8/438, MS) und für das Volk ist »nichts zu tun, 
als zu gehorchen« (11/154, Gemeinspruch).

Schon unter formalen Gesichtspunkten ist es allerdings fraglich, 
ob Kants Modell tatsächlich eine Lösung der antinomischen Macht­
konstellation des Naturzustandes sein kann, oder ob er nicht viel­
mehr, wie H. Mandt zu Bedenken gibt, »in der Frage des Wider­
standsrechts >den Knoten zerhauem (habe, F. Z.) statt ihn zu 
lösen«1". Kant unterbindet den infiniten Regreß, den das Fehlen 
eines Machtmonopols in der Anarchie evoziert, indem er abrupt eine 
oberste Entscheidungsinstanz installiert und vernunftrechtlich sank­
tioniert. Ihre Legitimität beruht jedoch nicht auf einer der Natur­
zustandsbeschreibung immanenten Logik - was auch nicht möglich 
ist, da der beschriebene Regreß per definitionem keiner intrinsischen 
Aufhebung zuführbar ist. Somit löst Kant aber mit seiner Generali­
sierung des Widerstandsverbotes das Problem des Souveränitäts­
vakuums im Naturzustand nicht wirklich. Er transformiert den Kon­
fliktgehalt in einen neuen, nicht minder problematischen Dualismus. 
Die dogmatische Setzung einer unwiderstehlichen obersten Gewalt 
durch die Negation des Widerstandsrechts läßt nun nämlich »das 
Problem zurück, wie das faktisch Gültige auf rechtlichem Wege in 
Übereinstimmung mit dem Normativen gebracht werden kann«199 200. 
Kants >Aufhebung< des Anarchiedilemmas mündet also erneut in 
einem Dilemma. Die Lösung eines Konfliktes zwischen faktischer 
Macht und naturrechtlich-normativen Ansprüchen der Untertanen

199 Mandt 1976: 314. Ebendas hatte auch schon der Kant-Schüler J. A. Bergk verbittert 
angemerkt (s. Garber 1980: 266).
200 Burg 1974: 196. S. auch Köhler 1973: 42; Linares 1975: 139; Mandt 1976: 313; Fet- 
scher 1976: 283. In der neoliberalen Wirtschaftstheorie findet sich eine augenfällig 
Kant-analog begründete und ebenso problematische Option für die Notwendigkeit der 
absoluten Staatsgewalt, s. dazu Hinkelammert 1994:126 ff.

214 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

ist im Kantischen Modell nicht formulierbar201 - es sei denn, man 
betrachtet die uneingeschränkte Gehorsamspflicht des Volkes, die 
im Extremfall, wie im noch folgenden 2. Exkurs in extenso diskutiert, 
zu »ethisch und politisch unannehmbaren Konsequenzen () führt«202, 
tatsächlich als zufriedenstellende Antwort.

Da in Kants Theorie die Form und eben nicht die Qualität der 
Vergesellschaftung zum Maßstab für die Beurteilung wird203 und so­
mit der status naturalis aufgrund seiner genuin anarchischen Struk­
tur die schlimmste aller vorstellbaren Vergesellschaftungsformen ist, 
ist für Kant innerhalb des einmal gebildeten Staatsgefüges keine 
Realität denkbar, die den status naturalis an Rechtlosigkeit übertrifft. 
Deshalb kann er schreiben, es sei falsch, »einen fehlerhaft und rechts­
widrig eingerichteten Staat durch Revolution umformen zu wollen 
bei welcher gewaltsamen Operation derselbe gänzlich in Anarchie 
aufgelöset zu werden Gefahr läuft«, so daß es »für den Untertan 
Pflicht ist, sie so lange beharren zu lassen bis die Herrschergewalt 
sich selbst allmählich zu Reformen durch die Natur der Sachen und 
die Vorstellungen der Untertanen bewegen wird« (11/230, Frieden, 
Anm.)204. Reform, verstanden als allein legitime »Praxis des Staats­
rechts« (AA XXIII, 163), ist somit der einzig rechtskonforme Weg, 
um gesellschaftliche Realitäten im Hinblick auf den Endzweck der 
Geschichte, eine »nach Rechtsgesetzen beste() Verfassung« (11/233, 
Frieden) zu verändern205.

201 S. dazu die richtigen Einwände von Berkemann 1972:106 ff.
202 Vuillemin 1991: 45. Es wird im weiteren Verlauf der Arbeit zu zeigen sein, daß die 
Einfügung dieses letztgenannten Dilemmas in eine geschichtsphilosophische Perspekti- 
vierung in Kants Sicht tatsächlich systematisch notwendiger Bestandteil eines umfas­
senderen Lösungsversuches ist, der allerdings ebenfalls nicht überzeugt.
203 »Der Souverain mag seyn, welcher er wolle, so ist es nicht die Materie sondern die 
Form des Willens (...), was Recht oder Unrecht ist« (AA XIX, 480).
204 Im gleichen Tenor AA XIX, 591 u. 11/156, Gemeinspruch.
205 Zudem ist die Reformpflicht auch dem bereits mehrfach behandelten systemima- 
nenten Kontingenzbewältigungsimperativ geschuldet. Eine andere Form der Praxis 
würde nämlich eine gute Verfassung »nur durch blinden Zufall zu Stande kommen« 
(8/498, MS) lassen. Weitere Thematisierungen der Reformoption finden sich u.a. in 
8/441 u. 479, MS; 11/54f., Aufklärung; 11/207f. u. 234, Frieden, Anm.; 11/366f., Streit. 
Der Versuch von Maus 1992, in Kants Rechtsidee eine Gleichrangigkeit von Revolution 
und Reform zu verankern (119) und die Option für reformorientierte Politik »rein 
pragmatischen Erwägungen« (118) entwachsen und mit Blick auf Preußen gar durch 
den geostrategischen »Hinweis auf die geographische Mittellage« (119) begründet zu 
sehen, geht, um einen Ausspruch der Autorin aufzunehmen, »um Lichtjahre an Kants 
wirklicher Auffassung vorbei« (113). Maus mißachtet den geltungstheoretischen und

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 215

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Im weiteren Verlauf sollen die eingangs dieses Kapitels bereits 
erwähnten und danach wiederholt angedeuteten subkutanen Zeit­
strukturen der Kantischen Rechtslehre durch die Konfrontation ihrer 
zuvor herausgearbeiteten Kategorien >Reform<, >Revolution<, >Indi- 
viduum< und >Gattung< in zwei Annäherungsversuchen explizit ge­
macht werden. Zuvor jedoch möchte ich in dem schon angekündigten 
Exkurs die äußerst problematischen Implikationen des Widerstands­
verbots vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus diskutieren.

2. Exkurs: Extremismus der Mäßigung, oder: Widerstand und 
Despotismus. Ein Anwendungsfall für Kants Geschichtsphi­
losophie

»To threaten a man with persecution unless he submits to a life in 
which he exercises no choices of his goals; to block before him every 
door but one, no matter how noble the prospect upon which he opens, 
or how benevolent the motives of those who arrange this, is to sin 
against the truth that he is a man, a being with a life of his own to live« 
(Berlin 1969:127).

Kants Negation eines Widerstandsrechts des Volkes gegen ty­
rannische Herrschaft206 hat in der Literatur wiederholt die Frage 
aufgeworfen, ob dieses Verbot auch unter der Nazidiktatur

handlungskonstituierenden Status der Geschichtsphilosophie ebenso, wie sie der Vor­
stellung einer von Naturabsicht, natur- und menschenbedingten Antagonismen und 
Vorsehung strukturierten Geschichtsverlauf keine angemessene Beachtung schenkt 
und die vernunfttheoretischen Argumente für die Reformoption und gegen die Revolu­
tion durchgängig unterschätzt. In letzter Konsequenz muß der Interpretin rätselhaft 
bleiben, warum Kant überhaupt entsprechende theoretische Anstrengungen unternom­
men hat, wenn sein Verhältnis zu Reform und Revolution derart simpel zu erklären ist, 
wie Maus insinuiert. Die theoretischen und zeitgeschichtlichen Hintergründe von Kants 
>reformkonservativen Konzept< erläutern anschaulich Fetscher 1971 u. Brandt 1982a: 
249 ff.
206 Gerhardt 1995a: 179, Anm. 39 (Hervorhebung im Original, F. Z.), meint, Kant habe 
sich über ein verfassungsrechtlich abgesichertes Widerstandsrecht »nicht geäußert« und 
»nur das Recht auf Revolution bestritten«. In seine Rechtsauffassung sei jedoch »ohne 
Widerspruch« ein »(begrenztes) Recht auf Widerstand« integrierbar, verstanden als 
»Abwehr verfassungswidriger Akte«. Nach Lektüre der einschlägigen Passagen im 
Werk Kants muß ein solcher Leseeindruck erstaunen. Die folgenden Ausführungen 
werden zeigen, daß Kant unter keinen Umständen ein aktives, von der Verfassung ga­
rantiertes Widerstandsrecht anerkennt, ausdrücklich (!) auch nicht im Falle des Verfas­
sungsbruchs. Für ihn ist schon der Wunsch nach einer Verfassungsänderung hochgradig

216 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

wirksam gewesen wäre und ob damit z.B. die nationalkonser­
vativen Widerständler des 20. Juli 1944 aus Kantischer Sicht zu 
verurteilen seien207. W. Kerstings Hinweis, es sei »müßig, Kants 
Widerstandslehre auf den Hintergrund des Hitlerstaates zu pro­
jizieren«, weil die geschichtlichen Erfahrungen, die seine Hal­
tung reflektierten, »der aufgeklärte Wohlfahrtsabsolutismus 
der heimischen Fürstenstaaten und zum anderen die französi­
sche Revolution«208 seien, geht am Geltungsanspruch der ver­
nunftrechtlichen Begründung des Widerstandsverbots vorbei. 
Kants mit apriorischer Dignität vorgetragenen Argumente ba­
sieren nicht auf historischen, sondern ausschließlich auf grund­
sätzlichen Überlegungen, die unabhängig von gegebenen Kon­
texten Relevanz reklamieren209.

Die Konfrontation dieses prinzipientreuen Verbots mit den 
Verhältnissen im Nationalsozialismus hat Kant den Vorwurf 
eingetragen, er habe Obrigkeitsgesinnung und Kadavergehor­
sam gefördert und somit indirekt das intellektuelle und mora­
lische Versagen der Deutschen im 3. Reich vorbereitet210. Gegen 
diese Kritik ist er wiederholt und auf unterschiedliche Weise in 
Schutz genommen worden. Ich möchte im Folgenden die gän­
gigsten zur Verteidigung vorgebrachten Argumentationsstrate­

verwerflich (vgl. 10/358, Streit, Anm.), so daß, ausgehend von dieser Einschätzung, 
sowohl ein Widerstands- als auch ein Revolutionsrecht konsequenterweise diesem Ver­
dikt zum Opfer fallen. Wie Gerhardt zu der Einsicht gelangt, Kant habe zu einem recht­
lich garantierten Widerstandsrecht nichts gesagt, bleibt allerdings rätselhaft, zumal er 
an anderer Stelle feststellt, dieser habe aus seinem Revolutionsverbot »ein Verbot des 
Widerstandsrechts ab(ge)leitet« (Gerhardt 1988: 47; vgl. auch 25 u. 36).
207 Das Kantische Widerstandsverbot thematisieren u.a. vor dem Hintergrund der Na­
zidiktatur z.B. Murphy 1970: 136f.; Atwell 1971: 435f.; Berkemann 1972: 110; Ger- 
hardt/Kaulbach 1979: 94f.; Scheffel 1982: 212, Anm. 10, 214 f., Anm. 20, 217, Anm. 29; 
Losurdo 1983: 34; Schmidt 1985: 315 f.; Dreier 1986: 27 f.; Wetzel 1987:139 ff.; Kersting 
1988: 129 f., 1988a: 169, 1992: 163, 1993: 488 ff.; van der Linden 1988: 184f.; Kriele 
1988: 136 ff.; Burg 1988: 23; Reiss 1989: 301f.; Mulholland 1990: 385; Nagler 1991: 63, 
Anm. 70; Rückert 1991:183 f.; Vuillemin 1991: 46f.; Silber 1991; Cavallar 1992: 423ff., 
1992a: 275; Maus 1992:112f.; Unruh 1993: 208; Arntzen 1996: 422.
208 Kersting 1993:490, Anm. 253; s. ders. 1988:130; ebenso Losurdo 1983: 24 ff.; Wetzel 
1987: 139; kritisch dazu Westphal 1993: 277 f.
209 Das bestätigt auch Höffe 1992: 232.
210 Kersting 1993: 489f., Anm. 253, dokumentiert die entsprechenden Thesen in der 
Literatur. Cavallar 1992: 423 f., verweist auf Autoren, die vergleichbare Urteile formu­
lieren, ebenso Losurdo 1983: 22. S. auch Wetzel 1987: 125, Anm. 2. Insofern ist die 
Anmerkung von Dreier 1981a: 316: »zu keiner Zeit stand der Kantianismus unter Tota­
litarismusverdacht«, nicht zutreffend.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 217

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

gien im Hinblick auf ihren Rückhalt in der Kantischen Theorie 
überprüfen.

Es ist zweifellos richtig, daß Kants rechtstheoretisches 
Werk nicht zur Affirmation von Despotien und Diktaturen die­
nen kann. Insofern wäre es unsinnig, seine Philosophie im Sinne 
einer Präfiguration faschistischer Ideologien zu lesen211. Die zu 
erörternde Frage hat jedoch einen anderen Schwerpunkt. Kann 
eine oppositionelle Bewegung ihre gegebenenfalls militanten 
Handlungen unter einem derartigem Regime durch Rückgriff 
auf Kants Lehre rechtfertigen?

Diejenigen Kommentatoren, die eine solche Legitimation 
aus seinen Ausführungen herauslesen, setzen das unbedingte 
Widerstandsverbot außer Kraft, indem sie, etwa am Beispiel 
der Akteure des 20. Juli zeigen, daß deren Taten gar nicht von 
diesem Verdikt erfaßt werden. Insofern die nationalsozialisti­
sche Herrschaft nicht einmal als pervertierter Rechtsstaat, son­
dern nur noch als Rückfall in den vorstaatlichen Naturzustand 
zu erfassen sei, finde das Kantische Verbot keine Anwendung. 
Im status naturalis erübrige sich die Frage nach der Rechtmäßig­
keit des Widerstands, da er »gegenüber der Billigung oder Miß­
billigung eines Widerstandsrechts indifferent ist«212. In dieser 
Sicht sind die Vorbereitung und Durchführung des Attentats 
auf Hitler nicht als militante Oppositionshandlung gegen die 
staatliche Obergewalt, sondern vielmehr als Versuch der Been­
digung eines rechtlosen Naturzustandes zu verstehen - ein Un­

211 S. dazu Silber 1991: 192 f. u. 194, Anm. 27. Und dies gilt, obwohl Kants Werk nicht 
arm an rassistischen, antisemitischen und auch sexistischen Elementen ist. Über seine 
frauenfeindliche Haltung informieren Mendus 1992; Unruh 1993: 147ff. (mit Verweis 
auf eine einschlägige Monographie zur Geschlechterdifferenz bei Kant von U. P. Jauch); 
Kleingeld 1995: 32-35; vor dem Hintergrund der MS Marcil 1995; allgemeiner im Kon­
text der Aufklärung Weigel 1987; Frevert 1988, insb. 20 ff.; vgl. auch AA XV. 2, 555-84. 
Zu Kants zumindest grob verzeichnender und in der Tradition des christlichen Antise­
mitismus stehenden Charakterisierung des Judentums s. Kleingeld 1995: 201 f.; zudem 
AA XXIII, 440f. In der Anthropologie-Schrift erörtert und bekräftigt er das altbekannte 
Vorurteil, Juden, »eine Nation von lauter Kaufleuten«, seien »durch ihren Wuchergeist 
(...) in den nicht unbegründeten Ruf des Betruges gekommen« (12/517f., Anthropolo­
gie, Anm.). Kants Rassismus (insb. mit Blick auf dunkelhäutige Menschen) und Europa- 
zentrizität erhellen Sutter 1989 u. Serequeberhan 1996. In dem letztgenannten Text 
finden sich weitere einschlägige Literaturhinweise (351, Anm. 5).
212 Sandermann 1989: 322.

218 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

terfangen, das Kant unter ausdrücklicher Billigung der damit 
einhergehenden Gewalt explizit rechtfertigt213.

Die Schwierigkeit dieser Deutung214 beruht darauf, daß 
Kants Rechtslehre keine Anknüpfungspunkte dafür bietet, den

213 S. 8/430, MS; 11/203, Frieden, Anm. Für Kant ist sogar »der Krieg in dieser Absicht 
allein gerecht« (AAXIX, 503). Rosen 1993: 122, bemerkt, diese Befugnis »implied only 
that it is not wrong in the state of nature to force others to enter civil society«. Kants 
Argument ist aber stärker. Will man nicht allem Rechtsbegriff entsagen, muß der Natur­
zustand unter zwingendem Einsatz aller notwendigen Mittel verlassen und der bürger­
liche Rechtszustand gegründet werden.
214 Eine andere Auslegung findet sich bei Kersting 1993: 493 ff. Er versucht, über den 
Rekurs auf ein, so der Autor, bei Kant angelegtes >Menschenrecht auf Staate (ein der­
artiges Recht bei Kant bestreitet König 1994: 246) zu zeigen, daß die Gehorsamspflicht 
des Untertans da aufhört, wo ein Staat, etwa in Form der Diktatur, gegen dieses Men­
schenrecht verstößt (so auch schon Kersting 1981b: 32ff.). Die Unhaltbarkeit dieses 
Unterfangens, eine Ausnahme zum Unbedingtheitsanspruch des Widerstandsverbots 
zu formulieren, endet spätestens in Kerstings eigener Feststellung, daß, sobald »ein 
durch Rechtssetzungs- und Gewaltmonopol ausgezeichneter Herrschaftsverband ent­
steht, (...) dieser als Darstellung der Vernunftidee einer Verfassung zu akzeptieren« ist, 
und das »ohne jeden Vorbehalt« (498). In einem späteren Text gelangt der Autor zu 
einer kritischeren Einschätzung dieser Kantischen Theorie, insofern er sie, trotz kon­
statierter Konsistenz bezüglich der vernunftrechtlichen Argumentation, als »naiv und 
hausbacken« (Kersting 1988: 130; ähnlich 1992: 163) bezeichnet. Eine überzeugende 
Kritik an Kersting findet sich bei Sandermann 1989: 324-30. Andere Kommentatoren 
möchten belegen, daß das Widerstandsverbot unvereinbar ist mit anderen, vor allem 
moralphilosophischen Theoremen des Königsbergers (z.B. Axinn 1971: 424; Dreier 
1986: 27 f.; Höffe 1989: 101, 1992: 233; Atkinson 1992: 242f.; Arntzen 1995; inner­
rechtstheoretische Widersprüche konstatieren Westphal 1993, Rosen 1993: 143 f.), daß 
die gesamte Konstruktion einem Dualismus zwischen liberalen und absolutistischen 
Elementen geschuldet ist (z.B. Williams 1983: 52ff. u. 201ff.; Rosen 1993: 116ff.), daß 
er Widerstand und Revolution nur als Rechts-, nicht aber als Geschichtsphilosoph abge­
lehnt hat (etwa Erdmann 1970: 190ff.; Klenner 1974: 228, 1988: 583; Nicholson 1992; 
Cavallar 1995a: 82 f.; vorsichtiger wertet Garber 1980: 284, Anm. 24; vgl. auch Weyand 
1964: 191), oder daß seine Argumentation z.T. gewissen psychischen Dispositionen 
ihres Urhebers geschuldet ist (s. Burg 1974: 208ff. u. 1981: 904f.). Eine gänzlich andere 
Interpretation stammt von D. Eosurdo (Eosurdo 1983). Er möchte zeigen, daß die Wi­
derstandslehre von einer »ambiguita« und »doppiezza« (72) gekennzeichnet sei, die 
primär strategisch motiviert und aus der »necessita dell'autocensura« (250) angesichts 
möglicher Repressionsmaßnahmen durch die preußischen Behörden zu erklären sei (die 
gleiche These vertritt Westphal 1991: 361ff.; vgl. zudem Unruh 1993: 36). Betrachte 
man Kants Schriften durch das Prisma von »persecuzione e arte dello scrivere« (252), 
so werde deutlich, daß Kant in Wirklichkeit als geradezu militanter Revolutionstheo­
retiker zu bezeichnen ist (123 ff.; ähnlich Puder 1973: 28 ff.; Dietzsch 1990: 75 u. 80 ff.; 
vgl. ferner van der Einden 1988: 138 u. 168). Zwar behauptet Eosurdo, daß seine Studie 
»non ha inteso scoprire un Kant >segretoe« (250), doch führt der gewählte Blickwinkel 
dazu, alle Aussagen Kants in suggestiver Weise als verschlüsselte Botschaften zu lesen,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 219

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

>Hitlerstaat< als Naturzustand zu beschreiben* 215. Die Charakte­
risierungen des Nationalsozialismus als »institutionalisierte(r) 
Bürgerkrieg«216, als totalitäre Herrschaft, die »die Gesellschaft 
mit Krieg überzieht«217 und »in den Naturzustand zurückge­
kehrt«218 sei, in der demnach »gar kein Recht herrscht«219 und 
die einem Erdbeben oder anderen Naturkatastrophen gleich 
über Deutschland hereingebrochen sei220, sind nicht nur irre­
führend, weil sie den Nationalsozialismus in bedenklicher Weise 
und unter Mißachtung seiner Entstehungsgeschichte zu einem 
vollständig irrationalen Ereignis erklären221. Diese Beschreibun­

die nicht das intendieren, was prima facie ihnen zu entnehmen ist. Zudem entwertet der 
Autor ohne überzeugenden Grund permanent den rechtstheoretischen Geltungs­
anspruch der Kantischen Texte, wertet stattdessen aber u. a. Aussagen von Zeitgenossen, 
Freunden und Biographen in nicht nachvollziehbarer Weise auf (z. B. 203 ff.), indem er 
sie als unmittelbare Abbildung authentischer Kantischer Positionen liest. Schon Haen- 
sel 1926: 74-78, widerspricht überzeugend der These, Kants Lehre sei Zensureinflüssen 
und damit strategischen Überlegungen geschuldet.
215 Interessanterweise gelangt Reiss 1989: 302, bei der Erörterung des Widerstands­
rechts vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen Greuel zur Einsicht, man müsse, 
gegen Kant, ein Recht auf »Rückkehr in den Naturzustand, in dem Gewaltanwendung 
durch den Einzelnen erlaubt ist, postulieren«, um diese Barbarei, etwa durch Tyrannen­
mord, beenden zu können. Damit aber bestätigt der Autor indirekt die These, daß der 
Nationalsozialismus mit Kant nicht als Naturzustand zu fassen ist.
216 Kriele 1991: 206. Im übrigen ist anzumerken, daß Kant den Bürgerkrieg explizit 
rechtfertigt, insofern er einem abgesetzten Monarchen das Recht (!) zubilligt, mit Ge­
walt seine ursprüngliche Position wiederzuerlangen, mithin die Befugnis zur Konter­
revolution einräumt (8/443, MS). Zwar lehnt er an anderer Stelle ein solches Recht ab 
(8/442, MS; 11/233f., Frieden), aber der Kontext legt nahe, daß das Verbot konterrevo­
lutionärerAktivitäten nur für die Untertanen, nicht aber für den gestürzten Monarchen 
gilt (vgl. dazu Burg 1974: 200f.). Daher irrt Klenner 1974: 228, mit seiner Feststellung, 
Kant habe Konterrevolution generell für unrechtmäßig angesehen. In diesem Punkt 
mißverständlich auch Fetscher 1971: 76 u. 78,1976: 284; Reiss 1989: 299.
217 Kersting 1993: 489.
218 Maus 1992: 113. So auch Scheffel 1982; Kriele 1988: 140f.; Sandermann 1989: 
322 ff.; Cavallar 1992: 424; Kersting 1993: 486. Vgl. ferner Bartuschat 1987a: 46 u. 48; 
Mulholland 1990: 343 ff. u. 385; Klemme 1995: 530, Anm. 18.
219 Cavallar 1992: 424.
220 So Kriele 1988: 118f.
221 Die Nazidiktatur als Regime zu bezeichnen, das einen Bürgerkrieg institutionalisiert 
und das eigene Land mit Krieg überzogen hat, blendet den Umstand aus, daß Hitler zum 
Reichskanzler gewählt wurde, sich während der gesamten Zeit auf eine überwältigende 
Unterstützung durch die Bevölkerung verlassen konnte (das streicht Silber 1991: 191 ff., 
deutlich hervor, und diese Zustimmung beruhte nicht, wie Kriele 1988: 67 f., nahelegt, 
auf dem beinahe debil zu nennenden Geisteszustand der überzeugten Nazis) und primär 
das Ausland überfallen und terrorisiert hat. Wäre Nazideutschland eine Nation im

220 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

gen negieren vielmehr, daß Kants Widerstandsverhot aus­
drücklich auch angesichts extremster Rechtsverstöße durch die 
herrschende Autorität Geltung heansprucht. Weder »wenn 
Verfassungen verunartet« (8/477, MS), und »mit großen Män­
geln und grohen Fehlern« (8/498, MS) hehaftet sind, die 
»drückende Gewalt eines so genannten Tyrannen« (11/245, 
Frieden), die willkürliche Aufhehung der Gewaltenteilung durch 
einen Staatsstreich des ohersten Befehlshahers222, noch der Ver­

Bürgerkrieg gewesen, hätte es kaum einen Weltkrieg führen und die systematische Ver­
nichtung des europäischen Judentums mit derartiger Akrihie hetreihen können, und es 
wäre auch nicht notwendig gewesen, Deutschland durch externe Intervention zur 
Aufgahe zu zwingen. Die Einschätzung, diese Diktatur sei ein Rückfall in den status 
naturalis, suggeriert zu Unrecht, es hätte keine rechtlichen Strukturen in diesem Staat 
gegehen. >Quis judicahitc, für Kant neuralgischer Punkt hei der Bestimmung eines Na­
turzustandes, war in Nazideutschland zweifellos zu heantworten. An einem Souveräni­
tätsvakuum, das einer Anarchie im Kantischen Sinne entspräche, litt diese Diktatur 
wahrlich nicht, und die Namen des Staatsrechtslehrers Th. Maunz und des Richters 
H. Filhinger stehen nicht für die anarchische Legislative und Judikative des 3. Reiches. 
Die Rassengesetze waren nunmal Gesetze, die Mitarheit an der Vernichtung der politi­
schen Opposition und der Juden verdankt sich nicht irrationalen Leidenschaften oder 
unkontrollierharen Bürgerkriegswirren, sondern die Verpflichtung dazu war Rechts- 
gehot eines jeden Untertans. Dahei soll hier nicht hestritten werden, daß die nationalso­
zialistische Herrschaft mit zunehmender Dauer durchaus anarchische Züge aufwies, die 
in der Forschung z.B. unter dem Stichwort >Polykratie der Ressortsc diskutiert worden 
ist (s. dazu Saage 1983: 148 ff. u. 1987) - ohne allerdings jemals eine Anarchie im Kan- 
tischen Verständnis dieses Begriffs gewesen zu sein. Zum Verhältnis von Recht, Rechts­
philosophie und Nazionalsozialismus vgl. Rottleuthner 1983; Müller 1987 veranschau­
licht das Verhalten der Justiz während des 3. Reiches und das Aushleihen einer 
Aufarheitung in der Nachkriegszeit.
222 »Es kan aher der, so die Oherste Gewalt hat, Unrecht thun, indem er sie ganz an sich 
reißt, aher, weil er nun das Oherhaupt der Gerechtigkeit ist, so thut jedermann unrecht, 
der wieder ihn Gewalt hraucht. Also hat er als Staatsoherhaupt immer recht, ohzwar als 
Mensch unrecht« (AA XIX, 574; s. auch AA XIX, 523 u. 575). Maus 1992: 98ff., glauht 
durch eine von Kant vorgegehene Binnendifferenzierung zeigen zu können, daß für ihn 
unter hestimmten Umständen Revolution »gegen die Exekutive erlauht ist, was gegen 
die Legislative verhoten ist«, weil das aktive Opponieren gegen den Gesetzgeher eine im 
Kantischen Verständnis prinzipiell »gesellschaftsauflösende Gewalt« darstellt. Kommt 
es, wie ohen von Kant diskutiert, zu einer Aufhehung der Gewaltenteilung, so ist der 
aktive Widerstand gegen einen solchen Despoten nicht erlauht, weil in letzterem eine 
»realexistierende() Personalunion von gesetzgehender Souveränität und exekutivischer 
Spitzenposition« vorliegt. Daraus folgert Maus, Kants Argumentation paraphrasierend: 
»Insofern ergiht sich die Unangreifharkeit des monarchischen Regenten nur aus seiner 
gleichzeitigen Funktion als Gesetzgeher«. Diese rein formale Deduktion ist jedoch of­
fensichtlich kontraintuitiv und -produktiv: in dem Augenhlick, wo der Regent die Tren­
nung der Gewalten und so die Grundlage der Repuhlik zerstört, wird er mit einer recht­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 221

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

fassungsbruch des Potentaten infolge »der Übertretung der 
Konstitutionalgesetze« (8/438, MS) sind Anwendungsfälle für 
ein Recht auf aktive Opposition gegen eine derart sich gebär­
dende Obergewalt223. Selbst wenn der Ursurpator »jederzeit Un­
recht« hat, besitzt »das Volk kein Recht gegen ihn« (AA XIX, 
509). Willkürherrschaft, Diktaturen und Tyranneien224, Miß­
achtung der »Fundamentalgesetz(e)« (11/246, Frieden)225, Erlas­
se, die »den Gesetzen zuwider verführe(n)« (8/438, MS)226, »für 
unerträglich ausgegebene(r) Mißbrauch der obersten Gewalt« 
(8/440, MS) - all das sind keine Gründe, aus dem »bloß pas­
siven) Verhältnisse (zur Obrigkeit)« (8/436, MS)227 heraus­
zutreten und dieser mehr als »negative(n) Widerstand, d.i. Wei­

mäßigen >Immunität< in bezug auf die ihrer Rechte beraubten Untertanen ausgestattet. 
Der Akt der Regression erfährt eine Absolution, an die Stelle der rechtlichen Verurtei­
lung des Agressors tritt schließlich die Verdammung der Opfer zur Passio.
223 Das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland sieht, ebenso wie die Verfassun­
gen einiger US-Bundesstaaten (s. Rosen 1993:167, Anm. 160), im Artikel 20, Abs. 4, im 
Gegensatz zur Kantischen Position im Falle des Verfassungsbruchs ausdrücklich ein 
Widerstandsrecht vor. Eine dem Verfassungsgericht vergleichbare Institution lehnt 
Kant ab (8/438f., MS;AAXIX, 594; vgl. dazu Henrich 1976; s. auch Haensel 1926: 70f.). 
Westphal 1993: 272 ff. sieht hierin eine zentrale systematische Lücke in Kants Theorie­
gebäude (ebenso Unruh 1993: 180). Er glaubt aber, ohne daß die vorgetragene Argu­
mentation überzeugen könnte, daß Kant auch gemäß seiner eigenen Prämissen einen 
>constitutional court< akzeptiert hätte. Ebenso hält Rosen 1993:146 ff., Kants Argumen­
tation für »defective« (148), weil sie seinem eigenen Konstitutionalismus widerspreche, 
insofern sich mit ihm, wie der Autor meint, nur ein »limited souvereign« (148, s. auch 
167 f.) vereinbaren läßt.
224 Ebenso AA XIX, 523. Kant räumt sogar ein: »die dictatur kann in Nothfällen wohl 
statt finden« (AAXIX, 516).
225 Vgl. auch AA XIX, 590f.
226 Selbst bei despotischen Eingriffen in religiöse Fragen hinsichtlich der Freiheit der 
Religionsmeinungen - laut Kant Probleme, in »Ansehung welches Zustandes man nicht 
passiv seyn soll« - gilt unmißverständlich: »Wenn nun aber gleichwohl summus impe- 
rans alle die Schranken überschreitet, so ist kein Wiederstand erlaubt« (AA XIX, 569). 
Diesen Zusammenhang übersieht Wetzel 1987:144 f. bei ihrer Auseinandersetzung mit 
Kants Widerstandsverbot, wenn sie davon ausgeht, dieser betrachte bei der Diskussion 
des Widerstandsrechts Gesetze immer als Ausdruck vernunftrechtlicher und mora­
lischer Überlegungen. Ausdrücklich bemerkt Kant, daß es »lächerlich wäre, sich dem 
Gehorsam gegen einen äußeren und obersten Willen, darum, weil dieser, angeblich, 
nicht mit der Vernunft übereinstimmt, entziehen zu wollen. Denn darin besteht eben 
das Ansehen der Regierung, daß sie den Untertanen nicht die Freiheit läßt, nach ihren 
eigenen Begriffen, sondern nach Vorschrift der gesetzgebenden Gewalt über Recht und 
Unrecht zu urteilen« (11/287, Streit; ebenso 8/437f., MS).
227 Wortreihenfolge des Originals geändert.

222 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

gerung des Volks (im Parlament)« (8/441, MS)228 entgegen­
zubringen. Selbst wenn »kein Zweifel« daran besteht, daß dem 
Tyrannen »kein Unrecht durch die Enthronung« geschieht und 
die Rechte der Untertanen durch die Tyrannei »gekränkt« wer­
den, ist es »im höchsten Maße unrecht«, wenn sie durch aktives 
Opponieren beabsichtigen, »ihr Recht zu suchen« (11/245, Frie­
den).

Da Kant Rebellion für das »höchste und strafbarste Verbre­
chen im gemeinen Wesen« (11/156, Gemeinspruch) hält, selbst 
wenn die Herrschaftsausübung außerordentlich ungerecht wäre 
und aufgrunddessen ein ganzes Volk sich erheben würde, ist die 
Todesstrafe für alle Rebellen zu verhängen. Folgerichtig schreibt 
Kant, daß in einem solchen Extremfall gemäß der Idee der prin­
zipiellen Strafgleichheit die gesamte rebellische Bevölkerung 
hinzurichten sei! Aber weil das aus der Sicht des Herrschers die 
Konsequenz hätte, »keine Untertanen mehr zu haben« und so 
der Staat aufgelöst würde, muß der Souverän, damit »die Volks­
menge noch erhalten wird« (8/456, MS), die Möglichkeit haben, 
per Notdekret die Todesurteile in mildere Strafen zu verwan­
deln. Die vollständige Vernichtung des Volkes wäre demnach 
zwar gerecht, aber aus pragmatischen Überlegungen unklug.

Zwar konzediert Kant, daß das Volk »seine unverlierbaren 
Rechte gegen das Staatsoberhaupt habe«, allerdings unter der 
entscheidenden Einschränkung, daß »diese keine Zwangsrechte 
sein können« (11/161, Gemeinspruch)229, »nur eine Idee« (11/

228 Schwarzschild 1985: 353, meint hingegen fälschlicherweise, das Widerstandsverbot 
beziehe sich »not only of revolution but even of popular reform-movements« (im glei­
chen Sinne mißverständlich Westphal 1993: 270). Kant legitimiert ausdrücklich Re­
formbestrebungen und räumt explizit ein passives Widerstandsrecht ein (s. dazu Ker­
sting 1993: 81f., Anm. 53). Allerdings findet sich in einer rechtsphilosophischen 
Reflexion die (singuläre) Bemerkung, daß das »Recht der remonstration (...) kein stren­
ges Recht ist, und vom Souverain auch genommen werden kann« (AA XIX, 574).
229 Vgl. auch 11/159 f., Gemeinspruch; AA XXIII, 128. In einem Brief an H. Jung-Stil- 
ling aus dem Jahr 1789 betont Kant, daß sich Recht nur dadurch aus dem Zustand, wo es 
»blos Idee war«, zu lösen vermag, indem es sich »als bloßes Befugnis zu zwingen (,) 
realisirt« (AA XXIII, 495). Nimmt man daher Kants eigene Definition von Recht zum 
Maßstab, in der also die Identität von Recht und Zwangsbefugnis postuliert wird (8/340, 
MS; s. auch AA XIX, 582f.), dann wird der Euphemismus, den die Rede von den unver­
lierbaren Rechten des Volkes beinhaltet, überdeutlich. Im Grunde befinden sich die 
Untertanen in bezug auf ihre fundamentalen Grundrechte selbst in der demokratischen 
Republik strukturell im permanenten Naturzustand gegenüber dem summus imperans. 
Ein Recht ohne Zwangsbefugnis ist letztendlich eben kein Recht (»es ist kein Recht ohne

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 223

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

360, Streit, Anm.) darstellten und somit letztendlich »nicht 
wirkliche rechte« (AA XIX, 504)230 sind, und umgekehrt gilt für 
den Regenten, daß er »gegen den Untertan lauter Rechte und 
keine (Zwangs-) Pflichten« (8/438, MS) hat231, d. h. daß »seine 
rechtliche Verbindlichkeit und Beobachtung frey« (AA XIX, 
499) ist. Bezugnehmend auf dieses klare Diktum Kants meinen 
einige Autoren, dennoch festhalten zu können: »Herrschende 
und Beherrschte sind identisch«, weil das »normativ-staats­
rechtliche Pendant der Gehorsamspflicht« des Volkes »die dem 
empirischen Souverän auferlegte Verpflichtung« sei, »seine 
Herrschaft den Prinzipien der reinen Republik zu unterwerfen«. 
Derart entspräche dem Gehorsamsgebot des Untertans die Re­
formverpflichtung des Souveräns, »wobei beiden Pflichten ent­
sprechende Rechte auf der anderen Seite korrespondieren, das 
Herrschaftsrecht des Souveräns und das Recht der Bürger auf 
Gerechtigkeit«232. In dieser Deutung wird jedoch die entschei­
dende Pointe der Kantischen Position ausgeblendet. Es kann kei­
ne Rede davon sein, daß die Relation Herrschende und Be­
herrschte symmetrisch ist (s. 8/424, MS) und ihre Rechte und 
Pflichten einander entsprechen. Zwar spricht Kant von der 
»Pflicht des Monarchen« (11/364, Streit)233, im republika­

eine Unwiderstehliche Gewalt« [AA XIX, 482]), und der in diesem Sinne rechtlose 
Zustand ist der status naturalis. Folgerichtig definiert Kant den Untertanen als jeman­
den, der in Relation zum Oberherrn »kein Zwangsrecht gegen ihn hat u. daher seinen 
Befehlen gehorcht« (AA XXIII, 134). In ein derartiges Verständnis von >Volksrechten< 
fügen sich auch weitere Reflexionen. »Es ist keine Möglichkeit, sich eine Constitution 
zu denken, worin das Volk gesetzmäßig ein recht bekäme, den Souverain zu beurtheilen, 
zu richten und ihn abzusetzen, ja auch nur ihn im Mindesten einzuschränken. Denn da 
mußten sie auch dazu eine Gewalt haben, und da nur ein Souverain seyn kann, so wäre 
der erstere nicht souverain« (AAXIX, 575), und Kant stellt eigens fest: »Die Untertha- 
nen haben Recht aber keine erlaubte Gewalt« (AA XIX, 487). Daher gründet sich die 
unbedingte Gehorsamspflicht darauf, »daß der Wille des Unterthanen an sich ohnmäch­
tig und mithin vor sich selbst nichts ist. Ein solcher Wille kan sich nicht entziehen« (AA 
XIX, 484). Die Probleme dieser Position bemerkt auch Westphal 1993: 272, Anm. 49.
230 Der Gedanke wird präzisiert im Fortgang der erwähnten Reflexion. »Es scheint 
nichts natürlicher, als daß, wenn das Volk rechte hat, es auch eine Gewalt habe; aber 
eben darum, weil es keine rechtmäßige Gewalt etabliren kann, hat es auch kein strictes 
recht sondern nur ein ideales.«.
231 Ebenso AA XIX, 414; 445; 508; 518; 523f.; 549.
232 Kersting 1988a: 166 (so auch Kant in AA XIX, 505; 512). Analoge Einschätzungen 
finden sich bei Bien 1976: 83f.; Castillo 1990: 196 f.; Arntzen 1995:11 ff.
233 Vgl. ebenso 11/233, Frieden u. 11/366, Streit, Anm.

224 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

nischen Geist zu regieren, doch ist eine Zuwiderhandlung gegen 
diese Obliegenheit gesetzlich nicht sanktionierhar. Der Souve­
rän ist daher nur gehalten, sich durch »Selbstzwang«234 um die 
Befolgung seiner Aufgaben zu bemühen, allein von »dem Wil­
len des Souveräns« (AA XXIII, 134) ist abhängig, oh im Geiste 
des Repuhlikanismus regiert wird oder nicht. Der Unterschied 
zwischen hypothetischen und realen Befugnissen und Oblie­
genheiten ist an dieser Stelle der ums Ganze. Verstößt der Un­
tertan gegen seine Pflichten, verliert er seinen Kopf (»nicht 
minder als mit dem Tode bestraft«, 8/440, MS), der Souverän 
hei gleichem Vergehen hingegen allenfalls sein Gesicht235.

Die Konsequenzen dieser eindeutigen Ausführungen in be­
zug auf die zuvor erörterte Fragestellung sind offensichtlich. 
Mit Kantischen Kategorien ist der Nationalsozialismus zwar als 
>status iniustus<, hingegen nicht als >status iustitia vacuus< ana­
lysierbar. Aber nur, wenn letztgenannte Bedingung erfüllt ist, 
kann man mit Kant vom Naturzustand reden. Für ihn ist eine 
»noch viel ärgere, aller äußeren Gerechtigkeit entbehrende« 
(8/456, MS) Agglomeration von Menschen denkbar, die schlim­
mer ist als jede imaginierbare Form diktatorischer Herrschaft - 
die Anarchie236. Weil apodiktisch feststeht, daß »irgend ein ob­
gleich durch viel willkürliche Gewalt verkümmertes Recht bes­
ser ist als gar keines« (11/230, Frieden), beraubt Kant sich der 
Möglichkeit, die Konsequenzen eines total regredierenden Herr­
schaftsapparates in Form eines Rechts auf Widerstand gegen ein 
solches Machtmonopol vernunftrechtlich einzuholen237. Vor 
dem dargestellten Hintergrund ist deshalb der Versuch von 
W. Kersting, Kants Widerstandsverbot in Konfrontation mit 
dem Nationalsozialismus durch den Hinweis zu verteidigen, 
ein Zustand, der von Massenmördern regiert würde, sei nicht 
rechtmäßig, zum Scheitern verurteilt. Das Analyseinstrumen­

234 Ludwig 1988: 173.
235 Das konstatieren auch Deggau 1983: 275 f.; Langer 1986: 73; Reinalter 1988: 189 f.; 
Ludwig 1993: 240f.; Baumann 1994:157.
236 In diesem Punkt weicht z. B. Locke von Kant ab; vgl. dazu Fetscher 1991:140f. Zum 
wenig komplexen Anarchiebegriff Kants, der im übrigen allenfalls oberflächliche Par­
allelen zu den durchaus differenzierten Vorstellungen anarchistischer Theoretiker hat, 
s. Klug 1993; Joerden 1995, insb. 256 ff.; vgl. zudem allgemeiner Böhme/Böhme 1983: 
339ff.
237 Vgl. auch 11/234, Frieden, Anm.; ferner Spaemann 1976: 348.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 225

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tarium Kants ermöglicht nicht, wie der Autor glaubt, ent­
scheidend zu differenzieren zwischen »beträchtlichen Recht­
mäßigkeitsmängeln« einer Verfassung und staatlichem »Terror, 
Gewalt und Massenmord«238. Da das deutsche Volk diese Mas­
senmörder selber gewählt hat und Kant zudem weder Verfas­
sungsbruch noch den Erlaß grob rechts- und sittenwidriger Ge­
setze zum Anlaß nimmt, aktiven Widerstand zu legitimieren, 
kann er innerhalb seines Gedankengebäudes keine systematisch 
verankerbaren Kriterien benennen, die Kerstings Unterschei­
dung zwischen >bloßen< Despoten und Staatsterroristen tragen 
würden. Schlichtweg alles, was ein Staatsterrorist tun kann, ist 
bereits der Form nach abgedeckt von den Fällen, an denen Kant 
die Unmöglichkeit eines Widerstandsrechts demonstriert239. 
Seine Argumentationsweise erlaubt es somit nicht, in den 
Handlungen eines Staatsterroristen einen qualitativen Sprung 
zu sehen, der für diese Argumentation eine völlig neue Situati­
on schaffen würde.

Es liegt vielmehr in der Logik dieses theoretischen Ent­
wurfs, anstelle des militanten Widerstandes, der für Kant »je­
derzeit ungerecht ist« (11/360, Streit, Anm.), ganz im Geiste 
eines >Extremisten der Mäßigung<240 das bis zur völligen Selbst­
aufgabe gehende Martyrium zu fordern241, mithin trotz der 
massiven und willkürlichen Gewaltverhältnisse »alles (zu, F Z.)

238 Kersting 1988a: 169.
239 Vermutlich konnte er sich das Aufkommen von Rassengesetzen nicht vorstellen - 
obwohl er immerhin keine Probleme damit hatte, Frauen wegen ihres Geschlechts alle 
aktiven Bürgerrechte abzusprechen und mit Blick auf Menschen mit schwarzer Haut­
farbe sehr wohl rassistische und sogar eliminatorische Ideen entwickelte; s. dazu Sutter 
1989 u. Serequeberhan 1996.
240 Diese Formulierung entlehne ich dem Roman von Meneghello 1990: 206.
241 Kants sterile Prinzipienreflexion führt ihn in der MS wiederholt zu einer Gering­
schätzung von Haltungen, denen ein somatisches, nicht der Apathie verpflichtetes Mo­
ment beiwohnt, zumal, wenn sich daraus >irrationale< Handlungsdispositionen und 
Bedürfnisse ergeben, die im Widerspruch zu den apriorisch gewonnen Einsichten ste­
hen. So verlangt Kant im Strafrecht von den zum Tode Verurteilten eine geradezu em­
phatisch-heroische Zustimmung zur Todesstrafe, insofern sich darin die Überlegenheit 
des menschlichen Geistes über das Leibhafte dokumentiert (8/455f., MS). In der Tu­
gendlehre verhöhnt er, in Verlängerung dieser Haltung, Menschen, die ihr Schmerz­
empfinden nicht völlig unter Kontrolle haben (8/571, MS. Im gleichen Duktus 7/292ff., 
KpV; 8/724 u. 730, Religion, Anm.; 10/392f., KU; AA XV. 2, 625 f.; vgl. ferner die latent 
masochistische Figur, die Unterwerfung aller sinnlichen Neigungen unter das Pflicht­
gefühl als katharsisch-lustvollen Akt vorzustellen in 7/209, KpV).

226 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

erdulden« (AA XIX, 487) und »alles über sich ergehen zu las­
sen« (AA XIX, 569). Das Volk habe, so Kant, die Pflicht, im 
unerträglichen Unrechtszustand so lange zu beharren und ihn 
zu erleiden, bis die Herrschergewalt sich selbst dazu entschließt, 
ihn zu verändern242. Der »geduldige Gehorsahm« (AA XIX, 487) 
wird zur unhintergehbaren Bürgerpflicht. Und nicht einmal an­
gesichts der Gefahr, das eigene Leben zu verlieren, legitimiert 
Kant ein aktives Opponieren des potentiellen Opfers gegen den 
Despoten243. Vielmehr verkündet er in einer von G. Feyerabend 
überlieferten Naturrechtsvorlesung aus dem Jahr 1784: »Wenn

242 S. 11/230, Frieden, Anm. u. 8/440, MS. In einer Reflexion formuliert er daher: »Der 
blos passive Gehorsam geht auf das erdulden nicht auf das Thun« (AA XIX, 524; s. auch 
AA XIX, 523). Zu Recht stellt Grab 1989: 70, fest, daß Kants Betrachtungsweise »in 
ihrer Konsequenz nicht zum Handeln, sondern zur Kontemplation führen mußte« (vgl. 
ferner Rogoginski 1989: 370ff.). In den Gedankengang fügt sich auch Kants Gering­
schätzung der Erfolge revolutionärer Maßnahmen. Durch sie könnte bloß ein »Abfall 
von persönlichem Despotism und gewinnsüchtiger oder herrschsüchtiger Bedrückung, 
aber niemals wahre Reform der Denkungsart zu Stande kommen« (11/55, Aufklärung). 
Was für einen teleologischen Geschichtsphilosophen allerhöchstens ein nicht weiter zu 
beachtender Nebeneffekt menschlichen Handelns ist, ist für leidende Subjekte hingegen 
durchaus anstrebenswert - nämlich eine das individuelle Überleben ermöglichende 
Sphäre ohne >Despotismc und >Bedrückungc!.
243 »Der Casus necessitatis ist kein Recht sondern eine physische (subjectiv practische) 
Unmöglichkeit nach der regel des Rechts zu verfahren, weil man dadurch ganz un- 
glüklich werden würde. Es ist aber unmöglich anzuzeigen, worin das gänzliche Unglük 
bestehen könne. Der tod ist es nicht« (AAXIX, 397; s. auch 11/156f., Gemeinspruch). 
Ehe das Volk also, etwa durch Tyrannenmord, in den verderblichen status naturalis 
zurückgeworfen wird, ist das Ableben des leidenden Untertanen zu akzeptieren. Vgl. 
dazu auch Kersting 1993: 480f., Anm. 238, der zur Illustration dieser Kantischen Hal­
tung eine Passage aus >De jure naturae et gentium libric von S. Pufendorf zitiert, in der 
dieser feststellt: »Wenn die Möglichkeit der Flucht nicht gegeben ist, soll der Bürger 
lieber sterben als den Herrscher töten, nicht wegen des Herrschers Person, sondern 
wegen des ganzen Staates, der bei der Gelegenheit in schwere Wirren gestürzt zu wer­
den pflegt« (481; das Verbot des Tyrannenmords bei Kant, das dieser zumindest implizit 
in 11/157, Gemeinspruch, Anm. formuliert, bestätigen Beck 1971: 420; Atkinson 1992: 
240). Trotzdem behauptet Kersting, Kant habe nicht die Idee des leidenden Gehorsams 
als Pflicht gedacht, sondern vielmehr die Rechtswidrigkeit einer Revolution aufzuzeigen 
versucht (481 f.). Es ist allerdings unmöglich, das eine zu wollen ohne das andere impli­
zit (bei Kant sogar explizit) zu behaupten. Wer das Revolutionsrecht kategorisch ver­
weigert, subordiniert in letzter Konsequenz auch das Lebensrecht des Individuums der 
Gehorsamspflicht unter (das übersieht auch Rosen 1993:149 ff.). Der Beigeschmack des 
Skandalon, den diese extreme Passivitätsverpflichtung mit sich führt, verflüchtigt sich 
scheinbar, wenn man Kants Ausführungen zur Funktion der Naturabsicht und der Vor­
sehung in Erinnerung ruft. Freilich verlagert sich dadurch nur das Problem, weil die 
Futurisierung der Lebensperspektiven die der Widerstandsproblematik inhärente Ver­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 227

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der Mensch am höchsten das Recht der Menschheit schützt, so 
wird er lieber alle Tyranney erdulden, als sich widersetzen« (AA 
XXVII.2.2,1392), und in der KpV findet sich nicht von ungefähr 
ein Lobpreis für die Gestalt des Märtyrers244. Da Kant seine pa­
radigmatische Diagnose der Qualität von Vergesellschaftungs­
typen durchgängig und ausschließlich an ihrer formalen Er­
scheinungsform orientiert, ist für ihn das faktische Erleben der 
Individuen niemals ein verallgemeinerbares Bewertungskriteri­
um. Im Gegenteil: wenn die Selbstaufopferung des Einzelnen 
der Stabilisierung einer noch so minimalistischen Rechtsför- 
migkeit dient, dann ist dieses Leiden »für nichts zu achten«, 
und folgerichtig ist grenzenloses Erdulden des Unrechts »ver­
dienstlich wenn man hoffen darf daß eine solche Toleranz den 
Muthwillen zu beleidigen nicht noch verstärken dürfte« (AA 
XXII, 302)245.

Es ist deshalb irreführend, wenn etwa, stellvertretend für 
viele Interpreten, S. König betont, daß der Mensch für Kant »nie 
der Verwirklichung irgendwelcher Zwecke und Ziele unterge­
ordnet oder gar geopfert werden darf«246. Zwar entspricht die 
Kantische Argumentationsstrategie der Figur eines frei gewähl­
ten und somit vernünftigen Selbstopfers. Doch käme es Sophis­
terei gleich, hierin ein Argument gegen den prinzipiellen Opfer­
status des Individuums in diesem Kontext zu sehen. Schließlich 
wird der Revolutionär, auch wenn er nur in Gedanken ein sol­
cher ist, Objekt der Strafverfolgung, sobald er sich gegen die 
Verpflichtung zum passiven Gehorsam erhebt. Die Abweisung 
des Martyriums hat für Kant notwendig und zu Recht die Hin­
richtung des renitenten Bürgers zur Folge. Zur Aufrechterhal­
tung eines Minimalrechtszustandes im Kantischen Sinne darf 
sehr wohl ein solcher Mensch geopfert werden, oder, wie Kant

hältnisbestimmung von individuellen Ansprüchen und gesellschaftlich-strukturellen 
Zwängen ausblendet, nicht aber aufhebt.
244 7/295 f., KpV.
245 Gallinger 1955:168, irrt insofern mit seiner Bemerkung, Kant habe »die Frage nicht 
beantwortet, ob, falls alle Mittel, dem (Fehler im Original, F. Z.) Mißbrauch (der Macht, 
F. Z.) zu steuern, versagen, ein Bruch des formalen Rechts aus sittlichen Motiven not­
wendig werden könne«. Da Kant ein Notrecht kategorisch ablehnt und die Selbstauf­
opferung der Untertanen explizit fordert, ist obige Frage eindeutig beantwortet. Dieses 
Verdikt der Rechtslehre impliziert ganz offensichtlich, »Millionen zum Martyrium zu 
ermutigen« (Henrich 1976: 362; ebenso Beck 1971: 420).
246 König 1994: 257.

228 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

es formulieren würde, muß jener sich im Dienst dieses Zustan­
des seihst opfern wollen und derart die gegebenenfalls daraus 
resultierenden »tödlichen Folgen in Kauf nehmen«247. Damit 
üherhietet Kant in der Konsequenz den schon extrem etatisti- 
schen Leviathan des Hohhes. Dieser hatte alle Gehorsamsver­
pflichtungen des Untergebenen wenigstens dort enden lassen, 
wo sie den Motiven des Eintritts in die bürgerliche Gesellschaft 
zuwiderlaufen - der Sicherung der Unversehrtheit des Leibes 
und der Erhaltung des eigenen Lehens248.

Die systematische, im wahrsten Sinne des Wortes tödliche, 
»rigorous consistency«249 dieser Begründungsfigur kann imma­
nent nicht durchhrochen werden. Solange man hereit ist, die 
Kantische Trennung von Anarchie und Gewaltmonopol inklusi­
ve der damit einhergehenden rechtstheoretischen Beschreihung 
dieser Zustände als Bewertungsmaßstab zu akzeptieren, ist die 
logische Kohärenz dieses Argumentationsgangs unbestreitbar. 
Ihr notwendiges Fundament, auf der die gesamte Konstruktion 
letztlich ruht, gewinnt sie zudem aus geschichtsphilosophischen 
Theoremen, die im Kantischen Verständnis den Rigorismus als 
bloß scheinbaren entlarvt. Weil a priori feststeht, daß selbst die 
schlimmste Diktatur nur ein retardierendes Moment in einer in 
der Tendenz bereits vorab gewußten historischen Entwicklung 
zur rechtmäßigen Republik ist, kann Kant derartige Staatsgebil­
de immer als vernunftrechtlich legitimierbare Minimalrechts­
zustände betrachten, die deshalb, im Gegensatz zur Anarchie, 
trotz ihres »defiziente(n) Modus« allein durch Reformen »zum

247 Brandt 1995a: 337. Dieses Selbstopfer ist für Kant mitnichten pejorativ besetzt. Wie 
schon mehrmals angedeutet, ist dieser Theorie die vollständige Negation aller soma­
tisch-lehensweltlichen Momente humanen Daseins zugunsten einer abstrakten Ver­
nunftkohärenz derart inwendig, daß ihr Urheber in einer Reflexion wie selbstverständ­
lich den absurden, mit Blick auf die Leiblichkeit des Menschen geradezu totalitären Satz 
formulieren kann: »Die Selbstzufriedenheit der Vernunft vergilt auch den Verlust der 
Sinne« (AAXIX, 283). In diesen Kontext fügt sich, daß Kant die Selbsterhaltung nur als 
bedingte Pflicht betrachtet, es hingegen als unbedingte Pflicht ansieht, sich freiwillig 
dem Tode zu überliefern, wenn das die Verteidigung des bedrohten Staates erforderlich 
macht (11/156f., Gemeinspruch, Anm.). In bemerkenswertem Kontrast zu dieser em­
phatischen Märtyrerpose in der Theorie stehen Kants häufig devoten Verhaltensweisen 
in seiner eigenen sozialen Praxis (s. dazu Böhme/Böhme 1983: 86ff.).
248 Es führt zu einer Verwischung dieser bedeutenden Differenz, wenn man, wie Ger­
hardt 1988: 36, die Identität der Kantischen und Hobbeschen Widerstandslehre betont.
249 Hutchings 1996: 46.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 229

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Ausgangspunkt des Weges in die Republik«250 gemacht werden 
können251. »In der größten Tyranney ist«, so Kant, »doch eine 
Gerechtigkeit« (AA XXVII2.2, 1392). Und deshalb ist sie vor 
dem Hintergrund der jegliches Recht verschlingenden Anarchie 
immer schon ein Schritt in die richtige, vom Geschichtsoptimis­

250 Unruh 1993: 201; vgl. auch Rosen 1993: 128 f.; falsch hingegen Luf 1978: 181, 
Anm. 157. Kant muß also, wie Kersting 1981b: 36, richtig bemerkt, »jeden Staat« als 
»Ermöglichungsbedingung« der anvisierten Republik anerkennen (s. dazu auch Burg 
1974: 198f.; Nagler 1991: 61 ff.). Die Anarchie gewinnt die »Bedeutung eines aus­
schließlich negativen Grenzbegriffs, gegen den sich jede Form staatlicher Herrschaft 
positiv abhebt. So defizitär sich faktischer staatlicher Zwang mit Blick auf die Idee des 
Rechts im einzelnen auch realisieren mag, so repräsentiert er doch als solcher immer 
schon ein Minimum an Rechtsgesetzlichkeit und realisiert damit, wenn auch noch so 
unvollkommen, die Idee des status civilis« (Herb/Ludwig 1993: 315. Hervorhebungen 
z.T. im Original, F. Z.), so daß Schmidt 1985, 315 f. folgerichtig bemerken kann: »Der 
faktische Staat, gegen den Kant konsequent kein Widerstandsrecht gestattet, behält da­
mit die Aura als Instrument, ja Medium der Vernunft, unter der seine perennierende 
Gewalthaftigkeit und Rechtsursupation verschwindet. (...) Noch der faschistische Staat 
der Schwarz- und Braunhemden partizipiert an diesem Glanz«.
251 Affirmativ dazu Langer 1986: 74f.; vgl. ferner König 1994: 233f. In ihr genaues 
Gegenteil verkehrt Maus 1992: 112, diese Kantische Logik, wenn sie schreibt, daß gera­
de seine Geschichtsphilosophie für den »Widerstand gegen konterrevolutionäre Syste­
me eine starke normative Rechtfertigung« bereithält, weil ihr zufolge »jede postdemo­
kratische Regierung absolut ins Unrecht gesetzt« wird, da die in ihr herrschenden 
Zustände »einer historisch bereits erreichten Rechtserzeugungsregel widersprachen« 
und somit die gewaltsame Beseitigung dieses Atavismusses nach Kant gerechtfertigt ist. 
Maus' Deutung mag Rückhalt in den Theorien der revolutionären Kantschüler E. G. 
Morgenbesser (s. Schild 1982), J. B. Erhard (Erhard 1976; zum Verhältnis Kant-Erhard 
s. Batscha 1981a: 77ff.) oder J. A. Bergk (s. Garber 1980: 266-81 u. 1982:131 ff.) finden, 
nicht aber in Kants Schriften. Seine Geschichtsphilosophie legitimiert eher den fakti­
schen Gang der Geschichte, als daß sie ein normatives Raster vorgibt, demgemäß sie zu 
verlaufen habe, Abweichungen bestimmbar und revolutionär-aktive Handlungsanwei­
sungen für die Geschichtssubjekte formulierbar sind. Der Clou dieser Konstruktion ist 
ja gerade Kants Bestreben, ob er »nicht eine Naturabsicht in diesem widersinnigen 
Gange menschlicher Dinge entdecken könne« (11/34, Idee) - und nicht etwa, die Tor­
heit, kindische Eitelkeit, Bosheit und Zerstörungssucht (ebd.) als allererst zu beseitigen­
de Wurzeln gesellschaftlicher Regression auszumachen. Kants Geschichtsphilosophie 
ist, wie Erdmann 1970: 194, richtig bemerkt, »ein Leitfaden zur Darstellung des realen 
Geschichtsverlaufs«. Auch Sandermanns Einwurf, das Widerstandsverbot kranke daran, 
daß es nicht genügend gesellschaftliche Zustände reflektiert habe, in denen historisch­
evolutionäre Umsetzungen freiheitsgesetzlicher Bestimmungen »endgültig unter­
drückt« und jeder »Reformismus aussichtslos blockiert« (Sandermann 1989: 326) seien, 
verkennt die geltungstheoretische Bedeutung der Geschichtsphilosophie. Für Kant ist es 
aus erkenntnistheoretischen und geschichtsphilosophischen Gründen unmöglich, einen 
historischen Zustand im Sinne des Abderitismus (vgl. 11/353 ff., Streit; dazu auch Ro- 
goginski 1989) als definitiv blockiert anzusehen, zumal er die Bezugsgröße, vor der ein

230 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

mus geebnete Richtung252. Die »daurende Regierungsform« ist 
die conditio sine qua non des Rechts- und Gattungsfortschritts, 
und da »durch die Empörung ein status naturalis geschieht«, so 
»muß also der passive Gehorsam seyn« (AA XXVII2.2, 1392), 
der zumindest den Kern einer Regierungsform sichert und als 
Garant der ungestörten Wandels auf dem endlosen Weg der 
Gattung zu ihrem Endzweck fungiert. Das Bild des Staates als 
eines >dünnen Mantels<, der die friedliche Koexistenz zwischen 
Menschen zu sichern hat, verselbständigt sich und mutiert zur 
Vorstellung eines »stahlharte(n) Gehäuse(s)«253, an dem jene 
sich den Kopf blutig schlagen.

Damit aber gewinnt die Geschichtsphilosophie auch in die­
sem Zusammenhang einen geltungstheoretischen Status. In 
letzter Konsequenz sind es ihre Postulate, die die Reform immer 
und in jeder Situation der revolutionären Veränderung gesell­
schaftlicher Mißstände überlegen machen254. Nur jenes ge­
schichtsphilosophische Sediment dieses Politikmodells, durch 
Vorsehung und Naturabsicht mechanistisch abgestützt, recht­
fertigt eine Argumentation, in der »eine Berufung auf Naturge­
setzlichkeit erfolgt«255, und die damit das Feld relevanter Hand­
lungsoptionen und -spielräume a priori engführt auf die eine 
Möglichkeit, die sich verschränkt mit diesen von der Vernunft 
vorgegebenen, naturgesetzanalogen Richtlinien.

derartiges Urteil Sinn machen würde, die endliche Lebenszeit der Individuen, aus­
drücklich für irrelevant erklärt. Wenn jemand behauptet, eine Gesellschaft sei endgültig 
unreformierbar, »so sagt er mehr als er beweisen kann« (11/230, Frieden, Anm.). In 
seiner der endlosen Gattungsgeschichte verpflichteten Theorie kann eine aus subjekti­
ver Sicht formulierte Perspektiv- und Hoffnungslosigkeit, etwa in Anbetracht diktato­
rischer Verhältnisse, keine Wirkung entfalten und keine revolutionären Taten legitimie­
ren. »(R)ebellische Selbsthilfe« ist für Kant immer illegitim, denn sie »wirkt lediglich 
rechtsnegierend« (Garber 1980: 263f.).
252 Deshalb verfängt der Hinweis von Westphal 1991: 366, nicht, daß, wenn »a regime is 
so corrupt, that it degrades its citizen's character more than anarchy or the grave hazards 
of revolt, than Kant has no grounds for contending that anyone is obligated to obey it« 
(Hervorhebung im Original, F. Z.). Für Kant ist eben kein Regime denkbar, daß die 
Rechtlosigkeit einer Anarchie überbietet.
253 Marramao 1989:159, der diese Metapher M. Weber entlehnt.
254 Richtig daher das Resümee von König 1994: 289: »Das Problem des ungerechten 
Staates wird so von Kant durch Geschichtsteleologie gelöst.« Den de facto konstitutiven 
und eben nicht bloß regulativen Status der Geschichtsphilosophie habe ich zuvor bereits 
erörtert.
255 Burg 1974: 44.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 231

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Berücksichtigt man die zuvor erörterte Verzahnung von 
Rechts- und Geschichtsphilosophie, dann erübrigt es sich auch, 
Kant gegen den Vorwurf des Rechtspositivismus zu verteidi­
gen256. Nur wenn man die geschichtsphilosophische Perspektive 
vernachlässigt, vor der die Option der unbedingten Gehorsams­
pflicht gegenüber dem Souverän sich entfaltet, gerät die Rechts­
lehre ins Fahrwasser eines Theoriestrangs, der die Geltung po­
sitiven Rechts ausschließlich an seine Durchsetzbarkeit bindet. 
Auf der rechtstheoretischen Begründungsebene sind Kants Vor­
stellungen nicht konform mit derartigen Positionen, aber auf 
dem Feld der praktischen Handlungskonsequenzen sind sie dek- 
kungsgleich257.

Auch der Versuch von Autoren wie I. Maus, D. Scheffel 
oder H. Arendt258, über Kants Publizitätsargument einen mögli­
chen Fall rechtmäßigen aktiven Widerstands zu konstruieren, 
scheitert am eindeutig anders gearteten Textbefund. Zwar 
schreibt Kant unmißverständlich, daß jedem Bürger angesichts 
von Weisungen durch den Herrscher die Befugnis zustehen 
müsse, »seine Meinung über das, was von den Verfügungen des­
selben ihm ein Unrecht gegen das gemeine Wesen zu sein 
scheint, öffentlich bekannt zu machen«, und er bezeichnet diese

256 S. z.B. Kersting 1981b: 34 ff. u. 1993: 502 ff. Dagegen argumentieren u.a. Fetscher 
1976: 276; Langer 1986: 45f. u. 74; Höffe 1992: 233.
257 So Scheffel 1982: 202: »Im Ergebnis stimmt Kant daher mit dem Rechtspositivismus 
überein, in der Begründung weicht er aber von ihm ab« (vgl. dazu auch Burg 1974: 
196 f.; Klenner 1974: 226; Dreier 1981: 312f., Anm. 77 u. 1986: 25 ff.; Castillo 1990: 
187ff.; allgemeiner Kaehler 1993). Allerdings vermag Scheffel gerade in der Frage eines 
Rechtes auf Revolution auch im Ergebnis einen Unterschied zwischen Rechtspositivis­
mus und Kant auszumachen (204). Aus den schon angeführten Gründen halte ich das 
nicht für überzeugend.
258 Maus 1992: 96 f.; Scheffel 1982: 203f.; Arendt 1985: 69. Auch Volkmann-Schluck 
1974: 125, schreibt, die Meinungsfreiheit bei Kant sei ein »unentreißbares Recht des 
Staatsbürgers« (vgl. auch Weyand 1964: 109; Luf 1978:181 ff.; Busch 1979:123f.; Kühl 
1984: 171; analoges deuten Mulholland 1990: 340 u. Selbach 1994: 35 f. an; s. auch den 
entsprechenden Hinweis auf den ebenso argumentierenden R. Hancock in Arntzen 
1996: 410f. u. 422f., dem sich Arntzen schließlich tendenziell anschließt). Erdmann 
1986: 4 u. Reinalter 1988: 193 verweisen darauf, daß Kant sie in den Rang eines Ver­
fassungsgrundsatzes heben wollte. Aus dem zuvor Gesagten ist jedoch eindeutig zu 
entnehmen, daß damit für das Problem eines möglichen Widerstandsrechts nichts ge­
wonnen wäre. Verfassungsbruch ist kein Widerstandsgrund. Blesenkemper 1987: 215 ff. 
u. insb. 334 ff. erläutert Wichtigkeit und Funktion der Publizität bei Kant, thematisiert 
aber nicht die hier interessierende Frage, ob Zensur aktives Opponieren legitimieren 
würde.

232 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Publizitätsfreiheit außerdem als »das einzige Palladium der 
Volksrechte«. Aber zum einen dürfen die Untertanen sie aus­
drücklich nur »mit Vergünstigung des Oberherrn selbst« (11/ 
161, Gemeinspruch) beanspruchen. Zum anderen findet sich nir­
gends der Hinweis, daß ein Verbot der Ausübung dieses Frei­
heitsrechts die unbedingte Gehorsamspflicht aufheben würde259. 
Obwohl Kant schreibt, daß ein Vertrag, der die Verhinderung 
der Aufklärung des Menschengeschlechts - etwa durch eine to­
tale Zensur - zum Inhalt habe, »schlechterdings null und nich­
tig« sei, auch wenn er »durch die oberste Gewalt, durch Reichs- 
täge und die feierlichsten Friedensschlüsse bestätigt sein« (11/ 
57, Aufklärung)260 sollte, ist dieser Passus gerade nicht als Indiz 
für die Berechtigung zum aktiven Opponieren gegen rechtswid­
rige Verträge, Gesetze oder Befehle zu lesen. Denn Kant be­
zeichnet auch die zuvor diskutierten Verstöße gegen die Verfas­
sung unmißverständlich als grobe Unrechtsakte261, ohne daß 
daraus mehr als ein passives Widerstandsrecht erwächst. Inso­
fern zeichnet die Unterdrückung der freien Meinungsäußerung

259 So Unruh 1993: 211. Vgl. auch Vuillemin 1991: 45 u. Burg 1991: 900. Höffe 1992: 
233, gibt zu bedenken, daß das Widerstandsverbot in Aporien gerät, wenn es sich mit 
zensierenden Regierungen konfrontiert sieht. Nicholson 1992: 252, behauptet sogar: »If 
a state abuses his authority and refuses to permit freedom of speech and publication, 
none the less the subjects must obey; they should not resist, and they should not protest 
publicly«. Obwohl dies der Kantischen Haltung sicherlich nahe kommt, findet sich in 
seinen Schriften nicht, wie Nicholson meint (s. 263, Anm. 10; ähnlich Silber 1991: 191, 
Anm. 23), eine direkte Diskussion der Gehorsamspflicht angesichts von Zensurmaß­
nahmen, sondern nur (z.B. 11/162f., Gemeinspruch) eine Gehorsamsverpflichtung des 
Untertanen trotz offensichtlich rechtswidriger Gesetzgebung.
260 S. auch schon 3/13, KrV, A XI, Anm. und 4/640, KrV; A 752f., B 7S0f.
261 Sehr klar 11/245, Frieden; AA XIX, 4S6f., 523, 533, 574f., 590f., 593f. Zudem 
schränkt Kant die Meinungsfreiheit durch den Hinweis ein, sie dürfe nicht »der öffent­
lichen Ruhe nachteilig sein« (8/448, MS) und müsse sich »in den Schranken der Hoch­
achtung und Liebe für die Verfassung« bewegen. Kant meint damit jedoch nicht einen 
Verfassungspatriotismus im Sinne Habermas'. Denn der geforderte Respekt gebührt 
nicht etwa einer idealen Staatsordnungsidee, sondern ausdrücklich der Verfassung, 
»worin man lebt« (11/161, Gemeinspruch, vgl. auch AA XXIII, 131). Folgerichtig plä­
diert Kant bei Verstößen der öffentlichen Meinungsäußerung gegen erwähnte Hoch- 
achtungs- und Liebespflichten ausdrücklich für Zensurmaßnahmen (s. 8/653, Religion. 
Vgl. auch Kants Bemerkungen über Toleranz in AA XXVII.1, 76, sein bedingtes Plädoy­
er für Pressefreiheit in AA XV. 2, 626 u. die Zubilligung grenzenloser dirigistischer 
Befugnisse zugunsten des Oberhauptes, wenn er glaubt, der Staat sei in den Grund­
festen bedroht in 11/155, Gemeinspruch). Hier trägt die Theorie deutlich rechtspositi­
vistisch-willkürliche Züge (s. dazu auch Linares 1975:145ff.; Busch 1979: 104).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 233

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sich nicht dadurch aus, daß sie aufgrund ihrer Widerrechtlich­
keit die oben erwähnten prinzipiellen Argumente für die Gehor­
samspflicht außer Kraft setzt. Die Möglichkeit des passiven Wi­
derstands inklusive der damit einhergehenden Konsequenzen 
des persönlichen Märtyrertums werden den Untertanen durch 
ein Puhlizitätsverhot nicht genommen262, denn auch in der 
durch die Zensur erzwungenen Passivität »kann man über sich 
disponiren« (AAXIX, 569).

Zum anderen legen vor allem die weiteren Ausführungen 
der >Aufklärungs<-Schrift nahe, daß angesichts einer Einschrän­
kung der Meinungsfreiheit durch den Potentaten kein aktiver 
Widerstand zu leisten, sondern grundsätzlich an dessen »Ehr- 
hegierde« (AA XV. 2, 629) und »eigenen Vorteil« (11/47, Idee) 
zu appellieren ist263. Kant schreibt: »Es tut selbst seiner Majestät 
Ahhruch, wenn er sich hierin mischt, indem er die Schriften, 
wodurch seine Untertanen ihre Einsichten ins reine zu bringen 
suchen, seiner Regierungsaufsicht würdigt, sowohl wenn er die­
ses aus eigener höchsten Einsicht tut, wo er sich dem Vorwurfe 
aussetzt: Caesar non est supra grammaticos, als auch und noch

262 Die kategorische Gehorsamsverpflichtung: »Gehorchet der Obrigkeit« hat ihre 
Grenze »in allem, was nicht dem inneren Moralischen widerstreitet« (8/497, MS). Soll­
ten die Gesetzgeber dem Untertanen etwas gebieten, »was an sich böse (dem Sittenge­
setz unmittelbar zuwider) ist«, so darf und soll »ihnen nicht gehorcht werden« (8/758, 
Religion, Anm.; s. auch AA XIX, 487) - was eben bedeutet, daß die positiv-rechtlichen 
Folgen der Gehorsamsverweigerung vom einzelnen zu tragen sind. Auf Schwierigkei­
ten, selbst ein passives Widerstandsrecht im Kontext der Kantischen Theorie zu be­
gründen, verweist Ludwig 1988:175; s. auch Mulholland 1990: 338 ff. Es kann auch kein 
ethisch begründetes Revolutions- oder Widerstandsrecht geben, weil die Ethik keine 
äußeren Zwangsmechanismen kennt, vgl. dazu Rosen 1993: 169 f. u. 170, Anm. 170. 
An der fehlenden Berücksichtigung dieses Zusammenhanges scheitert der Versuch von 
Arntzen 1996, aus Kants moralphilosophischer Lehre der Pflicht gegen sich selbst einen 
rechtmäßigen Widerstandsfall zu extrahieren. Zudem übersieht Arntzen, daß gerade im 
passiven Martyrium für Kant die Pflicht gegen sich selbst erfüllt wird und somit die 
einzig angemessene Haltung in einer Despotie sein kann.
263 S. auch AA XIX, 534, 580; AA XV. 2, 629. Das entspricht ja partiell auch Kants 
eigenem Verhalten angesichts seiner Konflikte mit der Preußischen Zensurbehörde. 
Über diese Auseinandersetzung informieren Müller 1954: 43-47; Burg 1974: 213f.; 
Gulyga 1985: 262-72; Höffe 1992: 37-40; Cavallar 1992: 13-15; Unruh 1993: 34-36; 
Borowski 1993: 59; weitere Literaturhinweise finden sich bei Ritter 1971: 199, 
Anm. 536; Reinalter 1988: 196, Anm. 1. Daß Kant immer großen Wert darauf gelegt 
hat, nicht einmal in den entfernten Verdacht zu geraten, er und seine theoretischen 
Erwägungen würden Untertanen zur Widersetzlichkeit anregen, belegen u.a. 11/358f., 
Streit, Anm.; AA XXIII, 127. Vgl. auch Jachmann 1993:154f.

234 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

weit mehr, wenn er seine oberste Gewalt so weit erniedrigt, den 
geistlichen Despotism einiger Tyrannen in seinem Staate gegen 
seine übrigen Untertanen zu unterstützen« (11/59, Aufklä­
rung). Die Aufgabe des Volksaufklärers ist es, sich »ehrerbietig 
an den Staat« zu wenden in der Absicht, daß dieser des Volkes 
»rechtliches Bedürfnis zu beherzigen angeflehet wird« (11/363, 
Streit). Auch wenn es »ihrer Selbstsucht Aufopferungen kos­
ten« sollte, ist den Staatsoberhäuptern beständig in Erinnerung 
zu rufen, darauf bedacht zu sein, »sobald wie möglich« die Ver­
fassung der Idee der Vernunft angemessen zu machen. Zumin­
dest aber soll der Untertan darauf vertrauen, »daß wenigstens 
die Maxime der Notwendigkeit einer solchen Abänderung dem 
Machthabenden innigst beiwohne« (11/233, Frieden). Es ist 
demnach dem Selbstverständnis eines aufgeklärten Herrschers 
unwürdig, wenn er die Volksrechte mißachtet und z. B. zu Zen­
surmaßnahmen greifen oder gebotene Reformen unterlassen 
würde, nicht aber ein justitiables Vergehen. Das Volk kann die 
Achtung seiner Rechte nur erbetteln, nicht aber vor Gericht ein­
klagen. Selbst wenn man konzediert, daß der paternalistisch-de- 
vote Unterton dieser Zeilen angesichts möglicher Zensurdro­
hungen strategisch motiviert ist, verdeutlichen sie dennoch, 
daß sich selbst im Falle einer potentiellen Unterdrückung der 
>Freiheit der Feder< Kants hoffnungsvoller Blick paradoxerweise 
dem zensurverhängenden Regenten und nicht den derart ihrer 
Elementarrechte beraubten Untertanen zuwendet264. Auch ein

264 Zudem beschränkt er die Möglichkeiten der öffentlichen Kritik ausdrücklich nur auf 
die »Freiheit der Feder« (11/161, Gemeinspruch), so daß des Lesens und Schreibens 
nicht Mächtige von vornherein aus dem Kanon möglicher Reformträger ausgeschlossen 
sind. Maus 1992: 97 hingegen meint durch Hinweis auf 11/154, Gemeinspruch, Anm., 
wo Kant davon spricht, ein ganzes Volk habe unter Umständen das Recht, gegen unrech­
te Anweisungen des Staatsoberhaupts »wenigstens Vorstellungen zu tun«, belegen zu 
können, daß Kants Option für die >Freiheit der Feder< »keineswegs (...) als elitäre Ne­
gation massenhafter Kritik gelesen werden könne« (so auch Unruh 1993: 130). Nebst 
der Tatsache, daß Kants Formulierung an erwähnter singulärer Stelle in bezug auf die 
tatsächlichen Publizitätsrechte des ganzen Volkes eher nebulös bleibt, ist Maus ent­
gegenzuhalten, daß er wiederholt sehr deutlich macht, daß das Recht der freien Mei­
nungsäußerung denjenigen vorbehalten bleibt, die ihren Unmut schriftlich niederlegen 
können. So betont er, daß gegen Verfügungen der obersten Gesetzgebung »nie (...) 
wörtlicher oder tätlicher Widerstand (...) aufgeboten werden« (11/162, Gemeinspruch) 
dürfe. Und unter dem öffentlichen Gebrauch der Vernunft versteht er unmißverständ­
lich »denjenigen, den jemand als Gelehrter von ihr vor dem ganzen Publikum der Leser­
welt macht« (11/55, Aufklärung; s. auch 11/362f., Streit). Und wenn Kant in einem

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 235

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Verbot der Meinungsfreiheit begründet kein Recht auf aktiven 
Widerstand265. Vielmehr hat sich das Volk letzten Endes grund­
sätzlich »dem Guten Willen ihrer Oberherrschaft (zu, F. Z.) 
überlassen« (AA XIX, 591), im Vertrauen darauf, daß stetige 
Aufklärungsarbeit, wie schon der junge Kant schreibt, irgend­
wann dazu führen werde, »den Fürsten auch gut zu machen« 
(AA XX, 41), um dann schließlich »alles von seiner Gnade er­
warten« (AA XIX, 520) zu können. Eindeutig stellt Kant fest, 
daß »gute Regirungen durch eigne Bewegungen der guten 
Fürsten entspringen« (AA XV. 2, 627)266. Dieses geschichtsphi­

bekannten Verdikt apodiktisch festhält: »Die Weisheit muß den Höfen aus den Studier­
zimmern kommen« (AA XV. 2, 628), dann wird deutlich, daß er wohl nicht als Theo­
retiker der breiten Volksmasse zu reklamieren ist. Vorsichtiger und damit angemessener 
als Maus ist die Wertung von Brandt 1993: 40; s. ferner Weyand 1964: 111 f.; Ludwig 
1995a: 82f.u. 87,Anm. 25.
265 Zu diesem Ergebnis kommen ebenfalls Burg 1974: 197, 1988: 16 f. u. 20; Linares 
1975: 148; Reiss 1989: 301; Fetscher 1991: 139; Vuillemin 1991: 45; vgl. auch zur Lippe 
1984a: 151; Kersting 1992:162.
266 Ebenso 11/46f., Idee; 11/366f., Streit; 8/441 u. 463f., MS; AA XV. 2, 628;AAXXII, 
620f.; AA XXIII, 134 u. 140f. Diese bedingungslose Fixierung auf den guten Willen des 
Potentaten als Verfassungsgaranten und Motor der Reformen ist verwunderlich, inso­
fern Kant durchaus um die Korrumpierbarkeit der Machthabenden wußte. In einer 
Nachlaßreflexion stellt er gar fest, daß die Greuel des Verfalls der Moralität und des 
Staates »nicht von unten nach oben sondern von oben [herab abwerts] herabkommen 
und die Kriegssucht der Beherrscher, nicht die Wiederspenstigkeit des Unterthans, sie 
herbey führte« (AA XIX, 611). Daß die optimistischen geschichtsphilosophischen Prä­
missen die Realitätswahrnehmung strukturieren und somit geltungstheoretische und 
handlungsrelevante Bedeutung entfalten, betont Burg 1988: 20: »Die Republikanisie- 
rung des preußischen Staates war in der Perspektive dieser Geschichtsphilosophie nur 
eine Frage der Zeit - für Kant ein Argument mehr, sich mit den gegenwärtigen Ver­
hältnissen zu arrangieren«. Wenn Gerhardt 1988: 27, feststellt, Kant sei »nicht der 
Theoretiker des Obrigkeitsstaates, für den ihn viele halten, sondern ein Reformist aus 
politischer Überzeugung«, dann konstruiert er eine unglückliche Antinomie. Ganz of­
fensichtlich ist Kant Theoretiker des Obrigkeitsstaates, aber u.a. gerade deshalb, weil er 
sich als politischer Reformist begreift, und sein spezifisches Reformverständnis sein 
Komplement in jenem Staatsmodell findet. Ebenso bezeichnend wie kurios mutet in 
diesem Kontext Kants Bemerkung an, daß die Unrechtmäßigkeit aktiven Widerstands 
sich u.a. daran zeige, daß seine Akteure kein öffentliches Bekenntnis zu ihren Absichten 
ablegen würden und heimlich im Untergrund agierten (s. 11/246, Frieden). Diese for­
malistische Prinzipienreflexion vermag weder ein angemessenes Verständnis konkreter 
Machtverhältnisse in Diktaturen, geschweige denn ein realistisches Bild der Be­
weggründe für politisches Handeln zu entwickeln. So unsinnig es ist, auf gute Herrscher 
zu hoffen, so naiv ist es, die Bedingungen der Möglichkeit, Widerstand in repressiven 
Systemen zu leisten, an der Frage der Klandestinität aufzuhängen. Diese Herangehens­
weise findet ihre gelungene Karikierung in dem bonmot, demgemäß die Deutschen, ehe

236 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

losophisch unterlegte Votum birgt letztlich die fatale Kon­
sequenz, daß dem Gros der Gesellschaftsmitglieder zugemutet 
wird, Rechtsfortschritt im Grunde als kontingentes Ereignis, zu­
mindest aber als primär von Eliten gemachten Prozeß zu be­
trachten, der zudem generell wesentlich von Komponenten de­
terminiert wird, die sich außerhalb der Einflußmöglichkeiten 
menschlicher Praxis befinden267.

So verbindet sich auch mit der Behandlung der Wider­
standsfrage im Kontext der Zensurdebatte eine Begründungs­
figur, die in diesem Kapitel wiederholt aufgetaucht ist. Am Ende 
seines Aufsatzes formuliert Kant die geschichtsphilosophisch 
unterlegte Gewißheit, daß sich der »Geist der Freiheit«, allen 
Zensurmaßnahmen zum Trotz, ausbreitet, »selbst da, wo er mit 
äußeren Hindernissen einer sich selbst mißverstehenden Regie­
rung zu ringen hat« (11/60, Aufklärung)268. Erneut sind es die 
Verheißungen der Geschichtsphilosophie, die es ihm erlauben, 
die Realitäten einer Despotie durch eine Art Futurisierung der 
gesellschaftlichen Zustände perspektivisch zu durchbrechen269 - 
und die zugleich verhindern, eine realistische Sicht der indivi­
duellen Schicksale zu erlangen, die eine auf das Martyrium hin­
auslaufende Durchhaltegesinnung hervorbringt270. Durch die

sie in revolutionärer Absicht den Bahnhof stürmen, eine Bahnsteigkarte kaufen würden. 
Kant hat, nebenbei bemerkt, diese Obrigkeitsfixierung als charakteristische Geisteshal­
tung der Deutschen bezeichnet (s. 12/667, Anthropologie).
267 Es ist daher nicht vollständig, wenn Selbach 1994: 21, sagt, daß Kants Option für 
reformerische Veränderung im Staat diesen »zu einer sicheren und inkontingenten Ent­
wicklung befähigt«, denn erst durch die Hinzunahme der geschichtsphilosophischen 
Prämissen ist die Kontingenzbewältigung umfassend.
268 Im gleichen Duktus 11/46f., Idee. Zur Rolle der Geschichtsphilosophie in diesem 
Kontext s. ebenfalls Habermas 1976: 180f. u. 186ff.
269 Diesen Zusammenhang betonen ebenfalls Williams 1983: 207f. u. Burg 1991: 900 f.; 
vgl. ferner Klemme 1995: 524f. Daß Kant reale gesellschaftliche Verhältnisse vor dem 
Hintergrund einer optimistischen Geschichtsprognose und der Hoffnung auf gute Herr­
scher betrachtet und jene damit tendenziell entschärfte, verdeutlicht auch folgende Be­
merkung, die zudem die Unterfütterung dieser Haltung mit Motiven christlicher Nah­
erwartungslehren deutlich macht. »Wenn drey wohlgesinnete und gut instruirte 
(mächtige) Regenten zugleich in Europa herrschen werden, wenn ihre Regirung von 
eben solchen nur ein paar Zeugungen durch gefolgt wird, welcher Fall sich einmal 
eräugnen kan: so ist die Erfüllung da. Vorietzt leben wir in der Unsichtbaren Kirche, 
und das Reich Gottes ist gleichwohl in uns. Die Zurükhaltung ist ietzt noch nothig; 
alsdenn aber offenherzigkeit, die aber gütig ist und davor aufgenommen wird« (AA 
XV. 2, 614).
270 Cavallar 1992: 283 f., erwidert auf den plausiblen Einwand von A. Rosen, demgemäß

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 237

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Deutung der empirischen Wirklichkeit in Funktion des anvisier­
ten Ziels werden mittels dieses geschichtsphilosophischen Inter­
pretationsrasters die gegenwärtigen diktatorischen Zustände 
funktional legitimiert. In letzter Konsequenz ist es allein Kants 
»feste(r) Glaube an die innere Reformfähigkeit von Rechts- und 
Staatssystemen«, die ihn »ein Widerstandsrecht ablehnen«271 
lassen, wobei, wie im Anschluß genauer zu erläutern ist, der 
geschichtsphilosophisch getränkte Reformhegriff, den Kant zu­
grundelegt, weder einen materialen noch einen temporalen In­
dex besitzt.

Fokussiert man die Argumentationsmuster der Kantischen 
Widerstandslehre auf die zu Beginn dieses Exkurses formulierte 
Fragestellung, so läßt sich sagen, daß mit Hilfe dieser Theorie 
weder unter nationalsozialistischer noch unter irgend einer an­

Kants geschichtsphilosophisch unterlegte Hoffnung auf einen gut- und reformwilligen 
Fürsten blauäugig sei und nicht das Problem löse, wie die Repuhlikanisierung der Ge­
sellschaft tatsächlich gedacht werden könne, daß Kant diesem Problem durch den Hin­
weis begegnet sei, auch aufgeklärte Despoten würden von Dynamiken überrollt und 
letztlich entmachtet, die sie mit ihren Reformansätzen nicht beabsichtigt hätten. Unge­
achtet der Frage, wie überzeugend es ist, diese >List des Schicksalsc als geschichtskon­
stituierende Größe zu betrachten, verfehlt diese Konstruktion zumindest eine wesentli­
che Facette des Einwandes von Rosen. Indem die Veränderung gesellschaftlicher 
Realitäten in entscheidende Abhängigkeit von derartigen Triebfedern gebracht wird, 
löst sich der Reformprozeß im Kern vom Lebenshorizont menschlicher Subjekte und 
konstituiert sich als supraindividuelle und durch bewußte Entscheidungen politischer 
Akteure im Grunde nicht mehr tangierbare Bewegung. Kant richtet vor diesem Hinter­
grund sein Rechtsverständnis, wie dargelegt, innertheoretisch durchaus konsequent an 
der von Naturabsicht und Vorsehung getriebenen Gattung aus. In den noch folgenden 
zwei Annäherungen an das Verhältnis von Recht und Zeit in der MS wird dieses Theo­
rem unter dem Blickwinkel der ihm innewohnenden Zeitverständnis nochmals proble­
matisiert.
271 Sandermann 1989: 330; ebenso Unruh 1993: 211 f. Für van der Linden 1988: 179, ist 
die Hoffnung, »that progress in general can take place through reform from above (.. .)a 
hope again all odds. Kants condemnation of revolution and active resistance and his 
thesis of progress are at loggerheads, if not textually, then certainly in effect«. Das aber 
ist genau eines der grundsätzlichen Probleme der gesamten Kantischen Rechtsphiloso­
phie. Wie im 1. Kapitel, so zeigt sich auch hier, daß die konsequente Nichtbeachtung der 
Empirie im Rahmen strikt apriorischer Theoriebildung zu inakzeptablen, aber mit der 
Dignität reiner Vernünftigkeit versehenen Ergebnissen führt. Infolge dieses metho­
dischen Vorgehens entstehen Antinomien, die nicht zu vermitteln sind, weil sie nicht 
mehr als lebensweltlich konstatierbare Friktionen zwischen Theorie und Praxis auftre­
ten, sondern als falsche Umsetzung einer konsistenten theoretischen Deduktion erfaßt 
werden. Derart immunisiert sich der theoretische Entwurf gegen alle lebensweltlich 
ermittelten Infragestellungen.

238 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

deren Form despotischer oder diktatorischer Herrschaft ein 
rechtmäßiger Widerstandsfall bestimmbar ist. Dieser fatale De­
fekt ist innertheoretisch zu erklären und verdankt sich nicht et­
wa der Tatsache, daß Kant die desaströsen Ereignisse des 20. 
Jahrhunderts nicht vorhersehen konnte. Schon die bis in Kants 
Zeitalter an entsetzlichen Unrechtszuständen wahrlich nicht ar­
me Geschichte ist mit seinen rechtsphilosophischen Kategorien 
nicht zu erfassen, so daß nicht erst vor dem Hintergrund der 
Nazibarbarei diesem uneingeschränkten Widerstandsverbot 
eine obszöne Facette eigen ist.

2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - 
Temporalität, Gattung und der endliche Mensch

»Diese Entfernungen, die irgendwo in Lichtjahre übergehen, schaffe ich 
nie« (Duden 1995:14).

»Die Uhren stimmen nicht überein, die innere jagt in einer teuflischen 
oder dämonischen oder jedenfalls unmenschlichen Art, die äußere geht 
stockend ihren gewöhnlichen Gang« (Kafka 1994: 285).

»Betrachten wir den Menschen nur auf dieser Welt, so ist er ein object 
zum Lachen« (AA XV. 2, 622).

Die für Kants geschichtsphilosophischen Darlegungen so zentralen 
Gedanken eines kontinuierlichen Gattungsfortschritts, der eingebun­
den ist in eine teleologisch vorgeprägte Natur- und Menschheits­
geschichte272, gründen nicht zufällig auf temporalen Vorstellungen, 
die menschliches Zeitempfinden überformen. Die weiteren Aus­
führungen beabsichtigen, sowohl die Widersprüchlichkeit als auch 
die äußerst heiklen Implikationen dieses rechtsphilosophischen Mo­
dells im Hinblick auf eben diese Zeitstrukturen darzustellen. Dabei 
wird sich zeigen, daß Kants weitergehender Versuch, die Rechtstheo­

272 Daß diese Motive über das Kantische Werk hinaus zentrale Topoi des ausgehenden 
18. Jahrhunderts sind, legt u.a. Kodalle 1995 nahe, der in Fichtes Geschichtsphilosophie 
Argumentationsfiguren findet, die den zuvor an Kants Texten eruierten z. T. bis in die 
Details frappierend ähneln. Vgl. ferner die an Hegels Rechts- und Geschichtsphilosophie 
geübte Kritik von Siep 1979: 278 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 239

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

rie im engen Sinne durch eine geschichtsphilosophische >Zeitstrek- 
kung< von ihren formalistisch-rigorosen Zügen zu befreien, sie nicht 
rettet, sondern umso tiefer in Aporien verstrickt, die sich aus seiner 
signifikanten Behandlung der Verhältnishestimmung Individuum - 
Gattung und damit der Relation von individueller und objektiver 
Zeit speisen.

Kants Rechtsphilosophie richtet ihre Grundsätze, so ist im Laufe 
der vorstehenden Abschnitte deutlich geworden, offenkundig am 
Ideal der homogenen und leeren Zeit aus273. Die ungebrochene Linea­
rität seiner Geschichtsphilosophie, der es um die Zukunft der Spezies 
geht und die deshalb die Interessen- und Bedürfnislagen einzelner 
Menschen, Gruppen oder Generationen unterdrücken muß, ist radi­
kal antiindividualistisch. Sie basiert auf der methodisch erzwunge­
nen Negation menschlichen Zeiterlebens, für das ein Anfang und 
ein Endpunkt, d.h. Endlichkeitserfahrungen konstitutiv sind274. Da 
Kant durch den Rekurs auf die Geschichte als zeitlosem System eine 
»Futurisierung«275 seines Konzeptes betreibt, die auf jener Negation 
beruht, hebt er die »irreduzible Dyskrasie von Existenz und Ent­
wurf«276 auf. Er entzerrt das agonale Spannungsverhältnis zwischen 
der Logik der evolutionär entfristeten Geschichtszeit und der >Heils- 
erwartung< eines >Seins zum Tode<, indem er die empirische Existenz 
durch die Neutralisierung ihrer finalen Grundverfaßtheit277 entsub- 
stantialisiert, indem er also, wie K. Psychopedis richtig bemerkt, 
»zeitliche Verhältnisse intellektualisiert«278.

Reform erscheint nun deshalb als einzig möglicher Umgang mit

273 Noch im Urteil von Lutz-Bachmann 1988:69: »Das Paradigma dieser systematischen 
Geschichte liegt in Linearität, zielstrebigem Fortschritt und Entwicklung zum Besseren 
beschlossen«, schimmert dieses >temporale Gewebe< hervor. Das wird ebenfalls deutlich 
bei Kaulbach 1975: 82ff.
274 Vgl. dazu Marquard 1993: 366 f. Obwohl Sassenbach 1992 die entsprechenden Pas­
sagen Kants zum Verhältnis von Individuum und Gattung zur Kenntnis nimmt (77 ff.), 
gelangt er zur nicht nachvollziehbaren Einschätzung, Kants Rechtsphilosophie sei eine 
mit Blick auf die Implikationen der begrenzten Lebenszeit des Individuums sensible 
Theorie (157ff.). Er reproduziert damit nur die Fehleinschätzung seines Lehrers V. Ger­
hardt (s. z.B. Gerhardt 1991: 321). An Guzzoni 1988: 64-70 läßt sich ablesen, daß Kants 
Überlegungen zur Sterblichkeit maßgeblich Hegels spätere Positionen antizipieren; vgl. 
auch Siep 1979: Kap. V.
275 Marramao 1989: 112. Kaulbach 1975: 78ff. thematisiert die Geschichtsphilosophie 
unter dem Aspekt der ihr inhärenten »Futurologie« (78).
276 Marramao 1989: 109.
277 Vgl. dazu Guzzoni 1988: 71 ff.; Siep 1988: 91 f.; Ströker 1993: 211.
278 Psychopedis 1980:113, Wortreihenfolge des Originals verändert.

240 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

gesellschaftlichen Strukturen, weil der Reformgedanke nicht einmal 
mehr den Anspruch erhebt, Veränderungen überhaupt noch in 
menschlichen Zeitvorstellungen buchstabieren zu können. Das 
»Maas« der Geschichtsphilosophie ist, wie Kant bestätigt, »nicht die 
Zeit, nach iahren gemessen« (AA XV. 2, 633), das ihr korrespondie­
rende Handlungssubjekt entsprechend »ein Daseyn ohne Ende«, also 
eines, das »von den Zeitbedingungen abstrahirt«, wo »mithin Anfang 
und Ende wegfällt« (AA XXIII, 460). Diese Entbindung von jeder 
existentiellen temporalen Eingrenzung ist in ihrem Selbstverständ­
nis ein Akt der Emanzipation von zeitlichen Restriktionen, versteht 
sich als selbstbewußte Demonstration der souveränen Beherrschung 
der Zeit, ohne zu realisieren, daß ihre Maßlosigkeit das Individuum 
der zernichtenden Fatalität der Ewigkeit preis gibt, es der schlechten 
Unendlichkeit überantwortet.

Kants Rechtsphilosophie »entsorgt« nicht nur, wie W. Kersting 
konstatiert, »das Problem der Realisierbarkeit ihres höchsten Gegen­
standes (gemeint sind innerstaatliche Gerechtigkeits- und zwischen­
staatliche Friedensordnung, F Z.), indem sie geschichtsphilosophisch 
wird«279, auf diese Weise gibt sie es außerdem auf, Gerechtigkeit, 
Freiheit und Gleichheit als Bedingungen der Möglichkeit mensch­
lichen Zusammenlebens und damit als Themen individueller oder 
kollektiver Handlungsvollzüge zu denken. Das, was zumindest als 
Moment im Mittelpunkt revolutionären Pathos steht - der Verweis 
auf das schmerzliche Paradoxon, daß das Individuum seine Lebens­
spanne im Verhältnis zur Zeit des Universums als asymmetrisch er­
fährt, so daß die Frage nach Sinn und Qualität des eigenen Daseins 
existentielle Bedeutung bekommt280 - ist in Kants Konzeption nicht

279 Kersting 1993: 86.
280 Burg 1974: 50 u. 62, deutet das Glücksstreben der Revolutionäre von 1789 als 
emphatischen Wunsch, die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit in der Le­
benswelt auszugleichen. Sie waren geleitet von der Erwartung, daß die Schaffung der 
rechtlichen Neuordnung es ermögliche, die materiellen menschlichen Interessen ange­
messener zu befriedigen (in diesen Dispositionen hat im übrigen Kant selber die Trieb­
federn für revolutionäres Handeln gesehen; s. dazu Linares 1975:134ff.). Kant hingegen 
versieht, wie Burg anmerkt, eine derartiges »Glücksstreben immer mit einem negativen 
Akzent und sieht in der Rechtsordnung lediglich ein Mittel der Disziplinierung des 
Strebens. Ein anerkennenswertes Motiv zur Verfassungsänderung ist das Streben nach 
Kant nicht« (120). Auch Bohrer 1989 thematisiert im Werk der Dichter Schlegel und 
Heine deren revolutionären Pathos im Sinne einer »Absage an die Teleologie«, an deren 
Stelle »statt dessen eine emphatische Hermeneutik der Gegenwart« (152) tritt, die sich 
ganz wesentlich speist aus einem kreatürlichen, d.i. eminent gegenwartsbezogenen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 241

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

mehr zugegen, verschwindet in den Untiefen einer theoretischen 
Konstruktion, die allenfalls denkbar, aber nicht mehr lehhar ist. An 
die Stelle eines »Eingedenkens der Natur im Subjekt«281 im Sinne 
einer Vergegenwärtigung des Menschen als hinfälligem Wesen282 
tritt seine Ersetzung durch die unsinnliche und deshalb unsterbliche, 
aller existentiellen Paradoxien entledigte Gattung. Derart vollendet 
sich der diesem Rechtsdenken substantielle Prozeß »der Formalisie- 
rung-Depersonalisierung«283, der quasi nach eben jenen Kategorien 
der Reform und Gattung verlangt.

Der Preis der Kantischen >Harmonisierung< von Eigen- und 
Weltzeit ist hoch. Es ist in letzter Konsequenz der Verlust des realen 
Menschen als Bezugsgröße und Bedeutungszentrum von Politik und 
Recht durch die Fixierung auf den transindividuellen Geschichts­
gang, zu dem die Subjekte bloß mittelbar »als Rest, als Schlacke des 
kollektiven Prozesses«284 wahrgenommen werden. Das ist die Kon­
sequenz eines Denkens, welches aus Gründen der Selbstlegitimie-

Zeitverständnis, und einem ihm entsprechenden Begriff vom Leben, der sich »aus dem 
Schema geschichtsphilosophischer Determination« (142 f.) zu lösen sucht. Sehr deutlich 
wird dieses Moment revolutionären Selbstverständnisses in einem Heinezitat: »das Le­
ben ist ein Recht. Das Leben will dieses Recht geltend machen gegen den erstarrenden 
Tod, gegen die Vergangenheit, und dieses Geltendmachen ist die Revolution« (zit.n. 
143; vergleichbares findet sich auch in den Dramen und Revolutionsaufrufen von 
G. Büchner). Vgl. auch die diesbezüglich aufschlußreiche Selbstbeschreibung des hinge­
richteten Jakobiners G. Babeuf (Babeuf 1988: 54 ff., 68, 70, 84f., 96, 98) und die Aus­
führungen des revolutionären Kantianers J. B. Erhard (Erhard 1976: 40 ff.; dazu auch 
Batscha 1981a: 80 f.); ferner Moore 1985 (zur Zeitproblematik Kap. 14, insb. 654 ff.; dazu 
auch Fachinelli 1981:128-30). Der semantischen Polyvalenz und kulturellen Polysemie 
des Revolutionsbegriffs geht Marramao 1989: 59 ff. nach. Die politiktheoretischen Be­
gründungsfiguren militanter Oppositioneller, die das Gemeinwesen radikal vom Indivi­
duum her denken, erläutern am Beispiel der Englischen Revolution Saage 1981:137 ff., 
254-58; Hill 1990, am Beispiel eines anarchistischen Theoretikers und Aktivisten der 
mexikanischen Revolution Hinkelammert 1994: 108 ff. Freilich ist in diesem Zusam­
menhang auch auf die Schattenseiten zu verweisen, die sich aus der Anbindung der 
Sinnerfüllung an die beschränkte Lebenszeit ergeben und zu einer Pathologie der Be­
schleunigung führen können (s. dazu Blumenberg 1986, insb. 80 ff.; Nowotny 1990: 
135 ff.; Gronemeyer 1993).
281 Horkheimer/Adorno 1988: 47.
282 »Nichts anders« als diese Selbstvergewisserung, so wird Adorno an anderer Stelle 
bemerken, »aber heißt Humanität« (zit.n. Schmid Noerr 1990: 230: vgl. ferner Schwep- 
penhäuser 1993: 102f. u. Kap. 6).
283 Marramao 1989: 76.
284 Fachinelli 1981: 120; vgl. dazu auch Sollbach 1995: 924 f. u. allgemeiner Adorno 
1993: 90f.

242 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

rang gezwungen ist, in erster Linie an der Richtung des Geschichts­
verlaufs zu arbeiten und deshalb aufgegeben hat, die paradoxale Ab- 
gründigkeit zwischen den Anforderungen, die sich aus »jener alltäg­
lichen Existenz des hic et nunc«285 speisen, und der normierenden 
Eigendynamik gesellschaftlicher Institutionen und Regeln zum im­
mer wieder neu zu gestaltenden hermeneutischen Ausgangspunkt 
rechts- und politiktheoretischer Erwägungen zu machen. Kants Ge­
schichtsphilosophie ist eine Art >Opium der Vernunft<286. Der end­
liche Mensch muß sich mit diesem lebensfernen Surrogat betäuben, 
um die Entsubjektivierung seiner Wünsche und theoretische >Ent- 
Leibung<287, d.i. Degradierung der Kreatürlichkeit zum bloßen Ap­
pendix des Daseins, ertragen zu können. Zugleich bereitet dies den 
Boden für eine passgenaue Rekonstruktion eines Bildes menschlicher 
Existenz, das die Imperative, die die gattungsgeschichtliche Strategie 
aufdrängt, inkorporiert288 und auf diese Weise Raum, Zeit und

285 Marramao 1989:146.
286 In einer Rezension zu Kersting 1993 mutmaßt Hüning 1995: 477, daß der Autor 
Kants Geschichtsphilosophie im Sinne eines »geschichtsphilosophische(n) Opium(s)« 
interpretiert habe.
287 Die Verschmelzung von Vernunft und Weltzeit basiert auf dem »Abschneiden des 
Inkommensurablen« (Marramao 1989: 91), d.i. die sinnlich-endliche Dimension jedes 
Einzelnen, und der Fixierung auf die Gattung, die »nicht sterben kann, weil (sie, F. Z.) 
von der individuellen Existenz unabhängig gemacht wurde« (104). Vgl. dazu ferner 
Pleines 1991a: 178 ff.
288 Diese Gedankenfigur läßt sich mit Marramao 1992: 121, als >Pathogenese der Mo­
dernität bezeichnen, verstanden »als symbolische Umkehrung des Verhältnisses zwi­
schen perspektivischer Dimension (oder »Erwartungshorizont«) und »Erfahrungs­
raum« (...). Die Folge dieser Umkehrung ist, daß die Perspektive zunehmend dazu 
tendiert, die Erfahrung aufzusaugen. Bedienten wir uns eines Rückgriffs in Analogie 
zum Perspektive-Begriff, wären wir also geneigt zu sagen, daß in den Entwicklungen 
des modernen Projekts, das Sich-Ausdehnen und -Verdichten der perspektivischen 
>Wechselbeziehungen<, sich zum Nachteil der konkreten Physiognomie und Körper­
lichkeit der Figuren ereignet, die zu reinen Stellungsmarken reduziert werden«. Zu­
gleich, so ein weiterer dem Gesagten korrespondierender pathologischer Befund, legt 
diese Entmachtung des Menschen, wie gezeigt, den Rechtsfortschritt in den Schoß der 
allgewaltigen Natur. Jener »ist naturbewirkt, nicht der Mensch ist der Protagonist der 
Kantischen Geschichte, sondern eine absichtsvolle Natur« (Kersting 1993: 85). Es ist 
daher nur konsequent, wenn Kant explizit behauptet, daß der Mensch als handelndes, 
begehrendes und endliches Individuum mit seinen Bedürfnissen und Hoffnungen nur 
insoweit Berücksichtigung findet, wie sie sich in den kategorialen Vorgaben des Natur­
plans entfalten, und jede Rebellion gegen diese Determinierung und Verzweckung ist 
absurd (s. etwa 10/391, KU).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 243

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Körper einer an der Ewigkeit orientierten rhythmischen Neuord­
nung unterzieht.

»(N)ur die Beziehung auf die Zukunft rettet«, wie R. Brandt 
schreibt, »den Gegenwartsanspruch«289 der Kantischen Theorie. 
Doch meines Erachtens verhält es sich umgekehrt. Dadurch, daß 
Kant die Inhalte seiner Rechtstheorie durch die Anbindung an eine 
Idee des evolutionären Rechtsfortschritts von der individuellen Le­
hensspanne entkoppelt, rettet er nicht, sondern vernichtet er viel­
mehr jeden Gegenwartsanspruch. Seine Rechts- und Staatsvorstel­
lungen sind nur noch in Kategorien formulierhar, die die Eckpfeiler 
des Lehens kreatürlicher Existenzen völlig übersteigen. Die heahsich- 
tigte Kontinuität der Rechtsordnung fußt auf der Suhordination des 
lehendigen Menschen unter seine hloße Form, das Gattungswesen290. 
»Der Vorrang des Begriffs >Mensch<«, schreiht G. Marramao mit 
Blick auf derartige Konzepte, ist »nichts anderes als der Vorrang des 
Menschen als Begriff«291.

Derart werden zwar die formalen Systemhestandteile, d. h. 
staatliches Ordnungssystem und Gattung zueinander in Harmonie 
gehracht. Das Individuum aher wird gezwungen, seinen Platz im 
Weltlauf zwischen diesen ihn transzendierenden und in letzter 
Konsequenz negierenden Polen zu suchen. Diese entanthropomor- 
phisierte Argumentationsfigur durchweht ein >Todeshauch von 
Ewigkeit<292. Sie verhindert das Denken einer legitimen, d.i. anthro­
pologisch sensihlen Ordnung, weil sie sich aller Anknüpfungspunkte 
an die Lehenswelt herauht hat. Insofern dieses Konzept Legitimität 
als vollständige Verinnerlichung des Paradigmas des »unendlichen 
Fortschreitens zum Endzweck« (11/184, Ende) und damit seiner 
entfristeten Bewegungsmomente hegreift, ersetzt es die klassische 
Legitimitätsidee, die sich als Gestaltung eines existentiell einge­
grenzten sozialen Raums und einer sozialen Zeit verstand. Dieser

289 Brandt 1982a: 269.
290 Dieses Modell der Ich-Negation findet sich auch in der Kantischen Moralphiloso­
phie. »Das moralische Gefühl ist kein ursprüngliches Gefühl. Es heruht auf einem not­
wendigen inneren Gesetz, sich selher aus einem äußerlichen Standpunkt zu hetrachten 
und zu empfinden. Gleichsam in der Persönlichkeit der Vernunft: das man sich im All­
gemeinen fühlt und sein Individuum als ein zufälliges Subjekt wie eine accidens des 
Allgemeinen ansieht« (AAXIX, 103; vgl. auch Gerhardt 1995: 596 u. 603).
291 Marramao 1989: 81.
292 Ich entlehne diese Metapher Kleinschmidt 1995: ZB 3, der sie mit Blick auf die Zeit­
anschauung Kafkas verwendet.

244 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

fundamentale Paradigmenwechsel im Begriff der Legitimität geht 
notwendig einher mit den schon genannten temporalen Mustern, 
die das Individuum nunmehr nötigen, Lehen als »Opfer der Gegen­
wart ohne Gegenleistung«, als »Verlustzeit, Zeit der reinen Suh- 
straktion«293 zu hetrachten, die »die Gegenwart verhrennt«294. Die 
wesentlich zukunftsfixierte Ausrichtung erweist sich »nicht mehr 
als hefreiende Perspektive, sondern dagegen als nötigender und re­
striktiver Faktor«295, da mit dem evolutionären Rechtsfortschritt und 
dem ihn hervorhringenden Topos »einer aggressiven Zuversicht«296 
die Degradierung ganzer Generationen und Epochen zur hloßen 
Etappe auf dem Weg zum »Heil des Staats« (8/437, MS), zur »Idee 
einer reinen Repuhlik« (8/464, MS) einher geht. Brüche zwischen 
Fortschritt der Spezies und individueller Entwicklung kann es nicht 
gehen, weil jede historische Begehenheit, wie ausführlich dargelegt, 
durch eine quasi metaphysische Neuinterpretation mit Geschichts­
sinn gefüllt werden kann.

In letzter Konsequenz muß Kants Rechtslehre philosophisch 
kollahieren, weil sie nicht verhindern kann, daß sich ihre elementa­
ren Topoi Reform, Kontinuität, Gattung, evolutionärer Rechtsfort­
schritt in der Konfrontation mit der anthropologischen Grundhefind- 
lichkeit realer Menschen in Aporien verstricken297.

293 Marramao 1989:141.
294 Marramao 1989: 248.
295 Marramao 1992:122.
296 Gronemeyer 1993: 25.
297 Insofern steht vorliegende Studie mit ihrer Kritik an Kant in der Tradition der Kriti­
schen Theorie, da sie sich in einem negativen Bezug zu Entwürfen hewegt, die »die 
Verneinung individueller Lehensansprüche zum Angelpunkt der Sinngehung erklären« 
(Schmid Noerr 1990: 233). Die Postulierung von Sinn, verstanden als Legitimität und 
Notwendigkeit gesellschaftlicher Strukturen, hat meines Erachtens daher hei ihrer Be­
gründung die »Perspektive der Endlichkeit« als »eine notwendige Bedingung der Kon­
stitution von Sinn« (267f.) zu herücksichtigen. Dahei streite ich reformerischer Politik 
keineswegs ihre Legitimität ah, aher ausgehend von dem Diktum: »Immanenter Refor­
mismus ist nur dort angemessen, wo die Verhältnisse im großen und ganzen akzeptahel 
sind« (Reese-Schäfer 1995: 38), möchte ich, wo letzteres nicht der Fall ist, andere For­
men der gesellschaftlichen Veränderung in ihrer Rechtmäßigkeit verteidigen (ein ana­
loges Anliegen formuliert van der Linden 1988: 187. Im Unterschied zu ihm glauhe ich 
aher nicht, daß in Kants Werk hierfür Rückhalt zu finden ist).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 245

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - 
Kritik am Prozeduralismus

»(l)n der Tat zeugt der Glaube, daß eine Kultur sich auf der Grundlage 
einer rein linearen Zeitauffassung konzipieren und fortpflanzen könne, 
von purem Wahnsinn. Dieser Vorstellung von Zeit ist die Idee der Be­
freiung als endloser Prozeß eigen, die das Opfer der Gegenwart in der 
Funktion einer von der Figur des Projekts/Entwurfs geprägten »Per­
spektive« legitimiert« (Marramao 1992:116).

»Nur in einer Perspektive, wo die Zeit auf die Ewigkeit bezogen ist, 
können sich Gesellschaften verabsolutieren. Die Gesellschaft zu ver­
absolutieren ist ein Synonym dafür, sie auf die Ewigkeit zu beziehen« 
(Hinkelammert 1985: 209).

»Die Tyrannei einer zeitlosen Betrachtung des eigenen Lebens kann ob­
jektiv alles andere als weise sein« (Nagel 1992: 229).

»(...) der Schmerz hat ein feineres Zeitmaß, er zerlegt eine Tertie« 
(Büchner 1990: 59).

Vor dem Hintergrund der in der ersten Annäherung erarbeiteten 
aporetischen Konstellationen der Kantischen Rechtsphilosophie er­
scheinen die zahlreichen Versuche der einschlägigen Forschung, 
konstruktiv an Kants Rechtsmethodik festzuhalten, in eigentümli­
chem Licht.

Gemäß der dominierenden Interpretation ist Kants originärer 
rechtsphilosophischer Beitrag vor allem in der Option für eine pro- 
zedural verfaßte Rechtsmethodik zu veranschlagen298, deren Geltung 
auch nicht von den partiell problematischen inhaltlichen Ausfor­
mungen, die er ihr in der MS verleiht, beeinträchtigt werde. Kant 
habe somit eine »Theorie der Verwirklichung der Rechtsvernunft«299 
formuliert, die, »reformistisch domestiziert()«300, es erlaube, »die 
klassischen Staatsformen zu historischen Durchgangsstadien, zu 
zeitbedingten Hüllen des voranschreitenden, auf die Emanzipation 
von jeder personengebundenen Herrschaft zielenden republika­
nischen Gedankens«301 zu machen. Der elementarste Ertrag dieser

298 So Maus 1992: 10 u. Unruh 1993: 214; vgl. ferner Langer 1986: 70ff.
299 Kersting 1993: 431.
300 Kersting 1994: 203.
301 Kersting 1993: 431.

246 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

»prozedurale(n) Regulierung«302 des evolutionär-progressiv verlau­
fenden Zu-sich-Kommens der Rechtsvernunft liege in der ihr inne­
wohnenden (Denk-)Möglichkeit, »das Spannungsverhältnis zwi­
schen nicht legitimierharer Wirklichkeit und legitimer >Repuhlik< 
(...) (als, F. Z.) verzeitlicht und so auflösbar«303 hetrachten zu kön­
nen.

Kants Konzept einer >Reform nach Prinzipien<304 heht somit aus 
der Sicht dieser Interpreten »den Gegensatz zwischen der reinen Re- 
puhlik und der geschichtlichen Herrschaftsordnung reformistisch in 
einen zielgerichteten Prozeß der Realisierung der freiheitsgesetzli­
chen Ordnung menschlichen Zusammenlehens auf«305, so daß am 
Ende die »Reformpolitik die Staatsklugheit mit der Staatsweisheit 
versöhnt«306 und sich ein »kritisch-entspanntes Verhältnis«307 zwi­
schen Recht und Geschichte einstellt308.

Hinter dieser harmonisierenden Rezeption der Rechtslehre, für 
die ohen heschriehenes Prozeduralismusverständnis zum universalen 
Vermittlungshegriff wird309, verschwinden zum wiederholten Male 
alle hasalen Dichotomien und Paradoxien, anhand derer in diesem 
Kapitel Kants Theorie kritisiert worden ist. Daß der evolutive 
Rechtsfortschritt auf dem Ideal der linearen und endlosen zeitlichen 
Erstreckung des geschichtlichen Prozesses fußt, aher ehen dieser von

302 Lyotard 1988: 85.
303 Maus 1992: 23.
304 So der programmatische Titel der Studie von C. Langer.
305 Kersting 1993: 431; ehenso Kersting 1988a: 153 f.
306 Castillo 1995: 218; vgl. ferner Gerhardt 1995a: 181 ff.
307 Herh/Ludwig 1994: 477, der gleiche Wortlaut findet sich schon hei Kersting 1992: 
150 u. 1993: 363; vgl. ferner Gerhardt 1988: 47f.; Castillo 1990: 45.
308 Vor dem Hintergrund wird Kant auch als ein dem prozeduralen Naturrecht sich 
verpflichtend wissender Diskursethiker reklamiert, so z.B. Blesenkemper 1987, insh. 
279 ff. u. Maus 1992, insh. 148 f.. Auch Kersting 1994: 209, hetont die genuine Ver­
wandtschaft zwischen Kants Rechtstheorie, dem »demokratischen Prozeduralismus« 
und der »Kommunikations- und Diskursethik«, und an anderer Stelle resümiert er: 
»Die Diskursethik hietet die zeitgenössische Variante eines kantischen Verfassungs­
patriotismus« (Kersting 1994a: 102, Anm. 33; vgl. ferner Unruh 1993: 214). Daß mit 
K.-O. Apel ausgerechnet einer der profiliertesten Diskursethiker in der Kantischen 
Theorie das Fehlen einer ehen solchen Diskursethik als wesentlichen Defekt ausmacht 
und deshalh glauht, daß »eine postkantische Diskursethik die Lücke« (Apel 1987: 63) 
schließen muß, ist hekannt. Zur Dehatte um Kant und die Diskursethik s. weiterhin 
Wellmer 1986: 211ff.; Sandermann 1989; Brandt 1993; Pawlik 1995; Apel 1996; Kuhl- 
mann 1996; Höffe 1990: 331 ff. u. 1996; Unruh 1993:169ff. u. 1996.
309 Das hetont mit Nachdruck Kersting 1991: 133.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 247

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

geradezu göttlicher Elastizität zeugende temporale Index es bedingt, 
daß Kants »dynamische(r) Reformismus«310, für den die historische 
Zeit ebenso wie der Raum immer von derselben Qualität sind, von 
einer >starren Leblosigkeit überformt wird, gerät völlig aus dem 
Blick, wenn man einseitig auf den allseits versöhnlichen Impetus 
des Reformprozesses rekurriert.

Kants Prozeduralismus, konzipiert als strukturierender Ausblick 
auf eine Zukunft gänzlich »unbestimmt in Ansehung der Zeit« 
(11/357, Streit), beinhaltet und legitimiert zugleich aufgrund der 
Orientierung am endlosen evolutiven Gattungsfortschritt, um die 
eingangs dieser zweiten Annäherung zitierten Worte G. Marramaos 
aufzunehmen, >das Opfer der räumlich-leiblich geprägten Gegenwart 
in der Funktion einer von der Figur des Projekts geprägten Perspek­
tive« Die prozedurale Eschatologie der Rechtslehre sakralisiert die 
bürgerliche Vergesellschaftungsform, insofern sie jede noch so mini­
male Ausformung dieses Gesellschaftstypus als embryonale Ver- 
gegenständlichung der einzig guten Sozietät ansieht. Dieses »hei- 
lig(e) und unwiderstehlich(e)« (8/498, MS) Fundament, dessen 
völlige Ausbildung nur als allmählicher Transformationsprozeß hin 
zur »Ordnung der Vernunft« (AA XXIII, 169) vorstellbar ist, impli­
ziert notwendig, daß die Bedingungen menschenwürdigen Lebens 
nur soweit berücksichtigt werden, soweit sie sich als kompatibel mit 
dieser keimhaften Anlage und der ihr inhärenten Entwicklungschrit­
te und -geschwindigkeiten erweisen311. Wo dies nicht möglich ist, 
erwartet den Menschen im Extremfall das Martyrium. Darin ver­
birgt sich der totalitäre Zug des entanthropomorphisierten und >leib- 
vergessenem Prozeduralismus.

Wenn V. Gerhardt daher mit Blick auf Kants Revolutions- und 
Widerstandsverbot schreibt, »daß Kant selbst eine politische Inter­
pretation dieses Verbots gibt, nach der es zwar strikt eingehalten 
werden muß und dennoch dynamisch überspielt werden kann« durch

310 Müller 1991:102.
311 Aus diesem Blickwinkel wären auch Luhmanns Rede von >Gerechtigkeit als Ver- 
fahrenslegitimitätc oder Habermasc Option für ein prozeduralistisches Rechtsparadigma 
(s. Kap. IX in Habermas 1992) kritisch bezüglich ihrer temporalen Rhythmik zu befra­
gen. Das Problem, weshalb prozedurale Gerechtigkeitsprinzipien für konkrete, sozial 
situierte Subjekte verbindlich sein sollen, bleibt in diesen rechtstheoretischen Entwür­
fen ebenfalls in vielsagender Weise unbehandelt. Zur Bedeutung des Leibes und der 
Endlichkeit bei der Bestimmung der Kriterien richtigen Handelns vgl. Siep 1988: 91 f.

248 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

die »implizite Reformprogrammatik der Kritischen Philosophie«312, 
dann verkennt er genau den zuvor erörterten Zusammenhang. Kants 
Reformidee >spielt< vielmehr mit dem Lehen der Rechtssuhjekte, 
nicht mit den politischen Strukturen. Auch die ihr inhärente Dyna­
mik kann leidende Kreaturen vor dem Martyrium nicht retten. Im 
Spiel der Gattung sind jene als >vetoherechtigte< Teilnehmer elimi­
niert. Nicht die humane Kreatur ist das Suhjekt der Kantischen 
Rechtslehre, sondern die fetischisierte Struktur und die ihr innewoh­
nenden Systemimperative. Der evolutiv ahlaufende Prozeß wird zum 
Selhstzweck; Lehen in Freiheit und Gleichheit wird nicht als Bedürf­
nis konkreter Individuen, sondern als Resultat eines endlosen Flusses 
historischer Ereignisse konzipiert313.

Die dieser Theorie innewohnende »prozedurale Ewigkeitsklau­
sel«314 ist nicht vereinhar mit einer sinnstiftenden, qualitativen Zeit­
vorstellung, weil die Kategorien >Qualität< und >Sinn< in ihrer Suh- 
stanz auf limitierte und durch Irreversihilität gekennzeichnete 
Zeitspannen verweisen, innerhalb derer sie sich allererst ahgrenzen 
und entfalten können315. Durch die Fixierung auf den unendlichen 
Prozeß der Realisierung der Rechtsvernunft nimmt sich jener Pro- 
zeduralismus jede Möglichkeit der existentiellen Einhindung in 
menschliche Handlungsvollzüge. In der Perspektive der Ewigkeit ver­
liert die Rede vom Sinn jeden Sinn316, weil sie sich eines Geschichts­
hildes von solch schrankenloser Großräumigkeit hedient, daß das 
einzelne Lehen darin nichts mehr zu hedeuten hat317.

Die mit dieser teleologischen Strukturierung einhergehende 
Verzeitlichung des Geschichtsverlaufs und das damit verhundene Vo­
tum für eine ausschließlich prozedural-reformorientierte politische 
Praxis können folglich nicht als adäquate Aufhehung des Hiatus zwi­
schen faktischen gesellschaftlichen Strukturen und dem anvisierten 
Ideal der demokratischen Repuhlik verstanden werden. Kants

312 Gerhardt 1995a: 180; Hervorhehungen z. T. im Original, F. Z.
313 In den Theorien neoliheraler Ökonomen wie F. v. Hayek oder M. Friedman kehrt 
exakt diese Argumentationsfigur hei der hedingungslosen Verteidigung des Ideals des 
totalen Marktes wieder; s. dazu Hinkelammert 1994:101 f.
314 Maus 1992:163.
315 Vgl. dazu Wulf 1987, insh. 272-74; Hinkelammert 1994:170, 222 ff., 235 f.; Günther 
1995; insh. 23. Vgl. auch AA XXI, 37, wo Kant einen »Zeithegriff, der auf Phänomene 
ahgestellt ist«, ahlehnt.
316 Vgl. zu diesem Prohlem Braun 1996:12 f.
317 Ich entlehne dieses Bild Blumenherg 1986: 225.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 249

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rechts- und Geschichtsphilosophie ist keine prozedurale (Auflö­
sung, sondern eine immanente Aushlendung und Nichtwahrneh­
mung strukturell-anthropologisch gegehener Dualismen. Der dieser 
Konstruktion zugrundeliegende Zeithegriff, der glauht, »eine Aus­
sicht in eine unabsehliche Zeit« (11/362, Streit) eröffnen zu können 
und so einen »verewigte(n) transitorische(n) Kompromiß«318, eine 
»unendliche() Transformation«319 hezeichnet, der sich aus jener un- 
ahlässigen Orientierung an der auf die Zukunft ausgerichteten Zeit­
lichkeit ergiht, mißachtet die schlichte, aher fundamentale Wahrheit, 
daß »his zur Ewigkeit die uns gegehene Zeit nicht reicht«320, mithin 
»das Individuum sich die Geduld der Gattung nicht leisten kann«321. 
Die Umstellung der »Legitimationsprinzipien auf einen prozessualen 
Typus«322 ermöglicht gerade keine angemessene Berücksichtigung 
kreatürlicher Lehenshorizonte innerhalb des institutionellen Ge­
füges des Staates. Prozeduralismus ohne anthropozentrischen Zeit­
index fördert, wie Kants Theorie demonstriert, die Emigration aus 
der Gegenwart und führt zur Ewigkeit als unpassender Projektions­
fläche für menschliche Lehensvollzüge323. Im temporalen Raster der 
>unahsehlichen Zeit< aher ist Legitimität kein operationalisierhare 
Größe. Stattdessen liegt in der Unendlichkeit »allein die Aufopfe­
rung«324, insofern sie das Individuum degradiert zum hloßen »Funk­

318 Kersting 1989: 187.
319 Langer 1986: 169.
320 Poser 1993: 43.
321 Blumenherg 1986: 175.
322 Maus 1992: 23.
323 In ähnlichen Motiven sieht Siep 1979: Kap. V den Grund dafür, daß Hegels Aner­
kennungslehre eine empfindliche Einhuße erleidet. Wenn Maus 1992: 119, schreiht, 
Kants Favorisierung der reformerischen Langsamkeit sei mit Blick auf die Rechtsidee 
»ganz ephemer«, dann ist dies, auch wenn die Autorin mit diesem Hinweis die aus­
sichtslose Intention verfolgt, Kants Rechtslehre für revolutionäre Ideen anknüpfungs­
fähig zu machen, sogar noch untertriehen: Zeit in suhjektiv relevanten Dimensionen 
spielt für Kant schlichtweg gar keine Rolle. Aus der gattungsgemäßen Perspektive des 
Ziels der Geschichte verlieren Zeitfragen jede Dringlichkeit. Es wäre interessant, die 
hemerkenswerten Parallelen zwischen Kants rechtstheoretischer Geschichtskonzeption 
und der Entwicklung des Parusiegedankens in der christlichen Tradition zu verfolgen. 
Wertvolle Orientierungshilfe für eine solche Untersuchung liefert, trotz einiger 
fragwürdiger religionsapologetischer Passagen, der ideengeschichtlich strukturierte Ah- 
schnitt in Hinkelammert 1994: 236 ff.; vgl. ferner Dux 1989 u. Nassehi 1993: 292 ff.
324 Hinkelammert 1985: 220; vgl. ferner Braun 1996: 9 ff. Man kann mit resignativem 
Gestus die Kantische Relationierung von Geschichts- und Lehenszeit als geradezu fata­
listische Konstante menschlichen Daseins hetrachten, um dann als adäquate Verhaltens­
maxime angesichts »der Herrschaft eines anonymen historischen Prozesses« (Kittstei­

250 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

tionär der Unmerklichkeit des Zugewinns«325. Die Verbindlichkeit 
einer gesellschaftlichen Ordnung und ihrer politischen Handlungs­
anweisungen und Sanktionen kann nur angesichts der Bedingungen 
der Möglichkeit leibhaftigen Daseins sinnvoll eingefordert werden. 
Das, was der unsterblichen Gattung die Ewigkeit ist, ist in der Rede 
von Legitimität der sinnliche Mensch.

Die Konsequenzen der Argumentation Kants lassen sich nicht 
eingrenzen auf innertheoretische Fragestellungen326. Spätestens bei 
der Diskussion der Widerstandslehre verliert diese rechts- und ge­
schichtsphilosophische Konstruktion ihre praktische Unschuld<, er­
weist sich vielmehr als eminent wirklichkeitsbestimmend. Entgegen 
dem gängigen Urteil, Kant »kennt keine Handlungsanforderungen, 
die die Geschichtsphilosophie selbst stellt«327, ist darauf zu insistie­
ren, daß die Untersuchung dieses neuralgischen Punktes der Kanti- 
schen Rechtstheorie das Gegenteil belegt. Reformpflicht, Revolu- 
tions- und Widerstandsverbot sind nur vor dem Hintergrund 
teleologisch-geschichtsphilosophischer Paradigmen erklärbar, die die 
fatale, innertheoretisch jedoch erforderliche »Illusion eines formal­
rechtlichen Kontinuums«328 erzeugen. Das aber heißt, daß der Ge­
schichtsphilosophie, soweit sie der Rechtslehre Kants inhärent ist, 
aufgrund des ihr inkorporierten Zeitkonzepts eine explizite Hand­

ner 1987: 77) zu postulieren: »Nur eingepaßt in den neuesten Stand des Absterbens 
versetzen wir uns in die Lage, die im Rahmen des Möglichen erreichbaren Korrekturen 
am historischen Prozeß vorzunehmen« (80). Doch scheint mir diese einer Lebensweis­
heit gleichende intellektuelle Antizipation der Ohnmachtserfahrung angesichts >ver- 
steinert-morbider< gesellschaftlicher Strukturen weder theoretisch zwingend, historisch 
ohne Widerspruch beleg-, noch lebensweltlich ertragbar. Vgl. als intellektueller Gegen­
pol zu Kittsteiner Castoriadis 1990.
325 Blumenberg 1986: 225.
326 Laut Wünsche 1987 nimmt im 19. Jahrhundert die Pädagogik als Wissenschaft ihren 
Ausgang in einem derartigen philosophischen Weltbild, das auf eine »permanente Re­
form« (100) hin angelegt ist, sich teleologisch »in Richtung Menschheit« (104) bewegt 
und so den »Verlust der Gegenwart« als »Preis für die erwünschte Zukunft« (112) ver­
rechnet. Es ist nach dem bisher Gesagten naheliegend, daß Kants explizit pädagogischen 
Positionen genau diese Gedanken transportieren, s. 12/695 ff., Pädagogik; vgl. dazu 
Thien 1984: 43-51.
327 Cavallar 1992: 269; vgl. ferner 1992a: 276; Spaemann 1976: 355. Auch die Behaup­
tung von Kersting 1988a: 169, Kant halte ein bloßes »Plädoyer für einen geschichtsphi­
losophisch ermutigten Rechtsreformismus«, reduziert dieses Theorieelement auf ein 
nur dekorativ-motivationales Niveau (s. auch 189).
328 Klenner 1974: 228. Die innige Verknüpfung zwischen den regulativen Vernunft­
ideen und der Rechtsphilosophie übersieht Horkheimer 1987:146.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 251

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

lungstheorie eigen ist, die spezifisches reformerisches Handeln ge­
bietet und Zuwiderhandlungen grundsätzlich verbietet329. Sie formu­
liert folglich in einem enormen Ausmaß Handlungsanforderungen. 
Sie zwingt, wie zuvor schon ausführlich diskutiert, in Diktaturen den 
Untertanen dazu, >alles über sich ergehen zu lassen<, sie legitimiert 
bei Verstößen gegen diese Pflicht zum Martyrium eine Sanktionie­
rung >nicht minder als mit dem Tode<, sie verlangt kategorisch - in­
klusive aller damit einhergehenden und diskutierten exorbitanten 
Verzichtsleistungen bezüglich des individuellen Lebensvollzugs und 
aller moralischen Zumutungen mit Blick auf persönliche oder kollek­
tive Leidenserfahrungen - eine Existenz als Gattungswesen. Der ge­
schichtsphilosophische Leitfaden plädiert nicht nur für die Reform, 
er spricht »damit zugleich eine Pflicht zu diesem Wirken«330 aus, d. h. 
er geriert sich eindeutig in einem strikten Sinne handlungsanwei- 
send331. Am Anfang der geschichtsphilosophischen Reise steht mit­
nichten bloß die harmlose »Hoffnung (auf, F. Z.) bessere() Zeiten« 
(11/170, Gemeinspruch). Sie nimmt vielmehr ihren Ausgang in der 
ebenso subtilen wie gewalttätigen Internalisierung des >Opferstatus< 
als letztlich »positiver Bedingung« (11/367, Streit) der gesamten 
Konstruktion. Wenn W. Bartuschat mit Blick auf Kant den entsetzli­

329 Die folgende Reflexion verdeutlicht nochmals sehr klar den Zusammenhang zwi­
schen Gehorsamspflicht, alternativlosem Reformgebot in Kombination mit der Bestäti­
gung dieses Zusammmenhangs in der Zukunft im Sinne des Rechtspositivismus. »Der 
Monarch hat Unrecht, manches zu befehlen, aber der Unterthan hat Unrecht, sich die­
sem (!) Befehl zu wiedersetzen. Denn der status civilis muß nicht aufhören. Es ist aber 
im status civili keine Art sein Recht zu persequiren als durch processum. Und hier ist 
kein Richter. Der Erfolg macht hier ein neues Recht. Man muß darum beym fürsten 
nicht alles Recht heissen, weil der Unterthan gehorchen muß« (AAXIX, 533). Die Aus­
schließlichkeit des Reformweges betont auch Gerhardt 1995b.
330 Kaulbach 1975: 80.
331 Diesen Aspekt der Geschichtsphilosophie streicht Kaulbach 1975: 80, klar heraus. 
»Vom Standpunkt der Praxis aus eröffnet sich für die Geschichtsphilosophie ein wei­
teres Aufgabenfeld, in welchem es darum geht, über die bisher betrachtete wissen­
schaftstheoretische Funktion der Geschichtsphilosophie hinauszusehen, um diejenige 
des Orientierens für das Handeln in den Blick zu bekommen. Das bedeutet, daß die 
Geschichtsphilosophie nicht nur geschichtliches Handeln zu ihrem Thema macht, son­
dern Orientierung für die Praxis selbst und eine Ausrichtung des politischen Tuns auf 
ein Ziel der Geschichte hin leistet«. Dieses Lehrstück stellt demnach, »vom Ziel her 
gesehen, ihre kategorischen Forderungen an das Handeln der Einzelnen« (Weyand 
1964: 199), die Geschichtsphilosophie erhebt »den Anspruch auf nichts Geringeres als 
darauf, Anleitung für das gesamte sich in geschichtlichem Raum aktualisierende Han­
deln des Menschen zu sein« (103). Vgl. dazu weiterhin Terra 1993: 54; s. schon AA XX, 
307.

252 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

chen Satz schreibt: »Daß der empirische Staat eine Darstellung des 
idealen Staates ist (...) muß angenommen werden, weil anders die 
Unrechtmäßigkeit des Staates nicht von den Untertanen ertragen 
werden könnte, denen ein Aufbegehren gegen die staatliche Ord­
nung, ohne die überhaupt kein Recht sein könnte, verwehrt ist«332 333, 
dann macht er transparent, inwiefern die Imperative dieser Theorie 
den Menschen unter Umständen das Martyrium aufoktroyiert und 
wie die Systematik dieser Konzeption jene nötigt, ihr reales Erleben 
und Erleiden abzuwerten und an deren Stelle die Lüge in Form einer 
fiktionalen Illusion über den formalrechtlich kontinuierlichen Fort­
schritt treten zu lassen. Und wenn R. Spaemann, nachdem er die 
Handlungsirrelevanz der Geschichtsphilosophie Kants behauptet hat, 
ausführt: »Handlungsrelevant ist diese Lehre nur (!!), insofern sie 
keinem Handelnden erlaubt (!!), sich und die gegenwärtige Situation 
als gleichgültiges Abfallprodukt eines geschichtlichen Unfalls zu be­
greifen. Sie macht vielmehr die jeweilige Gegenwart für den Han­
delnden stets von neuem zum >Tag des Heiles««333, dann reizt die fast 
saloppe Unbekümmertheit, mit der hier Opfern staatlicher Willkür 
Lebensmut zugefächelt wird, zum Widerspruch. Die Hoffnung al­
lein, selbst wenn Kant das befiehlt, macht aus einer elenden Situation 
nunmal noch lange keinen >Tag des Heiles<, ebensowenig wie es pri­
mär eine Frage des richtigen Denkens ist, wie eine Diktatur von mar- 
ginalisierten Individuen empfunden wird. Daß die Kantische Theorie 
an einem so zentralen Punkt eben nicht mehr zu bieten hat als eine 
christlich verbrämte »tröstende Aussicht in die Zukunft« (11/49, 
Idee; s. auch 11/168, Gemeinspruch), die flankiert wird von dem ohn­
mächtigen, um nicht zu sagen geschmacklosen Appell, sich bloß nicht 
hängen zu lassen, darin liegt wohl ihr eklatantester Defekt.

Ruft man sich zudem die Resultate des ersten Kapitels vorlie­
gender Studie in Erinnerung, dann spätestens wird ersichtlich, daß 
der Kantische Prozeduralismus keineswegs, vergleichbar der Dis­
kurstheorie Habermas', eine primär >inhaltsleere< Option für die 
formalen Regeln friedvollen und gerechten Zusammenlebens formu- 
liert334. Kants Rechtslehre ist in ihrem Kern eine Institutionentheo­
rie. Sie erhebt die mit apriorischer Dignität ausgezeichneten Institu­

332 Bartuschat 1987a: 46f.; s. auch Herb/Ludwig 1994: 474.
333 Spaemann 1976: 355.
334 Dieser Irrtum aber durchzieht insbesondere die Studie von Maus 1992. Eine luzide 
Kritik an ihr formuliert Brandt 1993.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 253

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tionen des uneinschränkbaren Privateigentums inklusive der damit 
zusammenhängenden Einrichtungen des Minimalstaats und des von 
der >invisible hand< dirigierten neoliberalen Marktmodells zu unver­
zichtbaren Bedingungen jedes Freiheits- und Rechtskonzepts. Sein 
Reformprogramm bezieht sich zweifellos auf eine konkrete und in 
weiten Teilen präfigurierte Gesellschaftsform, von der behauptet 
wird, daß sie die alternativlos-vernünftige conditio sine qua non 
jeder denkbaren Sozietät ist. Nur unter den strukturellen Vorgaben 
einer Eigentümermarktgesellschaft vollzieht sich der asymptotische 
Reformprozeß, nur unter diesen Vorgaben ist die Verwirklichung des 
Gattungsauftrages in unabsehbarer Zeit denkmöglich und praktika­
bel. Kant behauptet also nicht, daß der Reformismus als solcher im 
Sinne einer politischen Praxismethode der allein gangbare Weg hin 
zur wahren Republik ist, sondern er lehrt, daß der Reformismus sich 
ausschließlich unter den institutionellen Voraussetzungen einer mi­
nimalstaatlich flankierten Eigentümermarktgesellschaft zu entfalten 
habe. Kein Heil außerhalb bürgerlich-kapitalistischer Realitäten - 
das ist das mit apriorischer Würde vorgetragene, unerschütterliche 
Kredo des Kantischen Prozeduralismus!

Vor diesem Hintergrund geraten Interpretationen, die die 
nihilistische Tendenz prozeduraler Rechtskonzeptionen hinsichtlich 
der Zeitdimension und die illusorischen Vorstellungen über die 
Leistungsfähigkeiten eines Eigentümermarktmodells verkennen, 
zwangsläufig in den Verdacht, artifiziell-lebensferne und latent ge­
walthaltige Theorien zu propagieren. Wenn etwa E. Sandermann in 
seiner Studie der Kantischen Rechtslehre zugute hält, daß »auf die 
Formulierung >wahrer< gesellschaftlicher Interessen und Bedürfnisse 
verzichtet werden kann«, gerade weil sie imstande sei, »in the lang 
run ebenfalls zur Beseitigung entscheidender sozialer Ungleichheit 
und zu materieller Gerechtigkeit (zu, F Z.) führen«, dann blendet 
der Autor eben jene aporetischen zeittheoretischen Implikationen 
für den lebensweltlichen Kontext realer Individuen ebenso aus wie 
er es unterläßt, die problematischen strukturellen Vorgaben der Kan- 
tischen Rechtslehre zu untersuchen. Diese mangelnde Sensibilität 
für die Paradoxien einer zukunftsorientierten und institutionell illu­
sorischen Perspektive hat zur Folge, die neuralgische Frage nach der 
Legitimität prozeduraler Rechtsprinzipien aus dem Blickwinkel zu 
verlieren. Wieso sozial situierte konkrete Subjekte Kants Votum für 
»die formalen juridischen und politischen Teilhaberrechte an Ent­
scheidungsprozessen«, das »selbst bei bestehender sozialer Ungleich­

254 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

heit« nur die Perspektive zu bieten hat, »>in the long run<«335, also 
irgendwann einen menschenwürdigen Zustand realisieren zu 
können, anerkennen sollen, ist innerhalb dieser anthropologiescheu­
en Konzeption nicht einmal mehr thematisierbar. Aufgrund ihrer 
Logozentrik berauscht sie sich an formaler Stringenz und geht dabei 
auf dem unendlichen und linear gedachten Weg in explizierter Weise 
des sinnlichen Menschen verlustig.

Man mache sich darüber keine falschen Vorstellungen. Der Ver­
zicht auf die normativ besetzte Formulierung >wahrer< Bedürfnisse 
und Interessen und die Orientierung an formal-prozessualen Grund­
sätzen erleichtert die Suche nach Gerechtigkeits- und Rechtsprinzi­
pien nicht. Ohne anthropologisches Prolegomenon, in dem zu erör­
tern wäre, was es heißt, ein Mensch zu sein336, und ohne gründliche 
Analysen sozioökonomischer Zusammenhänge kann philosophisch­
praktische Theoriebildung keinen verbindlichen Begriff von Gerech­
tigkeit und Menschenwürde hervorbringen337. Diese Einsicht verein­
facht die Suche keineswegs - aber sie eröffnet ihr womöglich den 
Horizont, vor dem allein sie erfolgreich sich gestalten kann.

335 Sandermann 1989: 288 ff., vgl. ferner Langer 1986, Maus 1992 und die affirmierend 
wirkende Darstellung Kants in Kersting 1994: 202 ff.
336 Damit soll nicht behauptet werden, daß die Geschichtsphilosophien des deutschen 
Idealismus ohne Anthropologie ausgekommen wären. Der Topos, die Bestimmung des 
Menschen liege in der Aufopferung für die Gattung, birgt sogar starke anthropologische 
Festschreibungen. Wieso ich dieses anthropologische Modell für eine inakzeptable Zu­
mutung halte, sollte das Kapitel am Beispiel Kants aufzeigen (Kodalle 1995 übt an Fich- 
tes Rechts- und Geschichtsphilosophie vergleichbare Kritik). Insofern schließt die For­
derung nach einer anthropologischen Ouvertüre derartige Konzeptionen aus. Der 
Abschluß dieses Kapitels soll darüber hinaus zumindest die Konturen einer angemesse­
neren Auffassung vom Menschen skizzieren.
337 Vgl. dazu die Anregungen von Siep 1988: 89 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 255

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

3. Exkurs: Geschichtsphilosophie und moderne politische 
Theoriebildung338 - ein Schlaglicht auf R. Dahrendorf und 
M. Kriele

»History is like a play, a world-drama to which we are spectators. And 
some plays produce no good disposition in us, they make the heart 
languid or frivolous. What matters, then, is how we view this spectacle, 
this seemingly purposeless, bloody chaos - and in this we have a 
choice« (Booth 1983: 70).

»(T)he spectator must reconstruct the human tragedy so that its pro­
gressive aspect become visible, watch the reconstructed drama, and en- 
courage others to see it as well« (van der Linden 1988: 93).

»Ich weigere mich nur, daß wir allem, was einmal geschehen ist - weil 
es geschehen ist, weil es Geschichte geworden ist und somit un­
widerruflich - einen Sinn unterstellen, der ihm nicht zukommt« (Frisch 
1984: 70).

Zentrale Topoi der Kantischen Geschichtsphilosophie lassen sich 
beinahe zwangsläufig in rechts- und politiktheoretischen 
Entwürfen finden, die zum hermeneutischen Ausgangspunkt 
ihrer Überlegungen eine überindividuelle, zeitlose und histori­
schen Erfahrungen enthobene Zuschauerperspektive einneh­
men339. In einer solchen Sichtweise wird es möglich, zu behaup­
ten, »Hitlers Nationalsozialismus (war, F. Z.) nötig, um die 
Revolution der Modernität für Deutschland zu vollenden«340, 
ebenso wie zwecks Erreichung des Fortschritts in Deutschland 
eine »Dosis Klassenkampf (...) nichts geschadet«341 hätte, oder 
der 2. Weltkrieg und »der Tod von Hunderttausenden in Hiro­
shima und Nagasaki« erforderlich waren, denn schließlich 338 339 340 341

338 Der lateinamerikanische Wirtschaftswissenschaftler F. J. Hinkelammert bestimmt in 
den Gesellschaftstheorien des Neoliberalismus, Stalinismus, Marxismus-Leninismus, 
Anarchismus und im Werk von K. Popper die Ideologielastigkeit dieser Konzepte, indem 
er u.a. ihre Kontaminierung mit geschichtsphilosophischem Gedankengut im Geiste 
von Hegels Diktum der schlechten Unendlichkeit; herausarbeitet. S. Hinkelammert 
1985: 69-161 u. insb. 1994: 39-254.
339 Exemplarisch demonstriert Kant diese Positionierung des urteilenden und unbetei­
ligten Betrachters am Beispiel der revolutionären Ereignisse in Frankreich; s. 11/357 ff., 
Streit; vgl. ferner Jachmann 1993:154 u. Arendt 1985: 71 ff.
340 Dahrendorf 1992:109.
341 Dahrendorf 1992:110.

256 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

»mußten die Hindernisse auf dem Weg der Modernität, der 
Ausweitung der Bürgerrechte, der Erweiterung der Lehenschan­
cen und Freiheit offenhar auf explosive und gewaltsame Weise 
heseitigt werden«342. All diese Tragödien sind für Dahrendorf - 
und da unterscheidet er sich keineswegs von Kant - unvermeid- 
hare und notwendige »Ingridenzien des politischen Wandels«343. 
Derart gesonnene Denker hahen aus Gründen der Theoriekohä­
renz grundsätzlich ein großes systematisches Interesse an der 
Existenz und Beihehaltung von Klassenkonflikten344, Gegensät- 
zen345, Kriegen und Gewalt, die euphemistisch unter dem neu­

342 Dahrendorf 1992: 114/15.
343 Dahrendorf 1992: 86.
344 Vor diesem Hintergrund findet sich in der Studie eine, wenn auch etwas zaghaft 
vorgetragene, pragmatisch hegründete Option für die Herrschaft von Eliten (87f.). 
H. Kopper hingegen, Vorstandssprecher der Deutschen Bank AG, formuliert seinen 
Wunsch nach Elitenherrschaft unverhlümt. In einem Beitrag für die frankfurter Rund- 
schauc stellt er fest: »Die Träume, daß sich alle durch alle regieren und verwalten 
können, sind ausgeträumt, restlos«, so daß am Ende dieses hasisdemokratischen Spuks 
die althekannte »Notwendigkeit von Eliten« in neuem Glanz erstrahlt. Diese seien, so 
Kopper, immer schon »Vehikel gewesen für Veränderung, auch für Anpassung an neue 
Produktionsverhältnisse«, und, durchaus im Kantischen Geist, gesellt sich zu dieser 
ideologischen Triehfeder eine gewisse Zwietrachtsdynamik zwischen »elitäre(r) und 
egalitäre(r) Tendenz«, die gemeinsam schließlich Fortschritt und systemadäquates Ver­
halten hervorhringen. Inshesondere die politische Elite sei »wichtiger als jede andere«, 
weil sie »vorzugehen und vorzulehen« hahe, wie die Zukunft zu meistern sei, wohei 
diese sich gerade »nicht der jeweiligen politischen Korrektheit« unterwirft und statt- 
dessen »nach eigenen Gesetzen« zu agieren hahe. Die Summe dieser Fähigkeiten und 
Funktionen ist es, was Eliten, »jenseits ihrer Leistung und ihrer Eigenschaften zu dem 
macht, was sie sind - Vorhilder« (Kopper 1996: 8; zu diesem Elitenhild s. weiterhin den 
Bericht von Wiedemann 1995 hezüglich einer Tagung von Bankiers und Industriellen 
üher die schwierige Suche nach wirklichen Eliten in Deutschland). In Zeiten gesell­
schaftlicher Krisen werden plötzlich erneut die prohlematischsten Paradigmen politi­
scher Theoriehildung reaktiviert: Tahuhruch als produktives und kreatives Verhalten, 
Erfolg als ausschlaggehender Bewertungsmaßstah politischer Handlungen, Bildung 
von Führungsschichten, deren Wert funktional im Hinhlick auf ihre Gesinnungs- und 
Loyalitätsförderung innerhalh der Nicht-Elite hestimmt wird. Paradoxerweise sollen 
nun genau diese Optionen den seit Jahrhunderten geführten Kampf um gerechte Struk­
turen in kapitalistisch-demokratischen Staaten neu stimulieren, während mit einem 
apodiktischen Satz der (in der Tat gescheiterte) Versuch, eine andere Gesellschaftsord­
nung als jene zu etahlieren, als endgültiger Beweis für die Alternativlosigkeit des Be­
stehenden interpretiert wird - gerade so, als lasteten auf Koppers Vorschlägen nicht 
ehenfalls schwärzeste historische Erfahrungen.
345 So hehauptet Dahrendorf, Kant geradezu paraphrasierend, »daß die Ungleichheit ein 
Medium der Freiheit ist, solange sie Ungleichheit des Angehots hleiht und sich nicht auf 
Anrechte erstreckt. Sie (!) füllt die Supermärkte« - nehenhei hemerkt, eine sehr eigen­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 257

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tralen Wort >Antagonismen< zusammengefaßt werden. Es kann 
nicht mehr verwundern, daß Dahrendorf das Kantische Zwie­
trachtstheorem346 als »geradlinig und plausibel« betrachtet, 
ebenso wie es ihm einleuchtet, »daß es in diesem Chaos eine 
verborgene >Naturabsicht< gibt und daher Hinweise auf den 
Sinn des Ganzen«347. Diese geschichtsphilosophischen Fragmen­
te, die Dahrendorfs Modell durchziehen, sind mehr als »eine 
kleine utopische Sünde«348 eines modernen Gelehrten. Sie stel­
len vielmehr das notwendige Gerüst des gesamten Konzepts dar.

willige Erklärung der Warenproduktion - »und das ist höchst wünschenswert, solange 
alle zu ihnen Zugang haben« (67). War der Gedanke zu Zeiten Kants durchaus originell, 
so ist dieser urbürgerliche Topos mittlerweile doch arg ramponiert. Der freie Zugang zur 
Wurst- und Gemüsetheke ist eben in einem nur sehr eingeschränkten Sinn als Hand- 
lungs- und Wahlfreiheit bürgerlicher Individuen zu deuten. Denn erst beim Verlassen 
der Konsumstätte zeigt sich am Umfang der Einkaufstasche, welchen Grad dieser Form 
von Freiheit der Einzelne sich zu leisten vermag. Letztlich korrelieren, wie schon im 
ersten Kapitel bei der Debatte um die sozial- oder minimalstaatliche Ausrichtung der 
MS deutlich wurde, dieses Freiheitsverständnis und diese Lebenskonzeption mit den 
bekannten Parolen >Leistung muß sich wieder lohnen< und >Glückswürdigkeit durch 
Arbeit<. Noch in der rabiaten Verurteilung friedliebend-einfacher Völker und arka­
discher Schäfer als genußsüchtiger dummer Schafe (11/38, Idee; AA XV. 2, 887 u. 891; 
vgl. auch 12/613 f., Anthropologie), deren Ausrottung, sollten die Ursachen dieses Zu­
standes anthropologischer Natur sein, geradezu sinnvoll ist (12/805, Rezension; AA 
XV. 2, 785, vgl. zudem Sutter 1989: 249 ff.), spiegelt sich eben Kants bürgerlicher Glau­
be wieder, daß das Leben primär Mühsal zu sein habe (s. dazu auch die von Kant über­
lieferten Äußerungen in Malter 1990: 346f.), Glück allenfalls als Resultat entbehrungs­
reicher Selbstkasteiung zu betrachten ist, der Verzicht auf die Annahme dieses 
bürgerlich-kapitalistisch-produktiven Schicksals nicht etwa klug, sondern geradezu ent­
menschlichend ist, und solche minderwertigen Existenzen die geschichtsphilosophisch 
unterfütterte Menschenpflicht, dem gattungsfixierten Naturzweck zu fördern, »nicht 
ausfüllen« (11/38, Idee).
346 Kant entwickelt den Gedanken ausführlich in der >Idee<-Schrift (11/37-39, Idee). Er 
kulminiert in einer bereits zitierten, für Kant ungewöhnlich pathetischen Passage: 
»Dank sei also der Natur für die Unvertragsamkeit, für die mißgünstig wetteifernde 
Eitelkeit, für die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben, oder auch zum Herrschen! 
Ohne sie würden alle vortrefflichen Naturanlagen in der Menschheit ewig unterentwik- 
kelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß besser, was für seine 
Gattung gut ist: sie will Zwietracht« (11/38 f., Idee).
347 Dahrendorf 1992: 282. Von daher liegt es nahe, daß Dahrendorf, ebenso wie Kant, 
gegen die bewußte menschliche Planung des Weltenlaufs und stattdessen für das Mittel 
der urwüchsigen Marktmechanismen (>invisible hand<) optiert (187).
348 Dahrendorf 1992: 291. In der Studie distanziert sich der Autor ausdrücklich von 
dogmatischem geschichtsphilosophischem Denken (76). Nicht nur verkennt er aber da­
mit die dargestellte klare geschichtsphilosophische Kontaminierung des eigenen Ansat­
zes, seine Distanzierung ist zudem der Form nach vergleichbar mit Kants Option für

258 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

Die spezifische Pointe dieses geschichtsphilosophischen Per­
spektivismus ist es ja gerade, das Chaos auf der Welt selbst in 
seinen katastrophalsten Ausformungen nicht als Gegner, son­
dern im Sinne von public benefits der Weltgeschichte* 349 gerade­
zu als Garanten der Verrechtlichung und Rationalisierung ge­
sellschaftlicher Zustände zu betrachten350. Theoretiker wie 
Kant und Dahrendorf fordern Kriege nicht direkt351, aber sie

eine regulative Geschichtsphilosophie - und unterliegt damit in paralleler Weise eben 
den Problemen, die anhand Kants Theorie bereits hinlänglich diskutiert wurden.
349 Interessanterweise kritisiert Dahrendorf analoge Argumentationsketten im Lager 
linker und stalinistischer Autoren, die mein(t)en, noch den Archipel Gulag als notwen­
dige Etappe auf dem Weg zur klassenlosen Gesellschaft betrachten zu müssen (128 ff.).
350 Damit sind derartige theoretische Modelle klassische Theodizeen, insoweit sie die 
Sinnhaftigkeit der Schöpfung im Anbetracht von Leidens- und (scheinbaren) Absurdi­
tätserfahrungen verteidigen. Richtig formuliert Kersting in bezug auf Kants Konzept: 
»Um ihre Ohnmachtsbefürchtungen zu betäuben, wird die Rechtsvernunft geschichts­
philosophisch und entziffert voll hermeneutischem Vertrauen das Wirken der opposi­
tionellen Natur als zweckbestimmt und rechtsdienlich« (Kersting 1993: 87). Schon der 
vorkritische Kant hat sich der Theodizeefrage gestellt, besonders augenfällig in einem 
Kondolenzschreiben aus dem Jahre 1760. Dort bekennt er, es sei weise, »mit einer christ­
lichen Resignation sich in den Befehl des Höchsten zu ergeben«, denn: »Wir finden die 
Wege der Vorsehung allemal weise und anbetungswürdig in den Stücken, wo wir sie 
einigermaßen einsehen können; sollten sie es da nicht noch weit mehr sein, wo wir es 
nicht können?« (AA II, 42). Von dieser Gedankenfigur hat sich Kant im Grunde nie 
gelöst (s. z. B. exemplarisch in 7/235, KpV). Die Affinitäten in der Geisteshaltung zwi­
schen Theodizee und Geschichtsphilosophie sind offensichtlich: Kants Geschichtsphi­
losophie ist säkularisierte Religion, sie ist der legitimationstheoretische Humus für die 
absolute Pflicht zum Gehorsam im Staat und die Verurteilung des revolutionären Im­
petus. Die von Marquard 1965/66: 43, Anm. 33, formulierte These, daß die Transzen­
dentalphilosophie als »>eine Philosophie unterwegs von der Theodizee zur Geschichts- 
philosophiec zu begreifen« sei, findet in diesem Sinn im Kantischen Projekt ihre 
Bestätigung; vgl. dazu ferner Baumann 1950: 94 u. 108 ff.; Weyand 1964: 60; Despland 
1973; Burg 1974: 98ff.; Cavallar 1992: 297ff.; Kleingeld 1995: 179ff. u. grundsätzlich 
Lacorte 1989.
351 Zumindest für Kant ist diese Feststellung, wie zuvor bereits dargelegt, massiv ein­
zuschränken. Er betrachtet den Krieg als prinzipiell sinnstiftendes Mittel des Rechts­
fortschritts (s. 10/391 f., KU). Und an anderer Stelle konzediert er: »Auf der Stufe der 
Kultur also, worauf das menschliche Geschlecht noch steht, ist der Krieg ein unentbehr­
liches Mittel, diese noch weiter zu bringen« (11/99f., Anfang; s. ferner 11/42, Idee; 
11/364, Streit; AA XV. 2, 779ff., 791, 893; AA XIX, 612), denn »so ein großes Übel er 
auch ist, (ist er, F. Z.) doch zugleich die Triebfeder, aus dem rohen Naturzustande in den 
bürgerlichen überzugehen, als ein Maschinenwesen der Vorsehung, wo die einander 
entgegenstehende Kräfte zwar durch Reibung einander Abbruch tun, aber doch durch 
den Stoß oder Zug anderer Triebfedern lange Zeit im regelmäßigen Gange erhalten 
werden« (12/686, Anthropologie). Das meint Kant, wenn er vom »glänzenden (!) 
Elend« (10/391, KU) spricht: Kriege produzieren Elend, doch in gattungsgeschichtlicher

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 259

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

goutieren umstandslos ihre Effekte352 und legen es sich als be­
sondere Weisheit aus, daß sie diese >Antagonismen< als Motoren 
des historischen Fortschritts ausgemacht haben353. Insofern es

Perspektive verbreiten sie Glanz. Zu den verschiedenen Funktionen des Krieges in Kants 
politischer Theorie vgl. Baumann 1950: 97ff.; Erdmann 1986: 9f.; Siep 1995: 361f.; 
Gerhardt 1995a: 15 ff. u. 119 ff. Kritisch zu Kants Annahme, Kriege zeitigten tendenziell 
friedensstiftende Effekte, äußert sich Holz 1996. Mit Verweis auf die zahlreichen Stellen 
in Kants Werk, in denen er den Krieg als Geißel der Menschheit brandmarkt, entwik- 
kelte sich eine Debatte um seine Einstellung zum Krieg (vgl. dazu Cavallar 1992: 383 ff. 
u 1995a: 83f.), in der ihn einige Interpreten als grundsätzlichen Pazifisten zu charakte­
risieren suchten (so z.B. Baumann 1950: 87 u. 97; Bloch 1976: 369; mit Affinitäten zu 
diesem Urteil auch Weyand 1964: 153 f. u. Weiper 1996: 66, 72 f.) oder eine durch die 
französische Revolution »nachhaltig geändert(e)« Haltung ausmachen, die Kant von 
einem »militanten Saulus« zu einem »pazifistische(n) Paulus« (Gerhardt 1995a: 17f.) 
haben werden lassen. Diese Urteile scheinen mir nicht haltbar. Zum einen billigt er noch 
in der Anthropologie-Schrift von 1798, wie oben dokumentiert, dem Krieg eine grund­
sätzlich positive Rolle als Triebfeder der Geschichte zu. Zum anderen ist Kants Haltung 
zum Krieg, wie generell zu allen Übeln, gerade nicht von einer durch Prinzipien ge­
leitete Überzeugung bestimmt. Je nach Standpunkt (rechts-, geschichtsphilosophisch, 
ästhetisch) changiert auch sein Urteil über diese Phänomene. Diese bedenkliche, positi­
vistisch gefärbte >Beliebigkeit<, die zudem tendenziell überformt wird von Kants Ein­
schätzung, daß alle Übel sich in gattungsgeschichtlicher Perspektive als Quellen des 
Guten erweisen, muß vor jedem noch so blutigen historischem Ereignis kapitulieren 
(das verkennt z.B. Lutz-Bachmann 1988: 103f.). Auch eine »saubere Trennung zwi­
schen den verschiedenen Perspektiven« (Cavallar 1992: 391; s. ebenso 1995a: 83-89; 
kritisch dazu Williams 1995) kann die methodische Schwäche der Kantischen Position 
nicht aufheben (s. dazu den richtigen Einwand von Siep 1995a: 264). Vielmehr verstärkt 
dies nochmals den Eindruck, daß mit Kant die Ursachen von Leid und Tod fatalerweise 
jederzeit als sinnvolle Ingridenzien der Politik betrachtet werden können.
352 Eine derartige Einstellung beruht in letzter Konsequenz auf einer positivistischen 
Haltung zur Geschichte: alles, was sich ereignet, ist schon deshalb, weil es sich ereignet 
hat, gut, weil notwendig. Dieses Motiv erklärt auch Kants paradoxes Verhältnis zur 
Revolution. Zwar lehnt er sie grundsätzlich als Mittel der Veränderung ab. Aber ist sie 
erfolgreich, dann ist sie »durch ihren Erfolg ja gerechtfertigt, denn der Erfolg ist zu­
gleich der Erweis der Ohnmacht der bestehenden Herrschaft, Gewalt zu verhindern. 
Diese Ohnmacht aber allein (!) ist es, die die bestehende Herrschaft unrechtmäßig 
macht« (Spaemann 1976: 353). In diesen Zusammenhang fügt sich Kants These, Revo­
lutionen seien als Naturereignisse zu beurteilen (s. 11/234, Frieden, Anm.).
353 Nicht nur wegen ihres fragwürdigen Verhältnisses zu Krieg und Gewalt ruht die 
Kantische Geschichtsphilosophie auf >blutigem< Untergrund. Ihr ist zudem, wie mehr­
fach angedeutet, eine eurozentrisch geprägte, deutlich rassistisch gefärbte Dimension 
eigen. So ist für Kant unbezweifelbar, daß sich sein Modell der völligen Entfaltung aller 
Naturanlagen in der Gattungsgeschichte ausschließlich auf die weiße Rasse anwenden 
läßt. Amerikaner, Neger und Indianer sind aufgrund ihres minderwertigen Charakters 
(s. 2/880 ff., BSE; 9/158 ff., Prinzipien; 12/648-72, Anthropologie; vgl. fernerAAXV. 2, 
781 u. 788 f.; zudem in Bd. 9 der von K. Vorländer hrsg. Ausgabe der Werke Kants 
[Physische Geographie], 192-203) prinzipiell nicht in der Lage, innerhalb dieses gat-

260 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

beiden darum geht, den »Weg der Weltbürgergesellschaft«* 354 zu 
skizzieren, impliziert diese Stoßrichtung eine fatale Neigung 
der Autoren, methodisch eine Symbiose zwischen realem Wel­
tenlauf und dem anvisierten Ziel zu konstruieren, so daß am 
Ende der »>Welt-Zuschauer<« mit seiner »Idee vom Ganzen (...) 
entscheidet, ob in einem einzelnen, besonderen Ereignis Fort­
schritt erzielt wird«355. Vom Standpunkt des saturierten und un­

tungsgeschichtlichen Kontextes eine Rolle zu spielen, denn die Weißen »sind die ein­
zigen, welche immer in Vollkommenheit fortschreiten.« Daraus folgt, daß die Gattungs­
geschichte der Menschen »mit Zuverlässigkeit« nur von der »Race der Weißen« han­
delt. Da die Ursachen hierfür nicht kulturell, sondern biologisch bestimmt sind, zieht 
Kant die naheliegende Konsequenz: »Der Neger kann discipliniert und cultiviert, nie­
mals aber echt civilisiert werden. Er verfällt von selbst in die Wildheit. Alle Racen wer­
den ausgerottet werden (Americaner und Neger können sich nicht selbst regieren, die­
nen also nur zu Sclaven), nur nicht die Weißen« (AA XV. 2, 877ff.). Es liegt auf der 
Linie dieser Billigung weltweiten Völkermords und Versklavung, daß Kant wenige Sei­
ten zuvor feststellt: »die Welt würde gar nichts verlieren, wenn Otaheite (Tahiti) unter­
ginge«, denn die dort lebenden Menschen sind aus geschichtsphilosophischer Sicht für 
die Perfektionierung der Spezies und damit für die Erfüllung des Naturplans schlicht­
weg »überflüssig« (785), und es bleibt, so bemerkt er an anderer Stelle, ein Rätsel, 
»warum sie denn gar existieren, und ob es nicht eben so gut gewesen wäre, daß diese 
Insel mit glücklichen Schafen und Rindern, als mit im bloßen Genusse glücklichen 
Menschen besetzt gewesen wäre« (12/805, Rezension). Angesichts der dokumentierten 
Äußerungen zu behaupten, es fehle an unzweideutigen Belegen, um in Kants Philo­
sophie eine rassistische Komponente ausmachen zu können (so Kleingeld 1995: 33, 
Anm. 1), entbehrt nicht eines gewissen Zynismusses. Wenn Kant z.B. schreibt: »Die 
Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefühl, welches über das Läppische stiege« 
oder aus der Tatsache, daß ein Mensch »von Kopf bis auf die Füße ganz schwarz« ist, 
schließt, dies sei »ein deutlicher Beweis, daß das, was er sagte dumm war« (2/880 ff., 
BSE), dann sind dies, ebenso wie die zuvor angeführten Passagen und Verweise, eindeu­
tig beschämende rassistische Aussagen, die noch einem Rassentheoretiker wie Gobineau 
zur Ehre gereichen würden und nicht durch Hinweis auf den damaligen Zeitgeist - der 
im übrigen weitaus weniger homogen rassistisch war, als derartige Hinweise in der 
Regel insinuieren wollen (s. dazu Sutter 1989: 242 u. 259, Anm. 5) - zu relativieren 
sind.
354 Dahrendorf 1992: 141.
355 Arendt 1985: 80; Wenn Gallinger 1955: 165 (vgl. auch die Zitate von Booth und van 
der Linden zu Beginn dieses Exkurses), mit Blick auf Kant bemerkt, er setze Rousseaus 
»schwächlichem >zurück zur Natur< (...) ein mutiges >vorwärts zur Kultur und hindurch 
(!) zur Humanität< entgegen«, dann deutet schon die Wortwahl an, wie die Theorie vom 
Ziel der Geschichte her den Weg dorthin zur Notwendigkeit stilisiert. >Vorwärts und 
hindurch< - ungetrübt von der Einsicht, daß durch geschichtliche Katastrophen hindurch 
Humanität nicht zu gewinnen ist. Eine solche Perspektive kennt weder Brüche noch 
Kontingenz, Sinnlosigkeit oder Tod, ebenso wenig, wie sie es ermöglicht, ein emphati­
sches Verständnis von Kreatürlichkeit, Leben und Freiheit endlicher Wesen zu entwik- 
keln. In einer kurzen Passage faßt Adorno 1992: 104, die zentralen Kategorien, Einflüsse

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 261

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

beteiligten Weltbetrachters ist dann selbst Auschwitz eine not­
wendige Etappe im Hinblick auf das »Projekt der Weltbürgerge­
sellschaft«356. Doch das Leiden des in diese Etappenereignisse 
existentiell involvierten Individuums wird zum deutlichsten Fa­
nal für die unglaubliche Zumutung und Kälte, die ein derartiges 
geschichtsphilosophisches Denken Menschen abverlangt357.

Deutlicher noch als R. Dahrendorf reproduziert der Völker­
rechtler M. Kriele alle zuvor genannten problematischen ge­
schichtsphilosophischen Theoreme. Unter ausdrücklicher Be­
zugnahme auf Kant entwickelt er ein Geschichtsmodell, das als 
Abbild einer »natürliche(n) Tendenz«358 zur Universalisierung 
der Demokratie über die ganze Menschheit konzipiert ist. Da 
laut Kriele »das Ideale die Tendenz hat, wirklich zu werden«359, 
sind historische Ereignisse gemäß dieser teleologischen Vor­
strukturierung zu interpretieren. Der Autor stellt sich damit in 
die Tradition einer »christliche(n) Geschichtsauffassung«, in der 
»am Ende das Gute siegt«, weil sich letzteres, »auf das große 
Ganze gesehen«, als »mächtiger als das Böse« erweist360. So wird 
erneut der bekannte Antagonismus zwischen Gut und Böse zum 
Motor des Fortschritts erklärt361, ebenso wie menschen- oder 
naturverursachte Katastrophen aller Art katharsische Wirkung 
auf den Menschen und damit letztlich fortschrittsfördernde Ef­

und Methoden dieses Zuges Kantischen Philosophierens zusammen. »Noch die Sinn­
losigkeit, deren Konstatierung den Positivismus zum Triumphgeschrei veranlaßt, leuch­
tet geschichtsphilosophisch ein. Weil die Säkularisation des einst als objektiv verpflich­
tend betrachteten theologischen Gehalts nicht sich widerrufen läßt, muß dessen 
Apologet ihn zu retten trachten durch Subjektivität hindurch. So verhielt sich virtuell 
bereits die Glaubenslehre der Reformation; sicherlich war es die Figur der Kantischen 
Philosophie«.
356 Dahrendorf 1992: 286.
357 Selbst im Denken eines Philosophen wie J. Habermas, moralisch über jeden Verdacht 
erhaben, historische Katastrophen zu sinnvollen Etappen der menschlichen Entwicklung 
zu verklären, finden sich zahlreiche Argumentationsfiguren und Theoreme, die in nicht 
unbedenklicher Weise auf geschichtsphilosophische Motive im zuvor erörterten Sinn 
rekurrieren und eine affirmative Haltung zur Geschichte bedingen (vgl. dazu die aus­
gezeichnete Studie Baumgartner 1972: 217-48; ferner Hutchings 1996: 71f.; zudem die 
problematischen Formulierungen in Habermas 1995: 298f. u. 302).
358 Kriele 1988:12. Zur Affinität von Natur und Demokratie s. ebenfalls 99 ff.; 118 f. u. 
192.
359 Kriele 1988:111.
360 Kriele 1988: 90.
361 S. Kriele 1988: 11 f.; 69 u. 98.

262 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

fekte zugeschrieben werden362. Zwar müsse man »mit schweren 
Rückschlägen und Opfern rechnen«, die jedoch durch das Den­
ken »in langfristigen Zeiträumen«363 und im unerschütterlichen 
Vertrauen auf die »sanfte(), aber langfristige!} Tiefenwirkung 
der Wahrheit«364 keinen Niederschlag bei der Formulierung der 
»Erkenntnis« haben, daß »die Freiheit sich durchsetzen wird«365 
im Sinne »kontinuierlicher Fortentwicklung des schon Erreich­
ten«366. In geradezu abenteuerlicher Verschiebung der Bewer­
tungskategorien wird das Faktum, daß unser Jahrhundert unge­
ahnte Tragödien gezeitigt hat, umstandslos in die Logik eines 
permanenten und kontinuierlichen Prozeß des Rechtsprogresses 
integriert. Kriele schreibt: »Es gibt im 20. Jahrhundert zwar 
Rückfälle in die Barbarei, die wir aber eben als Rückfälle hinter 
einen schon erreichten Stand der Rechtskultur erleben«. Dies sei 
zweifellos ein Fortschritt, denn eine »Befreiung aus der Barbarei

362 Kriele 1988:118ff.; vgl. auch 1991: 210f.
363 Kriele 1988:15. Dieser hermeneutische Zugang im Kontext einer Geschichtsphiloso­
phie ist eigentlich nichts anderes als eine ex post stattfindende Idealisierung, die alle 
Momente der Diskontinuität und der Krise im Dienste einer >Siegergeschichtsschrei- 
bungc eliminiert hat.
364 Kriele 1991: 210.
365 Wie sehr die offenbar ideologisch bedingte, eingeschränkte Wahrnehmung der Ge­
schichte bei Kriele geht, zeigt ein kurz nach dem Zusammenbruch der stalinistischen 
Diktaturen Osteuropas publizierter Aufsatz. Hatte der Autor der Studie von 1988 noch 
den wahrsagenden Untertitel >Warum sich die Freiheit durchsetzen wirdc gegeben, so 
scheint die Geschichte durch die erwähnten Umbrüche zu ihrem Endziel gelangt zu sein, 
wie Kriele durch einen Tempuswechsel anzeigt. Der Aufsatz trägt nun den Untertitel 
»Warum sich die Freiheit durchsetzt« (Kriele 1991: 201; die Affinitäten zum 1989 veröf­
fentlichten Aufsatz von F. Fukuyama, in der er die These vom >Ende der Geschichtec 
entwickelt, sind unübersehbar). Es ist bezeichnend für Krieles Weltbild, daß die kata­
strophalen historischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts bruchlos und ausschließlich mit 
dem Stalinismus bzw. Sozialismus (für Kriele im übrigen offenbar weitgehend synony­
me Begriffe) identifiziert werden. So habe der Sozialismus bisher »noch in keinem ein­
zigen Fall die Lebenssituation der Menschen in irgendeiner Hinsicht verbessert, sondern 
im Gegenteil die Verelendung verschlimmert« (Kriele 1988: 96; ebenso 121; vgl. ferner 
1991: 207 ff.), und es verwundert nun nicht mehr weiter, daß der Nationalsozialismus 
im Kern als Ausdruck marxistischen Gedankenguts gedeutet wird (90f.), stattdessen 
aber als Gegenmodell das Christentum weltweit als Motor demokratischer, grundsätz­
lich gegen Diktaturen gerichteter Entwicklungen gepriesen wird (128ff. u. 1991: 208 f.). 
Man muß weder Sozialist noch Atheist sein, um diese historischen Urteile wohlwollend 
als haarstreubenden Unsinn, schlimmstenfalls als ideologisch verblendet zu bezeichnen 
-zumal die weltgeschichtlichen Katastrophen mit dem Scheitern des realsozialistischen 
Projekts nicht geendet haben.
366 Kriele 1988: 16.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 263

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

früherer Zeiten hätten die jeweiligen Zeitgenossen schwerlich 
für möglich gehalten«367. Man reiht sich erstaunt die Augen. 
Nehst der schwer zu widerlegenden Vermutung, daß keine noch 
so primitive Epoche imaginierhar ist, die angesichts von Faschis­
mus und Stalinismus nicht von einem Rückfall hinter hereits 
erreichte Standards reden würde, schenkt Kriele der Feststel­
lung, daß eine so stark differenzierte Kultur wie die europäische 
üherhaupt dazu fähig war, solche einmaligen Unrechtsakte zu 
hegehen, keine maßgehliche Beachtung. Im Kontext dieser ge­
radlinigen Fortschrittslogik richtet sich das Augenmerk selektiv 
auf die Empfindungen der endzielfixierten Beohachter, nicht 
aher auf die jedes lineare Denken zerhrechende Tat selhst oder 
das Erlehen der Opfer. Möglicherweise, auch wenn mir dies eine 
wenig plausihle Spekulation zu sein scheint, neigten die Men­
schen in der Vergangenheit dazu, die Befreiung aus harhari- 
schen Verhältnissen für tendenziell unmöglich zu halten. Aher 
zweifellos fehlte ihnen die Phantasie, um sich ein Inferno wie 
die planmäßig organisierte Vernichtung des europäischen Ju­
dentums vorstellen zu können. Man mag wie Kriele das Schau­
dern üher dieses Ereignis als Indiz für gereifte moralische Hal­
tungen interpretieren - doch wer darüher vergißt, daß dem 
entsetzlichen Ereignis selhst aher zugleich eine jede Rede üher 
Moralität konterkarierende Dimension eigen ist, der löst diese 
strukturelle und inkommensurahle Amhivalenz menschlicher 
Geschichte um den Preis der theoretischen und praktischen Un­
redlichkeit im Dienste einer linearen Fortschrittslogik auf.

2.7 Fazit

»An Kant anknüpfen muß zugleich heißen, sich von ihm abstoßen« 
(Holz 1996: 48).

In einer weit ausholenden gedanklichen Bewegung ist der zu Beginn 
des Kapitels skizzierte Gedankengang nun zu einem Ahschluß ge­
kommen. Die Geschichtsphilosophie Kants hat sich als integrierender 
Bestandteil seiner Rechtstheorie erwiesen. Ihr dogmatischer gel-

367 Kriele 1988:117, Hervorhehung im Original, F. Z.

264 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.7 Fazit

tungstheoretischer Status wurde in Auseinandersetzung mit Kants 
spezifischer Verwendung des Terminus >regulativ< belegt. Insofern 
jedes vernunftbegabte Wesen philosophisch genötigt ist, mittels der 
regulativen Vernunftideen und in ihrer Folge auch mittels der 
geschichtsphilosophischen Theoreme die Weltwahrnehmung zu 
strukturieren, kann kein Bild menschlicher Geschichte und ihrer 
Rechtsinstitutionen gezeichnet werden, das den regulativen Ideen 
widerspricht. In Kants Verwendung des Begriffs ist >regulativ< ein 
Synonym für apodiktisch, da jene regulative Ideen universale und 
ewige Gültigkeit für sich reklamieren. Kant untergräbt damit in fol­
genschwerer Weise die Unterscheidung zwischen Epistemologie und 
Ontologie.

Darüber hinaus prästrukturiert dieses unbedingt verbindliche 
und alternativlose Weltwahrnehmungsmuster maßgeblich das Feld 
politischer Handlungsmöglichkeiten. Es hat sich gezeigt, daß die Op­
tion für den prozeduralistischen Reformismus im Recht ihre gel­
tungstheoretische Verankerung in jenem geschichtsphilosophischen 
Fundament erfährt. Kants Reformismus inhäriert eine Zeittheorie, 
die sich am Ideal der homogenen und leeren Zeit ausrichtet. Die Apo- 
rien und Zumutungen, die einer solchen temporalen Konzeption ei­
gen sind, wurden in zwei Annäherungen an die Beziehung zwischen 
Zeit und Recht thematisiert.

Sich aufgrund der Einsicht in diese Aporien und Zumutungen 
von Kants Geschichtsphilosophie zu lösen bedeutet zugleich, sich 
auch von den zuvor kritisierten Aspekten seiner Rechtsphilosophie 
zu trennen, soweit sie in unaufhebbarer Symbiose mit jenen ge­
schichtsphilosophischen Theoremen verwachsen sind. Es gilt, in der 
Rechtstheorie zu berücksichtigen, was H.-D. Kittsteiner mit Blick auf 
die Geschichtsphilosophie bilanziert: »Man muß offenbar versuchen, 
sich bestimmten psychischen Dispositionen zu entziehen. Erst dann 
kann Geschichte illusionslos als das, was ist, begriffen werden; als ein 
fremder Prozeß, der in das individuelle Leben einschneidet, der nicht 
zum allegorischen Ausdruck eines geheimen Sinns gemacht werden 
kann und der nicht Bündnispartner für irgend jemanden ist. Was 
dann noch an bescheidenen humanen Zielsetzungen übrigbleibt, 
muß gegen die Geschichte erkämpft werden. Schlägt man sich die 
Vorstellung aus dem Kopf, ihres inhaltslosen Prozesses irgendwann 
Herr werden zu können, so kommt es auch nicht mehr auf die Auf­
gabenstellung an, sie durch gesellschaftliche Praxis< auf einen ima­
ginären Kontrollzustand zu bringen, sondern man muß nach neuen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 265

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Bestimmungen suchen, was es heißen kann, ein Lebewesen zu sein, 
das seiner nichtmachharen Geschichte nicht entrinnt«368.

Zugegeben, eine gewaltige Aufgabe, verwoben mit zahlreichen, 
geradezu »klassischen« Fragen der Philosophie. Wenn im abschlie­
ßenden Ausblick versucht wird, zumindest einige zaghafte Schritte 
in die von dieser Problemstellung geebnete Richtung zu gehen, sollte 
das nicht als Anmaßung mißverstanden werden. Im Kontext der im 
bisherigen Argumentationsgang der vorliegenden Studie entwickel­
ten Kritik an Kants Rechtsphilosophie kommt es mir nun vielmehr 
darauf an, eine sehr grobe Skizze zu entwerfen, die einige zentrale 
Grundsätze festhalten soll, an denen man sich in meinen Augen ori­
entieren müßte, um ein Gesellschaftsmodell zu begründen, das sich 
eben nicht den Einwänden ausgesetzt sieht, die in vorliegender 
Arbeit gegen Kants Entwurf erhoben wurden. Der nun folgende 
»Essay« macht also die Folie transparent, vor der sich Kants Vorstel­
lungen negativ abgehoben haben, bündelt demnach in aller Vor­
läufigkeit die Aspekte, die u.a. als positive Kriterien einer legitimier­
baren Ordnung menschlicher Gemeinschaft anzusehen wären.

2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine 
Skizze369

»(D)och, man soll Birnen von einer Ulme verlangen (...)« (Octavio 
Paz).

»Die Irreversibilität der Zeit gibt ein objektives moralisches Kriterium 
ab« (Adorno 1993: 97).

2.8.1 Anerkennung

Um ihren Widerstand gegen die kapitalistische Produktionsweise zu 
verdeutlichen, zerschlugen im 19. Jahrhundert englische Industrie­

368 Kittsteiner 1980: 221, Hervorhebung im Original, F. Z.
369 Diese abschließenden Ausführungen wurden nicht von ungefähr als Essay an­
gekündigt. Ich werde im Folgenden die Positionen der Autoren, auf die Bezug genom­
men wird, weder umfassend darstellen oder kritisch diskutieren, noch den maßgeblichen 
Forschungsstand berücksichtigen. Der fragmentarische Charakter des Gedankengangs 
wird noch dadurch verstärkt, daß von jenen Autoren häufig Texte zitiert werden, die 
selbst wiederum Provisorien darstellen oder zumindest keine elaborierte Theorie im

266 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

arbeitet die Uhr, die über dem Fabrikeingang angebracht war370. Sie 
zerschlugen die Uhr - nicht aber die Maschinen, an denen sie arbei­
teten! Der Protest richtete sich, so könnte man schließen, mehr noch 
als gegen die Arbeitszeiten gegen einen gesellschaftlichen Zustand, 
der die Arbeiter zum bloßen Anhängsel der Maschinerie degradierte. 
Das Zerschlagen der Uhr wäre demnach zu verstehen als Versuch, das 
eigene Menschsein und das darin implizit enthaltene Selbst-Ver­
ständnis gegen die temporal versteinerten und somit entanthropo- 
morphisierten Strukturen eines kapitalismuszentrierten Gemein­
wesens zur Geltung zu bringen. Die Weigerung, sich dem 
chronometrischen Diktat bedingungslos zu unterwerfen, ist zugleich 
der Auftakt eines Kampfes von Menschen gegen eine Gesellschafts­
ordnung, die sie in ihren lebensweltlichen Konsequenzen erfahren 
als »Höchstmaß an Vorenthaltung sozialer Anerkennung«371. Der 
Widerstand der Fabrikarbeiter gegen die als Unrecht erfahrene Miß­
achtung ihrer selbst ist in letzter Konsequenz anthropologisch fun­
diert, gründet »in Identitätsansprüchen, die zur Reproduktionsweise 
der gesamten menschlichen Gattung gehören«372. Mit der Vision 
eines erfüllten menschlichen Lebens, so wäre in aller Vorläufigkeit 
zu sagen, ist es nicht zu vereinbaren, Menschen zu nötigen, sich Be­
dingungen zu unterwerfen, die sie in wesentlichen Aspekten als Ne­
gation ihres Menschseins und als Verhinderung der Entfaltung ihrer 
Potentiale erleben. Betrachtet man die Zerschlagung der Fabrikuhr 
durch die in ihrer Würde verletzten Arbeiter vor dem Hintergrund 
der Kritik, die in den vorangegangenen Kapiteln an der Rechtsphi­
losophie Kants geübt wurde, bekommt diese Handlung eine geradezu 
parabolische Bedeutung.

Sinne der MS beinhalten (Interviews, Zeitungsartikel, Aufsätze) - wissend, daß von den 
Autoren in der Regel durchaus ausgearbeitete Werke vorliegen, deren angemessene 
Berücksichtigung jedoch an dieser Stelle nicht möglich war. Besonders anregend war 
die im Anschluß an einen Essay von P. Flores d'Arcais geführte Debatte über den Stel­
lenwert des Individuums in der politischen Theoriebildung, die in der frankfurter 
Rundschauc geführt wurde (vgl. Flores d'Arcais 1995; Figal 1995; Metz 1995; Brunk- 
horst 1995; Honneth 1995; Marquard 1995; Gerhardt 1995c; Menke 1995; Willke 1996; 
Saage 1996).
370 S. dazu Nowotny 1990: 49.
371 Honneth 1994: 76. Zum Begriff der Anerkennung als Terminus der Rechts- u. prak­
tischen Philosophie s. Siep 1974, 1975, 1979; zu seiner Bedeutung im Kontext eines 
Institutionensystems vgl. insb. 1979, Kap. IV u. V. Vgl. dazu auch die Teile 2-4 der 
ausgezeichneten Studie von Margalit 1997.
372 Honneth 1994: 76.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 267

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.8.2 Zeit und Synchronisation

»O ja, es ist wahr, daß wir elend sind, und auf die Frage >Dann sind wir 
also nicht notwendig?< kann keine andere Antwort kommen als >Nein, 
das bist Du nicht<, die wir alle uns selber geben können müßten. Was 
uns am Leben hält und was das ironische Lächeln der Götter provoziert, 
ist die Annahme unserer Endlichkeit als Wert« (Rossanda 1982:126).

Ich möchte im weiteren für die These plädieren, daß sich die Legiti­
mität eines säkularen Staates373, seiner Institutionen und der von ihm 
geschützten sozioökonomischen Strukturen vor allem am Verhältnis 
zum Phänomen der Zeit entscheidet. Genauer gesagt: Die Art und 
Weise, wie die von der Kreatürlichkeit des Menschen veranlaßten 
temporalen Rhythmen und in ihrer Folge seiner existentiellen 
Bedürfnisse seitens des Staatsartefakts integriert und respektiert 
werden, gibt den Ausschlag über die Rechtmäßigkeit des staatlichen 
Anspruchs, von diesen Menschen anerkannt zu werden374.

Insbesondere die beiden Annäherungen an das Verhältnis von 
Zeit und Recht haben transparent gemacht, daß die prozedurale 
Auflösung des Dualismus Endlichkeit/Unendlichkeit abzulehnen ist, 
insoweit sie auf der Negation des ersten Poles dieses Spannungsver­
hältnisses beruht. Auch eine prozessual zu realisierende Rechtsord­
nung hat sich den Ansprüchen zu stellen, die sich aus der kreatür- 
lichen Endlichkeit der Rechtssubjekte ergeben, auch ein evolutiver 
Rechtsfortschritt muß die »Anbindung der Zeit an die realen Vor­
gaben des Organismus«375 suchen, kann die Anerkennungswürdig­
keit ihrer Entwicklungsschritte und -geschwindigkeit nicht gegen 
dieses anthropologische Fundament einfordern376. Ein Begriff von 
Legitimität, der das berücksichtigt, muß »die im verstandesmäßigen

373 Die weiteren Ausführungen basieren also auf der Voraussetzung, daß religiöse oder 
mythologische Überlegungen keine Rolle spielen bei der Suche nach den Legitimi­
tätsgründen staatlicher Strukturen.
374 Vgl. zu diesem Legitimitätsverständnis Nagel 1994: 51 ff. u. Gimmler 1997: 186 ff. 
Ich richte mein Augenmerk aus den bekannten Gründen primär auf den Zeitaspekt. Daß 
Legitimität ein politischer Begriff ist, der noch weiteren Kriterien genügen muß, soll 
dabei nicht bestritten werden.
375 Dux 1989: 60, s. auch 370. Wingert 1996: 16, schreibt in analoger Weise, es gehe 
darum, »daß Eigenzeiten von Akteuren und Systemen koordiniert statt isoliert wer­
den«. S. auch Marramao 1989: 103; Nowotny 1990: 42 ff.
376 Entsprechend konstatiert Nagel 1994: 35: »Wenn wirkliche Menschen es psychisch 
als höchst schwierig empfinden, den Forderungen einer bestimmten Lehre im konkreten 
Leben nachzukommen und sich ihren Institutionen tätig anzuschließen, muß anerkannt

268 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

Urteil auseinandergetretenen und als Gegensatz fixierten Bestim­
mungen wie Endlichkeit und Unendlichkeit wieder in einem vollends 
entfalteten, konkreten Vernunft-Begriff in der Einsicht zusam- 
men()hringen, daß erst auf dieser Grundlage eine in sich gegliederte 
Gestalt oder ein in sich verständlicher Prozeß in seiner inneren Not­
wendigkeit wahrgenommen und begriffen wird«377.

Es liegt in der Logik des Institutionalitätsgedankens, daß er sich 
zu immunisieren sucht gegen die Lehensvorgänge der Subjekte, de­
ren Koexistenz er zu reglementieren trachtet. Institutionalität, so 
kann man in Anlehnung an H. Blumenherg sagen378, ist gerade da­
durch charakterisiert, daß ihr die Pluralität der Subjekte gleichgültig 
ist und sie von deren individuellen Motiven und Zielen nicht tangiert 
wird. Der Reifungsprozeß von Institutionen verläuft, als sei er 
rückgehunden an ein ewiges identisches Subjekt, so daß der Primat 
der mit Ohjektivitätsanspruch versehenden institutionellen Ausdif­
ferenzierung die realen Subjekte zur Askese nötigt. Diese mani­
festiert sich vor allem als erzwungener Verzicht auf das Selhstver- 
ständnis, die Dimension der individuellen Lebenszeit als Maß der 
Sinnerwartung aufrechtzuerhalten. Die damit zugleich postulierte 
Verhältnisbestimmung zwischen Individuum und Gattung ist eine 
konsequente, aber einseitige Auflösung der ständigen Spannung 
zwischen dem Einzelnen und der Allgemeinheit und sieht sich den 
Abschnitten zuvor formulierten Anfragen ausgesetzt. Wenn Institu­
tionen »notwendig über das Dasein des einzelnen Menschen hin- 
aus(greifen)« und »von ihrem Anspruch her auf eine Dauer gerichtet 
(sind, F. Z.), die Generationen überspannt«379, dann mag das eine an­
gemessene Beschreibung der Institutionenlogik sein, doch wäre es 
fatal, darüber die fundamentale Paradoxie aus den Augen zu verlie­
ren, die der Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft immer 
schon, quasi konstitutiv zugrundeliegt, und die von jener Logik gera­
de nicht sublimiert werden kann. Es kränkt das Individuum, diese 
»an die Oberfläche der Säkularisierungsdynamik gedrängte() Exis­

werden, daß dieser Gesichtspunkt auch mit nennenswertem empirischem Gewicht ge­
gen das betreffende Ideal spricht«.
377 Pleines 1991: 146. Unter Rückgriff auf eine Formulierung von Blumenberg 1986: 
239 läßt sich ein solches Projekt als Versuch umreißen, die »unbestimmte offene Zeit 
in lebenszeitliche Proportionen zurückzuholen«.
378 Blumenberg 1986:173.
379 Gerhardt 1995c: 8. Politik ist folglich, so der Autor, »a priori auf die Kompensation 
der Hinfälligkeit des individuellen Lebens gerichtet«.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 269

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tenz«380, sein emphatisches Sinnhedürfnis reduziert zu sehen auf die 
Zustimmungsfähigkeit eines prozeduralen Verfahrens, in dem seine 
Einmaligkeit und Endlichkeit unherücksichtigt hleihen und das sich 
zudem perspektivisch vor der Folie der seine Lehenszeit vollständig 
transzendierenden Unendlichkeit der Zukunft realisiert. Diese Krän­
kung, die der Anhindung der Anerkennungswürdigkeit der hürokra- 
tisch-administrativen Maschinerie an das Verfahren seiner Genese 
innewohnt, kann weder durch eine formal-kohärente Verständi­
gungsmethode aufgehohen, noch durch den Rekurs auf eine genera­
tionengemäße Erwartungshaltung und Sinnausrichtung ahgegolten 
werden. Eine derartig einseitige Orientierung des Legitimitäts­
hegriffs schrumpft ihn auf das Niveau einer vernünftigen Ideologien 
weil sie sich darauf heschränkt, den immerwährenden Wettstreit 
zwischen Individualität und Gemeinschaft entstellend zugunsten 
der Gemeinschaft, d. h. zugunsten der erwähnten Maschinerie im 
Sinne einer Transformation von Legitimität in Verfahrensrationali­
tät aufzulösen. Die Rationalisierung der Staatsmaschinerie ist aher 
kein Synonym für Legitimität. Diesem prozeduralen Modell fehlt 
die Sensihilität für die Leidensphänomene, die es selbst, die seinem 
»Verständigungsapriori«381 inhärenten temporalen Muster und die 
Imperative der Institutionalisierungsprozesse in Konfrontation mit 
der anthropologischen Konstitution endlicher Wesen notwendig her- 
vorhringen. Jene Leiden hingegen (auch) als Ausdruck der Krise des 
Prozeduralismus hegreifen würde hedeuten, sie als chronische Krise 
einer Verfahrenslogik zu interpretieren, die die Verwirklichung poli­
tischer Entscheidungen unter rein verfahrenstechnischen Gesichts­
punkten hetrachtet, und, insofern sie Legitimität identifiziert mit 
dem Schema evolutiv fortschreitender Ordnung und kumulierter 
Sinnhaftigkeit, die Legitimationskrisen politischer Herrschaft nicht 
mehr als ihr ureigenstes Produkt zu analysieren vermag382. Derart 
auf dem »Triumphwagen der ohjektiven Tendenz«383 thronend, dient 
philosophische Theoriehildung allein der hlinden Affirmation des 
Bestehenden, ohne jedes Gespür für die gewaltigen aporetischen Im­
plikationen dieses Entwurfs.

Ein solches strukturfixiertes Gesellschaftsmodell ist permanent

380 Marramao 1989: 112.
381 Metz 1995: ZB 1.
382 S. dazu vor allem den Schlußahschnitt von Punkt II in Metz 1995.
383 Adorno 1993: 10.

270 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

der Gefahr des Verlustes seines eigentlichen Bedeutungszentrums 
ausgesetzt, d. i. der Mensch, der einst die Institutionen schuf, um 
seine Bedürfnisbefriedigung adäquat zu sichern und der nun von de­
ren immanenten Sachzwängen und Verselbständigungstendenzen 
überrollt zu werden droht384. Die Zerstörung der Fabrikuhr birgt also 
zugleich den Appell, sich dieser ursprünglich subsidiären Funktion 
der institutionellen Apparatur mit Blick auf das Individuum zu erin­
nern, mit anderen Worten die Eingangsfrage zu reformulieren, die da 
lautet: Was heißt es, ein Mensch zu sein und als solcher mit anderen 
Menschen in Gemeinschaft angemessen und würdig zu leben?

»(D)as steife Rückgrat der deutschen Metaphysik geschmeidiger 
zu machen«385 hieße mit bezug auf die eben gestellte Frage, die Un- 
affizierbarkeit der bürokratisch-administrativen Staatsmaschinerie 
durch die individuelle Existenz aufzubrechen zugunsten einer an­
thropologisch sensiblen Ordnung, die die agonale Spannung zwi­
schen dem endlichen Individuum und seinen lebenszeitlich durch­
tränkten Sinnerwartungen und der generationenüberspannenden 
Verfahrens- und Institutionenlogik aufgreift und gerade nicht einsei­
tig aufbebt. Das hätte zur Konsequenz, an die Stelle des evolutiv-ku- 
mulativen Sinn- und Legitimitätsbegriffs des Prozeduralismus eine 
konstitutiv-agonale Auffassung jener Termini treten zu lassen. Diese 
Auffassung würde auf ein starres Kantisches Theorie- und Praxisver­
ständnis (im Sinne der Orientierung an systematischer Einheit und 
Geschlossenheit) und auf die geschichtsphilosophisch durchzogene 
linear-prozedurale Aufhebung aller agonalen Spannungen verzich­
ten, und sich stattdessen auf der Basis jener neuen Sinn- und Legiti­
mitätsdefinitionen vertikal-asymmetrisch ausrichten, sich demnach 
in der Lebenswelt sozial situierter Subjekte verankern. Die unauf­
hebbaren Differenzen, zu denen vor allem das prekäre Verhältnis 
zwischen Lebens- und Systemzeit zählt, gesellschaftlich so zu syn­
chronisieren, daß zu diesem Zweck nicht auf ein Kantisches Sinnver­
ständnis rekurriert werden muß, und wo zudem »die Gewalt der 
Synchronisation«386 möglichst gering gehalten wird, wäre die Auf­
gabe, deren Bewältigung im Zentrum einer anthropologisch sensi­
blen Rechts- und Institutionentheorie stände. Wie kann eine derarti­

384 Vgl. dazu die Kritik an den Theorien von R. Dahrendorf u. M. Kriele im 3. Exkurs 
dieses Kapitels.
385 Barber 1994: 24.
386 Weiss 1995: 94.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 271

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ge »Synchronisation mit anderen Eigenzeiten«387 aussehen? Anders 
gefragt: Wie müssen Institutionen geschaffen sein, »welche die Su­
che nach gemeinsamen Zwecken erleichtern, ohne die Individualität 
der Suchenden zu zerstören«388, die also die agonalen Spannungen 
zwischen Individuum und Gemeinschaft als Grundstruktur begrei­
fen, als Bezugsfeld mit eigener, nichtlinearer Prozeßlogik? Die Be­
antwortung dieser Fragen käme dem Versuch gleich, eine »Transfor­
mation zu inaugurieren, die sich nicht mehr um die Zukunft sorgt, 
sondern um die Gegenwart, nicht mehr um den Menschen, sondern 
um das Dasein des Einzelnen; die Passage zu eröffnen für eine Politik, 
die endlich das im Verlust des Sinns der Geschichte eingeschlossene 
Befreiungspotential zu interpretieren weiß«389.

2.9 Der Geist der Revolution

»Die einzige Revolution, die mich beunruhigt, ist die der Zeit, die ver­
geht und damit unsere Aussichten, endlich glücklich zu sein, immer ge­
ringer werden läßt« (Tomeo 1991: 50).

»Ich träume von einer Revolution ohne Ideologie, in der das Schicksal 
des Menschen, sein Recht zu essen, zu arbeiten, zu leben, das Leben 
vollkommen zu leben, nicht einem von welcher Ideologie auch immer 
ausgedrückten und aufgezwungenen Konzept unterworfen ist. Ein ab­
surder Traum?« (Amado 1994: 46).

Ausgehend von der Problembeschreibung lassen sich nun wenigstens 
die Konturen einer Rechtsphilosophie andeuten, die die Aporien und 
Zumutungen der Kantischen Lehre zu umgehen sucht.

Ein konstruktiver Umgang mit der oben ausgeführten Diagnose 
hat nicht zwangsläufig das Plädoyer für eine »auf Überstürzung an­

387 Nassehi 1993: 343, Anm. 99. Nassehi formuliert die Problemstellung in Anbetracht 
der Feststellung, daß sich im Kontext moderner Gesellschaften Institutionalisierungs­
prozesse zunehmend als »soziale Zumutung für das Individuum« (355) entpuppen, zu­
mal das Festhalten an Einheit, Linearität und prozeduraler Sinnakkumulation zur apo­
diktischen »Semantik der Selbstbeschreibung der modernen Gesellschaft« (368) 
geworden ist. Interessante Anregungen zu diesem Komplex finden sich laut Würten- 
berger 1998 in einer Studie von G. Winkler.
388 Barber 1994:153.
389 Marramao 1989: 113.

272 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

gelegte() Erfüllungsversessenheit des Individuums«390 zur Folge. 
Moderne Gesellschaftsdiagnosen, die in der Panik des mit einer be­
grenzten Lebensspanne geschlagenen Menschen die Ursache dafür 
sehen, daß der neuzeitliche Erdenbewohner in seinem unersättlichen 
»Welthunger«391 durch enorme Beschleunigungen des Lebenstempos 
gleichzeitig einen dramatischen Verlust an Lebenssinn erleidet, 
mögen ein beachtliches prognostisches Potential haben392. Allerdings 
bleiben auch derartige Lebensentwürfe und Gesellschaftsmodelle ex 
negativo dem gleichen Schema verhaftet, auf dem Kants Konzept 
basiert. Das Problem einer Rechts- und Gesellschaftstheorie, die sich 
davon zu lösen trachtet, besteht demnach gerade darin, die Spannung 
zwischen Existenz und Welt in ihrer irreduziblen Agonie zu erhalten 
und nicht zu betäuben.

Zu dem Zweck möchte ich nochmals an den Begriff >Revolution< 
anknüpfen, wie er bereits in der zweiten Annäherung an das Verhält­
nis von Zeit und Recht kurz eingeführt wurde393. Darunter möchte

390 Blumenberg 1986:175.
391 Gronemeyer 1993:103.
392 Ich möchte nicht bestreiten, daß Beschreibungen, die davon ausgehen, daß sich mo­
derne Lebewesen angesichts »einer verlockenden Fülle von Weltmöglichkeiten« (Gro­
nemeyer 1993:103) in die erwähnten Lebensentwürfe flüchten und »Versäumnisangst« 
(105) so zur primären Befindlichkeit wird, den >Zeitgeist< adäquat abbilden. Doch glaube 
ich, daß sie, verglichen mit den Lebensmöglichkeiten der meisten Menschen auf unse­
rem Planeten, primär die Situation der >gesättigten Bäuche< thematisieren. Für den 
überwiegenden Teil der Menschen geht es nicht darum, das Überangebot an Lebensmö­
glichkeiten mit der eigenen begrenzten Lebensspanne zu synchronisieren. Das Gegen­
teil ist der Fall: Ein empörender Mangel an elementaren, Leben in seiner rudimentärsten 
Form überhaupt erst ermöglichenden Strukturen kennzeichnet das Schicksal vieler Er­
denbewohner. Es klingt banal, wenn Hinkelammert 1994: 268 notiert: »Das Leben wird 
möglich, wenn die Grundbedürfnisse befriedigt sind; das Leben wird angenehm, wenn 
man sich Wünsche erfüllen kann. Um sich das Leben angenehm machen zu können, 
muß es zunächst einmal ermöglicht werden. Nur, wenn die Realisierung von Wünschen 
auf der Grundlage der Bedürfnisbefriedigung aufbaut, kann jeder Mensch sein Lebens­
projekt nach eigenen Wünschen gestalten«. Doch schon der Umstand, daß die kursive 
Hervorhebung sich im Original findet, ist ein Indiz dafür, daß die Feststellung jede 
Banalität verliert, wenn man sie außerhalb der Metropolen äußert, deren Bewohner 
bloß an >Welthunger< leiden. Im globalen Maßstab gilt nach wie vor: »Zart wäre einzig 
das Gröbste: daß keiner mehr hungern soll« (Adorno 1993: 206).
393 Auch hier knüpfe ich an bei Marramao 1989: 113: »Heute erscheint es noch deut­
licher, daß die Entfaltung dieses Diskurses eine Neudefinition des Revolutionsbegriffs 
(mithin auch eine Neudefinition des Begriffs der Geschichtszeit) von einer innovativen 
Tragweite verlangt, die zumindest derjenigen gleichkommt, welche die Aufklärung mit 
der Distanzierung vom zyklischen Modell eingebracht hatte. Nichts vermag heute zu 
garantieren, daß eine solche Innovation gelingt. Warum aber einen Begriff verloren

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 273

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ich in einer bewußt schillernden Annäherung Handlungen subsu­
mieren, die einen Zustand bekämpfen, »der die Menschenrechte 
kränkt«394, einen Akt, der den kategorischen Imperativ, »(f)ür alle 
und sofort« die »Chance des zivilen Zusammenlebens« in »Wür­
de«395 zu ermöglichen, zu realisieren sucht, eine Tat, in dem sich ein 
>somatisches Moment< artikuliert, eine Maßnahme, um Verhältnisse 
herbeizuführen, die vom »Willen der jeweils lebenden Generation 
getragen und legitimiert«396 werden können. Der Begriff der >Revo- 
lution< kann in dieser emblematischen Verwendung als emotional 
gefärbter und material ausgerichteter Gegenpol zum gattungsorien­
tierten und formalen Rechtsbegriff Kants verstanden werden397. Er 
rekurriert weniger auf die revolutionäre Aktion als vielmehr auf 
ihren Geist, den es, um es mit Marx zu sagen, wiederzufinden gilt, 
ohne das Gespenst der Revolution selber wieder umgehen zu ma- 
chen398.

Es ist folglich nicht meine Absicht, eine Revolutionstheorie zu 
entwerfen. Bezogen auf die Polarität von Lebens- und Systemzeit 
erfolgt die Bezugnahme auf die den revolutionären Akt speisenden 
Leidenschaften und Prinzipien im Sinne des Einklagens von le­
benszeitlichen Postulaten399 und Identitätsansprüchen, wie sie der 
symbolischen Aktion erwähnter Fabrikarbeiter inhärieren. Es geht 
darum, den der Revolution immanenten und konstituierenden Im­
puls einer »passionsfähige(n) Wahrnehmung«400, eines berechtigten 
»Sehnens«401 nach menschenwürdigem Leben in seiner Radikalität 
zu bewahren, ohne ihn durch die Einbettung in eine rechtsstaatlich

geben, bevor man sich nicht dazu gezwungen hat, die Rückseite des Spiegels zu betrach­
ten?».
394 Haasis 1976: 212.
395 Flores d'Arcais 1995:12.
396 Preuß 1994: 107. Der Historiker P. Steinbach sieht im Zentrum des revolutionären 
Akts »letztlich die Frage nach den Geltungsgründen eines Gemeinwesens artikuliert« 
(Steinbach 1995:18).
397 Preuß 1994: 105 sieht die Revolution charakterisiert durch »das Element der unge- 
bändigten Wildheit, der Unberechenbarkeit, der Vitalität«.
398 Marx 1973: 116.
399 Die Postulierung von Sinn, verstanden als Legitimität und Notwendigkeit gesell­
schaftlicher Strukturen, hat daher bei ihrer Begründung die »Perspektive der Endlich­
keit« als »eine notwendige Bedingung der Konstitution von Sinn« (Schmid Noerr 1990: 
267 f.) zu berücksichtigen.
400 Weiss 1995: 94.
401 Preuß 1990: 11.

274 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

organisierte, zivile Vergesellschaftungsform zu paralysieren oder zu 
hürokratisieren. Diese Problemstellung läßt sich transformieren in 
die Frage, wie »der Geist der Revolution institutionalisiert wer­
den«402 kann. Sie zu beantworten käme dem Versuch gleich, in einer 
»Welt endlicher Bezüglichkeiten«403 die Anerkennungswürdigkeit404 
der gesellschaftlichen Zustände inklusive ihres institutionellen 
Gerüsts, gemessen an jenen revolutionären >Maßstähen<, erweisen 
zu können.

Ein derartiger Zugang zur Struktur einer Gesellschaft grenzt 
sich bewußt ah von unserer bisherigen Verfassungsgeschichte, die 
davon gekennzeichnet ist, »daß Revolutionen die Macht erzeugt ha­
ben, zu deren Verstetigung Institutionen geschaffen wurden«. Einer 
anthropologisch sensiblen Ordnung geht es nicht um die Perpetuie- 
rung von Macht um ihrer selbst Willen, sondern darum, »daß sich 
der Geist der Revolution in Institutionen verkörpert (...), die zur 
Grundlage neuer Machtbildungen werden«405, wobei diese Macht 
sich permanent zu rechtfertigen hat vor den Inhalten des revolutio­
nären Anspruchs. Die Legitimität der Macht speist sich allein aus 
ihrer Fähigkeit, den revolutionären Akt de facto überflüssig zu ma­
chen, das wiederum aber setzt aus den explizierten Gründen »ein 
anderes Verhältnis des Gesellschaftssystems zur Zeit voraus«406.

2.9.1 Mensch und Institution

»Es gilt, eine grundlegende Frage aufzuwerfen, nämlich diejenige nach 
dem Verhältnis zwischen dem konkreten Menschen und der unver­
meidlichen Institutionalisierung seiner gesellschaftlichen Beziehun­
gen« (Hinkelammert 1994: 291).

»Was objektiv die Wahrheit sei, bleibt schwer genug auszumachen, aber 
im Umgang mit Menschen soll man sich davon nicht terrorisieren las­
sen. Es gibt da Kriterien, die fürs erste ausreichen« (Adorno 1993: 84).

Wenn es menschliche Subjekte sind, die Gesellschaft konstituieren 
und zu deren >Ermöglichungshilfe< ein derartiger Zusammenschluß

Preuß 1994:103.
Guzzoni 1988: 79.
Vgl. zu dem Terminus in diesem Kontext Preuß 1990: 78 u. 1994:107.
Preuß 1994:112.
Marramao 1989:155.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 275

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

überhaupt nur erfolgt, dann liegt es nahe, vom Menschen ausgehend 
nach den Prinzipien zu suchen, die die Rahmenordnung einer Ver­
einigung von Individuen als menschenwürdig charakterisiert. Eine 
anthropologische Ouvertüre steht daher am Anfang einer Theorie, 
die in beschriebener Weise »democratic and revolutionary«407 sein 
möchte. Wissend um die Schwierigkeiten, die das Unterfangen be­
gleiten, universalisierbare anthropologische Charakteristika zu be­
stimmen, sollte vorliegende Studie zumindest angedeutet haben, 
daß der Verzicht auf eine derartige Bestimmung weitaus gravieren­
dere Probleme aufwirft, als er ausräumt408.

Verallgemeinerbare Aussagen über die Natur des Menschen 
werden mindestens aus zwei bedeutsamen Quellen gespeist, die 
grundsätzlich als gewichtige Ressourcen für tragfähige Argumente 
überhaupt betrachtet werden können: das historisch geronnene 
Selbstverständnis von Menschen (hier mit Blick auf die Frage, was 
ein Leben zu einem menschlichen Leben macht), und das biologisch­
kulturell unterfütterte Wissen um menschliche Grundfunktionen 
und -bedürfnisse.

Ausgehend von der Basis läßt sich zumindest ein weithin akzep­
tierter Konsens darüber erzielen, »daß das menschliche Leben be­
stimmte zentrale und universale Eigenschaften besitzt, die für es 
kennzeichnend sind«409 und deren Preisgabe »das Ende einer 
menschlichen Lebensform bedeutet«410. M. Nussbaum hat wieder­
holt eine Liste von entsprechenden Eigenschaften vorgeschlagen, die 
berücksichtigt, geschützt und gefördert werden müssen, damit die 
Voraussetzungen einer gedeihlichen menschlichen Lebensentwick­
lung erfüllt sind411. Es wäre ein Mißverständnis, eine solche essentia- 
listische Konzeption als doktrinäre Mißachtung des Umstands zu le­
sen, daß das Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen es verbiete, ihn 
mit normativen Idealitätsvorstellungen zur Annahme einer be­
stimmten Lebensform zu nötigen412. Die Festschreibung essentieller

407 Howard 1988: xii.
408 Die Kriterien, denen die Anthropologie im Kontext einer politischen Theorie 
genügen muß, um universale Geltungsansprüche verteidigen zu können, diskutiert z. B. 
Rapp 1995.
409 Nussbaum 1993: 326.
410 Nussbaum 1993: 333.
411 So z.B. Nussbaum 1993: 334ff.; vgl. auch Hinkelammert 1994: 264ff.
412 Bei der Diskussion des Kantischen Staatsbürgermodells hatte sich zudem gezeigt, 
daß der Rekurs auf formale Rechtsgleichheit keineswegs neutral ist gegenüber indivi­

276 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

Eigenschaften beabsichtigt nicht, die Umsetzung abweichender 
Glückseligkeitsideale zu unterbinden. Jene Liste dient vielmehr dem 
zentralen Zweck, in einer Gesellschaft oder einem Gesellschaftsver­
band die sozioökonomischen Rahmenbedingungen und Fragen der 
Verteilungsgerechtigkeit zu prästrukturieren und zu fixieren. Die 
Institutionen des Staates sollen demnach sicherstellen, daß allen 
Menschen die notwendigen Bedingungen und Ressourcen zur Verfü­
gung stehen, auf deren Grundlage ein gedeihliches menschliches 
Leben sich erst entfalten kann413. Ein solches Modell basiert im Aus­
gang vom Individuum auf einer »Hermeneutik des Überschusses«414, 
indem es sich an der Fülle menschlicher Handlungsoptionen und Le­
bensentwürfe orientiert und ihre Umsetzung zu ermöglichen sucht, 
ohne die materiellen Voraussetzungen und empirischen Interferen­
zen aus den Augen zu verlieren, die es zu beachten gilt, um allen 
Menschen die gleichen Chancen auf Selbstverwirklichung einzuräu­
men415. Der Luxus der Entscheidung, in einer derart ausgerichteten 
Gesellschaft verhungern zu wollen oder seine Gesundheit willentlich 
zu ruinieren, wird durch eine essentialistische Konzeption nicht ge­
nommen. Im Gegenteil: Sie erlaubt es erst, die Entscheidung tatsäch­
lich zu einer freien Wahl zu machen.

Vor dieser anthropologischen Folie wären nun auch die mehr­
fach angedeuteten Richtlinien einer Institutionenlogik zu präzisie­
ren, die die Anerkennung von Menschen verdient. Eines der wesent­
lichen Legitimitätskriterien bestünde darin, das lebendige Subjekt 
und die Sicherung seiner Grundbedürfnisse und -potentiale zum 
zentralen Definiens dessen zu erheben, was wirtschaftlich und gesell­
schaftlich möglich ist oder intendiert wird416. Nicht die funktionalen 
Sachzwänge der bürokratisch-administrativen »Megamaschine«417, 
sondern die Dynamik menschlichen Lebens gilt es ins Zentrum zu 
rücken, um die gesellschaftlichen Beziehungen und das ihr korres­
pondierende institutionelle Geflecht human einzurichten. Die Insti­
tutionalisierung hätte demnach die effektiv vorhandenen Möglich­

duellen Lebenskonzepten und den Inhalten der je eigenen Glückseligkeitsvorstellung. 
Vgl. dazu auch Kap. 2 in Barber 1994.
413 Vgl. dazu Nussbaum 1993: 342 f.
414 Marramao 1989:146.
415 Eine solche Konzeption weiß sich folglich einem strengen und universalen Egalita­
rismus verpflichtet; vgl. dazu Nagel 1994: 91 ff.
416 Vgl. dazu den Hinweis in Nagel 1994: 68.
417 Gorz 1994: 10.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 277

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

keiten des Subjekts, wie sie zuvor unter Rückgriff auf den aristote­
lischen Essentialismus angedeutet wurden, zu fördern und sein Le­
ben als menschliches Leben angemessen zu gestalten. Die Institutio­
nalisierung intersubjektiver Relationen ist im Hinblick auf diese 
Erfordernisse unumgänglich, aber die Rolle der Institutionen selbst 
erschöpft sich in ihrer Subsidiarität und Funktionalität in bezug auf 
die Beziehung zwischen Menschen, die maximale Entfaltung ihrer 
Fähigkeiten und schließlich der Wahrung humaner Identitäts­
ansprüche418.

Die bürgerliche Gesellschaft, wie sie sich in Kants Rechtstheorie 
dargestellt hat, widersteht einer solchen Interpretation ihres institu­
tionellen Systems aufgrund der transzendentalen Mystifizierung des 
Staates und des Eigentümermarktmodells. Die apriorische Fest­
schreibung von Privateigentum, Minimalstaat und Staatsbürger­
theorie als unabdingbare Strukturprinzipien jeder vernünftigen 
Ordnung in Kombination mit Kants temporal indifferenten Futuro- 
zentrismus, der dann im Prinzip alle Mängel >in the long run<, ir­
gendwann oder auch nie behebt, ist immun gegen jede lebenswelt­
liche Kritik oder erfahrungsbelehrte Korrektur und blind gegenüber 
anthropologischen Grundkonstellationen. Sie legt vielmehr ein be­
tonhartes Fundament für einen unpersönlichen und ausschließlich 
selbstreferentiellen Institutionendogmatismus, dem das sozial situ­
ierte, fragile und bedürftige Subjekt gleichgültig ist, in der die 
persönliche Perspektive endlicher Individuen jede systematische Re­
levanz verliert. Angesichts dieser lähmend-morbiden Starrheit der 
Kantischen Institutionenlehre wäre das angedeutete Bestreben, 
»Bruchstellen in der Syntax des methodos herbeizuführen, Bruch­
stellen im un-endlichen Weg«419 zu orten, gleichbedeutend mit einer

418 In diesem Sinne schreibt Gorz 1994:10 (Hervorhebung im Original, F. Z.), es sei der 
Zentralkonflikt moderner Gesellschaften, das Individuum gegen die Herrschaft der sich 
verselbständigenden Institutionen zu verteidigen. Das Ringen um die Wiederaneignung 
humaner Selbstbestimmung ist »wesentlich ein Kampf darum, den (technischen, admi­
nistrativen, finanziellen, kommerziellen, urbanen etc.) Apparaten Räume (...) zu ent­
ziehen und zu untersagen«, mithin sich der subsidiären Funktion jener Apparate zu 
erinnern. Vgl. dazu auch Margalit 1997: 221 ff.
419 Marramao 1989: 147 (2. Hervorhebung im Original, F. Z.). Entsprechend bemerkt 
Flores d'Arcais 1995: 12, daß sich an der Frage, inwieweit politische Theoriebildung in 
der Lage ist, ein »Denken der Endlichkeit« zu integrieren, entscheidet, ob sie dem Ein­
zelnen Wertschätzung entgegenbringt oder sich der individualitätsverneinenden »nos­
talgischen Sehnsucht nach Totalität« verschreibt.

278 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

radikalen und emphatischen Parteinahme für jene fragilen Existen­
zen und der Sorge um ihre Daseinshedingungen.

Th. Nagel hat in einer vor wenigen Jahren puhlizierten Ahhand- 
lung üher Gleichheit und Gerechtigkeit hetont, daß der hürokratisch- 
administrative Rahmen einer Gesellschaft dann anerkennungs­
würdig wäre, wenn er dem Standpunkt der Individualität und jenem 
der üherpersönlichen Perspektive »wirklich gleichermaßen gerecht 
würde«420. Da die Doppelperspektivität für Menschen konstitutiv ist, 
insofern die »üherpersönliche Perspektive jederzeit mit der suhjekti- 
ven koexistiert«421, setzen sich Institutionen und ihre theoretischen 
Legitimationsverfahren immer dann ins Unrecht, wenn sie die »Irre- 
duzihilität suhjektiver Perspektiven«422 aus den Augen verlieren und 
stattdessen versuchen, den impersonalen Standpunkt »immer weiter 
auszudehn(en)«423. Ein ideales Gesellschaftsmodell muß daher, so 
Nagel, »in einem gesellschaftlichen Institutionensystem hestehen, 
innerhalh dessen Menschen ein kollektives Lehen führen könnten, 
das den Anforderungen des impersonalen Standpunkts Genüge leis­
tete, während sie sich zugleich nur Handlungsweisen ahzuverlangen 
hrauchten, die Individuen mit starken persönlichen Beweggründen 
wirklich mit Vernunft zugemutet werden können«424. Auch wenn 
Ideale, wie Nagel an selhiger Stelle einräumt, nur schwer zu verwirk­
lichen sind, können sie dennoch einen positiven paradigmatischen 
Orientierungspunkt ahgehen, der normative Kriterien ahwirft, an 
der sich die Antwortversuche auf die zu Beginn dieses Kapitels for­
mulierte zentrale Frage - was hedeutet es, ein Mensch zu sein - 
messen lassen müssen und die in Nagels Worten lautet: »Unter wel­
chen Bedingungen wird es üherhaupt erst möglich, so zu lehen, wie 
wir lehen sollen?«425. Mit U. K. Preuß kann ein derart anthropo­
logisch rückbezügliches Gesellschaftskonzept, welches mißtrauisch426

420 Nagel 1994: 84. Diese Doppelperspektive spiegelt sich ganz wesentlich in den ein­
gangs erwähnten temporalen Rhythmen (Lehens- und Systemzeit) wieder, die eine le­
gitime Ordnung zu synchronisieren und koordinieren hätte.
421 Nagel 1994:14.
422 Nagel 1994: 31.
423 Nagel 1994: 84.
424 Nagel 1994: 31.
425 Nagel 1994: 77.
426 Mißtrauen gegenüher den Institutionen ist also gleichhedeutend mit der ständig zu 
wiederholenden Vergewisserung, daß jene »keine die Gesellschaft selhst transzendie­
rende Grundlage hahen, sondern ihre eigene Schöpfung sind, die sie wieder aufgreifen 
und verändern kann« (Castoriadis 1990: 80). Mit diesem Paradigma hewegt man sich in

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 279

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

darüber wacht, daß weder die Eigendynamik staatlicher Institutionen 
noch Sinn und Zweck politischer Richtungsentscheidungen gegen 
das urprüngliche Gesellschaftsgründungsmotiv und die Erfordernis­
se eines gedeihlichen menschlichen Lebens verstoßen, als »mora­
lisch reflexive(r) Konstitutionalismus<«427 bezeichnet werden.

Trotz des zugegebenermaßen starken Allgemeinheitsgrad der 
vorstehenden Skizze lassen sich mit Blick auf momentan virulente 
gesellschaftspolitische Debatten zumindest Positionen formulieren, 
die es erlauben, die vorgetragenen Argumente zu ordnen, gemessen 
an ihrer Zu- oder Abträglichkeit hinsichtlich erwähnter Idealvorstel­
lung. Ich möchte das abschließend an zwei aktuellen Problemen kurz 
andeuten: Der Auseinandersetzung um a) den Sozialstaat und b) den 
Weltmarkt.

a) Der Sozialstaatsgedanke hat seine Wurzeln im Wissen um die 
katastrophalen Konsequenzen eines radikalen ökonomischen Libera­
lismus. Dem freien Spiel der Marktkräfte so zu begegnen, daß die 
>benefits< maximalisiert, die Depravierung großer Teile der Bevölke­
rung eingedämmt und Chancengleichheit aktiv gefördert werden, 
stand im Mittelpunkt der sozialstaatlichen Flankierung der nackten 
ökonomischen Rationalität. So erfolgreich der Sozialstaat in einigen 
wenigen Ländern dieser Erde in der Nachkriegszeit war, so unbe­
streitbar ist, daß durch diesen Gesellschaftstyp die eigentliche Ur­
sache der Depravierung nicht in Frage gestellt wurde. Der Sozialstaat 
hat, wie A. Gorz hervorhebt, »die Funktionsweise des Wirtschafts­
systems und die hegemonische Dynamik seines Rationalitätstyps 
unangetastet gelassen. Die Eindämmung des Bereichs, in dem sich 
dieser entfalten darf, beruht ausschließlich auf der Verstärkung der 
Interventionsbefugnis des Staates. Diese Verstärkung führte nicht

einer in Deutschland nicht kultivierten demokratischen Tradition (vgl. dazu die Bemer­
kungen in Preuß 1994:106 u. Vollrath 1994: 23ff.). Laut P. Steinbach ist diese Form des 
Mißtrauens »ein Grundprinzip, das in bester demokratietheoretisch reflektierter Tradi­
tion steht. Nicht Vertrauen ist das Grundelement der Demokratie, sondern Mißtrauen. 
Dieser Satz stammt aus der Geschichte der Gründung eines Staates, der nun wirklich aus 
einer Revolution entstanden und für uns vorbildlich ist, aus der amerikanischen Revo­
lution. Das ist das Dilemma, das wir seit Tausenden von Jahren lösen müssen: daß wir 
die Verletzungen, die erträglich werden sollen, indem wir konstitutionelle Regeln kon­
struieren, nicht mehr hinnehmen wollen« (Steinbach 1995:18). In Deutschland hat sich 
die Tradition eher an Kants Imperativ: »räsonniert, so viel ihr wollt, und worüber ihr 
wollt; nur gehorcht« (11/61, Aufklärung) gehalten.
427 Preuß 1990: 78. Interessante Anregungen zu diesem Themenfeld finden sich bei 
Gimmler 1997.

280 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

zur Entstehung eines anderen öffentlichen Raums, anderer gesell­
schaftlicher Beziehungen, anderer Lehens- und Arbeitsweisen, in de­
nen eine eigene Rationalität und eigenständige Werte bestimmend 
wären«428. Die Dimension der sozialen Zeit und des sozialen Raums 
sind unter dem Primat der ökonomischen Logik sekundäre Phänome­
ne, der Sozialstaat kann sich nur dort entfalten, wo er den Eigenge­
setzlichkeiten der Marktmechanismen nicht zuwiderläuft. So effek­
tiv ein derartiger Sozial-Etatismus in historischer Perspektive auch 
war, so fatalistisch und passiv verhält er sich gegenüber dem emanzi- 
patorischen Idealanspruch, einen institutionellen Rahmen zu schaf­
fen, in dem das menschliche Subjekt sich auf der Basis gesicherter 
Grundhedürfnishefriedigung für alle selber entfalten kann und sein 
Lehensprojekt autonom entwirft. Anstatt selbstbewußt den Institu­
tionen den Ort zuzuweisen, in der sie effizient ihre emanzipations­
dienliche Funktion erfüllen können, unterwirft der konservative 
Sozialstaatsgedanke die Macht des Kollektivs und seine gesellschafts­
gestaltenden Fähigkeiten den im Kapital verkörperten Imperativen 
der ökonomischen Rationalität und »raubt so den Individuen ihren 
Autonomieraum«429. Der Kampf um die »Wiederaneignung der Zeit, 
der Lebensumwelt, des Konsumtionsmodells und der sozialen Ko­
operationsweise durch die Individuen«430 ist folglich nicht erfolgreich 
zu gestalten, wenn nicht die ökonomische Rationalität selbst hinter­
fragt und »die in der Produktionssphäre gegenwärtige intensive Po- 
litizität«431 thematisiert wird. Gesellschaftliche Verhältnisse, die die 
Menschen in ihrem Lebensvollzug zu einer nihilistisch-fatalistischen 
»Bewegung des Nachfolgens«432 zwingen und das Leben selbst dem 
Diktat der Institutionen- und Marktlogik unterwerfen, nehmen dem 
Menschen »immer mehr die Eigenschaften der Identität und des In­
halts«433 und bringen ihn schließlich um die Möglichkeit, eine Ant­
wort auf die Frage, was es bedeutet, ein Mensch zu sein, in einem 
ebenso substantiellen wie selbstbestimmten Sinn zu formulieren. In­
sofern decken die >Krise des Sozialstaats< und vor allem die Argu­
mentationsstrategien seiner Kritiker und Verteidiger zugleich die 
Mängel eines Konzeptes auf, das sich grundsätzlich affirmativ auf

428 Gorz 1994: 10.
429 Gorz 1994: 10.
430 Gorz 1994: 10.
431 Marramao 1989:160.
432 Marramao 1989:140.
433 Marramao 1989: 109.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 281

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

jene fatale Hierarchie zwischen Mensch und Institutionalität bezieht. 
Der Sozialstaat ist kein Modell, das sich dem zuvor skizzierten Ideal 
annähert. Es repräsentiert nicht den Gegenpol zur Idee des depravie- 
renden totalen Marktgeschehens, sondern verbleibt in verhängnis­
voller Abhängigkeit zur Rhythmik des Marktes.

b) Weit mehr noch als in nationalen Zusammenhängen erweist 
die ökonomische Rationalität ihre depravierenden Folgen im inter­
nationalen Kontext. Laut dem jüngsten >Bericht über die menschliche 
Entwicklung< der Vereinten Nationen lebt ein Drittel der Welt­
bevölkerung in Armut, fast 800 Millionen Menschen haben nicht 
genug zu essen, etwa 500 Millionen Menschen sind chronisch unter­
ernährt. 1991 erhielten über 85% der Weltbevölkerung 15% des 
Welteinkommens; zur Zeit entspricht der Nettowert des Vermögens 
der 358 reichsten Menschen der Welt dem Gesamteinkommen der 
ärmsten 45% der Weltbevölkerung, d. h. von 2,3 Milliarden Men­
schen. Betrachtet man diesbezüglich zudem langfristige Entwicklun­
gen, so ist eine Tendenz zur Verschärfung der Gegensätze in fast 
allen Punkten zu verzeichnen434. Ganz offensichtlich sind die Institu­
tionen einer Privateigentümermarktgesellschaft und die mit ihnen 
verwobenen Eigendynamiken, die ohne Zweifel das Fundament des 
Weltmarktes abgeben, nicht in der Lage, die Voraussetzungen her­
vorzubringen, derer es bedarf, um angemessene und anerkennungs­
würdige Lebenszusammenhänge für alle Menschen zu schaffen435. In

434 Die Angaben entstammen der Dokumentation von Auszügen des erwähnten Be­
richts in der frankfurter Rundschau< vom 5.11.1996,12.
435 Wenn Marquard 1995: 10 bemerkt, es stehe »nicht deswegen schlimm in der Welt, 
weil es zu viel, sondern deswegen, weil es zu wenig bürgerliche Gesellschaft in ihr gibt«, 
dann ist diese Feststellung korrekt, soweit man das ökonomische Prinzip einer privat­
eigentumszentrierten Marktgesellschaft nicht zu den Konstituenzien der Bürgerlichkeit 
rechnet - eine Einschränkung, die der Autor aber sicherlich nicht teilt. Wenn Marquard 
vor diesem Hintergrund konstatiert, daß die Lebensvorteile der bürgerlichen Welt auf­
grund ihrer Selbstverständlichkeit »nicht sehr aufregend, ein wenig langweilig und 
reichlich allzumenschlich« sind, und darin den Grund dafür verortet, daß »radikalef) 
Weltverbesserer« ihr Verlangen nach »Außerordentlichkeitsbedarf« nicht befriedigt se­
hen und deshalb zu politischer »Radikalitätsschwärmerei« tendieren, dann dokumen­
tiert er vor allem seine fehlende Sensibilität für die ökonomisch-politischen Vorausset­
zungen, die es ihm erlauben, sich auf hohem Niveau gelangweilter Selbstzufriedenheit 
hinzugeben. Diese ungetrübte Selbstgenügsamkeit gründet nicht in der urwüchsigen 
Menschlichkeit bürgerlich-kapitalistischer Verhältnisse, sondern in der Fähigkeit, die 
dramatischen strukturellen Probleme der Welt zu scheiden von einer solchen bürgerli­
chen Welt selbst. Was Marx mit Blick auf P. Proudhon und das 19. Jahrhundert notiert, 
hat offenbar an Geltung für unsere Zeit nicht verloren: »In Wirklichkeit tut er, was alle

282 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

genau diesem Sinn ist jenes Gesellschaftsmodell, das das Lehen aller 
durch Sicherung der Grundhedürfnisse und lehenswerter Existenz- 
hedingungen nicht garantieren kann, ein unmögliches Modell436. Es 
ist unmöglich nicht etwa deshalh, weil es empirisch nicht vorzufin­
den wäre, sondern es ist unmöglich, weil seine Institutionen und die 
Art ihrer Funktionslogik der Notwendigkeit der Befriedigung der 
Grundhedürfnisse, dem »entscheidende(n) Basiskriterium«437 zur 
Überprüfung des Legalitätsanspruchs von Institutionen, strukturell 
nicht angemessen sind. Die Verteidiger des universalen freien Han­
dels hestreiten angesichts der ohen aufgeführten Fakten in der Regel 
nicht, daß momentan der Weltmarkt in den »glohale(n) Handels- 
heziehungen ein(em) archaische(n) Räuherkapitalismus«438 gleicht. 
Doch weil sie Kritik an diesen Mißständen im Sinne des Sozialstaat­
prinzips zumeist als Kritik an mangelnder sozialer Flankierung der 
grundsätzlich unhinterfragten ökonomischen Rationalität hegreifen, 
arheiten auch sie der transzendentalen Mystifizierung der Institutio­
nen einer Eigentümermarktgesellschaft zu439.

Am Ende hleiht nicht mehr als das, was schon Kants Rechts- und 
Geschichtsphilosophie wie ein roter Faden durchzog. Die Verhei­
ßung, daß der unendliche Ausdifferenzierungsprozeß der von aprio­

guten Bourgeois tun. Sie sagen alle, daß die Konkurrenz, das Monopol etc. im Prinzip, 
d.h. als ahstrakte Gedanken, die alleinigen Grundlagen des Lehens sind, in der Praxis 
aher viel zu wünschen lassen. Sie wollen alle die Konkurrenz ohne die unheilvollen 
Folgen der Konkurrenz. Sie wollen alle das Unmögliche, d. h. bürgerliche Lebensbedin­
gungen, ohne die notwendigen Konsequenzen dieser Bedingungen. (...) Dieser Irrtum 
stammt daher, daß der Bourgeois-Mensch für sie die einzig mögliche Grundlage aller 
Gesellschaft ist, daß sie sich keine Gesellschaftsordnung denken können, in der der 
Mensch aufgehört hätte, Bourgeois zu sein« (Marx 1975a: 507). In diesem hürgerlichen 
Bewußtsein ist es hequem, den radikalen Kampf um gerechte Strukturen als »Appetit 
auf Außerordentlichkeitslagen« unverhesserlicher Weltverhesserer zu verhöhnen. In 
der Tat ist vernünftig, »wer den Ausnahmezustand vermeidet« (Marquard 1995: 10) - 
die Frage ist nur, wie man den Zustand definiert und wann man ihn als gegehen ansieht 
(vgl. dazu Marramao 1989: 233f.).
436 Vgl. dazu Hinkelammert 1994: 20.
437 Hinkelammert 1994: 296.
438 Willke 1996: 12.
439 Vgl. dazu Willke 1996, dessen Argumentation geradezu idealtypisch diesem Schema 
folgt. Damit reduziert sich die Forderung nach gerechten Verhältnissen aufgrund der ihr 
eigentümlichen Ökonomievergessenheit in letzter Konsequenz auf einen mehr oder 
weniger wirkungsvollen Aufruf, ökonomisches Handeln ethisch zu fundieren. Vgl. dazu 
den Beitrag von Honneth 1995, der in der fehlenden Berücksichtigung sozialwissen­
schaftlich-ökonomischer Erkenntnisse die größte Schwäche moderner philosophischer 
Gesellschaftskonzepte erhlickt.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 283

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

rischer Dignität umrankten Eigentümermarktinstitutionen im Prin­
zip alle Probleme lösen wird, die die sozial situierten Subjekte in der 
Gegenwart plagen, führt zu einer infalliblen und hermetischen Theo­
rie der schlechten Unendlichkeit, die sich der Verantwortung für die 
humane Gestaltung des sozialen Raums und der sozialen Zeit durch 
>Futurisierung< entzieht und damit der Zukunft aufbürdet, ein Para­
dies zu schaffen, was sich bei unveränderten strukturellen Vorgaben 
allerdings niemals einstellen kann. Die Opferung der Gegenwart im 
Dienst einer zum Selbstzweck erhobenen gesellschaftlichen Entwick­
lung, an deren Ende wieder nur das Opfer wartet, das, um sinnvoll zu 
erscheinen, bereits nach dem nächsten fatalen Entwicklungsschritt 
auf dem eingeschlagenen Weg verlangt, kann keinen Begriff von Le­
gitimität hervorbringen, der Menschen gerecht wird.

284 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allgemeine Anmerkungen zur Zitierweise der 
Kantischen Schriften und Sigelliste der im Text 
erwähnten Titel

Die Werke Kants werden zitiert nach der zwölfbändigen, von Wilhelm Wei- 
schedel Frankfurt am Main 1977 herausgegebenen Ausgabe unter Angabe 
des Bandes und der Seitenzahl in arabischen Zahlzeichen in Kombination 
mit einem Schriftensigel (z.B. 2/837, BSE). Soweit Texte dort nicht enthalten 
sind, erfolgt die Zitation nach der Ausgabe der Preußischen Akademie der 
Wissenschaften (AA), Band XXIII hrsg. von der Deutschen Akademie der 
Wissenschaften zu Berlin, seit Band XXIV hrsg. von der Akademie der Wis­
senschaften der DDR und der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, 
Berlin 1900 ff. Die Zitation erfolgt hier unter Angabe des Bandes in römi­
schen und der Seitenzahl in arabischen Zahlzeichen (z.B. AA XX, 66). Bei 
der KrV wird zusätzlich die A/B-Paginierung genannt.

Sollten aus Gründen des Satzbaus Eingriffe meinerseits in Zitate nötig 
sein, so werden sie durch runde Klammern () als solche kenntlich gemacht. 
Werden aus genannten Gründen ganze Wörter oder Erläuterungen in das 
Zitat eingefügt, so steht hinter dem in () Gesetzten noch F. Z. Alle Hervor­
hebungen im Text stammen, soweit nicht anders vermerkt, von mir. Die 
Schriften Kants werden unverändert, d.h. inklusive aller offensichtlichen 
Zeichensetzungs- und Orthographiefehler, zitiert. Die permanenten Hervor­
hebungen in Kants Texten durch Sperrungen werden in der Regel nicht 
berücksichtigt.

Anfang:
Anthropologie:
Aufklärung:
BSE:

De mundi:

Denken:
Ende:
Frieden:
Gemeinspruch:

GMS:

Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte (1786), Bd. 11 
Anthropologie in pragmatischer Absicht (1798), Bd. 12 
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? (1784), Bd. 11 
Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764), 
Bd. 2
De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis (1770), 
Bd. 5
Was heißt: Sich im Denken orientieren? (1786), Bd. 9 
Das Ende aller Dinge (1794), Bd. 11 
Zum ewigen Frieden (1795), Bd. 11
Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt 
aber nicht für die Praxis (1793), Bd. 11 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785), Bd. 7

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 285

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allgemeine Anmerkungen zur Zitierweise

Grund.:

Idee:

KpV:
KrV:
KU:
Leibniz:

Logik:
MS:
MSR:

MST:

Nachr.:

Natur:
Pädagogik:
Prinzipien:

Religion:

Rezension:

Streit:
Theodizee:

Träume:

Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen 
Theologie und der Moral (1764), Bd. 2
Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 
(1784), Bd. 11
Kritik der praktischen Vernunft (1788), Bd. 7 
Kritik der reinen Vernunft (1781), Bd. 3/4 
Kritik der Urteilskraft (1790), Bd. 10
Über die von der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin für 
das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen 
Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnizens und Wolffs Zeiten in 
Deutschland gemacht hat? (1804), Bd. 6 
Logik (1800), Bd. 6
Die Metaphysik der Sitten (1797), Bd. 8
Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre (1. Teil MS; 1797), 
Bd. 8
Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre (2. Teil MS; 1797), 
Bd. 8
Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem Winterhal­
benjahre von 1765-1766, Bd. 2
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), Bd. 1 
Über Pädagogik (1803), Bd. 12
Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie
(1788), Bd. 9
Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793), 
Bd. 8
Rezensionen zu Werken von Peter Moscati (1771), Johann Heinrich 
Schulz (1783), Johann Gottfried Herder (1785), Gottlieb Hufeland 
(1786), Bd. 12
Der Streit der Fakultäten (1798), Bd. 11
Über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee 
(1791), Bd. 11
Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik 
(1766), Bd. 2

286 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W., 1992: Negative Dialektik, 7. Auflage, Frankfurt a.M.
Adorno, Theodor W., 1993: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, 

23. Auflage, Frankfurt a.M.
Amado, Jorge, 1994: »Ich träume von einer Revolution ohne Ideologie«. Lin Gespräch 

mit dem brasilianischen Schriftsteller Jorge Amado, in : Die Zeit vom 2.9., Nr. 36, 
S. 45-46.

Al-Azm, Sadik, 1967: Kant's Theory of Time, New York.
Allison, Henry, 1995: The Gulfbetween Nature and Freedom and Nature's Guarantee of 

Perpetual Peace, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Lighth International 
Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Marquette University Press, Milwaukee, 
S. 37-49.

Anderson-Gold, Sharon, 1995: A Common Vocation: Humanity as a Moral Species, in: 
Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Eighth International Kant Congress Mem­
phis 1995, Vol. II, Marquette University Press, Milwaukee, S. 689-96.

Angehrn, Emil, 1989: Besitz und Eigentum. Zu einem Problem der politischen Philo­
sophie, in: Zeitschrift für philosophische Forschung Bd. 43, S. 94-110.

Antonopoulos, Georg, 1991: Was ist der Mensch (Kr.d.pr. V.)? Existenzerfahrung und 
Existenzerhabenheit im Lichte von Kants Entwicklungsgeschichte, in: Gerhard Funke 
(Hrsg.): Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses Bd. II.1, Bonn, S. 481-90.

Apel, Karl-Otto, 1987: Karl-Otto Apel (Interview), in: Florian Rötzer (Hrsg.): Denken, 
das an der Zeit ist, Frankfurt a. M., S. 52-75.

Apel, Karl-Otto, 1990: Über Diskurs und Verantwortung. Anwendungsprobleme der 
Diskursethik (Interview), in: Concordia Heft 17, S. 80-95.

Apel, Karl-Otto, 1996: Diskursethik als Verantwortungsethik - eine postmetaphysische 
Transformation der Ethik Kants, in: Gerhard Schönrich und Yasushi Kato (Hrsg.): 
Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt a.M., S. 326-59.

Arendt, Hannah, 1985: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, München.
Arntzen, Sven, 1995: Kant's Denial of Absolute Souvereignty, in: Pacific Philosophical 

Quarterly Vol. 76, S. 1-16.
Arntzen, Sven, 1996: Kant on Duty to Oneself and Resistance to Political Authority, in: 

Journal of the History of Philosophy Vol. XXXIV, S. 409-24.
Atkinson, R. F., 1992: Kant's Moral and Political Rigorism, in: Howard Williams (Ed.): 

Essays on Kant's Political Philosophy The Contemporary Legacy, Cardiff, University 
of Wales Press, S. 228-48.

Atwell, John E., 1971: A brief Commentary (to Beck 1971 and Axinn 1971), in: Journal 
of the History of Ideas Vol. XXXII, S. 433-36.

Axinn, Sidney, 1971: Kant, Authority, and the French Revolution, in: Journal of the 
History of Ideas Vol. XXXII, S. 423-32.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 287

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Babeuf, Gracchus, 1988: Die Verschwörung für die Gleichheit. Rede über die Legitimität 
des Widerstands, Hamburg.

Barber, Benjamin, 1994: Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen, Ham­
burg.

Bartuschat, Wolfgang, 1972: Zum systematischen Ort von Kants Kritik der Urteilskraft, 
Frankfurt a.M.

Bartuschat, Wolfgang, 1987: Praktische Philosophie und Rechtsphilosophie bei Kant, in: 
Philosophisches Jahrbuch Bd. 94, S. 24-41.

Bartuschat, Wolfgang, 1987a: Apriorität und Empirie in Kants Rechtsphilosophie. Re­
zension zu Deggau 1983 und Kersting 1984, in: Philosophische Rundschau Bd. 34, 
S. 31-49.

Batscha, Zwi, 1976: Einleitung, in: Ders. (Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphiloso­
phie, Frankfurt a.M., S. 7-35.

Batscha, Zwi, 1981: Bürgerliche Republik und bürgerliche Revolution bei Immanuel 
Kant, in: Ders.: Studien zur politischen Theorie des deutschen Frühliberalismus, 
Frankfurt a.M., S. 43-65.

Batscha, Zwi, 1981a: Johann Benjamin Erhards politische Theorie, in: Ders.: Studien zur 
politischen Theorie des deutschen Frühliberalismus, Frankfurt a.M., S. 66-90.

Bauer-Drevermann, Ingrid, 1965/66: Der Begriff der Zufälligkeit in der Kritik der Ur­
teilskraft, in: Kant-Studien Bd. 56, S. 497-504.

Baumann, Hans, 1950: Kants Stellung zu dem Problem von Krieg und Frieden. Eine 
rechts- und geschichtsphilosophische Studie, München.

Baumann, Peter, 1994: Zwei Seiten der Kantschen Begründung von Eigentum und Staat, 
in: Kant-Studien Bd. 85, S. 147-59.

Baumanns, Peter, 1993: Kants Antinomie der reinen Rechtsvernunft in system­
geschichtlicher und systematischer Hinsicht, in: Philosophisches Jahrbuch Bd. 100, 
2. Halbband, S. 282-300.

Baumgartner, Hans Michael, 1972: Kontinuität und Geschichte. Zur Kritik und Meta­
kritik der historischen Vernunft, Frankfurt a.M.

Becchi, Paolo, 1991: Ein Fragment Hegels über Savigny. Zur Geschichte der Besitzlehre 
am Anfang des 19. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für neuere Rechtsgeschichte Nr. 3/4, 
13. Jg., S. 145-55.

Beck, Lewis W., 1971: Kant and the Right of Revolution, in: Journal of the History of 
Ideas Vol. XXXII, S. 411-22.

Beiner, Ronald und Booth, William James (Ed.), 1993: Kant & Political Philosophy The 
Contemporary Legacy New Haven & London, Yale University Press.

Berkemann, Jörg, 1972: Studien über Kants Haltung zum Widerstandsrecht, Hamburg.
Berlin, Isaiah, 1969: Two Concepts of Liberty, in: Ders.: Four Essays on Liberty, Oxford 

University Press, S. 118-72.
Bialas, Volker und Häßler, Hans-Jürgen (Hrsg.), 1996: 200 Jahre Kants Entwurf »Zum 

ewigen Frieden«: Idee einer globalen Friedensordnung, Würzburg.
Bickmann, Claudia, 1996: Teleologisches Denken. Was macht es nötig? Was macht es 

möglich?, in: Concordia Heft 30, S. 3-33.
Bien, Günther, 1974: Räsonierfreiheit und Gehorsamspflicht. Die Universität und der 

Prozeß der Aufklärung in Kants staatsrechtlichen Schriften, in: Gerhard Funke 
(Hrsg.): Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses Teil II.2, Berlin - New York, 
S. 617-32.

Bien, Günther, 1976: Revolution, Bürgerbegriff und Freiheit. Über die neuzeitliche

288 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Transformation der alteuropäischen Verfassungstheorie in politische Geschichtsphi­
losophie, in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt 
a.M., S. 77-101.

Bittner, Rüdiger, 1996: Handlungen undWirkungen, in: Gerhard Schönrich und Yasushi 
Kato (Hrsg.): Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt a.M., S. 240-55.

Blesenkemper, Klaus, 1987: »Public age« - Studien zum Öffentlichkeitsbegriff bei Kant, 
Frankfurt a. M.

Bloch, Ernst, 1976: Widerstand und Friede, in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu 
Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M., S. 366-76.

Blossfeld, Hans-Peter und Shavit, Yossi, 1993: Dauerhafte Ungleichheiten. Zur Verän­
derung des Einflusses der sozialen Herkunft auf die Bildungschancen in dreizehn 
industrialisierten Ländern, in: Zeitschrift für Pädagogik Bd. 39, S. 25-52.

Blühdorn, Jürgen, 1973: >Kantianer< und Kant. Die Wende von der Rechtsmetaphysik 
zur >Wissenschaft< vom positiven Recht, in: Kant-Studien Bd. 64, S. 363-94.

Blumenberg, Hans, 1986: Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a. M.
Böhler, Dietrich, 1975: Zu einer historisch-dialektischen Rekonstruktion des bürger­

lichen Rechts - Probleme einer Rechts- und Sozialphilosophie nach Marx, in: Hubert 
Rottleuthner (Hrsg.): Probleme der marxistischen Rechtstheorie, Frankfurt a.M., 
S. 92-158.

Böhme, Gernot, 1974: Zeit und Zahl. Studien zur Zeittheorie bei Platon, Aristoteles, 
Leibniz und Kant, Frankfurt a. M.

Böhme, Gernot, 1995: Leib: Die Natur, die wir selbst sind, in: Synthesis Philosophica 
vol. 10, fasc. 1-2, S. 21-34.

Böhme, Hartmut und Böhme, Gernot, 1983: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung 
von Rationalitätsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt a.M.

Bohrer, Karl-Heinz, 1989: Zeit der Revolution - Revolution der Zeit. Die Hermeneutik 
revolutionärer Gegenwart bei Friedrich Schlegel (1795-1800) und Heinrich Heine 
(1831-1855), in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hrsg.): Die Ideen von 1789 
in der deutschen Rezeption, Frankfurt a.M., S. 128-55.

Bondeli, Martin, 1996: Zu Kants Behauptung der Unentbehrlichkeit der Vernunftideen, 
in: Kant-Studien Bd. 87, S. 166-83.

Booth, William James, 1983: Reason and History: Kant's other Copernican Revolution, 
in: Kant-Studien Bd. 74, S. 56-71.

Booth, William James, 1986: Interpreting the World: Kant's philosophy of history and 
politics, University of Toronto Press.

Booth, William James, 1993: The Limits of Autonomy: Karl Marx's Kant Critique, in: 
Ronald Beiner und ders. (Ed.): Kant & Political Philosophy. The Contemporary Lega- 
cy, New Haven & London, Yale University Press, S. 245-75.

Borowski, Ludwig Ernst, 1993: Darstellung des Lebens und Charakters Immanuel Kants, 
in: Felix Gross (Hrsg.): Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von Zeitgenos­
sen. Die Biographien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und E. A. Ch. Wasianski, 
Darmstadt, S. 1-102.

Borries, Kurt, 1928: Kant als Politiker, Leipzig.
Bourgeois, Bernard, 1996: Geschichtsphilosophie im deutschen Idealismus, in: Dialektik 

Heft 2, S. 15-32.
Brakemeier, Heinz, 1985: Die sittliche Aufhebung des Staates in Kants Philosophie, 

Frankfurt a. M. - New York.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 289

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Brandt, Reinhard, 1972: Zu Lockes Lehre vom Privateigentum, in: Kant-Studien Bd. 63, 
S. 426-35.

Brandt, Reinhard, 1974: Eigentumstheorien von Grotius bis Kant, Stuttgart - Bad 
Cannstatt.

Brandt, Reinhard, 1974a: Rezension zu Ritter 1971, in: Philosophische Rundschau 
Bd. 20, S. 43-49.

Brandt, Reinhard, 1974b: Emanzipation und Freiheit, in: Gerhard Funke (Hrsg.): Akten 
des 4. Internationalen Kant-Kongresses Teil II.2, Berlin - New York, S. 633-47.

Brandt, Reinhard, 1982: Vorbemerkung und Einleitung zu: Ders. (Hrsg.): Rechtsphi­
losophie der Aufklärung, Symposium Wolfenbüttel 1981, Berlin - New York, S. V u. 
1-11.

Brandt, Reinhard, 1982a: Das Erlaubnisgesetz, oder: Vernunft und Geschichte in Kants 
Rechtslehre, in: Ders.: (Hrsg.): Rechtsphilosophie der Aufklärung, Symposium Wol­
fenbüttel 1981, Berlin - New York, S. 233-85.

Brandt, Reinhard, 1989: Freiheit, Gleichheit, Selbständigkeit bei Kant, in: Forum für 
Philosophie Bad Homburg (Hrsg.): Die Ideen von 1789 in der deutschen Rezeption, 
Frankfurt a.M., S. 90-127.

Brandt, Reinhard, 1990: >Das Wort sie sollen lassen stahnc. Zur Edition und Interpreta­
tion philosophischer Texte, erläutert am Beispiel Kants, in: Zeitschrift für philosophi­
sche Forschung Bd. 44, S. 351-74.

Brandt, Reinhard, 1991: Locke und Kant, in: Martyn P Thompson (Hrsg.): John Locke 
und/and Immanuel Kant, Berlin, S. 87-108.

Brandt, Reinhard, 1993: Radikaldemokratie in Königsberg. Rezension zu Maus 1992, in: 
Rechtshistorisches Journal Bd. 12, S. 202-09.

Brandt, Reinhard, 1993a: Gerechtigkeit bei Kant, in: Jahrbuch für Recht und Ethik Bd. 1, 
S. 25-44.

Brandt, Reinhard, 1995: Vom Weltbürgerrecht, in: Otfried Höffe (Hrsg.): Zum ewigen 
Frieden. Klassiker auslegen Bd. 1, Berlin, S. 133-48.

Brandt, Reinhard, 1995a: Zu Kants politischer Philosophie, in: Hoke Robinson (Ed.): 
Proceedings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Mar- 
quette University Press, Milwaukee, S. 323-41 (in der von mir benutzten Ausgabe der 
Proceedings fehlten in diesem Text allerdings die Seiten mit den Anmerkungen 
Nr. 30-43; Brandts Beitrag ist also vermutlich länger, F Z.).

Brandt, Reinhard, 1996: Gerechtigkeit und Strafgerechtigkeit bei Kant, in: Gerhard 
Schönrich und Yasushi Kato (Hrsg.): Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt 
a.M., S. 425-63.

Brandt, Reinhard, 1999: Person und Sache. Hobbes' »jus omnium in omnia et omnes« 
und Kants Theorie des Besitzes der Willkür einer anderen Person im Vertrag, un­
veröffentlichtes Manuskript, S. 1-18.

Braun, Walter, 1996: Zur Philosophie und Anthropologie des Todes, in: Concordia 
Heft 29, S. 5-14.

Brecht, Bertolt, 1967: Gesammelte Werke Bd. 4, Frankfurt a.M.
Brehmer, Karl, 1980: Rawls »Original Position« oder Kants »Ursprünglicher Kontrakt«. 

Die Bedingungen der Möglichkeit wohlgeordneten Zusammenlebens, Königstein/Ts.
Briese, Olaf, 1996: Ethik der Endlichkeit. Zum Verweisungscharakter des Erhabenen bei 

Kant, in: Kant-Studien Bd. 87, S. 325-47.
Brocker, Manfred, 1987: Kants Besitzlehre. Zur Problematik einer transzendentalphi­

losophischen Eigentumslehre, Würzburg.

290 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Brocker, Manfred, 1992: Arbeit und Eigentum. Der Paradigmenwechsel in der neuzeit­
lichen Eigentumstheorie, Darmstadt.

Brunkhorst, Hauke, 1995: Das Recht des Idioten. Demokratischer Experimentalismus an 
den Grenzen des Politischen, in: Frankfurter Rundschau vom 13.6., S. 12.

Buchda, Gerhard, 1929: Das Privatrecht Immanuel Kants. (Der erste Teil der Rechts­
lehre in der Metaphysik der Sitten). Ein Beitrag zur Geschichte und zum System des 
Naturrechts, Jena.

Büchner, Georg, 1990: Dichtungen, 9. Auflage, Leipzig.
Burg, Peter, 1974: Kant und die Französische Revolution, Berlin.
Burg, Peter, 1976: Die Französische Revolution als Heilsgeschehen, in Zwi Batscha 

(Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M., 237-68.
Burg, Peter, 1981: Der politische Gehalt der >Kritik der reinen Vernunftc, in: Gerhard 

Funke (Hrsg.): Akten des 5. Internationalen Kant-Kongresses in Mainz vom
4. -8. April, Bd. I.2, S. 898-908.

Burg, Peter, 1988: Immanuel Kant, loyaler preußischer Staatsbürger und Anhänger der 
Französischen Revolution - ein Widerspruch?, in: (o. Hrsg.): Deutscher Idealismus 
und Französische Revolution, Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Bd. 37, Trier, S. 9­
23.

Burgio, Alberto, 1996: Die Zeit für den Krieg, die Zeit für den Frieden. Zur Geschichts­
philosophie von Kants »Zum ewigen Frieden«, in: Volker Bialas und Hans-Jürgen 
Häßler (Hrsg.): 200 Jahre Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden«: Idee einer globalen 
Friedensordnung, Würzburg, S. 57-65.

Busch, Werner, 1979: Die Entstehung der kritischen Rechtsphilosophie Kants 1762­
1780, Berlin - New York.

Castillo, Monique, 1990: Kant et l'avenir de la culture. Avec une traduction de Reflec- 
tions de Kant sur l'anthropologie, la morale et le droit, Paris.

Castillo, Monique, 1995: Moral und Politik. Mißhelligkeit und Einhelligkeit, in: Otfried 
Höffe (Hrsg.): Zum ewigen Frieden. Klassiker auslegen Bd. 1, Berlin, S. 195-220.

Castoriadis, Cornelius, 1990: Das Gebot der Revolution, in: Ulrich Rödel (Hrsg.): Auto­
nome Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt a.M., S. 54-88.

Cavallar, Georg, 1992: Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Ent­
wurfs »Zum ewigen Frieden« (1795) von Immanuel Kant, Wien - Köln - Weimar.

Cavallar, Georg, 1992a: Neuere nordamerikanische Arbeiten über Kants Rechts- und 
politische Philosophie, in: Zeitschrift für philosophische Forschung Bd. 46, S. 266-77.

Cavallar, Georg, 1993: Rezension zu Küsters 1988, in: Kant-Studien Bd. 84, S. 223-26.
Cavallar, Georg, 1995: Rezension zu Williams 1992, in: Kant-Studien Bd. 86, S. 106-11.
Cavallar, Georg, 1995a: Kants Urteilen über den Krieg, in: Hoke Robinson (Ed.): Procee- 

dings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. II, Marquette 
University Press, Milwaukee, S. 81-90.

Cavallar, Georg, 1998: Rezension zu Saage 1994, in: Kant-Studien Heft 1, S. 113-16.
Conrad, Judith, 1992: Freiheit und Naturbeherrschung. Zur Problematik der Ethik 

Kants, Würzburg.

Dahrendorf, Ralf, 1992: Der moderne soziale Konflikt, Stuttgart.
Deggau, Hans-Georg, 1980: Ein Aktualisierungsversuch der politischen Philosophie 

Kants. Rezension zu Luf 1978, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie Heft 1,
5. 58-64.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 291

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Deggau, Hans-Georg, 1983: Die Aporien der Rechtslehre Kants, Stuttgart - Bad Cann­
statt.

Deggau, Hans-Georg, 1985: Die Architektonik der praktischen Philosophie Kants. Mo­
ral - Religion - Recht - Geschichte, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 
Bd. 71, S. 319-42.

Delekat, Friedrich, 1958: Das Verhältnis von Sitte und Recht in Kants großer Metaphy­
sik der Sittenc (1797), in: Zeitschrift für philosophische Forschung Bd. 12, S. 59-86.

Despland, Michel, 1973: Kant on History and Religion, Montreal.
Diesselhorst, Malte, 1988: Naturzustand und Sozialvertrag hei Hohhes und Kant. Zu­

gleich ein Beitrag zu den Ursprüngen des modernen Systemdenkens, Göttingen.
Dietze, Gottfried, 1978: Zur Verteidigung des Eigentums, Tühingen.
Dietze, Gottfried, 1982: Kant und der Rechtsstaat, Tühingen.
Dietzsch, Steffen, 1990: Dimensionen der Transzendentalphilosophie 1780-1810, Ber­

lin.
Dreier, Ralf, 1980: Das Fortschrittsprohlem in rechtstheoretischer Sicht, in: Ulrich Im- 

menga (Hrsg.): Rechtswissenschaft und Rechtsentwicklung, Göttingen, S. 1-15.
Dreier, Ralf, 1981: Zur Einheit der praktischen Philosophie Kants. Kants Rechtsphiloso­

phie im Kontext seiner Moralphilosophie, in: Ders.: Recht - Moral - Ideologie. Stu­
dien zur Rechtstheorie, Frankfurt a.M., S. 286-315.

Dreier, Ralf, 1981a: Bemerkungen zur Rechtsphilosophie Hegels, in: Ders.: Recht - Mo­
ral -Ideologie. Studien zur Rechtstheorie, Frankfurt a.M., S. 316-50.

Dreier, Ralf, 1986: Rechtshegriff und Rechtsidee. Kants Rechtshegriff und seine Bedeu­
tung für die gegenwärtige Diskussion, Frankfurt a. M.

Dreier, Ralf, 1987: Eigentum in rechtsphilosophischer Sicht, in: Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie Bd. 73, S. 159-78.

Duden, Anne, 1995: Wimpertier. Roman, Köln.
Dünnhaupt, Rudolf, 1927: Sittlichkeit, Staat und Recht hei Kant. Autonomie und Hete- 

ronomie in der Kantischen Ethik, Berlin - Greifswald.
Düsing, Klaus, 1968: Die Teleologie in Kants Welthegriff, Kantstudien Ergänzungsheft 

96, Bonn.
Dulckeit, Gerhard, 1932: Naturrecht und positives Recht hei Kant, Leipzig.
Dux, Günter, 1989: Die Zeit in der Geschichte. Ihre Entwicklungslogik vom Mythos zur 

Weltzeit, Frankfurt a.M.
Dyke, C., 1971: Comments (to Beck 1971 and Axinn 1971), in: Journal of the History of 

Ideas Vol. XXXII, S. 437-40.

Ehhinghaus, Julius, 1968: Das Kantische System der Rechte des Menschen und Bürgers 
in seiner geschichtlichen und aktuellen Bedeutung, in: Ders.: Gesammelte Aufsätze, 
Vorträge und Reden, S. 161-93.

Erdmann, Karl Dietrich, 1970: Immanuel Kant üher den Weg der Geschichte, in: Ders.: 
Geschichte, Politik und Pädagogik. Aufsätze und Reden, Stuttgart, S. 183-201.

Erdmann, Karl Dietrich, 1986: Kant und Schiller als Zeitgenossen der Französischen 
Revolution, University of London.

Erhard, Johann Benjamin, 1976: Üher das Recht des Volks zu einer Revolution und 
andere Schriften. Herausgegehen und mit einem Nachwort von Hellmut G. Haasis, 
Frankfurt a.M.

Euchner, Walter, 1973: Egoismus und Gemeinwohl. Studien zur Geschichte der hürger- 
lichen Philosophie, Frankfurt a.M.

292 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Fachinelli, Elvio, 1981: Der stehende Pfeil. Drei Versuche, die Zeit aufzuheben, Berlin.
Fackenheim, Emil E., 1956/57: Kants Concept of History, in: Kant-Studien Bd. 48, 

S. 381-98.
Fenves, Peter D., 1991: A Peculiar Fate. Metaphysics and World-History in Kant, Cornell 

University Press.
Fetscher, Iring, 1971: Immanuel Kants bürgerlicher Reformismus, in: Klaus von Beyme 

(Hrsg.): Theory and Politics. Theorie und Politik. Festschrift zum 70. Geburtstag für 
C. J. Friedrich, Haag, S. 70-95.

Fetscher, Iring, 1976: Immanuel Kant und die Französische Revolution, in: Zwi Batscha 
(Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M., S. 269-90.

Fetscher, Iring, 1991: Kommentar zu Kersting (1991), in: Martyn P. Thompson (Hrsg.): 
John Eocke und/and Immanuel Kant, Berlin, S. 135-43.

Fichte, Johann Gottlieb, 1919: Werke, 1. Ergänzungsband, Staatsphilosophische Schrif­
ten, hrsg. von H. Schulz, Eeipzig.

Figal, Günter, 1995: Die Maßgeblichkeit des Politischen. Über die Macht des Faktischen 
und die unauflösliche Spannung zwischen »Individuum und Gemeinschaft«, in: 
Frankfurter Rundschau vom 30.5., S. 12.

Fink, Eugen, 1990: Welt und Endlichkeit, Würzburg.
Flores d'Arcais, Paolo, 1995: Philosophie und Engagement. Die Verantwortung der Frei­

heit - Ein Plädoyer für die Repolitisierung des Denkens aus dem Geist des Existentia­
lismus, in: Frankfurter Rundschau vom 16.5., S. 12.

Förster, Eckart, 1992: »Was darf ich hoffen?« Zum Problem der Vereinbarkeit von theo­
retischer und praktischer Vernunft bei Immanuel Kant, in: Zeitschrift für philosophi­
sche Forschung Bd. 46, S. 168-85.

Forschner, Maximilian, 1974: Gesetz und Freiheit. Zum Problem der Autonomie bei 
I. Kant, München.

Forschner, Maximilian 1974a: Rezension zu Saage 1973, in: Philosophisches Jahrbuch 
Bd. 81, S. 227-31.

Frevert, Ute, 1988: Bürgerliche Meisterdenker und das Geschlechterverhältnis. Konzep­
te, Erfahrungen, Visionen an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, in: Dies. 
(Hrsgin.): Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterverhältnisse im 18. Jahrhundert, 
Göttingen, S. 17-48.

Frisch, Max, 1984: Biographie: Ein Spiel. Drama, Frankfurt a.M.
Fülleborn, Ulrich, 1995: Besitzen als besäße man nicht. Besitzdenken und seine Alter­

nativen in der Eiteratur, Frankfurt a.M. - Eeipzig.

Gallinger, August, 1955: Kants Geschichts- und Staatsphilosophie, in: Zeitschrift für 
philosophische Forschung Bd. 9, S. 163-69.

Galston, William A., 1975: Kant and the Problem of History, Chicago.
Garber, Jörn, 1980: Eiberaler und demokratischer Republikanismus. Kants Metaphysik 

der Sitten und ihre radikaldemokratische Kritik durch J. A. Bergk (viertes Referat), in: 
Otto Büsch und Walter Grab (Hrsg.): Die demokratische Bewegung in Mitteleuropa 
im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert. Ein Tagungsbericht, Berlin, S. 251­
89.

Garber, Jörn, 1982: Vom »ius connatum« zum »Menschenrecht«. Deutsche Menschen­
rechtstheorien der Spätaufklärung, in: Reinhard Brandt (Hrsg.): Rechtsphilosophie 
der Aufklärung, Symposium Wolfenbüttel 1981, Berlin - New York, S. 107-47.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 293

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Gent, Werner, 1971: Die Philosophie des Raumes und der Zeit, 2. unveränderte Auflage, 
Bd. 1 und 2 in einem Band, Hildesheim - New York.

Gerhardt, Volker, 1981: Recht und Herrschaft. Zur gesellschaftlichen Funktion des 
Rechts in der Philosophie Kants, in: Rechtstheorie Bd. 12, S. 53-94.

Gerhardt, Volker, 1982: Rezension zu Shell 1980, in: Kant-Studien Bd. 73, S. 247-50.
Gerhardt, Volker, 1986: Rezension zu Kersting 1984, in: Allgemeine Zeitschrift für Phi­

losophie Bd. 11, S. 79-84.
Gerhardt, Volker, 1986a: Rezension zu Yovel 1980, in: Kant-Studien Bd. 77, S. 375-79.
Gerhardt, Volker, 1988: Die republikanische Verfassung. Kants Staatstheorie vor dem 

Hintergrund der Französischen Revolution, in: (o. Hrsg.): Deutscher Idealismus und 
Französische Revolution, Schriften aus dem Karl-Marx-Haus Bd. 37, Trier. S. 24-48.

Gerhardt, Volker, 1991: Vernunft und Urteilskraft. Politische Philosophie und Anthro­
pologie im Anschluß an Immanuel Kant und Hannah Arendt, in: Martyn P Thomp­
son (Hrsg): John Locke und/and Immanuel Kant, Berlin, S. 316-33.

Gerhardt, Volker, 1995: Vernunft und Leben. Eine Annäherung, in: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie Bd. 43, S. 591-609.

Gerhardt, Volker, 1995a: Immanuel Kants Entwurf >Zum ewigen Friedens Eine Theorie 
der Politik, Darmstadt.

Gerhardt, Volker, 1995b: Die Logik der Politik. Nach 200 Jahren ist Kants Entwurf »Zum 
ewigen Frieden« neu zu lesen, in: Frankfurter Rundschau vom 4.10., S. 12.

Gerhardt, Volker, 1995c: »Es reicht ein Bewußtsein vom Ernst der Lage«. Zum Verhält­
nis von Individualität und Politik - Eine Entgegnung auf Paolo Flores d'Arcais, in: 
Frankfurter Rundschau vom 14.11., S. 8.

Gerhardt, Volker, 1996: Ausübende Rechtslehre. Kants Begriff der Politik, in: Gerhard 
Schönrich und Yasushi Kato (Hrsg.): Kant in der Diskussion der Moderne, Frankfurt 
a.M., S. 464-88.

Gerhardt, Volker und Kaulbach, Friedrich, 1979: Kant. Erträge der Forschung Bd. 105, 
Darmstadt.

Gey, Peter, 1981: Der Begriff des Eigentums bei Karl Marx. Zur Kritik des klassischen 
Eigentum-Paradigmas in der Theorie von Locke, Smith und Hegel, Frankfurt a. M.

Gil, Thomas, 1993: Moralische Freiheit und Akkomodationszwang. Vermittlungspro­
bleme in der Rechts- und Sozialphilosophie I. Kants, in: Archiv für Rechts- und Sozi­
alphilosophie Bd. 79, S. 528-35.

Gimmler, Antje, 1997: Zeit und Institution, in: Dies., Mike Sandbothe , Walter Ch. 
Zimmerli (Hrsg.): Die Wiederentdeckung der Zeit. Reflexionen - Analysen - Kon­
zepte, Darmstadt, S. 178-96.

Goretti, Cesare, 1981: Il valore dell'acquisto ideale nella Filosofia giuridica di Kant, in: 
Rivista internationale di filosofia del diritto Bd. 28, S. 496-505.

Gorz, Andre, 1994: Auf der Suche nach der freien Zeit, in: die tageszeitung vom 16.8., 
S. 10.

Goyard-Fabre, Simone, 1975: Kant et le probleme du droit, Paris.
Grab, Walter, 1989: Zur Geschichte der deutschen Jakobiner, in: Forum für Philosophie 

Bad Homburg (Hrsg.): Die Ideen von 1789 in der deutschen Rezeption, Frankfurt 
a.M., S. 68-89.

Grab, Walter, 1992: Fichtes Judenfeindschaft, in: Zeitschrift für Religions- und Geistes­
geschichte Heft 1, 44. Jg., S. 70-75.

Gregor, Mary, 1993: Kant on Obligation, Rights and Virtue, in: Jahrbuch für Recht und 
Ethik Bd. 1, S. 69-102.

294 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Groll, Johannes, 1991: Das moralische bürgerliche Subjekt, Münster.
Gronemeyer, Marianne, 1993: Das Leben als letzte Gelegenheit. Sicherheitsbedürfnisse 

und Zeitknappheit, Darmstadt.
Günther, Klaus, 1995: Vom Zeitkern des Rechts. Rezension zu Niklas Luhmann: Das 

Recht der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1993, in: Rechtshistorisches Journal Bd. 14, 
S. 13-35.

Gulyga, Arsenij, 1985: Immanuel Kant, Frankfurt a.M.
Guyer, Paul, 1995: Nature, Morality and the Possibility of Peace, in: Hoke Robinson 

(Ed.): Proceedings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, 
Marquette University Press, Milwaukee, S. 51-69.

Guzzoni, Ute, 1988: Die Unangemessenheit zur Allgemeinheit ist der Keim des Todes, 
in: Walter Brüstle und Ludwig Siep (Hrsg.): Sterblichkeitserfahrung und Ethik­
begründung. Ein Kolloquium für Werner Marx, Essen, S. 61-80.

Haasis, Hellmut G., 1976: Nachwort zu: Johann Benjamin Erhard: Über das Recht des 
Volks zu einer Revolution und andere Schriften, Frankfurt a.M., S. 203-32.

Habermas, Jürgen, 1976: Publizität als Prinzip der Vermittlung von Politik und Moral 
(Kant), in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt 
a.M., S. 175-90.

Habermas, Jürgen, 1992: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts 
und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.

Habermas, Jürgen, 1995: Kants Idee des Ewigen Friedens - aus dem historischen Ab­
stand von 200 Jahren, in: Kritische Justiz Bd. 28, S. 293-319.

Haensel, Werner, 1926: Kants Lehre vom Widerstandsrecht. Ein Beitrag zur Systematik 
der Kantischen Rechtsphilosophie, Berlin.

Härtl, Heinz, 1987: Romantischer Antisemitismus: Arnim und die »Tischgesellschaft«, 
in: Weimarer Beiträge Heft 7, 33. Jg., S. 1159-73.

Hansson, Sven Ove, 1994: Kant and the revolutionary slogan »Liberte, Egalite, Frater- 
nite«, in: Archiv für Geschichte der Philosophie Bd. 76, S. 333-39.

Harris, Jr, C. E., 1979: Kant, Nozick and the Minimal State, in: South West Journal of 
Philosophy Bd. 10, Spring, S. 179-87.

Hartmann, Anja Victorine, 1994: Der Platz des rechtlichen Postulats in der Besitzlehre, 
in: Reinhard Brandt und Werner Stark (Hrsg.): Autographen, Dokumente und Be­
richte. Zu Edition, Amtsgeschäften und Werk Immanuel Kants. Kant-Forschungen 
Bd. 5, Hamburg, S. 109-20.

Harzer, Regina, 1994: Der Naturzustand als Denkfigur moderner praktischer Vernunft. 
Zugleich ein Beitrag zur Staats- und Rechtsphilosophie von Hobbes und Kant, Frank­
furt a. M. - Berlin - Bern - New York - Paris - Wien.

Hecker, Damian, 1990: Eigentum als Sachherrschaft. Zur Genese und Kritik eines be­
sonderen Herrschaftsanspruchs, Paderborn - München - Wien - Zürich.

Heinrichs, Jürgen, 1968: Das Problem der Zeit in der praktischen Philosophie Kants, 
Bonn.

Heinrichs, Thomas, 1995: Die Ehe als Ort gleichberechtigter Lust. Ein neuer Ansatz zur 
Beurteilung des Kantschen Ehekonzepts, in: Kant-Studien Bd. 86, S. 41-53.

Heinz, Karl Eckart, 1993: Glanz und Elend der deutschen Rechtsphilosophie am Beispiel 
des Eigentumskonzepts, in: Rechtstheorie Bd. 24, S. 435-67.

Heinz, Karl Eckart, 1993a: Der Ehebegriff bei Kant und Hegel, in: Archiv für Rechts­
und Sozialphilosophie Bd. 79, S. 216-27.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 295

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Henke, Ernst, 1978: Zeit und Erfahrung. Eine konstruktive Interpretation des Zeit­
begriffs der Kritik der reinen Vernunft, Meisenheim am Glan.

Henkel, Michael, 1996: Normen und politisches Handeln: Zur moralischen Verurtei­
lung der Politik bei Kant und Hayek, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 
Bd. 82, S. 208-21.

Henrich, Dieter, 1976: Kant über die Revolution, in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu 
Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M., S. 359-65.

Herb, Karlfriedrich, 1989: Rousseaus Theorie legitimer Herrschaft. Voraussetzungen 
und Begründungen, Würzburg 1989.

Herb, Karlfriedrich und Ludwig, Bernd, 1993: Naturzustand, Eigentum und Staat. Im­
manuel Kants Relativierung des »Ideal des hobbes«, in: Kant-Studien Bd. 83, S. 283­
316.

Herb, Karlfriedrich und Ludwig, Bernd, 1994: Kants kritisches Staatsrecht, in: Jahrbuch 
für Recht und Ethik Bd. 2, S. 431-78.

Herman, Barbara, 1995: Ob es sich lohnen könnte, über Kants Auffassung von Sexuali­
tät und Ehe nachzudenken?, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie Bd. 43, S. 967­
88.

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, 1971: Besitz und Leib, in: Philosophische Perspekti­
ven Bd. 3, S. 195-216.

Hill, Christopher, 1990: Über einige geistige Konsequenzen der englischen Revolution, 
Berlin.

Hinkelammert, Franz-Josef, 1985: Die ideologischen Waffen des Todes. Zur Metaphysik 
des Kapitalismus, Freiburg (Schweiz) - Münster.

Hinkelammert, Franz-Josef, 1994: Kritik der utopischen Vernunft. Eine Auseinander­
setzung mit den Hauptströmungen der modernen Gesellschaftstheorie, Luzern - 
Mainz.

Hirschman, Albert O., 1987: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen 
des Kapitalismus vor seinem Sieg, Frankfurt a.M.

Höffe, Otfried, 1989: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Philoso­
phie von Recht und Staat, Frankfurt a. M.

Höffe, Otfried, 1990: Kategorische Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, 
Frankfurt a.M.

Höffe, Otfried, 1992: Immanuel Kant, 3. durchgesehene Auflage, München.
Höffe, Otfried (Hrsg.), 1995: Zum ewigen Frieden. Klassiker auslegen Bd. 1, Berlin.
Höffe, Otfried, 1996: Kant als Theoretiker der internationalen Rechtsgemeinschaft, in: 

Gerhard Schönrich und Yasushi Kato (Hrsg.): Kant in der Diskussion der Moderne, 
Frankfurt a.M., S. 489-505.

Hofmann, Hasso, 1982: Zur Lehre vom Naturzustand in der Rechtsphilosophie der Auf­
klärung, in: Reinhard Brandt (Hrsg.): Rechtsphilosophie der Aufklärung, Symposium 
Wolfenbüttel 1981, Berlin - New York, S. 12-46.

Holz, Hans Heinz, 1996: Gedanken zu Krieg und Frieden, in: Volker Bialas und Hans- 
Jürgen Häßler (Hrsg.): 200 Jahre Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden«: Idee einer 
globalen Friedensordnung, Würzburg, S. 42-54.

Holzhey, Helmut, 1983: Lockes Begründung des Privateigentums in der Arbeit, in: Ei­
gentum und seine Gründe, hrsg. von Helmut Holzhey und Georg Kohler unter Mit­
arbeit von Charles Gagnebin, Studia Philosophica Supplementum 12/1983, Bern - 
Stuttgart, S. 19-34.

296 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Hommes, Ulrich, 1962/1963: Das Problem des Rechts und die Philosophie der Subjekti­
vität, in: Philosophisches Jahrbuch Bd. 70, S. 311-43.

Honderich, Ted, 1994: Das Elend des Konservatismus. Eine Kritik, Hamburg.
Honneth, Axel, 1994: Kampf um Anerkennung und Engagement. Wege zur normativen 

Begründung kritischer Theorie. Ein Gespräch mit Axel Honneth, in: Widerspruch 
Heft 26, S. 69-76.

Honneth, Axel, 1995: Die Stimme der Gerechtigkeit. Jenseits von Individuum und Ge­
meinschaft: die politische Philosophie muß sozialwissenschaftlich erweitert werden, 
in: Frankfurter Rundschau vom 8.8., S. 7.

Horkheimer, Max, 1979: Die gesellschaftliche Funktion der Philosophie. Ausgewählte 
Essays, Frankfurt a. M.

Horkheimer, Max, 1987: Über Kants Kritik der Urteilskraft als Bindeglied zwischen 
theoretischer und praktischer Philosophie, in: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. 2: 
Philosophische Frühschriften 1922-1932, Frankfurt a.M., S. 75-146.

Horkheimer, Max, 1992: Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt 
a.M.

Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., 1988: Dialektik der Aufklärung. Philo­
sophische Fragmente, Frankfurt a. M.

Howard, Dick, 1988: The Politics of Critique, University of Minnesota.
Hüning, Dieter, 1995: Rezension zu Kersting 1993, in: Kant-Studien Bd. 86, S. 475-77.
Hutchings, Kimberly, 1996: Kant, critique and politics, London.

Illuminati, Augusto, 1971: Kant politico, Biblioteca di cultura vol. 98, Firenze.
Ilting, Karl-Heinz, 1981: Gibt es eine kritische Ethik und Rechtsphilosophie Kants? 

Hans Wagner zum 65. Geburtstag, in: Archiv für Geschichte der Philosophie, 63. Jg. 
S. 325-45.

Jachmann, Reinhold Bernhard, 1993: Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen 
Freund, in: Felix Gross (Hrsg.): Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von 
Zeitgenossen. Die Biographien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und E. A. Ch. 
Wasianski, Darmstadt, S. 103-87.

Joerden, Jan C., 1995: Überlegungen zum Begriff des Unrechtsstaats. Zugleich eine An­
näherung an eine Passage zur Staatstypologie in Kants Anthropologie, in: Jahrbuch 
für Recht und Ethik Bd. 3, S. 253-65.

Kaehler, Klaus E., 1993: Die Asymmetrie von apriorischer Rechtslehre und positivem 
Recht bei Kant, in: Jahrbuch für Recht und Ethik Bd. 1, S. 103-12.

Kaelble, Hartmut (Hrsg.), 1978: Geschichte der sozialen Mobilität seit der industriellen 
Revolution, Hanstein.

Kafka, Franz, 1994: Der Proceß. Roman in der Fassung der Handschrift, Frankfurt a.M.
Kaulbach, Friedrich, 1965/66: Der Zusammenhang zwischen Naturphilosophie und Ge­

schichtsphilosophie bei Kant, in: Kant-Studien Bd. 56, S. 430-51.
Kaulbach, Friedrich, 1970: Theorie und Praxis in der Philosophie Kants, in: Philosophi­

sche Perspektiven Bd. 2, Frankfurt a.M., S. 168-85.
Kaulbach, Friedrich, 1975: Welchen Nutzen gibt Kant der Geschichtsphilosophie?, in: 

Kant-Studien Bd. 66, S. 65-84.
Kaulbach, Friedrich, 1978: Das transzendental-juridische Grundverhältnis im Vernunft­

begriff Kants und der Bezug zwischen Recht und Gesellschaft, in: Ders. und Werner

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 297

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Krawietz (Hrsg.): Recht und Gesellschaft. Festschrift für Helmut Schelsky zum 
65. Geburtstag, Berlin, S. 263-86.

Kaulbach, Friedrich, 1982: Studien zur späten Rechtsphilosophie Kants und ihrer trans­
zendentalen Methode, Würzburg.

Kensmann, Bodo, 1989: Zur Dialektik der Macht bei Marx, Münster.
Kersting, Wolfgang, 1981: Freiheit und intelligibler Besitz. Kants Lehre vom syntheti­

schen Rechtssatz a priori, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie Bd. 6, S. 31-51.
Kersting, Wolfgang, 1981a: Transzendentalphilosophische und naturrechtliche Eigen­

tumsbegründung, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 67, S. 157-75.
Kersting, Wolfgang, 1981b: Rechtsgehorsam und Gerechtigkeit bei Kant, in: Friedrich 

Wilhelm Korff (Hrsg.): Redliches Denken. Festschrift für G.-G. Grau, Stuttgart - Bad 
Cannstatt, S. 31-42.

Kersting, Wolfgang, 1983: Neuere Interpretationen der Kantischen Rechtsphilosophie, 
in: Zeitschrift für philosophische Forschung Bd. 37, S. 282-98.

Kersting, Wolfgang, 1984: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und 
Staatsphilosophie, Berlin - New York (s. auch Kersting 1993).

Kersting, Wolfgang, 1986: Ist Kants Rechtsphilosophie aporetisch? Zu Hans-Georg 
Deggaus Darstellung der Rechtslehre Kants, in: Kant-Studien Bd. 77, S. 241-51.

Kersting, Wolfgang, 1986a: Rezension zu Kaulbach 1982, in: Kant-Studien Bd. 77, 
S. 123-28.

Kersting, Wolfgang, 1988: Kants vernunftrechtliche Staatskonzeption, in: prima phi- 
losophia Bd. 1, S. 107-30.

Kersting, Wolfgang, 1988a: Kants Rechts-, Staats- und Geschichtsphilosophie. Doppel­
kurseinheit der Fernuniversität-Gesamthochschule Hagen, Hagen.

Kersting, Wolfgang, 1989: Rezension zu Langer 1986, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung Bd. 43, S. 186-90.

Kersting, Wolfgang, 1989a: Gesellschaft als Postulat. Kant und das Problem der Gesell­
schaftsgründung, in: prima philosophia Bd. 2, S. 325-38.

Kersting, Wolfgang, 1989b: Rezension zu Ludwig 1986, in: Archiv für Geschichte der 
Philosophie Bd. 71, S. 100-02.

Kersting, Wolfgang, 1990: Die verbindlichkeitstheoretischen Argumente der Kanti- 
schen Rechtsphilosophie, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Beiheft 37, 
S. 62-74.

Kersting, Wolfgang, 1991: Eigentum, Vertrag und Staat bei Kant und Locke, in: Mar- 
tyn P Thompson (Hrsg.): John Locke und/and Immanuel Kant, Berlin, S. 109-34.

Kersting, Wolfgang, 1992: Kant's Concept of the State, in: Howard Williams (Ed.): Es­
says on Kant's Political Philosophy The Contemporary Legacy Cardiff, University of 
Wales Press, S. 143-65.

Kersting, Wolfgang, 1993: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und 
Staatsphilosophie. Mit einer Einleitung zur Taschenbuchausgabe 1993: Kant und die 
politische Philosophie der Gegenwart (S. 9-87), Frankfurt a.M. (s. schon Kersting 
1984).

Kersting, Wolfgang, 1993a: John Rawls zur Einführung, Hamburg.
Kersting, Wolfgang, 1994: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darm­

stadt.
Kersting, Wolfgang, 1994a: Verfassung und kommunitäre Demokratie, in: Günter Fran­

kenberg (Hrsg.): Auf der Suche nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt a. M., 
S. 84-102.

298 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Kiefner, Hans, 1969: Der Einfluß Kants auf Theorie und Praxis des Zivilrechts im 
19. Jahrhundert, in: J. Blühdorn und J. Ritter (Hrsg.): Philosophie und Rechtswissen­
schaft, Frankfurt a.M., S. 3-25.

Kienzle, Bertram, 1991: Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit hei Kant, in: Archiv für 
Geschichte der Philosophie Bd. 73, S. 171-87.

Kirchhof, Paul, 1994: Stetige Verfassung und politische Erneuerung in Zeiten des Um­
bruchs. Heft 3 der Schriftenreihe des Cusanuswerks, Bonn.

Kittsteiner, Heinz-Dieter, 1980: Naturabsicht und unsichtbare Hand. Zur Kritik des ge­
schichtsphilosophischen Denkens, Frankfurt a. M. - Berlin - Wien.

Kittsteiner, Heinz-Dieter, 1987: Über das Verhältnis von Lebenszeit und Weltzeit, in: 
Dietmar Kamper und Christoph Wulf (Hrsg.): Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagno­
sen, Darmstadt und Neuwied, S. 72-82.

Kittsteiner, Heinz-Dieter (1997): Kants Schrift Zum ewigen Frieden in geschichtsphi­
losophischer Sicht, in: Zeitschrift für philosophische Forschung Heft 2, S. 234-57.

Kleingeld, Pauline, 1995: Fortschritt und Vernunft. Zur Geschichtsphilosophie Kants, 
Würzburg.

Kleingeld, Pauline, 1996: Rezension zu Castillo 1990 und Muglioni 1993, in: Philoso­
phischer Literaturanzeiger Bd. 49, S. 45-49.

Kleinschmidt, Klaus, 1995: »Ein solcher Herrscher über die Zeit bin ich geworden«. 
Kafkas antiphysikalischer Zeitbegriff und die neue Edition, in: Frankfurter Rund­
schau vom 17.6., S. ZB 3.

Klemme, Heiner, 1995: Beobachtungen zur Kantischen Vermittlung von Theorie und 
Praxis in der praktischen Philosophie, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the 
Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. II, Marquette University 
Press, Milwaukee, S. 521-31.

Klenner, Hermann, 1974: Recht ohne Revolution? Zur Rechtslehre der reinen Vernunft 
des Immanuel Kant, in: Neue Justiz Bd. 28, S. 224-29.

Klenner, Hermann, 1984: Rezension u.a. zum Sammelband Batscha 1981 u. Dietze 
1982, in: Deutsche Literaturzeitung für Kritik der internationalen Wissenschaft 
Bd. 105, Sp. 551-54.

Klenner, Hermann, 1988: Anhang zu: Immanuel Kant: Rechtslehre. Schriften zur 
Rechtsphilosophie. Herausgegeben von Hermann Klenner, Berlin, S. 403-623.

Klenner, Hermann, 1989: Rezension zu Ludwig 1988, in: Deutsche Literaturzeitung für 
Kritik der internationalen Wissenschaft Bd. 110, Sp. 371-74.

Klenner, Hermann, 1993: »Kameraden, sprechenwir von den Eigentumsverhältnissen«. 
Rezension zu Brocker 1992, in: Rechtshistorisches Journal Bd. 12, S. 148-57.

Klenner, Hermann, 1996: Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden« - Illusion oder Utopie?, 
in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 151-60.

Klug, Ulrich, 1993: Anmerkungen zum Anarchie-Begriff bei Immanuel Kant, in: Aulis 
Aarnio, Stanley L. Paulson, Ota Weinberger, Georg Henrik von Wright, Dieter Wy- 
duckel (Hrsg.): Rechtsnorm und Rechtswirklichkeit. Festschrift für Werner Krawietz 
zum 60. Geburtstag, Berlin, S. 591-98.

Knieper, Rolf, 1981: Eigentum und Vertrag, in: Ders.: Zwang, Vernunft, Freiheit. Stu­
dien zur juristischen Konstruktion der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M., 
S. 54-83.

Koch, Lutz, 1991: Zufall und Besonderheit in der Teleologie, in: Jürgen-Eckart Pleines 
(Hrsg.): Zum teleologischen Argument in der Philosophie. Aristoteles - Kant -Hegel, 
Würzburg, S. 26-42.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 299

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Kodalle, Klaus-Michael, 1995: Fichtes Wahrnehmung des Historischen, in: Wolfram 
Hogrehe (Hrsg.): Fichtes Wissenschaftslehre 1794. Philosophische Resonanzen, 
S. 183-224, Frankfurt a.M.

Köhler, Michael, 1973: Die Lehre vom Widerstandsrecht in der deutschen konstitutio­
nellen Staatsrechtstheorie der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts, Berlin.

König, Siegfried, 1994: Zur Begründung der Menschenrechte: Hohhes - Locke - Kant, 
Freihurg - München.

Kopper, Hilmar, 1996: Dem Neuen Gestalt gehen. Üher die Vorhildfunktion der Eliten, 
in: Frankfurter Rundschau vom 8.2., S. 8.

Kopper, Joachim, 1960: Von dem auf dingliche Art persönlichen Recht, in: Kant-Studien 
Bd. 52, S. 283-94.

Koslowski, Peter, 1985: Staat und Gesellschaft hei Kant, Tühingen.
Kriele, Martin, 1988: Die demokratische Weltrevolution. Warum sich die Freiheit 

durchsetzen wird, 2. Auflage, München - Zürich.
Kriele, Martin, 1991: Die demokratische Weltrevolution. Warum sich die Freiheit 

durchsetzt, in: Rohert Alexy, Ralf Dreier und Ulfrid Neumann (Hrsg.): Rechts- und 
Sozialphilosophie in Deutschland heute. Beiträge zur Standorthestimmung, ARSP 
Beiheft 44, Stuttgart, S. 201-11.

Krüger, Herhert, 1969: Kant und die Staatslehre des 19. Jahrhunderts. Ein Arheitspro- 
gramm, in: J. Blühdorn und J. Ritter (Hrsg.): Philosophie und Rechtswissenschaft, 
Frankfurt a.M., S. 49-56.

Kühl, Kristian, 1984: Eigentumsordnung als Freiheitsordnung. Zur Aktualität der Kan- 
tischen Rechts- und Eigentumslehre, Freihurg - München.

Kühl, Kristian, 1991: Rehahilitierung und Aktualisierung des kantischen Vernunft­
rechts. Die westdeutsche Dehatte um die Rechtsphilosophie Kants in den letzten Jahr­
zehnten, in: Rohert Alexy, Ralf Dreier und Ulfrid Neumann (Hrsg.): Rechts- und 
Sozialphilosophie in Deutschland heute. Beiträge zur Standorthestimmung, ARSP 
Beiheft 44, Stuttgart, S. 212-21.

Künzli, Arnold, 1986: Mein und Dein. Zur Ideengeschichte der Eigentumsfeindschaft, 
Köln.

Küsters, Gerd-Walter, 1983: Recht und Vernunft. Bedeutung und Prohlem von Recht 
und Rechtsphilosophie hei Kant - Zur jüngeren Interpretationsgeschichte der Rechts­
philosophie Kants, in: Philosophische Rundschau Bd. 30, S. 209-39.

Küsters, Gerd-Walter, 1988: Kants Rechtsphilosophie. Erträge der Forschung Bd. 256, 
Darmstadt.

Kuhlmann, Wolfgang, 1996: Solipsismus in Kants praktischer Philosophie und Diskurs­
ethik, in: Gerhard Schönrich und Yasushi Kato (Hrsg.): Kant in der Diskussion der 
Moderne, Frankfurt a.M., S. 360-95.

Lacorte, Carmelo, 1989: Kant. Die Versöhnung von Religion und Philosophie, Berlin.
Langer, Claudia, 1986: Reform nach Prinzipien. Untersuchungen zur politischen Theo­

rie Immanuel Kants, Stuttgart.
Langthaler, Rudolf, 1995: Zu Kants Idee der Praktischen Teleologiec, in: Hoke Rohinson 

(Ed.): Proceedings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, 
Marquette University Press, Milwaukee, S. 827-43.

Laslett, Peter, 1960: Introduction to: John Locke: Two Treatises of Government, Cam- 
hrigde University Press, S. 3-120.

300 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Lehmann, Gerhard, 1969: Kants Besitzlehre, in: Ders.: Beiträge zur Geschichte und In­
terpretation der Philosophie Kants, Berlin, S. 195-218.

Lehmann, Gerhard, 1969a: System und Geschichte in Kants Philosophie, in: Ders.: Bei­
träge zur Geschichte und Interpretation der Philosophie Kants, Berlin, S. 152-70.

Lempp, Otto, 1910: Das Problem der Theodicee in der Philosophie und Literatur des 
18. Jahrhunderts bis auf Kant und Schiller, Leipzig.

Linares, Filadelfo, 1975: Beiträge zur negativen Revolutionstheorie. Platon - Thomas 
von Aquin - Bacon - Kant, Percha und Kempfenhausen am Starnberger See.

Lisser, Kurt, 1922: Der Begriff des Rechts bei Kant, Berlin.
Locke, John, 1983: Über die Regierung, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 9691, Stutt­

gart.
Losurdo, Domenico, 1983: Autocensura e compromesso nel pensiero politico di Kant, 

Napoli.
Luckner, Andreas, 1994: Genealogie der Zeit. Zur Herkunft und Umfang eines Rätsels, 

Berlin.
Ludwig, Bernd, 1982: Der Platz des rechtlichen Postulats der praktischen Vernunft in­

nerhalb der Paragraphen 1-6 der kantischen Rechtslehre, in: Reinhard Brandt (Hrsg.): 
Rechtsphilosophie der Aufklärung, Symposium Wolfenbüttel 1981, Berlin - New 
York, S. 218-22.

Ludwig, Bernd, 1986: Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre. 
Metaphysik der Sitten, Erster Teil. Neu hrsg. und eingeleitet von Bernd Ludwig, 
Hamburg.

Ludwig, Bernd, 1987: Rezension zu Kühl 1984, in: Archiv für Rechts- und Sozialphi­
losophie Bd. 73, S. 153-55.

Ludwig, Bernd, 1988: Kants Rechtslehre, Kant-Forschungen Bd. 2, Hamburg.
Ludwig, Bernd, 1990: Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre. 

Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil. Neu hrsg. und eingeleitet von Bernd Ludwig, 
Hamburg.

Ludwig, Bernd, 1993: Kants Verabschiedung der Vertragstheorie - Konsequenzen für 
eine Theorie sozialer Gerechtigkeit, in: Jahrbuch für Recht und Ethik Bd. 1, S. 221-54.

Ludwig, Bernd, 1995: Rezension zu Williams 1992, in: Deutsche Zeitschrift für Philoso­
phie Bd. 43, S. 894-97.

Ludwig, Bernd, 1995a: Moralische Politiker und Teuflische Bürger: Korreferat zu den 
Vorträgen von Henry Allison und Paul Guyer, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings 
of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Marquette Univer- 
sity Press, Milwaukee, S. 71-88.

Ludwig, Bernd, 1996: Postulat, Deduktion und Abstraktion in Kants Lehre vom intelli- 
gibelen Besitz. Einige Reflexionen im Anschluß an den vorstehenden Aufsatz von 
Y. Saito, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 250-59.

Luf, Gerhard, 1978: Freiheit und Gleichheit. Die Aktualität im politischen Denken 
Kants, Wien - New York.

Luporini, Cesare, 1970: Die »Wurzeln« des moralischen Lebens, in: (o. Hrsg.): Moral 
und Gesellschaft, 2. Auflage, Frankfurt a.M., S. 36-57.

Lutz-Bachmann, Matthias, 1988: Geschichte und Subjekt. Zum Begriff der Geschichts­
philosophie bei Immanuel Kant und Karl Marx, Freiburg - München.

Lutz-Bachmann, Matthias und Bohman, James (Hrsg.), 1996: Frieden durch Recht. 
Kants Friedensidee und das Problem einer neuen Rechtsordnung, Frankfurt a. M.

Lyotard, Jean-Fran^ois, 1988: Der Enthusiasmus. Kants Kritik der Geschichte, Wien.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 301

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Mackie, John Leslie, 1983: Ethik. Auf der Suche nach dem Richtigen und Falschen, 
durchgesehene und verbesserte Auflage, Reclam Universal-Bibliothek Nr. 7680, 
Stuttgart.

Macpherson, Crawford B., 1973: Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Von 
Hobbes bis Locke, Frankfurt a. M.

Makkreel, Rudolf A., 1995: Differentiating Dogmatic, Regulative and Reflective Ap- 
proaches to History, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Eighth International 
Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Marquette University Press, Milwaukee, 
S. 123-37.

Malter, Rudolf (Hrsg.), 1990: Immanuel Kant in Rede und Gespräch, eingeleitet von 
Rudolf Malter, Hamburg.

Mandt, Hella, 1976: Historisch-politische Traditionselemente im politischen Denken 
Kants, in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt 
a.M., S. 292-330.

Marcil, Louise, 1995: Possessio noumenon et reciprocite: Kant et la femme dans la Meta- 
physique des Moeurs, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Eighth Internatio­
nal Kant Congress Memphis 1995, Vol. II, Marquette University Press, Milwaukee, 
S. 567-76.

Marcuse, Herbert, 1973: Kant über Autorität und Freiheit, in: Gerold Prauss (Hrsg.): 
Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, Köln, S. 310-21.

Margalit, Avishai, 1997: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Berlin.
Marquard, Odo, 1965/66: Idealismus und Theodizee, in: Philosophisches Jahrbuch 

Bd. 73, S. 33-47.
Marquard, Odo, 1993: Zeit und Endlichkeit, in: Hans-Michael Baumgartner (Hrsg.): 

Das Rätsel der Zeit, Freiburg, S. 363-77.
Marquard, Odo, 1995: Mut zur Bürgerlichkeit. »Vernünftig ist, wer den Ausnahme­

zustand vermeidet« - Überlegungen zum Verhältnis von Individuum, Gesellschaft 
und Gewaltenteilung, in: Frankfurter Rundschau vom 22.8., S. 10.

Marramao, Giacomo, 1989: Macht und Säkularisierung. Die Kategorie der Zeit, Frank­
furt a.M.

Marramao, Giacomo, 1992: Minima Temporalia. Zeit - Raum - Erfahrung, Wien.
Marx, Karl, 1973: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: Marx/Engels-Wer­

ke (MEW) Bd. 8, Berlin, S. 111-207.
Marx, Karl, 1975: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, in: Helmut Reichelt 

(Hrsg.): Texte zur materialistischen Geschichtsauffassung von L. Feuerbach, K. Marx, 
F Engels, Frankfurt a.M. - Berlin - Wien, S. 511-39.

Marx, Karl, 1975a: Brief an P. W. Annenkow, in: Helmut Reichelt (Hrsg.): Texte zur 
materialistischen Geschichtsauffassung von L. Feuerbach, K. Marx, F. Engels, Frank­
furt a. M. - Berlin - Wien, S. 498-510.

Marx, Karl, 1975b: Ökonomisch-philosophische Manuskripte, in: Helmut Reichelt 
(Hrsg.): Texte zur materialistischen Geschichtsauffassung von L. Feuerbach, K. Marx, 
F Engels, Frankfurt a. M. - Berlin - Wien, S. 366-497.

Marx, Karl, 1983: Zur Judenfrage, in: Marx/Engels-Werke (MEW) Bd. 1, Berlin, S. 347­
77.

Marx, Karl, 1983a: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Marx/Engels-Wer­
ke (MEW) Bd. 1, Berlin, S. 201-333.

Maus, Ingeborg, 1992: Zur Aktualität der Demokratietheorie. Rechts- und demokratie­
theoretische Überlegungen im Anschluß an Kant, Frankfurt a. M.

302 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Mautner, Thomas, 1981: Kants Metaphysics o£ Morals. A Note on the Text, in: Kant­
Studien Bd. 72, S. 356-59.

Mendus, Susan, 1992: Kant: >An Honest hut Narrow-Minded Bourgeois< ?, in: Howard 
Williams (Ed.): Essays on Kant's Political Philosophy. The Contemporary Eegacy, 
Cardi££, University o£ Wales Press, S. 166-90.

Meneghello, Euigi, 1990: Die kleinen Meister. Roman, Berlin.
Menke, Christoph, 1995: Politik im Unterschied. Verteidigung nach außen, Be£ragung 

nach innen - Eiherale Gleichheit nach dem Ende der Geschichte, in: Frank£urter 
Rundschau vom 11.7., S. 12.

Mercier-Josa, Solange, 1973: Eiherte et propriete. Ees apories de la »Doctrine du Droit« 
de Kant et des »Fondements de la Philosophie du Droit« de Hegel, in: Ea pensee. 
Revue du rationalisme moderne, Nr. 170, S. 48-69.

Merkel, Reinhard, 1996: »Lauter leidige Tröster«? - Kants Entwur£ »Zum ewigen Frie­
den« und die Idee eines Völkerstra£gerichtsho£s, in: Archiv £ür Rechts- und Sozialphi­
losophie Bd. 82, S. 161-86.

Merkel, Reinhard und Wittmann, Roland (Hrsg.), 1996: »Zum ewigen Frieden«. Grund­
lagen, Aktualität und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant, Frank£urt a.M.

Mertens, Thomas, 1995: Zweckmäßigkeit der Natur und politische Philosophie hei Kant, 
in: Zeitschri£t £ür philosophische Forschung Bd. 49, S. 220-40.

Metz, Johann Baptist, 1995: Religion und Politik au£ dem Boden der Moderne. Eine 
Positionshestimmung im Eichte der Neuen Politischen Theologie, in: Frank£urter 
Rundschau vom 10.6., S. ZB 1.

Metzger, Wilhelm, 1917: Gesellscha£t, Recht und Staat in der Ethik des deutschen Idea­
lismus, Heidelherg.

Moore, Barrington, 1985: Ungerechtigkeit. Die sozialen Ursachen von Unterordnung 
und Widerstand, 2. Auflage, Frank£urt a. M.

Müller, Ingo, 1987: Furchthare Juristen. Die unhewältigte Vergangenheit unserer Justiz, 
München.

Müller, Johannes, 1954: Kantisches Staatsdenken und der preussische Staat, Kitzingen­
Main.

Müller, Volker, 1991: Staatstätigkeit in den Staatstheorien des 19. Jahrhunderts, Opla­
den.

Müller, Wol£gang H., 1992: Ethik als Wissenscha£t und Rechtsphilosophie nach Imma­
nuel Kant, Würzhurg.

Müller-Schmid, Peter-Paul, 1986: Kants Autonomie der Ethik und Rechtslehre und das 
thomasische Naturrechtsdenken, in: Jahrhuch £ür christliche Sozialwissenscha£ten 
Bd. 27, S. 35-60.

Muglioni, Jean-Michel, 1993: Ea philosophie de l'histoire de Kant. Qu'est-ce que 
l'homme?, Paris.

Mulholland, Eeslie Arthur, 1990: Kant's System o£ Rights, New York - Ox£ord.
Mulholland, Eeslie Arthur, 1993: The Di££erence hetween Private and Puhlic Eaw, in: 

Jahrhuch £ür Recht und Ethik Bd. 1, S. 113-58.
Murphy, Je££rie G., 1970: Kant: The Philosophy o£ Right, Eondon.

Nagel, Thomas, 1992: Der Blick von Nirgendwo, Frank£urt a. M.
Nagel, Thomas, 1994: Eine Ahhandlung üher Gleichheit und Parteilichkeit und andere 

Schri£ten zur politischen Philosophie, Paderhorn - München - Wien - Zürich.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 303

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Nagler, Michael, 1991: Über die Funktion des Staates und des Widerstandsrechts, Sankt 
Augustin.

Nassehi, Armin, 1993: Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer soziologischen 
Theorie der Zeit, Opladen.

Naucke, Wolfgang, 1969: Über den Einfluß Kants aufTheorie und Praxis des Strafrechts 
im 19. Jahrhundert, in: J. Blühdorn und J. Ritter (Hrsg.): Philosophie und Rechtswis­
senschaft, Frankfurt a.M., S. 27-48.

Naucke, Wolfgang, 1979: Die Dogmatisierung von Rechtsproblemen bei Kant. Zur Ge­
schichte der Strafrechtsdogmatik im 19. Jahrhundert, in: Zeitschrift für neuere 
Rechtsgeschichte Heft 1,1. Jg., S. 3-20.

Naucke, Wolfgang, 1985: Literaturbericht Rechtsphilosophie (Teil I), in: Zeitschrift für 
die gesamte Strafrechtswissenschaft Bd. 97.2, S. 542-62.

Neumann, Franz, 1980: Die Herrschaft des Gesetzes. Eine Untersuchung zum Verhält­
nis von politischer Theorie und Rechtssystem in der Konkurrenzgesellschaft, Frank­
furt a.M.

Nicholson, Peter P., 1992: Kant, Revolutions and History in: Howard Williams (Ed.): 
Essays on Kant's Political Philosophy. The Contemporary Legacy, Cardiff, University 
of Wales Press, S. 249-68.

Nicolaus, Helmut, 1996: Freiheitsgesetzlichkeit versus Sozialbindung. Sozialistische Re­
zeptionen des Kantischen Eigentumsrechts, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilo­
sophie Bd. 82, S. 222-37.

Nörr, Knut Wolfgang, 1991: Eher Hegel als Kant. Zum Privatrechtsverständnis des 
19. Jahrhunderts, Paderborn.

Nordhofen, Eckhard, 1996: Die Proklamation des Plurals. Zum Tode des Philosophen 
Hans Blumenberg, in: Die Zeit vom 12.4., Nr. 16, S. 47.

Nowotny, Helga, 1990: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefühls, 
3. Auflage, Frankfurt a.M.

Nozick, Robert (o.J.): Anarchie - Staat - Utopia, München.
Nussbaum, Martha C., 1993: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Vertei­

digung des aristotelischen Essentialismus, in: Micha Brumlik und Hauke Brunkhorst 
(Hrsg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a. M., S. 323-61.

Oberer, Hariolf, 1973: Zur Frühgeschichte der Kantischen Rechtslehre, in: Kant-Studien 
Bd. 64, S. 88-102.

Oberer, Hariolf, 1983: Ist Kants Rechtslehre kritische Philosophie? Zu Werner Buschs 
Untersuchung der Kantischen Rechtsphilosophie, in: Kant-Studien Bd. 74, S. 217-24.

Oberer, Hariolf, 1986: Rezension zu Kersting 1984, in: Kant-Studien Bd. 77, S. 118-22.

Pascher, Manfred, 1991: Kants Begriff »Vernunftinteresse«, Innsbruck.
Pascher, Manfred, 1995: Eduard Bernsteins Marxismus-Kritik und die Sozialphilosophie 

des Marburger Neukantianismus, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 
Bd. 81, S. 215-33.

Pasini, Dino, 1957: Diritto, Societa e Stato in Kant, Milano.
Pawlik, Michael, 1995: Rezension zu Unruh 1993, in: Archiv für Rechts- und Sozialphi­

losophie Bd. 81, S. 450-51.
Pleines, Jürgen-Eckardt, 1991: Teleologische Urteile im Übergang von der transzenden­

talen zur spekulativen Fragestellung, in: Ders. (Hrsg.): Zum teleologischen Argument 
in der Philosophie. Aristoteles - Kant - Hegel, Würzburg, S. 113-49.

304 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Pleines, Jürgen-Eckardt, 1991a: Das teleologische Argument in der praktischen Philo­
sophie. Handlungs- und Glückseligkeitstheorie hei Kant und Aristoteles, in: Ders. 
(Hrsg.): Zum teleologischen Argument in der Philosophie. Aristoteles - Kant - Hegel, 
Würzhurg, S. 172-215.

Pohlmann, Rosemarie, 1973: Neuzeitliche Natur und hürgerliche Freiheit. Eine sozial­
geschichtlich angeleitete Untersuchung zur Philosophie Immanuel Kants, Münster.

Poser, Hans, 1993: Zeit und Ewigkeit. Zeitkonzepte als Orientierungswissen, in: Hans 
Michael Baumgartner (Hrsg.): Das Rätsel der Zeit, Freihurg - München, S. 17-50.

Preuß, Ulrich K., 1989: Was heißt radikale Demokratie heute?, in: Forum für Philoso­
phie Bad Homhurg (Hrsg.): Die Ideen von 1789 in der deutschen Rezeption, Frankfurt 
a.M., S. 37-67.

Preuß, Ulrich K., 1990: Revolution, Fortschritt und Verfassung. Zu einem neuen Ver­
fassungsverständnis, Berlin.

Preuß, Ulrich K., 1994: Zu einem neuen Verfassungsverständnis. Wie kann der Geist der 
Revolution institutionalisiert werden?, in: Günter Frankenherg (Hrsg.): Auf der Su­
che nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt a.M., S. 103-26.

Psychopedis, Kosmas, 1980: Untersuchungen zur politischen Theorie Immanuel Kants, 
Göttingen.

Puder, Martin, 1973: Kant und die Französische Revolution, in: Neue Deutsche Hefte 
Bd. 20, Nr. 138, S. 10-46.

Rapp, Christof, 1995: Wieviel Anthropologie hraucht - wieviel Anthropologie verträgt 
die politische Theorie? Eine Prohlemskizze, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 
Heft 20.3, S. 233-43.

Reese-Schäfer, Walter, 1995: Die politische Hermeneutik Michael Walzers, in: Informa­
tion Philosophie, Heft 5, S. 36-39.

Reinalter, Helmut, 1988: Kant und die Französische Revolution, in: Ders.: Die Franzö­
sische Revolution und Mitteleuropa. Frankfurt a.M., S. 185-201.

Reiss, Hans, 1989: Kant und die Französische Revolution, in: Zeitschrift für Pädagogik 
24. Beiheft, S. 293-303.

Riedel, Manfred, 1973: Die Aporie von Herrschaft und Vereinharung in Kants Idee des 
Sozialvertrags, in: Gerold Prauss (Hrsg.): Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Er­
kennen und Handeln, Köln, S. 337-49.

Riedel, Manfred, 1974: Einleitung zu Immanuel Kant: Schriften zur Geschichtsphiloso­
phie, hrsg. von Manfred Riedel, Stuttgart, S. 3-20.

Riedel, Manfred, 1976: Herrschaft und Gesellschaft. Zum Eegitimationsprohlem des 
Politischen in der Philosophie, in: Zwi Batscha (Hrsg.): Materialien zu Kants Rechts­
philosophie, Frankfurt a.M., S. 125-48.

Ritter, Christian, 1971: Der Rechtsgedanke Kants nach den frühen Quellen, Frankfurt 
a.M.

Ritter, Christian, 1976: Rezension zu Brandt 1974, in: Zeitschrift für Rechtsgeschichte 
der Savigny-Stiftung, Romanistische Ahteilung Bd. 93, S. 512-19.

Ritter, Christian, 1977: Recht, Staat und Geschichtsfinalität. Bemerkungen zu neuen 
Kant-Interpretationen, in: Der Staat Bd. 16, S. 250-62.

Rohinson, Hoke (Ed.), 1995: Proceedings of the Eighth International Kant Congress 
Memphis 1995, Volume I and II, Marquette University Press, Milwaukee.

Roellecke, Gerd, 1996: Kants Rechtsphilosophie und die Modernisierung der Gesell­
schaft, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 187-95.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 305

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Römpp, Georg, 1988: Exeundum esse e statu naturali. Kants Begriff des Naturrechts und 
das Verhältnis von privatem und öffentlichem Recht, in: Archiv für Rechts- und So­
zialphilosophie Bd. 74, S. 461-76.

Römpp, Georg, 1991: Moralische und rechtliche Freiheit. Zum Status der Rechtslehre in 
Kants praktischer Philosophie, in: Rechtstheorie Bd. 22, S. 287-305.

Rogoginski, Jacob, 1989: Oublier Abdere. Kant et la Revolution Fran^aise, in: Synthesis 
Philosophica vol. 4, fasc. 8, S. 361-75.

Rosen, Allen D., 1993: Kant's Theory of Justice, Cornell University Press.
Rossanda, Rossana, 1982: Vergebliche Reise oder Politik als Education sentimentale, 

Frankfurt a.M.
Rousseau, Jean-Jacques, 1993: Diskurs über die Ungleichheit / Discours sur l'inegalite, 

Dritte, durchgesehene Auflage, Paderborn - München - Wien - Zürich.
Rottleuthner, Hubert (Hrsg.), 1983: Recht, Rechtsphilosophie und Nationalsozialismus, 

ARSP-Beiheft 18, Wiesbaden.
Rückert, Joachim, 1991: Kant-Rezeption in juristischer und politischer Theorie (Natur­

recht, Rechtsphilosophie, Staatslehre, Politik) des 19. Jahrhunderts, in: Martyn P. 
Thompson (Hrsg.): John Locke und/and Immanuel Kant, Berlin, S. 144-215.

Ryffel, Hans, 1983: Eigentum und Ungleichheit. Rousseaus Eigentumslehre, in: Eigen­
tum und seine Gründe, hrsg. von Helmut Holzhey und Georg Kohler unter Mitarbeit 
von Charles Gagnebin, Studia Philosophica Supplementum 12/1983, Bern - Stutt­
gart, S. 35-46.

Saage, Richard, 1973: Eigentum, Staat und Gesellschaft bei Immanuel Kant, Stuttgart - 
Bad Cannstatt (s. auch Saage 1994) .

Saage, Richard, 1981: Herrschaft, Toleranz, Widerstand. Studien zur politischen Theorie 
der Niederländischen und Englischen Revolution, Frankfurt a.M.

Saage, Richard, 1983: Das sozio-politische Herrschaftssystem des Nationalsozialismus. 
Reflexionen zu Franz Neumanns Behemoth, in: Ders.: Rückkehr zum starken Staat? 
Studien über Konservatismus, Faschismus und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 135­
55.

Saage, Richard, 1987: Otto Kirchheimers Analyse des nationalsozialistischen Herr­
schaftssystems 1935-1941, in: Ders.: Arbeiterbewegung, Faschismus, Neokonser­
vatismus, Frankfurt a.M., S. 176-95.

Saage, Richard, 1989: Besitzindividualistische Perspektiven der politischen Theorie 
Kants, in: Ders.: Vertragsdenken und Utopie, S. 192-234, Frankfurt a. M.

Saage, Richard, 1991: Politische Utopien der Neuzeit, Darmstadt.
Saage, Richard, 1994: Eigentum, Staat und Gesellschaft bei Immanuel Kant, 2. aktuali­

sierte Auflage, mit einem Vorwort >Kant und der Besitzindividualismusc von Franco 
Zotta, Baden-Baden (s. schon Saage 1973).

Saage, Richard, 1996: Die nostalgische Sehnsucht nach Totalität. Über das »wirkliche 
Individuum« und die Aussichten einer aufgeklärten Utopie, in: Frankfurter Rund­
schau vom 16.4., S. 10.

Saage, Richard, 1998: Kants Rechtsphilosophie und der Besitzindividualismus. Anmer­
kungen zum 200jährigen Jubiläum der »Metaphysik der Sitten«, in: Leviathan 
Heft 2, S. 244-52.

Sänger, Monika, 1982: Die kategoriale Systematik in den >Metaphysischen Anfangs­
gründen der Rechtslehrec. Ein Beitrag zur Methodenlehre Kants, Berlin - New York.

306 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Saito, Yumi, 1996: War die Umstellung von §2 der Kantischen »Rechtslehre« zwin­
gend?, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 238-50.

Saito, Yumi, 1996a: Die Debatte weitet sich aus - zu Bernd Ludwigs vorstehender Re­
plik, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 259-65.

Sakabe, Megumi, 1989: Freedom as a Regulative Principle: On Some Aspects of the 
Kant-Herder Controversy on the Philosophy of History in: Yirmiyahu Yovel (Ed.): 
Kant's Practical Philosophy reconsidered, Dordrecht - Boston - London, S. 183-95.

Sandermann, Edmund, 1989: Die Moral der Vernunft. Transzendentale Handlungs- und 
Legitimationstheorie in der Philosophie Kants, Freiburg - München.

Sandvoss, Ernst R., 1983: Immanuel Kant. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart, Berlin, 
Köln, Mainz.

Sassenbach, Ulrich, 1992: Der Begriff des Politischen bei Immanuel Kant, Würzburg.
Scheffel, Dieter, 1982: Kants kritische Verwerfung des Revolutionsrechts, in: Reinhard 

Brandt (Hrsg.): Rechtsphilosophie der Aufklärung, Symposium Wolfenbüttel 1981, 
Berlin - New York, S. 178-217.

Schild, Wolfgang, 1981: Freiheit - Gleichheit - >Selbständigkeit< (Kant): Strukturmo­
mente der Freiheit, in: Johannes Schwartländer (Hrsg.): Das Recht der Menschen auf 
Eigentum, Kehl, S. 135-76.

Schild, Wolfgang, 1982: Die der Natur des Menschen einzig angemessene Republik des 
Ernst Gottlob Morgenbesser, in: Reinhard Brandt (Hrsg.): Rechtsphilosophie der Auf­
klärung, Symposium Wolfenbüttel 1981, Berlin - New York, S. 424-56.

Schmid Noerr, Gunzelin, 1990: Das Eingedenken der Natur im Subjekt. Zur Dialektik 
von Vernunft und Natur in der Kritischen Theorie Horkheimers, Adornos und Mar- 
cuses, Frankfurt a. M.

Schmidlin, Bruno, 1983: Eigentum und Teilungsvertrag. Zu Kants Begründung des Ei­
gentumsrechts, in: Eigentum und seine Gründe, hrsg. von Helmut Holzhey und Ge­
org Kohler unter Mitarbeit von Charles Gagnebin, Studia Philosophica Supplemen- 
tum 12/1983, Bern - Stuttgart, S. 47-68.

Schmidt, Hajo, 1985: Durch Reform zu Republik und Frieden? Zur Politischen Philo­
sophie Immanuel Kants, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 71, S. 297­
318.

Schmidt-Klügmann, M., 1985: Überlegungen zum modernen Sozialrecht auf der 
Grundlage der praktischen Philosophie Kants, in: Archiv für Rechts- und Sozialphi­
losophie Bd. 71, S. 378-403.

Schöndorf, Harald, 1995: Setzt Kants Philosophie die Existenz Gottes voraus?, in: Kant­
Studien Bd. 86, S. 175-95.

Schopenhauer, Arthur, 1961: Sämtliche Werke, Zweiter Band. Wiesbaden.
Schopenhauer, Arthur, 1985: Metaphysik der Sitten. Philosophische Vorlesungen 

Teil IV. Aus dem handschriftlichen Nachlaß, München - Zürich.
Schulte, Günter, 1994: Immanuel Kant, 2. Auflage, Frankfurt a. M.
Schulz, Klaus Dieter, 1980: Rousseaus Eigentumskonzeption. Eine Studie zur Entwick­

lung der bürgerlichen Staatstheorie, Frankfurt a.M. - New York.
Schwarzschild, Steven S., 1985: Kantianism on the Death Penalty (and Related Social 

Problems), in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 71, S. 343-72.
Schweppenhäuser, Gerhard, 1993: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Moralphi­

losophie, Hamburg.
Selbach, Ralf, 1994: Institutionen als Systeme. Kants Konzeption von Staat, Universität 

und Kirche, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie Heft 19.1, S. 19-39.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 307

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Serequeberhan, Tsenay 1996: Eurocentrism in Philosophy: The Case o£ Immanuel 
Kant, in: The Philosophical Forum Vol. XXVII, S. 333-56.

Shell, Susan Meld, 1978: Kant's Theory o£ Property, in: Political Theory Vol. 6, S. 75­
90.

Shell, Susan Meld, 1980: The Rights o£ Reason. A Study o£ Kant's Philosophy and 
Politics. University o£ Toronto Press, Toronto - Bu££alo - London.

Shklar, Judith N., 1992: Über Ungerechtigkeit, Berlin.
Siep, Ludwig, 1974: Der Kamp£ um Anerkennung. Zu Hegels Auseinandersetzung mit 

Hobbes in den Jenaer Schri£ten, in: Hegel-Studien Bd. 9, S. 155-207.
Siep, Ludwig, 1975: Zur Dialektik der Anerkennung bei Hegel, in: Hegel-Jahrbuch 1974, 

S. 388-95.
Siep, Ludwig, 1979: Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Unter­

suchungen zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg - München.
Siep, Ludwig, 1982: Vertragstheorie - Ermächtigung und Kritik von Herrschaft?, in: 

Udo Bermbach und Klaus-M. Kodalle (Hrsg.): Furcht und Freiheit. Leviathan - Dis­
kussion 300 Jahre nach Thomas Hobbes, Opladen, S. 129-45.

Siep, Ludwig, 1988: Kriterien richtigen Handelns, in: Walter Brüstle und ders. (Hrsg.): 
Sterblichkeitser£ahrung und Ethikbegründung. Ein Kolloquium £ür Werner Marx, 
Essen, S. 81-94.

Siep, Ludwig, 1989: Person and Lawin Kant and Hegel, in: Reiner Schürmann (Ed.):The 
Public Realm. Essays on Discursive Types in Political Philosophy, State University o£ 
New York, S. 82-104.

Siep, Ludwig, 1989a: Wozu Metaphysik der Sitten?, in: Ot£ried Hö££e (Hrsg.): Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten. Ein kooperativer Kommentar, Frank£urt a.M., 
S. 31-44.

Siep, Ludwig, 1992: Naturgesetz und Rechtsgesetz, in: Volker Gerhardt und Werner 
Krawietz (Hrsg.): Recht und Natur. Beiträge zu Ehren von Friedrich Kaulbach, Berlin, 
S. 133-45.

Siep, Ludwig, 1993: Recht und Gewalt, in: Aulis Aarnio, Stanley L. Paulson, Ota Wein­
berger, Georg Henrik von Wright, Dieter Wyduckel (Hrsg.): Rechtsnorm und Rechts­
wirklichkeit. Festschri£t £ür Werner Krawietz zum 60. Geburtstag, Berlin, S. 599­
615.

Siep, Ludwig, 1995: Das Recht als Ziel der Geschichte. Überlegungen im Anschluß an 
Kant und Hegel, in: Christel Fricke, Peter König und Thomas Petersen (Hrsg.): Das 
Recht der Vernun£t. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Handeln, Stuttgart 
- Bad Cannstatt, S. 355-79.

Siep, Ludwig, 1995a: Kant and Hegel on Peace and International Law, in: Hoke Robinson 
(Ed.): Proceedings o£ the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, 
Marquette University Press, Milwaukee, S. 259-72.

Silber, John, 1991: Kant at Auschwitz, in: Gerhard Funke and Thomas M. Seebohm 
(Ed.): Proceedings: Sixth International Kant Congress. The Pennsylvania State Uni- 
versity 1985, Vol. 1: Invited Papers, S. 177-211.

Smid, Ste£an, 1985: Freiheit und Rationalität. Bemerkungen zur Auseinandersetzung 
mit der Philosophie Kants in Stellungnahmen der neuen Literatur, in: Archiv £ür 
Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 71, S. 404-17.

Sö££ler, Detlev, 1994: Au£ dem Weg zu Kants Theorie der Zeit, Bern.
Sollbach, Armin, 1995: Der Einsatz der Vernunft: Marginalien zu Kants »Anthropologie 

in pragmatischer Hinsicht« (1798), in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings o£ the

308 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. II, Marquette University 
Press, Milwaukee, S. 919-26.

Sonnemann, Ulrich, 1987: Zeit ist Anhörungsform. Über Wesen und Wirken einer kan- 
tischen Verkennung des Ohrs, in: Dietmar Kamper und Christoph Wulf (Hrsg.): Die 
sterbende Zeit. Zwanzig Diagnosen, Darmstadt und Neuwied, S. 202-20.

Spaemann, Robert, 1976: Kants Kritik des Widerstandsrechts, in: Zwi Batscha (Hrsg.): 
Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M., S. 347-58.

Stark, Werner, 1995: Kurze Vorstellung von Band XXV der Akademie-Ausgabe von 
Kants gesammelten Schriften, >Vorlesungen überAnthropologiec Inhalt und Verfah­
ren, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Eighth International Kant Congress 
Memphis 1995, Vol. I, Marquette University Press, Milwaukee, S. 1305-09.

Starobinski, Jean, 1987: Kleine Geschichte des Körpergefühls, Konstanz.
Steinbach, Peter, 1995: Wenn auf Zivilisation kein Verlaß (mehr) ist. Über das Mißtrau­

en als Grundelement der Demokratie. Ein Gespräch, in: Frankfurter Rundschau vom 
20.7., S. 18.

Steinhoff, Martin, 1983: Zeitbewußtsein und Selbsterfahrung. Studien zum Verhältnis 
von Subjektivität und Zeitlichkeit im vorkantischen Empirismus und in der Transzen­
dentalphilosophie Kants und Husserls, Band I, Würzburg.

Strangas, Johannes, 1988: Kritik der kantischen Rechtsphilosophie. Ein Beitrag zur Her­
stellung der Einheit der praktischen Philosophie, Köln - Wien.

Strawson, Peter F., 1981: Die Grenzen des Sinns. Ein Kommentar zu Kants Kritik der 
reinen Vernunft, Königstein/Ts.

Ströker, Elisabeth, 1993: Zeit erfahren - Zeit bestimmen. Temporale Strukturen in Na­
tur und Geschichte, in: Hans Michael Baumgartner (Hrsg.): Das Rätsel der Zeit, Frei­
burg - München, S. 181-212.

Struck, Peter, 1987: Ist Kants Rechtspostulat der praktischen Vernunft aporetisch? Ein 
Beitrag zur neuerlich ausgebrochenen Kontroverse um Kants Rechtsphilosophie, in: 
Kant-Studien Bd. 78, S. 471-76.

Süchting, Gerald, 1995: Eigentum und Sozialhilfe. Die eigentumstheoretischen Grund­
lagen des Anspruchs auf Hilfe zum Lebensunterhalt gem. § 11 Abs. 1 BSHG nach der 
Privatrechtslehre Immanuel Kants, Berlin.

Sutter, Alex, 1988: Göttliche Maschinen. Die Automaten für Lebendiges bei Descartes, 
Leibniz, La Mettrie und Kant, Frankfurt a.M.

Sutter, Alex, 1989: Kant und die Wildem. Zum impliziten Rassismus in der Kantischen 
Geschichtsphilosophie, in: prima philosophia Bd. 2, S. 241-65.

Tenbruck, Friedrich, 1949: Über eine notwendige Textkorrektur in Kants >Metaphysik 
der Sittern, in: Archiv für Philosophie Bd. 3, S. 216-20.

Terra, Ricardo R., 1993: La Politique comme »Übergang« chez Kant, in: Concordia 
Heft 24, S. 49-57.

Thien, Hans-Günter, 1984: Schule, Staat und Lehrerschaft. Zur historischen Genese 
bürgerlicher Erziehung in Deutschland und England (1790-1918), Frankfurt a.M. - 
New York.

Tomeo, Javier, 1991: Der Marquis schreibt einen unerhörten Brief. Roman, Berlin.
Tuschling, Burkhard, 1978: Die »offene« und die »abstrakte« Gesellschaft. Habermas 

und die Konzeption von Vergesellschaftung der klassisch-bürgerlichen Rechts- und 
Staatsphilosophie, Argument Sonderbände 25/26, Berlin.

Tuschling, Burkhard, 1988: Das >rechtliche Postulat der praktischen Vernunftc seine

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 309

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Stellung und Bedeutung in Kants >Rechtslehre<, in: Hariolf Oberer und Gerhard Seel 
(Hrsg.): Kant. Analysen - Probleme - Kritik, Würzburg, S. 273-92.

Tuschling, Burkhard, 1995: System des transzendentalen Idealismus bei Kant? Offene 
Fragen der - und an die - Kritik der Urteilskraft, in: Kant-Studien Bd. 86, S. 196-210.

Uleman, Jennifer K., 1995: Kant and the Right to Property and the Value of External 
Freedom, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings of the Eighth International Kant Con- 
gress Memphis 1995, Vol. II, Marquette University Press, Milwaukee, S. 549-55.

Unruh, Peter, 1993: Die Herrschaft der Vernunft. Zur Staatsphilosophie Immanuel 
Kants, Baden-Baden.

Unruh, Peter, 1996: Anmerkungen zum Begriff der politischen Vernunft bei Kant, in: 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 82, S. 196-207.

van der Kuijlen, Willem, 1995: The Politics of Reason: The Theoretical Background of 
Perpetual Peace and Secrecy, in: Hoke Robinson (Ed.): Proceedings ofthe Eighth Inter­
national Kant Congress Memphis 1995, Vol. II, Marquette University Press, Mil­
waukee, S. 839-48.

van der Linden, Harry, 1988: Kantian Ethics and Socialism, Indianapolis.
Volkmann-Schluck, Karl-Heinz, 1974: Politische Philosophie. Thukydides - Kant - Toc- 

queville, Frankfurt a.M.
Volkmann-Schluck, Karl-Heinz, 1983: Freiheit, Menschenwürde, Menschenrecht. Zum 

Ethos der modernen Demokratie in der Sicht Kants, in: Johannes Schwartländer 
(Hrsg.): Das Recht des Menschen auf Eigentum, Kehl, S. 177-87.

Vollrath, Ernst, 1994: Das Konzept des »Besitzindividualismus«: Reflexionen im An­
schluß an Adam Smith, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie Bd. 19, S. 19-38.

von Brentano, Margherita, 1983: Kants Theorie der Geschichte und der bürgerlichen 
Gesellschaft, in: Norbert W. Bolz und Wolfgang Hübener (Hrsg.): Spiegel und 
Gleichnis. Festschrift für Jacob Taubes, Würzburg, S. 205-14.

von Sydow, Eckart, 1976: Der Gedanke des Ideal-Reichs bei Kant, in: Zwi Batscha 
(Hrsg.): Materialien zu Kants Rechtsphilosophie, Frankfurt a. M., S. 379-89.

Vuillemin, Jules, 1991: Ist Kants Begründung des Besitzrechts vollständig?, in: Gerhard 
Funke (Hrsg.): Akten des 7. Internationalen Kant-Kongresses Bd. I, Bonn, S. 31-47.

Wasianski, Ehregott Andreas Christoph, 1993: Immanuel Kant in seinen letzten Lebens­
jahren, in: Felix Gross (Hrsg.): Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von 
Zeitgenossen. Die Biographien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und E. A. Ch. 
Wasianski, Darmstadt, S. 189-271.

Wehler, Hans-Ulrich, 1988: Geschichte und Zielutopie der deutschen »bürgerlichen Ge­
sellschaft«, in: Ders.: Aus der Geschichte lernen?, München, S. 241-55.

Weigel, Sigrid, 1987: Die nahe Fremde - das Territorium des >Weiblichen<. Zum Ver­
hältnis von >Wilden< und >Frauen< im Diskurs der Aufklärung, in: Thomas Koebner 
und Gerhart Pickerodt (Hrsg.): Die andere Welt. Studien zum Exotismus, Frankfurt 
a.M., S. 171-200.

Weinstock, Daniel M., 1996: Natural Law an Public Reason in Kant's Political Philo- 
sophy, in: Canadian Journal of Philosophy Vol. 26, S. 389-411.

Weiper, Susanne, 1996: Rechtsidee und ewiger Friede. Die Kantische Konzeption im 
Spannungsfeld zwischen Gesinnungspazifismus und Instrumentalmilitarismus, in:

310 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Volker Bialas und Hans-Jürgen Häßler (Hrsg.): 200 Jahre Kants Entwurf »Zum ewi­
gen Frieden«: Idee einer globalen Friedensordnung, Würzburg, S. 66-75.

Weiss, Gilbert, 1995: Die Atemnot der Wissenschaft, in: Tumult. Schriften zur Ver­
kehrswissenschaft Heft 20, S. 90-102.

Welding, Steen O., 1994: Fundamenta Ethica. Die Begründungsstruktur von Moralität, 
Stuttgart.

Wellmer, Albrecht, 1986: Naturrecht und praktische Vernunft: Zur aporetischen Entfal­
tung eines Problems bei Kant, Hegel und Marx, in: Emil Angehrn und Georg Eoh- 
mann (Hrsg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der 
Marxschen Theorie, Königstein/Ts., S. 197-238.

Wenzel, Uwe Justus, 1990: Recht und Moral der Vernunft. Kants Rechtslehre: Neue 
Eiteratur und neue Editionen, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 76, 
S. 227-43.

Westphal, Kenneth R., 1991: Kant's qualified principle of obedience to authority in the 
>Metaphysical Elements of Justicec, in: Gerhard Funke (Hrsg.): Akten des 7. Inter­
nationalen Kant-Kongresses Bd. II.2, Bonn, S. 353-66.

Westphal, Kenneth R., 1993: Republicanism, Despotism, and Obedience to the State: 
The Inadequacy of Kant's Division of Powers, in: Jahrbuch für Recht und Ethik Bd. 1, 
S. 263-81.

Wetzel, Margrit, 1987: Kriterien politischer Gerechtigkeit. - Zur Aktualität Kants, 
Hamburg.

Weyand, Klaus, 1964: Kants Geschichtsphilosophie. Ihre Entwicklung und ihr Verhält­
nis zur Aufklärung, Köln.

Wiedemann, Charlotte, 1995: Auf der Suche nach der neuen Elite, in: Die Woche vom 
27. 10., S.8.

Wild, Christoph, 1970: Die Funktion des Geschichtsbegriffs im politischen Denken 
Kants, in: Philosophisches Jahrbuch Bd. 77, S. 260-75.

Wilhelm, Walter, 1969: Savignys überpositive Systematik, in: J. Blühdorn und J. Ritter 
(Hrsg.): Philosophie und Rechtswissenschaft, Frankfurt a. M., S. 123-36.

Williams, Howard, 1983: Kant's Political Philosophy, Oxford.
Williams, Howard (Ed.), 1992: Essays on Kant's Political Philosophy. The Contemporary 

Eegacy, Cardiff, University of Wales Press.
Williams, Howard, 1995: Judgement on War: A Response, in: Hoke Robinson (Ed.): 

Proceedings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Mar- 
quette University Press, Milwaukee, S. 1385-93.

Willke, Helmut, 1996: Blick voraus im Zorn. Einsicht in die Endlichkeit - Individualität 
und Politik als Zukunftsbewältigung, in: Frankfurter Rundschau vom 9.1., S. 12.

Wingert, Eutz, 1996: Mittelmaß statt Wahn. Über den Begriff eines bürgerlichen Wir, 
in: Frankfurter Rundschau vom 23.1., S.16.

Wittwer, Hector, 1995: Transzendentale Eschatologie und Kritische Geschichtsbetrach­
tung bei Kant. Die Zweideutigkeit des Ideals vom Ewigen Frieden, in: Politisches 
Denken. Jahrbuch 1995/96, S. 179-96.

Wood, Allen, 1995: Kant's Project for Perpetual Peace, in: Hoke Robinson (Ed.): Procee- 
dings of the Eighth International Kant Congress Memphis 1995, Vol. I, Marquette 
University Press, Milwaukee, S. 3-18.

Wünsche, Konrad, 1987: Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung, in: Dietmar 
Kamper und Christoph Wulf (Hrsg.): Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagnosen, Darm­
stadt und Neuwied, S. 100-14.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 311

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Würtenberger, Thomas, 1998: Rezension zu Günther Winkler: Zeit und Recht, Wien/ 
New York 1995, in: Der Staat Heft 2, S. 315-17.

Wulf, Christoph, 1987: Lebenszeit - Zeit zu leben? Chronokratie versus Pluralität der 
Zeiten, in: Dietmar Kamper und ders. (Hrsg.): Die sterbende Zeit. Zwanzig Diagno­
sen, Darmstadt und Neuwied, S. 266-75.

Yovel, Yirmiyahu, 1980: Kant and the Philosophy of History Princeton University 
Press.

Yovel, Yirmiyahu, 1989: The Interests of Reason: From Metaphysics to Moral History, 
in: Ders. (Ed.): Kant's Practical Philosophy reconsidered, Dordrecht - Boston - Lon­
don, S. 135-48.

Zanetti, Veronique, 1993: Die Antinomie der teleologischen Urteilskraft, in: Kant-Stu­
dien Bd. 83, S. 341-55.

Zotta, Franco, 1994: Kant und der Besitzindividualismus, in: Richard Saage: Eigentum, 
Staat und Gesellschaft bei Immanuel Kant, 2. aktualisierte Auflage, Baden-Baden, 
S. 9-42.

zur Lippe, Rudolf, 1984: Das bürgerlich-autonome Subjekt in den geschichtsphilosophi­
schen Schriften von Kant, in: Ders.: Autonomie als Selbstzerstörung, Frankfurt a.M., 
S. 92-126.

zur Lippe, Rudolf, 1984a: Zu einigen geschichtsphilosophischen Aspekten in der >Kritik 
der teleologischen Urteilskraft;, in: Ders.: Autonomie als Selbstzerstörung, Frankfurt 
a.M., S. 127-53.«

312 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Adickes, E. 203
Adorno, T. W. 88, 102, 137, 164, 202, 207, 

242, 261, 266, 270, 273, 275 
Amado, J. 272 
Al-Azm, S. 145 
Allison, H. 154 
Anderson-Gold, S. 185, 203 
Angehrn, E. 25, 27, 47 
Antonopoulos, G. 208 
Apel, K.-O. 120, 247
Arendt, H. 33, 151, 198, 199, 203, 232, 256, 

261
Aristoteles 66, 278
Arntzen, S. 217, 219, 224, 232, 234
Atkinson, R. F. 219, 227
Atwell, J. E. 217
Axinn, S. 219

Babeuf, G. 242 
Barber, B. 144, 271, 272, 277 
Bartuschat, W. 34, 61, 147, 171, 175, 220, 

252 f.
Batscha, Z. 94, 97, 134, 139, 230, 242 
Bauer-Drevermann, I. 173 
Baumann, H. 259 f.
Baumann, P. 225 
Baumanns, P 54 
Baumgartner, H. M. 262 
Becchi, P. 35, 46 
Beck, L. W. 227, 228 
Beiner, R. 33 
Benjamin, W. 126 
Bergk, J. A. 112,214,230 
Berger, F. 203
Berkemann, J. 38, 212 f. 215, 217
Berlin, I. 216
Bialas, V. 153
Bickmann, C. 174, 178
Bien, G. 224
Bittner, R. 54
Blesenkemper, K. 232, 247
Bloch, E. 260

Blossfeld, H.-P. 143 
Blühdorn, J. 35 f.
Blumenberg, H. 181, 242, 249, 250f., 269, 

273
Böhme, G. 25, 102, 145, 199, 203, 206, 208, 

225, 229
Böhme, H. 25, 102, 203, 206, 208, 225, 229 
Bohman, J. 153 
Bohrer, K.-H. 241f.
Bondeli, M. 165-167
Booth, W. J. 33, 100, 146, 152, 154, 256, 261 
Borowski, L. E. 234 
Borries, K. 33 
Bourgeois, B. 151, 179, 185 
Brakemeier, H. 86, 104, 198, 210 
Brandt, R. 20, 21 ff., 27ff., 30, 34, 36, 38-42, 

46, 52, 54, 63, 65, 68, 75, 76, 79, 80, 94, 96, 
108, 111-113, 135, 136, 145, 150, 193,
195, 216, 229, 236, 244, 247, 253 

Brantschen, N. 13 
Braun, W. 249, 250 
Brecht, B. 122 
Brehmer, K. 83, 104 
Briese, O. 196, 199, 206 
Brocker, M. 20, 24, 26, 27, 31, 32, 36, 39, 44, 

45, 49, 52, 65, 66, 68, 69, 101, 110, 118, 
122

Brunkhorst, H. 267 
Buchda, G. 33, 37 f. 47, 50 
Büchner, G. 242, 246 
Burg, P 31, 35, 54, 97, 104, 114, 140, 146, 

147, 158, 199, 212, 214, 217, 219, 220, 
230-234, 236, 237, 241, 259 

Burgio, A. 149, 187 
Busch, W. 20, 21, 24, 29, 43, 232, 233

Castillo, M. 139, 146, 147, 149, 150, 152, 
161, 171, 182, 189, 224, 232, 247 

Castoriadis, C. 199, 251, 279 
Cavallar, G. 13, 14, 20, 86, 114, 146, 149, 

150, 152, 185, 217, 219, 220, 234, 237f., 
251, 260

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 313

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Conrad, J. 171, 196 
Crusoe, R. 81

Dahrendorf, R. 148, 256-262, 271 
de Miranda, S. 70 f.
Deggau, H.-G. 31, 42, 43, 46, 48, 49, 52, 54, 

55, 62, 64, 70, 71, 77, 78, 93,102,106,107, 
112, 134, 147, 212, 225 

Delekat, F. 64, 114 
Derrida, J. 126 
Despland, M. 146, 152, 259 
Diesselhorst, M. 210, 212 
Dietze, G. 66, 67, 81, 115, 137 
Dietzsch, S. 219
Dreier, R. 20, 36, 37, 47, 147, 149, 150, 152, 

217, 219, 232 
Duden, A. 239 
Dünnhaupt, R. 33, 147 
Düsing, K. 167, 169-171, 173-175 
Dulckeit, G. 33 
Dux, G. 250, 268

Ebbinghaus, J. 137
Erdmann, K. D. 200, 204, 219, 230, 232,

260
Erhard, J. B. 112, 230, 242

Fachinelli, E. 242 
Fackenheim, E. L. 150-152, 157 
Fenves, P. D. 146, 151, 152, 158 
Fetscher, I. 97, 134, 214, 216, 220, 225, 232, 

236
Feuerbach, A. 35
Fichte, J. G. 90, 112, 132, 239, 255
Figal, G. 266
Filbinger, H. 221
Fink, E. 145
Flores d'Arcais, P 192, 267, 274, 278 
Förster, E. 151, 200
Forschner, M. 22, 70, 77, 85, 86, 97, 104
Frevert, U. 218
Friedman, M. 115, 143, 249
Frisch, M. 256
Fülleborn, U. 66
Fukuyama, F. 263

Gallinger, A. 94, 146, 198, 228, 261 
Galston, W. A. 146, 149, 150, 155, 166, 200, 

203, 206
Garber, J. 42, 43, 76, 79, 89, 99, 114, 134, 

135, 139, 141, 147, 182, 214, 219, 230,
231

Gent, W. 145

Gerhardt, V. 20, 34, 55, 57, 104-106, 110, 
114, 135, 150, 153, 154, 178f., 189, 216f., 
236, 240, 244, 247, 248f., 252, 260, 269 

Gey, P 27, 140 
Gil, T. 174
Gimmler, A. 268, 280 
Gobineau, J. 261 
Gorz, A. 277, 278, 280f.
Goyard-Fabre, S. 33 
Grab, W. 35 
Green, J. 25 
Gregor, M. 37 
Gröll, J. 94, 143
Gronemeyer, M. 196, 242, 245, 273 
Günther, K. 249
Gulyga, A. 25, 31, 32, 46, 84, 234 
Guyer, P. 150, 152, 179 
Guzzoni, U. 240, 275

Haasis, H. G. 274
Habermas, J. 14, 37, 126, 139, 152, 153, 155, 

184f., 233, 237, 248, 253, 262 
Haensel, W. 146, 220, 221 
Härtl, H. 35 
Häßler, H.-J. 153 
Hancock, R. 232 
Hansson, S. O. 135 
Harris, Jr, C. E. 106, 108 
Hartmann, A. V. 39
Harzer, R. 14, 52, 80, 83, 95, 101, 132, 135, 

210, 212
Hecker, D. 52, 54, 65
Hegel, G. W. F. 149, 155, 192, 197, 199, 239, 

240, 250, 256 
Heine, H. 241 f.
Heinrichs, J. 145
Heinz, K. E. 32, 43, 52, 78, 88
Henke, E. 66, 81, 145
Henkel, M. 81
Henrich, D. 222, 228
Herb, K. 44, 79, 86, 104, 147, 151, 210, 211, 

230, 247, 253 
Herder, J. G. 31 
Herman, B. 43, 52 
Herrmann, F.-W. v. 25, 77 
Herz, M. 32, 139 
Hill, C. 242
Hinkelammert, F. J. 66, 82, 119, 129, 186, 

214, 242, 246, 249, 250, 256, 273, 275, 276, 
283

Hirschman, A. O. 184 
Hitler, A. 217f. 220, 256 
Hobbes, T. 211, 212, 229

314 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Höffe, O. 36, 37, 64, 79, 80, 86, 114, ISO, 
153, 166, 188, 217, 219, 232-234, 247 

Hofmann, H. 35, 109, 210, 212 
Holz, H. H. 260, 264 
Holzhey, H. 27 
Hommes, U. 73 
Honderich, T. 66, 96 
Honneth, A. 267, 283 
Hope, D. 71
Horkheimer, M. 89, 129, 131, 132, 174, 242, 

251
Howard, D. 33, 146, 147, 152, 185, 276 
Hüning, D. 34, 243 
Hugo, G. 35 
Hume, D. 24
Hutchings, K. 33, 229, 262

Illuminati, A. 33, 89, 139, 152 
Ilting, K.-H. 20

Jachmann, R. B. 25, 138, 206, 208, 209, 234, 
256

Jauch, U. P. 218 
Joerden, J. C. 225 
Jung-Stilling, H. 32, 223

Kaehler, K. E. 232 
Kaelhle, H. 143 
Kafka, F. 239, 244
Kaulhach, F. 20, 32, 52, 67, 80, 87, 150, 152, 

158, 189 f., 197, 217, 240, 252 
Kensmann, B. 142
Kersting, W. 14, 20, 26, 27, 34-37, 39-45, 

48, 52, 54, 60, 61, 65, 67, 75, 76, 79, 86-88, 
90, 92, 94, 96, 98-102, 104, 107, 111, 
114-116, 118, 125, 128, 130, 134-136, 
139, 142, 145-147, 150, 203, 210-212,
217, 219, 220, 223-227, 230, 232, 236, 
241, 243, 246, 247, 250, 251, 255, 259

Kiefner, H. 34f, 58 
Kienzle, B. 133, 135, 137 
Kirchhof, P. 27
Kittsteiner, H.-D. 97, 146, 147, 149, 198, 

250f., 265 f
Kleingeld, P. 83, 146, 147, 149, 150, 

152-154, 157, 158 f., 161, 166, 169, 
171-176, 181, 189, 192-194, 198, 205 f.,
218, 259, 265 f.

Kleinschmidt, K. 244
Klemme, H. 157, 195, 203, 220, 237 
Klenner, H. 14, 27, 31, 35, 36, 39, 43, 114, 

153, 219, 220, 232, 251 
Klug, U. 225

Knieper, R. 47
Koch, L. 174
Kodalle, K.-M. 239, 255
Köhler, M. 86, 214
König, S. 106, 110, 219, 228, 230, 231
Kopper, H. 257
Kopper, J. 43
Koslowski, P. 35, 61, 108, 114, 134, 139 
Kriele, M. 148, 217, 220, 256, 262-264, 271 
Krüger, H. 36
Kühl, K. 31, 32, 34-37, 39, 41, 43, 50, 54, 

60, 65, 70, 78, 86, 104, 109-111, 130, 135, 
232

Künzli, A. 28, 47
Küsters, G.-W. 14, 20, 32, 39-43
Kuhlmann, W. 247

Lacorte, C. 15, 164, 168, 200, 259 
Lamhert, J. H. 31
Langer, C. 35, 77, 104, 109, 130, 139, 146, 

147, 150, 185, 225, 230, 232, 246, 247, 250, 
255

Langthaler, R. 177, 181 
Laslett, P. 27
Lehmann, G. 34, 37, 92, 145-147, 149, 151, 

189
Lempp, O. 174, 187, 201 
Linares, F. 214, 233, 236, 241 
Lisser, K. 33
Locke, J. 24 ff., 27f., 36, 44, 45, 63, 65, 69, 

118, 119, 212, 225 
Losurdo, D. 33, 135, 217, 219 f.
Luckner, A. 145
Ludwig, B. 20, 21, 31ff., 37ff., 41, 43, 44,

46f., 50, 54, 57, 64, 79, 81, 86, 104, 107, 
111, 113-115, 137, 139, 147, 151, 152, 
188, 210, 211, 225, 230, 234, 236, 247,
253

Luf, G. 42, 43, 46, 55, 57, 97, 99, 109-111, 
135, 137, 138, 230, 232 

Luhmann, N. 248 
Luporini, C. 102
Lutz-Bachmann, M. 134, 146, 149, 150, 153, 

166, 171 f., 174, 182, 185, 187-189, 192, 
194, 240, 260

Lyotard, J.-F. 146, 150, 247

Mackie, J. L. 26, 122 
Machiavelli, N. 90 
Macpherson, C. B. 27, 212 
Makkreel, R. A. 154, 175 
Malter, R. 206, 258 
Mandt, H. 214

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 315

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Marcil, L. 43, 133, 218 
Marcuse, H. 76, 92, 93, 114 
Margalit, A. 129, 267, 278 
Marquard, O. 240, 259, 266, 282, 283 
Marramao, G. 196 f., 202, 231, 240, 

242-246, 268, 270, 272-275, 277, 278, 
281, 283

Marx, K. 56, 89, 104, 127, 139, 140, 198, 
199, 274, 282 f.

Maunz, T. 221
Maus, I. 15-17, 96, 109, 149, 185, 215-217, 

220, 221, 230, 232, 235f., 246, 247, 249, 
250, 253, 255 

Mautner, T. 38 
Mendelssohn, M. 191 f.
Mendus, S. 218 
Meneghello, L. 226 
Menke, C. 267 
Mercier-Josa, S. 43, 46, 54 
Merkel, R. 36, 153 
Mertens, T. 149 
Metz, J. B. 267, 270 
Metzger, W. 33, 37 
Miranda, S. 70 f.
Moore, B. 102, 242 
More, P. 66
Morgenbesser, E. G. 230
Motherhy 25
Müller, I. 221
Müller, J. 234
Müller, V. 35, 107, 114, 248
Müller, W. H. 14, 42, 49, 53, 65, 137
Müller-Schmid, P.-P. 114
Muglioni, J.-M. 146, 149-154, 157, 172
Mulholland, L. A. 33, 36, 43, 45, 49, 54,

77 f., 81,104, 109-111, 130, 185, 195, 217, 
220, 232, 234 

Murphy, J. G. 33, 217

Nagel, T. 141, 246, 268 f. 277, 279 
Nagler, M. 80, 212, 217, 230 
Nassehi, A. 145,250,272 
Naucke, W. 14, 34, 36 
Neumann, F. 35, 43 
Nicholson, P. P. 219, 233 
Nicolaus, H. 67, 109, 111, 114 
Nörr, K. W. 35, 36, 54 
Nordhofen, E. 145 
Nowotny, H. 242, 267, 268 
Nozick, R. 26, 100, 108, 143 
Nussbaum, M. C. 276, 277

Oberer, H. 20, 32, 34

Pascher, M. 109, 159, 161, 162, 164, 165
Pasini, D. 33
Pawlik, M. 147, 150, 247
Paz, O. 266
Pleines, J.-E. 171, 174, 243, 269 
Pohlmann, R. 35, 36, 56 f. 84, 91, 114, 139 
Popper, K. 255 
Poser, H. 250
Preuß, U. K. 274, 275, 279, 280 
Proudhon, P. 282
Psychopedis, K. 37, 55, 61, 62, 87, 91 f. 191, 

192, 195, 240 
Puder, M. 135, 206, 219 
Pufendorf, S. 227

Rapp, C. 276 
Rawls, J. 14 
Reese-Schäfer, W. 245 
Reinalter, H. 147, 204, 225, 232, 234 
Reiss, H. 77, 217, 220, 236 
Riedel, M. 104, 134, 137, 152, 153 
Ritter, C. 20, 24, 25, 28, 29, 38, 43, 44, 77, 

78, 95, 108, 139, 147, 200, 210, 212, 234 
Robinson, H. 153 
Roellecke, G. 35, 36 
Römpp, G. 210 
Rogoginski, J. 227, 230 
Rosen, A. D. 33, 54, 106, 108, 111, 134, 146, 

219, 222, 227, 230, 234, 237f.
Rossanda, R. 200, 268 
Rousseau, J.-J. 25, 29, 66, 93, 101, 112, 141, 

143, 261
Rottleuthner, H. 221 
Rückert, J. 14, 34f£, 37, 43, 217 
Ryffel, H. 25

Saage, R. 27, 28, 34, 44, 61, 62, 86, 90, 96, 
97, 99, 104, 132, 134, 136, 139, 140, 221, 
242, 267

Sänger, M. 20, 32, 58, 60, 172 
Saito, Y. 39, 41, 54 
Sakabe, M. 149, 150, 152 
Sandermann, E. 16, 34, 64, 147, 218-220, 

230, 238, 247, 254f.
Sandvoss, E. R. 137
Sassenbach, U. 78, 86, 104, 106, 110, 111, 

135, 182, 240 
Scheffel, D. 217, 220, 232 
Schild, W. 135, 230 
Schiller, F. 205
Schmid Noerr, G. 242, 245, 274 
Schmidlin, B. 36, 114 
Schmidt, H. 217, 230

316 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personenregister

Schmidt-Klügmann, M. 42, 87f.
Schöndorf, H. 163 
Schopenhauer, A. 13, 31, 66, 76 
Schulte, G. 206, 207 
Schulz, K. D. 25 
Schwarzschild, S. S. 223 
Schweppenhäuser, G. 242 
Selbach, R. 39, 232, 237 
Serequeherhan, T. 218, 226 
Shavit, Y. 143 
Shell, S. M. 33, 42, 52, 139 
Shklar, J. N. 102
Siep, L. 52, 56, 104, 112, 126, 128, 129, 144,

146, 155, 171, 174, 204, 239, 240, 248, 250, 
255, 260, 267

Silber, J. 217, 218, 220, 233 
Smid, S. 14 
Smith, A. 56, 57, 139 
Söffler, D. 145 
Sollbach, A. 242 
Sonnemann, U. 145
Spaemann, R. 106, 107, 225, 251, 253, 260
Stark, W. 152
Starobinski, J. 25
Steinbach, P. 274, 280
Steinhoff, M. 145
Strangas, J. 34
Strawson, P F. 165, 166
Ströker, E. 240
Struck, P. 52 ff.
Süchting, G. 27, 39, 54, 78-82, 87,109-111, 

118, 121
Sutter, A. 184, 190, 207, 218, 226, 258, 261

Tenbruck, F. 38, 39 
Terra, R. R. 151, 252 
Thien, H.-G. 251 
Thomas v. Aquin 66 
Tomeo, J. 272
Tuschling, B. 38-41, 55-57, 62, 91, 97, 169 

Uleman, J. K. 43, 54
Unruh, P 20, 35-37, 39, 86, 104, 134, 135,

147, 152, 182, 186 f., 212, 217-219, 222, 
230, 233-235, 238, 246, 247

van der Kuijlen, W. 166 
van der Linden, H. 33, 96, 106, 109 f., 146, 

149-151, 153-155, 171, 183, 185, 187,

189, 192, 196, 203, 217, 219, 238, 245, 256, 
261

Volkmann-Schluck, K.-H. 110, 232
Vollrath, E. 280
von Brentano, M. 151, 157
von Hayek, F 81, 115, 143, 186, 249
von Savigny, F C. 34
von Sydow, E. 196
Vorländer, K. 260
Vuillemin, J. 54, 98, 215, 217, 233, 236

Wasianski, E. A. C. 206, 209 
Weber, M. 231 
Wehler, H.-U. 142f.
Weigel, S. 218
Weinstock, D. M. 54
Weiper, S. 185, 260
Weiss, G. 271,274
Welding, S. O. 54
Wellmer, A. 127, 136, 247
Wenzel, U. J. 14, 20, 39
Westphal, K. R. 21, 217, 219, 222-224,

231
Wetzel, M. 39, 43, 54-56, 70, 106, 110, 135, 

137, 217, 222
Weyand, K. 146, 149, 151-153, 168, 

171-173, 183-185, 190, 193, 194, 198, 
200, 219, 232, 236, 252, 259f.

Widmer, H. 13
Wiedemann, C. 257
Wild, C. 150, 189, 194, 196
Williams, H. 25, 33, 150, 219, 237, 260
Willke, H. 267, 283
Wingert, L. 268
Winkler, G. 272
Wittmann, R. 153
Wittwer, H. 149, 184
Wizemann, T. 160
Wood, A. 151, 185, 187
Wünsche, K. 251
Würtenberger, T. 272
Wulf, C. 249

Yovel, Y. 146, 149, 152-154, 171

Zanetti, V. 171 
Zeuch, C. 163, 208 
Zotta, F 34, 97, 210
zur Lippe, R. 104, 140, 143, 163, 187, 236

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 317

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Anarchie 95f., 108, 211-216, 221, 225-231 
Anthropologie
-, Misanthropie 83-93, 205-210 
-, menschliche Grundbedürfnisse 17-19, 

80ff., 112f., 266-284 
Apriorische Theoriebildung 16 ff., 20, 30, 

41, 43, 50-63, 69 ff., 76, 90, 97-101, 
110-131, 134-137, 143 f., 158, 175, 177f., 
190,192f., 196, 217, 226, 238, 254f., 270f. 

Arbeitseigentum 21-29, 43 ff.
Armut 28 f., 105-117, 139-143, 280-284

Besitz
-, empirischer Besitz 46 ff., 50, 71 
-, intelligibler Besitz 50ff., 58-63, 67ff., 71, 

92, 97
-, provisorischer/peremtorischer Be­

sitz 101-104, 131f., 145 f.
-, Besitz und Eigentum 46f., 54ff.
-, Kollektivbesitz 73-77, 121 
Besitzindividualismus 73, 79, 88 ff., 99 ff., 

103 f., 111-114, 117 ff., 131 ff.

Despotie 216-239
Dialektik der rechtlich-praktischen Ver­

nunft 50

Eigentum/Eigentumsrecht 
-, Begründung des Eigentums 21-24, 

43-63, 66 f., 117-122
-, Eigentumsbegründung bei Locke 24-27, 

69
-, Eigentumsverteilung 27, 96 ff.
-, Exklusivität des Eigentums 49, 51 f.,

55 ff., 67 ff., 72 f., 80-82, 119-121 
-, Kritik des Privateigentums 22, 27-29, 

97-101, 117-122, 127ff., 277ff.
-, mögliche Eigentumsobjekte 22 f., 26 f.,

47 ff., 51 ff., 58, 62, 66f., 69 ff., 109f.,
119 ff.,

-, prima occupatio 68 ff., 76 f., 79 ff.,
96-101

-, Selbstbesitz (Leib) und Eigentum 21-27, 
63-67

-, Sozialpflichtigkeit des Eigentums 78 ff., 
105 ff., 280ff.

Erfahrung 86, 92f., 95, 98f., 112, 115ff., 
126, 128-131, 134, 140f., 143f., 159f.,
172 ff., 190, 243, 256, 278 

Erlaubnisgesetz 50ff., 59 ff.
Erwerbung, ursprüngliche 44f., 63, 67-74, 

93, 96 f., 99-102
Eurozentrismus/Rassismus 218, 220f., 226, 

260f.
Evolution der vernunftrechtlichen Verfas­

sung 229 ff., 256 ff.

Freiheit
-, der Willkür/Freiheit und Eigentum 43,

45 f., 48ff., 51, 53, 56ff., 60ff., 65, 66f., 
74f., 79, 82f., 87ff., 92, 97ff., 110, 120f., 
132, 136, 139, 155, 159, 162, 165, 170, 
184f., 187f.

-, negative/transzendentale 45, 61 ff., 76, 
112f., 115, 156, 185 

-, gesetzliche 95, 114, 132 ff., 247 
-, Unfreiheit 22, 43, 143, 184f., 187f. 
Fortschritt
-, als regulatives Prinzip 129, 149 f., 154f., 

182, 186 f., 192-197, 201 ff., 240, 244f., 
253, 262 ff.

-, der Erkenntnis 160, 162, 174 
-, der Gattung 158, 180, 198 ff., 201ff., 231, 

245, 248
-, Geschichte als Fortschritt 182, 189 ff., 

192-197, 256f., 261 ff.
-, Rechtsfortschritt 237, 240ff., 244f., 253, 

268 ff.

Gehorsamspflicht 123 ff., 212 ff., 217 ff.

318 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Generationen, künftige 101, 131, 181, 
197-203, 240f., 245, 269 ff., 274 

Gesamtbesitz
-, Idee des ursprünglichen Gesamtbesitzes 

73-77
Geschichte des Kapitalismus 122-131 
Gewalt
-, und Geschichte 123 ff., 127-131 
-, über die Objekte der Dingwelt 59 ff.,

68 ff., 97-101, 119 ff.
-, über/gegen sich selbst 21 ff., 49, 205-210 
Gewaltmonopol 88, 90, 105f., 108, 113,

123 ff., 127, 129, 132, 210-239 
Gott
-, als regulative Idee 151, 162 ff., 169 ff., 

174ff., 185 f.
-, und Natur 181f., 200
Gattung 93, 178, 183ff., 197ff., 240ff.

Idee
-, regulative Idee 129 ff., 149-170 
-, regulative Idee und Handlungstheorie 

191f., 251 ff.
-, Begründung des regulativen Ideenkon­

zepts 158-164, 188f.
-, Dogmatismus der regulativen Ideen 

155ff., 165-178, 188ff., 264f.
Ideologie, ideologisch 57f., 135 ff., 144, 255, 

257, 263
Institutionenlehre 16 ff., 90 ff., 129, 204, 

243, 253ff., 264-272, 277-284

Kapitalismus und Eigentum 55ff., 70f.,
91 f., 135 ff., 275 ff.

Kontingenzbewältigung 181 ff., 184, 191 ff., 
198 ff., 205-210, 259 

Krieg
-, als Medium des Fortschritts 158, 183 ff., 

187, 193, 256ff., 259f.
-, Kriegszustand (status belli) 83-90, 210ff.

Legitimität 124ff., 239ff., 247ff., 251 ff., 
254f., 266 ff.

Mein und Dein 
-, äußeres Mein 46 
-, inneres Mein 45-48 
Meinungsfreiheit (s. Widerstand)

Nationalsozialismus 216-239, 256f., 261 ff. 
Natur
-, Idee des Naturzustands 91 ff.
-, List der Natur 183 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht

-, Naturabsicht 171 ff., 181 ff.
-, Naturmechanismus 172-176, 180, 184,

187f., 193, 195, 231 
Naturzustand (status naturalis)
-, Naturzustand und Anthropologie 83-95 
-, Rechtspflicht, den Naturzustand zu ver­

lassen 83, 95, 101 ff., 218 ff.

Pflicht
-, Pflicht und Gehorsam 124ff., 212 ff.,

217 ff., 227 ff.
-, Pflicht zur Staatsgründung 203 f.
Postulat der rechtlich-praktischen Ver­

nunft 50-58, 75, 94, 97 
Prozeduralismus
-, Kritik prozeduraler Gerechtigkeitskon­

zepte 239-255, 268 ff.
-, Prozeduralismus und Zeit 240ff., 248 ff.,

268 ff.

Recht
-, auf Leben 77-82 
-, Rechtssicherheit 101-104, 106, 212 
-, Rechtsstaat und Sozialstaat 105-117 
Reform als Handlungstheorie 231 ff.,

240ff., 247ff., 252 ff.
Revolution
-, französische 134f., 241f., 260 
-, Geist der Revolution/Revolution als poli­

tisches Projekt 227, 236f., 241, 275-284 
-, Konterrevolution 220, 230

Selbständigkeit 133-138 
Staat
-, Minimalstaat 106-117, 137-143, 254,

257, 278
-, Rechtsstaat 36, 63, 83f., 90, 92f., 95-104,

106, 108, 115, 117, 122-130, 132f., 141f.,
204, 212, 218, 274

-, Sozialstaat 29, 66f., 80, 105 ff., 108-117,
134, 139 f., 280ff.

-, Staatsbürger (aktiv/passiv) 131-143 
Sterblichkeit/Tod 158, 193, 198, 201f., 203, 

205-210, 227f., 240, 242f., 250f.
Substrat, intelligibles 177f., 199f., 206f.

Teleologie
-, und Geschichte 156 ff., 170-179, 186 ff.
-, als Naturprinzip 176-203 
-, selffulfilling prophecy 157, 182

Vereinigte Willkür aller 69, 73-77, 83, 94,
96, 98 f., 105, 109-119, 121f., 132f.

^ 319

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sachregister

Vernunftinteresse 161f., 173 f.

Widerstand
- aktiver Widerstand (Meinungsfreiheit) 

67, 232 ff.
- passiver Widerstand 222 f., 226 ff.

und Martyrium 221f., 226 ff., 239, 252f. 
-, Widerstandsverbot 146, 210, 212 ff., 217, 

219f., 221 ff., 230ff.

Theodizee 152, 192f., 196, 259 

Zeit
-, der Gattung 197 ff., 239 ff., 247ff.
-, des Individuums 197 ff., 239 ff., 247ff., 

268 ff.
Zensur 39, 135, 186f., 219f., 232-239

320 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Legitimität und Recht
Eine Kritik ausgewählter Aspekte der 
Eigentums- und Staatslehre und der 

Geschichtsphilosophie Immanuel Kants

Inaugural-Dissertation 
zur Erlangung des Doktorgrades 

der
Philosophischen Fakultät

der
Westfälischen Wilhelms-Universität

zu
Münster (Westf.) 

vorgelegt von
Franco Zotta
aus Oberhausen 

1997

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tag der letzten mündlichen Prüfung: 4. Juli 1997

Dekan: Herr Prof. Dr. K. Hortschansky
Referent: Herr Prof. Dr. L. Siep
Korreferent: Herr Prof. Dr. R. Saage

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebenslauf

Am 8. Juli 1966 wurde ich, Franco Zotta, in Oberhausen als Sohn der 
Hausfrau Maria Zotta (geb. Russo) und des Bergmanns Michele 
Zotta geboren. Ich bin italienischer Staatsbürger.

1972 wurde ich eingeschult, 1976 wechselte ich an das Freiherr-vom- 
Stein-Gymnasium in Oberhausen-Sterkrade. Mit der Überreichung 
des Reifezeugnisses im Juni 1985 beendete ich die Schule.

Im Oktober desselben Jahres erfolgte die Immatrikulation an der 
Münsteraner Westf. Wilhelms-Universität im Magisterstudiengang 
Hauptfach: Islamwissenschaften; 1. Nebenfach: Publizistik; 2. Ne­
benfach: Völkerkunde. Im Sommersemester 1986 wechselte ich zur 
Fächerkombination Hauptfach: Philosophie; 1. Nebenfach: Publizi­
stik; 2. Nebenfach: Katholische Theologie. Das Magisterexamen habe 
ich im Januar 1993 abgelegt.

Im Anschluß daran habe ich das Promotionsstudium aufgenommen.

Münster, im März 1997

(Unterschrift)

https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997413 - am 17.01.2026, 14:38:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	0.  Einleitung
	1.  Privateigentum und Staat im Rechtsdenken von Immanuel Kant
	1.1  Die Vorstellungen über Eigentum vor der >Metaphysik der Sittern
	1.1.1  Arbeit und Eigentum
	1.1.1.1  Kant und Locke

	1.1.2  Kant als Kritiker der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft
	1.1.3  Fazit

	1.2  Privateigentum und Staat in der >Metaphysik der Sittern
	1.2.1  Entstehungs-, Rezeptions- und Wirkungsgeschichte
	1.2.1.1  Die Debatte um die Textgrundlage

	1.2.2  Das Privatrecht und das Eigentum
	1.2.3  Die transzendentalphilosophisch begründete Lehre vom Sachenrecht
	12.3.1  Das innere Mein und Dein
	12.3.2  Das äußere Mein und Dein
	1.2.3.2.1  Die Dialektik der rechtlich-praktischen Vernunft
	1.2.3.2.2  Das Postulat der rechtlich-praktischen Vernunft, seine Defekte und problematischen Implikationen

	1.2.3.3  Der intelligible Besitz und der synthetische Rechtssatz a priori

	1.  Exkurs: Die >Leib-haftigkeit< des Eigentums
	1.2.3.4  Ursprüngliche Erwerbung und Eigentum
	1.2.3.5  Ursprünglicher Gesamtbesitz und die Idee der vereinigten Willkür

	2.  Exkurs: Kennt Kants Rechtsphilosophie ein >Recht auf Leben< ?
	1.2.3.6  Eigentum im Naturzustand
	1.2.3.7  Kants Misanthropie und der Naturzustand der Eigentümer
	1.2.3.8  Ist die Naturzustandskonzeption frei von anthropologischen Setzungen?
	1.2.3.9  Homo oeconomicus und die listige Vernunft


	1.3  Der bürgerliche Rechtsstaat
	1.3.1  Provisorischer und peremtorischer Besitz
	1.3.2  Eigentum, Armut und die Fürsorgepflicht des Staates
	1.3.2.1  Die Anmerkung C des öffentlichen Rechts
	1.3.2.2 Minimal- oder Sozialstaat?


	3.  Exkurs: Kann Kants Besitzlehre ein Recht auf Privateigentum begründen?
	1.3.3  Eigentum, Staat und die historische Genese des Kapitalismus
	1.3.4  Der Eigentümer als aktiver Staatsbürger
	1.3.4.1  Die Wege zum Privateigentum

	1.3.5  Fazit


	2.  Recht und Zeit in der ›Metaphysik der Sitten‹
	2.1  Kurze Einführung in die Fragestellung
	2.2  Kants Lehre von den regulativen Ideen
	2.2.1  Der Status der Geschichtsphilosophie im Spiegel der Literatur
	2.2.2  Das Bedürfnis und der Glaube der Vernunft
	2.2.3  Der geltungstheoretische Status der regulativen Ideen

	2.3  Kants Geschichtsphilosophie
	2.3.1  Zweckmäßigkeit und Teleologie
	2.3.2  Geschichte und Anthropologie
	2.3.3  Naturplan, Naturabsicht und göttliche Vorsehung
	2.3.4  Die Beziehung zwischen Individuum und Gattung
	2.3.5  Die Funktion des Staates in geschichtsphilosophischer Perspektive

	1.  Exkurs: Gehurt, Leih und Tod hei Kant
	2.4  Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol
	2.4.1  Das unhedingte Verhot aktiven Widerstands

	2.  Exkurs: Extremismus der Mäßigung, oder: Widerstand und Despotismus. Ein Anwendungsfall für Kants Geschichtsphilosophie
	2.5  Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - Temporalität, Gattung und der endliche Mensch
	2.6  Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - Kritik am Prozeduralismus
	3.  Exkurs: Geschichtsphilosophie und moderne politische Theoriehildung - ein Schlaglicht auf R. Dahrendorf und M. Kriele
	2.7  Fazit
	2.8  Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze
	2.8.1  Anerkennung
	2.8.2  Zeit und Synchronisation

	2.9  Der Geist der Revolution
	2.9.1  Mensch und Institution


	Allgemeine Anmerkungen zur Zitierweise der Kantischen Schriften und Sigelliste der im Text erwähnten Titel
	Literaturverzeichnis
	Personenregister
	Sachregister

