
4	 Evolution der Kultur 
Adolf Loos 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 85

Die Architekturtheorie verdankt einige der pointiertesten Essays dem Wie-
ner Architekten Adolf Loos (1870 – 1933). Besonders Ornament und Verbrechen 
(1908) ist mehr als hundert Jahre nach seiner Veröffentlichung 1908 so aktuell 
wie umstritten, nicht zuletzt weil Loos ein zutiefst widersprüchlicher und 
parodistischer Autor ist. Als ein solcher teilt er das Schicksal mit dem Philo-
sophen Friedrich Nietzsche (1844 – 1900), der mit »ridendo dicere severum«1 – 
»lachend das Ernste sagen« – eines seiner Bücher einleitete. Beiden Autoren 
gelang es, in ironischer Verfremdung zutiefst Wahres zu formulieren, um 
letztlich doch missverstanden zu werden. 

Aufgrund seiner Wohnhäuser, die mit ihren einfachen geometrischen 
Baukörpern und ihren weißen, ornamentlosen Fassaden die zeitgenös-
sische Öffentlichkeit spalteten und bis heute spalten, wird Loos immer 
wieder ursächlich für die Defizite der modernen Architektur verantwort-
lich gemacht. Loos’ Bedeutung für die Theorie der Moderne lässt sich aber 
nicht auf eine simple Gegnerschaft zum Ornament reduzieren, denn Loos’ 
Schriften verdammen das Ornament keineswegs pauschal. »Alles, was frü-
here jahrhunderte geschaf fen haben, kann heute, sofern es noch brauchbar 
ist, kopiert werden.«2 Änderungen an einem alten Gegenstand, um ihn den 
modernen Bedürfnissen anzupassen, seien nicht erlaubt, »hier heißt es: 
Entweder kopieren oder etwas neues schaf fen.«3 Neue Dinge wie »eisen-
bahnwagen, telefone, schreibmaschinen usw«4 müssten dagegen, so Loos, 
formal ohne bewussten Anklang an einen älteren Stil gelöst werden. Alles 
andere bedeutete Regression und Rückfall in ein schon überwundenes 
Entwicklungsstadium nicht nur der Architektur, sondern der Kultur im All-
gemeinen. Dahinter stand Loos’ Überzeugung von der Evolution der Kul-
tur, deren zentrales Motiv und treibende Kraft die Intellektualisierung der 
Wahrnehmung ist.

Die anhaltende Polemik um Loos resultiert auch daher, dass er in seinen 
vielen Aufsätzen Themen und Motive aus unterschiedlichen Bereichen des 
Wissens aufgegriffen und so ineinander verschränkt hat, dass sie oft schwer 
zu erkennen und zu unterscheiden sind. Der Leser steht vor der Herausforde-
rung, die Thesen und Argumente analytisch zu trennen, sie ihrem jeweiligen 
geschichtlichen, theoretischen und philosophischen Kontext zuzuordnen 
und ihre spezifische Wirkungsweise herauszuarbeiten. Man kann von einem 
archäologischen Unterfangen sprechen, bei dem es darum geht, unter den 
Verhärtungen und Verkrustungen der jahrzehntelangen Auslegungspraxis 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 86

Loos’ Themen und Motive freizulegen, sie von den ihnen anhängenden Kli-
schees und Vorurteilen zu befreien, um sie anschließend wieder zu einem 
Gesamtbild zusammenzusetzen.

1	 Ornamenttheorie als Kulturtheorie

Schlüssel für das Verständnis von Loos’ Theorie des Ornaments ist, dass für 
Loos die Architektur keinen Status als Kunst hatte. So heißt es in seinem Auf-
satz Architektur (1910): »Nur ein ganz kleiner teil der architektur gehört der 
Kunst an: das grabmal und das denkmal. Alles andere, alles, was einem zweck 
dient, ist aus dem reiche der kunst auszuschließen!«5 Es zeichnet Loos’ Rheto-
rik aus, einerseits in der polemischen Zuspitzung der Formulierungen deren 
Wahrheitsgehalt zur Sichtbarkeit zu bringen, wie andererseits ihn gleichsam 
zu verschleiern. Denn auch Grabmale und Denkmale dienen einem konkreten 
Zweck. Dennoch, in Verbindung mit der folgenden Passage aus Architektur 
führt diese Stelle unmittelbar zum Kern von Loos’ Theorie des Ornaments: 
»Das kunstwerk will die menschen aus ihrer bequemlichkeit reißen. Das haus
hat der bequemlichkeit zu dienen. Das kunstwerk ist revolutionär, das haus
konservativ.«6 Es wird hier deutlich, warum Grabmale und Denkmale Kunst-
status haben: Sie dienen nicht der Bequemlichkeit und sind schon überhaupt
nicht Häuser im eigentlichen Sinn, wobei Loos mit »Haus« das Wohnhaus, das 
Haus zu Zwecken des individuellen Wohnens gemeint hat. 

Abb. 4a

Wenn daher Loos in Ornament und Verbrechen das 
»entfernen des ornamentes aus dem gebrauchsgegen-
stande«7 forderte, so war damit neben Dingen wie Tisch, 
Stuhl, Geschirr und Lampe auch, im Sinne des Wohn-
hauses, die Architektur gemeint. Dafür stehen Loos’
Haus Scheu (1913) (Abb. 4a) oder Haus Steiner (1910).
Ausgenommen aus der Architektur als Gebrauchs-
gegenstand sind dagegen symbolische oder repräsen-
tative Gebäude wie Rathäuser, Verwaltungsbauten,
Ministerien, Kirchen oder Museen. Diese fallen nicht
unter das Ornamentverbot, weil sie nicht der Bequem-
lichkeit dienen. Das irritiert bis heute; tatsächlich gibt
es Projekte von Loos, in denen er auch klassische Orna-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 87

mente einsetzte, wie den Entwurf für das Kriegsministerium (1908) in Wien, das 
er klassizistisch konzipierte, oder den Entwurf für den Chicago Tribune Tower 
(1922), für den er die Figur einer überdimensionalen dorischen Säule vorschlug. 

Das ist aber kein Widerspruch, denn beide Gebäude fallen nicht unter 
die Kategorie Wohnhaus. Das Kriegsministerium besitzt eine öf fentliche 
Repräsentationsfunktion und der Chicago Tribune Tower war als Sitz einer 
Tageszeitung geplant, wodurch ihm auch eine öf fentliche, symbolische 
Funktion zukam, im Gegensatz zum privaten Wohnhaus, das allein seinen 
jeweiligen Bewohnern und damit privaten Zwecken dienen soll. Die Grund-
frage des Ornaments macht sich gerade an dieser Unterscheidung fest, sie 
ist keine ästhetische, architekturimmanente oder vordergründig gestalte-
rische Frage, sondern eingebettet in den größeren Kontext der Kultur. Es 
können drei theoretische Modelle benannt werden, die Loos’ Theorie des 
Ornaments zugrunde liegen:

1.	 Loos konzipierte seine Theorie des Ornaments als zentrales Element 
einer allgemeinen Theorie der Moderne.

2.	 Loos’ Theorie des Ornaments umfasst die Alltagskultur in ihrer ganzen 
Breite, sie ist Teil einer kritischen Kulturtheorie.

3.	 Für Loos’ Theorie des Ornaments liegt die Konzeption der Evolution der 
Kultur zugrunde. 

Es gehört zu Loos’ polemisch-literarischer Technik, dass er die Ambivalenzen 
der Moderne nicht nur benannte, sondern diese in der Benennung zuspitzte 
und dadurch erst sichtbar machte. Sein literarisches wie auch sein architek-
tonisches Werk zeichnet sich durch eine Spannung zwischen dem Progressi-
ven und Traditionellen sowie zwischen dem Neuesten und Ältesten aus. Für 
Loos war die Entfernung des Ornaments aus dem Gebrauchsgegenstand ein 
Akt der Vernunft, während er zugleich die Ornamentlosigkeit mit einem re-
ligiösen, messianischen Pathos belegte: »Weinet nicht!  […] Seht, die zeit ist 
nahe, die erfüllung wartet unser. Bald werden die straßen der städte wie wei-
ße mauern glänzen. Wie zion, die heilige stadt, die hauptstadt des himmels. 
Dann ist die erfüllung da.«8 Mit den weißen Mauern Zions beschwor Loos eine 
biblische Verheißung. Auf klärung und Messianismus, nietzscheanisches Pa-
thos und hegelianischer Weltgeist: In Loos’ Theorie des Ornaments zeigen sich 
Widersprüchlichkeit und Ambivalenz als Symptome der Moderne. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 88

Es zeichnet Loos’ Theorie des Ornaments aus, dass sie keinen Bezug auf 
die Maschine oder die Maschinenproduktion nimmt, im Gegensatz zu den 
zeitgenössischen Debatten und ihren Protagonisten, wie zum Beispiel Her-
mann Muthesius (1861 – 1927), dem Begründer des Deutschen Werkbunds. Im 
Jahr der Veröffentlichung von Ornament und Verbrechen kritisierte Muthesius 
das Maschinenornament und wandte sich gegen das »millionenweise auf den 
Markt geworfene Ornament«. Es habe sich »in dem geschmackvollen Men-
schen  […] ein solcher Widerwille gegen dieses Maschinen-Ornament auf-
gespeichert, daß er es nicht mehr ertragen«9 könne. Kein Wort dagegen von 
Loos zur Maschine. Es unterscheidet Loos’ Kritische Kulturtheorie, dass die 
Verdrängung des Ornaments aus dem Gebrauchsgegenstand aus der allge-
meinen Entwicklungsdynamik und Evolution der Kultur resultiert. Dies the-
matisierte Loos auf drei Ebenen:

1. in kognitionswissenschaftlicher Perspektive auf der Ebene der Intellek-
tualisierung der Wahrnehmung,

2. in evolutionstheoretischer Perspektive auf der Ebene der phylo- und on-
togenetischen Entwicklung des Menschen und 

3. in psychoanalytischer Perspektive in Bezug auf die psychologische Ent-
wicklungsdynamik.

2	 Intellektualisierung der Wahrnehmung

Loos’ Forderung nach Entfernung des Ornaments aus dem Gebrauchsgegen-
stand folgte keiner Logik technisch-wissenschaftlicher Rationalität, sondern 
war motiviert durch die im Entwicklungsprozess sich verändernde mensch-
liche Wahrnehmung. Loos stellte also die für die Moderne oft thematisierte 
Kausalität von technischer Entwicklung und Architektur infrage. Nicht die 
Veränderungen durch Maschine, Maschinenproduktion und neue Materia-
lien lagen Loos’ Theorie des Ornaments zugrunde, sondern die Entwicklung 
der »Intellektualität der Wahrnehmung«10, wie sie die Philosophen Max 
Horkheimer (1895 – 1973) und Theodor W. Adorno (1903 – 1969) in Dialektik der 
Auf klärung (1944) thematisiert haben. Darin beschrieben sie, wie die mensch-
liche Wahrnehmung durch Vernunft vorstrukturiert ist und, um überhaupt 
etwas wahrnehmen zu können, vorstrukturiert sein muss. Sie sprachen vom 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 89

»intellektuellen Mechanismus, der die Wahrnehmung schon dem Verstand 
entsprechend strukturiert«11, ohne den es keine Wahrnehmung gibt. Mit Be-
zug auf Kant beschrieben sie die Vernunft als das Vermögen, das Besondere 
aus dem Allgemeinen oder, man könnte auch sagen, aus dem Chaos der Sin-
neseindrücke abzuleiten. Es ist wie bei einem Suchbild, in dem man nichts 
findet, wenn man nicht eine gewisse Vorstellung davon hat, was gefunden 
werden soll. Intellektualisierung der Wahrnehmung ist die Voraussetzung, 
um das Besondere, das heißt Figuren wahrnehmen und Dinge unterscheiden 
zu können, was erst möglich ist, wenn in den Sinneseindrücken ein Zusam-
menhang, ein Prinzip, eine Ordnung erkannt wird, und diese begriff lich ge-
fasst und benannt werden können. 

Für Loos war der Übergang von der historisierenden, ornamentierten 
Fassade des Historismus zu den weißen, glatten und scharf kantigen Volu-
men kein ästhetisches Phänomen, sondern Ausdruck eines Prozesses einer 
weitergehenden Intellektualisierung der Wahrnehmung in der Moderne. 
Die Frage des Ornaments stand ihm für das, was »allein nur ein vernünfti-
ges denken und handeln verbürgt«12. Die Bedeutung der sich verändernden 
Wahrnehmungsfähigkeit für Loos’ Theorie des Ornaments zeigt sich darin, 
dass Loos die Intellektualisierung der Wahrnehmung unmittelbar im ersten 
Abschnitt von Ornament und Verbrechen zum Thema machte. 

»Wenn der mensch geboren wird, sind seine sinneseindrücke gleich denen 
eines neugeborenen hundes. Seine kindheit durchläuft alle wandlungen, die 
der geschichte der menschheit entsprechen. Mit zwei jahren sieht er wie ein 
papua, mit vier jahren wie ein germane, mit sechs jahren wie Sokrates, mit 
acht jahren wie Voltaire. Wenn er acht jahre alt ist, kommt ihm das violett 
zum bewußtsein, die farbe, die das achtzehnte jahrhundert entdeckt hat, 
denn vorher waren das veilchen blau und die purpurschnecke rot.«13

Wie Loos darstellte, sahen die Menschen zu Beginn des 20.  Jahrhunderts 
dif ferenzierter als ihre Vorfahren, sie unterschieden Dinge, wozu jene noch 
nicht fähig waren. Loos bescheinigte seiner eigenen Zeit eine höhere visuelle 
Dif ferenzierungsfähigkeit, hielt aber den Entwicklungsprozess keineswegs 
für abgeschlossen. So zeige der Physiker »heute auf farben im sonnenspek-
trum, die bereits einen namen haben, deren erkenntnis aber dem kommen-
den menschen vorbehalten ist«14. Intellektualisierung bedeutete für Loos 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 90

aber nicht Verwissenschaftlichung, sondern Ausdifferenzierung und Ver-
feinerung der Sprach- und Ausdrucksfähigkeit. 

Der moderne Mensch sei so viel sensibler in seiner Wahrnehmung ge-
worden, dass ihm die normierten, standardisierten und immer gleichen Or-
namente als Ausdrucksmittel seiner komplexen Psyche nicht mehr genügen 
könnten. So ungeheuer stark sei die Individualität des modernen Menschen, 
dass sie sich nicht mehr in den immer gleichen Ornamenten ausdrücken 
lasse. Es würden deswegen in der Moderne die Ornamente durch die aus-
drucksfähigere, weil ausdif ferenziertere und zugleich auch intellektuellere 
Kunst abgelöst. Daher Loos’ Erkenntnis: »Der weg der kultur ist ein weg vom 
ornament weg zur ornamentlosigkeit.«15

Dass die Intellektualisierung der Wahrnehmung Grenzen hat, darauf hatte 
Nietzsche, auf den sich auch Horkheimer und Adorno bezogen, schon in seinem 
Buch Menschliches, Allzumenschliches (1878) aufmerksam gemacht. So bemerkte 
er, dass die Künstler »vermöge der ausserordentlichen Uebung des Intellekts 
durch die Kunstentwicklung« das »Auge immer intellektualer gemacht« hät-
ten.16 »Je gedankenfähiger Auge und Ohr werden, um so mehr kommen sie an 
die Gränze [sic!], wo sie unsinnlich werden«,17 so Nietzsches Kritik an der zu-
nehmenden Abstraktion. Er merkte dies an in Bezug auf die Musik Richard 
Wagners (1813 – 1883), denn wenn Nietzsche über Musik sprach, stand dahinter 
stets Wagner. Dessen Musik sei immer intellektueller und daher für die meis-
ten Menschen unverständlich geworden, »die Freude wird in’s Gehirn verlegt, 
die Sinnesorgane selbst werden stumpf und schwach […] und so gelangen wir 
auf diesem Wege so sicher zur Barbarei, wie auf irgend einem anderen«18. Die 
neue Musik zeichne sich nur noch durch die »wissenschaftliche Lust an den 
Kunststücken der Harmonik und Stimmführung«19 aus und werde daher nur 
noch von den oberen Zehntausend der Gesellschaft verstanden. 

Während Nietzsche sich von Wagner abwandte und sich dennoch nie 
ganz von ihm und seiner Musik abnabeln konnte, gab es für Loos kein Zu-
rück. Dies wäre ein Eingeständnis gewesen, nicht auf der Höhe der Zeit zu 
sein. Es hätte Rückschritt und Regression bedeutet in eine schon überwunde-
ne, niedere Entwicklungsstufe der Kultur, zumal die Intellektualisierung der 
Wahrnehmung sich in den im 19. Jahrhundert sich herausbildenden europäi-
schen Metropolen schon als eine moderne Notwendigkeit zeigte. Das hat der 
Soziologe Georg Simmel (1858 – 1918) als »intellektualistischen Charakter des 
großstädtischen Seelenlebens«20 und als Blasémentalität des Großstädters 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 91

beschrieben. In seiner Psychopathologie der Großstadt sprach Simmel von 
der Blasiertheit oder dem maskenhaften Gesichtsausdruck des Großstädters 
als einer folgerichtigen Entwicklung des modernen Großstadtlebens. Mit der 
Blasiertheit hätten sich die Menschen ein Schutzorgan geschaffen »gegen die 
[emotionale] Entwurzelung, mit der die Strömungen und Diskrepanzen sei-
nes äußeren Milieus ihn bedrohen: statt mit dem Gemüte reagiert er auf diese 
im wesentlichen mit dem Verstande.«21 Die Blasiertheit sei Ausdruck des in-
tellektualistischen Charakters des Seelenlebens, mit dem der Großstädter auf 
das verwirrende Überangebot an visuellen Verführungen reagiere. Er mache 
sich so leidenschaftslos, unempfindlich und schirme sich nach außen ab. Die 
Blasiertheit sei eine Überlebensstrategie und wirke wie ein »Präservativ des 
subjektiven Lebens gegen die Vergewaltigungen der Großstadt«22.

Vor diesem Hintergrund lassen sich Loos’ Wohnhäuser verstehen. Die 
weißen und scharf kantigen Volumen wirken im Sinne von Simmel nach 
außen maskenhaft und blasiert, während im Inneren Raum ist für das See-
lenleben des Großstädters. Das Wohnhaus ist einfach nach außen, komplex 
und vielschichtig nach innen. Im Haus Moller in Wien (1928) sind die Räume 
um eine doppelgeschossige Halle oder im Haus Müller in Prag (1930) um einen 
Treppenkern herum so angeordnet, dass sie sich durch die kontinuierliche 
halbgeschossige Höhenentwicklung quasi zu einer komplexen labyrintharti-
gen Raumfolge verschränken. Man spricht hier von Loos’ Raumplan. Wäh-
rend die Häuser außen frei von klassischen Ornamenten sind, arbeitete Loos 
innen zum Teil mit erlesenen Materialien und reich ornamentierten Möbeln 
vergangener Epochen oder Kopien davon. Loos’ Wohnhäuser nehmen daher 
die Architektur in ihrem Grundprinzip nicht nur ernst, sondern spitzen die-
ses gerade zu: dass Architektur ein Innen von einem Außen scheidet, dass sie 
eine öffentliche und eine private Seite hat, und dies nicht nur in räumlich-äs-
thetischer, sondern auch in soziologisch-psychologischer Hinsicht.

3	 Evolution und Degeneration

Wenn für Loos die Entfernung des Ornaments aus dem Gebrauchsgegenstand 
aus der fortschreitenden Komplexität und infolgedessen aus der zunehmen-
den Intellektualisierung der Wahrnehmung resultiert, so steht dahinter die 
Idee der Evolution der Kultur. Für die Beziehung zwischen Ornament und 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 92

Evolution der Kultur gilt nach Loos: »Evolution der kultur ist gleichbedeutend 
mit dem entfernen des ornamentes aus dem gebrauchsgegenstande.«23 Loos 
argumentierte entlang zweier Entwicklungslinien: einer ontogenetischen 
Entwicklungslinie und einer phylogenetischen Entwicklungslinie. Das Or-
nament steht demnach im Kontext einerseits der individuellen (ontogeneti-
schen) Entwicklung des einzelnen Menschen wie andererseits der gattungs-
spezifischen (phylogenetischen) Entwicklung der Menschheit. 

Loos thematisierte die ontogenetische Entwicklungslinie, indem er fest-
stellte, dass der Mensch im Laufe seiner Entwicklung die verschiedenen ge-
schichtlichen Entwicklungsstadien der Menschheit von den ersten Anfängen 
an durchlaufe, dass er seine Welt zunächst wie ein Papua, dann wie ein Ger-
mane, später wie Sokrates und mit acht Jahren wie Voltaire sehe.24 Die onto-
genetische Entwicklungslinie beschreibt also die Intellektualisierung des 
Sehens in Bezug auf die individuelle Entwicklung des einzelnen Menschen 
vom Embryo über den Säugling zum Kleinkind, Jugendlichen bis hin zum 
Erwachsenen, mit allen mentalen Entwicklungsstufen, die er durchläuft. 
Dabei entspricht das frühkindliche Stadium den kulturgeschichtlichen An-
fängen des Ornaments, die Loos zu seiner Zeit noch bei den Papua-India-
nern lebendig sah, deren Lebenswelt er für eine Vorstufe zum modernen 
Menschen hielt. Aber, »was beim papua und beim kind natürlich ist, das ist 
beim modernen menschen eine degenerationserscheinung«,25 denn es han-
dele sich um eine Regression auf eine zurückliegende, überwundene Ent-
wicklungsstufe, was gegen die Natur und daher nicht erlaubt sei.

Im darauf folgenden zweiten Abschnitt thematisierte Loos das Orna-
ment im Kontext der phylogenetischen Entwicklungslinie des Menschen 
und damit der gattungsgeschichtlichen Entwicklung des Menschen vom 
homo erectus über den homo sapiens bis hin zum homo sapiens sapiens in seiner 
heutigen Erscheinung. Das entspricht der Entwicklung vom Höhlenbewoh-
ner zum entwickelten Menschen, der nach ethischen Grundsätzen in kom-
plexen Gemeinschaften sein Leben organisiert: 

»Der papua tätowiert seine haut, sein boot, seine ruder, kurz alles, was ihm 
erreichbar ist. Er ist kein verbrecher. Der moderne mensch, der sich tätowiert, 
ist ein verbrecher oder ein degenerierter.«26

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 93

Loos griff hier auf Owen Jones’ (1809 – 1874) Publikation The Grammar of Orna-
ment (1856) zurück. Wie Loos führte auch Jones das Ornament auf das Tattoo 
der »wilden Stämme« zurück. Das Tattoo sei die Urform des Ornaments, ein 
in die Haut eingeritztes oder auf die Haut gemaltes Zeichen. Charakteristisch 
für das 19.  Jahrhundert glaubte Jones, in den Völkern Afrikas und der Süd-
see einer Vorstufe der eigenen Kultur gegenüberzustehen: »Die Bestrebun-
gen der Völker, die erst auf der niedrigsten Stufe der Cultur stehen, gleichen 
denen der Kinder.«27 Ebenso verhalte es sich mit der »Kindheit« der Kunst. 
»Cimabue und Giotto besitzen weder den materiellen Zauber Raphaels noch 
die mannhafte Kraft Michelangelos, aber sie übertreffen den einen und den 
andren an zarter Anmuth und an ernsthafter Wahrheit.«28

Loos ging jedoch über Jones hinaus, indem er das Tattoo nicht nur als 
Ursprung des Ornaments, sondern als erste Kunstform des ersten Menschen 
und damit als Ursprung der Kunst bezeichnete. Damit zeigt sich Loos’ Orna-
menttheorie auch als eine Theorie der Kunst. 

»Der drang, sein gesicht und alles, was einem erreichbar ist, zu ornamentie-
ren, ist der uranfang der bildenden Kunst. Es ist das lallen der malerei. Alle 
kunst ist erotisch.«29 

Aufgrund der phylogenetischen Entwicklung des Menschen differenzierte 
sich, nach Loos, das Tattoo in immer komplexere Formen aus. Es löste das 
Ornament das Tattoo ab, das wiederum von der Kunst abgelöst wurde. Aber 
der moderne Mensch tätowiere sich nicht mehr, halte sich aber auch von den 
Ornamenten fern, denn er habe die Kunst als ein seiner Entwicklungsstu-
fe angemessenes Mittel des Ausdrucks. »Das fehlen des ornamentes hat die 
übrigen künste zu ungeahnter höhe gebracht.«30 Der moderne Mensch gehe 
eben »nach des tages last und mühen zu Beethoven oder in den Tristan« – ge-
meint ist die Oper Tristan und Isolde von Richard Wagner –, was der Papua 
nicht könne, was aber auch der Handwerker nicht könne, weil die Komplexi-
tät seiner Psyche und die Intellektualität seiner Wahrnehmung noch nicht so 
weit fortgeschritten seien. 

Loos machte darüber hinaus die Frage der Ornamentlosigkeit zum Indi-
kator für Kultur, wenn er feststellte: »Wer aber zur neunten symphonie geht 
und sich dann hinsetzt, um ein tapetenmuster zu zeichnen, ist entweder 
ein hochstapler oder ein degenerierter.«31 Er ließ keinen Zweifel daran, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 94

derjenige, der sich zu Beginn des 20.  Jahrhunderts mit Tapetenmustern 
oder Ornamenten als künstlerischem Ausdruck beschäftigte, entweder ein 
»nachzügler« oder ein »degenerierter« sei. Als Nachzügler sei er hinter der
Entwicklung der Kultur zurückgeblieben, als Degenerierter sei er auf eine
niedere Kulturstufe zurückgefallen. 

Vor diesem Hintergrund muss nun Loos’ Forderung nach Abschaf fung 
des Ornaments relativiert werden. Denn wer innerhalb der Evolution der 
Kultur auf einer niederen Kulturstufe stehe, habe ein Recht auf Ornamente. 
Sie seien dann das angemessene Ausdrucksmittel. Das gelte für »den perser, 
der seinen teppich knüpft«, oder für »die slowakische bäuerin, die ihre spit-
ze stickt«, aber auch für »die alte dame, die wunderbare dinge in glasperlen 
und seide häkelt«.32 Für sie sei das Ornament ihrer Kulturstufe angemessen. 
Enthielte man ihnen das Ornament vor, würden sie Schaden an ihrer Seele 
nehmen, daher: »Der aristokrat läßt sie gewähren, er weiß, daß es ihre heili-
gen stunden sind, in denen sie arbeiten.«33

Loos’ große Erzählung der Entwicklung vom Tattoo zum Ornament 
und weiter zu dessen Abschaf fung ist für den Gebrauchsgegenstand über-
zeugend und theoretisch erhellend. Darüber hinausgehend diente sie ihm 
aber als Folie, vor der er seine Architekturtheorie und seine Theorie des Or-
naments in der Architektur entwickeln konnte. Dazu bediente er sich einer 
Technik der Analogie. Loos’ Kunstgrif f war es, die Architektur für die Zwe-
cke des Wohnens kurzerhand, aber mit guten Argumenten, zum Gebrauchs-
gegenstand zu erklären. Das ermöglichte ihm, diesen Bereich der Archi-
tektur mit den Gegenständen des Alltags, des Handwerks und des Designs 
auf eine Ebene zu stellen und das Ornament aus einer Motivation für beide, 
Architektur und Alltagsgegenstand, zu erklären. 

4	 Exkurs  Indexikalität

Für die Genealogie des architektonischen Ornaments und damit des Orna-
ments der historischen Stile ergibt sich eine andere Erzählung als die, die 
Loos für den Gebrauchsgegenstand anführte. Dennoch steht dies nicht im 
Widerspruch zur Loos’schen Ornamenttheorie. Im Gegenteil, es lässt sich da-
für an eines der drei Loos’schen Postulate der Evolution der Kultur anknüpfen, 
nämlich an die Intellektualisierung der Wahrnehmung, insofern das archi-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 95

tektonische Ornament aus dem Bedürfnis nach Kommunikation und Sicht-
barmachung der Logik der Konzeption des Gebäudes heraus entstand. Die 
Intellektualisierung der Wahrnehmung steht als Auslöser für die Entstehung 
des Ornaments am Anfang der Geschichte, wie sie in der Moderne, nach Loos, 
Auslöser für dessen Abschaffung war. 

Für die Frage nach der Entstehung des architektonischen Ornaments ist 
es hilfreich, zu Vitruv zurückzugehen. Dieser beschrieb in De architectura libri 
decem, wie das architektonische Ornament im Zuge des Übergangs des anti-
ken Tempelbaus von einer Holz- zu einer Steinkonstruktion entstanden war. 
In den Tempeln aus Holz waren die Decken- und Dachkonstruktion nach 
außen sichtbar. Das Gebäude erklärte sich selbst. Beim Übergang von Holz 
zu Stein verschwanden aber die weiterhin hölzernen Konstruktionen von De-
cke und Dachstuhl hinter der steinernen Fassade. Damit entzog sich das Ge-
bäude der Lesbarkeit und dadurch dem Verständnis seiner konstruktiven 
Logik. Der Tempel in Stein stand so in der Gefahr, zu einer abstrakten Figur 
zu werden, die abstrakt ist, weil sie sich nicht erklärt. 

Um dennoch das Gebäude konzeptuell wie auch konstruktiv für den Be-
nutzer nachvollziehbar zu machen, so Vitruv, hätten die Architekten und 
Handwerker im dorischen Tempel die hölzerne Konstruktion in steinernen 

Abb. 4b

Ornamenten nachgeahmt. Triglyphe und Metope, 
die als Fries über dem Architrav um das Gebäude 
herumgeführt werden, sind nach Vitruv eine solche 
Nachahmung der Konstruktion. Giovanni Battista 
Piranesi (1720 – 1778) (Abb. 4b) hat das in einer seiner 
fantastischen Radierungen dargestellt. Das Motiv 
des Dreischlitzes, auch Triglyphe genannt, zeigt die 
Lage der Deckenbalken dahinter an, und die Metope 
zeigt den Raum zwischen den Balken an. Wie die Be-
zeichnung Dreischlitz suggeriert, sind Triglyphen sti-
lisierte hölzerne Balkenenden, so wie sie mit dem Beil 
drei Mal grob behauen sind. Sie sind jedoch in Stein 
ausgeführt und daher nur noch Zeichen, die auf den 
Balken dahinter verweisen. Ähnliches gilt für das Mo-
tiv des Zahnschnitts und für die Mutuli, in denen die 
verschiedenen Bretterlagen der Decken- und Dach-
konstruktionen nachgebildet sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 96

Triglyphe und Metope, Zahnschnitt und Mutuli sind Ornamente und als 
solche bildhafte Zeichen, die auf etwas verweisen, das sie selbst nicht sind. 
Sie verweisen auf Dinge, die in der Regel nicht sichtbar sind, sei es, dass diese, 
wie bei der Triglyphe, durch etwas anderes verdeckt sind, sei es, dass diese an 
einem anderen Ort oder in einer anderen Zeit existieren. Als Zeichen stehen 
Ornamente demnach stellvertretend für anderes. Als Stellvertreter sind sie 
nicht identisch mit dem, auf das sie verweisen. Daher kann die Bedeutung 
der Ornamente nicht überschätzt werden, denn mit ihnen allein gelingt es der 
Architektur, über ihre eigene, materielle und sichtbare Präsenz hinaus auf an-
deres, Abwesendes oder Nichtsichtbares Bezug zu nehmen. Ohne die zeichen-
haften Ornamente wäre die Architektur in ihrer materiellen Präsenz gefangen 
ohne Möglichkeit der Bezugnahme auf anderes.

Mittels der Ornamente kann die Architektur kommunizieren, wie sie 
konzipiert ist, wie sie gemacht ist und auf welchen kulturellen Kontext sie 
Bezug nimmt. Sie tut dies mit den Triglyphen und Metopen auf eine be-
sondere Art und Weise. In der Semiotik, der Wissenschaft von den Zeichen, 
nennt man diese Art der Zeichen indexikalische Zeichen oder Indexe. Man 
kann sie auch als motivierte Zeichen bezeichnen. Indexikalische Zeichen 
zeichnen sich dadurch aus, dass sie, im Gegensatz zu symbolischen oder 
ikonischen Zeichen, in einer kausalen Beziehung zu dem stehen, auf das sie 
Bezug nehmen. So steht die Triglyphe in einem kausalen Bezug zum De-
ckenbalken, und die Metope steht in einem kausalen Bezug zum Balkenzwi-
schenraum. Ein indexikalisches Zeichen ist zum Beispiel der Fußabdruck 
im Sand, der in einer kausalen Beziehung zu dem Fuß steht, der ihn hinter-
lassen hat und auf den es verweist. Der Schatten eines Baums steht als inde-
xikalisches Zeichen in einem kausalen Verhältnis zum Sonnenstand. 

Als indexikalische Zeichen sind die Ornamente demnach keine reinen 
Erfindungen, sondern entstehen aus der Logik des Gebäudes heraus, mit 
der sie eng verbunden bleiben. Das ermöglicht es, dass die Gebäude mittels 
der Ornamente die Geschichte ihres Konzipiert- und Gemachtseins erzählen 
können. Vitruv hob diesen Aspekt besonders hervor. So heißt es im 4. Buch 
von De architectura libri decem : 

»Alles, was sie [die Baumeister] nur in ihren Gebäuden anbrachten, mußte da-
her vollkommen passend seyn, und den unverfälschten Charakter der Natur 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 97

tragen: und nichts gefiel ihnen, für dessen Wahrheit nicht ein zureichender 
Grund angegeben werden konnte.«34

Für den Gebrauch von Ornamenten muss es demnach einen hinreichenden 
Grund oder eine Kausalität geben. Die Ornamente müssen sich aus der Logik 
des Gebäudes heraus begründen, sie stehen in einer Kausalitätsbeziehung 
zu dem, was sie bezeichnen. Von ihrem Ursprung her sind sie indexikalische 
Zeichen. 

Im Laufe der Geschichte veränderte sich aber der kausale Bezug des Or-
naments. Dieser hat sich oftmals abgeschwächt. Das lässt sich schon in der 
Antike beobachten. Indem das Triglyphenfries um den gesamten Tempel he-
rumgeführt wurde, kam es zur Schwächung des indexikalischen Bezugs. 
Denn auf der Giebelseite des Tempels (Abb. 4c), je nach Tempeltyp, liegen die 
Decken- und Dachbalken parallel zur Fassade, es gibt dort keine rechtwinklig 
zur Fassade liegenden und auf dem Architrav ruhenden Balken, was beson-
ders für den Prostylos Tempel gilt, wie im Schatzhaus von Gela in Olympia. 
Folgerichtig sollte es dort auch keine Triglyphen und Metopen geben. Indem 
das Triglyphenfries jedoch um den gesamten Bau herumgeführt wird, ver-
weisen die Ornamente nicht mehr auf den je einzelnen Balken, als vielmehr 
auf die Decke selbst, mit dem Effekt, dass der konkrete indexikalische Bezug 
der Triglyphe zur Konstruktion geschwächt ist. Man kann hier von einer de-
generierten oder schwachen Indexikalität des Ornaments sprechen.

Ist der indexikalische Bezug einmal geschwächt, lassen sich im Trigly-
phenfries weitere Zeichen anbringen wie Medaillons, Reliefs oder Malereien, 
die sich auf anderes außerhalb der Architektur und nicht mehr auf das Ge-
bäude beziehen. Das ist besonders der Fall bei der Metope, die ja von ihrem 
Zeichencharakter her eine leere Fläche und damit »kunstlos« ist. Nach Johann 

Abb. 4c

Joachim Winckelmann (1717 – 1768) wurde aber die 
Fläche der Metope sehr früh schon mit anderen Zei-
chen besetzt und mit Kriegstrophäen, Opfergeräten 
und »Köpfen von Stieren oder Widdern ausgezieret«35. 
Damit wurde der konstruktiv indexikalische Zeichen-
bezug der Metope mit Bildern und Zeichen überlagert, 
die sich nicht mehr auf die innere Logik des Gebäudes 
bezogen, sondern auf andere, der Architektur äußerli-
che Erzählungen. »An der Frise des Dorischen Tempels 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 98

der Pallas zu Athen sind«, wie Winckelmann ausführte, »auf die Metopen Ge-
fechte mit Thieren vorgestellet, und an dem Tempel des Theseus daselbst die 
Thaten dieses Helden.«36 Die Metope erzählt damit die Geschichte eines ande-
ren Gemachtseins. Das kann der Mythos der Geburt des Menschen sein oder 
auch die Geschichte der erfolgreichen Verteidigung einer Stadt, was selbst 
wiederum in den Mythos eingeht.

Von hier aus war es ein kleiner Schritt, die Triglyphe und die Metope, die 
schon im griechischen Tempel in ihrer Indexikalität geschwächt war, ganz aus 
ihrer Beziehung zur Konstruktion des Bauwerks zu lösen und an beliebigen Or-
ten anzubringen, ohne Bezug zur Konstruktion und Konzeption des Gebäudes 
und ohne Bezug zum Mythos. Aus den anfänglich indexikalischen, motivierten 
Zeichen wurden symbolische oder arbiträre Zeichen. Diese Art des Zeichenge-
brauchs ist charakteristisch für verschiedene Phasen der Architektur, etwa für 
den Manierismus des 17. Jahrhunderts, den Historismus des 19. Jahrhunderts 
oder auch für die Postmoderne des 20.  Jahrhunderts. Durch die Lösung des 
architektonischen Zeichens aus der indexikalischen oder schwach indexikali-
schen Zeichenfunktion wurde das Ornament zur reinen Dekoration und konnte 
in großer Beliebigkeit auf jeder Oberf läche angebracht werden wie zum Beispiel 
auch in Gebäuden mit Stahlbetonwänden und -decken. Es handelt sich dann 
um ungebundene, arbiträre Zeichen oder, entsprechend der poststrukturalisti-
schen Terminologie, um f lottierende Bedeutungsträger (f loating signifier). Wo 
der indexikalische Bezug ganz aufgegeben ist, spricht man zur besseren Unter-
scheidung nicht mehr von Ornamenten, sondern von Dekor.

Es lässt sich jetzt für die Ornamente eine Entwicklungslinie aufzeichnen 
von der ursprünglichen Indexikalität über die degenerierte oder schwache In-
dexikalität hin zum willkürlichen Zeichen oder Dekor. Diese Entwicklungsli-
nie ist aber keineswegs unumkehrbar. Im Gegenteil, es zeigt sich, dass gerade 
in Zeiten der Krise die Architekten eines verfolgen: die Rückführung der ge-
nerierten oder schwachen architektonischen Zeichen auf ihre ursprüngliche 
Indexikalität. Das Ziel ist, die Beziehung zwischen dem architektonischen 
Zeichen und dem, auf das es sich bezieht, wiederherzustellen und damit das 
Ornament wieder zum Medium der Kommunikation über die immanente Lo-
gik des Gebäudes zu machen. Phasen der Erneuerung der Architektur zeich-
nen sich gerade durch die Rückführung der architektonischen Ornamente auf 
ihre ursprüngliche Indexikalität aus. Das lässt sich für den Übergang von der 
Spätgotik zur Renaissance im 15.  Jahrhundert zeigen. Filippo Brunelleschis 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 99

(1347 –1 446) Ospedale degli Innocenti (1445) oder San Lorenzo (1482), beide in 
Florenz, entstanden unter der Vorgabe der Rückführung der architektoni-
schen Zeichen auf ihre konstruktive wie konzeptuelle Kausalität. Alle Elemen-
te sind klar artikuliert und stehen in einer unmittelbaren Beziehung zur Logik 
des Gebäudes, die sie kommunizieren. Ähnliches gilt für den Übergang vom 
Barock zum Klassizismus, und nicht weniger gilt das für den Übergang vom 
Historismus des 19. Jahrhunderts zur Moderne des 20. Jahrhunderts.

Dies zeigt sich auch bei Loos. Es ging ihm keineswegs um die Liquidierung 
des Ornaments. Auch führte die geforderte Verdrängung des Ornaments aus 
dem Gebrauchsgegenstand nicht zur Abschaffung des Ornaments schlechthin. 
Das Anliegen war, die architektonischen Zeichen auf ihre ursprünglich inde-
xikalische Funktion zurückzuführen. Nur die Ornamente, die keinen Bezug 
mehr zur neuen Konzeption und Konstruktionsweise der Architektur hatten, 
wurden aus dem Repertoire der Architektur beseitigt. Das lässt sich an Loos’ 
Wohnhäusern zeigen. In ihnen verfolgte Loos das Ziel, die architektonischen 
Zeichen auf ihre indexikalische Funktion zurückzuführen. Das wird beson-
ders bei Haus Scheu (Abb. 4a) an den Fenstern sichtbar, die nicht nur Wandöff-
nungen sind, sondern immer auch Zeichen. Die Fenster haben unterschiedli-
che Formate, die den jeweiligen Raum dahinter in seiner Funktion bezeichnen, 
wie zum Beispiel Wohnzimmer, Küche, Schlafzimmer, Badezimmer, Trep-
penhaus etc. Jedes Fensterformat zeigt eine bestimmte Nutzung dahinter an. 
Selbst die abgetreppte Figur des Gebäudevolumens ist indexikalisch in Bezug 
auf die Größen der dahinter befindlichen Wohnungen. Mit ihren unterschied-
lichen Formaten sind die Fenster indexikalische Zeichen. Wie Brunelleschi im 
Ospedale degli Innocenti führte auch Loos die Zeichenhaftigkeit der Architek-
tur wieder auf ihre Indexikalität zurück. Die Fenster sind über ihre eigentliche 
Funktion hinaus als Öffnungen für Licht und Luft Zeichen, die indexikalisch 

– ein bisschen wie die Triglyphe und Metope am klassischen Tempel – etwas 
über die Konzeption der Gebäude mitteilen. Im Falle von Loos’ Wohnhäuser 
verweisen die Zeichen jedoch nicht auf die Konstruktion, sondern auf die 
Konzeption der Gebäude als Wohnhäuser. Aufgrund der geänderten Bedin-
gungen für Architektur in technologischer, materieller, gesellschaftlicher und 
allgemein kultureller Hinsicht zielte speziell die Moderne, am Vorbild der Re-
naissance orientiert, auf die Rückführung der Zeichen auf ihre Indexikalität. 
Dies schuf die Voraussetzung für die Entwicklung einer eigenen Sprache der 
modernen Architektur entsprechend den Mitteln und Aufgaben der Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 100

5	 Ornament und Psychoanalyse

Die Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856 – 1939) ist die dritte Grundlagen-
wissenschaft, der Loos’ Ornamenttheorie entscheidende Impulse verdankt. 
In der Psychoanalyse fand Loos diejenigen Motive, die es ihm ermöglichten, 
die Ornamenttheorie aus ihrer Beschränkung auf die Ästhetik- und Stilde-
batten der Jahrhundertwende herauszulösen und sie zu einer allgemeinen 
Kulturtheorie zu machen. 1900 war Die Traumdeutung erschienen, jenes epo-
chale Werk, in dem Freud die Entwicklung der Kultur als einen Prozess der 
Sublimierung und Verdrängung der Triebe beschrieb. Das legte Loos seiner 
Ornament- und Kulturtheorie zugrunde, die ohne den Bezug auf Freud un-
verstanden bleiben würde. 

In der Kontrolle der Triebe sah Freud die wichtigste Voraussetzung für 
die menschlichen Sozialisierungsprozesse. Besonders die Triebsublimie-
rung sei ein »hervorstechender Zug der Kulturentwicklung«37 , wobei die 
Künste wie Musik oder Tanz, aber auch, wie sich zeigen wird, das Ornament 
wichtige Medien der Triebwandlung und -sublimierung darstellen. Im Ent-
wicklungsprozess der Kultur kann es im Alltagsleben jedoch zur Triebver-
drängung kommen. Die Triebe werden dann unterdrückt, lösen sich aber 
nicht einfach auf, sondern werden ins Unbewusste verdrängt und stehen 
für die Sublimierung nicht mehr zur Verfügung. Schlecht verdrängt können 
die Triebe im Unbewussten einen Prozess der Transformation vollziehen, 
so dass sie in gewandelter Form an anderer Stelle wieder an die Oberf läche 
zurückkehren, zum Beispiel als Aggression. Freud führte die menschliche 
Aggression auf missglückte Triebverdrängung zurück. 

Konsequent entwickelte Loos im vierten Abschnitt von Ornament und Ver-
brechen seine Ornamenttheorie in der Perspektive einer psychologischen 
Entwicklungsdynamik. Nachdem er in den ersten drei Abschnitten die onto- 
und die phylogenetische Entwicklung sowie die Intellektualisierung der 
Wahrnehmung skizziert und über die Entwicklungslinie der Kunst mitein-
ander in Beziehung gesetzt hatte, stellte er nun eine direkte Beziehung zwi-
schen der Ornamenttheorie und der Freud’schen Psychoanalyse her. Dazu 
schrieb er: 

»Das erste ornament, das geboren wurde, das kreuz, war erotischen ursprungs. 
Das erste kunstwerk, die erste künstlerische tat, die der erste künstler, um sei-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 101

ne überschüssigkeiten loszuwerden, an die wand schmierte. Ein horizontaler 
strich: das liegende weib. Ein vertikaler strich: der sie durchdringende mann. 
Der mann, der es schuf, empfand denselben drang wie Beethoven, er war in 
demselben himmel, in dem Beethoven die neunte schuf.«38

Das erste Ornament, das Kreuz, entstand nach Loos aus einem die Triebe 
sublimierenden Akt. Denn mit »Überschüssigkeiten« beschrieb Loos nichts 
anderes als die Triebe. Während für Freud, den Psychologen, mit dem Un-
bewussten der Ort der Triebsublimierung und -verdrängung bestimmt war, 
fand dies bei Loos, dem Architekten, seine Vergegenständlichung und Mate-
rialisierung im Ornament. Die »Überschüssigkeiten« des Handwerkers wer-
den durch die Arbeit am Ornament sublimiert und gehen auf diese Weise ins 
Werk und in die Architektur ein. Mit dem Ornament als Objekt der Triebsub-
limierung erfahren die funktionalen und technischen Dinge eine Auf ladung 
an Bedeutung, sie erfahren das, was mit Hans-Georg Gadamer (1900 – 2002) 
als »›Zuwachs‹ an Sein«39 beschrieben werden kann. 

Für Loos ist die Arbeit am Ornament ein Akt der Triebsublimierung, wie 
er dies im Gleichnis vom Schuster beschrieben hat. Verbietet man dem Schus-
ter die Ornamente, so nimmt man ihm die Gelegenheit, durch Sublimierung 
seine Triebe produktiv werden zu lassen: 

»Ich gehe zum schuster und sage: ›Sie verlangen für ein paar schuhe dreißig 
kronen. Ich werde ihnen vierzig kronen zahlen.‹ Damit habe ich diesen mann 
auf eine selige höhe gehoben  […]. Hier steht ein mann vor ihm, der ihn ver-
steht, der seine arbeit würdigt und nicht an seiner Ehrlichkeit zweifelt. […] Und 
nun sage ich: ›Aber eine bedingung stelle ich. Der schuh muß ganz glatt sein.‹ 
Da habe ich ihn aus den seligsten höhen in den Tartarus gestürzt. Er hat weni-
ger arbeit, aber ich habe ihm alle freude genommen.«40

Die Herstellung eines Schuhs ist wohl eine handwerklich-technische Tätig-
keit, aber erst durch die Ornamente eignet sich der Handwerker seine Arbeit 
im Rahmen seiner Persönlichkeit an. Ohne Ornamente bliebe die Arbeit äu-
ßerlich, mithin entfremdet. Das ist der Grund, warum Loos die Verdrängung 
des Ornaments aus dem maschinell gefertigten Gebrauchsgegenstand for-
derte. Denn die Maschine kennt keine Überschüssigkeiten, also keine Triebe! 
Es gibt, im Unterschied zum von Hand gefertigten Schuh, bei der maschinel-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 102

len Massenfertigung keinen Bedarf an Ornamenten, da es keine Notwendig-
keit zur Triebsublimierung oder -verdrängung gibt. Am maschinengefertig-
ten Gebrauchsgegenstand haben die überlieferten, traditionellen Ornamente 
keine Berechtigung. Dieser muss ornamentlos bleiben. 

Folgt man Freud, so ist Triebkontrolle die Voraussetzung für die Bildung 
von Gemeinschaften. Nur dadurch ist es möglich, stabile Gemeinschaften 
zu bilden und zum Beispiel in Büro, Fabrik oder Universität zusammenzu-
arbeiten. Auf dieser Grundlage plädierte Loos für eine weitgehende Ver-
drängung der Ornamente aus dem öf fentlichen Raum. Deshalb trägt, so das 
Beispiel Loos’, der Mann in der Öf fentlichkeit einen standardisierten, nur 
geringfügige Varianten zulassenden Anzug. In der Öf fentlichkeit stellt er 
seine Persönlichkeit und damit seine Triebe hinter der Maskenhaftigkeit des 
Anzugs zurück. Auch das private Wohnhaus – wie Haus Scheu in Wien oder 
Haus Müller in Prag  – soll sich nach außen ornamentlos zeigen. Denn an 
seiner Außenseite ist es Teil der Öf fentlichkeit; es soll dort kein Ausdruck 
individueller Triebsubliminierung und daher neutral sein. 

Im Inneren der Wohnhäuser ist es ein anderes. Sollen die Wohnhäuser 
nach außen vom Paradigma der Triebverdrängung geprägt sein, so im Inne-
ren von dem der Triebsublimierung. Da die Wohnungen Orte des Auslebens 
der Triebe darstellen, sind sie mehr als bloße Gebrauchsgegenstände. Orna-
mente sind dort erlaubt, ja notwendig. So, wie Loos dies ausgiebig in den In-
nenräumen der Wohnhäuser und Wohnungen, die er entworfen hat, prakti-
zierte, die er mit Teppichen, kostbaren Materialien und historischen Möbeln 
oder Kopien von diesen ausstattete. 

Vor diesem Hintergrund erschließt sich auch Loos’ Haus Goldman & Sa-
latsch am Michaelerplatz in Wien. Das Gebäude ist im Erd- und im Mezza-
ningeschoss mit Marmorplatten verkleidet, wobei das doppelgeschossige 
Eingangsportal und die bay windows des Mezzaningeschosses sogar von do-
rischen Säulen f lankiert werden. Die Obergeschosse dagegen präsentieren 
sich als ornamentlose, verputzte und weiße Fassade, in die Fenster von ein-
heitlichem Format eingeschnitten sind. Das ist nur konsequent und erklärt 
sich daraus, dass in den oberen Geschossen Wohnungen liegen, wohingegen 
sich in den unteren Geschossen Läden befinden, ursprünglich das Schnei-
dergeschäft Goldman & Salatsch. Während Loos im Sinne einer »wie wei-
ße Mauern glänzenden Stadt« in den Wohngeschossen auf Darstellung der 
Individualität der Bewohner und damit auf Ornamente verzichtete, war in 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Evolution der Kultur – Adolf Loos 103

Anmerkungen

1	 Friedrich Nietzsche (1999), »Der Fall Wag-
ner« [1888], S. 13.

2	 Adolf Loos (1962), »Der Neue Stil und Die 
Bronze-Industrie« [1898], S. 28.

3	 Ebd.
4	 Ebd.
5	 Adolf Loos (1962), »Architektur« [1910], 

S. 315.
6	 Ebd.
7	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-

chen« [1908], S. 277.
8	 Ebd., S. 278.
9	 Hermann Muthesius zitiert nach Peter 

Haiko, »Das Ornament im Spannungs-
feld von Technik und Repräsentation«, in: 
Gérard Raulet (1993), Kritische Theorie des 
Ornaments, S. 71 – 79, hier S. 71.

10	 Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno 
(1996), Dialektik der Aufklärung, S. 89.

11	 Ebd.
12	 Adolf Loos (1962), »Architektur« [1910], 

S. 303.
13	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-

chen« [1908], S. 276.

14	 Ebd.
15	 Adolf Loos (1962), »Architektur« [1910], 

S. 304.
16	 Friedrich Nietzsche (1999), »Menschliches, 

Allzumenschliches«, Aph. 217, S. 177.
17	 Ebd., Aph. 217, S. 177 f.
18	 Ebd.
19	 Ebd., Aph. 219, S. 179.
20	 Georg Simmel (1995), »Die Großstädte und 

das Geistesleben« [1903], S. 116 – 131, hier 
S. 117.

21	 Ebd.
22	 Ebd., S. 118.
23	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-

chen« [1908], S. 277.
24	 Ebd., S. 276.
25	 Ebd., S. 277.
26	 Ebd., S. 276.
27	 Owen Jones (1987), Grammatik der Orna-

mente [1856], S. 29.
28	 Ebd.
29	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-

chen« [1908], S. 276 f.
30	 Ebd., S. 287.

den unteren Geschossen mit dem Schneidergeschäft eine Institution unter-
gebracht, in deren öffentlicher Funktion, vergleichbar mit dem Chicago Tri-
bune Tower oder mit der klassizistischen Fassade des Kriegsministeriums in 
Wien, die Gesellschaft als Ganzes – und nicht nur eine Person – ihre symbo-
lische und damit triebsublimierende Repräsentation hatte. 

Basisliteratur

Loos, Adolf: »Der Neue Stil und Die Bronze-Industrie« [1898], »Ornament 
und Verbrechen« [1908], »Architektur« [1910], in: Ders., Sämtliche Schrif-
ten in zwei Bänden, Bd. 1, hg. v. Franz Glück, Wien u. a.: Herold 1962

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 104

31	 Ebd.
32	 Ebd., S. 286.
33	 Ebd.
34	 Vitruv (1796), Des Marcus Vitruvius Pollio 

Baukunst, IV. Buch, 2. Kap., S. 164.
35	 Johann J. Winckelmann (1964), Anmerkun-

gen über die Baukunst der Alten [1762], S. 61.
36	 Ebd.
37	 Sigmund Freud (1993), »Das Unbehagen in 

der Kultur« [1930], S. 92.
38	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-

chen« [1908], S. 277.
39	 Vgl. dazu »Architektur als ›Zuwachs‹ an Sein. 

Hans-Georg Gadamer im Gespräch mit 
Catherine Hürzeler«, in: Raimund Blödt 
(2006), Beyond Metropolis. Eine Auseinan-
dersetzung mit der verstädterten Landschaft, 
S. 246 – 251.

40	 Adolf Loos (1962), »Ornament und Verbre-
chen« [1908], S. 287.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475317-006 - am 14.02.2026, 20:04:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

