
3. Nietzsche turn: Die Einschreibungen von 
sozialen Ordnungen in die Kräfte des Körpers

 
 
Identität wurde bereits in Kapitel 1 als historisches Faktum und kontingente Zu-
weisungspraxis enttarnt. Im Folgenden geht es darum zu zeigen, dass Identität 
als Bildung einer leiblichen Einheit eine Herrschaftsstrategie und eine Illusion 
zugleich ist. In diesem Kapitel frage ich, wie Körper in Subjektivierungspro-
zesse genau eingebunden werden. Ich frage nach der Rolle der somatischen 
Dimension innerhalb von Subjektvierungsprozessen, danach wie das Subjekt 
zu einem mit sich selbst identischen Individuum werden soll. In diesem Kapi-
tel soll es, dem folgend, noch nicht um eine Theoretisierung der Einverleibung 
von Geschlechternormen gehen, um eine Theorie ihrer Formen der Somati-
sierung (dies wird in Kap. 4 u. 5 erfolgen), es geht zunächst darum, überhaupt 
eine Theorie der Praxis der Inkorporierung sozialer Ordnungen mit dem As-
pekt der Gedächtnismachung zu skizzieren. Dies, um eine Theorie dafür zu 
generieren, wie sich mithin vielerlei soziale Welten und Kategorien einverlei-
ben können. Es soll hier, aller Kritik Butlers an dem Begriff der Einschreibung 
zum Trotz, mit Nietzsche und einem Bezug auf Kafkas Prosa folgende Frage 
erneut gestellt werden: Wie prägen sich (vergeschlechtlichende)1 Praxen und 
Ereignisse dem Leib ein? Nietzsche und die Prosa Kafkas werden hier nicht zu-
letzt deswegen als theoretische Bezüge eingeführt, weil alle drei Beispiele an-
führen, wie sich soziale Ordnungen ereignishaft und subjektkonstitutiv dem 
Leib aufprägen. Wie in einem Vexierspiel wird bei beiden deutlich, dass Leiber 
ohne und mit jeweiliger Prägung sich situativ und augenblicksökonomisch 
(vgl. Wuttig 2015a i.E.) Angesicht in Angesicht gegenüberstehen, bevor es zu 
einem ‚mingling‘, dem Ansetzen des Scharnieres kommt. Dieser Moment ist 
für mich interessant, es ist der Moment, in dem es knirscht, in dem der Kör-
per womöglich Gelegenheit zur oftmals überhörten Artikulation bekommt. Ist 
es nicht letztlich der Moment des Schmerzes, der Intensität, der Energie, das 

1 | Zu den vergeschlechtlichenden Praxen vgl. Kapitel 5. Es ist hier dennoch die Rede 

von Geschlecht, weil die Zielrichtung der Arbeit darauf hinausläuft, die Einverleibungen 

von Geschlechterordnungen zu thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t134

Aufbäumen in den Dynamiken von Einverseelung, Einschreibung, Traumati-
sierung und Aufruhr, der das somatische und semiotische Subjekt, in einem 
Tanz mit den Anforderungen und Zumutungen, zu dem macht, was es jeweils 
und situativ ist?

In den ersten beiden Kapiteln wurde eine naturalisierte Annahme einer 
Identität problematisiert. Identität in ihrer geschlechtlichen Dimension wur-
de mit Butler als eine gewaltförmige Identitätszumutung – als traumatische 
Anrufung substantialisiert. Dabei wurde zugleich festgestellt, dass unklar 
bleibt, was der Körper in diesem Spiel der Subjektkonstituierung ist und 
welche Rolle er dabei innehat. Während der Körper in identitätsdeterministi-
schen Konzepten zur Essentialisierung von Zweigeschlechtlichkeit eingesetzt 
wird, scheint dieser bei Butler Materialisierungseffekt diskursiver Praktiken 
zu sein. Wenngleich an einigen Stellen eine physiologische Dimension postu-
liert und eine Verletzlichkeit des Menschen wegen seines leiblichen Ausge-
setzt-Seins behauptet2 wird, bleibt die somatische Dimension in Butlers Kon-
zepten unterbelichtet. In diesem Kapitel soll genau diese somatische Dimension 
des Subjekts, der Subjektivierung, vertiefend in den Blick genommen werden. 
Diese soll als Topos der Verletzlichkeit des Subjekts reklamiert werden. Wie 
kann eine physiologische Dimension behauptet werden, ohne diese gemäß zu-
geschriebener soziosymbolischer Charakteristika zu essentialisieren (etwa als 
‚weiblich‘, ‚männlich‘ usw.) und damit eine Charakterisierung und Verfesti-
gung von Natur vorzunehmen, die nur allzu leicht in den Dienst politischer 
Argumente und Menschenführungen gestellt werden kann? Dabei wird an-
genommen, dass Körper als verletzliche Orte die Bedingungen zur Annahme 
sozialer Ordnungen darstellen und darstellen müssen. Dafür ist es wiederum 
nötig, Körper als eigenmächtig zu denken, als dasjenige, was sich mit einer 
gesellschaftlichen/kulturellen Dimension verklammern kann, eine Beziehung 
eingehen kann. Weil Körper materiell wie semiotisch sind, können sie kaputt-
bare, liminale Ort möglicher Widerständigkeit sein. Ort des Traumas wie der 
Revolte. Die materielle Dimension des Subjekts macht selbes zu einem schüt-
zenswerten und verletzlichen Ort wie zu einem Gegenstand von Diskursen. 
Wenn der Körper in seiner somatischen wie sozial durchdrungenen Dimen-
sion als Vielheit, Energien, Kräfte, Intensitäten, als Quantitäten und nicht als 
Charakteristika sichtbar werden kann3, dann ist es möglich, anders als es mit 

2 | Etwa wenn sie in Die Macht der Geschlechternormen davon spricht, dass „wir auf-

grund unseres Daseins als körperliche Wesen schon von Anfang an ausgeliefer t sind“ 

(Butler 2009: 42).

3 | Ich beziehe mich hier unter anderem auf Elisabeth Grosz (1994): Grosz arbeitet 

Nietzsches Körperverständnis wie folgt heraus: „Nietzsche sees it [the body, B.W.] more 

in terms of a political/social organisation, but one in which there is a kind of chaos 

whirling forces, defined in terms of their quantities and intensities more than in terms of 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1353. Nietzsche turn

Butler der Fall ist, nachzuzeichnen, dass und wie sich auf den „Leib als eine 
Fläche die Ereignisse einprägen“ (Foucault 2002: 174). Dies ist Ziel des vor-
liegenden Kapitels. In meinen Augen lässt sich die Bindung des Subjekts an 
eine soziale Ordnung nicht genau verstehen, wenn nicht geklärt ist, in wel-
cher Weise der Körper hierfür ein Scharnier ist. Darum wird im Folgenden 
versucht, das Verhältnis von Physis (Soma), Sprache und sozialen Ordnungen 
zu rekonstruieren. In erster Linie ist dabei die materialistische Philosophie 
Nietzsches4, neben einer Interpretation der Kafka-Erzählung In der Strafkolo-
nie (2010), behilflich.

Soma soll dabei nicht vorschnell als dasjenige verstanden werden, das durch 
eine soziale Ordnung vermittelt agiert, sondern als vorläufiges analytisches Ge-
genüber5 und mit einer gewissen Eigenständigkeit ausgestattet. Mit Nietzsche 
kann der Leib in seiner energetisch-physischen Dimension (nicht in seiner 
[bereits] einverseelten6) immer wieder aufblitzen. Wie die folgenden Ausfüh-
rungen zeigen werden, kann das Subjekt gerade deshalb als ein genealogisches 
verstanden werden. Anders: Der Leib ist entlang der Einprägungs- und Ver-
gessensprozesse dasjenige, was das Subjekt genealogisch in Raum und Zeit 
aufspannt. Die Analyse genealogischer Subjektwerdung kann sich, sodann, in 
der Rekonstruktion der Durchdringung des Leibes mit den an ihn gerichte-
ten Zumutungen entäußern. Gemäß Foucault (2002) ist es die Aufgabe der 
genealogischen Methode, davon auszugehen, dass der Leib von den Ereignis-
sen durchdrungen wird, und es ist zu bedenken, wodurch das geschieht (vgl. 
Butler 1991: 191; Hauskeller 2000: 198; Foucault 2002). Die Durchdringungs-
vektoren, die sich aus der sozialen Ordnung und ihren normativen Bezugsgrö-

distinct characteristics.“ (Grosz 1994: 123) An anderer Stelle spricht Grosz statt von „a 

set of forces“ von „a set of energies“ (ebd.). Und in Bezug auf die von Nietzsche postulierte 

Vielheit des Leibes: „The body itself is a multiplicity of competing forces.“ (Ebd.: 128)

4 | Zur Philosophie Nietzsches als materialistische Philosophie vgl. Einleitung; vgl. Ka-

pitel 5.8.

5 | Ich bin mir hier durchaus bewusst, dass etwas, das ein Gegenüber darstellt, ein Ent-

gegenstehendes, nicht oder schwerlich dasjenige sein kann, in das man verwickelt ist. 

Es geht mir aber genau darum, diesen Widerspruch zu denken. Das ist meines Erachtens 

nur möglich, wenn die Dimension der Zeitlichkeit mitbedacht wird. In dem Fortschreiten 

der Zeit treffen Ereignisse den Leib, und aus der Retrospektive (Erinnerung) haben sie 

diesen getroffen – in diesem Zwischenraum von noch nicht getroffen sein und getrof-

fen sein, spannt sich die Zeitlichkeit auf, die Leib und soziale Ordnung augenblicklich 

einander entgegenstellt, bevor das Ereignis beide wieder miteinander und ineinander 

verwickelt.

6 | Nietzsche sieht in der Seele eine Konstruktion, die dem Individuum eingeprägt wird, 

und es in dieser Bewegung zu einem Individuum machen soll, und keine ubiquitäre En-

tität (vgl. Kap. 3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t136

ßen ablösen und das Subjekt treffen, können als Ereignisse7 begriffen werden, 
so meine These. In Butlers Perspektive können gendernormative Praxen als 
kontinuierliche Form der Gewalt8 gedacht werden, die sich über interpellative 
Anerkennungs- und Ausschlussdynamiken erzeugt (vgl. Kap. 2.3 u. 5.5.5). Die-

7 | Der Gebrauch des Begrif fes Ereignis und die Referenz auf diesen im Sinne eines 

dem Diskurs vorgängigen objektiven Geschehnisses ist unter poststrukturalistischen 

Gesichtspunkten problematisch und mithin schwer anschlussfähig an die hier vorlie-

gende Studie. Ein Ereignis ist im Sinne der Butler’schen Referenz auf Derrida nicht als 

dasjenige zu lesen, auf das ein Sprechakt, als von dem Ereignis getrennt, Bezug nimmt, 

sondern als dasjenige, das durch diesen im Moment des Sprechens hervorgebracht 

wird. Lisa Appiano (2013) überprüft den Butler’schen-Derrida’schen performativen 

Ereignisbegrif f und schlägt vor, Ereignisse – mit Verweis auf eine mögliche Lesart des 

Mythos Echo, die Echo nicht als körperlose Stimme, sondern als sprechendes Subjekt 

geltend macht – als „Dinge[,] die geschehen sind“ (Appiano 2013: 84) zu denken, die 

aber erst durch die Hinsicht und die damit verbundene diskursive Praxis determinier t 

werden. Hinsicht und Fragepraxis sind somit aber nicht deckungsgleich. Dem Ereignis 

eignet stets etwas, das durch die diskursive Praxis und die Hinsicht nicht einholbar ist. 

Appiano stellt fest: „Die Frage greif t ein in die Ereignisse, indem sie eine bestimmte 

Hinsicht auf sie veranlasst, aber sie vermag die Ereignisse nicht unter ihre Begrif fe zu 

bringen. [...] [D]ie Ereignisse selbst modifizieren die Frage, indem sie sich offen halten, 

weil sie sich nicht gänzlich sagen lassen [...]. Die Frage trif f t immer auf einen Gegen-

stand, der ihrer Beantwortung entgegensteht, aber nicht im Sinne einer ‚Objektivität‘, 

sondern im Sinne einer nicht gänzlichen Verfügbarkeit und gerade deshalb lässt sich 

sagen, dass ‚etwas‘ geschehen ist, das ‚wirklich‘ ist.“ (Ebd.: 85) Appiano vollzieht eine 

ähnliche Denkbewegung in Bezug auf das Ereignis, wie ich sie in Bezug auf die somati-

sche Dimension geltend machen will: Ereignis wie somatische Dimension gehen nicht in 

der Dimension des Diskursiven auf, aber ihre Hinsicht wird durch diese bestimmt. Wich-

tig ist mir Appianos Reformulierung von Ereignissen insofern, als soziale Ordnungen und 

Leib ereignishaft aufeinandertreffen können, insoweit etwas „wirklich geschieht“ (ebd.: 

86), ohne objektiv zu sein, und dass Geschehnisse, wenn auch immer perspektivisch 

aufgeladen, etwas entgegenstehen können – in diesem Fall einem somatischen, ver-

letzlichen, energetischen Topos. Erst aus der Möglichkeit, Ereignisse so zu fassen, wie 

es Appiano es tut, können Ereignisse mit ihren Entgegenstehungen eine Beziehung ein-

gehen, sie können interagieren. Und um die Rekonstruktion von zumindest Teilen dieser 

Interaktion geht es in der vorliegenden Arbeit.

8 | Ich folge hier auch Nikita Dhawans Lesart Butlers. Dhawan (2013) spricht von „Nor-

mative Violence“ bei Butler, auch wenn Butler dies so an keiner Stelle explizier t. Dha-

wan verweist auf Stellen in dem Werk Die Macht der Geschlechternormen (2009), worin 

Butler implizit von gewaltvollen Normen ausgeht, sowie auf Butlers Erzählung im Rah-

men der Ar te-Dokumentation Philosophin der Gender aus dem Jahr 2006. Hier berichtet 

Butler, dass ein Junge in einer Kleinstadt in den USA von Mitbürger_innen wegen seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1373. Nietzsche turn

se Butler’sche Denkfigur soll im Weiteren Geltung haben, und wird dezidiert 
in die Kafka-Interpretation einfließen und mit Nietzsches materiellem Leib-
konzept zusammengeführt. Damit lässt sich präzisieren, wie eine traumatisie-
rende Macht der Geschlechternormen zu einer somatischen Dimension wer-
den kann (vgl. Kap. 4). Dabei wird Trauma als der Aufprallpunkt verstanden, 
an dem eine soziale Ordnung ereignishaft9 sich dem Leib aufprägt – sich in 
diesen einschreibt. An diesem Kontaktpunkt findet, um ein Wort von Elisa-
beth Povinelli zu gebrauchen, „enfleshment“ statt (Povinelli 2011: 4). Povinellis 
Formulierung aufgreifend, möchte ich sagen, dass soziale Ordnungen nicht 
metaphorisch Körper erzeugen, sondern in ihrer konkreten organischen und 
vitalen Dimension.10 Geschlechternormen wirken unmerklich immer wieder wie 
(traumatisierende) Ereignisse, an und durch eine(r) vitale(n) Dimension.

Können also gewaltsame Einprägungen von Ereignissen mit Nietzsches 
materiellem Leibbegriff als ein Vorgang analysiert und rekonstruiert werden? 
Der Aspekt des Vorgangs gewaltsamer Einprägungen bildet dabei ein Synonym 
für Einschreibungen von sozialen Ordnungen (vgl. Kalb 2000: 113). Mit Nietz-
sche, dessen Philosophie die vitale Dimension fundamentiert, tritt die Funk-
tion des (Leib-)Gedächtnisses als Ermöglicher von Subjektivierungen hervor. 
Die somatische Dimension, in ihren menschenmöglichen Qualitäten, wird 
in seinem philosophischen Aufbau als Scharnier zur Reproduktion sozialer 
Ordnungen plausiblisiert. Die menschenmögliche Qualität zur Erinnerung, 
genauer zur Körpererinnerung, und der Prozess der Annahme sozialer Ord-
nungen entlang von (schmerzhaften) Leibeserinnerungen nennt Nietzsche in 
der Spätschrift Zur Genealogie der Moral Mnemotechnik (1988: 50ff.). Mnemo-
technik ist Nietzsches Antwort auf die Frage: warum Subjektivierung? (Um es 
in den zeitgenössischen Begriffen auszudrücken.) Könnte also mit Nietzsches 
Mnemotechnik klarer werden, dass Subjektivierungen entlang eines wechsel-
seitigen Durchdringungsverhältnisses von kognitiven Deutungen und Ausle-
gungen der Welt und praktischen Konventionen auf der einen Seite und den 
„chaotischen Elementen leiblicher Existenz“ (Kalb 2000: 98) auf der anderen 
Seite anzusiedeln sind? Was das genau heißt, soll im Folgenden entfaltet wer-
den. Der Vorteil dabei ist, dass ein Modell dafür entstehen könnte, wie der Leib 
historisch und materiell gedacht werden kann. Materiell in dem Sinne, dass 
es sich beim Leib um eine Situation handelt, die beschreibbar ist, wenn auch 

‚femininen‘ Körpersprache zunächst gehänselt und schließlich zu Tode gebracht wird 

(vgl. Dhawan 2013).

9 | Ereignisse können nicht nur punktuell, sondern ebenso kumulativ und wiederholend 

auftreten.

10 | Für Povinelli (2011) fleischen sich soziale Welten dem Individuum ein und organi-

sieren seine Vitalität und Affektivität. Sie stellen aber einen reflektierbaren und verän-

derbaren Modus dar.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t138

nicht weiter bestimmbar,11 die wie eine Art Verfasstheit, eine Offenheit denk-
bar ist qua derselben der Leib in der Lage ist, soziale Ordnungen überhaupt 
anzunehmen. Die australische Philosophin Elisabeth Grosz (1994) spricht in 
einem Rekurs unter anderem auf Friedrich Nietzsche in ihrer Schrift Volatile 
Bodies (1994) genau davon. Nämlich von einer Offenheit des Leibes gegenüber 
der Annahme sozialer Ordnungen (vgl. Kap. 3.2). Grosz’ These der Offenheit 
des Leibes soll in dieser Studie um eine Theorie der Traumatisierbarkeit des In-
dividuums erweitert werden. Davon erhoffe ich mir die Sichtbarmachung der 
Verletzlichkeit und Liminalität leiblich-menschlicher Existenz. Der Bezug auf 
Nietzsches These vom Leib als chaotischem Kräfteverhältnis (vgl. Kap. 3.2), als 
vielfältige Ansammlung unvorhersagbarer unendlicher Energien12 ist hierfür 
der Ausgangspunkt. Der Leib wird bei Nietzsche in seiner somatischen (ver-
letzlichen) und semiotischen Dimension sichtbar, ohne dass beide in eins fal-
len, wie das mitunter eine diskursanalytische Perspektive auf Körper zulässt. 
Um diese hier angedeutete Doppelspur des Leibes und somit des Subjekts zu 
illuminieren, soll hier sowohl auf Nietzsches Schriften Also sprach Zarathustra 
(1993), Zur Genealogie der Moral (1988), Jenseits von Gut und Böse (1988a), Der 
Wille zur Macht (2007)13, Über Lüge und Wahrheit im außermoralischen Sinne 
(2006) als auch auf Foucaults Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie 
(2002) Bezug genommen werden. Weiter soll Christoph Kalbs Werk Desintegra-
tion. Studien zu Friedrich Nietzsches Leib- und Sprachphilosophie (2000) als auch 
auf Elisabeth Grosz’ Nietzsche-Exegesen in Volatile Bodies. Toward a corporeal 
feminism (1994) zurückgegriffen werden (vgl. Kap. 3.2.1-3.3.2). Darüber hinaus 
wird am Beispiel einer durch Grosz (1994) inspirierten Reinterpretation eines 

11 | Die leibphänomenologische Schule zum Beispiel nach Herrmann Schmitz oder die 

philosophische Anthropologie nach Helmuth Plessner hat ebenso ein Modell geliefer t, 

wie der Leib denkbar ist und philosophisch bestimmbar werden kann. Bedauerlicher-

weise fehlt in diesen Theorien der machttheoretische Bezug. Leiber erscheinen phäno-

menologisch gar abgelöst von politischen Umständen zu existieren (vgl. Wuttig 2015b). 

Der Gewinn der Leibphilosophie Nietzsches ist das Zusammendenken einer den Leib 

konstituierenden Sprache und sein genealogisches Eingebunden-Sein in Macht- und 

Herrschaftsdynamiken.

12 | „The body itself must be seen as a pliable and potentially infinitely diverse set of 

energies, whose capacities and advances can never be predicted.“ (Grosz 1994: 123)

13 | Dieses Werk ist eine Kompilation von Friedrich Nietzsches Schwester Elisabeth Förs-

ter-Nietzsche und enthält antisemitisch ausdeutbare Passagen (siehe: Nietzsche-Haus, 

Ausstellung zum Leben Friedrich Nietzsches, Sils Maria), die nicht auf Friedrich Nietz-

sche selbst zurückgehen. Von diesen möchte ich mich hier ausdrücklich distanzieren, 

und meine Abscheu zum Ausdruck bringen. Ich beziehe mich lediglich auf eine Stelle, 

die zu dem in diesem Beitrag hauptsächlich verwendeten Werk Zur Genealogie der Mo-

ral anschlussfähig ist.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1393. Nietzsche turn

Ausschnittes aus Franz Kafkas Erzählung In der Strafkolonie (2010) die Ver-
knüpfung von physischer Gewalt mit symbolischer Gewalt verdeutlicht. Genau 
wie Grosz (1994) möchte ich mit Kafka den Inskriptionseffekt sozialer Ordnun-
gen und institutionalisierter Rationalitäten an den materiellen Körper hervorhe-
ben, aber zugleich und darüber hinaus in meiner Reinterpretation – mit Butler 
– auf die potenziell traumatischen Dynamiken der Anerkennung als Subjekt 
sozialer Normen verweisen. Die paradoxe Dynamik aus Anerkennung als Sub-
jekt und Tod des Subjekts in einer Bewegung wird auf Kafkas Egge sichtbar. 
Erst wenn die institutionelle Wahrheit komplett in den Leib eingeschrieben ist, 
was den Tod des Individuums bewirkt, wird es lesbar und der Anerkennung 
würdig. Innerhalb dieser Dynamik scheinen aber auch Augenblicke von Wi-
derständigkeit oder Widerspenstigkeit auf (Kap. 3.4). Mit Nietzsche und ei-
ner nietzscheanischen Lesart Kafkas In der Strafkolonie kann Mnemotechnik 
als eine Form der Subjektivierung begriffen werden. Dies, weil soziale Ord-
nungen als Kraft symbolisch-materieller Anrufungen (Butler) schmerzhaft er-
innert werden (Kap. 3.5). Abschließend wird dieses Kapitel vor dem Hinter-
grund einer Kritik an aktuellen körpersoziologischen Verkörperungstheorien/
Theorien der Inkorporation sozialer Ordnungen für einen materialist turn als 
Nietzsche turn in den Sozialwissenschaften plädieren (Kap. 3.6). Wie der Kör-
per in soziale Praxen genau eingebunden ist, kann nur mulitepistemisch ein-
gefangen werden. Hierfür ist ein Bezug auf einen gegebenen Körper nötig, 
wie sie eine materialistische Philosophie in Verbindung mit einer kritischen 
Rezeption lebenswissenschaftlicher Wissensproduktion möglich macht. Diese 
Verbindung aus vitaler Leibphilosophie und kritischen Lebenswissenschaften 
zum Verständnis der Einbindung des Körpers in Sozialität und geschlechtli-
cher Subjektivierung nenne ich Soma Studies.

3.1 Der gene alogische Leib: Herkunft  versus Ursprung

„Schließlich wirkt sich die Herkunft auch auf den Leib aus. Auf das Nervensystem, das 

Temperament, die Verdauung.“ (Foucault 2002: 175)

„Der Leib – und alles, was damit zusammenhängt: Ernährung, Klima, Boden – ist der Ort 

der Herkunf t; auf dem Leib f indet man die Stigmata vergangener Ereignisse […]. Der 

Leib: eine Fläche, auf dem die Ereignisse sich einprägen.“ (Ebd.: 174)

Foucault fügt in dem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie (2002) zent-
rale Stellen zum Verhältnis von Macht und Körper aus Nietzsches Schriften zu 
der Aussage zusammen, dass Herkunft, verstanden als Lebensbedingungen, als 
Stigmatisierungen, als Fehler (die nicht bestimmt werden), sich dem Leib auf- 
und einprägen, und dass es dabei zu Schwächungen des Leibes – der Kräfte des 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t140

Leibes – kommen kann. Damit stellt Foucault eine der wesentlichen Pointen 
der Genealogie heraus. Nämlich: Viele als universell geglaubte Dinge, etwa: 
„Gefühl, Liebe, Gewissen, Triebe“ (Foucault 2002: 166) sind nicht geschichts-
los. So ist auch der Leib selbst nicht geschichtslos. Die Herkunft ist es vor al-
lem, so macht Nietzsche in seinen späteren Werken deutlich, die sich dem 
Leib einprägt, die ihn zu konstituieren scheint. Es gehört zum Kernstück der 
Genealogie, anders als der Historik, Ursprung und Herkunft zu kontrastieren. 
Während der Historiker nach dem Ursprung der Dinge sucht, lehnt Nietz-
sche in seiner Begründung der Genealogie die Suche nach dem Ursprung ab. 
Nach dem Ursprung zu suchen, würde bedeuten, eine Wesenheit der Dinge 
anzunehmen, würde bedeuten, die mit sich selbst identische Einheit des Ge-
genstandes zu behaupten. Nietzsche lehnt eine solche Selbstidentität ab. Er 
möchte methodisch die Dinge auf die Bedingungen hin untersuchen, die den 
Gegenstand gebildet haben, und an ihm eine scheinbare durchaus auch gefühlte 
Einheit hervorbringen. In seinem Misstrauen in eine scheinbare Einheit der 
Dinge sieht Nietzsche (s)ein aufklärerisches Projekt. Nietzsche möchte die 
scheinbaren, endlosen, verewigenden, festnagelnden Wahrheiten und damit 
Herrschaftszementierungen in seine Bestandteile zerlegen. Hierfür fragt er 
nach den Ereignissen, den zahllosen Anfängen, die eine Sache immer wieder 
in Gang halten. Auch und im Besonderen ist die Herkunft ein solches Ereig-
nis, das konstitutiven Effekt hat. Herkunft bringt nicht nur Begriffe hervor 
und wie diese angewandt werden, sondern auch Merkmale. Nach der Herkunft 
zu fragen, heißt „nach den vielfältigen Ereignissen zu fragen, durch die (ge-
gen sie) ein Begriff oder ein Merkmal sich gebildet hat“ (ebd.: 172). Herkunft 
bedeutet, etwa „die uralte Zugehörigkeit zu einer Gruppe, […] einer Traditions-
gemeinschaft, einer Gruppe von Menschen gleichen Standes“ zu analysieren 
(ebd.: 171). Nietzsche geht es aber nicht um festgelegte biologische Kategorien, 
wie Foucault betont, sondern „um das Aufspüren subindividueller Merkma-
le, die ein schwer zu entwirrendes Netz bilden“ (ebd.). Es geht nicht um ein 
„Bestimmen der Gattungsmerkmale“ (ebd.), denn von Gattungsmerkmalen 
auszugehen, das hieße einer Ursprungstheorie anzuhängen. In Bezug auf die 
Identität des Subjekts heißt es bei Foucault über Nietzsche weiter:
 
„Genau dort, wo die Seele den Anspruch auf Einheit erhebt, wo das Ich eine Identität 

oder Kohärenz er findet, dort macht der Genealoge sich auf die Suche nach dem Anfang 

– nach den unzähligen Anfängen, die eine unscheinbare Färbung oder ein kaum noch zu 

erkennendes Zeichen hinterlassen [...]. Die Analyse der Herkunft macht es möglich, das 

Ich aufzulösen und am Ort seiner leeren Synthese zahllose heute verlorene Ereignisse 

hervortreten zu lassen.“ (Ebd.: 172)

 
Wenn Nietzsche davon spricht, das Ich aufzulösen, so will er sagen, dass über-
haupt von einem kohärenten Ich auszugehen schon voraussetzungsreich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1413. Nietzsche turn

Nietzsche möchte sich nicht daranmachen, wie häufig angenommen, den Men-
schen als Einheit zu zerstören, Nietzsche stellt vielmehr in Frage, dass es jenes 
Ich als Einheit überhaupt gibt. Er schlägt eine Dekonstruktion des Ich vor (seine 
Entlarvung als diskursive Konstruktion), die den Leib jedoch nicht entbehren 
muss. Nietzsche postuliert ein dezentriertes Ich, nicht als ein leibloses Ich, son-
dern der Leib ist selbst dezentriert – oder korrekter gesprochen desintegriert 
und ‚Träger‘ des ebenso dezentrierten Ichs. Der Leib tritt also bei Nietzsche 
nicht als Garant für eine kohärente Identität auf.14 Der Leib ist genauso wenig 
ein Garant für Identität, für die Einheit des Subjekts, wie es die Seele ist. Nietz-
sche spricht von der menschlichen Existenz als einem desintegriertem leiblichen 
Selbst (vgl. Kalb 2000: 9). In Also sprach Zarathustra spricht Nietzsche als Zarat-
hustra an die Adresse der „Verächter des Leibes“ (Nietzsche 1993: 39): „Hinter 
deinen Gedanken und Gefühlen, mein Bruder, steht ein mächtiger Gebieter, 
ein unbekannter Weiser – der heißt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib 
ist er“ (ebd.: 40), und er spekuliert weiter, dass es sich „bei der ganzen Entwick-
lung des Geistes um den Leib [handelt]: es ist die fühlbar werdende Geschichte 
davon, dass ein höherer Leib sich bildet.“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 9)

3.2 Die Vielheit des Subjek ts: von Kr äft en und 
Intensitäten und deren spr achlicher Durchdringung

 
Von einem Leib als Basis der Selbstbildung auszugehen, ist also mitnichten gleich-
bedeutend mit der Annahme der Identität des Subjekts. Nietzsche hat seine Pla-
ton-Hausaufgaben gemacht und ist nicht so naiv-idealistisch anzunehmen, dass 
es sich beim Menschen um ein mit sich selbst identisches Subjekt handelt (vgl. 
Kap. 1.2.2). Er stellt sich den Menschen samt dem Verhältnis von Bewusstsein 
und Leib als ein in sich plurales Kräfteverhältnis vor: „Es gibt also im Menschen 
so viele ‚Bewusstseins‘ als es Wesen gibt, und in jedem Augenblicke seines 
Daseins, – die seinen Leib constituieren.“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 106, 
Herv.i.O.) Hierin klingt bereits an, wie sich Nietzsche zumindest den einen Teil 
des wechselseitigen Durchdringungsverhältnisses von Leib und Bewusstsein 
vorstellt, nämlich die Bewusstsein-Leib-Richtung. Es sind ‚Bewusstseins‘ im 
Plural, die den Leib hervorbringen, und zwar im Sinne einer Augenblicksöko-
nomie. Die vielen Bewusstseine in uns, die „Vielheit von Subjekten“ (Nietzsche 
zit. nach ebd.) erliegen einem Kampf miteinander, diese Vielheit – so Nietzsche 
– wird in der Fiktion des einen Subjekts gebannt. Er räsoniert: „Als ob viele glei-
che Zustände an uns die Wirkung eines Substrats wären: aber wir haben erst die 

14 | Vgl. Gugutzer (2002): Gugutzer erklär t mit Verweis auf psychoanalytische und leib-

phänomenologische Schrif ten, dass der Leib Basis und Medium einer Identitätsbildung 

sei.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t142

‚Gleichheit‘ dieser Zustände geschaffen.“ (Nietzsche zit. nach ebd., Herv.i.O.) 
Wie stellt sich Nietzsche dieses „Schaffen“ vor? Es ist vor allem die Sprache, 
die die Identität des Leiblichen setzt: Es ist die Sprache, „die das Schema einer 
Selbstauslegung vor[gibt]“ (Kalb 2000: 106). Die Sprache verdichtet die „ver-
schiedenen Phänomene des Bewusstseins synthetisch zu einem Wesen oder 
Vermögen zusammen [...]“ und setzt ein „Selbst ‚als Ursache all dieser Phänome-
ne‘“ an (ebd., Herv.i.O.). Und es heißt weiter: „Die Subjekt-Prädikat-Relation der 
Grammatik hat die Funktion einer Regel, welche die Selbstauslegung metho-
disch anleitet, einen Begriff von Subjekt gemäß die Menge leiblicher Zustände 
prädikativ als Wirkungen oder Handlungen des Subjekts vorzustellen.“ (Ebd.)

Das erinnert an Butler, die das Subjekt als diskursive Konstruktion postu-
liert (vgl. Kap. 2).15 Allerdings scheint es in Nietzsches Gedankengebäude, zu-
mindest analytisch, die Ebene des Leibes als „verschiedene leibliche Zustän-
de“ als eine „Kraft“ (Kalb 2000: 107), die wiederum zumindest analytisch, von 
der Sprachebene unterschieden ist, zu geben (vgl. Kap. 3.2.1). Der Leib wird 
somit beschreibbar, er erhält, wenn er auch nichts über individuelle statische 
Eigenschaftsmerkmale, die jenseits kultureller Wissensproduktionen liegen, 
auszusagen vermag,16 eine eigenmächtige Rolle. Eigenmächtig deswegen, weil 
Nietzsche den Leib nicht denaturalisiert! Leib ist für Nietzsche Natur, und er 
bestimmt diese Natur als „Chaos des Willens und der Kräfte“ (Nietzsche zit. 
nach Kalb 2000: 107): weiter nichts. Der Körper kennzeichnet sich hier als dif-
fuse(r) Kraftort(e), als volatile energetische Locci, als „eine Vielheit von Kräf-
ten, verbunden durch einen gemeinsamen Ernährungsvorgang [den] wir Leben 
[heißen]“ (Nietzsche 2007: 443). Nietzsche denkt den Leib als Leben, als orga-
nisches Leben. Das Leben wiederum als Spiel heterogener Kräfte, genauer als 
„eine dauernde Form von Processen und Kraftfeststellungen“ (ebd.). Während 
für Foucault der Körper zwar materielle Substanz hat, scheint er, anders als bei 
Nietzsche, tatsächlich mehr einer passiven Fläche zu eignen, in die sich die 
Praktiken der Macht einschreiben.17 Bei Nietzsche scheint es gewisse, wenn 

15 | Butler nimmt an einigen Stellen in verschiedenen Schrif ten Bezugnahmen wie Ab-

grenzungsbewegungen zur Philosophie Nietzsches vor. All diese Bewegungen nachzu-

zeichnen, würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen.

16 | Bei Foucault heißt es, Nietzsche affirmierend: „Nichts am Menschen – und auch 

nichts an seinem Leib – ist so unveränderlich, dass man die anderen dadurch begreifen 

und sich selbst in ihnen wiedererkennen könnte.“ (Foucault 2002: 179)

17 | Elisabeth Grosz (1994) vergleicht die Leibkonzepte Foucaults und Nietzsches mit

einander und kommt zu folgendem Schluss: „For Foucault the body is penetrated by 

networks and regimes of power-knowledge that actively mark and produce it as such: 

the body seems to be passive raw data manipulated and utilized by various systems 

of social and self constitution, an object more or less at the mercy of non-intentional or 

self-directed, conscious production […]. In Nietzsche by contrast, it is the body, both 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1433. Nietzsche turn

auch diffuse Gesetze zu geben, die dem Leib eignen und ihn als aktiv skizzie-
ren. So ist etwa die Rede vom Zellulären (vgl. Grosz 1994: 122), die Rede von 
den Nerven, von aktiven und reaktiven Kräften, von einem Willen zur Macht, 
verstanden als eine Art intrinsische Motivation desselben zu überleben wie zu 
expandieren, und über sich hinaus zu wachsen, sich zu vermehren (vgl. Nietz-
sche 2007: 444). Nietzsche stellt sich vor, dass der Leib in sich heterogen ange-
legt ist, dort tummeln sich Kräfte, „Micro-Wills“ (Grosz 1994: 122), die durch-
aus im Widerstreit miteinander liegen können. Die physiologische Dimension 
ins Zentrum rückend, postuliert Nietzsche in Jenseits von Gut und Böse:

„In jedem Wollen ist erstens eine Mehrheit von Gefühlen, nämlich das Gefühl des Zu-

standes, von dem weg, das Gefühl des Zustandes, zu dem hin, das Gefühl von diesem 

‚weg‘ und ‚hin‘ selbst, dann noch ein begleitendes Muskelgefühl, welches, auch ohne 

dass wir ‚Arme und Beine‘ in Bewegung setzen, durch eine Gewohnheit, sobald wir ‚wol-

len‘, sein Spiel beginnt.“ (Nietzsche 1988a: 23, Herv.i.O.)

Bei aller selbstbewussten Postulierung des Leibes als widerstreitende, chaotische, 
physiologische Kraft, redet Nietzsche wider ein biologisches Prinzip der Selbster-
haltung und warnt in diesem Zusammenhang vor „überflüssigen teleologischen 
Principien“ (Nietzsche 2007: 447).18 Es ist vielmehr stets ein kontingenter, nach 
Expansion strebender Wille zur Interpretation, der im Akt des Abgrenzens über 
etwas Herr werden will (vgl. ebd.). Die Bildung des einheitlichen Organismus ist 
deswegen Effekt einer Interpretation (vgl. ebd.). Interpretieren ist der Vorgang 
der Herrschaft, dadurch, dass es das somatischen Chaos zentriert.

at an intraorganic or cellular level and as a total, integrated organism, an animal that is 

active, the source and site for the will to power and the movement of active as well as 

reactive forces.“ (Grosz 1994: 122)

18 | Nietzsche scheint teleologischen Prinzipien aber nicht grundsätzlich abgeneigt, 

es geht ihm vielmehr um die Überflüssigkeit, die Redundanz an Teleologie. Stellt er sich 

doch selbst den Leib als chaotisches Kräfteverhältnis vor – und allein in dieser Vorstel-

lung steckt ein geringes Maß an Teleologie. Es geht Nietzsche aber darum, so wenig wie 

möglich zu teleologisieren. Darin sieht er eine Form der Befreiung, der Subversivität. 

Dabei verstrickt Nietzsche sich mithin in epistemiologische Widersprüche. So kritisier t 

er etwa, dass der Begrif f „Natur“ lediglich als idealistische Projektionsfläche gebraucht 

werde, wie etwa in der Rousseau’schen Lehre (vgl. Nietzsche 2007: 124), und dass an 

den Ort Natur dasjenige, was gerade epochal gedacht wird oder zu denken gewollt wird, 

projizier t wird; zugleich postulier t er aber miteinander im Widerstreit liegende Kräf te 

des Körpers, die er sogar in aristokratische und sklavische Impulse hierarchisier t (vgl. 

Grosz 1994: 122). Hierbei handelt es sich meines Erachtens um eine ebensolche Pro-

jektion von Nietzsche an den Ort Natur – vor dem Hintergrund der damals gültigen und 

populären Episteme.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t144

3.2.1 Herrschaft als sprachlich-gewaltsame Vereinheitlichung der 
Kräfte des Leibes

Das Etablieren von Herrschaft über sich selbst und andere geht also gemäß 
Nietzsche am besten, indem das leibliche Chaos begrifflich zentriert wird (vgl. 
Kalb 2000: 105ff.; Nietzsche 2007: 447ff.). Die Sprache bildet dabei das ord-
nende und zentrierende Moment. Die begriffliche Zentrierung der Kräfte steht 
im Dienst der leiblichen Selbstbildung (vgl. Kalb 2000: 105). Es scheint zu die-
ser leiblichen Selbstbildung – die letztlich über die Sprachbildung erfolgt – bei 
Nietzsche eine Art intrinsische universelle Motivation zu geben. Nietzsche be-
greift die Leibbildung als einen „Prozess organischer Selbstbildung“ (Nietzsche 
zit. nach ebd.: 11). Dieses „sich selbst regulieren wollende System von Kräften“ 
(Nietzsche zit. nach ebd.: 83), genannt Leib, will Sprache hervorbringen – oder 
bringt Sprache hervor. Sprache ist somit eine „Verlängerung der organischen 
Prozesse“ (Kalb 2000: 104). Sprache ist aber gleichzeitig als Repräsentant von 
Sozialität ein Eindringling in den Leib (vgl. ebd.: 83), so dass sich zwischen 
einem genuin energetischen und einem genuin sprachlichen Antrieb nicht klar 
unterscheiden lässt. Nietzsche sieht in der Sprachbildung, die von einem Wil-
len zur Bündelung der chaotischen Kräfte gespeist ist, zwar keine universelle 
Notwendigkeit, aber eine gängige Praxis der Subjektbildung, die als natürlich 
erlebt wird. Das kontingente (und reflektierbare) Herrschaftsverhältnis von 
Leib und Sprache, in der der Leib (auch) als unterworfener auftritt, dabei seinen 
eigenen Status nicht aufgeben muss, erscheint mir geeignet, um Spielarten 
der Subjektbildung leibtheoretisch zu verstehen. Leib und Sprache fallen nicht 
ontologisch in eins. Sprache entwickelt sich für Nietzsche aus dem leiblichen 
Erleben, und das leibliche Erleben wird seinerseits durch die sprachlich-kogni-
tiven „Schemata der Weltdeutungen“, aber auch durch die praktischen Konven-
tionen konfiguriert (ebd.: 111). Kalb bringt es auf den Punkt, wenn er vermutet, 
dass bei Nietzsche „die Sprache stets verleiblicht, die Physis semiotisiert“ ist 
(ebd.: 105). Stellt man die ‚Huhn-oder-Ei-Frage‘: Was war zuerst da, das leib-
liche Erleben oder die (sprachliche) Konvention?, so darf man im Rekurs auf 
Nietzsche antworten: beides. Strukturierende Sprache wie Handlungen und 
chaotische Kräfte des Körpers sind gleichursprünglich. Es handelt sich beim 
nietzscheanischen Sprache-Leib-Verhältnis nicht um eine Einbahnstraße. (In 
einer Einbahnstraße würde die Sprache nur Richtung Leib fahren, der Leib 
würde nicht als eigener energetischer Ort aufscheinen, der seinerseits in ‚Rich-
tung Sprache fahren‘ kann.)19 Der Gewinn der Leib- und Sprachtheorie Nietz-
sches besteht also darin, dass er, ganz getreu seinem Motto: „unsere Gegensät-

19 | Genau hierin sehe ich den Gewinn neumaterialistischer Theorien. Das Subjekt wird 

weder auf den Körper noch auf die soziale/sprachliche Dimension reduzier t. Beide Sei-

ten werden anerkannt (vgl. auch Rosemarie Brucher 2014, persönliches Gespräch).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1453. Nietzsche turn

ze zu verlernen – ist die Aufgabe“ (Nietzsche zit. ebd.: 272) den Leib zwischen 
Anthropologie und Konstituiertheit durch soziale Ordnungen ansiedelt. Kalb 
stellt fest: „Nietzsche steuert ein Ziel durch die wechselseitige Projektion des 
Sprachlichen und des Leiblichen an, und will von dem doppelten Sachverhalt 
überzeugen: dass dem Leib eine sprachliche Organisation eignet und, dass um-
gekehrt die Sprache angemessen erst als eine leibliches Geschehen verstanden 
ist.“ (Ebd.: 107) Mit Nietzsche lässt sich programmatisch keine kohärente, über-
determinierende Theorie des Leibes formulieren, aber der Leib lässt sich als 
vage Entität denken, es lässt sich, über den bei Nietzsche postulierten ontologi-
schen Abstand von Leib und Sprache (sozialen Ordnungen), das Zusammen-
spiel der Macht mit dem Leib nun zumindest besprechen. Es ist mir darum zu 
tun, mit Nietzsche ‚Luft‘ zwischen dem Leib und der Macht, in den Diskursen 
um Subjektivierungen geltend zu machen. Auf diese Weise wird es möglich, 
den Impuls für eine Theorie der Konstituierung von Wahrnehmungsschemata 
und leiblichen (Vor-)Urteilen entlang von sozialen Ordnungen zu konkretisie-
ren. Indem der Leib sozial ist, seine Wahrnehmungen, seine Begehrlichkeiten, 
sein Wille als ein sozial konstituierter denkbar wird, kann die soziale Kompo-
nente der leiblichen Subjektivität präzisiert werden. Macht, als Synonym für 
eine soziale Ordnung, wirkt, indem sie den Körper (als Leib) samt seinen Emp-
findungen, Wahrnehmungen hervorbringt: „Macht trifft ins vitale Zentrum 
des Individuums, insofern sie auf der Ebene des leiblich konfigurierten Willens 
(und nicht auf der Ebene des Bewusstseins [...]) wirksam wird.“20 Damit ist der 
Leib als Topos und Scharnier der Implementierung sozialer Ordnungen und Macht-
beziehungen entlang von Strukturierungen über Identitätszuweisungen hier nun ins 
Zentrum der Diskussion gerückt. Dies auch deswegen, weil das leibliche Empfin-
den auf soziale Prozesse zurückwirkt (vgl. Wilk 2002: 140). Die Unterwerfung 
sitzt, mit Foucault gesprochen, zwar viel tiefer als der Mensch (vgl. Kap. 2.2), 
aber diese wird zuerst ermöglicht, weil der menschliche Leib Träger derselben 
Unterwerfung wird, und Träger der Unterwerfung wird der Leib, weil er emp-
findsam ist. Ereignisse können sich in den Leib einschreiben, weil sie empfun-
den werden. In den Schriften Der Wille zur Macht (2007) und Zur Genealogie 

20 | Bei Kalb heißt es: „Macht trif f t ins vitale Zentrum des Individuums, insofern sie auf 

der Ebene des leiblich konfigurier ten Willens (und nicht auf der Ebene des Bewusstseins 

oder des Körpers) wirksam wird.“ (Kalb 2000: 112) Ich halte hier seine Wiedergabe 

Nietzsches für missverständlich. Kalb unterscheidet zwischen Leib und Körper implizit 

im Anschluss an die Transzendentalphänomenologie beziehungsweise die Leibphäno-

menologie. Bei Nietzsche findet sich diese Unterscheidung allerdings nicht. Leib wird 

bei Nietzsche vom Bewusstsein abgegrenzt, ohne diesem on tologisch entgegengesetzt 

zu sein. Nietzsche will den Geist-Körper-Dualismus skandalisieren, indem er die Verstri-

ckung beider aufzeigt, es geht ihm aber nicht um eine Unterscheidung von Körperhaben 

und Leibsein, wie sie etwa bei Plessner zu finden ist (vgl. Wuttig 2015b).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t146

der Moral (1988) finden sich Hinweise dafür, wie Nietzsche sich das Zusam-
mentreffen von sozialen Ordnungen und Leib – nämlich als Einschreibung 
– vorstellt. Es sind die Ereignisse selbst, die subjektivieren. Subjektivierung ist 
nichts anderes als die Einverleibung der Ereignisse. Nietzsche führt ein Modell 
dafür ein, wie eine gefühlte Einheit des Subjekts – Subjektivierung – in einem 
komplexen Zusammenspiel von Denken, Fühlen und somatischem Empfinden 
hergestellt wird. Darum soll es im Folgenden gehen. Wie stellt Nietzsche sich 
die Einschreibung der Macht vor, und was genau eignet den Leib?

3.2.2 Subjektivierung als Einschreibung von Macht (über die 
Interpretation von Ner venimpulsen)

„Wir glauben, der Leib unterliege allein den Gesetzen der Physiologie und sei daher der 

Geschichte entzogen. Doch auch das ist ein Irr tum. Der Leib ist einer ganzen Reihe von 

Regimen unterworfen, die ihn formen, etwa dem Wechsel von Arbeit, Muße, Festlich-

keiten; er wird vergif tet, von Nahrung und von Werten, von Ernährungsgewohnheiten 

geradeso wie von Moralgesetzen; und er bildet Resistenzen aus.“ (Nietzsche zit. nach 

Foucault 2002: 179, Herv.i.O.)

Nach Nietzsche stellt der Leib eine formbare und unendliche Masse an Kräften 
und Energien, die teils im Widerstreit miteinander liegen, dar (vgl. Grosz 1994: 
123). Der Leib unterliegt aber nicht allein den physiologischen Gesetzen, sondern 
ist von sozialen Mächten, gesellschaftlichen Konventionen, standesbedingten 
Gewohnheiten durchdrungen und geformt. Der Leib ist von sich aus dabei kein 
Träger von Wahrheit, vielmehr sind sogenannte Wahrheiten Zuschreibungen, 
besser: Interpretationseffekte des Leibes vor dem Hintergrund sozialer Wahr-
heitsproduktionen – eines Willens zur Wahrheit. Der Leib ist keine Einheit oder 
Ganzheit, genauso wie das Subjekt dies nicht ist. Beide sind vielmehr koexten-
siv und als multiple Energien und Kräfte zu verstehen, die erst durch Gewal-
takte (sprachliche und nicht-sprachliche) vereinheitlicht werden (vgl. ebd.: 122).

Soziale Ordnungen speisen sich aus dem nach innen gewendeten Willen 
zur Macht, das heißt, soziale Strukturen nähren sich aus den transformier-
ten leiblichen Impulsen der Individuen. Die Einwirkung auf den Leib ist somit 
immer eine Einwirkung auf den Impuls (vgl. Kalb 2000: 113), und der Impuls 
in seiner Möglichkeit, sich zu transformieren, hält die soziale Ordnung auf-
recht – leiblicher Wille und soziale Ordnung sind sui generis miteinander ver-
klammert.21 Christoph Kalb drückt das so aus: „Die sprachliche Koppelung 

21 | Während Nietzsche in seinen frühen Schriften eher die Gestaltungskräfte aus dem 

Inneren betonte, und das soziale Milieu vernachlässigte, – in dieser Folge auch die Spra-

che eher als eine organische, ahistorische Kraft vorgestellt wurde, die sich als Verlänge-

rung der leiblichen Impulse versteht, scheint Nietzsche in seinem Konzept der Mnemo-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1473. Nietzsche turn

leibhafter Subjekte und intersubjektiver Konventionen erlaubt uno actu die Re-
produktion sozialer Ordnungen und die Integration der individuellen Leiber.“ 
(Ebd.: 112, Herv.i.O.)

Denkt Nietzsche den Leib in den frühen Schriften als unverstellte Natur22 – 
als antike Physis, denkt er ihn später – mit dem Konzept der Mnemotechnik, als 
Träger sozialer wie sprachlicher Macht (vgl. ebd.: 115). Diese Macht ist fortan für 
Nietzsche, so scheint es, uneinholbar (ebd.: 112). Indem die Macht auf den Leib 
einwirkt, „kann der Durchgriff bis auf den Willen gelingen […], bis in die dy-
namische und organische Grundkonstellation des Individuums hinein“ (ebd.: 
113). Der Leib als Natur, so seine Pointe im Spätwerk, ist keineswegs der Kultur 
entgegengesetzt (wie es noch in den Frühwerken anklingt). Tritt der Leib noch 
in Die Geburt der Tragödie wie in Also sprach Zarathustra als potenzielles Kor-
rektiv gegenüber der Kultur auf, scheint der Leib in Zur Genealogie der Moral 
von der Kultur verschlungen und zumindest nicht ohne weiteres von ihr zu lösen 
zu sein. Wenn Nietzsche allerdings in der stark machttheoretischen Schrift 
Zur Genealogie der Moral beschreibt, wie soziale Einschreibungen den Körper/
Leib erreichen, so wird augenfällig, dass er den antiken Körperbegriff nicht 
vollständig zurückgelassen hat (vgl. auch ebd.: 111). Ohne den antiken, unver-
stellten Physis-Begriff von Natur lässt sich kaum denken, dass sich eine soziale 
Ordnung in diese einschreiben kann. Natur ist das unweigerliche ex negativo 
eines Denkens machtvoller sozialer Ordnungen. Der antike Physis-Begriff ist 
aber keine Affirmation, sondern ein Residuum. Darin liegt meines Erachtens 
der Gewinn der nietzscheanischen Körper-Macht-Theorie. Die (chaotischen) 
Energien und Kräfte des Körpers bilden das analytische Andere der Sprache 
und der sozialen Ordnung, auch wenn diese somatischen Energien und Kräfte 
sich mit der sozialen Ordnung wie ein Möbiusband (Grosz 1994) verstricken.

3.2.3 Selbstunter werfung als Kontrapunkt zu den Impulsen  
des Leibes

Nietzsche lässt kaum eine Gelegenheit aus, über diejenigen Philosophen zu 
spotten, die sich den Menschen als Bewusstseinsmenschen, als Seelenwesen 
vorstellen. Für Nietzsche erwachsen letztlich alle vielzitierten Tugenden des 

technik in den späteren Schrif ten – besonders in der Geneaolgie der Moral die Sprache 

und mit ihr die Leibkonstitution explizit zu historisieren (vgl. Kalb 2000: 110). „Aller 

Charakter“, heißt es hier, „also jede individuelle Willenskonstellation ist erst Rolle, d.h. 

Ensemble sozialer Handlungen, Programme, die als ‚Existenz-Bedingungen‘ aufgezwun-

gen und habitualisier t werden“ (Nietzsche zit. nach ebd., Herv.i.O.).

22 | Nietzsche arbeitet hier mit den Begrif fen der dionysischen und apollinischen Kräf-

te des Leibes, die er im Anschluss an Schopenhauer entwickelt. Eine detaillier te Dar-

stellung dazu bei Kalb 2000: 115ff.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t148

Menschen aus den Kräften und Energien des Leibes. Genauer: Dasjenige, was 
wir Bewusstsein oder Seele nennen, ist in Wirklichkeit ein übersetzter wie 
unterdrückter Impuls des Leibes. Über die Entstehung des Phänomen des 
„schlechten Gewissens“ räsoniert Nietzsche wie folgt:

„Alle Instinkte, welche sich nicht nach Außen entladen, wenden sich nach Innen – dies 

ist das, was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne: damit wächst erst das an den 

Menschen heran, was man später seine ‚Seele‘ nennt. Die ganze innere Welt, ursprüng-

lich dünn, wie zwischen zwei Häute eingespannt, ist in dem Maasse aus einander- und 

aufgegangen, hat Tiefe, Breite, Höhe bekommen, als die Entladung des Menschen ge-

hemmt worden ist.“ (Nietzsche 1988 : 76, Herv.i.O.)

In diesem Zusammenhang bezeichnet Nietzsche die Unterwerfung des Indi-
viduums unter die staatliche Organisation als einen Akt der Selbstunterwer-
fung (vgl. ebd.: 77). Jene Selbstunterwerfung besteht im Annehmen einer 
Norm und äußert sich auf der ‚Gefühlsebene‘ als schlechtes Gewissen (vgl. 
ebd.). Der Mensch wird durch die Annahme der Norm erst als Mensch kon-
stituiert. Nietzsche bezeichnet Subjektivierungen somit als ein Antrainieren 
eines schlechten Gewissens wie auch als „Selbstmisshandlung“ oder „Selbst-
quälerei“ (ebd.  77ff.). Die Misshandlung richtet sich gegen den Instinkt der 
Freiheit, den er synonym setzt mit dem Willen zur Macht (ebd.: 80). Instinkt 
ist bei Nietzsche aber mitnichten eine natürliche, im Sinne einer gesellschaft-
lich vorgängigen Dimension, sondern eine gesellschaftlich hervorgebrachte 
natürliche/physische Dimension. Das bedeutet: Die selbstquälerische Kraft ist 
dieselbe Kraft, die auch der Willen zur Freiheit ist, nur eine nach innen gewen-
dete Kraft, keine, die sich an anderen Menschen auslässt, sondern eine, die als 
„formbildende und vergewaltigende Natur“ (ebd.) auftritt. Zielscheibe ist „der 
Mensch selbst, sein ganzes thierisches altes Selbst [...] – und nicht“ der andere 
Mensch und die anderen Menschen (ebd.). In dieser Passage wird die Dop-
pelwendigkeit des Willens zur Macht deutlich. In seiner Janusköpfigkeit kann 
er sich in einer tierischen Form entladen und somit eher den Unterdrückten 
im Spiel um die Macht geben, er kann aber ebenso gut sich gegen sich selbst 
wenden und somit Unterdrücker sein. Der Mensch als ein gewaltsam abge-
trennter von seiner tierischen Vergangenheit (vgl. ebd.: 77) schafft sich selbst 
ein Gefängnis aus Sitte, indem er genau diese tierische Kraft gegen sich selbst 
wendet, dabei verkennt, dass alle scheinbar erhabenen Gedanken und Gebräu-
che eben dieser Kraft entspringen.

Hier könnte man einen Vorläufer einer triebtheoretisch-sublimatorischen 
Repressionshypothese erkennen, die sich schließlich in den Werken Freuds im 
topografischen Modell konkretisieren sollte (vgl. Kap. 1.4). Nietzsche allerdings 
versteht Repression weder innerfamilial noch ödipal – das halte ich für den 
zentralen und rezeptionswürdigen Punkt der nietzscheanischen Körper-Macht-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1493. Nietzsche turn

Theorie –, eine soziale Ordnung wirkt hier vielmehr beständig und direkt und 
nicht über den Umweg privater Familienkonstellationen. Wenngleich Nietz-
sches Postulierungen einer natürlich-hierarchischen Leiborganisation selbst 
Interpretationen des Leibes darstellen, scheint es mir dennoch plausibel, den 
Leib nicht als alleinigen diskursiven (Materialisierungs-)Effekt zu denken (vgl. 
Kap. 2.4), sondern den Leib mit Nietzsche als Ort eigener Kräfte, Energien und 
Impulse sichtbar werden zu lassen, der von politischen Kräften vereinnahmt, 
in sie eingebunden, von ihnen ausgenutzt wird, der mit den politischen und 
sozialen Kräften in Konflikt geraten kann; Impulse, Kräfte und Energien, die 
sichtbar werden als dasjenige, was von den politischen Kräften eingesetzt wird 
und die auch durchaus in Harmonie mit diesen sein können oder (in der Lo-
gik einer neoliberalen Ineinssetzung von Zwang und Freiheit) sich zumindest 
harmonisch anfühlen können. Denn: In Nietzsches Perspektive ist der Körper, 
anders als bei Freud, nicht Privat- oder Familiensache, er ist die politische Sache 
par excellence, er ist Sache der sozialen Ordnung, Sache der Herrschaft, der Her-
kunft und des Status, der Macht des Staates und der sozialen Beziehungen. Der 
Körper tritt stets mit den sozialen und politischen Kräfteverhältnissen in einen 
wechselseitigen Dialog, in der dieser sich ebenso einbringt, aber in einer nicht 
ohne weiteres zu entschlüsselnden Form. Die Entschlüsselung ist bereits eine 
historisch und kulturell variante Lesart dieser Art des Sich-Einbringens – heißt 
aber nicht, dass dieses Einbringen irrelevant gesetzt wird.

Mit Nietzsches Konzept ist es möglich, eine eigene Kraft des Körpers, oder 
genauer Kräfte anzunehmen, die ihrerseits in den Dimensionen der Historizi-
tät, der Sprachlichkeit und der Sozialität zu einer je nur provisorischen Einheit 
zusammengefasst werden. Nietzsche hat gewisse Vorstellungen entworfen, 
wie das Zusammenfassen zu einer provisorischen Einheit vor sich geht. Diese 
lassen sich an Nietzsches Ausführungen zur Mnemotechnik in Zur Genealo-
gie der Moral (1988) ablesen, wie auch in seinen im Folgenden dazulegenden 
Ausführungen zum Erfahrungs- und Erinnerungsbegriff (Nietzsche 1988; 
2007). Es wird im Folgenden darum gehen, aus Nietzsches inkohärenten Aus-
führungen zur Konstituierung des Subjekts ein Modell zum Verständnis so-
matischer Subjektivationen zu entwickeln (s.o.). Nun soll es um das Konzept 
der Mnemotechnik gehen, dergestalt, dass dieses eröffnen kann, wie die „Kräfte 
des Leibes“ (Kalb 2000: 108) vermögen, sich in soziale Ordnung einzubinden 
und diese anzunehmen. Denn: Nietzsche wird gerade in seinen Spätwerken 
nicht müde, Bilder und Beschreibungen für den Leib ‚selbst‘ zu finden – und 
macht somit den Weg frei – (oder besser gesagt: er verschließt ihn trotz und 
gerade ob seines genealogischen Zugangs nicht, indem er den Leib in sein 
genealogisches Projekt mit einschließt) – für eine analytische Unterscheidung 
zwischen Leib und Macht, und somit für eine Untersuchung des Zusammen-
spiels beider. Hierfür soll zunächst Nietzsches Kritik am Seelenbegriff und 
später sein Nervendiskurs skizziert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t150

3.3 Konkre tionen: Macht bringt Leiber hervor,  
indem sie sich in die Physis einschreibt

Was kann der Leib sein? Und welche Technik wirkt an ihm? Welche Ereignisse 
können eine konstitutive Macht entfalten? Für Nietzsche sind wir nichts als 
Leib: In Also sprach Zarathustra heißt es: „‚Leib bin ich und Seele‘ – so redet das 
Kind. Und warum sollte man nicht wie die Kinder reden? Aber der Erwachte, 
der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar, und Nichts außerdem; und Seele 
ist nur ein Wort für ein Etwas am Leibe.“ (Nietzsche 1993: 39, Herv.i.O.) Nietz-
sche spottet darüber, dass alle Aufmerksamkeit einer mit Moral aufgeladenen 
Seele gilt, über die die modernen (englischen) Psychologen sich alles erklären 
wollen (vgl. Nietzsche 1988a: 13). Nietzsche führt dagegen an, dass das Seeli-
sche, ähnlich wie Foucault es aufgreift, als sozial produziertes Artefakt aus den 
Impulsen des Leibes aufsteigt. Nietzsche sieht in der Seele eine Konstruktion, 
die dem Individuum eingeprägt wird, und es in dieser Bewegung zu einem 
Individuum machen soll, keine ubiquitäre Entität. Elisabeth Grosz macht Ni-
etzsches Position wie folgt geltend: „The subjects psychical interior, or ‚soul‘, 
can be seen as nothing but the self-inversion of the bodys forces […]. In this sense 
there is and has always been only body.“ (Grosz 1994: 24, Herv.i.O.) Bei Nietz-
sche scheint demnach der Körper als wirklichere Dimension gegenüber einer 
sozial hergestellten Seele. Die Seele ist eine Illusion, die dennoch als wirklich 
erfahren wird. Die Möglichkeitsbedingung dafür liefert der Körper in seiner 
Multiplizität. Das, was wir Seele nennen, ist dem Leib zusätzlich angedichtet 
worden, wie eine soziale Zwangsjacke, die sich so weit in den Leib eingegraben 
hat, dass wir sie für das Eigentliche halten, aber das, was wir vor uns haben, 
ist stets der Leib. Der Leib ist dasjenige, was in der Ausformung keine univer-
sellen Wahrheiten beansprucht, nicht als Substanz der Subjektbildung voraus-
geht, ohne dabei gänzlich immateriell zu sein. Materiell ist der Leib ‚vor‘ der 
Subjektbildung als „Spiel der Kräfte“ beziehungsweise als ein ‚Nervenbündel‘ 
gegeben. Das, was dem Menschen eignet, ist seine Vulnerabilität, orchestriert 
nicht durch die Seele, sondern seine Physiologie, seine Nerven. Wenn es etwas 
zu erkennen gibt – an sich selbst – dann eher etwa das Nervensystem, nicht aber 
eine Seele, die Nietzsche allzu innerlich ist: „Der Mensch kannte sich nicht phy-
siologisch, die ganze Kette der Jahrtausende entlang: er kennt sich auch heute 
noch nicht. Zu wissen zum Beispiel, daß man ein Nervensystem habe (– aber 
keine ‚Seele‘ –), bleibt immer noch das Vorrecht der Unterrichtesten.“ (Nietz-
sche 2007: 168) Nietzsche fährt mit der Kritik an der Seelenontologie fort, wenn 
er als Letztbegründung für Wohl- und Unwohlsein eine nervliche Verfasstheit 
ausmacht, die fälschlicherweise zur Moral uminterpretiert wird:

„Er [der Mensch, B.W.] befindet sich schlecht: und folglich wird er mit einer Sorge, einem 

Skrupel, einer Selbstkritik nicht fer tig … In Wahrheit glaubt der Mensch, sein schlechter 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1513. Nietzsche turn

Zustand sei die Folge seines Skrupels, seiner ‚Sünde‘, seiner ‚Selbstkritik‘ ... Aber der 

Zustand der Wiederherstellung, oft nach einer tiefen Erschöpfung und Prostration, kehrt 

zurück. ‚Wie ist das möglich, dass ich so frei, so erlöst bin? Das ist ein Wunder; das 

kann nur Gott mir gethan haben.‘ – Schluß: ‚er hat mir meine Sünde vergeben‘ ... Daraus 

ergiebt sich eine Praktik: um Sündengefühle anzuregen, um Zerknirschungen vorzube-

reiten, hat man den Körper in einen krankhaften und nervösen Zustand zu bringen. […] 

argwöhnt man nicht die causale Logik der Thatsache: man hat eine religiöse Deutung 

für die Kasteiung des Fleisches, sie erscheint als Zweck an sich, während sie nur als 

Mittel ergiebt, um jene krankhafte Indigestion der Reue möglich zu machen […]. Die 

Mißhandlung des Leibes erzeugt den Boden für die Reihe der ‚Schuldgefühle‘, d. h. ein 

allgemeines Leiden, das erklärt sein will.“ (Ebd.: 169, Herv.i.O.)

Nietzsche gibt hier exemplarisch religiöse Praktiken an, die ein Ereignis dar-
stellen, das den Leib unterwirft, ihn versklavt und konstituiert. (Es sind jene 
Praktiken, die Foucault später als Unterwerfungspraktiken, die das Subjekt 
konstituieren, bezeichnen sollte. Diese zielen auf den Leib ab, und ‚sollen‘ dem 
Individuum (s)eine Seele installieren (vgl. Kap. 2.3.2). Prinzipien, Normen, Mo-
ralvorstellungen, deren Nicht-Einhaltung dasjenige Gewissen erzeugt, woran 
das Subjekt zu leiden glaubt, sind hier eng mit der Installierung der Seele, der 
Dimension des Seelischen verknüpft. Verstellt wird, in Nietzsches Augen, dass 
der Angriff direkt auf das Fleisch abzielt, dass es sich bei den religiösen Prakti-
ken etwa um eine Geißelung des Leibes handelt. Es soll nicht gemerkt werden, 
dass das Gewissen, die Seele in Wirklichkeit ein verletzbarer Leib ist. Und es ist 
genau diese Verschleierung, die gleichermaßen der Schlüssel zur Subjektkon-
stitution ist. Nietzsche fährt mit seinem Spott gegen die religiösen Praktiken 
fort, die in den konkreten physiologischen Bedürfnissen wie etwa dem Schlaf 
nur ein Gleichnis eines spirituellen Ruhens sehen.23 Der Leib und seine Be-
dürfnisse sind für Nietzsche keine Metapher. Wenn er davon spricht, dass Wahr-
heiten sich in den Körper einschreiben, so meint er das nicht metaphorisch, 
sondern dass sie sich wortwörtlich ins Fleisch eingraben und einen materiellen 
Anker bilden. Einschreibung ist hier die „Funktionsweise der Macht“ und ihre 
Modalitäten sind, wie Kalb zusammenstellt: „Einprägen, Einstempeln, Einbren-
nen, Einritzen, Einschneiden, Einzeichnen.“24 Es ist nicht so, als ob sich hier 
eine Wahrheit in eine leibliche Dimension einschreibt. In diesem Fall wäre eine 
konstitutive Unterscheidung zwischen dem Sozialen und dem Leiblichen obso-
let, das Leibliche würde immer komplett vom Sozialen geschluckt sein, sondern 

23 | Es geht mir hier nicht darum, religiöse oder spirituelle Praktiken zu dif famieren, 

sondern um ein Plädoyer für die Materialität des Leibes.

24 | Da Nietzsche in keinem seiner Werke eine kohärente Körper-Macht-Philosophie 

vorlegt, kompilier t Kalb Nietzsches Hinweise hierzu aus mehreren Schrif ten (vgl. Kalb 

2000: 113).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t152

Machtbeziehungen, soziale Ordnungen, Wahrheiten schreiben sich buchstäblich 
in Körper ein. Nietzsche verabschiedet einen philosophisch weit verbreiteten, 
und auch bei Butler mithin anzutreffenden Vergleichscharakter, in dem das 
Materielle keine eigene Dimension darstellt (vgl. Kap. 2), sondern nur eine Ver-
gleichsebene für geistige Phänomene (vgl. Kalb 2000: 114). Kalb bringt Nietz-
sches Position – nicht ohne Erstaunen – wie folgt auf den Punkt:

„Man ist vielleicht so lange geneigt, die ‚Einschreibung‘ als eine bloße Metapher zu ver-

stehen [...]. Wahrheiten können doch auf uns allenfalls nur in einer ähnlichen Weise 

wirken wie Messer, die ‚ins Fleisch schneiden‘. So betrachtet würde sich Nietzsches 

Rede von der ‚Einschreibung‘ in einem rhetorischen Effekt erschöpfen, der etwa dar-

in bestünde, uns den gewaltsamen Charakter vermeintlich zwangloser intersubjektiver 

Veranstaltungen durch ein Bild in Erinnerung zu rufen; das Materielle böte lediglich die 

Vergleichsebene für geistige Phänomene – und alles, was über die Logik der Metapher 

hinausginge, könnte als unphilosophisch überschießende Phantasie abgetan werden. 

Nimmt man freilich die Einzelformulierungen in ihrem Kontext zur Kenntnis, dann wird 

klar, dass Nietzsche den Vergleichscharakter nicht zufällig eskamotier t: Er meint genau 

das, was er sagt, wenn er behauptet, Wahrheiten selbst könnten ins Fleisch schnei-

den oder das Zeichen könne verletzen und sich auf den Willen schmerzhaft einprägen.“ 

(Ebd., Herv.i.O.)

In die physiologisch-materielle Dimension wirkt Macht demnach tief hinein, 
sie kratzt nicht nur an ihrer Oberfläche. Dieses Hineinwirken erzeugt „Leib-
lichkeit“. Innerhalb der Dimension der Leiblichkeit wird die konstitutive Un-
terscheidung zwischen dem Materiellen und dem Geistigen irrelevant (vgl. 
ebd.). Macht als Dimension des Geistig-Sozialen verdingt sich in die Physis 
hinein und erzeugt den dinglich-geistigen Leib. Insofern betritt Nietzsche eine 
Arena, in der die Dimension des Sozialen, Diskursiven, Geistigen mitnichten 
über die Physis ganz zu verfügen vermag, die ja als eine von der Leiblichkeit 
unterschiedene Dimension konzipiert ist.25 In der Dimension der Leiblichkeit 
ist die Physis bereits vereinheitlicht – in der physiologischen Dimension noch 
plurales Kräftefeld, Ansammlung chaotischer Energien26 – die aber dennoch 

25 | Nietzsche selbst wie auch Kalb in seiner Rezeption Nietzsches (2000) scheinen 

die begrif fliche Abgrenzung von Leib als sozial Gewordenem und Physis als Vielheit der 

Energien und Kräfte des Körpers nicht durchzuhalten, so dass mithin unklar bleibt, ob 

der Leib nun als sozial produzier te Einheit oder als vorsprachliche chaotische Entität 

aufzufassen ist. Dennoch soll hier, falls eine Unklarheit im Lesen entsteht, die Unter-

scheidung zwischen dynamischen Kräften des Körpers einerseits und deren Fähigkeit, 

sich in einem Leib der Einheit zu organisieren, maßgeblich sein.

26 | Vgl. dazu Kalb (2000): „Nietzsches naturphilosophische Studien hatten sich die 

Einheit des Leibes im Sinne eines ‚selbstregulierenden‘ Systems zurechtgelegt. Unter 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1533. Nietzsche turn

sichtbar macht, dass und wie tief „Macht im Fundament menschlichen Seins 
wirksam ist“ (ebd.: 115). Dass Macht tief im Fundament menschlichen Seins 
wirken kann, hängt damit zusammen, dass es eine physische Dimension gibt, 
die von einer leiblichen zu unterscheiden ist (s.o.), dass Macht oder soziale Ord-
nungen auf ein formbares und einprägsames und dadurch in Machtprozes-
se vereinnahmbares chaotisches Kräftefeld (immer wieder) stoßen. Aus dieser 
kontinuierlichen (gewaltsamen) Begegnung kann sich dasjenige erzeugen, was 
Nietzsche die Einheit des Leibes nennt. Die Erzeugung dieser (prekären) Ein-
heit des Leibes, stets aufs Neue, ist, so kann geschlussfolgert werden, gleichbe-
deutend mit Subjektivierung. Subjektivierung ist hier nichts anderes als macht-
volle inskriptorische Vereinheitlichung physischer chaotischer Intensitäten zu 
einer immer provisorischen und prekären leiblichen Einheit. Die Erzeugung 
dieser leiblichen Einheit erfolgt entlang „vermeintlich zwangloser intersub-
jektiver Veranstaltungen“ (ebd.: 115, Herv. B.W.). In der Tat, geht es Nietzsche 
genau darum, in den aller-normalsten Annahmen und Praktiken den Charakter des 
Zwangs zur Vereinheitlichung zu erkennen; das Herstellen von Identität als scheinbar 
zwanglose Veranstaltung zu kennzeichnen, die ihren gewaltsamen – traumatisie-
renden – Charakter zu verbergen weiß. Die Macht setzt dafür genau am Fleisch 
an und bildet den historisch varianten, situativen, volatilen Leib. Dabei bilden das 
Fleisch, die Nerven wie die Kräfte und Energien des Körpers eine Art anthropologi-
sche Voraussetzung für das Annehmen von Macht und sozialen Ordnungen über-
haupt, für das sich gewaltsam Zusammenfinden zu einer Identität. Anders: Es ist 
die Offenheit und Erinnerungsfähigkeit dieser physischen Dimension, die Subjekti-
vierungen als Erzeugung einer leiblichen Einheit möglich macht.

3.3.1 Die Interpretation des offenen Systems Körper als Form von 
Herrschaft

Gilles Deleuze und Felix Guattari sprechen in ihrer Schrift Tausend Plateaus 
(2002), inspiriert von Nietzsches Körperverständnis, von einem offenen Sys-
tem oder einer Landkarte der Flüsse und Intensitäten (vgl. Grosz 1994: 121; De-
leuze/Guattari 2002: 13; 404ff.). Diese Landkarte ist beweglich und offen, sie 
kann sich mit anderen Intensitäten, Organen verbinden, sie ist vor allem offen 
für soziale Formationen (vgl. Grosz 1994: 121; Deleuze/Guattari 2000: 373ff.). 
Deleuze und Guattari bezeichnen den Körper auch als Oberfläche („Plane of 
Consistency“) (Deleuze/Guatarri zit. nach Grosz 1994: 121), in die Bedeutun-
gen eingeschrieben werden. Um den Körper als Bedeutungsträger letztlich zu 

‚Leib‘ hatten wir das Gesamt der Kräfte, Triebe oder Willensdispositionen zu verstehen, 

die sich in einem System zu organischer Einheit zusammenfügen.“ (Kalb 2000: 108, 

Herv.i.O.) Diese Einheit ist allerdings niemals ‚in Stein gemeißelt‘ und stets prekär (vgl. 

ebd., Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t154

erfassen, muss der Körper beständig re-interpretiert werden (vgl. ebd.). Der Kör-
per kann in seine Segmente zerlegt werden, in Flüsse, Intensitäten, Teile von 
Teilen, er kann ebenso große Gruppen, große Maschinen bilden, wenn diese 
sich mit anderen Flüssen, Intensitäten, Organen verbinden.27

Die Kräfte des Körpers sind nicht einfach eine Essenz oder feststehende 
Substanz, in ihrer ahistorischen Intensität, Fluidität und Plastizität sind sie die 
Möglichkeitsbedingung des historisierbaren Leibes. Elisabeth Grosz schreibt 
über die deleuzianische Lesart Nietzsches folgendes: „The body’s forces are not 
simply part of nature or essence […]; they are entirely plastic, fluid, capable of 
taking any direction and any kind of becoming.“ (Ebd.: 124, Herv.i.O.) Einmal 
mehr tritt der Leib als ein gesellschaftlich formbares wie geformtes Bündel an 
Kräften auf. Die Formung, so fassen Deleuze und Guattari zusammen, besteht 
in der Interpretation des Körpers wie in der Einschreibung von sozialen Kon-
ventionen. Subjektivierung erfolgt in einem Akt der Bündelung der Vielfalt von 
Kräften unter einem gefühlten Dach. Durchaus ein Gewaltakt. Hierfür ist es 
notwendig, „Organe“ etwa mit ausgewiesenen Funktionen zu bilden. Organe 
werden über gewaltsame Interpretationen gebildet, der Wille zur Interpreta-
tion beruht auf einem Willen zur Macht. Körper, aber auch einzelne Organe, 
werden im Dienst von Herrschaftsmöglichkeiten und -strategien interpretiert 
und darüber gegeneinander abgegrenzt:

„Der Wille zur Macht interpretir t (– bei der Bildung eines Organs handelt es sich um 

eine Interpretation): er grenzt ab, bestimmt Grade, Machtverschiedenheiten. Blosse 

Machtverschiedenheiten könnten sich noch nicht als solche empfinden: es muss ein 

wachsen-wollendes Etwas da sein, das jedes andre wachsen-wollende Etwas auf seinen 

Werth hin interpretir t. Darin gleich – In Wahrheit ist Interpretation ein Mittel selbst, um 

Herr über etwas zu werden. (Der organische Process setz t for twährend Interpretiren 

voraus).“ (Nietzsche 2007: 443, Herv.i.O.)

Die Integration der individuellen Leiber, die Zusammenfassung der Viel-
falt unter einem Dach, die Bündelung der Kräfte und Energien des Körpers 
als Subjektivikationsprozess erfolgen über ein herrschaftsmotiviertes Inter-
pretieren des Leibes. Es sind machtinformierte Bedeutungszuschreibungen, 
die dem leibhaftigen Subjekt seine Einheit geben. Das Subjekt wird via Inter-
pretationen im Gleichklang mit der sozialen Ordnung gebildet. Interpretati-
onen basieren auf sprachlichen Deutungsfolien, die die kulturell gewohnten 
Denkschemata widerspiegeln. Die interpretierende begriffliche Zentrierung der 

27 | Bei Deleuze und Guattari heißt es. „The map is open and connectable in all its di-

mensions; it is detachable, reversible, susceptible to constant modification. It can be 

torn, reversed, adapted to any kind of mounting, reworked by an individual, group or 

social formation.“ (Deleuze/Guattari zit. nach Grosz 1994: 121)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1553. Nietzsche turn

Kräfte erwirkt dabei die leibliche Selbstbildung (vgl. Kalb 2000: 105). Hierbei 
geht es um das Gleichsetzen von ähnlichen Zuständen und um ein ‚Anähnli-
chen‘ eventuell verschiedener Zustände. Interpretationen erfolgen dabei nach 
der Vorlage bereits gemachter Interpretationen, die für Wahrheiten gehalten 
werden. Eine Interpretation ist die Interpretation einer Interpretation. Die so-
ziale Ordnung reproduziert sich darüber, dass die Dinge von den Mitgliedern 
– teils unwillkürlich – in immer der gleichen Weise interpretiert werden. Das 
geschieht dadurch, dass auf der biografischen Achse sich ähnelnde leibliche Zu-
stände zunächst aufeinander bezogen werden, um dann als Einheit wahrgenom-
men werden zu können (vgl. ebd.). In Nietzsches materialistischer Sicht baut 
sich ein Interpretationsvorgang von den ‚physischen Impulsen‘ her auf. Diese 
übersetzen sich Schritt für Schritt, und doch rasend schnell, in Bilder, Affek-
te, Bedeutungen. Physische Impulse sind wiederum in einer nervlichen Basis 
verankert. Deswegen bilden die Nerven oder das „nervöse System“ (Nietzsche 
1988: 50) eine primäre Bedingtheit im Kanon sinnstiftender Praktiken: Jegli-
che Wahrheitsproduktionen haben bei Nietzsche, so scheint es, eine konkrete 
materielle – nervliche – Basis.

3.3.2 Alle Macht den Ner ven (und Macht geht auf die Ner ven)

„Was sind Worte? Sie sind bloß die Abbildung eines Nervenreizes in Lauten. Um aber 

von einem Ner venreiz weiter auf eine Ursache außer uns im Sinne einer Wahrheit zu 

schließen, befinden wir uns bereits im Land der Willkür [...]. Ein Nervenreiz, übertragen 

zuerst in ein Bild – erste Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einen Laut – zweite 

Metapher.“28 (Nietzsche 2006: 2)

Die Nerven bilden in Nietzsches Sozialphilosophie des Leibes einen Ort, in den 
hinein sich das sozial konstituierte Subjekt theoretisch und hypothetisch bis 
in seine Einzelteile fragmentieren kann. Einzelteile, die sowohl eine Art „origi-
nalen Text des Leibes“29 darstellen, einen Text, dessen Impulse in seiner Frag-
mentiertheit eine Art sozial unverstellte Initialenergie darstellen können, wie 
sie auch den zentralen Angriffs- und Einhakpunkt gesellschaftlicher Normen 
und Werte bilden können. Nietzsche vertritt eine regelrechte Ontologie der 
Nerven. Das Subjekt kann zum Subjekt werden, weil es nervlich ist. Anders: 

28 | Die Inspiration zu diesem Nietzsche-Zitat stammt von Grosz (vgl. Grosz 1994: 126). 

Grosz möchte damit herausstellen, dass Sprachbildungen gemäß Nietzsche eine kör-

perliche Basis haben. Mir geht es zudem darum, nervliche Impulse als Voraussetzung 

für die Annahme sozialer Ordnungen geltend zu machen, wie auch die Kontingenz der 

Bedeutungsgebungen mit Nietzsche sichtbar zu machen.

29 | Vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 82. Für eine detaillier te Sicht der Philosophin Iwawaki- 

Riebel auf Nietzsches Leibverständnis siehe Kapitel 6.1.3-6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t156

Eine Sprache alleine macht noch kein Subjekt. Erst die willkürliche Interpre-
tation des nervlichen Impulses in bekannte Sinnzusammenhänge vergesell-
schaftet die ‚Nervensache Mensch‘, bündelt Fragmentiertes und verklammert 
es mit sozialen Bewertungsschemata und Fühlweisen. In dem von Nietzsche 
beschriebenen metonymischen Prozess gewinnt sich das Subjekt in dem 
Maße, wie es lernt, Impulse zu interpretieren, es gewinnt sich in dem Maße, 
wie es die intensive, noch nicht benannte, also noch nicht vollständig seien-
de Impulsivität – eine Aktualität und Originalität – verliert. Diese Metonymie 
des Gewinnens und Werdens, des Verlierens und Sterbens folgt einer Zeit-
lichkeit (hat ihr Tempo). Die Willkür und den interpretativen Charakter erhält 
der Vorgang durch die Geschwindigkeit, in der übersetzt wird (in der Regel 
blitzschnell). Dadurch entziehen sich die Prozesse des Werdens und Sterbens 
der Wahrnehmung (sie sind präreflexiv), sie sind nicht mehr rekonstruierbar, 
sie wirken natürlich. Zeitlichkeit als Schnelligkeit katalysiert hier Naturalisie-
rungen, und Langsamkeit würde Reflexion des Werdens und Gewordenseins 
und der De-Naturalisierung eröffnen (vgl. Kap. 6.1.3-6.2).

Subjektivation kann physiologisch betrachtet als ein operativer Prozess ver-
standen werden, in dem immer wieder Nervenreize oder Impulse zunächst in 
ein Bild und dann in eine sprachliche Deutung übersetzt werden. Die oben ge-
nannte Übersetzungsabfolge findet dabei nach ähnlichen inhaltlichen, iden-
titätsstiftenden Mustern statt. In Menschliches, Allzumenschliches beschreibt 
Nietzsche Subjektivationen wie folgt: Es „bilden sich angewöhnte rasche Ver-
bindungen von Gefühlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell 
hintereinander erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einhei-
ten empfunden werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105, Herv.i.O.). Die 
vielfältigen Energien und Kräfte des Körpers, die Nietzsche auch als „Ströme 
mit hundert Quellen und Zuflüssen“30 (Nietzsche zit. nach ebd.) bezeichnet, 
werden durch Interpretationen vereinheitlicht, und bilden durch diese den or-
ganischen Leib. Die Ströme sind dabei dasjenige, was wäre, wenn keine Ver-
einheitlichung stattfände. Eine utopische Dimension, Ein- und Ausblick in 
und auf eine andere Ontologie. Dabei spielt Gewöhnung eine entscheidende 
Rolle. Einen Impuls, einen Körperteil, den Körper in einer Situation, wie er 
sich zeigen mag, wie er empfunden sein mag, mit einem Gefühl zu belegen 
und sprachlich in seiner Bedeutung zu erfassen und damit zu konstituieren, 

30 | Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105. Kalb bezieht Nietzsches Ausspruch des „Stro-

mes mit hundert Quellen und Zuflüssen“ auf das Gegenstück eines über Vereinheitli-

chung zu bildenden moralischen Gefühls (vgl. ebd.). Ich halte es hingegen für passen-

der, die leibliche Subjektivation, die selbstredend das moralische Gefühl einschließt 

(s.o.), als Interpretation des Stromes mit hundert Quellen und Zuflüssen zu bezeichnen. 

„Ströme mit hundert Quellen und Zuflüssen“ sind meines Erachtens eine Metapher und 

eine Metonymie für die Vielheit des chaotischen Leibes.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1573. Nietzsche turn

wird zu einem Akt der Gewöhnung. Gewöhnung ist in der Regel ein präre-
flexiver Vorgang, das heißt, der Konstituierungsvorgang ist dem Bewusstsein 
nicht ohne weiteres zugänglich, was zur Folge hat, dass die Bedeutungen der 
Leibimpulse als quasi-natürliche notwendige Ursache des Impulses selbst 
wahrgenommen werden. Angewöhnte Interpretationen werden dabei über die 
Fähigkeit der Gedächtnisleistung – des Gedächtnisses – erhalten. Nietzsche 
postuliert ein „Gedächtnis des Willens“ (Nietzsche 1988: 47), jenes hat in der 
Kraft der Vergesslichkeit seinen Gegenpol (vgl. ebd.: 46). Es ist das „Gedächt-
nis des Willens“, das die Gewohnheiten der alten Interpretation aufrechter-
hält. Gemäß Nietzsche ist eine ‚wahre innere Erfahrung‘ ein Effekt einer auf 
gesellschaftlichen Konventionen basierenden Interpretation eines Impulses. 
Ein Erregungsimpuls des Nervensystems wird durch gesellschaftlich produ-
zierte, sprachlich vermittelte Sinnstiftungen interpretiert. Wahrheitsprodukti-
onen sind hier in ihrer zutiefst somatischen Dimension sichtbar. Dadurch dass, 
wie Nietzsche deutlich machen will, zuvorderst die gefundene Ursache ins 
Bewusstsein tritt, und nicht der nervliche Impuls an sich, wird der ‚Produkti-
onsvorgang‘ verdeckt und übrig bleibt ‚Wahrheit‘ beziehungsweise ‚Ursache‘. 
Jene scheinbare Ursache ist aber nur ein Ablagerungsprodukt angewöhnter, 
bereits schon an anderer Stelle erfolgter Interpretationen. Das Individuum denkt 
in einem Moment, dass es etwas Neues verstanden und eine wahre Ursache 
für seinen Zustand gefunden hat. Nietzsche ‚zieht diesen Zahn‘, wenn er 
postuliert, dass Interpretation von Impulsen, also jede scheinbar ‚innere Er-
fahrung‘, mit Einschränkungen31 bloß eine Übersetzung dieses Zustandes in 
bereits bekannte Zustände ist – also eine Erinnerungsleistung des Gedächt-
nisses. Letztere wird aber gemeinhin für die aktuelle Erfahrung gehalten. 
Eine neue Erfahrung zu machen, ist in dieser Perspektive nicht ohne weiteres 
möglich (s.o.). Die Anwendung des bekannten Wissens auf Impulse, und die 
Interpretation entlang eines solchen, lässt sie immer wieder zur Kopie wer-
den. Ist es überhaupt möglich, die Interpretation nicht zwischen den Text und 
den Text (eine Wahrnehmung und eine Wahrnehmung, einen Reiz und ei-
nen Reiz) zu mengen?, fragt Nietzsche. Ist die Wahrnehmung eines Zustands 
etwa des „sich schlecht Befindens“ ohne Ursachendeutung im Rückgriff auf 
einen bereits bekannten Zustand möglich? Nietzsche stellt als Antwort darauf 
einen Modus in Aussicht, den er im Anschluss an seine Auseinandersetzung 
mit der buddhistischen Philosophie „Neutralität des Beobachtenden“ nennt 
(Nietzsche 2007: 344).32

31 | Welche diese Einschränkungen sind, wird in Kapitel 6, 7 und 8 besprochen.

32 | Zu Nietzsches Bezug zu buddhistischen Philosophien siehe Iwawaki-Riebel 2004: 

91-141.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t158

„Die ganze ‚innere Er fahrung‘ beruht darauf, dass zu einer Erregung der Nerven-Cent-

ren eine Ursache gesucht und vorgestellt wird – und dass erst die gefundene Ursache 

in’s Bewusstsein tritt: diese Ursache ist schlechterdings nicht adäquat der wirklichen 

Ursache, – es ist ein Tasten aufgrund der ehemaligen ‚inneren Er fahrungen‘, d.  h. des 

Gedächtnisses. Das Gedächtniss erhält aber auch die Gewohnheit der alten Interpre-

tationen, d. h. der irr thümlichen Ursächlichkeit, – sodass die ‚innere Er fahrung‘ in sich 

noch die Folgen aller ehemaligen falschen Causal-Fiktionen zu tragen hat. […] Die ‚in-

nere Er fahrung‘ tritt uns in’s Bewusstsein erst nachdem sie eine Sprache gefunden hat, 

die das Individuum versteht – d. h. Eine Übersetzung eines Zustandes in ihm bekanntere 

Zustände – : ‚verstehen‘ das heisst naiv bloss: etwas Neues ausdrücken können in der 

Sprache von etwas Altem, Bekannten. Z.  B. ‚ich befinde mich schlecht‘ – ein solches 

Urtheil setzt eine grosse und späte Neutralität des Beobachtenden voraus –: der naive 

Mensch sagt immer: Das und Das macht, dass ich mich schlecht befinde, – er wird über 

sein Schlechtbefinden erst klar, wenn er einen Grund sieht, sich schlecht zu befinden 

... Das nenne ich Mangel an Philologie; einen Text als Text ablesen können, ohne eine 

Interpretation dazwischen zu mengen, ist die späteste Form der ‚inneren Er fahrung‘, – 

vielleicht [Herv. B.W.] eine kaum mögliche.“ (Ebd., Herv.i.O.)

Was könnte das Gesagte konkret bedeuten? Welchen praktischen Nutzen könnte 
man daraus ziehen? An einem Beispiel: Der leibliche Impuls „das Herz wird 
schwer“, „alles zieht nach unten“, im Allgemeinen aus der Wahrnehmung aus-
geblendet beziehungsweise blitzschnell als Traurigkeit interpretiert, so dass 
nur (wenn überhaupt) der Affekt der Traurigkeit zu Bewusstsein kommt. Mög-
licher ist, dass nicht einmal der Affekt zu Bewusstsein kommt, sondern ein(e) 
gefundene(s) Ursache/Ereignis für den Impuls, vielleicht: „Ich bin alleine.“ Da 
„alleine sein“ im gesellschaftlichen Bewertungskanon und allseits gegenwär-
tigen biopolitischen Partnerschaftsimperativ keine sozial akzeptierte Form 
der Daseinsweise darstellt, wird dieser Zustand leiblich mit Traurig-Sein und 
Herz-schwer-Werden verknüpft. Ein biopolitischer Imperativ wird dadurch in 
den Leib inkorporiert, dass einerseits Impulse an ihm erzeugt werden und 
andererseits leibliche Impulse durch ihre Verknüpfung mit sozialen Inhalten 
dadurch unartikulierbar – beziehungsweise nur reduziert auf einen sozialen 
Sinn hin artikulierbar sind. Beides fungiert als Naturalisierung, dadurch, 
dass die Willkürlichkeit der Verknüpfung sowie die gesellschaftliche Ideolo-
gie in der Relevanz für leibliches Erleben unsichtbar ist (verdeckt ist). Sub-
jektivierungen spielen sich, wie Nicole M. Wilk in ihren Bezugnahmen auf 
Nietzsche es ausdrückt, in dem „Kräfteparallelogramm vom Leib zur Sprache 
zum Körper und zurück zum Leib“ (Wilk 2002: 14) ab.33 Wäre ein Aufdröseln 
von Impuls und Interpretation ein Ansatz, um das Scharnier zwischen Leib, 

33 | Wilk (2002) spricht von Identitätsbildung dort, wo ich von Subjektivation spreche. 

Ich gebrauche den Begrif f Subjektivation/Subjektivierung mit Butler/Foucault, der das 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1593. Nietzsche turn

Subjekt und Gesellschaft zu lockern? (Dazu mehr in Kap. 6, 7 u. 8) Nietzsches 
Vorschlag scheint zumindest die Assoziationskette von leiblichem Impuls, 
Gefühl und Bedeutungsgebung („Werthurteilen“) (Nietzsche 2007: 356) auf 
ihre Herrschaftsaufrechterhaltung zu befragen (vgl. ebd.: 356ff.). Inwieweit 
wird also über Deutungskonventionen von Impulsen Herrschaft etabliert und 
aufrechterhalten? Nietzsche macht darauf aufmerksam, dass individuelle wie 
soziale Wirklichkeiten entlang der mit solchen „Werthurtheilen durchsetz-
ten Sinneswahrnehmungen“ stabilisiert werden (ebd.). Damit die Reziprozität 
des „Kräfteparallelogramms Leib, Sprache, Körper“ (s.o.) funktioniert, ist es 
nötig, dem Subjekt ein Gedächtnis oder eine Erinnerung zu installieren. Mit an-
deren Worten: Subjektivierung muss scheinbar über die Installierung eines 
Gedächtnisses erfolgen, um wirklich zu subjektivieren, um eine identitäre Ebene 
zu erreichen – ohne jemals zur Identität werden zu können. Die Installierung 
des Gedächtnisses bedarf – so Nietzsche – allem voran der Schmerzzufügung. 
Schmerzzufügung ist für Nietzsche ein Prozess, und er belegt diesen mit dem 
Begriff Mnemotechnik (vgl. Nietzsche 1988: 50) (vgl. Kap. 3.5). Bevor in Nietz-
sches Definition systematischer eingeführt wird, soll zunächst über eine Rein-
terpretation von Kafkas Erzählung In der Strafkolonie (2010) illustriert werden, 
was Nietzsche damit meinen könnte, wenn er behauptet, Wahrheiten könnten 
sich buchstäblich ins Fleisch schneiden und Zeichen könnten buchstäblich 
verletzen (vgl. Kalb 2000: 114). Es handelt sich um eine Reinterpretation, weil 
ich einer Idee von Elisabeth Grosz (1994) folge. Grosz illustriert Nietzsches 
mnemotechnisches Konzept mit Kafkas Erzählung. Grosz geht es wie Kalb da-
rum herauszustellen, dass Nietzsche ein materielles Körperverständnis hat, 
und der Terminus ‚soziale Einschreibungen von Normen‘ nicht nur metapho-
risch oder psychologisch zu verstehen ist (wie das mit den späteren Schriften 
Butlers denkbar wäre) (vgl. Kap. 2.3), sondern diese konkret somatisch erfolgen 
und Subjekte hervorbringen. Im Sinne eines Neuen Materialismus argumen-
tiert Grosz: „Kafka’s story shows us that the Nietzschean model of corporeal 
inscription need not be regarded simply as a metaphorical description of pro-
cesses that occur largely psychologically. On the contrary, processes of body 
inscriptions must be understood as literally and constitutive.“ (Grosz 1994: 
137) Ich schließe mich Grosz in diesem Punkt an. Auch mir geht es darum, 
die materielle Dimension als Angriffspunkt sozialer Ordnungen sichtbar zu 
machen. Anders als Grosz geht es mir aber darum, in der hier vorliegenden 
Schrift Schmerz und Verletzbarkeit als Subjektivierungsdynamik zu lesen. 
Dies erfolgt, indem Nietzsches, Foucaults und Butlers Theoreme wie auch im 
Folgenden Kafkas Prosa mit dem Begriff des Traumas explizit verknüpft wer-
den (vgl. Kap. 4).

Scheitern bereits mitdenkt. Der Begrif f Identitätsbildung setzt Identität aber als Fak-

tum (vgl. Kap. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t160

3.4 In der Str afkolonie: Die tr aumatische Erkenntnis 
des Leibes

„Es ist ein eigentümlicher Apparat.“ (Kafka 2010: 164)

Und Kafka weiter:

„Begreifen Sie den Vorgang? Die Egge fängt zu schreiben an; ist sie mit der ersten An-

lage der Schrif t auf dem Rücken des Mannes fer tig, rollt die Watteschicht und wälzt den 

Körper langsam auf die Seite, um der Egge neuen Raum zu bieten. Inzwischen legen sich 

die wundbeschriebenen Stellen auf die Watte, welche infolge der besonderen Präparie-

rung sofor t die Blutung stillt, und zu neuer Vertiefung der Schrif t vorbereitet. Hier die Za-

cken am Rande der Egge reißen dann bei weiterem Umwälzen des Körpers die Watte von 

den Wunden, schleudern sie in die Grube, und die Egge hat wieder Arbeit. So schreibt 

sie immer tiefer die zwölf Stunden lang. […] Wie still wird dann aber der Mann um die 

sechste Stunde! Verstand geht dem Blödesten auf. Um die Augen beginnt es. Von hier 

aus verbreitet es sich. Ein Anblick, der einen ver führen könnte, sich mit unter die Egge zu 

legen. Es geschieht ja nichts weiter, der Mann fängt bloß an, die Schrif t zu entzif fern, er 

spitzt den Mund, als horche er. Sie haben gesehen, es ist nicht leicht, die Schrif t mit den 

Augen zu entzif fern; unserer Mann entzif fer t sie aber mit seinen Wunden“ (Ebd.: 175)

Franz Kafka illustriert in seiner prominenten Erzählung In der Strafkolonie 
(2010) mittels der Beschreibung der Foltermaschine, die programmatisch nur 
„der Apparat“ genannt wird, und die aus einem ‚Zeichner‘ einer Egge und 
einem vibrierenden Bett besteht, jene Form der Subjektivierung, die Nietz-
sche als Mnemotechnik in der Genealogie der Moral (1988) verhandelt, und die 
Foucault in Überwachen und Strafen (1976) zunächst als Effekt der Marter und 
sukzessive als Effekt eines panoptischen Disziplinarmechanismus beschreibt 
(vgl. Kap. 2.2). In Kafkas Erzählung wird ein Soldat, der ob seines Schlafbe-
dürfnisses seiner Wächter-Pflicht nicht genügend nachkommt – (diese besteht 
darin, stündlich vor der Tür des von ihm zu bewachenden Offiziers zu salu-
tieren) – zum Tod durch Exekution verurteilt. Die Exekution findet durch den 
‚Apparat‘ statt. Es handelt sich, wie der Verlauf der Geschichte nur sukzessive 
enthüllt, um eine Einschreibemaschine, die das sozial gewünschte Verhalten 
in den Körper des Gefangenen einritzt. Die Maschine schreibt das Versäum-
nis in den Leib ein – und wird somit zum Symbol für eine Maschinerie, die 
über die Einritzung normative Empfindungs-, Wahrnehmungs-, Denk- und 
Handlungsanweisungen erteilt und evozieren soll. In diesem Fall lautet die 
Botschaft: „Ehre deinen Vorgesetzten.“ Es sind aber auch andere Anweisungen 
möglich, es scheint, als gäbe es unzählige Vorlagen für Anweisungen, diese 
müssen lediglich im „Zeichner“, dem oberen Teil des Apparates ausgetauscht 
werden. Ein Besucher, genannt „Der Reisende“, hat den Auftrag, jenes Folter- 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1613. Nietzsche turn

und Strafverfahren zu begutachten. Der Reisende soll hierfür der Exekution 
beiwohnen, und erhält eine Einführung in die Funktionsweise der Maschine. 
Der Leser erfährt, dass der Vorteil dieser Foltertechnik darin besteht, dass der 
Verurteilte sein Urteil nicht (sprachlich) erfährt. Denn: Sein Leib lernt die Bot-
schaft.34 Der Leib tritt an die Stelle des sprachlichen Bewusstseins. Die Egge 
schreibt die Botschaft immer tiefer in den Leib des Verurteilten ein, je tiefer 
sie kommt, desto näher kommt der Verurteilte seinem ‚gerechten‘ Tod und so 
mehr – so macht ein dunkler Offizier glauben – ‚verstehe‘ der Verurteilte, was 
er zu befolgen habe: „Verstand geht auch dem blödesten auf.“ (Kafka 2010: 176)

An anderer Stelle erfährt der/die Leser_in, dass früher Handarbeit nötig 
war, um die Maschine zu bedienen, dank der Modernisierung des Apparates 
arbeite der Apparat ganz von allein (vgl. ebd.: 165). Die Leser_innen erfahren 
auch, dass „Störungen natürlich [vorkommen] können“ (ebd.), dass diese aber 
sofort behoben werden, „weil der Apparat ja zwölf Stunden in Gang sein [soll]“ 
(ebd.).

Stellt der Apparat eine Metapher für die herrschende soziale Ordnung dar, 
die als Maschinerie dem Verurteilten – der nicht weiß, dass und wozu er ver-
urteilt ist – wortwörtlich auf den Leib geschrieben wird? Die Rationalität des 
Urteils scheint dem Verurteilten nicht bekannt, ebenso wie dem Subjekt die 
Rationalität, die seiner Subjektivierungsweise zugrunde liegt, verborgen ist. 
Ja, dass es sich überhaupt um eine Rationalität handelt, und nicht nur um wel-
che, auch das soll wohl verborgen bleiben. Die Vermittlung des Urteils in den 
Leib hinein, ohne dass selbes dem Verurteilten mitgeteilt wird, verschleiert, so 
scheint es, die Rationalität als vektorale Energie der Inskriptionskette, und lässt 
dieselbe als natürlich erscheinen. Die der herrschenden sozialen Ordnung zu-
grunde liegende Rationalität ist demnach präreflexiv, darin liegt auch ihre Ge-
walttätigkeit. Die Inskription wird nicht durch ein konkretes Subjekt – einen 
Täter – ausgeführt, sie geschieht nunmehr nicht per Hand, sondern ‚ganz von 
selbst‘. Kafka bringt hier nicht zuletzt dasjenige zum Ausdruck, was mit Nietz-
sche als ein Tun ohne Täter bezeichnet werden kann (und was in meinen Augen 
die zentrale Denkfigur für den poststrukturalistischen Diskurs Foucaults und 
Butlers stellt) (vgl. Kap. 2.2.1). Das Wirken des Subjekts gründet sich demnach 
nicht auf einer dem Subjekt eignenden Essenz, einer sich aus der Substanz des 
Subjekts ergebenden Handlungsmotivation. Vielmehr sind Handlungen selbst 
Kräfteverhältnisse innerhalb sozialer Ordnungen. Macht und Herrschaft wirken 
durch das Subjekt, welches sich an der Tat selbst hervorbringt. Bei Nietzsche 

34 | Bei Kafka heißt es: „‚Dem Verurteilten wird das Gebot, das er übertreten hat, mit 

der Egge auf den Leib geschrieben. Diesem Verurteilten zum Beispiel‘ – der Offizier zeigt 

auf den Mann, ‚wird auf den Leib geschrieben werden: Ehre deinen Vorgesetzten!‘ […] 

‚Kennt er [der Verurteilte, B.W.] sein Urteil?‘ ‚Nein‘, sagte der Offizier […]: ‚Es wäre nutz-

los, es ihm zu verkünden. Er er fährt es ja auf seinem Leib.‘“ (Kafka 2010: 169)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t162

heißt es: „Aber es gibt kein solches Substrat; es giebt kein ‚Sein‘ hinter dem 
Thun, Wirken, werden; ‚der Thäter‘ ist zum Thun bloss hinzugedichtet, – das 
Thun ist Alles.“ (Nietzsche 1988: 35, Herv.i.O.) Die täterlose Vergesellschaf-
tung, auf die nicht zuletzt auch die Theorie der verletzenden Sprechakte von 
Judith Butler (1998) sich gründet, die das Subjekt in die Existenz sprechen 
(vgl. Kap. 2), ankert sich aber bei Nietzsche, und Kafkas Egge illustriert genau 
das (vgl. dazu auch Grosz 1994: 134ff.) in einer somatischen Dimension. Diese 
bildet die Voraussetzung dafür, dass Macht und Herrschaft ‚tun können‘.

Der Apparat arbeitet zwölf Stunden lang, er ist dauerhaft im Einsatz. Spie-
gelt sich hierin die Omnipräsenz und Unentrinnbarkeit der vergesellschaftli-
chenden verletzenden Anrufung?

Der Verurteilte hat, wie der Reisende entrüstet feststellt, keine Gelegenheit, 
sich zu verteidigen. Hierfür gibt es keinen Ort, der ‚Verurteilte‘ liegt bereits 
auf dem Folterbett. Das Folterbett bildlich für die Norm genommen, subjek-
tiviert, bevor ein ‚Ich‘ dagegen (oder dafür) sein kann, Einverständnis geben 
oder Einspruch erheben könnte, gegen diese Aufnahme der Anweisung zum 
Sein in den Leib. In der Erzählung spricht der Offizier, der dem Reisenden die 
Funktionsweise des Apparates erklärt, französisch. Der Verurteilte versteht 
kein Französisch, und kann ‚den Apparat‘ nicht begreifen. Er ist ihm ausge-
liefert, ohne seine Funktionsweise zu kennen. Er kann so nicht reflektieren, in 
welchem System er agiert und wozu er verurteilt wird. Erst innerhalb des Aktes 
der Unterwerfung, also nach sechs Stunden Marter, wird der Verurteilte das 
Urteil verstehen können, so der Offizier, wie er auch erst nach und während der 
schmerzhaften Unterwerfung ‚soziale Anerkennung‘ erhalten kann. Soziale 
Anerkennung könnte hier durch den Offizier symbolisiert sein, der den Ver-
urteilten beobachtet und anerkennend und nahezu schwärmerisch beschreibt, 
wie die ‚Erleuchtung‘ vor sich geht: „Um die Augen beginnt es. Von hier aus 
verbreitet es sich. Ein Anblick, der einen verführen könnte, sich mit unter die 
Egge zu legen.“ (ebd.: 176) Erst nachdem sich der Code der Verhaltensnorm so 
dermaßen tief in den Körper des Verurteilten eingeschrieben hat, wird er, mit 
Butler gelesen, zum der Anerkennung würdigen Subjekt, und steigt in den Zu-
stand des Intelligiblen als des Lebbaren empor:35 „Die ersten sechs Stunden lebt 
der Verurteilte fast wie früher, er leidet nur Schmerzen.“ (Ebd.) Besteht hier also 
die paradoxe Ökonomie der Lebbarkeit darin, dass der Gemarterte erst im Ster-
ben als lebbares Subjekt angerufen wird? Werden hier Leben und Tod in einem 
paradoxen wie perfiden Subjektivierungsakt sowohl gegeneinander ausgespielt 
als auch in eins gesetzt? Es scheint so. Denn: In der Weise, wie der uneinsichti-
ge, genauer widerständige Nicht-Subjekt-Leib – immerhin besteht das Vergehen 
gegen die Norm, dem Schlafbedürfnis nicht standgehalten zu haben, also die 
Körperdisziplinierung versagt zu haben – an der Schwelle zum Tod, sich in eine 

35 | Vgl. Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1633. Nietzsche turn

sozial codierte Norm transformiert (diszipliniert), desto mehr wird der Sterben-
de zum Subjekt. Kein anerkanntes Leben ohne Unterwerfung unter die Norm, 
aber in der Unterwerfung kein Leben? Die herrschende soziale Norm tötet ja, 
hier, über die teleologische Anweisung „Ehre deinen Vorgesetzten“. Tötet sie 
dasjenige, was mit Nietzsche gegengelesen die Vielheit des Subjekts sein könn-
te? (vgl. Kap. 3.2) Vielheit könnte hier in der Gestalt des aufmüpfigen Körpers, 
der das Salutieren – die Disziplin – verweigert, bevor die Norm einsticht36 und 
die Lüste, die beweglichen Energien, die ungeordneten Kräfte des Körpers zu 
einem einheitlichen, die Norm befolgenden Subjekt formiert, bestehen.

In dem Moment, wo die Schmerzen dermaßen tief gehen, die Wunden der-
art klaffen, kommt die Botschaft an, sie wird dechiffrierbar: „Sie haben gesehen, 
es ist nicht leicht, die Schrift mit den Augen zu entziffern; unser Mann entziffert 
sie aber mit seinen Wunden.“ (Ebd., Herv. B.W.) Es scheint, dass hier Sema und 
Soma37 durch den Schmerz aneinander gebunden werden. Werden beide durch 
ein Trauma miteinander verknüpft? So ist es der Leib, genauer seine Wunden, 
die ‚Erleuchtung‘ bringen. Womöglich wird der Reisende Erkenntnissubjekt in 
einem traumatisierenden Akt. Macht ihn seine (verwundbare) leibliche Situation 
samt Schmerzempfindlichkeit empfänglich für diese Form der Ich-Werdung? 
Ist diese menschenmögliche Bestechlichkeit der Grund sich zu subjektivieren, 
sich subjektivieren zu lassen? Vieles spricht dafür: Die normative Anrufung ist 
ja im Schmerz – als traumatische Erkenntnis leibhaftig ver(er)innerlicht worden. 
Es soll der Leib verstehen, was eine Ordnung bedeutet. Trauma und Subjektivität 
scheint zumindest bei Kafka auf schicksalshafte Weise miteinander verknüpft.

3.5 Mnemotechnik: Subjek tivierung als Körper(schmer z)- 
gedächtnisbildung: sich selbst gleichen

 

„Man brennt etwas ein, damit es im Gedächtnis bleibt; nur was nicht aufhört weh zu tun, 

bleibt im Gedächtnis.“ (Nietzsche: 1988: 50)

Wenn Kafka die Erzählung auch so gestaltet, dass es nahezu unmöglich ist, 
sich vorzustellen, der Gemarterte könne diese Tortur überleben, so ist doch 

36 | Einstechen ist hier einmal mehr programmatisch nicht in Anführungszeichen ge-

setzt, um Nietzsches Leibmotiv und die Irrelevanz der konstitutiven Scheidung zwischen 

Materiellem und Geistigem zu betonen (s.o.). In Kapitel 6 wird zudem deutlich werden, 

dass es sich zwar nicht immer um Einstiche handelt, normative Muster jedoch buch-

stäblich (und nicht nur metaphorisch) Subjekte hervorbringen. Subjektivierung kann 

sich zudem durchaus wie ein Stich anfühlen und kann durch einen Stich er folgen (vgl. 

Kap. 6.8.7).

37 | Ich danke Cornelia Klinger (2013) für diese Formel.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t164

augenscheinlich, dass Kafka eher auf den symbolischen Tod und die symbo-
lische Geburt abzielt (wenngleich sich eine klare Trennung zwischen Symbol 
und Materie nicht aufrecht erhalten lässt). Geboren werden soll das Subjekt 
der Unterwerfung, das sich über seine Wunden an die Gebote der Ordnung er-
innert und damit Subjekt wird. Erinnerung ist hier als präreflexiver leiblicher 
Akt in situ zu verstehen; als Instant Memory.

Kafkas Erzählung mit Nietzsche lesend, lässt sich fragen, ob dem Gemar-
terten also „ein Gedächtnis gemacht worden ist“ (ebd.: 47ff.)? Insofern er die 
Tortur überlebt, wird er das Urteil samt Handlungsanweisung nicht ohne wei-
teres mehr vergessen können. In der Zur Genealogie der Moral (1988) entwirft 
Nietzsche ein Modell dafür, wie Subjektivierung als eine Form der „Gedächt-
nismachung“ beziehungsweise „Gedächtnisinstallierung“ sichtbar wird. Das 
Gedächtnis ist bei Nietzsche innerhalb der Trias Leib, Subjekt, Gesellschaft 
(„Societät“) verortet (ebd.: 46ff.). Das Gedächtnis wird dem Subjekt gemacht 
und macht es so zum Subjekt. Agens der Gedächtnismachung sind Praktiken 
entlang einer sozialen Rationalität/Ordnung. Praktiken, die diese am Leib des 
Subjekts schmerzhaft vollstrecken und es so vergesellschaften (vgl. Wuttig 
2013: 42ff.). Dreh- und Angelpunkt der Gedächtnismachung ist demnach der 
schmerzempfindliche Leib. Der Mensch ist qua seines Leibes, in und mit dem 
er qua Situation ist, ein offenes Feld und Einlassstelle für semantisch aufge-
ladene Schmerzen. Über das Zufügen von Leibesschmerzen wird dem Men-
schen, so Nietzsche (s)ein Gedächtnis gemacht (er wird gemacht). Es handelt 
sich dabei mehr als um ein ‚kognitives‘ Gedächtnis, um ein Körper(schmerz)- 
gedächtnis. Das leibliche Erinnerungsvermögen gewährleistet, dass die Norm 
nicht übertreten wird, die Befolgung der Norm gewährleistet wiederum den 
Status als Mensch.

Subjektivierungen sind bei Nietzsche eng mit dem Schmerz-Zufügen, 
dem Wunden-Zufügen, dem Traumatisieren, oder, wie er es ausdrückt, „Lei-
den machen“ (Nietzsche 1988: 49) verknüpft. Das wird ebenso deutlich an der 
mnemotechnischen Formel, die aufweist, dass nur dasjenige im Gedächtnis 
bleibt, was leiblich über Schmerzen erinnert wird (vgl. ebd.: 50). Subjektivie-
rung wird somit selbst als Trauma lesbar (vgl. Kap. 4) (vgl. Iwawaki-Riebel 
2004: 52 u. 64). Subjektivierung als Trauma ist hier aber nicht präfigurativ zu 
verstehen, sondern als Effekt macht- und herrschaftsinformierter historisch 
varianter, genealogischer Ordnungen. (Nietzsches Anliegen ist es nicht, diese 
Form der Subjektivierung als natürlich, alternativlos zu affirmieren, sondern 
durchschaubar zu machen, zu kennzeichnen, zu skandalisieren und zu verab-
schieden). Wie dem Verurteilten in Kafkas Erzählung wird dem Menschen in 
‚Nietzsches Welt‘ eine Wunde, oder gleich mehrere zugefügt, damit er die 
Norm erinnert, damit er ein „Gedächtniswesen“ (Nietzsche 1988: 49) werden 
kann. Das Gedächtnis ist dabei keine passive Angelegenheit, sondern muss als 
ein „Gedächtnis des Willens“ (ebd.: 47) beständig erneuert werden. Der einmal 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1653. Nietzsche turn

eingeritzte Eindruck ist dabei nicht bloß ähnlich der „Indigestion an einem 
ein Mal verpfändeten Wort, mit dem man nicht wieder fertig wird, sondern 
ein aktives Nicht-wieder los-werden-wollen, ein Fort und Fortwollen des ein 
Mal Gewollten.“ (Ebd.) Der Mensch will sich Erinnern, er will einmal Gewoll-
tes immer wieder – somit wird das Gedächtnis zu einem „Gedächtnis des Wil-
lens“ (ebd.) – es ist der Wille, der erinnert wird.38 Es scheint, dass für Nietz-
sche, in dem wechselseitigen Durchdringungsverhältnis von Gedächtnis und 
Wille – welches analog dem wechselseitigen Durchdringungsverhältnis von 
Sprache und Leib gedacht ist – die Installierung und Aufrechterhaltung von 
Herrschaft besteht. Als Anreiz des Willens zum Erinnern fungiert nach Nietz-
sche „die Macht, versprechen zu dürfen“ (ebd.: 49). Derjenige, der verspre-
chen kann, der sich selbst wegen seiner sozialen Position stark genug weiß, 
sein Wort selbst „gegen Unfälle, selbst ‚gegen das Schicksal‘ aufrecht erhalten 
zu können“ (ebd., Herv.i.O.), nur derjenige gilt als Subjekt. Nur dieser ist intel-
ligibilisiert, etwas von Belang und Verantwortlichkeit zu sagen. Um etwas ver-
sprechen zu können, muss „zwischen das ursprüngliche ‚ich will‘, ‚ich werde 
thun‘ und die eigentliche Entladung des Willens, seinen Akt unbedenklich 
eine Welt von neuen fremden Dingen, Umständen, selbst Willensakten dazwi-
schengelegt werden [dürfen], ohne dass diese lange Kette des Willigen springt“ 
(ebd.: 47, Herv.i.O.). Es entspringt dem sozialen Zwang, der „sociale[n] 
Zwangsjacke“ (ebd.: 48), seine Willensrichtung nicht zu ändern, berechenbar 
zu bleiben: Als des sozialen Zwangs „reifste Frucht“ (ebd.) wird der Mensch als 
souveränes Individuum errungen, der nur sich selbst gleicht, und der darüber wie 
auch über seinen Willen ein Versprechen ablegen kann. Was zuvor nur Sitte 
war – also ein äußerlicher Schein – wird dort, wo die Mnemotechnik wirkt – 
also dort, wo, um nochmal kafkaesk zu sprechen, die ‚Egge tief genug ge-
schrieben hat‘, verinnerlicht, einverleibt, oder auch wie Nietzsche sagt „einver-
seelt“ (ebd.: 46). Da wird Identität (soll zumindest werden). Dort, wo eine 
Wunde erinnert wird, so scheint es, wird das sich selbst gleichende, mit sich 
selbst identische Subjekt gewaltsam erzeugt (da das aber letztlich nicht mög-
lich ist, ist das Scheitern daran inbegriffen und übrig bleibt die Gewalt). Die 
Sitte wird so bis in die „unterste Tiefe hinab gesenkt“, sie wird zum Instinkt 
(ebd.: 49), derjenige, der sie schmerzlich erwirbt, erhält ein „in allen Muskeln 
zuckendes Bewusstsein davon“ – sie ist sozusagen leibhaftig geworden, hat 
Spuren hinterlassen. „Schmerz“, „Instinkt“, „Muskeln zucken“, all dies sind 
zutiefst soziale Vorkommnisse (ebd.: 48). Der Instinkt ist ein oberflächliches 
kulturelles Artefakt, die soziale Ordnung eine natürliche Tiefe. Die Begriffe 
werden hier auf den Kopf gestellt. Nietzsche liebt die Irritation liebgewonnener 

38 | Nietzsche entwir f t eine Ontologie im Spannungsfeld von Erinnern und Vergessen, 

innerhalb dessen eine aktive Haltung des Erinnerns einem Potenzial zum Vergessen ge-

genübergestellt wird (vgl. Kap. 6.2).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t166

Zuordnungen, die den Instinkt als gegeben und natürlich erachten und die 
Gesellschaftsordnung als künstlich: Nietzsche lässt das eine aus dem anderen 
erfolgen, erwachsen, sich vermehren, sich gegenseitig stören, er lässt die 
scheinbaren Gegensatzpaare zirkulieren und sich zirkulär bedingen, er 
tauscht sie gegeneinander aus. So verweist der Logismus „Wille zum …“ dar-
auf, dass das leibliche Sein und das sprachliche Sein (soziale Ordnung), wie 
bereits an anderer Stelle ausgeführt, keine metaphorische Vermittlung benöti-
gen. Sprache und Leib befinden sich sozusagen in einer ‚Echtzeitkommunika-
tion‘ miteinander, die den jeweils anderen blitzschnell konstituiert. Der Kanal 
dieser Echtzeitkommunikation ist die Mnemotechnik. Sie setzt an der Schmerz-
möglichkeit des Leibes an. Die soziale Ordnung wird über sprachliche wie 
nicht-sprachliche Konventionen in den Leib ‚hinein erinnert‘. Am effektivsten 
wird die Norm durch Schmerz-Zufügen verinnerlicht, denn „was nicht aufhört 
weh zu tun, bleibt im Gedächtnis“ (ebd.: 50). Als Beispiel zählt ihm, neben 
anderem, das römische Recht: dieses gestand dem Gläubiger zu, den Leib des 
Schuldners zu foltern, ihm entsprechend der Schulden, die er bei diesem of-
fen hatte, Körperteile abzuschneiden, oder etwas in den Körper „einzuriemen“ 
(ebd.). Der Gläubiger bekam somit eine Art Wohlgefühl, das durch das 
Leid-Zufügen am Körper des Schuldners erwächst, zum Ausgleich (vgl. ebd.: 
54). Das eventuell schlechte Gewissen des Gläubigers wird, ähnlich wie das 
des folternden Offiziers in Kafkas In der Strafkolonie, als gerechtes Installieren 
eines Gebots durch die Einritztechnik legitimiert.39 Nietzsche sieht im 

39 | Nietzsche spricht vom ‚wahren‘ Beweggrund für diese Praktik, die Lust des Men-

schen, anderen Leiden zuzufügen, „de faire le mal pour le plaisir de faire mal“ (Nietzsche 

1988: 54). Derjenige, der in der sozialen Hierarchie am weitesten unten ist unter den 

Gläubigern, soll es am meisten genossen haben, über das ‚Leiden-Machen‘ am Schuld-

ner sich in einen höheren Rang erheben zu können. Nietzsches Art zu Schreiben scheint 

manchmal selbst eine Naturalisierung der Lust am Leidzufügen nahezulegen. Es sei 

aber hier angemerkt, dass ich Nietzsche nur soweit affirmieren will, als sich leibliche 

Impulse, als Energien und Kräfte des Körpers, entlang einer sozialen Ordnung, die auf 

Asymmetrien beruht, materialisieren – Affekte eingeschlossen. Dabei bilden die Kräfte 

und Energien des Körpers eher eine Voraussetzung für die Annahme von sozialen Ord-

nungen samt kulturell codier ten Effekten. Den Mensch als ‚Leiden machen wollendes 

Tier‘ im Sinne eines naturalistischen Menschenbildes zu nehmen wäre fatal, oder um 

mit Villa zu sprechen, tatsächlich „ganz böse Metaphysik“ (Villa 2011). Zumindest der 

späte Nietzsche, will man Kalbs Lesart Recht geben und Foucaults Nietzsche-Rezep-

tion als anschlussfähig an Foucaults restliche Schrif ten sehen, kann er dies so nicht 

gemeint haben. Gerade wenn Nietzsche vom „zum Instinkt werden“ spricht (Nietzsche 

1988: 49), will er sagen, dass das „thierische“ im Mensch, wie der Instinkt, nicht als 

Opposition zu seiner Sozialität zu denken ist, sondern eben von dieser hervorgebracht 

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1673. Nietzsche turn

Schmerz, wie bereits erwähnt, das wichtigste Hilfsmittel zur Verinnerlichung 
der Norm. Die Mnemotechnik, eine Art Kunstwort, bezeichnet demnach die 
durch Schmerzerleiden sich vollziehende Subjektbildung als auch die Verinner-
lichung der Norm. Verinnerlichung der Norm und Subjektbildung geschehen 
uno actu (s.o.). Das sich im Werden befindende (immer unfertige) Subjekt soll 
sich der Norm unter Zwang anähneln. Wie der Verurteilte der Strafkolonie 
leidet es unter dem Zwang, erkennt aber nicht ohne weiteres dessen Rationalität 
– das heißt, woraus der Zwang genau zusammengebaut ist, und kann ihn 
nicht ohne weiteres demontieren. In der Strafkolonie ist die geforderte Anähnli-
chung dadurch symbolisiert, dass die Egge, die ihre Nadeln auf dem Leib an-
setzt, und somit die Tinte in den Leib ritzt, der Form des Menschen entspricht 
(vgl. Kafka 2010: 172). Die Egge, die Wirkungsweise der Norm repräsentie-
rend, ist das ‚Förmchen‘ für den Sand. Unter Schmerzen soll der Sand der 
Norm angepasst werden, dabei kommt die Norm immer auch den ‚Bedürfnis-
sen‘ des Menschen entgegen. Es handelt sich um ein momentanes dialekti-
sches Aufeinander-bezogen-Sein von Norm und sich an diese anzuähnlichen-
des Subjekt, bevor Norm und Subjekt ebenfalls nur momentan in eins fallen. 
Subjekt und Norm fallen zusammen, auseinander, zusammen, auseinander, 
zusammen, auseinander usw., beschreibbar als Bewegungen, die wie in ei-
nem Vexierbild sehr rasch vonstattengehen. Es sind Mikrobewegungen der 
Kräfte der Anpassungen wie der Widerständigkeit, die schwer einzufangen 
sind. Es handelt sich um ein elektrisches Vibrieren der mitunter entgegenge-
setzten Kräfte, die aber in ihrer Entität bis zur Unkenntlichkeit verschwim-
men, – (letzteres ist durch das Vibrieren sowohl des Wattebettes des Gefange-
nen als auch der Egge selbst symbolisiert) – um Kräfte, die durchaus innerhalb 
des Subjekt wirksam sind (aber nicht nur), die sich entlang des Willens zum 
Erinnerns, der Kraft der Vergesslichkeit sowie der sich wiederholenden nor-
mativen sprachlichen wie nicht-sprachlichen Interaktionen bewegen (vgl. Kap. 
6.1.4). Performanztheoretisch gegengelesen: Die Iterationen, als die Verschie-
bungen der diskursiven Ordnung, sind In der Strafkolonie durch die Störanfäl-
ligkeit der Maschine symbolisiert (vgl. Kap. 2.2.1). Die Norm kann nie vollstän-
dig verkörpert werden, sie wirkt nie total, es gibt allzeit Störungen, die Norm 
kann dennoch ihre Heimtücke ‚ausführen‘, weil sie als semiotisch-somati-
scher Gewaltakt zum Erinnerungszwang wird. Bildet das „Gedächtnis des 
Willens“ also eine ernstzunehmende Gegenkraft wiederständiger Iteration, 
und muss bei der Frage nach den subversiven Strategien mitbedacht werden? 
(vgl. Kap. 6).

Dass Nietzsche die Beziehung zwischen gesellschaftlichen Macht- und 
Herrschaftsbeziehungen und dem Körper als konkret denkt, zeigt seine Kritik 
an den asketischen Praktiken seiner Zeit. Indem die Ideologie direkt am Leib 
und seiner Liminalität ansetzt, sollen Konzepte und Ideen verinnerlicht wer-
den (eingefleischt werden). Er stellt fest:

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t168

 „Es gieng niemals ohne Blut, Martern und Opfer ab, wenn der Mensch es für nöthig hielt, 

sich ein Gedächtniss zu machen […]. Das hat in jenem Instinkte seinen Ursprung, wel-

cher im Schmerz das mächtigste Hülfsmittel der Mnemonik errieth. In einem gewissen 

Sinne gehört die ganze Asketik hier her: ein paar Ideen sollen unauslöschlich, allgegen-

wärtig, unvergessbar, ‚fix‘ gemacht werden, zum Zweck der Hypnotisirung des ganzen 

nervösen und intellektuellen Systems durch diese ‚fixen Ideen‘ – und die asketischen 

Prozeduren und Lebensformen sind Mittel dazu, um jene Ideen aus der Concurrenz mit 

allen übrigen Ideen zu lösen, um sie ‚unvergesslich‘ zu machen.“ (Nietzsche 1988: 50, 

Herv.i.O.)

Herrschaftswissen wird hier über die Fastenpraktiken in den Leib eingeschrie-
ben. Kulturelle Praktiken können seines Erachtens einen Angriff auf den Leib 
darstellen, indem sie ihn etwa wie im auferlegten Hungerleiden schwächen. 
Auf diese Weise erhalten sozialmächtige Inhalte Einzug in das Individuum, 
durchziehen es und produzieren es als ein solches. Der Angriffspunkt gilt ge-
mäß Nietzsche besonders dem Nervensystem, „dem nervösen System“ (ebd.). 
Dieses scheint als eine Art Tabula rasa, als nahezu anthropologische Voraus-
setzung zu gelten, als Möglichkeitsbedingung für die Einbindung in eine sozi-
ale Ordnung, als Annahme eines Wissens, einer Norm. Das „nervöse System“ 
wird wie die Kräfte und Energien des Körpers als etwas zu Schwächendes, als 
etwas vulnerables Offenes bezeichnet. Es handelt sich um störbare, vulnerab-
le, formbare Kräfte, die aber inhaltlich nicht näher bestimmt sind. Diese sind 
aber mitnichten zu trennen von einem „intellektuellen System“ (ebd.), welches 
ebenso störbar ist. Anfällig für Formung, Manipulation. Formung wie Mani-
pulation sind hier der eigentliche Subjektivierungsprozess. Dabei kann, das 
ist der wiederkehrende Gedanke, die Norm sich nur verinnerlichen, wenn sie 
konkret wie symbolisch tötet – um sich selbst am Leib ins Leben zu rufen –, 
leibhaftig zu werden.

3.6 Materialist turn, Nietzsche turn und somatische 
Einbrüche: Pl ädoyer für Soma Studies I

Nietzsches Leibtheorie liefert zentrale Einblicke in eine offene somatische Di-
mension und ihre Rolle in Subjektivierungen. Subjektivierungen werden als 
Erinnerungsprozesse sozialer Ordnungen sichtbar (Mnemotechnik). Für Nietz-
sche ist der Leib Leben, vitales somatisches organisches Leben. Das Leben ist 
selbst wiederum ein Spiel heterogener prozesshafter Kräfte. Die somatische 
Dimension konnte mit Nietzsche als eine anthroplogische Relaistation für die 
gewaltsame Formierung des Individuums – für eine Zwangsannahme einer 
kohärenten Identität, die in den alltäglichen und scheinbar normalen sozialen 
Praxen liegt – extrapoliert werden. Über die Erinnerungsfähigkeit ‚soll Iden-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1693. Nietzsche turn

tität in einer leiblichen Einheit erzeugt werden‘. Nietzsches Körper hat dieser 
Form von Herrschaft aber etwas entgegenzusetzen: eine kritische Vitalität. Bei 
Nietzsche, obgleich dieser keine konsistente Körpertheorie entwickelt, scheint 
es gewisse aktive leibliche Kräfte zu geben, zelluläre, nervliche – expansive, 
schmerzoffene. Genau die Dynamik des Schmerzes, des Leidens und des Ge-
dächtnisses bilden die Schlüssel zum Verständnis des Erzeugens einheitlicher 
Subjekte uno acto sozialer Ordnungen. Sie treffen auf eine ihrerseits aktive so-
matische Dimension und gehen mit ihnen eine volatile Liaison ein. Es sind vor 
allem diese Überlegungen zu einer gegebenen volatilen somatischen Dimensi-
on, die zugleich als offene bewegliche Substanz ausgewiesen wird, auf die nur 
allzu gerne und allzu häufig eine kulturelle Differenzsetzung projiziert wird 
(vgl. Kap. 1: Exkurs), die Nietzsches Leibtheorie zentral für das Verständnis von 
Verkörperungen sozialer Normen überhaupt werden lässt. Bisher wurden Ver-
körperungen sozialer Normen/Inkorporationen vor allem mit Bezug auf die 
philosophische Anthropologie Helmuth Plessners (oder die Neophänomenolo-
gie Schmitz) erklärt. Wie ich in Der Fall des Traumas: zur somatischen Dimensi-
on geschlechtlicher Subjektivierungen (Wuttig 2015) ausführlich dargelegt habe, 
führt nun aber die unkritische Plessner-Rezeption, im Rahmen der ethnome-
thodologischen Studien von Gesa Lindemann (1993; 1994; 1995; 1996a; 1996b), 
die mit Einschränkungen von ihren Nachfolger_innen Paula Irene Villa (2000), 
Ulle Jäger (2004) sowie Julia Riegler und Nora Ruck (2011) übernommen wird, 
zu allerlei Verwirrungen und Antinomien. Diese haben – leider unaufgeklärt 
– was zum Teil an einem mangelnden Willen der Soziologie (anders als der 
Erziehungswissenschaft) liegt, in philosophische Tiefen abzusteigen – Eingang 
in eine körpersoziologische Theorie der Inkorporation von Geschlecht erhalten, 
die sich als aporisch und mithin schließend und für die Debatte um eine Kritik 
an Verkörperungen sozialer Normen und ihrer Widerständigkeit erwiesen hat.

Nota bene besteht das größte Problem darin, das in den genannten philo-
sophischen Anthropologien/Körpersoziologien, die sich mit der Frage der Ver-
körperung sozialer Normen beschäftigen, Plessners teleologisches Prinzip der 
Organisation der Substanz zu einer Einheit hin (vgl. Haucke 2000: 83) nicht 
dekonstruiert wird, somit der (Geschlechts-)Identitätsbegriff trotz allem post-
strukturalistischen Willens, der in diesen Theorien zum Ausdruck gebracht 
wird, unter der Hand eine Affirmation erfährt (dies trifft vor allem auf Linde-
mann zu). Denn: wenn Plessner sagt, „das [menschliche, B.W.] Wesen muss 
seine Verkörperung finden“ (Plessner zit. nach ebd.: 156), meint er in heutigen 
Worten nichts anderes, als dass die Substanz in der ‚menschlichen‘ Existenz 
sich zu einer Identität verdichten muss (vgl. ebd.: 157). Plessners Konzept der 
exzentrischen Positionalität als Festlegung menschlichen Selbstbezuges (und 
Weltbezuges) in einer stets vermittelten Unmittelbarkeit samt der damit einher-
gehenden Koextensivität von leiblicher Empfindung und verobjektivierendem 
Körperbezug, schließt den Leib wieder, wo zuvor versucht wurde, ihn zu öffnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t170

Der verobjektivierende Selbstbezug erscheint nun nicht mehr als ein kontingen-
ter, sondern als ein notwendiger Teil der menschlichen Existenz; die Annahme 
einer dem Leib „Halt gebenden“ (ebd.), sprich identitätsbildenden kulturellen 
Ordnung als normativ. Dem Leib wird somit eine Solidität (Festigkeit) zugespro-
chen, die sich von der etwaigen Festigkeit der kulturellen Umgebung nicht mehr 
lösen lässt. Der Leib bleibt (ein-)geschlossen innerhalb einer kulturellen Fes-
tung, weil die potenziell aufbrechende Unterscheidung zwischen einer Welt des 
möglichen Seins und des wirklichen Habens zu einer Als-ob-Unterscheidung 
wird (vgl. Wuttig 2015b: 284ff.) Somit ist zum einen der Leib in seiner Offenheit 
nicht erschöpfend als Widerstandspotenzial denkbar – (es gibt keinen Abstand 
zwischen dem Leib und seiner Umgebung) – und zweitens wird die Kontingenz 
und somit Macht- und Herrschaftsförmigkeit von kulturellen Ordnungs- und 
Kategorisierungsvorgängen, wie es der soziale Zwang zur Identitätsbildung dar-
stellt, unthematisierbar gemacht. Kurz: Es ist vor allem die Offenheit des Leibes 
(vgl. Kap. 3.2.2 u. 3.3.1) im Konzept der nietzscheanischen Genealogie, die sich 
hier von Plessners Konzept abhebt (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 90).

Während Nietzsches Körper ein Ort der Kraft und Intensitäten ist, der – 
aus gutem Grund – sonst nicht näher bezeichnet wird, ist Plessners und damit 
auch der Körper Lindemanns Körper (Leib), und der Körper der Körpersozio-
logie Paula Irene Villas ein bereits immer traurig kulturell geformter, der bei 
Lindemann (Villa kritisiert diesen Punkt vernünftigerweise) (Villa 2000: 219) 
noch dazu auf einer nicht-amorphen Präfigurativität sitzt. Gibt es bei Nietz-
sche einen Körper der Kräfte und Intensitäten, in die sich soziale Ordnungen 
einschreiben, und der sich diesen mithin zu entziehen vermag, sind bei Lin-
demann (und auch bei Villa) Leiber, Körper und Gesellschaft unentwirrbar 
miteinander verstrickt (vgl. Wuttig 2015b: 275ff.). Bei Nietzsche konstituieren 
rasche kontingente Übersetzungsleistungen das leibliche Subjekt. Die Einheit 
des Subjekts wird dabei durch machtförmige Prozesse gewaltsam erzeugt – 
kontingent (vgl. Kap. 3.2.2, 3.3 u. 3.3.2). Wird in körpersoziologischen Debatten 
häufig Geschlecht entweder als leibliche Realität (Identität) oder als eine bloße 
Metapher polarisiert (vgl. ebd.: 284ff.), kann mit Nietzsche hingegen sichtbar 
werden, dass das Verhältnis von Körpern und Geschlechtern weder als Rea-
lität noch als Metapher zu fassen ist. Denn: Das Pendant zu einer Metapher 
ist ja nicht die „leiblichen Realität ex nihilio“ (wie dies Villa auch zu Recht 
kritisiert) (Villa 2000: 219, Herv.i.O.), sondern eine (prozesshafte) Metonymie 
eine Übersetzung/ein fortwährender Einbruch sozialer Verhältnisse in den 
Leib hinein.40 Mit der in den Kapiteln 3 und 4 und entwickelten und zu ent-

40 | Ich danke Anna Babka für die Hinweise zum Verhältnis von Metaphern und Meto-

nymien (persönliches Gespräch). Während Metaphern eine Ähnlichkeit des einen Aus-

druckssystems zum anderen anzeigen, sind Metonymien Übersetzungen des einen in 

das andere.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1713. Nietzsche turn

wickelnden Nietzsche-Lesart lässt sich sagen: Die körpersoziologische Schule 
versäumt es, von Metonymien zu sprechen, und hält sich stattdessen mit der 
Frage auf, ob Geschlecht nun eine Metapher ist, die in der diskursiven Arena 
kreist, oder eine konsistente leibliche Realität ist, die ‚verkörpert‘ wird. Nur 
aber indem Geschlecht als Metonymie verstanden wird, als diskursive Strate-
gie, die prozesshaft in Leiber einbricht, kann gefragt werden: „Wie total ist denn 
diese Verkörperung eigentlich?“ Und: „Wie gehen die Machtverhältnisse in das 
Innere der Körper über?“ Die Einschreibungen von Machtverhältnissen sind 
in der Körpersoziologe und der Ethnomethodologie immer bereits eingebro-
chene. Mit Nietzsche allerdings kann der wiederkehrende Einbruch in eine 
somatische Dimension systematisch rekonstruiert werden. Letzteres bildet die 
Voraussetzung für ein Denken von Widerständigkeit. Die hegemonialen ge-
sellschaftlichen Verhältnisse werden in der leibphänomenologischen Körper-
soziologie auf der Ebene des Körperwissens als ein totales Verhaltensprogramm 
für den Leib konzipiert (vgl. Wuttig 2015b: 275ff.). Wenn aber Verhaltenspro-
gramme nicht als Übersetzungsvorgänge als somatische Einbrüche analysiert 
werden können, wie es im Anschluss an Nietzsche (1988; 2006; 2007) und der 
neurowissenschaftlich inspirierten Traumaforschung von Peter Levine (1998; 
2006; 2011) etwa möglich ist (vgl. Kap. 5, 6 u. 7) und die damit verbundene 
Frage wie, wie viel, unter welchen Bedingungen, was an Machtverhältnissen in 
den Leib kommt, kann auch die Frage nicht gestellt werden, was sich unter 
welchen Umständen denselben Machtverhältnisse zu entziehen vermag. Mit 
Plessners ontologischer Zweideutigkeit41 im Gepäck ist es der Körpersoziologie 
leider bislang nicht möglich, zu denken, wie soziale Ordnungen in den Körper 
kommen (und diesen auch wieder verlassen können), weil das immer schon 
drinnen Sein den ontologischen Status des Menschen zuallererst gewährleistet 
(vgl. Wuttig 2015b: 281ff.)

Es soll deswegen hier vorgeschlagen werden, den Leib mit seinen Impul-
sen, Kräften, Intensitäten, Regungen nicht vorschnell mit einer sozialen Ord-
nung zu verklammern, indem man den Naturbegriff desavouiert (aus lauter 
Angst, eine Kultur/Natur-Unterscheidung nicht zu reproduzieren). Hier han-
delt es sich meines Erachtens um einen vorurteilsbeladenen Reflex der nicht 
anglo-amerikanischen Geisteswissenschaften, Natur und Naturalisierung (Biolo-
gie und Biologisierung) zu verwechseln. Karen Wagel (2013) etwa hebt in ihrem 
Vortrag Körperpraktiken bei der Arbeit – Trans*-Perspektiven auf vergeschlechtlich-
te Arbeitswelten anlässlich der Konferenz Körpertechnologien. Ethnografische und 
gendertheoretische Perspektiven auf die Refiguration des Körperlichen hervor, dass 
der naturwissenschaftliche Genderbegriff mithin viel progressiver ist, und we-
niger von einer eindeutigen Zweigeschlechtlichkeit ausgeht als manche geis-
teswissenschaftliche Denkungsarten. Dennoch hält sich ein Vorurteil gegen-

41 | Vgl. Haucke 2000: 16; Wuttig 2015b: 273ff.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t172

über den Naturwissenschaften, Zweigeschlechtlichkeit per se zu biologisieren. 
Die Scheu, sich auf eine natürliche Dimension des Körpers zu beziehen, liegt 
meines Erachtens in einer mangelnden Einarbeitung geisteswissenschaftli-
cher Vertreter des deutschen Sprachraumes in Konzepte der New Materialisms. 
New Materialisms beziehen beispielsweise mit Bezug auf die materielle Philo-
sophie Friedrich Nietzsches oder Gilles Deleuze/Felix Guattari die semiotische 
wie die physische Dimension in die Analyse von Subjektivationen mit ein (vgl. 
Coole/Frost 2010).

Um sowohl die somatische Dimension geschlechtlicher Subjektivierung 
als Inkorporation sozialer Praxen, Diskurse und sozialer Ordnungen wie auch 
in ihrer Widerständigkeit mit und gegen diese zu thematisieren, soll hier ein 
materialist turn als Nietzsche turn vorgeschlagen werden. Nietzsche turn bedeu-
tet: Subjektivierungen als prozesshafte somatische Einbrüche von Sozialität 
zu sehen. Geschlecht ist somit ein wiederkehrender Einbruch von Sozialität 
in das Somatische. Anders als in den von Plessner aber auch Bourdieu inspi-
rierten Verkörperungsthesen ist der Leib im Nietzsche turn nicht dem Geist 
unterordnet.42 Nietzsche turn bedeutet eine Subjektivierungstheorie, die die 
Entität Natur erhält, und die dennoch das Identitätstelos aufgibt. Subjektiva-
tionen können mit Nietzsche als „angewöhnte rasche Verbindungen von Ge-
fühlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell hintereinander 
erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einheiten empfunden 
werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105), verstanden werden. Subjektiva-
tionen sind allzeit prozesshaft, kontingent, materiell unberechenbar und un-
terbrechbar. Nietzsche turn würde auch bedeuten, die Dimension des Schmer-
zes wieder in die Debatte um die Konstruktion und die Konstituierung von 
Geschlecht hineinzuholen, aber nicht als präfigurative Zuordnung zu einem 
Geschlecht, sondern als dasjenige, was amorphe Körper als Kräfte und In-
tensitäten eignet, und was sie anfällig macht, geschlechtlich empfunden zu 
werden. Nietzsche turn meint hier auch, dass Subjektivierungen – Nietzsche 
folgend – einer Traumatisierung gleichen (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 64; Wut-
tig 2013: 43ff.). Das Subjekt ist bei Nietzsche ein traumatisiertes, weil Sozia-
lität als ein Herrschaftsverhältnis immer wieder in seinen somatischen Leib 
einbricht (und sei es durch das Erinnern) und ihm eine eindeutige Identität 
abverlangt. Diese Eindeutigkeit an Identität, die sich noch dazu an ungleichen 
sozialen Geschlechterbildern nährt, stellt eine brutale soziale Regulierung 
dar, die das Subjekt immer wieder auf das neue traumatisiert. Der Metapher 
des Traumas für soziale Regulierung und soziale Geschlechterpraxis soll im 
Weiteren nachgegangen werden. Dafür werden, anders als dies etwa in den 
Verkörperungs- beziehungsweise Inkorporationstheorien der Körpersoziolo-

42 | Zu einer ausführlichen Stellungnahme zum in die philosophische Anthropologie 

eingeschriebenen Geist-Körper-Dualismus siehe Wuttig 2015b.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1733. Nietzsche turn

gie, der philosophischen Anthropologie und der Ethnomethodologie der Fall 
ist (vgl. Wuttig 2015b: 284ff.), lebenswissenschaftliche Blicke auf den Körper 
und seine Traumatisierbarkeit dezidiert in eine Theorie des Subjekts einflie-
ßen. Da sich die Soziologie in einer emanzipatorischen Abgrenzungsbewe-
gung zu den Lebenswissenschaften entwickelt hat (vgl. Wuttig/Scholle 2016 
i.E.), ist es für Vertreter_innen der Soziologie mitunter nicht ganz ‚schmerz-
frei‘, sich auf Lebenswissenschaften zu beziehen. Will man Verstehen, wie 
genau Sozialität immer wieder in das Somatische einbricht, ist aber eine viel-
perspektivische transdisziplinäre Sicht auf Körper im Sinne der Erkenntnis 
geboten. Somatische Dimensionen lassen sich ohne eine genuin körperbezo-
gene Epistemiologien nicht genauer herausarbeiten. Sie bleiben banal gespro-
chen immer soziologische Theorien, und damit unterliegt die Explorierung 
(nicht die nominelle Erwähnung) der nicht-soziologischen Seite des Körpers 
(Puls, Organe, Muskeln usw.) einer Zensur. Ich schließe mich darum Fran-
ziska Frei Gerlach an, die für ein trans- und interdisziplinäres Vorgehen in der 
Geschlechterforschung plädiert: 

„Ziel [der Geschlechter forschung ist es, B.W.], die spezifischen Erkenntnismöglich-

keiten auszuloten und zu vermitteln, die in den permanenten Grenzüberschreitungen 

liegen, welche die Geschlechter-Forschung seit ihren Anfängen geprägt und gepflegt 

hat: die Verbindung von Kultur- und Naturwissenschaften, die Verknüpfung von symbo-

lischer und materieller Dimension, die Kombination von Wissenschaftskritik und kon-

zeptionellen Neuschöpfungen und, nicht zuletzt, die spannungsreiche Koexistenz von 

wissenschaftlicher Forschung und emanzipatorischer Politik.“ (Frei Gerlach 2003: 12)

Frei Gerlachs zentrale Frage hierbei ist: „Wie sind reale Leiberfahrungen und 
kulturelle Körperbilder zu vermitteln?“ (ebd.: 11). Das Verhältnis von Erfah-
rung und Diskurs ist demnach nur stimmig in der Verknüpfung von leibphä-
nomenologischen beziehungsweise lebenswissenschaftlichen Ansätzen mit 
diskurstheoretischen Ansätzen zu denken, andernfalls würde gender auf eine 
Theatermetaphorik reduziert (vgl. ebd.).

Wechselwirkungen zwischen etwa physiologischen Dimensionen und 
machttheoretischen Anrufungen an den Körper können meines Erachtens 
nur im Sinne eines transdisziplinären und zugleich machtkritischen Wissen-
schaftsverständnisses gebührend besprochen werden. Mit anderen Worten: 
Es wir eine Körper-Macht-Theorie benötigt, die das Subjekt vom Körper her 
denkt, und nicht eine, die versucht, den Körper in das Subjekt zu sprechen. 
Es wird ein Denksystem benötigt, dass den Körper in seiner vitalen Intensi-
tät anerkennt, ohne die sozialen Zuschreibungen an Körper für Essenzen zu 
halten; ein Denksystem, das hernach den Knotenpunkt zwischen Sema und 
Soma, zwischen einer somatischen Dimension und den sozialen Praxen und 
Zuschreibungen analysiert. Dieses Denksystem nenne ich Soma Studies.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t174

Nietzsche bietet dafür zumindest einen möglichen philosophischen Boden, 
der es erlaubt, auf Natur nicht zu verzichten, der aber zugleich vor jeglicher 
bedeutungstheoretischen Aufladung des Ortes Natur warnt (vgl. Kap. 1: Ex-
kurs). Die Theorie, mit der das Problem der Traumatisierbarkeit, auf das Nietz-
sche in seinen Schriften zum Leib und zum Subjekt verweist (vgl. Iwawaki- 
Riebel 2004: 64; vgl. Wuttig 2013: 43ff.), konkretisiert werden kann, ist die ak-
tuelle neurowissenschaftlich inspirierte Traumaforschung. Eine Theorie, die es 
denkbar macht, dass soziale Ordnungen als potenziell reflektier- und transfor-
mierbarer Prozess in den Körper kommen. In einer Kombination von Wissen-
schaftskritik und konzeptionellen Neuschöpfungen der Traumawissenschaften, 
einer Verbindung von Kultur- und Naturwissenschaften, soll dies im nächsten 
Kapitel im Einzelnen dargelegt werden. Es geht nach wie vor um die Frage: Wie 
wird aus einem Menschen ein (Geschlechts-)Subjekt? Wie wird das Individu-
um zwanghaft an seine Identität gefesselt (vgl. Kap. 1.2 u. 1.3)? Wie sind Körper 
in diesen Prozess genau eingebunden? Wie werden über das Zusammenspiel 
von Macht, Sozialität und Körpern Identifikationen mit einem eindeutigen Ge-
schlecht erzeugt?

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006 - am 15.02.2026, 00:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

