3. Nietzsche turn: Die Einschreibungen von
sozialen Ordnungen in die Krafte des Korpers

Identitit wurde bereits in Kapitel 1 als historisches Faktum und kontingente Zu-
weisungspraxis enttarnt. Im Folgenden geht es darum zu zeigen, dass Identitit
als Bildung einer leiblichen Einheit eine Herrschaftsstrategie und eine Illusion
zugleich ist. In diesem Kapitel frage ich, wie Korper in Subjektivierungspro-
zesse genau eingebunden werden. Ich frage nach der Rolle der somatischen
Dimension innerhalb von Subjektvierungsprozessen, danach wie das Subjekt
zu einem mit sich selbst identischen Individuum werden soll. In diesem Kapi-
tel soll es, dem folgend, noch nicht um eine Theoretisierung der Einverleibung
von Geschlechternormen gehen, um eine Theorie ihrer Formen der Somati-
sierung (dies wird in Kap. 4 u. 5 erfolgen), es geht zunichst darum, iiberhaupt
eine Theorie der Praxis der Inkorporierung sozialer Ordnungen mit dem As-
pekt der Gedichtnismachung zu skizzieren. Dies, um eine Theorie dafiir zu
generieren, wie sich mithin vielerlei soziale Welten und Kategorien einverlei-
ben konnen. Es soll hier, aller Kritik Butlers an dem Begriff der Einschreibung
zum Trotz, mit Nietzsche und einem Bezug auf Kafkas Prosa folgende Frage
erneut gestellt werden: Wie prigen sich (vergeschlechtlichende)! Praxen und
Ereignisse dem Leib ein? Nietzsche und die Prosa Kafkas werden hier nicht zu-
letzt deswegen als theoretische Beziige eingefiihrt, weil alle drei Beispiele an-
fuhren, wie sich soziale Ordnungen ereignishaft und subjektkonstitutiv dem
Leib aufprigen. Wie in einem Vexierspiel wird bei beiden deutlich, dass Leiber
ohne und mit jeweiliger Prigung sich situativ und augenblicksékonomisch
(vgl. Wuttig 20152 i.E.) Angesicht in Angesicht gegeniiberstehen, bevor es zu
einem ,mingling‘, dem Ansetzen des Scharnieres kommt. Dieser Moment ist
fiir mich interessant, es ist der Moment, in dem es knirscht, in dem der Kor-
per womdglich Gelegenheit zur oftmals iiberhorten Artikulation bekommt. Ist
es nicht letztlich der Moment des Schmerzes, der Intensitit, der Energie, das

1 | Zu den vergeschlechtlichenden Praxen vgl. Kapitel 5. Es ist hier dennoch die Rede
von Geschlecht, weil die Zielrichtung der Arbeit darauf hinauslduft, die Einverleibungen
von Geschlechterordnungen zu thematisieren.

15.02.2026, 00:23:18.



https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Das traumatisierte Subjekt

Aufbiumen in den Dynamiken von Einverseelung, Einschreibung, Traumati-
sierung und Aufruhr, der das somatische und semiotische Subjekt, in einem
Tanz mit den Anforderungen und Zumutungen, zu dem macht, was es jeweils
und situativ ist?

In den ersten beiden Kapiteln wurde eine naturalisierte Annahme einer
Identitit problematisiert. Identitit in ihrer geschlechtlichen Dimension wur-
de mit Butler als eine gewaltformige Identititszumutung — als traumatische
Anrufung substantialisiert. Dabei wurde zugleich festgestellt, dass unklar
bleibt, was der Korper in diesem Spiel der Subjektkonstituierung ist und
welche Rolle er dabei innehat. Wihrend der Korper in identititsdeterministi-
schen Konzepten zur Essentialisierung von Zweigeschlechtlichkeit eingesetzt
wird, scheint dieser bei Butler Materialisierungseffekt diskursiver Praktiken
zu sein. Wenngleich an einigen Stellen eine physiologische Dimension postu-
liert und eine Verletzlichkeit des Menschen wegen seines leiblichen Ausge-
setzt-Seins behauptet® wird, bleibt die somatische Dimension in Butlers Kon-
zepten unterbelichtet. In diesem Kapitel soll genau diese somatische Dimension
des Subjekts, der Subjektivierung, vertiefend in den Blick genommen werden.
Diese soll als Topos der Verletzlichkeit des Subjekts reklamiert werden. Wie
kann eine physiologische Dimension behauptet werden, ohne diese gemaf zu-
geschriebener soziosymbolischer Charakteristika zu essentialisieren (etwa als
weiblich, ;médnnlich® usw.) und damit eine Charakterisierung und Verfesti-
gung von Natur vorzunehmen, die nur allzu leicht in den Dienst politischer
Argumente und Menschenfithrungen gestellt werden kann? Dabei wird an-
genommen, dass Korper als verletzliche Orte die Bedingungen zur Annahme
sozialer Ordnungen darstellen und darstellen miissen. Dafiir ist es wiederum
notig, Korper als eigenmichtig zu denken, als dasjenige, was sich mit einer
gesellschaftlichen/kulturellen Dimension verklammern kann, eine Beziehung
eingehen kann. Weil Kérper materiell wie semiotisch sind, kénnen sie kaputt-
bare, liminale Ort méglicher Widerstindigkeit sein. Ort des Traumas wie der
Revolte. Die materielle Dimension des Subjekts macht selbes zu einem schiit-
zenswerten und verletzlichen Ort wie zu einem Gegenstand von Diskursen.
Wenn der Korper in seiner somatischen wie sozial durchdrungenen Dimen-
sion als Vielheit, Energien, Krifte, Intensititen, als Quantititen und nicht als
Charakteristika sichtbar werden kann?, dann ist es méglich, anders als es mit

2 | Etwa wenn sie in Die Macht der Geschlechternormen davon spricht, dass ,wir auf-
grund unseres Daseins als kdrperliche Wesen schon von Anfang an ausgeliefert sind“
(Butler 2009: 42).

3 | Ich beziehe mich hier unter anderem auf Elisabeth Grosz (1994): Grosz arbeitet
Nietzsches Korperverstéandnis wie folgt heraus: ,Nietzsche sees it [the body, B.W.] more
in terms of a political/social organisation, but one in which there is a kind of chaos
whirling forces, defined in terms of their quantities and intensities more than in terms of

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Butler der Fall ist, nachzuzeichnen, dass und wie sich auf den ,Leib als eine
Fliche die Ereignisse einprigen“ (Foucault 2002: 174). Dies ist Ziel des vor-
liegenden Kapitels. In meinen Augen lasst sich die Bindung des Subjekts an
eine soziale Ordnung nicht genau verstehen, wenn nicht geklirt ist, in wel-
cher Weise der Korper hierfiir ein Scharnier ist. Darum wird im Folgenden
versucht, das Verhiltnis von Physis (Soma), Sprache und sozialen Ordnungen
zu rekonstruieren. In erster Linie ist dabei die materialistische Philosophie
Nietzsches*, neben einer Interpretation der Kafka-Erzihlung In der Strafkolo-
nie (2010), behilflich.

Soma soll dabei nicht vorschnell als dasjenige verstanden werden, das durch
eine soziale Ordnung vermittelt agiert, sondern als vorldufiges analytisches Ge-
geniiber® und mit einer gewissen Eigenstindigkeit ausgestattet. Mit Nietzsche
kann der Leib in seiner energetisch-physischen Dimension (nicht in seiner
[bereits] einverseelten®) immer wieder aufblitzen. Wie die folgenden Ausfiih-
rungen zeigen werden, kann das Subjekt gerade deshalb als ein genealogisches
verstanden werden. Anders: Der Leib ist entlang der Einprigungs- und Ver-
gessensprozesse dasjenige, was das Subjekt genealogisch in Raum und Zeit
aufspannt. Die Analyse genealogischer Subjektwerdung kann sich, sodann, in
der Rekonstruktion der Durchdringung des Leibes mit den an ihn gerichte-
ten Zumutungen entiuflern. Gemifl Foucault (2002) ist es die Aufgabe der
genealogischen Methode, davon auszugehen, dass der Leib von den Ereignis-
sen durchdrungen wird, und es ist zu bedenken, wodurch das geschieht (vgl.
Butler 1991: 191; Hauskeller 2000: 198; Foucault 2002). Die Durchdringungs-
vektoren, die sich aus der sozialen Ordnung und ihren normativen Bezugsgro-

distinct characteristics.” (Grosz 1994: 123) An anderer Stelle spricht Grosz stattvon ,a
set of forces” von ,a set of energies® (ebd.). Und in Bezug auf die von Nietzsche postulierte
Vielheit des Leibes: ,The body itself is a multiplicity of competing forces.” (Ebd.: 128)
4 | Zur Philosophie Nietzsches als materialistische Philosophie vgl. Einleitung; vgl. Ka-
pitel 5.8.

5 | Ich bin mir hier durchaus bewusst, dass etwas, das ein Gegeniiber darstellt, ein Ent-
gegenstehendes, nicht oder schwerlich dasjenige sein kann, in das man verwickelt ist.
Es geht miraber genau darum, diesen Widerspruch zu denken. Das ist meines Erachtens
nur moglich, wenn die Dimension der Zeitlichkeit mitbedacht wird. In dem Fortschreiten
der Zeit treffen Ereignisse den Leib, und aus der Retrospektive (Erinnerung) haben sie
diesen getroffen - in diesem Zwischenraum von noch nicht getroffen sein und getrof-
fen sein, spannt sich die Zeitlichkeit auf, die Leib und soziale Ordnung augenblicklich
einander entgegenstellt, bevor das Ereignis beide wieder miteinander und ineinander
verwickelt.

6 | Nietzsche siehtin der Seele eine Konstruktion, die dem Individuum eingepréagt wird,
und es in dieser Bewegung zu einem Individuum machen soll, und keine ubiquitére En-
titat (vgl. Kap. 3.3).

15.02.2026, 00:23:18.

135


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

Ren ablosen und das Subjekt treffen, kénnen als Ereignisse’ begriffen werden,
so meine These. In Butlers Perspektive kénnen gendernormative Praxen als
kontinuierliche Form der Gewalt® gedacht werden, die sich iiber interpellative
Anerkennungs- und Ausschlussdynamiken erzeugt (vgl. Kap. 2.3 u. 5.5.5). Die-

7 | Der Gebrauch des Begriffes Ereignis und die Referenz auf diesen im Sinne eines
dem Diskurs vorgangigen objektiven Geschehnisses ist unter poststrukturalistischen
Gesichtspunkten problematisch und mithin schwer anschlussfahig an die hier vorlie-
gende Studie. Ein Ereignis ist im Sinne der Butler’'schen Referenz auf Derrida nicht als
dasjenige zu lesen, auf das ein Sprechakt, als von dem Ereignis getrennt, Bezug nimmt,
sondern als dasjenige, das durch diesen im Moment des Sprechens hervorgebracht
wird. Lisa Appiano (2013) iberpriift den Butler’schen-Derrida’schen performativen
Ereignisbegriff und schlagt vor, Ereignisse - mit Verweis auf eine mogliche Lesart des
Mythos Echo, die Echo nicht als kdrperlose Stimme, sondern als sprechendes Subjekt
geltend macht - als ,Dinge[,] die geschehen sind“ (Appiano 2013: 84) zu denken, die
aber erst durch die Hinsicht und die damit verbundene diskursive Praxis determiniert
werden. Hinsicht und Fragepraxis sind somit aber nicht deckungsgleich. Dem Ereignis
eignet stets etwas, das durch die diskursive Praxis und die Hinsicht nicht einholbar ist.
Appiano stellt fest: ,Die Frage greift ein in die Ereignisse, indem sie eine bestimmte
Hinsicht auf sie veranlasst, aber sie vermag die Ereignisse nicht unter ihre Begriffe zu
bringen. [...] [D]ie Ereignisse selbst modifizieren die Frage, indem sie sich offen halten,
weil sie sich nicht ganzlich sagen lassen [...]. Die Frage trifft immer auf einen Gegen-
stand, der ihrer Beantwortung entgegensteht, aber nicht im Sinne einer ,Objektivitat’,
sondern im Sinne einer nicht ganzlichen Verfiigharkeit und gerade deshalb 1&sst sich
sagen, dass ,etwas’ geschehen ist, das ,wirklich* ist.“ (Ebd.: 85) Appiano vollzieht eine
ahnliche Denkbewegung in Bezug auf das Ereignis, wie ich sie in Bezug auf die somati-
sche Dimension geltend machen will: Ereignis wie somatische Dimension gehen nichtin
der Dimension des Diskursiven auf, aber ihre Hinsicht wird durch diese bestimmt. Wich-
tig ist mir Appianos Reformulierung von Ereignissen insofern, als soziale Ordnungen und
Leib ereignishaft aufeinandertreffen konnen, insoweit etwas ,wirklich geschieht” (ebd.:
86), ohne objektiv zu sein, und dass Geschehnisse, wenn auch immer perspektivisch
aufgeladen, etwas entgegenstehen kénnen - in diesem Fall einem somatischen, ver-
letzlichen, energetischen Topos. Erst aus der Moglichkeit, Ereignisse so zu fassen, wie
es Appiano es tut, kdnnen Ereignisse mit ihren Entgegenstehungen eine Beziehung ein-
gehen, sie kdnnen interagieren. Und um die Rekonstruktion von zumindest Teilen dieser
Interaktion geht es in der vorliegenden Arbeit.

8 | Ich folge hier auch Nikita Dhawans Lesart Butlers. Dhawan (2013) spricht von ,,Nor-
mative Violence® bei Butler, auch wenn Butler dies so an keiner Stelle expliziert. Dha-
wan verweist auf Stellen in dem Werk Die Macht der Geschlechternormen (2009), worin
Butler implizit von gewaltvollen Normen ausgeht, sowie auf Butlers Erz&dhlung im Rah-
men der Arte-Dokumentation Philosophin der Gender aus dem Jahr 2006. Hier berichtet
Butler, dass ein Junge in einer Kleinstadt in den USA von Mitbiirger_innen wegen seiner

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

se Butler’sche Denkfigur soll im Weiteren Geltung haben, und wird dezidiert
in die Kafka-Interpretation einflieRen und mit Nietzsches materiellem Leib-
konzept zusammengefiihrt. Damit l4sst sich prézisieren, wie eine traumatisie-
rende Macht der Geschlechternormen zu einer somatischen Dimension wer-
den kann (vgl. Kap. 4). Dabei wird Trauma als der Aufprallpunkt verstanden,
an dem eine soziale Ordnung ereignishaft’ sich dem Leib aufprigt — sich in
diesen einschreibt. An diesem Kontaktpunkt findet, um ein Wort von Elisa-
beth Povinelli zu gebrauchen, ,enfleshment“ statt (Povinelli 2011: 4). Povinellis
Formulierung aufgreifend, mochte ich sagen, dass soziale Ordnungen nicht
metaphorisch Korper erzeugen, sondern in ihrer konkreten organischen und
vitalen Dimension.”® Geschlechternormen wirken unmerklich immer wieder wie
(traumatisierende) Ereignisse, an und durch eine(r) vitale(n) Dimension.

Kénnen also gewaltsame Einprigungen von Ereignissen mit Nietzsches
materiellem Leibbegriff als ein Vorgang analysiert und rekonstruiert werden?
Der Aspekt des Vorgangs gewaltsamer Einpragungen bildet dabei ein Synonym
fur Einschreibungen von sozialen Ordnungen (vgl. Kalb 2000: 113). Mit Nietz-
sche, dessen Philosophie die vitale Dimension fundamentiert, tritt die Funk-
tion des (Leib-)Gedichtnisses als Ermdglicher von Subjektivierungen hervor.
Die somatische Dimension, in ihren menschenméglichen Qualititen, wird
in seinem philosophischen Aufbau als Scharnier zur Reproduktion sozialer
Ordnungen plausiblisiert. Die menschenmoégliche Qualitit zur Erinnerung,
genauer zur Korpererinnerung, und der Prozess der Annahme sozialer Ord-
nungen entlang von (schmerzhaften) Leibeserinnerungen nennt Nietzsche in
der Spitschrift Zur Genealogie der Moral Mnemotechnik (1988: 50ff.). Mnemo-
technik ist Nietzsches Antwort auf die Frage: warum Subjektivierung? (Um es
in den zeitgendssischen Begriffen auszudriicken.) Konnte also mit Nietzsches
Mnemotechnik klarer werden, dass Subjektivierungen entlang eines wechsel-
seitigen Durchdringungsverhiltnisses von kognitiven Deutungen und Ausle-
gungen der Welt und praktischen Konventionen auf der einen Seite und den
,chaotischen Elementen leiblicher Existenz“ (Kalb 2000: 98) auf der anderen
Seite anzusiedeln sind? Was das genau heifdt, soll im Folgenden entfaltet wer-
den. Der Vorteil dabei ist, dass ein Modell dafiir entstehen kénnte, wie der Leib
historisch und materiell gedacht werden kann. Materiell in dem Sinne, dass
es sich beim Leib um eine Situation handelt, die beschreibbar ist, wenn auch

Sfemininen‘ Kdrpersprache zundchst gehénselt und schlieBlich zu Tode gebracht wird
(vgl. Dhawan 2013).

9 | Ereignisse konnen nicht nur punktuell, sondern ebenso kumulativ und wiederholend
auftreten.

10 | Fir Povinelli (2011) fleischen sich soziale Welten dem Individuum ein und organi-
sieren seine Vitalitat und Affektivitat. Sie stellen aber einen reflektierbaren und verén-
derbaren Modus dar.

15.02.2026, 00:23:18.

137


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

nicht weiter bestimmbar,” die wie eine Art Verfasstheit, eine Offenheit denk-
bar ist qua derselben der Leib in der Lage ist, soziale Ordnungen tiberhaupt
anzunehmen. Die australische Philosophin Elisabeth Grosz (1994) spricht in
einem Rekurs unter anderem auf Friedrich Nietzsche in ihrer Schrift Volatile
Bodies (1994) genau davon. Namlich von einer Offenheit des Leibes gegeniiber
der Annahme sozialer Ordnungen (vgl. Kap. 3.2). Grosz’ These der Offenheit
des Leibes soll in dieser Studie um eine Theorie der Traumatisierbarkeit des In-
dividuums erweitert werden. Davon erhoffe ich mir die Sichtbarmachung der
Verletzlichkeit und Liminalitit leiblich-menschlicher Existenz. Der Bezug auf
Nietzsches These vom Leib als chaotischem Krifteverhiltnis (vgl. Kap. 3.2), als
vielfiltige Ansammlung unvorhersagbarer unendlicher Energien'? ist hierfiir
der Ausgangspunkt. Der Leib wird bei Nietzsche in seiner somatischen (ver-
letzlichen) und semiotischen Dimension sichtbar, ohne dass beide in eins fal-
len, wie das mitunter eine diskursanalytische Perspektive auf Korper zulisst.
Um diese hier angedeutete Doppelspur des Leibes und somit des Subjekts zu
illuminieren, soll hier sowohl auf Nietzsches Schriften Also sprach Zarathustra
(1993), Zur Genealogie der Moral (1988), Jenseits von Gut und Bdse (1988a), Der
Wille zur Macht (2007)", Uber Liige und Wahrheit im auflermoralischen Sinne
(2000) als auch auf Foucaults Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie
(2002) Bezug genommen werden. Weiter soll Christoph Kalbs Werk Desintegra-
tion. Studien zu Friedrich Nietzsches Leib- und Sprachphilosophie (2000) als auch
auf Elisabeth Grosz’ Nietzsche-Exegesen in Volatile Bodies. Toward a corporeal
feminism (1994) zuriickgegriffen werden (vgl. Kap. 3.2.1-3.3.2). Dariiber hinaus
wird am Beispiel einer durch Grosz (1994) inspirierten Reinterpretation eines

11 | Die leibphdnomenologische Schule zum Beispiel nach Herrmann Schmitz oder die
philosophische Anthropologie nach Helmuth Plessner hat ebenso ein Modell geliefert,
wie der Leib denkbar ist und philosophisch bestimmbar werden kann. Bedauerlicher-
weise fehltin diesen Theorien der machttheoretische Bezug. Leiber erscheinen phéno-
menologisch gar abgeldst von politischen Umsténden zu existieren (vgl. Wuttig 2015b).
Der Gewinn der Leibphilosophie Nietzsches ist das Zusammendenken einer den Leib
konstituierenden Sprache und sein genealogisches Eingebunden-Sein in Macht- und
Herrschaftsdynamiken.

12 | ,The body itself must be seen as a pliable and potentially infinitely diverse set of
energies, whose capacities and advances can never be predicted.” (Grosz 1994: 123)
13 | Dieses Werk ist eine Kompilation von Friedrich Nietzsches Schwester Elisabeth Fors-
ter-Nietzsche und enthélt antisemitisch ausdeutbare Passagen (siehe: Nietzsche-Haus,
Ausstellung zum Leben Friedrich Nietzsches, Sils Maria), die nicht auf Friedrich Nietz-
sche selbst zurlickgehen. Von diesen méchte ich mich hier ausdriicklich distanzieren,
und meine Abscheu zum Ausdruck bringen. Ich beziehe mich lediglich auf eine Stelle,
die zu dem in diesem Beitrag hauptséchlich verwendeten Werk Zur Genealogie der Mo-
ral anschlussfahig ist.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Ausschnittes aus Franz Kafkas Erzihlung In der Strafkolonie (2010) die Ver-
kniipfung von physischer Gewalt mit symbolischer Gewalt verdeutlicht. Genau
wie Grosz (1994) mochte ich mit Kafka den Inskriptionseffekt sozialer Ordnun-
gen und institutionalisierter Rationalititen an den materiellen Kérper hervorhe-
ben, aber zugleich und dariiber hinaus in meiner Reinterpretation — mit Butler
— auf die potenziell traumatischen Dynamiken der Anerkennung als Subjekt
sozialer Normen verweisen. Die paradoxe Dynamik aus Anerkennung als Sub-
jekt und Tod des Subjekts in einer Bewegung wird auf Kafkas Egge sichtbar.
Erst wenn die institutionelle Wahrheit komplett in den Leib eingeschrieben ist,
was den Tod des Individuums bewirkt, wird es lesbar und der Anerkennung
wiirdig. Innerhalb dieser Dynamik scheinen aber auch Augenblicke von Wi-
derstindigkeit oder Widerspenstigkeit auf (Kap. 3.4). Mit Nietzsche und ei-
ner nietzscheanischen Lesart Kafkas In der Strafkolonie kann Mnemotechnik
als eine Form der Subjektivierung begriffen werden. Dies, weil soziale Ord-
nungen als Kraft symbolisch-materieller Anrufungen (Butler) schmerzhaft er-
innert werden (Kap. 3.5). Abschlieffend wird dieses Kapitel vor dem Hinter-
grund einer Kritik an aktuellen kérpersoziologischen Verkorperungstheorien/
Theorien der Inkorporation sozialer Ordnungen fiir einen materialist turn als
Nietzsche turn in den Sozialwissenschaften pliddieren (Kap. 3.6). Wie der Kor-
per in soziale Praxen genau eingebunden ist, kann nur mulitepistemisch ein-
gefangen werden. Hierfiir ist ein Bezug auf einen gegebenen Korper nétig,
wie sie eine materialistische Philosophie in Verbindung mit einer kritischen
Rezeption lebenswissenschaftlicher Wissensproduktion moglich macht. Diese
Verbindung aus vitaler Leibphilosophie und kritischen Lebenswissenschaften
zum Verstindnis der Einbindung des Korpers in Sozialitit und geschlechtli-
cher Subjektivierung nenne ich Soma Studies.

3.1 DER GENEALOGISCHE LEIB: HERKUNFT VERSUS URSPRUNG

»SchlieBlich wirkt sich die Herkunft auch auf den Leib aus. Auf das Nervensystem, das
Temperament, die Verdauung.” (Foucault 2002: 175)

,DerLeib - und alles, was damit zusammenhéngt: Ernahrung, Klima, Boden - ist der Ort
der Herkunft; auf dem Leib findet man die Stigmata vergangener Ereignisse [...]. Der
Leib: eine Flache, auf dem die Ereignisse sich einpragen.” (Ebd.: 174)

Foucault figt in dem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie (2002) zent-
rale Stellen zum Verhiltnis von Macht und Koérper aus Nietzsches Schriften zu
der Aussage zusammen, dass Herkunft, verstanden als Lebensbedingungen, als
Stigmatisierungen, als Fehler (die nicht bestimmt werden), sich dem Leib auf-
und einprigen, und dass es dabei zu Schwichungen des Leibes — der Krifte des

15.02.2026, 00:23:18.

139


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Das traumatisierte Subjekt

Leibes — kommen kann. Damit stellt Foucault eine der wesentlichen Pointen
der Genealogie heraus. Nimlich: Viele als universell geglaubte Dinge, etwa:
,Gefiihl, Liebe, Gewissen, Triebe“ (Foucault 2002: 166) sind nicht geschichts-
los. So ist auch der Leib selbst nicht geschichtslos. Die Herkunft ist es vor al-
lem, so macht Nietzsche in seinen spiteren Werken deutlich, die sich dem
Leib einprigt, die ihn zu konstituieren scheint. Es gehort zum Kernstiick der
Genealogie, anders als der Historik, Ursprung und Herkunft zu kontrastieren.
Wihrend der Historiker nach dem Ursprung der Dinge sucht, lehnt Nietz-
sche in seiner Begriindung der Genealogie die Suche nach dem Ursprung ab.
Nach dem Ursprung zu suchen, wiirde bedeuten, eine Wesenheit der Dinge
anzunehmen, wiirde bedeuten, die mit sich selbst identische Einheit des Ge-
genstandes zu behaupten. Nietzsche lehnt eine solche Selbstidentitit ab. Er
mochte methodisch die Dinge auf die Bedingungen hin untersuchen, die den
Gegenstand gebildet haben, und an ihm eine scheinbare durchaus auch gefiihite
Einheit hervorbringen. In seinem Misstrauen in eine scheinbare Einheit der
Dinge sieht Nietzsche (s)ein aufklirerisches Projekt. Nietzsche mochte die
scheinbaren, endlosen, verewigenden, festnagelnden Wahrheiten und damit
Herrschaftszementierungen in seine Bestandteile zerlegen. Hierfiir fragt er
nach den Ereignissen, den zahllosen Anfingen, die eine Sache immer wieder
in Gang halten. Auch und im Besonderen ist die Herkunft ein solches Ereig-
nis, das konstitutiven Effekt hat. Herkunft bringt nicht nur Begriffe hervor
und wie diese angewandt werden, sondern auch Merkmale. Nach der Herkunft
zu fragen, heiflt ,nach den vielfiltigen Ereignissen zu fragen, durch die (ge-
gen sie) ein Begriff oder ein Merkmal sich gebildet hat“ (ebd.: 172). Herkunft
bedeutet, etwa , die uralte Zugehorigkeit zu einer Gruppe, [...] einer Traditions-
gemeinschaft, einer Gruppe von Menschen gleichen Standes“ zu analysieren
(ebd.: 171). Nietzsche geht es aber nicht um festgelegte biologische Kategorien,
wie Foucault betont, sondern ,um das Aufspiiren subindividueller Merkma-
le, die ein schwer zu entwirrendes Netz bilden (ebd.). Es geht nicht um ein
,Bestimmen der Gattungsmerkmale“ (ebd.), denn von Gattungsmerkmalen
auszugehen, das hiefe einer Ursprungstheorie anzuhingen. In Bezug auf die
Identitit des Subjekts heifdt es bei Foucault tiber Nietzsche weiter:

»Genau dort, wo die Seele den Anspruch auf Einheit erhebt, wo das Ich eine Identitat
oder Kohéarenz erfindet, dort macht der Genealoge sich auf die Suche nach dem Anfang
- nach den unzahligen Anféangen, die eine unscheinbare Farbung oder ein kaum noch zu
erkennendes Zeichen hinterlassen [...]. Die Analyse der Herkunft macht es méglich, das
Ich aufzulésen und am Ort seiner leeren Synthese zahllose heute verlorene Ereignisse
hervortreten zu lassen.” (Ebd.: 172)

Wenn Nietzsche davon spricht, das Ich aufzuldsen, so will er sagen, dass tiber-
haupt von einem kohirenten Ich auszugehen schon voraussetzungsreich ist.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Nietzsche mochte sich nicht daranmachen, wie hiufig angenommen, den Men-
schen als Einheit zu zerstoren, Nietzsche stellt vielmehr in Frage, dass es jenes
Ich als Einheit iberhaupt gibt. Er schlagt eine Dekonstruktion des Ich vor (seine
Entlarvung als diskursive Konstruktion), die den Leib jedoch nicht entbehren
muss. Nietzsche postuliert ein dezentriertes Ich, nicht als ein leibloses Ich, son-
dern der Leib ist selbst dezentriert — oder korrekter gesprochen desintegriert
und ,Triger‘ des ebenso dezentrierten Ichs. Der Leib tritt also bei Nietzsche
nicht als Garant fiir eine kohirente Identitit auf.* Der Leib ist genauso wenig
ein Garant fur Identitit, fiir die Einheit des Subjekts, wie es die Seele ist. Nietz-
sche spricht von der menschlichen Existenz als einem desintegriertem leiblichen
Selbst (vgl. Kalb 2000: 9). In Also sprach Zarathustra spricht Nietzsche als Zarat-
hustra an die Adresse der ,Verichter des Leibes“ (Nietzsche 1993: 39): ,Hinter
deinen Gedanken und Gefiihlen, mein Bruder, steht ein michtiger Gebieter,
ein unbekannter Weiser — der heifdt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib
ister” (ebd.: 40), und er spekuliert weiter, dass es sich ,bei der ganzen Entwick-
lung des Geistes um den Leib [handelt]: es ist die fiihlbar werdende Geschichte
davon, dass ein hoherer Leib sich bildet.“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 9)

3.2 Die VIELHEIT DES SUBJEKTS: VON KRAFTEN UND
INTENSITATEN UND DEREN SPRACHLICHER DURCHDRINGUNG

Von einem Leib als Basis der Selbstbildung auszugehen, ist also mitnichten gleich-
bedeutend mit der Annahme der Identitit des Subjekts. Nietzsche hat seine Pla-
ton-Hausaufgaben gemacht und ist nicht so naiv-idealistisch anzunehmen, dass
es sich beim Menschen um ein mit sich selbst identisches Subjekt handelt (vgl.
Kap. 1.2.2). Er stellt sich den Menschen samt dem Verhiltnis von Bewusstsein
und Leib als ein in sich plurales Krifteverhiltnis vor: , Es gibt also im Menschen
so viele ,Bewusstseins‘ als es Wesen gibt, und in jedem Augenblicke seines
Daseins, — die seinen Leib constituieren.” (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 1006,
Herv.i.0.) Hierin klingt bereits an, wie sich Nietzsche zumindest den einen Teil
des wechselseitigen Durchdringungsverhiltnisses von Leib und Bewusstsein
vorstellt, nimlich die Bewusstsein-Leib-Richtung. Es sind ,Bewusstseins‘ im
Plural, die den Leib hervorbringen, und zwar im Sinne einer Augenblicksoko-
nomie. Die vielen Bewusstseine in uns, die ,Vielheit von Subjekten (Nietzsche
zit. nach ebd.) erliegen einem Kampf miteinander, diese Vielheit — so Nietzsche
—wird in der Fiktion des einen Subjekts gebannt. Er risoniert: , Als ob viele glei-
che Zustinde an uns die Wirkung eines Substrats wiren: aber wir haben erst die

14 | Vgl. Gugutzer (2002): Gugutzer erklart mit Verweis auf psychoanalytische und leib-
ph&nomenologische Schriften, dass der Leib Basis und Medium einer Identitatsbildung
sei.

15.02.2026, 00:23:18.

141


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Das traumatisierte Subjekt

,Gleichheit‘ dieser Zustinde geschaffen.“ (Nietzsche zit. nach ebd., Herv.i.O.)
Wie stellt sich Nietzsche dieses , Schaffen“ vor? Es ist vor allem die Sprache,
die die Identitit des Leiblichen setzt: Es ist die Sprache, ,die das Schema einer
Selbstauslegung vor[gibt]“ (Kalb 2000: 1006). Die Sprache verdichtet die ,ver-
schiedenen Phinomene des Bewusstseins synthetisch zu einem Wesen oder
Vermoégen zusammen [...]“ und setzt ein , Selbst ,als Ursache all dieser Phanome-
ne‘“ an (ebd., Herv.i.O.). Und es heifdt weiter: , Die Subjekt-Pridikat-Relation der
Grammatik hat die Funktion einer Regel, welche die Selbstauslegung metho-
disch anleitet, einen Begriff von Subjekt gemifd die Menge leiblicher Zustinde
pradikativ als Wirkungen oder Handlungen des Subjekts vorzustellen.“ (Ebd.)

Das erinnert an Butler, die das Subjekt als diskursive Konstruktion postu-
liert (vgl. Kap. 2)."* Allerdings scheint es in Nietzsches Gedankengebiude, zu-
mindest analytisch, die Ebene des Leibes als ,verschiedene leibliche Zustin-
de“ als eine ,Kraft“ (Kalb 2000: 107), die wiederum zumindest analytisch, von
der Sprachebene unterschieden ist, zu geben (vgl. Kap. 3.2.1). Der Leib wird
somit beschreibbar, er erhilt, wenn er auch nichts iiber individuelle statische
Eigenschaftsmerkmale, die jenseits kultureller Wissensproduktionen liegen,
auszusagen vermag,' eine eigenmiichtige Rolle. Eigenmichtig deswegen, weil
Nietzsche den Leib nicht denaturalisiert! Leib ist fiir Nietzsche Natur, und er
bestimmt diese Natur als ,Chaos des Willens und der Krifte“ (Nietzsche zit.
nach Kalb 2000: 107): weiter nichts. Der Korper kennzeichnet sich hier als dif-
fuse(r) Kraftort(e), als volatile energetische Locci, als ,eine Vielheit von Krif-
ten, verbunden durch einen gemeinsamen Ernihrungsvorgang [den] wir Leben
[heiflen]“ (Nietzsche 2007: 443). Nietzsche denkt den Leib als Leben, als orga-
nisches Leben. Das Leben wiederum als Spiel heterogener Krifte, genauer als
seine dauernde Form von Processen und Kraftfeststellungen® (ebd.). Wihrend
fiir Foucault der K6rper zwar materielle Substanz hat, scheint er, anders als bei
Nietzsche, tatsichlich mehr einer passiven Fliche zu eignen, in die sich die
Praktiken der Macht einschreiben.” Bei Nietzsche scheint es gewisse, wenn

15 | Butler nimmt an einigen Stellen in verschiedenen Schriften Bezugnahmen wie Ab-
grenzungsbewegungen zur Philosophie Nietzsches vor. All diese Bewegungen nachzu-
zeichnen, wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen.

16 | Bei Foucault heift es, Nietzsche affirmierend: ,Nichts am Menschen - und auch
nichts an seinem Leib - ist so unverénderlich, dass man die anderen dadurch begreifen
und sich selbstin ihnen wiedererkennen konnte.“ (Foucault 2002: 179)

17 | Elisabeth Grosz (1994) vergleicht die Leibkonzepte Foucaults und Nietzsches mit-
einander und kommt zu folgendem Schluss: ,For Foucault the body is penetrated by
networks and regimes of power-knowledge that actively mark and produce it as such:
the body seems to be passive raw data manipulated and utilized by various systems
of social and self constitution, an object more or less at the mercy of non-intentional or
self-directed, conscious production [...]. In Nietzsche by contrast, it is the body, both

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

auch diffuse Gesetze zu geben, die dem Leib eignen und ihn als aktiv skizzie-
ren. So ist etwa die Rede vom Zelluliren (vgl. Grosz 1994: 122), die Rede von
den Nerven, von aktiven und reaktiven Kriften, von einem Willen zur Macht,
verstanden als eine Art intrinsische Motivation desselben zu tiberleben wie zu
expandieren, und iiber sich hinaus zu wachsen, sich zu vermehren (vgl. Nietz-
sche 2007: 444). Nietzsche stellt sich vor, dass der Leib in sich heterogen ange-
legt ist, dort tummeln sich Krifte, ,Micro-Wills“ (Grosz 1994: 122), die durch-
aus im Widerstreit miteinander liegen kénnen. Die physiologische Dimension
ins Zentrum riickend, postuliert Nietzsche in Jenseits von Gut und Bése:

,In jedem Wollen ist erstens eine Mehrheit von Gefiihlen, namlich das Gefiihl des Zu-
standes, von dem weg, das Gefiihl des Zustandes, zu dem hin, das Gefiihl von diesem
,weg’ und ,hin‘ selbst, dann noch ein begleitendes Muskelgefiihl, welches, auch ohne
dass wir ,Arme und Beine‘in Bewegung setzen, durch eine Gewohnheit, sobald wir ,wol-
len, sein Spiel beginnt.“ (Nietzsche 1988a: 23, Herv.i.0.)

Bei aller selbstbewussten Postulierung des Leibes als widerstreitende, chaotische,
physiologische Kraft, redet Nietzsche wider ein biologisches Prinzip der Selbster-
haltung und warnt in diesem Zusammenhang vor ,iiberfliissigen teleologischen
Principien“ (Nietzsche 2007: 447)."® Es ist vielmehr stets ein kontingenter, nach
Expansion strebender Wille zur Interpretation, der im Akt des Abgrenzens tiber
etwas Herr werden will (vgl. ebd.). Die Bildung des einheitlichen Organismus ist
deswegen Effekt einer Interpretation (vgl. ebd.). Interpretieren ist der Vorgang
der Herrschaft, dadurch, dass es das somatischen Chaos zentriert.

at an intraorganic or cellular level and as a total, integrated organism, an animal that is
active, the source and site for the will to power and the movement of active as well as
reactive forces.” (Grosz 1994: 122)

18 | Nietzsche scheint teleologischen Prinzipien aber nicht grundsétzlich abgeneigt,
es gehtihm vielmehr um die Uberfliissigkeit, die Redundanz an Teleologie. Stellt er sich
doch selbst den Leib als chaotisches Kréafteverhéltnis vor - und allein in dieser Vorstel-
lung steckt ein geringes Maf an Teleologie. Es geht Nietzsche aber darum, so wenig wie
moglich zu teleologisieren. Darin sieht er eine Form der Befreiung, der Subversivitat.
Dabei verstrickt Nietzsche sich mithin in epistemiologische Widerspriiche. So kritisiert
eretwa, dass der Begriff ,Natur” lediglich als idealistische Projektionsfldche gebraucht
werde, wie etwa in der Rousseau’schen Lehre (vgl. Nietzsche 2007: 124), und dass an
den Ort Natur dasjenige, was gerade epochal gedacht wird oder zu denken gewollt wird,
projiziert wird; zugleich postuliert er aber miteinander im Widerstreit liegende Krafte
des Korpers, die er sogar in aristokratische und sklavische Impulse hierarchisiert (vgl.
Grosz 1994: 122). Hierbei handelt es sich meines Erachtens um eine ebensolche Pro-
jektion von Nietzsche an den Ort Natur - vor dem Hintergrund der damals giiltigen und
populdren Episteme.

15.02.2026, 00:23:18.

143


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Das traumatisierte Subjekt

3.2.1 Herrschaft als sprachlich-gewaltsame Vereinheitlichung der
Krafte des Leibes

Das Etablieren von Herrschaft iiber sich selbst und andere geht also gemif
Nietzsche am besten, indem das leibliche Chaos begrifflich zentriert wird (vgl.
Kalb 2000: 105ff.; Nietzsche 2007: 447ff.). Die Sprache bildet dabei das ord-
nende und zentrierende Moment. Die begriffliche Zentrierung der Krifte steht
im Dienst der leiblichen Selbstbildung (vgl. Kalb 2000: 105). Es scheint zu die-
ser leiblichen Selbstbildung — die letztlich tiber die Sprachbildung erfolgt — bei
Nietzsche eine Art intrinsische universelle Motivation zu geben. Nietzsche be-
greift die Leibbildung als einen , Prozess organischer Selbstbildung* (Nietzsche
zit. nach ebd.: n). Dieses ,sich selbst regulieren wollende System von Kriften“
(Nietzsche zit. nach ebd.: 83), genannt Leib, will Sprache hervorbringen — oder
bringt Sprache hervor. Sprache ist somit eine ,Verlingerung der organischen
Prozesse“ (Kalb 2000: 104). Sprache ist aber gleichzeitig als Reprasentant von
Sozialitit ein Eindringling in den Leib (vgl. ebd.: 83), so dass sich zwischen
einem genuin energetischen und einem genuin sprachlichen Antrieb nicht klar
unterscheiden lisst. Nietzsche sieht in der Sprachbildung, die von einem Wil-
len zur Bundelung der chaotischen Krifte gespeist ist, zwar keine universelle
Notwendigkeit, aber eine gingige Praxis der Subjektbildung, die als nattirlich
erlebt wird. Das kontingente (und reflektierbare) Herrschaftsverhiltnis von
Leib und Sprache, in der der Leib (auch) als unterworfener auftritt, dabei seinen
eigenen Status nicht aufgeben muss, erscheint mir geeignet, um Spielarten
der Subjektbildung leibtheoretisch zu verstehen. Leib und Sprache fallen nicht
ontologisch in eins. Sprache entwickelt sich fiir Nietzsche aus dem leiblichen
Erleben, und das leibliche Erleben wird seinerseits durch die sprachlich-kogni-
tiven , Schemata der Weltdeutungen®, aber auch durch die praktischen Konven-
tionen konfiguriert (ebd.: 111). Kalb bringt es auf den Punkt, wenn er vermutet,
dass bei Nietzsche ,die Sprache stets verleiblicht, die Physis semiotisiert” ist
(ebd.: 105). Stellt man die ,Huhn-oder-Ei-Frage: Was war zuerst da, das leib-
liche Erleben oder die (sprachliche) Konvention?, so darf man im Rekurs auf
Nietzsche antworten: beides. Strukturierende Sprache wie Handlungen und
chaotische Krifte des Korpers sind gleichurspriinglich. Es handelt sich beim
nietzscheanischen Sprache-Leib-Verhiltnis nicht um eine Einbahnstrafle. (In
einer Einbahnstrafle wiirde die Sprache nur Richtung Leib fahren, der Leib
wiirde nicht als eigener energetischer Ort aufscheinen, der seinerseits in ,Rich-
tung Sprache fahren‘ kann.)”® Der Gewinn der Leib- und Sprachtheorie Nietz-
sches besteht also darin, dass er, ganz getreu seinem Motto: ,unsere Gegensit-

19 | Genau hierin sehe ich den Gewinn neumaterialistischer Theorien. Das Subjekt wird
weder auf den Kdrper noch auf die soziale/sprachliche Dimension reduziert. Beide Sei-
ten werden anerkannt (vgl. auch Rosemarie Brucher 2014, persénliches Gespréch).

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

ze zu verlernen — ist die Aufgabe“ (Nietzsche zit. ebd.: 2772) den Leib zwischen
Anthropologie und Konstituiertheit durch soziale Ordnungen ansiedelt. Kalb
stellt fest: ,Nietzsche steuert ein Ziel durch die wechselseitige Projektion des
Sprachlichen und des Leiblichen an, und will von dem doppelten Sachverhalt
uiberzeugen: dass dem Leib eine sprachliche Organisation eignet und, dass um-
gekehrt die Sprache angemessen erst als eine leibliches Geschehen verstanden
ist.“ (Ebd.: 107) Mit Nietzsche lisst sich programmatisch keine kohirente, iiber-
determinierende Theorie des Leibes formulieren, aber der Leib lisst sich als
vage Entitit denken, es lisst sich, iiber den bei Nietzsche postulierten ontologi-
schen Abstand von Leib und Sprache (sozialen Ordnungen), das Zusammen-
spiel der Macht mit dem Leib nun zumindest besprechen. Es ist mir darum zu
tun, mit Nietzsche ,Luft‘ zwischen dem Leib und der Macht, in den Diskursen
um Subjektivierungen geltend zu machen. Auf diese Weise wird es mdoglich,
den Impuls fir eine Theorie der Konstituierung von Wahrnehmungsschemata
und leiblichen (Vor-)Urteilen entlang von sozialen Ordnungen zu konkretisie-
ren. Indem der Leib sozial ist, seine Wahrnehmungen, seine Begehrlichkeiten,
sein Wille als ein sozial konstituierter denkbar wird, kann die soziale Kompo-
nente der leiblichen Subjektivitit prizisiert werden. Macht, als Synonym fiir
eine soziale Ordnung, wirkt, indem sie den Korper (als Leib) samt seinen Emp-
findungen, Wahrnehmungen hervorbringt: ,Macht trifft ins vitale Zentrum
des Individuums, insofern sie auf der Ebene des leiblich konfigurierten Willens
(und nicht auf der Ebene des Bewusstseins [...]) wirksam wird.“? Damit ist der
Leib als Topos und Scharnier der Implementierung sozialer Ordnungen und Macht-
beziehungen entlang von Strukturierungen iiber Identititszuweisungen hier nun ins
Zentrum der Diskussion geriickt. Dies auch deswegen, weil das leibliche Empfin-
den auf soziale Prozesse zuriickwirkt (vgl. Wilk 2002: 140). Die Unterwerfung
sitzt, mit Foucault gesprochen, zwar viel tiefer als der Mensch (vgl. Kap. 2.2),
aber diese wird zuerst ermdglicht, weil der menschliche Leib Triger derselben
Unterwerfung wird, und Trager der Unterwerfung wird der Leib, weil er emp-
findsam ist. Ereignisse konnen sich in den Leib einschreiben, weil sie empfun-
den werden. In den Schriften Der Wille zur Macht (2007) und Zur Genealogie

20 | Bei Kalb heifites: ,Macht trifftins vitale Zentrum des Individuums, insofern sie auf
derEbene des leiblich konfigurierten Willens (und nicht auf der Ebene des Bewusstseins
oder des Korpers) wirksam wird.“ (Kalb 2000: 112) Ich halte hier seine Wiedergabe
Nietzsches fiir missverstandlich. Kalb unterscheidet zwischen Leib und Kdrper implizit
im Anschluss an die Transzendentalphdnomenologie beziehungsweise die Leibphé&no-
menologie. Bei Nietzsche findet sich diese Unterscheidung allerdings nicht. Leib wird
bei Nietzsche vom Bewusstsein abgegrenzt, ohne diesem on tologisch entgegengesetzt
zu sein. Nietzsche will den Geist-Korper-Dualismus skandalisieren, indem er die Verstri-
ckung beider aufzeigt, es gehtihm aber nicht um eine Unterscheidung von Kérperhaben
und Leibsein, wie sie etwa bei Plessner zu finden ist (vgl. Wuttig 2015b).

15.02.2026, 00:23:18.

145


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

der Moral (1988) finden sich Hinweise dafiir, wie Nietzsche sich das Zusam-
mentreffen von sozialen Ordnungen und Leib — nidmlich als Einschreibung
— vorstellt. Es sind die Ereignisse selbst, die subjektivieren. Subjektivierung ist
nichts anderes als die Einverleibung der Ereignisse. Nietzsche fithrt ein Modell
dafiir ein, wie eine gefiihite Einheit des Subjekts — Subjektivierung — in einem
komplexen Zusammenspiel von Denken, Fiihlen und somatischem Empfinden
hergestellt wird. Darum soll es im Folgenden gehen. Wie stellt Nietzsche sich
die Einschreibung der Macht vor, und was genau eignet den Leib?

3.2.2 Subjektivierung als Einschreibung von Macht (iiber die
Interpretation von Nervenimpulsen)

,Wir glauben, der Leib unterliege allein den Gesetzen der Physiologie und sei daher der
Geschichte entzogen. Doch auch das ist ein Irrtum. Der Leib ist einer ganzen Reihe von
Regimen unterworfen, die ihn formen, etwa dem Wechsel von Arbeit, Mu3e, Festlich-
keiten; er wird vergiftet, von Nahrung und von Werten, von Erndhrungsgewohnheiten
geradeso wie von Moralgesetzen; und er bildet Resistenzen aus.“ (Nietzsche zit. nach
Foucault 2002: 179, Herv.i.0.)

Nach Nietzsche stellt der Leib eine formbare und unendliche Masse an Kriften
und Energien, die teils im Widerstreit miteinander liegen, dar (vgl. Grosz 1994:
123). Der Leib unterliegt aber nicht allein den physiologischen Gesetzen, sondern
ist von sozialen Michten, gesellschaftlichen Konventionen, standesbedingten
Gewohnheiten durchdrungen und geformt. Der Leib ist von sich aus dabei kein
Trager von Wahrheit, vielmehr sind sogenannte Wahrheiten Zuschreibungen,
besser: Interpretationseffekte des Leibes vor dem Hintergrund sozialer Wahr-
heitsproduktionen — eines Willens zur Wahrheit. Der Leib ist keine Einheit oder
Ganzheit, genauso wie das Subjekt dies nicht ist. Beide sind vielmehr koexten-
siv und als multiple Energien und Krifte zu verstehen, die erst durch Gewal-
takte (sprachliche und nicht-sprachliche) vereinheitlicht werden (vgl. ebd.: 122).

Soziale Ordnungen speisen sich aus dem nach innen gewendeten Willen
zur Macht, das heifit, soziale Strukturen nihren sich aus den transformier-
ten leiblichen Impulsen der Individuen. Die Einwirkung auf den Leib ist somit
immer eine Einwirkung auf den Impuls (vgl. Kalb 2000: 113), und der Impuls
in seiner Moglichkeit, sich zu transformieren, hilt die soziale Ordnung auf-
recht — leiblicher Wille und soziale Ordnung sind sui generis miteinander ver-
klammert.” Christoph Kalb driickt das so aus: ,Die sprachliche Koppelung

21 | Wahrend Nietzsche in seinen friihen Schriften eher die Gestaltungskréfte aus dem
Inneren betonte, und das soziale Milieu vernachldssigte, - in dieser Folge auch die Spra-
che eherals eine organische, ahistorische Kraft vorgestellt wurde, die sich als Verlange-
rung der leiblichen Impulse versteht, scheint Nietzsche in seinem Konzept der Mnemo-

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

leibhafter Subjekte und intersubjektiver Konventionen erlaubt uno actu die Re-
produktion sozialer Ordnungen und die Integration der individuellen Leiber.”
(Ebd.: 112, Herv.i.O.)

Denkt Nietzsche den Leib in den frithen Schriften als unverstellte Natur?? —
als antike Physis, denkt er ihn spiter — mit dem Konzept der Mnemotechnik, als
Trager sozialer wie sprachlicher Macht (vgl. ebd.: 115). Diese Macht ist fortan fiir
Nietzsche, so scheint es, uneinholbar (ebd.: 12). Indem die Macht auf den Leib
einwirkt, ,kann der Durchgriff bis auf den Willen gelingen [...], bis in die dy-
namische und organische Grundkonstellation des Individuums hinein“ (ebd.:
113). Der Leib als Natur, so seine Pointe im Spitwerk, ist keineswegs der Kultur
entgegengesetzt (wie es noch in den Frithwerken anklingt). Tritt der Leib noch
in Die Geburt der Tragddie wie in Also sprach Zarathustra als potenzielles Kor-
rektiv gegeniiber der Kultur auf, scheint der Leib in Zur Genealogie der Moral
von der Kultur verschlungen und zumindest nicht ohne weiteres von ihr zu losen
zu sein. Wenn Nietzsche allerdings in der stark machttheoretischen Schrift
Zur Genealogie der Moral beschreibt, wie soziale Einschreibungen den Kérper/
Leib erreichen, so wird augenfillig, dass er den antiken Kérperbegriff nicht
vollstindig zuriickgelassen hat (vgl. auch ebd.: 111). Ohne den antiken, unver-
stellten Physis-Begriff von Natur lisst sich kaum denken, dass sich eine soziale
Ordnung in diese einschreiben kann. Natur ist das unweigerliche ex negativo
eines Denkens machtvoller sozialer Ordnungen. Der antike Physis-Begriff ist
aber keine Affirmation, sondern ein Residuum. Darin liegt meines Erachtens
der Gewinn der nietzscheanischen Kérper-Macht-Theorie. Die (chaotischen)
Energien und Krifte des Korpers bilden das analytische Andere der Sprache
und der sozialen Ordnung, auch wenn diese somatischen Energien und Krifte
sich mit der sozialen Ordnung wie ein Mébiusband (Grosz 1994) verstricken.

3.2.3 Selbstunterwerfung als Kontrapunkt zu den Impulsen
des Leibes

Nietzsche lisst kaum eine Gelegenheit aus, tiber diejenigen Philosophen zu
spotten, die sich den Menschen als Bewusstseinsmenschen, als Seelenwesen
vorstellen. Fiir Nietzsche erwachsen letztlich alle vielzitierten Tugenden des

technik in den spateren Schriften - besonders in der Geneaolgie der Moral die Sprache
und mit ihr die Leibkonstitution explizit zu historisieren (vgl. Kalb 2000: 110). ,Aller
Charakter, heifit es hier, ,also jede individuelle Willenskonstellation ist erst Rolle, d.h.
Ensemble sozialer Handlungen, Programme, die als ,Existenz-Bedingungen® aufgezwun-
gen und habitualisiert werden® (Nietzsche zit. nach ebd., Herv.i.0.).

22 | Nietzsche arbeitet hier mit den Begriffen der dionysischen und apollinischen Kréf-
te des Leibes, die er im Anschluss an Schopenhauer entwickelt. Eine detaillierte Dar-
stellung dazu bei Kalb 2000: 115ff.

15.02.2026, 00:23:18.

147


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

Menschen aus den Kriften und Energien des Leibes. Genauer: Dasjenige, was
wir Bewusstsein oder Seele nennen, ist in Wirklichkeit ein iibersetzter wie
unterdriickter Impuls des Leibes. Uber die Entstehung des Phinomen des
»schlechten Gewissens“ risoniert Nietzsche wie folgt:

»Alle Instinkte, welche sich nicht nach AuBen entladen, wenden sich nach Innen - dies
ist das, was ich die Verinnerlichung des Menschen nenne: damit wachst erst das an den
Menschen heran, was man spéter seine ,Seele‘ nennt. Die ganze innere Welt, urspriing-
lich diinn, wie zwischen zwei Haute eingespannt, ist in dem Maasse aus einander- und
aufgegangen, hat Tiefe, Breite, Hohe bekommen, als die Entladung des Menschen ge-
hemmt worden ist.“ (Nietzsche 1988 : 76, Herv.i.0.)

In diesem Zusammenhang bezeichnet Nietzsche die Unterwerfung des Indi-
viduums unter die staatliche Organisation als einen Akt der Selbstunterwer-
fung (vgl. ebd.: 77). Jene Selbstunterwerfung besteht im Annehmen einer
Norm und duflert sich auf der ,Gefiihlsebene* als schlechtes Gewissen (vgl.
ebd.). Der Mensch wird durch die Annahme der Norm erst als Mensch kon-
stituiert. Nietzsche bezeichnet Subjektivierungen somit als ein Antrainieren
eines schlechten Gewissens wie auch als ,Selbstmisshandlung“ oder , Selbst-
quilerei“ (ebd. 77ff.). Die Misshandlung richtet sich gegen den Instinkt der
Freiheit, den er synonym setzt mit dem Willen zur Macht (ebd.: 80). Instinkt
ist bei Nietzsche aber mitnichten eine natiirliche, im Sinne einer gesellschaft-
lich vorgingigen Dimension, sondern eine gesellschaftlich hervorgebrachte
natiirliche/physische Dimension. Das bedeutet: Die selbstquélerische Kraft ist
dieselbe Kraft, die auch der Willen zur Freiheit ist, nur eine nach innen gewen-
dete Kraft, keine, die sich an anderen Menschen auslisst, sondern eine, die als
,2formbildende und vergewaltigende Natur“ (ebd.) auftritt. Zielscheibe ist ,der
Mensch selbst, sein ganzes thierisches altes Selbst [...] — und nicht“ der andere
Mensch und die anderen Menschen (ebd.). In dieser Passage wird die Dop-
pelwendigkeit des Willens zur Macht deutlich. In seiner Janusképfigkeit kann
er sich in einer tierischen Form entladen und somit eher den Unterdriickten
im Spiel um die Macht geben, er kann aber ebenso gut sich gegen sich selbst
wenden und somit Unterdriicker sein. Der Mensch als ein gewaltsam abge-
trennter von seiner tierischen Vergangenheit (vgl. ebd.: 777) schafft sich selbst
ein Gefingnis aus Sitte, indem er genau diese tierische Kraft gegen sich selbst
wendet, dabei verkennt, dass alle scheinbar erhabenen Gedanken und Gebriu-
che eben dieser Kraft entspringen.

Hier konnte man einen Vorliufer einer triebtheoretisch-sublimatorischen
Repressionshypothese erkennen, die sich schliefllich in den Werken Freuds im
topografischen Modell konkretisieren sollte (vgl. Kap. 1.4). Nietzsche allerdings
versteht Repression weder innerfamilial noch 6dipal — das halte ich fiir den
zentralen und rezeptionswiirdigen Punkt der nietzscheanischen Kérper-Macht-

15.02.2026, 00:23:18.



https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Theorie -, eine soziale Ordnung wirkt hier vielmehr bestindig und direkt und
nicht iiber den Umweg privater Familienkonstellationen. Wenngleich Nietz-
sches Postulierungen einer natiirlich-hierarchischen Leiborganisation selbst
Interpretationen des Leibes darstellen, scheint es mir dennoch plausibel, den
Leib nicht als alleinigen diskursiven (Materialisierungs-)Effekt zu denken (vgl.
Kap. 2.4), sondern den Leib mit Nietzsche als Ort eigener Krifte, Energien und
Impulse sichtbar werden zu lassen, der von politischen Kriften vereinnahmt,
in sie eingebunden, von ihnen ausgenutzt wird, der mit den politischen und
sozialen Kriften in Konflikt geraten kann; Impulse, Krifte und Energien, die
sichtbar werden als dasjenige, was von den politischen Kriften eingesetzt wird
und die auch durchaus in Harmonie mit diesen sein konnen oder (in der Lo-
gik einer neoliberalen Ineinssetzung von Zwang und Freiheit) sich zumindest
harmonisch anfiihlen kénnen. Denn: In Nietzsches Perspektive ist der Korper,
anders als bei Freud, nicht Privat- oder Familiensache, er ist die politische Sache
par excellence, er ist Sache der sozialen Ordnung, Sache der Herrschaft, der Her-
kunft und des Status, der Macht des Staates und der sozialen Beziehungen. Der
Korper tritt stets mit den sozialen und politischen Krifteverhiltnissen in einen
wechselseitigen Dialog, in der dieser sich ebenso einbringt, aber in einer nicht
ohne weiteres zu entschliisselnden Form. Die Entschliisselung ist bereits eine
historisch und kulturell variante Lesart dieser Art des Sich-Einbringens — heifit
aber nicht, dass dieses Einbringen irrelevant gesetzt wird.

Mit Nietzsches Konzept ist es moglich, eine eigene Kraft des Korpers, oder
genauer Krifte anzunehmen, die ihrerseits in den Dimensionen der Historizi-
tit, der Sprachlichkeit und der Sozialitit zu einer je nur provisorischen Einheit
zusammengefasst werden. Nietzsche hat gewisse Vorstellungen entworfen,
wie das Zusammenfassen zu einer provisorischen Einheit vor sich geht. Diese
lassen sich an Nietzsches Ausfithrungen zur Mnemotechnik in Zur Genealo-
gie der Moral (1988) ablesen, wie auch in seinen im Folgenden dazulegenden
Ausfiihrungen zum Erfahrungs- und Erinnerungsbegriff (Nietzsche 1988;
2007). Es wird im Folgenden darum gehen, aus Nietzsches inkohirenten Aus-
fuhrungen zur Konstituierung des Subjekts ein Modell zum Verstindnis so-
matischer Subjektivationen zu entwickeln (s.o.). Nun soll es um das Konzept
der Mnemotechnik gehen, dergestalt, dass dieses er6ffnen kann, wie die ,Krifte
des Leibes“ (Kalb 2000: 108) vermégen, sich in soziale Ordnung einzubinden
und diese anzunehmen. Denn: Nietzsche wird gerade in seinen Spitwerken
nicht miide, Bilder und Beschreibungen fiir den Leib ,selbst zu finden — und
macht somit den Weg frei — (oder besser gesagt: er verschlieflt ihn trotz und
gerade ob seines genealogischen Zugangs nicht, indem er den Leib in sein
genealogisches Projekt mit einschlie3t) — fiir eine analytische Unterscheidung
zwischen Leib und Macht, und somit fiir eine Untersuchung des Zusammen-
spiels beider. Hierfiir soll zunichst Nietzsches Kritik am Seelenbegriff und
spiter sein Nervendiskurs skizziert werden.

15.02.2026, 00:23:18.

149


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

3.3 KONKRETIONEN: MACHT BRINGT LEIBER HERVOR,
INDEM SIE SICH IN DIE PHYSIS EINSCHREIBT

Was kann der Leib sein? Und welche Technik wirkt an ihm? Welche Ereignisse
kénnen eine konstitutive Macht entfalten? Fiir Nietzsche sind wir nichts als
Leib: In Also sprach Zarathustra heifdt es: ,, Leib bin ich und Seele’ — so redet das
Kind. Und warum sollte man nicht wie die Kinder reden? Aber der Erwachte,
der Wissende sagt: Leib bin ich ganz und gar, und Nichts auflerdem; und Seele
ist nur ein Wort fiir ein Etwas am Leibe.“ (Nietzsche 1993: 39, Herv.i.O.) Nietz-
sche spottet dariiber, dass alle Aufmerksamkeit einer mit Moral aufgeladenen
Seele gilt, tiber die die modernen (englischen) Psychologen sich alles erkliren
wollen (vgl. Nietzsche 1988a: 13). Nietzsche fithrt dagegen an, dass das Seeli-
sche, dhnlich wie Foucault es aufgreift, als sozial produziertes Artefakt aus den
Impulsen des Leibes aufsteigt. Nietzsche sieht in der Seele eine Konstruktion,
die dem Individuum eingeprigt wird, und es in dieser Bewegung zu einem
Individuum machen soll, keine ubiquitire Entitit. Elisabeth Grosz macht Ni-
etzsches Position wie folgt geltend: ,The subjects psychical interior, or ,soul’,
can be seen as nothing but the self-inversion of the bodys forces [...]. In this sense
there is and has always been only body.“ (Grosz 1994: 24, Herv.i.O.) Bei Nietz-
sche scheint demnach der Kérper als wirklichere Dimension gegeniiber einer
sozial hergestellten Seele. Die Seele ist eine Illusion, die dennoch als wirklich
erfahren wird. Die Moglichkeitsbedingung dafiir liefert der Korper in seiner
Multiplizitit. Das, was wir Seele nennen, ist dem Leib zusitzlich angedichtet
worden, wie eine soziale Zwangsjacke, die sich so weit in den Leib eingegraben
hat, dass wir sie fiir das Eigentliche halten, aber das, was wir vor uns haben,
ist stets der Leib. Der Leib ist dasjenige, was in der Ausformung keine univer-
sellen Wahrheiten beansprucht, nicht als Substanz der Subjektbildung voraus-
geht, ohne dabei ginzlich immateriell zu sein. Materiell ist der Leib ,vor‘ der
Subjektbildung als , Spiel der Krifte“ beziehungsweise als ein ,Nervenbiindel‘
gegeben. Das, was dem Menschen eignet, ist seine Vulnerabilitit, orchestriert
nicht durch die Seele, sondern seine Physiologie, seine Nerven. Wenn es etwas
zu erkennen gibt — an sich selbst — dann eher etwa das Nervensystem, nicht aber
eine Seele, die Nietzsche allzu innerlich ist: ,Der Mensch kannte sich nicht phy-
siologisch, die ganze Kette der Jahrtausende entlang: er kennt sich auch heute
noch nicht. Zu wissen zum Beispiel, daR man ein Nervensystem habe (- aber
keine ,Seele’ —), bleibt immer noch das Vorrecht der Unterrichtesten.” (Nietz-
sche 2007:168) Nietzsche fihrt mit der Kritik an der Seelenontologie fort, wenn
er als Letztbegriindung fiir Wohl- und Unwohlsein eine nervliche Verfasstheit
ausmacht, die filschlicherweise zur Moral uminterpretiert wird:

»Er[derMensch, B.W.] befindet sich schlecht: und folglich wird er miteiner Sorge, einem
Skrupel, einer Selbstkritik nicht fertig ... In Wahrheit glaubt der Mensch, sein schlechter

15.02.2026, 00:23:18.



https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Zustand sei die Folge seines Skrupels, seiner ,Siinde’, seiner ,Selbstkritik‘ ... Aber der
Zustand der Wiederherstellung, oft nach einertiefen Erschépfung und Prostration, kehrt
zuriick. ,Wie ist das moglich, dass ich so frei, so erldst bin? Das ist ein Wunder; das
kann nur Gott mir gethan haben. - Schluf3: ,er hat mir meine Siinde vergeben‘ ... Daraus
ergiebt sich eine Praktik: um Sindengefiihle anzuregen, um Zerknirschungen vorzube-
reiten, hat man den Kérper in einen krankhaften und nervésen Zustand zu bringen. [...]
argwohnt man nicht die causale Logik der Thatsache: man hat eine religiose Deutung
fiir die Kasteiung des Fleisches, sie erscheint als Zweck an sich, wahrend sie nur als
Mittel ergiebt, um jene krankhafte Indigestion der Reue moglich zu machen [...]. Die
Mihandlung des Leibes erzeugt den Boden fiir die Reihe der ,Schuldgefiihle’, d. h. ein
allgemeines Leiden, das erklart sein will.“ (Ebd.: 169, Herv.i.0.)

Nietzsche gibt hier exemplarisch religiése Praktiken an, die ein Ereignis dar-
stellen, das den Leib unterwirft, ihn versklavt und konstituiert. (Es sind jene
Praktiken, die Foucault spiter als Unterwerfungspraktiken, die das Subjekt
konstituieren, bezeichnen sollte. Diese zielen auf den Leib ab, und ,sollen’ dem
Individuum (s)eine Seele installieren (vgl. Kap. 2.3.2). Prinzipien, Normen, Mo-
ralvorstellungen, deren Nicht-Einhaltung dasjenige Gewissen erzeugt, woran
das Subjekt zu leiden glaubt, sind hier eng mit der Installierung der Seele, der
Dimension des Seelischen verkniipft. Verstellt wird, in Nietzsches Augen, dass
der Angriff direkt auf das Fleisch abzielt, dass es sich bei den religiosen Prakti-
ken etwa um eine Geiflelung des Leibes handelt. Es soll nicht gemerkt werden,
dass das Gewissen, die Seele in Wirklichkeit ein verletzbarer Leib ist. Und es ist
genau diese Verschleierung, die gleichermaflen der Schliissel zur Subjektkon-
stitution ist. Nietzsche fihrt mit seinem Spott gegen die religiésen Praktiken
fort, die in den konkreten physiologischen Bediirfnissen wie etwa dem Schlaf
nur ein Gleichnis eines spirituellen Ruhens sehen.”® Der Leib und seine Be-
diirfnisse sind fiir Nietzsche keine Metapher. Wenn er davon spricht, dass Wahr-
heiten sich in den Kérper einschreiben, so meint er das nicht metaphorisch,
sondern dass sie sich wortwdrtlich ins Fleisch eingraben und einen materiellen
Anker bilden. Einschreibung ist hier die ,Funktionsweise der Macht“ und ihre
Modalititen sind, wie Kalb zusammenstellt: ,Einprigen, Einstempeln, Einbren-
nen, Einritzen, Einschneiden, Einzeichnen.“**
eine Wahrheit in eine leibliche Dimension einschreibt. In diesem Fall wire eine
konstitutive Unterscheidung zwischen dem Sozialen und dem Leiblichen obso-
let, das Leibliche wiirde immer komplett vom Sozialen geschluckt sein, sondern

Es ist nicht so, als ob sich hier

23 | Es geht mir hier nicht darum, religidse oder spirituelle Praktiken zu diffamieren,
sondern um ein Plddoyer fiir die Materialitét des Leibes.

24 | Da Nietzsche in keinem seiner Werke eine kohérente Korper-Macht-Philosophie
vorlegt, kompiliert Kalb Nietzsches Hinweise hierzu aus mehreren Schriften (vgl. Kalb
2000: 113).

15.02.2026, 00:23:18.

151


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Das traumatisierte Subjekt

Machtbeziehungen, soziale Ordnungen, Wahrheiten schreiben sich buchstdblich
in Korper ein. Nietzsche verabschiedet einen philosophisch weit verbreiteten,
und auch bei Butler mithin anzutreffenden Vergleichscharakter, in dem das
Materielle keine eigene Dimension darstellt (vgl. Kap. 2), sondern nur eine Ver-
gleichsebene fiir geistige Phinomene (vgl. Kalb 2000: 114). Kalb bringt Nietz-
sches Position — nicht ohne Erstaunen — wie folgt auf den Punkt:

»Man istvielleicht so lange geneigt, die ,Einschreibung’ als eine blofle Metapher zu ver-
stehen [...]. Wahrheiten kdnnen doch auf uns allenfalls nur in einer dhnlichen Weise
wirken wie Messer, die ,ins Fleisch schneiden‘. So betrachtet wiirde sich Nietzsches
Rede von der ,Einschreibung’ in einem rhetorischen Effekt erschépfen, der etwa dar-
in bestiinde, uns den gewaltsamen Charakter vermeintlich zwangloser intersubjektiver
Veranstaltungen durch ein Bild in Erinnerung zu rufen; das Materielle bote lediglich die
Vergleichsebene fir geistige Phdnomene - und alles, was iiber die Logik der Metapher
hinausginge, kdnnte als unphilosophisch iiberschieBende Phantasie abgetan werden.
Nimmt man freilich die Einzelformulierungen in ihrem Kontext zur Kenntnis, dann wird
klar, dass Nietzsche den Vergleichscharakter nicht zuféllig eskamotiert: Er meint genau
das, was er sagt, wenn er behauptet, Wahrheiten selbst kdnnten ins Fleisch schnei-
den oder das Zeichen kdnne verletzen und sich auf den Willen schmerzhaft einpragen.”
(Ebd., Herv.i.0.)

In die physiologisch-materielle Dimension wirkt Macht demnach tief hinein,
sie kratzt nicht nur an ihrer Oberfliche. Dieses Hineinwirken erzeugt , Leib-
lichkeit“. Innerhalb der Dimension der Leiblichkeit wird die konstitutive Un-
terscheidung zwischen dem Materiellen und dem Geistigen irrelevant (vgl.
ebd.). Macht als Dimension des Geistig-Sozialen verdingt sich in die Physis
hinein und erzeugt den dinglich-geistigen Leib. Insofern betritt Nietzsche eine
Arena, in der die Dimension des Sozialen, Diskursiven, Geistigen mitnichten
tiber die Physis ganz zu verfiigen vermag, die ja als eine von der Leiblichkeit
unterschiedene Dimension konzipiert ist.> In der Dimension der Leiblichkeit
ist die Physis bereits vereinheitlicht — in der physiologischen Dimension noch
plurales Kriftefeld, Ansammlung chaotischer Energien® — die aber dennoch

25 | Nietzsche selbst wie auch Kalb in seiner Rezeption Nietzsches (2000) scheinen
die begriffliche Abgrenzung von Leib als sozial Gewordenem und Physis als Vielheit der
Energien und Kréfte des Korpers nicht durchzuhalten, so dass mithin unklar bleibt, ob
der Leib nun als sozial produzierte Einheit oder als vorsprachliche chaotische Entitat
aufzufassen ist. Dennoch soll hier, falls eine Unklarheit im Lesen entsteht, die Unter-
scheidung zwischen dynamischen Kréften des Korpers einerseits und deren Fahigkeit,
sich in einem Leib der Einheit zu organisieren, maBgeblich sein.

26 | Vgl. dazu Kalb (2000): ,Nietzsches naturphilosophische Studien hatten sich die
Einheit des Leibes im Sinne eines ,selbstregulierenden’ Systems zurechtgelegt. Unter

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

sichtbar macht, dass und wie tief ,Macht im Fundament menschlichen Seins
wirksam ist“ (ebd.: u15). Dass Macht tief im Fundament menschlichen Seins
wirken kann, hingt damit zusammen, dass es eine physische Dimension gibt,
die von einer leiblichen zu unterscheiden ist (s.o.), dass Macht oder soziale Ord-
nungen auf ein formbares und einprigsames und dadurch in Machtprozes-
se vereinnahmbares chaotisches Kriftefeld (immer wieder) stoflen. Aus dieser
kontinuierlichen (gewaltsamen) Begegnung kann sich dasjenige erzeugen, was
Nietzsche die Einheit des Leibes nennt. Die Erzeugung dieser (prekiren) Ein-
heit des Leibes, stets aufs Neue, ist, so kann geschlussfolgert werden, gleichbe-
deutend mit Subjektivierung. Subjektivierung ist hier nichts anderes als macht-
volle inskriptorische Vereinheitlichung physischer chaotischer Intensititen zu
einer immer provisorischen und prekiren leiblichen Einheit. Die Erzeugung
dieser leiblichen Einheit erfolgt entlang ,vermeintlich zwangloser intersub-
jektiver Veranstaltungen® (ebd.: 115, Herv. BW.). In der Tat, geht es Nietzsche
genau darum, in den aller-normalsten Annahmen und Praktiken den Charakter des
Zwangs zur Vereinheitlichung zu erkennen; das Herstellen von Identitdt als scheinbar
zwanglose Veranstaltung zu kennzeichnen, die ihren gewaltsamen — traumatisie-
renden — Charakter zu verbergen weifs. Die Macht setzt dafiir genau am Fleisch
an und bildet den historisch varianten, situativen, volatilen Leib. Dabei bilden das
Fleisch, die Nerven wie die Krifte und Energien des Korpers eine Art anthropologi-
sche Voraussetzung fiir das Annehmen von Macht und sozialen Ordnungen iiber-
haupt, fiir das sich gewaltsam Zusammenfinden zu einer Identitdt. Anders: Es ist
die Offenheit und Erinnerungsfihigkeit dieser physischen Dimension, die Subjekti-
vierungen als Erzeugung einer leiblichen Einheit moglich macht.

3.3.1 Die Interpretation des offenen Systems Korper als Form von
Herrschaft

Gilles Deleuze und Felix Guattari sprechen in ihrer Schrift Tausend Plateaus
(2002), inspiriert von Nietzsches Kérperverstindnis, von einem offenen Sys-
tem oder einer Landkarte der Fliisse und Intensititen (vgl. Grosz 1994: 121; De-
leuze/Guattari 2002: 13; 404ff.). Diese Landkarte ist beweglich und offen, sie
kann sich mit anderen Intensititen, Organen verbinden, sie ist vor allem offen
fur soziale Formationen (vgl. Grosz 1994: 121; Deleuze/Guattari 2000: 373ft.).
Deleuze und Guattari bezeichnen den Koérper auch als Oberfliche (,Plane of
Consistency“) (Deleuze/Guatarri zit. nach Grosz 1994: 121), in die Bedeutun-
gen eingeschrieben werden. Um den Koérper als Bedeutungstriger letztlich zu

,Leib* hatten wir das Gesamt der Kréfte, Triebe oder Willensdispositionen zu verstehen,
die sich in einem System zu organischer Einheit zusammenfigen.“ (Kalb 2000: 108,
Herv.i.0.) Diese Einheit ist allerdings niemals ,in Stein gemeifelt’ und stets prekar (vgl.
ebd., Herv.i.0.).

15.02.2026, 00:23:18.

153


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Das traumatisierte Subjekt

erfassen, muss der Kérper bestindig re-interpretiert werden (vgl. ebd.). Der Kér-
per kann in seine Segmente zerlegt werden, in Fliisse, Intensititen, Teile von
Teilen, er kann ebenso grofle Gruppen, grofie Maschinen bilden, wenn diese
sich mit anderen Fliissen, Intensititen, Organen verbinden.?”’

Die Krifte des Korpers sind nicht einfach eine Essenz oder feststehende
Substanz, in ihrer ahistorischen Intensitit, Fluiditit und Plastizitit sind sie die
Moglichkeitsbedingung des historisierbaren Leibes. Elisabeth Grosz schreibt
tiber die deleuzianische Lesart Nietzsches folgendes: , The body’s forces are not
simply part of nature or essence [...]; they are entirely plastic, fluid, capable of
taking any direction and any kind of becoming.“ (Ebd.: 124, Herv.i.0.) Einmal
mebhr tritt der Leib als ein gesellschaftlich formbares wie geformtes Biindel an
Kriften auf. Die Formung, so fassen Deleuze und Guattari zusammen, besteht
in der Interpretation des Kérpers wie in der Einschreibung von sozialen Kon-
ventionen. Subjektivierung erfolgt in einem Akt der Biindelung der Vielfalt von
Kriften unter einem gefiithlten Dach. Durchaus ein Gewaltakt. Hierfiir ist es
notwendig, ,Organe” etwa mit ausgewiesenen Funktionen zu bilden. Organe
werden uber gewaltsame Interpretationen gebildet, der Wille zur Interpreta-
tion beruht auf einem Willen zur Macht. Kérper, aber auch einzelne Organe,
werden im Dienst von Herrschaftsmoglichkeiten und -strategien interpretiert
und dariiber gegeneinander abgegrenzt:

,Der Wille zur Macht interpretirt (- bei der Bildung eines Organs handelt es sich um
eine Interpretation): er grenzt ab, bestimmt Grade, Machtverschiedenheiten. Blosse
Machtverschiedenheiten kénnten sich noch nicht als solche empfinden: es muss ein
wachsen-wollendes Etwas da sein, das jedes andre wachsen-wollende Etwas auf seinen
Werth hin interpretirt. Darin gleich - In Wahrheit ist Interpretation ein Mittel selbst, um
Herr liber etwas zu werden. (Der organische Process setzt fortwdhrend Interpretiren
voraus).“ (Nietzsche 2007: 443, Herv.i.0.)

Die Integration der individuellen Leiber, die Zusammenfassung der Viel-
falt unter einem Dach, die Biindelung der Krifte und Energien des Korpers
als Subjektivikationsprozess erfolgen tiber ein herrschaftsmotiviertes Inter-
pretieren des Leibes. Es sind machtinformierte Bedeutungszuschreibungen,
die dem leibhaftigen Subjekt seine Einheit geben. Das Subjekt wird via Inter-
pretationen im Gleichklang mit der sozialen Ordnung gebildet. Interpretati-
onen basieren auf sprachlichen Deutungsfolien, die die kulturell gewohnten
Denkschemata widerspiegeln. Die interpretierende begriffliche Zentrierung der

27 | Bei Deleuze und Guattari heifit es. ,The map is open and connectable in all its di-
mensions; it is detachable, reversible, susceptible to constant modification. It can be
torn, reversed, adapted to any kind of mounting, reworked by an individual, group or
social formation.” (Deleuze/Guattari zit. nach Grosz 1994: 121)

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Krifte erwirkt dabei die leibliche Selbstbildung (vgl. Kalb 2000: 105). Hierbei
geht es um das Gleichsetzen von dhnlichen Zustinden und um ein ,Anihnli-
chen’ eventuell verschiedener Zustinde. Interpretationen erfolgen dabei nach
der Vorlage bereits gemachter Interpretationen, die fiir Wahrheiten gehalten
werden. Eine Interpretation ist die Interpretation einer Interpretation. Die so-
ziale Ordnung reproduziert sich dartiber, dass die Dinge von den Mitgliedern
— teils unwillkiirlich — in immer der gleichen Weise interpretiert werden. Das
geschieht dadurch, dass auf der biografischen Achse sich dhnelnde leibliche Zu-
stinde zunichst aufeinander bezogen werden, um dann als Einheit wahrgenom-
men werden zu konnen (vgl. ebd.). In Nietzsches materialistischer Sicht baut
sich ein Interpretationsvorgang von den ,physischen Impulsen‘ her auf. Diese
iibersetzen sich Schritt fiir Schritt, und doch rasend schnell, in Bilder, Affek-
te, Bedeutungen. Physische Impulse sind wiederum in einer nervlichen Basis
verankert. Deswegen bilden die Nerven oder das ,nervise System“ (Nietzsche
1988: 50) eine primire Bedingtheit im Kanon sinnstiftender Praktiken: Jegli-
che Wahrheitsproduktionen haben bei Nietzsche, so scheint es, eine konkrete
materielle — nervliche — Basis.

3.3.2 Alle Macht den Nerven (und Macht geht auf die Nerven)

,Was sind Worte? Sie sind blof die Abbildung eines Nervenreizes in Lauten. Um aber
von einem Nervenreiz weiter auf eine Ursache auer uns im Sinne einer Wahrheit zu
schliefien, befinden wir uns bereits im Land der Willkir [...]. Ein Nervenreiz, Ubertragen
zuerst in ein Bild - erste Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einen Laut - zweite
Metapher.“?8 (Nietzsche 2006: 2)

Die Nerven bilden in Nietzsches Sozialphilosophie des Leibes einen Ort, in den
hinein sich das sozial konstituierte Subjekt theoretisch und hypothetisch bis
in seine Einzelteile fragmentieren kann. Einzelteile, die sowohl eine Art ,origi-
nalen Text des Leibes“?® darstellen, einen Text, dessen Impulse in seiner Frag-
mentiertheit eine Art sozial unverstellte Initialenergie darstellen kénnen, wie
sie auch den zentralen Angriffs- und Einhakpunkt gesellschaftlicher Normen
und Werte bilden konnen. Nietzsche vertritt eine regelrechte Ontologie der
Nerven. Das Subjekt kann zum Subjekt werden, weil es nervlich ist. Anders:

28 | Die Inspiration zu diesem Nietzsche-Zitat stammt von Grosz (vgl. Grosz 1994: 126).
Grosz mochte damit herausstellen, dass Sprachbildungen geméafi Nietzsche eine kor-
perliche Basis haben. Mir geht es zudem darum, nervliche Impulse als Voraussetzung
fur die Annahme sozialer Ordnungen geltend zu machen, wie auch die Kontingenz der
Bedeutungsgebungen mit Nietzsche sichtbar zu machen.

29 | Vgl. lIwawaki-Riebel 2004: 82. Fiir eine detaillierte Sicht der Philosophin Iwawaki-
Riebel auf Nietzsches Leibverstandnis siehe Kapitel 6.1.3-6.2.

15.02.2026, 00:23:18.

155


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

Eine Sprache alleine macht noch kein Subjekt. Erst die willkiirliche Interpre-
tation des nervlichen Impulses in bekannte Sinnzusammenhinge vergesell-
schaftet die ,Nervensache Mensch’, biindelt Fragmentiertes und verklammert
es mit sozialen Bewertungsschemata und Fithlweisen. In dem von Nietzsche
beschriebenen metonymischen Prozess gewinnt sich das Subjekt in dem
Mafle, wie es lernt, Impulse zu interpretieren, es gewinnt sich in dem Mafe,
wie es die intensive, noch nicht benannte, also noch nicht vollstindig seien-
de Impulsivitit — eine Aktualitit und Originalitit — verliert. Diese Metonymie
des Gewinnens und Werdens, des Verlierens und Sterbens folgt einer Zeit-
lichkeit (hat ihr Tempo). Die Willkiir und den interpretativen Charakter erhilt
der Vorgang durch die Geschwindigkeit, in der tibersetzt wird (in der Regel
blitzschnell). Dadurch entziehen sich die Prozesse des Werdens und Sterbens
der Wahrnehmung (sie sind prireflexiv), sie sind nicht mehr rekonstruierbar,
sie wirken natiirlich. Zeitlichkeit als Schnelligkeit katalysiert hier Naturalisie-
rungen, und Langsamkeit wiirde Reflexion des Werdens und Gewordenseins
und der De-Naturalisierung er6ffnen (vgl. Kap. 6.1.3-6.2).

Subjektivation kann physiologisch betrachtet als ein operativer Prozess ver-
standen werden, in dem immer wieder Nervenreize oder Impulse zunichst in
ein Bild und dann in eine sprachliche Deutung tibersetzt werden. Die oben ge-
nannte Ubersetzungsabfolge findet dabei nach dhnlichen inhaltlichen, iden-
titatsstiftenden Mustern statt. In Menschliches, Allzumenschliches beschreibt
Nietzsche Subjektivationen wie folgt: Es ,bilden sich angewdhnte rasche Ver-
bindungen von Gefiihlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell
hintereinander erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einhei-
ten empfunden werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105, Herv.i.O.). Die
vielfiltigen Energien und Krifte des Korpers, die Nietzsche auch als , Stréme
mit hundert Quellen und Zufliissen“® (Nietzsche zit. nach ebd.) bezeichnet,
werden durch Interpretationen vereinheitlicht, und bilden durch diese den or-
ganischen Leib. Die Stréme sind dabei dasjenige, was wire, wenn keine Ver-
einheitlichung stattfinde. Eine utopische Dimension, Ein- und Ausblick in
und auf eine andere Ontologie. Dabei spielt Gewdhnung eine entscheidende
Rolle. Einen Impuls, einen Korperteil, den Koérper in einer Situation, wie er
sich zeigen mag, wie er empfunden sein mag, mit einem Gefiihl zu belegen
und sprachlich in seiner Bedeutung zu erfassen und damit zu konstituieren,

30 | Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105. Kalb bezieht Nietzsches Ausspruch des ,Stro-
mes mit hundert Quellen und Zufliissen” auf das Gegenstiick eines liber Vereinheitli-
chung zu bildenden moralischen Gefiihls (vgl. ebd.). Ich halte es hingegen fiir passen-
der, die leibliche Subjektivation, die selbstredend das moralische Gefiihl einschliefit
(s.0.), als Interpretation des Stromes mit hundert Quellen und Zufliissen zu bezeichnen.
»Strome mit hundert Quellen und Zufliissen® sind meines Erachtens eine Metapher und
eine Metonymie fiir die Vielheit des chaotischen Leibes.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

wird zu einem Akt der GewShnung. Gewdhnung ist in der Regel ein prire-
flexiver Vorgang, das heifdt, der Konstituierungsvorgang ist dem Bewusstsein
nicht ohne weiteres zuginglich, was zur Folge hat, dass die Bedeutungen der
Leibimpulse als quasi-natiirliche notwendige Ursache des Impulses selbst
wahrgenommen werden. Angewohnte Interpretationen werden dabei tiber die
Fahigkeit der Gedichtnisleistung — des Gedichtnisses — erhalten. Nietzsche
postuliert ein ,Gedichtnis des Willens“ (Nietzsche 1988: 47), jenes hat in der
Kraft der Vergesslichkeit seinen Gegenpol (vgl. ebd.: 406). Es ist das ,Gedicht-
nis des Willens“, das die Gewohnheiten der alten Interpretation aufrechter-
hilt. Gemifl Nietzsche ist eine ;wahre innere Erfahrung’ ein Effekt einer auf
gesellschaftlichen Konventionen basierenden Interpretation eines Impulses.
Ein Erregungsimpuls des Nervensystems wird durch gesellschaftlich produ-
zierte, sprachlich vermittelte Sinnstiftungen interpretiert. Wahrheitsprodukti-
onen sind hier in ihrer zutiefst somatischen Dimension sichtbar. Dadurch dass,
wie Nietzsche deutlich machen will, zuvorderst die gefundene Ursache ins
Bewusstsein tritt, und nicht der nervliche Impuls an sich, wird der ,Produkti-
onsvorgang’ verdeckt und iibrig bleibt ,Wahrheit* beziehungsweise ,Ursache’.
Jene scheinbare Ursache ist aber nur ein Ablagerungsprodukt angewdhnter,
bereits schon an anderer Stelle erfolgter Interpretationen. Das Individuum denkt
in einem Moment, dass es etwas Neues verstanden und eine wahre Ursache
fur seinen Zustand gefunden hat. Nietzsche ,zieht diesen Zahn‘, wenn er
postuliert, dass Interpretation von Impulsen, also jede scheinbar ,innere Er-
fahrung’, mit Einschrinkungen® bloR eine Ubersetzung dieses Zustandes in
bereits bekannte Zustinde ist — also eine Erinnerungsleistung des Gedicht-
nisses. Letztere wird aber gemeinhin fiir die aktuelle Erfahrung gehalten.
Eine neue Erfahrung zu machen, ist in dieser Perspektive nicht ohne weiteres
moglich (s.o.). Die Anwendung des bekannten Wissens auf Impulse, und die
Interpretation entlang eines solchen, lisst sie immer wieder zur Kopie wer-
den. Ist es iitberhaupt moglich, die Interpretation nicht zwischen den Text und
den Text (eine Wahrnehmung und eine Wahrnehmung, einen Reiz und ei-
nen Reiz) zu mengen?, fragt Nietzsche. Ist die Wahrnehmung eines Zustands
etwa des ,sich schlecht Befindens“ ohne Ursachendeutung im Riickgriff auf
einen bereits bekannten Zustand méglich? Nietzsche stellt als Antwort darauf
einen Modus in Aussicht, den er im Anschluss an seine Auseinandersetzung
mit der buddhistischen Philosophie ,Neutralitit des Beobachtenden“ nennt
(Nietzsche 2007: 344).%2

31 | Welche diese Einschrankungen sind, wird in Kapitel 6, 7 und 8 besprochen.
32 | Zu Nietzsches Bezug zu buddhistischen Philosophien siehe lwawaki-Riebel 2004:
91-141.

15.02.2026, 00:23:18.

157


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

,Die ganze ,innere Erfahrung’ beruht darauf, dass zu einer Erregung der Nerven-Cent-
ren eine Ursache gesucht und vorgestellt wird - und dass erst die gefundene Ursache
in’s Bewusstsein tritt: diese Ursache ist schlechterdings nicht addquat der wirklichen
Ursache, - es ist ein Tasten aufgrund der ehemaligen ,inneren Erfahrungen’, d. h. des
Gedéachtnisses. Das Gedéachtniss erhélt aber auch die Gewohnheit der alten Interpre-
tationen, d. h. der irrthiimlichen Urséchlichkeit, - sodass die ,innere Erfahrung‘ in sich
noch die Folgen aller enemaligen falschen Causal-Fiktionen zu tragen hat. [...] Die ,in-
nere Erfahrung’ tritt uns in’s Bewusstsein erst nachdem sie eine Sprache gefunden hat,
die das Individuum versteht - d. h. Eine Ubersetzung eines Zustandes in ihm bekanntere
Zustande - : ,verstehen‘ das heisst naiv bloss: etwas Neues ausdriicken kénnen in der
Sprache von etwas Altem, Bekannten. Z. B. ,ich befinde mich schlecht’ - ein solches
Urtheil setzt eine grosse und spéte Neutralitdt des Beobachtenden voraus -: der naive
Mensch sagtimmer: Das und Das macht, dass ich mich schlecht befinde, - er wird iiber
sein Schlechtbefinden erst klar, wenn er einen Grund sieht, sich schlecht zu befinden
... Das nenne ich Mangel an Philologie; einen Text als Text ablesen kdnnen, ohne eine
Interpretation dazwischen zu mengen, ist die spateste Form der ,inneren Erfahrung’, -
vielleicht [Herv. B.W.] eine kaum mdgliche.” (Ebd., Herv.i.0.)

Was kénnte das Gesagte konkret bedeuten? Welchen praktischen Nutzen kénnte
man daraus ziehen? An einem Beispiel: Der leibliche Impuls ,das Herz wird
schwer®, ,alles zieht nach unten®, im Allgemeinen aus der Wahrnehmung aus-
geblendet beziehungsweise blitzschnell als Traurigkeit interpretiert, so dass
nur (wenn iiberhaupt) der Affekt der Traurigkeit zu Bewusstsein kommt. Még-
licher ist, dass nicht einmal der Affekt zu Bewusstsein kommt, sondern ein(e)
gefundene(s) Ursache/Ereignis fiir den Impuls, vielleicht: , Ich bin alleine.“ Da
»alleine sein“ im gesellschaftlichen Bewertungskanon und allseits gegenwir-
tigen biopolitischen Partnerschaftsimperativ keine sozial akzeptierte Form
der Daseinsweise darstellt, wird dieser Zustand leiblich mit Traurig-Sein und
Herz-schwer-Werden verkniipft. Ein biopolitischer Imperativ wird dadurch in
den Leib inkorporiert, dass einerseits Impulse an ihm erzeugt werden und
andererseits leibliche Impulse durch ihre Verkniipfung mit sozialen Inhalten
dadurch unartikulierbar — beziehungsweise nur reduziert auf einen sozialen
Sinn hin artikulierbar sind. Beides fungiert als Naturalisierung, dadurch,
dass die Willkiirlichkeit der Verkniipfung sowie die gesellschaftliche Ideolo-
gie in der Relevanz fiir leibliches Erleben unsichtbar ist (verdeckt ist). Sub-
jektivierungen spielen sich, wie Nicole M. Wilk in ihren Bezugnahmen auf
Nietzsche es ausdriickt, in dem , Krifteparallelogramm vom Leib zur Sprache
zum Kérper und zuriick zum Leib® (Wilk 2002: 14) ab.** Wire ein Aufdréseln
von Impuls und Interpretation ein Ansatz, um das Scharnier zwischen Leib,

33 | Wilk (2002) sprichtvon Identitatsbildung dort, wo ich von Subjektivation spreche.
Ich gebrauche den Begriff Subjektivation/Subjektivierung mit Butler/Foucault, der das

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Subjekt und Gesellschaft zu lockern? (Dazu mehr in Kap. 6, 7 u. 8) Nietzsches
Vorschlag scheint zumindest die Assoziationskette von leiblichem Impuls,
Gefithl und Bedeutungsgebung (,Werthurteilen®) (Nietzsche 2007: 356) auf
ihre Herrschaftsaufrechterhaltung zu befragen (vgl. ebd.: 356ff.). Inwieweit
wird also tiber Deutungskonventionen von Impulsen Herrschaft etabliert und
aufrechterhalten? Nietzsche macht darauf aufmerksam, dass individuelle wie
soziale Wirklichkeiten entlang der mit solchen ,Werthurtheilen durchsetz-
ten Sinneswahrnehmungen® stabilisiert werden (ebd.). Damit die Reziprozitit
des ,Krifteparallelogramms Leib, Sprache, Kérper (s.o.) funktioniert, ist es
notig, dem Subjekt ein Geddchtnis oder eine Erinnerung zu installieren. Mit an-
deren Worten: Subjektivierung muss scheinbar tiber die Installierung eines
Gedichtnisses erfolgen, um wirklich zu subjektivieren, um eine identitire Ebene
zu erreichen — ohne jemals zur Identitit werden zu konnen. Die Installierung
des Gedichtnisses bedarf — so Nietzsche — allem voran der Schmerzzufiigung.
Schmerzzufiigung ist fiir Nietzsche ein Prozess, und er belegt diesen mit dem
Begriff Mnemotechnik (vgl. Nietzsche 1988: 50) (vgl. Kap. 3.5). Bevor in Nietz-
sches Definition systematischer eingefiithrt wird, soll zunichst iiber eine Rein-
terpretation von Kafkas Erzdhlung In der Strafkolonie (2010) illustriert werden,
was Nietzsche damit meinen kénnte, wenn er behauptet, Wahrheiten konnten
sich buchstiblich ins Fleisch schneiden und Zeichen kénnten buchstiblich
verletzen (vgl. Kalb 2000: 114). Es handelt sich um eine Reinterpretation, weil
ich einer Idee von Elisabeth Grosz (1994) folge. Grosz illustriert Nietzsches
mnemotechnisches Konzept mit Kafkas Erzihlung. Grosz geht es wie Kalb da-
rum herauszustellen, dass Nietzsche ein materielles Kérperverstindnis hat,
und der Terminus ,soziale Einschreibungen von Normen‘ nicht nur metapho-
risch oder psychologisch zu verstehen ist (wie das mit den spiteren Schriften
Butlers denkbar wire) (vgl. Kap. 2.3), sondern diese konkret somatisch erfolgen
und Subjekte hervorbringen. Im Sinne eines Neuen Materialismus argumen-
tiert Grosz: ,Kafka’s story shows us that the Nietzschean model of corporeal
inscription need not be regarded simply as a metaphorical description of pro-
cesses that occur largely psychologically. On the contrary, processes of body
inscriptions must be understood as literally and constitutive.“ (Grosz 1994:
137) Ich schliefe mich Grosz in diesem Punkt an. Auch mir geht es darum,
die materielle Dimension als Angriffspunkt sozialer Ordnungen sichtbar zu
machen. Anders als Grosz geht es mir aber darum, in der hier vorliegenden
Schrift Schmerz und Verletzbarkeit als Subjektivierungsdynamik zu lesen.
Dies erfolgt, indem Nietzsches, Foucaults und Butlers Theoreme wie auch im
Folgenden Kafkas Prosa mit dem Begriff des Traumas explizit verkniipft wer-
den (vgl. Kap. 4).

Scheitern bereits mitdenkt. Der Begriff Identitatsbildung setzt Identitat aber als Fak-
tum (vgl. Kap. 1).

15.02.2026, 00:23:18.

159


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Das traumatisierte Subjekt

3.4 IN DER STRAFKOLONIE: DIE TRAUMATISCHE ERKENNTNIS
DES LEIBES

,Es istein eigentiimlicher Apparat.” (Kafka 2010: 164)
Und Kafka weiter:

,Begreifen Sie den Vorgang? Die Egge fangt zu schreiben an; ist sie mit der ersten An-
lage der Schrift auf dem Riicken des Mannes fertig, rollt die Watteschicht und wélzt den
Kdrper langsam auf die Seite, um der Egge neuen Raum zu bieten. Inzwischen legen sich
die wundbeschriebenen Stellen auf die Watte, welche infolge der besonderen Praparie-
rung sofort die Blutung stillt, und zu neuer Vertiefung der Schrift vorbereitet. Hier die Za-
cken am Rande der Egge reifien dann bei weiterem Umwélzen des Kdrpers die Watte von
den Wunden, schleudern sie in die Grube, und die Egge hat wieder Arbeit. So schreibt
sie immer tiefer die zwdlIf Stunden lang. [...] Wie still wird dann aber der Mann um die
sechste Stunde! Verstand geht dem Blddesten auf. Um die Augen beginnt es. Von hier
ausverbreitet es sich. Ein Anblick, der einen verfiihren kénnte, sich mit unter die Egge zu
legen. Es geschieht ja nichts weiter, der Mann féngt blof an, die Schrift zu entziffern, er
spitzt den Mund, als horche er. Sie haben gesehen, es ist nicht leicht, die Schrift mitden
Augen zu entziffern; unserer Mann entziffert sie aber mit seinen Wunden“ (Ebd.: 175)

Franz Kafka illustriert in seiner prominenten Erzihlung In der Strafkolonie
(2010) mittels der Beschreibung der Foltermaschine, die programmatisch nur
,der Apparat“ genannt wird, und die aus einem ,Zeichner‘ einer Egge und
einem vibrierenden Bett besteht, jene Form der Subjektivierung, die Nietz-
sche als Mnemotechnik in der Genealogie der Moral (1988) verhandelt, und die
Foucault in Uberwachen und Strafen (1976) zunichst als Effekt der Marter und
sukzessive als Effekt eines panoptischen Disziplinarmechanismus beschreibt
(vgl. Kap. 2.2). In Kafkas Erzdahlung wird ein Soldat, der ob seines Schlafbe-
diirfnisses seiner Wachter-Pflicht nicht geniigend nachkommt — (diese besteht
darin, sttindlich vor der Tiir des von ihm zu bewachenden Offiziers zu salu-
tieren) — zum Tod durch Exekution verurteilt. Die Exekution findet durch den
,Apparat‘ statt. Es handelt sich, wie der Verlauf der Geschichte nur sukzessive
enthiillt, um eine Einschreibemaschine, die das sozial gewiinschte Verhalten
in den Korper des Gefangenen einritzt. Die Maschine schreibt das Versaum-
nis in den Leib ein — und wird somit zum Symbol fiir eine Maschinerie, die
iiber die Einritzung normative Empfindungs-, Wahrnehmungs-, Denk- und
Handlungsanweisungen erteilt und evozieren soll. In diesem Fall lautet die
Botschaft: ,Ehre deinen Vorgesetzten.“ Es sind aber auch andere Anweisungen
moglich, es scheint, als gibe es unzihlige Vorlagen fiir Anweisungen, diese
miissen lediglich im ,Zeichner, dem oberen Teil des Apparates ausgetauscht
werden. Ein Besucher, genannt ,Der Reisende®, hat den Auftrag, jenes Folter-

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

und Strafverfahren zu begutachten. Der Reisende soll hierfiir der Exekution
beiwohnen, und erhilt eine Einfithrung in die Funktionsweise der Maschine.
Der Leser erfihrt, dass der Vorteil dieser Foltertechnik darin besteht, dass der
Verurteilte sein Urteil nicht (sprachlich) erfihrt. Denn: Sein Leib lernt die Bot-
schaft.* Der Leib tritt an die Stelle des sprachlichen Bewusstseins. Die Egge
schreibt die Botschaft immer tiefer in den Leib des Verurteilten ein, je tiefer
sie kommt, desto niher kommt der Verurteilte seinem ,gerechten’ Tod und so
mehr — so macht ein dunkler Offizier glauben — ,verstehe’ der Verurteilte, was
er zu befolgen habe: ,Verstand geht auch dem blédesten auf.“ (Kafka 2010: 170)

An anderer Stelle erfihrt der/die Leser_in, dass frither Handarbeit nétig
war, um die Maschine zu bedienen, dank der Modernisierung des Apparates
arbeite der Apparat ganz von allein (vgl. ebd.: 165). Die Leser_innen erfahren
auch, dass ,Stérungen natiirlich [vorkommen] kénnen“ (ebd.), dass diese aber
sofort behoben werden, ,weil der Apparat ja zwolf Stunden in Gang sein [soll]“
(ebd.).

Stellt der Apparat eine Metapher fiir die herrschende soziale Ordnung dar,
die als Maschinerie dem Verurteilten — der nicht weif3, dass und wozu er ver-
urteilt ist — wortwortlich auf den Leib geschrieben wird? Die Rationalitit des
Urteils scheint dem Verurteilten nicht bekannt, ebenso wie dem Subjekt die
Rationalitit, die seiner Subjektivierungsweise zugrunde liegt, verborgen ist.
Ja, dass es sich iiberhaupt um eine Rationalitit handelt, und nicht nur um wel-
che, auch das soll wohl verborgen bleiben. Die Vermittlung des Urteils in den
Leib hinein, ohne dass selbes dem Verurteilten mitgeteilt wird, verschleiert, so
scheint es, die Rationalitit als vektorale Energie der Inskriptionskette, und lisst
dieselbe als natiirlich erscheinen. Die der herrschenden sozialen Ordnung zu-
grunde liegende Rationalitit ist demnach prireflexiv, darin liegt auch ihre Ge-
walttitigkeit. Die Inskription wird nicht durch ein konkretes Subjekt — einen
Tater — ausgefiihrt, sie geschieht nunmehr nicht per Hand, sondern ,ganz von
selbst’. Kafka bringt hier nicht zuletzt dasjenige zum Ausdruck, was mit Nietz-
sche als ein Tun ohne Titer bezeichnet werden kann (und was in meinen Augen
die zentrale Denkfigur fiir den poststrukturalistischen Diskurs Foucaults und
Butlers stellt) (vgl. Kap. 2.2.1). Das Wirken des Subjekts griindet sich demnach
nicht auf einer dem Subjekt eignenden Essenz, einer sich aus der Substanz des
Subjekts ergebenden Handlungsmotivation. Vielmehr sind Handlungen selbst
Krifteverhiltnisse innerhalb sozialer Ordnungen. Macht und Herrschaft wirken
durch das Subjekt, welches sich an der Tat selbst hervorbringt. Bei Nietzsche

34 | Bei Kafka heifit es: ,,Dem Verurteilten wird das Gebot, das er {ibertreten hat, mit
der Egge auf den Leib geschrieben. Diesem Verurteilten zum Beispiel’ - der Offizier zeigt
auf den Mann, ,wird auf den Leib geschrieben werden: Ehre deinen Vorgesetzten!* [...]
,Kennt er [der Verurteilte, B.W.] sein Urteil?‘ ,Nein’, sagte der Offizier [...]: ,Es wére nutz-
los, es ihm zu verkiinden. Er erfahrt es ja auf seinem Leib." (Kafka 2010: 169)

15.02.2026, 00:23:18.

161


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Das traumatisierte Subjekt

heift es: ,Aber es gibt kein solches Substrat; es giebt kein ,Sein hinter dem
Thun, Wirken, werden; ,der Thiter* ist zum Thun bloss hinzugedichtet, — das
Thun ist Alles.“ (Nietzsche 1988: 35, Herv.i.O.) Die titerlose Vergesellschaf-
tung, auf die nicht zuletzt auch die Theorie der verletzenden Sprechakte von
Judith Butler (1998) sich griindet, die das Subjekt in die Existenz sprechen
(vgl. Kap. 2), ankert sich aber bei Nietzsche, und Kafkas Egge illustriert genau
das (vgl. dazu auch Grosz 1994: 134ff.) in einer somatischen Dimension. Diese
bildet die Voraussetzung dafiir, dass Macht und Herrschaft ,tun kénnen'.

Der Apparat arbeitet zwolf Stunden lang, er ist dauerhaft im Einsatz. Spie-
gelt sich hierin die Omniprisenz und Unentrinnbarkeit der vergesellschaftli-
chenden verletzenden Anrufung?

Der Verurteilte hat, wie der Reisende entriistet feststellt, keine Gelegenbheit,
sich zu verteidigen. Hierfiir gibt es keinen Ort, der ,Verurteilte* liegt bereits
auf dem Folterbett. Das Folterbett bildlich fiir die Norm genommen, subjek-
tiviert, bevor ein ,Ich* dagegen (oder dafiir) sein kann, Einverstindnis geben
oder Einspruch erheben kénnte, gegen diese Aufnahme der Anweisung zum
Sein in den Leib. In der Erzdhlung spricht der Offizier, der dem Reisenden die
Funktionsweise des Apparates erklirt, franzosisch. Der Verurteilte versteht
kein Franzosisch, und kann ,den Apparat’ nicht begreifen. Er ist ihm ausge-
liefert, ohne seine Funktionsweise zu kennen. Er kann so nicht reflektieren, in
welchem System er agiert und wozu er verurteilt wird. Erst innerhalb des Aktes
der Unterwerfung, also nach sechs Stunden Marter, wird der Verurteilte das
Urteil verstehen konnen, so der Offizier, wie er auch erst nach und wihrend der
schmerzhaften Unterwerfung ,soziale Anerkennung‘ erhalten kann. Soziale
Anerkennung konnte hier durch den Offizier symbolisiert sein, der den Ver-
urteilten beobachtet und anerkennend und nahezu schwirmerisch beschreibt,
wie die ,Erleuchtung’ vor sich geht: ,Um die Augen beginnt es. Von hier aus
verbreitet es sich. Ein Anblick, der einen verfiithren konnte, sich mit unter die
Egge zu legen.“ (ebd.: 176) Erst nachdem sich der Code der Verhaltensnorm so
dermaflen tief in den Korper des Verurteilten eingeschrieben hat, wird er, mit
Butler gelesen, zum der Anerkennung wiirdigen Subjekt, und steigt in den Zu-
stand des Intelligiblen als des Lebbaren empor:* ,Die ersten sechs Stunden lebt
der Verurteilte fast wie frither, er leidet nur Schmerzen.“ (Ebd.) Besteht hier also
die paradoxe Okonomie der Lebbarkeit darin, dass der Gemarterte erst im Ster-
ben als lebbares Subjekt angerufen wird? Werden hier Leben und Tod in einem
paradoxen wie perfiden Subjektivierungsakt sowohl gegeneinander ausgespielt
als auch in eins gesetzt? Es scheint so. Denn: In der Weise, wie der uneinsichti-
ge, genauer widerstindige Nicht-Subjekt-Leib — immerhin besteht das Vergehen
gegen die Norm, dem Schlafbediirfnis nicht standgehalten zu haben, also die
Korperdisziplinierung versagt zu haben — an der Schwelle zum Tod, sich in eine

35 | Vgl. Kapitel 2.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

sozial codierte Norm transformiert (diszipliniert), desto mehr wird der Sterben-
de zum Subjekt. Kein anerkanntes Leben ohne Unterwerfung unter die Norm,
aber in der Unterwerfung kein Leben? Die herrschende soziale Norm totet ja,
hier, tiber die teleologische Anweisung ,Ehre deinen Vorgesetzten“. Tétet sie
dasjenige, was mit Nietzsche gegengelesen die Vielheit des Subjekts sein kénn-
te? (vgl. Kap. 3.2) Vielheit konnte hier in der Gestalt des aufmiipfigen Korpers,
der das Salutieren — die Disziplin — verweigert, bevor die Norm einsticht®*® und
die Liiste, die beweglichen Energien, die ungeordneten Krifte des Korpers zu
einem einheitlichen, die Norm befolgenden Subjekt formiert, bestehen.

In dem Moment, wo die Schmerzen dermaflen tief gehen, die Wunden der-
art klaffen, kommt die Botschaft an, sie wird dechiffrierbar: , Sie haben gesehen,
es ist nicht leicht, die Schrift mit den Augen zu entziffern; unser Mann entziffert
sie aber mit seinen Wunden.“ (Ebd., Herv. BW.) Es scheint, dass hier Sema und
Soma?¥ durch den Schmerz aneinander gebunden werden. Werden beide durch
ein Trauma miteinander verknuipft? So ist es der Leib, genauer seine Wunden,
die ,Erleuchtung’ bringen. Womdglich wird der Reisende Erkenntnissubjekt in
einem traumatisierenden Akt. Macht ihn seine (verwundbare) leibliche Situation
samt Schmerzempfindlichkeit empfinglich fiir diese Form der Ich-Werdung?
Ist diese menschenmogliche Bestechlichkeit der Grund sich zu subjektivieren,
sich subjektivieren zu lassen? Vieles spricht dafiir: Die normative Anrufung ist
jaim Schmerz — als traumatische Erkenntnis leibhaftig ver(er)innerlicht worden.
Es soll der Leib verstehen, was eine Ordnung bedeutet. Trauma und Subjektivitit
scheint zumindest bei Kafka auf schicksalshafte Weise miteinander verkniipft.

3.5 MNEMOTECHNIK: SUBJEKTIVIERUNG ALS KORPER(SCHMERZ)-
GEDACHTNISBILDUNG: SICH SELBST GLEICHEN

»,Man brennt etwas ein, damit es im Gedéachtnis bleibt; nur was nicht aufhért weh zu tun,
bleibt im Gedachtnis.” (Nietzsche: 1988: 50)

Wenn Kafka die Erzihlung auch so gestaltet, dass es nahezu unméglich ist,
sich vorzustellen, der Gemarterte konne diese Tortur iiberleben, so ist doch

36 | Einstechen ist hier einmal mehr programmatisch nicht in Anfiihrungszeichen ge-
setzt, um Nietzsches Leibmotiv und die Irrelevanz der konstitutiven Scheidung zwischen
Materiellem und Geistigem zu betonen (s.0.). In Kapitel 6 wird zudem deutlich werden,
dass es sich zwar nicht immer um Einstiche handelt, normative Muster jedoch buch-
stablich (und nicht nur metaphorisch) Subjekte hervorbringen. Subjektivierung kann
sich zudem durchaus wie ein Stich anfiihlen und kann durch einen Stich erfolgen (vgl.
Kap. 6.8.7).

37 | Ich danke Cornelia Klinger (2013) fiir diese Formel.

15.02.2026, 00:23:18.



https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das traumatisierte Subjekt

augenscheinlich, dass Kafka eher auf den symbolischen Tod und die symbo-
lische Geburt abzielt (wenngleich sich eine klare Trennung zwischen Symbol
und Materie nicht aufrecht erhalten lisst). Geboren werden soll das Subjekt
der Unterwerfung, das sich iiber seine Wunden an die Gebote der Ordnung er-
innert und damit Subjekt wird. Erinnerung ist hier als prireflexiver leiblicher
Akt in situ zu verstehen; als Instant Memory.

Kafkas Erzihlung mit Nietzsche lesend, lisst sich fragen, ob dem Gemar-
terten also ,ein Gedichtnis gemacht worden ist“ (ebd.: 47ff.)? Insofern er die
Tortur iiberlebt, wird er das Urteil samt Handlungsanweisung nicht ohne wei-
teres mehr vergessen kénnen. In der Zur Genealogie der Moral (1988) entwirft
Nietzsche ein Modell dafiir, wie Subjektivierung als eine Form der ,Gedicht-
nismachung” beziehungsweise ,Gedichtnisinstallierung® sichtbar wird. Das
Gedichtnis ist bei Nietzsche innerhalb der Trias Leib, Subjekt, Gesellschaft
(»Societit“) verortet (ebd.: 46ff.). Das Gedichtnis wird dem Subjekt gemacht
und macht es so zum Subjekt. Agens der Gedichtnismachung sind Praktiken
entlang einer sozialen Rationalitit/Ordnung. Praktiken, die diese am Leib des
Subjekts schmerzhaft vollstrecken und es so vergesellschaften (vgl. Wuttig
2013: 42fF). Dreh- und Angelpunkt der Gedichtnismachung ist demnach der
schmerzempfindliche Leib. Der Mensch ist qua seines Leibes, in und mit dem
er qua Situation ist, ein offenes Feld und Einlassstelle fiir semantisch aufge-
ladene Schmerzen. Uber das Zufiigen von Leibesschmerzen wird dem Men-
schen, so Nietzsche (s)ein Gedichtnis gemacht (er wird gemacht). Es handelt
sich dabei mehr als um ein ,kognitives* Gedichtnis, um ein Kérper(schmerz)-
geddchtnis. Das leibliche Erinnerungsvermogen gewihrleistet, dass die Norm
nicht tibertreten wird, die Befolgung der Norm gewihrleistet wiederum den
Status als Mensch.

Subjektivierungen sind bei Nietzsche eng mit dem Schmerz-Zufiigen,
dem Wunden-Zufiigen, dem Traumatisieren, oder, wie er es ausdriickt, ,Lei-
den machen“ (Nietzsche 1988: 49) verkntipft. Das wird ebenso deutlich an der
mnemotechnischen Formel, die aufweist, dass nur dasjenige im Gedichtnis
bleibt, was leiblich iiber Schmerzen erinnert wird (vgl. ebd.: 50). Subjektivie-
rung wird somit selbst als Trauma lesbar (vgl. Kap. 4) (vgl. Iwawaki-Riebel
2004: 52 u. 64). Subjektivierung als Trauma ist hier aber nicht prafigurativ zu
verstehen, sondern als Effekt macht- und herrschaftsinformierter historisch
varianter, genealogischer Ordnungen. (Nietzsches Anliegen ist es nicht, diese
Form der Subjektivierung als natiirlich, alternativlos zu affirmieren, sondern
durchschaubar zu machen, zu kennzeichnen, zu skandalisieren und zu verab-
schieden). Wie dem Verurteilten in Kafkas Erzihlung wird dem Menschen in
,Nietzsches Welt‘ eine Wunde, oder gleich mehrere zugefiigt, damit er die
Norm erinnert, damit er ein ,Gedichtniswesen* (Nietzsche 1988: 49) werden
kann. Das Gedichtnis ist dabei keine passive Angelegenheit, sondern muss als
ein ,Gedichtnis des Willens“ (ebd.: 47) bestindig erneuert werden. Der einmal

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

eingeritzte Eindruck ist dabei nicht blof dhnlich der ,Indigestion an einem
ein Mal verpfindeten Wort, mit dem man nicht wieder fertig wird, sondern
ein aktives Nicht-wieder los-werden-wollen, ein Fort und Fortwollen des ein
Mal Gewollten.“ (Ebd.) Der Mensch will sich Erinnern, er will einmal Gewoll-
tes immer wieder — somit wird das Gedachtnis zu einem ,Geddchtnis des Wil-
lens“ (ebd.) — es ist der Wille, der erinnert wird.*® Es scheint, dass fiir Nietz-
sche, in dem wechselseitigen Durchdringungsverhiltnis von Gedichtnis und
Wille — welches analog dem wechselseitigen Durchdringungsverhiltnis von
Sprache und Leib gedacht ist — die Installierung und Aufrechterhaltung von
Herrschaft besteht. Als Anreiz des Willens zum Erinnern fungiert nach Nietz-
sche ,die Macht, versprechen zu diirfen“ (ebd.: 49). Derjenige, der verspre-
chen kann, der sich selbst wegen seiner sozialen Position stark genug weif,
sein Wort selbst ,gegen Unfille, selbst ,gegen das Schicksal‘ aufrecht erhalten
zu kénnen“ (ebd., Herv.i.0.), nur derjenige gilt als Subjekt. Nur dieser ist intel-
ligibilisiert, etwas von Belang und Verantwortlichkeit zu sagen. Um etwas ver-
sprechen zu kénnen, muss ,zwischen das urspriingliche ,ich will, ,ich werde
thun‘ und die eigentliche Entladung des Willens, seinen Akt unbedenklich
eine Welt von neuen fremden Dingen, Umstinden, selbst Willensakten dazwi-
schengelegt werden [diirfen], ohne dass diese lange Kette des Willigen springt*
(ebd.: 47, Herv.i.O.). Es entspringt dem sozialen Zwang, der ,sociale[n]
Zwangsjacke” (ebd.: 48), seine Willensrichtung nicht zu dndern, berechenbar
zu bleiben: Als des sozialen Zwangs ,reifste Frucht“ (ebd.) wird der Mensch als
souverdnes Individuum errungen, der nur sich selbst gleicht, und der dariiber wie
auch tiber seinen Willen ein Versprechen ablegen kann. Was zuvor nur Sitte
war — also ein duflerlicher Schein — wird dort, wo die Mnemotechnik wirkt —
also dort, wo, um nochmal kafkaesk zu sprechen, die ,Egge tief genug ge-
schrieben hat’, verinnerlicht, einverleibt, oder auch wie Nietzsche sagt ,einver-
seelt“ (ebd.: 46). Da wird Identitdt (soll zumindest werden). Dort, wo eine
Wunde erinnert wird, so scheint es, wird das sich selbst gleichende, mit sich
selbst identische Subjekt gewaltsam erzeugt (da das aber letztlich nicht mog-
lich ist, ist das Scheitern daran inbegriffen und iibrig bleibt die Gewalt). Die
Sitte wird so bis in die ,unterste Tiefe hinab gesenkt®, sie wird zum Instinkt
(ebd.: 49), derjenige, der sie schmerzlich erwirbt, erhilt ein ,in allen Muskeln
zuckendes Bewusstsein davon“ — sie ist sozusagen leibhaftig geworden, hat
Spuren hinterlassen. ,Schmerz, ,Instinkt, ,Muskeln zucken®, all dies sind
zutiefst soziale Vorkommnisse (ebd.: 48). Der Instinkt ist ein oberflichliches
kulturelles Artefakt, die soziale Ordnung eine natiirliche Tiefe. Die Begriffe
werden hier auf den Kopf gestellt. Nietzsche liebt die Irritation liebgewonnener

38 | Nietzsche entwirft eine Ontologie im Spannungsfeld von Erinnern und Vergessen,
innerhalb dessen eine aktive Haltung des Erinnerns einem Potenzial zum Vergessen ge-
genlbergestellt wird (vgl. Kap. 6.2).

15.02.2026, 00:23:18.



https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Das traumatisierte Subjekt

Zuordnungen, die den Instinkt als gegeben und natiirlich erachten und die
Gesellschaftsordnung als kiinstlich: Nietzsche ldsst das eine aus dem anderen
erfolgen, erwachsen, sich vermehren, sich gegenseitig stéren, er lisst die
scheinbaren Gegensatzpaare zirkulieren und sich zirkulir bedingen, er
tauscht sie gegeneinander aus. So verweist der Logismus ,Wille zum ...“ dar-
auf, dass das leibliche Sein und das sprachliche Sein (soziale Ordnung), wie
bereits an anderer Stelle ausgefiithrt, keine metaphorische Vermittlung benéti-
gen. Sprache und Leib befinden sich sozusagen in einer ,Echtzeitkommunika-
tion‘ miteinander, die den jeweils anderen blitzschnell konstituiert. Der Kanal
dieser Echtzeitkommunikation ist die Mnemotechnik. Sie setzt an der Schmerz-
mdoglichkeit des Leibes an. Die soziale Ordnung wird iiber sprachliche wie
nicht-sprachliche Konventionen in den Leib ,hinein erinnert’. Am effektivsten
wird die Norm durch Schmerz-Zufiigen verinnerlicht, denn ,was nicht aufhort
weh zu tun, bleibt im Gedichtnis“ (ebd.: 50). Als Beispiel zdhlt ihm, neben
anderem, das rémische Recht: dieses gestand dem Gliubiger zu, den Leib des
Schuldners zu foltern, ihm entsprechend der Schulden, die er bei diesem of-
fen hatte, Korperteile abzuschneiden, oder etwas in den Kérper ,einzuriemen*
(ebd.). Der Glidubiger bekam somit eine Art Wohlgefiihl, das durch das
Leid-Zufiigen am Korper des Schuldners erwichst, zum Ausgleich (vgl. ebd.:
54). Das eventuell schlechte Gewissen des Glidubigers wird, dhnlich wie das
des folternden Offiziers in Kafkas In der Strafkolonie, als gerechtes Installieren

eines Gebots durch die Einritztechnik legitimiert.*® Nietzsche sieht im

39 | Nietzsche spricht vom ,wahren‘ Beweggrund fiir diese Praktik, die Lust des Men-
schen, anderen Leiden zuzufiigen, ,de faire le mal pour le plaisir de faire mal“ (Nietzsche
1988: 54). Derjenige, der in der sozialen Hierarchie am weitesten unten ist unter den
Glaubigern, soll es am meisten genossen haben, (iber das ,Leiden-Machen‘ am Schuld-
nersich in einen hoheren Rang erheben zu kdnnen. Nietzsches Art zu Schreiben scheint
manchmal selbst eine Naturalisierung der Lust am Leidzufiigen nahezulegen. Es sei
aber hier angemerkt, dass ich Nietzsche nur soweit affirmieren will, als sich leibliche
Impulse, als Energien und Kréfte des Korpers, entlang einer sozialen Ordnung, die auf
Asymmetrien beruht, materialisieren - Affekte eingeschlossen. Dabei bilden die Krafte
und Energien des Kdrpers eher eine Voraussetzung fiir die Annahme von sozialen Ord-
nungen samt kulturell codierten Effekten. Den Mensch als ,Leiden machen wollendes
Tier* im Sinne eines naturalistischen Menschenbildes zu nehmen wére fatal, oder um
mit Villa zu sprechen, tatséchlich ,ganz bose Metaphysik“ (Villa 2011). Zumindest der
spéte Nietzsche, will man Kalbs Lesart Recht geben und Foucaults Nietzsche-Rezep-
tion als anschlussfahig an Foucaults restliche Schriften sehen, kann er dies so nicht
gemeint haben. Gerade wenn Nietzsche vom ,zum Instinkt werden“ spricht (Nietzsche
1988: 49), will er sagen, dass das ,thierische* im Mensch, wie der Instinkt, nicht als
Opposition zu seiner Sozialit4t zu denken ist, sondern eben von dieser hervorgebracht
wird.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

Schmerz, wie bereits erwihnt, das wichtigste Hilfsmittel zur Verinnerlichung
der Norm. Die Mnemotechnik, eine Art Kunstwort, bezeichnet demnach die
durch Schmerzerleiden sich vollziehende Subjektbildung als auch die Verinner-
lichung der Norm. Verinnerlichung der Norm und Subjektbildung geschehen
uno actu (s.o.). Das sich im Werden befindende (immer unfertige) Subjekt soll
sich der Norm unter Zwang andhneln. Wie der Verurteilte der Strafkolonie
leidet es unter dem Zwang, erkennt aber nicht ohne weiteres dessen Rationalitit
— das heifdt, woraus der Zwang genau zusammengebaut ist, und kann ihn
nicht ohne weiteres demontieren. In der Strafkolonie ist die geforderte Anihnli-
chung dadurch symbolisiert, dass die Egge, die ihre Nadeln auf dem Leib an-
setzt, und somit die Tinte in den Leib ritzt, der Form des Menschen entspricht
(vgl. Kafka 2010: 172). Die Egge, die Wirkungsweise der Norm reprisentie-
rend, ist das ,Formchen’ fiir den Sand. Unter Schmerzen soll der Sand der
Norm angepasst werden, dabei kommt die Norm immer auch den ,Bediirfnis-
sen‘ des Menschen entgegen. Es handelt sich um ein momentanes dialekti-
sches Aufeinander-bezogen-Sein von Norm und sich an diese anzuihnlichen-
des Subjekt, bevor Norm und Subjekt ebenfalls nur momentan in eins fallen.
Subjekt und Norm fallen zusammen, auseinander, zusammen, auseinander,
zusammen, auseinander usw., beschreibbar als Bewegungen, die wie in ei-
nem Vexierbild sehr rasch vonstattengehen. Es sind Mikrobewegungen der
Krifte der Anpassungen wie der Widerstindigkeit, die schwer einzufangen
sind. Es handelt sich um ein elektrisches Vibrieren der mitunter entgegenge-
setzten Krifte, die aber in ihrer Entitit bis zur Unkenntlichkeit verschwim-
men, — (letzteres ist durch das Vibrieren sowohl des Wattebettes des Gefange-
nen als auch der Egge selbst symbolisiert) — um Krifte, die durchaus innerhalb
des Subjekt wirksam sind (aber nicht nur), die sich entlang des Willens zum
Erinnerns, der Kraft der Vergesslichkeit sowie der sich wiederholenden nor-
mativen sprachlichen wie nicht-sprachlichen Interaktionen bewegen (vgl. Kap.
6.1.4). Performanztheoretisch gegengelesen: Die Iterationen, als die Verschie-
bungen der diskursiven Ordnung, sind In der Strafkolonie durch die Stéranfil-
ligkeit der Maschine symbolisiert (vgl. Kap. 2.2.1). Die Norm kann nie vollstin-
dig verkorpert werden, sie wirkt nie total, es gibt allzeit Stérungen, die Norm
kann dennoch ihre Heimtiicke ,ausfithren’, weil sie als semiotisch-somati-
scher Gewaltakt zum Erinnerungszwang wird. Bildet das ,Gedichtnis des
Willens“ also eine ernstzunehmende Gegenkraft wiederstindiger Iteration,
und muss bei der Frage nach den subversiven Strategien mitbedacht werden?
(vgl. Kap. 6).

Dass Nietzsche die Beziehung zwischen gesellschaftlichen Macht- und
Herrschaftsbeziehungen und dem Kérper als konkret denkt, zeigt seine Kritik
an den asketischen Praktiken seiner Zeit. Indem die Ideologie direkt am Leib
und seiner Liminalitit ansetzt, sollen Konzepte und Ideen verinnerlicht wer-
den (eingefleischt werden). Er stellt fest:

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Das traumatisierte Subjekt

,Es gieng niemals ohne Blut, Martern und Opfer ab, wenn der Mensch es fiir nothig hielt,
sich ein Ged&chtniss zu machen [...]. Das hat in jenem Instinkte seinen Ursprung, wel-
cherim Schmerz das méchtigste Hilfsmittel der Mnemonik errieth. In einem gewissen
Sinne gehort die ganze Asketik hier her: ein paar Ideen sollen unausldschlich, allgegen-
wértig, unvergessbar, ,fix* gemacht werden, zum Zweck der Hypnotisirung des ganzen
nervosen und intellektuellen Systems durch diese ,fixen Ideen‘ - und die asketischen
Prozeduren und Lebensformen sind Mittel dazu, um jene Ideen aus der Concurrenz mit
allen librigen Ideen zu l6sen, um sie ,unvergesslich’ zu machen.” (Nietzsche 1988: 50,
Herv.i.0.)

Herrschaftswissen wird hier tiber die Fastenpraktiken in den Leib eingeschrie-
ben. Kulturelle Praktiken konnen seines Erachtens einen Angriff auf den Leib
darstellen, indem sie ihn etwa wie im auferlegten Hungerleiden schwichen.
Auf diese Weise erhalten sozialmichtige Inhalte Einzug in das Individuum,
durchziehen es und produzieren es als ein solches. Der Angriffspunkt gilt ge-
mif} Nietzsche besonders dem Nervensystem, ,dem nervésen System* (ebd.).
Dieses scheint als eine Art Tabula rasa, als nahezu anthropologische Voraus-
setzung zu gelten, als Moglichkeitsbedingung fiir die Einbindung in eine sozi-
ale Ordnung, als Annahme eines Wissens, einer Norm. Das ,nervose System*
wird wie die Krifte und Energien des Kérpers als etwas zu Schwichendes, als
etwas vulnerables Offenes bezeichnet. Es handelt sich um stérbare, vulnerab-
le, formbare Krifte, die aber inhaltlich nicht niher bestimmt sind. Diese sind
aber mitnichten zu trennen von einem ,intellektuellen System* (ebd.), welches
ebenso storbar ist. Anfillig fiir Formung, Manipulation. Formung wie Mani-
pulation sind hier der eigentliche Subjektivierungsprozess. Dabei kann, das
ist der wiederkehrende Gedanke, die Norm sich nur verinnerlichen, wenn sie
konkret wie symbolisch tétet — um sich selbst am Leib ins Leben zu rufen —,
leibhaftig zu werden.

3.6 MATERIALIST TURN, NIETZSCHE TURN UND SOMATISCHE
EINBRUCHE: PLADOYER FUR Soma StuDIES |

Nietzsches Leibtheorie liefert zentrale Einblicke in eine offene somatische Di-
mension und ihre Rolle in Subjektivierungen. Subjektivierungen werden als
Erinnerungsprozesse sozialer Ordnungen sichtbar (Mnemotechnik). Fiir Nietz-
sche ist der Leib Leben, vitales somatisches organisches Leben. Das Leben ist
selbst wiederum ein Spiel heterogener prozesshafter Krifte. Die somatische
Dimension konnte mit Nietzsche als eine anthroplogische Relaistation fiir die
gewaltsame Formierung des Individuums — fiir eine Zwangsannahme einer
kohirenten Identitdt, die in den alltiglichen und scheinbar normalen sozialen
Praxen liegt — extrapoliert werden. Uber die Erinnerungsfihigkeit ,soll Iden-

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

titit in einer leiblichen Einheit erzeugt werden'. Nietzsches Kérper hat dieser
Form von Herrschaft aber etwas entgegenzusetzen: eine kritische Vitalitit. Bei
Nietzsche, obgleich dieser keine konsistente Kérpertheorie entwickelt, scheint
es gewisse aktive leibliche Krifte zu geben, zellulire, nervliche — expansive,
schmerzoffene. Genau die Dynamik des Schmerzes, des Leidens und des Ge-
dichtnisses bilden die Schliissel zum Verstindnis des Erzeugens einheitlicher
Subjekte uno acto sozialer Ordnungen. Sie treffen auf eine ihrerseits aktive so-
matische Dimension und gehen mit ihnen eine volatile Liaison ein. Es sind vor
allem diese Uberlegungen zu einer gegebenen volatilen somatischen Dimensi-
on, die zugleich als offene bewegliche Substanz ausgewiesen wird, auf die nur
allzu gerne und allzu hiufig eine kulturelle Differenzsetzung projiziert wird
(vgl. Kap. 1: Exkurs), die Nietzsches Leibtheorie zentral fiir das Verstindnis von
Verkorperungen sozialer Normen iiberhaupt werden lisst. Bisher wurden Ver-
kérperungen sozialer Normen/Inkorporationen vor allem mit Bezug auf die
philosophische Anthropologie Helmuth Plessners (oder die Neophidnomenolo-
gie Schmitz) erklart. Wie ich in Der Fall des Traumas: zur somatischen Dimensi-
on geschlechtlicher Subjektivierungen (Wuttig 2015) ausfihrlich dargelegt habe,
fuhrt nun aber die unkritische Plessner-Rezeption, im Rahmen der ethnome-
thodologischen Studien von Gesa Lindemann (1993; 1994; 1995; 1996a; 1996Db),
die mit Einschrinkungen von ihren Nachfolger_innen Paula Irene Villa (2000),
Ulle Jager (2004) sowie Julia Riegler und Nora Ruck (2011) itbernommen wird,
zu allerlei Verwirrungen und Antinomien. Diese haben — leider unaufgeklirt
— was zum Teil an einem mangelnden Willen der Soziologie (anders als der
Erziehungswissenschaft) liegt, in philosophische Tiefen abzusteigen — Eingang
in eine korpersoziologische Theorie der Inkorporation von Geschlecht erhalten,
die sich als aporisch und mithin schlieend und fiir die Debatte um eine Kritik
an Verkorperungen sozialer Normen und ihrer Widerstindigkeit erwiesen hat.

Nota bene besteht das grofite Problem darin, das in den genannten philo-
sophischen Anthropologien/Korpersoziologien, die sich mit der Frage der Ver-
korperung sozialer Normen beschiftigen, Plessners teleologisches Prinzip der
Organisation der Substanz zu einer Einheit hin (vgl. Haucke 2000: 83) nicht
dekonstruiert wird, somit der (Geschlechts-)Identititsbegriff trotz allem post-
strukturalistischen Willens, der in diesen Theorien zum Ausdruck gebracht
wird, unter der Hand eine Affirmation erfihrt (dies trifft vor allem auf Linde-
mann zu). Denn: wenn Plessner sagt, ,das [menschliche, B.W.] Wesen muss
seine Verkorperung finden“ (Plessner zit. nach ebd.: 156), meint er in heutigen
Worten nichts anderes, als dass die Substanz in der ,menschlichen‘ Existenz
sich zu einer Identitit verdichten muss (vgl. ebd.: 157). Plessners Konzept der
exzentrischen Positionalitit als Festlegung menschlichen Selbstbezuges (und
Weltbezuges) in einer stets vermittelten Unmittelbarkeit samt der damit einher-
gehenden Koextensivitit von leiblicher Empfindung und verobjektivierendem
Korperbezug, schliefit den Leib wieder, wo zuvor versucht wurde, ihn zu 6ffnen.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Das traumatisierte Subjekt

Der verobjektivierende Selbstbezug erscheint nun nicht mehr als ein kontingen-
ter, sondern als ein notwendiger Teil der menschlichen Existenz; die Annahme
einer dem Leib ,Halt gebenden“ (ebd.), sprich identititsbildenden kulturellen
Ordnung als normativ. Dem Leib wird somit eine Soliditit (Festigkeit) zugespro-
chen, die sich von der etwaigen Festigkeit der kulturellen Umgebung nicht mehr
losen lasst. Der Leib bleibt (ein-)geschlossen innerhalb einer kulturellen Fes-
tung, weil die potenziell aufbrechende Unterscheidung zwischen einer Welt des
moglichen Seins und des wirklichen Habens zu einer Als-ob-Unterscheidung
wird (vgl. Wuttig 2015b: 284fF)) Somit ist zum einen der Leib in seiner Offenheit
nicht erschopfend als Widerstandspotenzial denkbar — (es gibt keinen Abstand
zwischen dem Leib und seiner Umgebung) — und zweitens wird die Kontingenz
und somit Macht- und Herrschaftsformigkeit von kulturellen Ordnungs- und
Kategorisierungsvorgingen, wie es der soziale Zwang zur Identititsbildung dar-
stellt, unthematisierbar gemacht. Kurz: Es ist vor allem die Offenheit des Leibes
(vgl. Kap. 3.2.2 u. 3.3.1) im Konzept der nietzscheanischen Genealogie, die sich
hier von Plessners Konzept abhebt (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 90).

Wihrend Nietzsches Korper ein Ort der Kraft und Intensititen ist, der —
aus gutem Grund - sonst nicht niher bezeichnet wird, ist Plessners und damit
auch der Koérper Lindemanns Korper (Leib), und der Korper der Kérpersozio-
logie Paula Irene Villas ein bereits immer traurig kulturell geformter, der bei
Lindemann (Villa kritisiert diesen Punkt verniinftigerweise) (Villa 2000: 219)
noch dazu auf einer nicht-amorphen Prifigurativitit sitzt. Gibt es bei Nietz-
sche einen Korper der Krifte und Intensititen, in die sich soziale Ordnungen
einschreiben, und der sich diesen mithin zu entziehen vermag, sind bei Lin-
demann (und auch bei Villa) Leiber, Kérper und Gesellschaft unentwirrbar
miteinander verstrickt (vgl. Wuttig 2015b: 275ff.). Bei Nietzsche konstituieren
rasche kontingente Ubersetzungsleistungen das leibliche Subjekt. Die Einheit
des Subjekts wird dabei durch machtférmige Prozesse gewaltsam erzeugt —
kontingent (vgl. Kap. 3.2.2, 3.3 u. 3.3.2). Wird in kérpersoziologischen Debatten
hiufig Geschlecht entweder als leibliche Realitit (Identitit) oder als eine bloRe
Metapher polarisiert (vgl. ebd.: 284ff.), kann mit Nietzsche hingegen sichtbar
werden, dass das Verhiltnis von Kérpern und Geschlechtern weder als Rea-
litdt noch als Metapher zu fassen ist. Denn: Das Pendant zu einer Metapher
ist ja nicht die ,leiblichen Realitit ex nihilio“ (wie dies Villa auch zu Recht
kritisiert) (Villa 2000: 219, Herv.i.0.), sondern eine (prozesshafte) Metonymie
eine Ubersetzung/ein fortwihrender Einbruch sozialer Verhiltnisse in den
Leib hinein.* Mit der in den Kapiteln 3 und 4 und entwickelten und zu ent-

40 | Ich danke Anna Babka fiir die Hinweise zum Verhadltnis von Metaphern und Meto-
nymien (persdnliches Gesprach). Wahrend Metaphern eine Ahnlichkeit des einen Aus-
druckssystems zum anderen anzeigen, sind Metonymien Ubersetzungen des einen in
das andere.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

wickelnden Nietzsche-Lesart lisst sich sagen: Die korpersoziologische Schule
versdumt es, von Metonymien zu sprechen, und hilt sich stattdessen mit der
Frage auf, ob Geschlecht nun eine Metapher ist, die in der diskursiven Arena
kreist, oder eine konsistente leibliche Realitit ist, die ,verkérpert® wird. Nur
aber indem Geschlecht als Metonymie verstanden wird, als diskursive Strate-
gie, die prozesshaft in Leiber einbricht, kann gefragt werden: ,Wie total ist denn
diese Verkorperung eigentlich?“ Und: ,Wie gehen die Machtverhiltnisse in das
Innere der Korper iiber?“ Die Einschreibungen von Machtverhiltnissen sind
in der Korpersoziologe und der Ethnomethodologie immer bereits eingebro-
chene. Mit Nietzsche allerdings kann der wiederkehrende Einbruch in eine
somatische Dimension systematisch rekonstruiert werden. Letzteres bildet die
Voraussetzung fiir ein Denken von Widerstindigkeit. Die hegemonialen ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse werden in der leibphinomenologischen Korper-
soziologie auf der Ebene des Kérperwissens als ein totales Verhaltensprogramm
fiir den Leib konzipiert (vgl. Wuttig 2015b: 2775fF)). Wenn aber Verhaltenspro-
gramme nicht als Ubersetzungsvorgiinge als somatische Einbriiche analysiert
werden kénnen, wie es im Anschluss an Nietzsche (1988; 2006; 2007) und der
neurowissenschaftlich inspirierten Traumaforschung von Peter Levine (1998;
20006; 2011) etwa moglich ist (vgl. Kap. 5, 6 u. 7) und die damit verbundene
Frage wie, wie viel, unter welchen Bedingungen, was an Machtverhiltnissen in
den Leib kommt, kann auch die Frage nicht gestellt werden, was sich unter
welchen Umstinden denselben Machtverhiltnisse zu entziehen vermag. Mit
Plessners ontologischer Zweideutigkeit* im Gepick ist es der Kérpersoziologie
leider bislang nicht méglich, zu denken, wie soziale Ordnungen in den Kérper
kommen (und diesen auch wieder verlassen konnen), weil das immer schon
drinnen Sein den ontologischen Status des Menschen zuallererst gewihrleistet
(vgl. Wuttig 2015b: 281fT.)

Es soll deswegen hier vorgeschlagen werden, den Leib mit seinen Impul-
sen, Kriften, Intensititen, Regungen nicht vorschnell mit einer sozialen Ord-
nung zu verklammern, indem man den Naturbegriff desavouiert (aus lauter
Angst, eine Kultur/Natur-Unterscheidung nicht zu reproduzieren). Hier han-
delt es sich meines Erachtens um einen vorurteilsbeladenen Reflex der nicht
anglo-amerikanischen Geisteswissenschaften, Natur und Naturalisierung (Biolo-
gie und Biologisierung) zu verwechseln. Karen Wagel (2013) etwa hebt in ihrem
Vortrag Korperpraktiken bei der Arbeit — Trans*-Perspektiven auf vergeschlechtlich-
te Arbeitswelten anlisslich der Konferenz Kérpertechnologien. Ethnografische und
gendertheoretische Perspektiven auf die Refiguration des Korperlichen hervor, dass
der naturwissenschaftliche Genderbegriff mithin viel progressiver ist, und we-
niger von einer eindeutigen Zweigeschlechtlichkeit ausgeht als manche geis-
teswissenschaftliche Denkungsarten. Dennoch hilt sich ein Vorurteil gegen-

41 | Vgl. Haucke 2000: 16; Wuttig 2015b: 273ff.

15.02.2026, 00:23:18.

171


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Das traumatisierte Subjekt

iiber den Naturwissenschaften, Zweigeschlechtlichkeit per se zu biologisieren.
Die Scheu, sich auf eine natiirliche Dimension des Korpers zu beziehen, liegt
meines Erachtens in einer mangelnden Einarbeitung geisteswissenschaftli-
cher Vertreter des deutschen Sprachraumes in Konzepte der New Materialisms.
New Materialisms beziehen beispielsweise mit Bezug auf die materielle Philo-
sophie Friedrich Nietzsches oder Gilles Deleuze/Felix Guattari die semiotische
wie die physische Dimension in die Analyse von Subjektivationen mit ein (vgl.
Coole/Frost 2010).

Um sowohl die somatische Dimension geschlechtlicher Subjektivierung
als Inkorporation sozialer Praxen, Diskurse und sozialer Ordnungen wie auch
in ihrer Widerstindigkeit mit und gegen diese zu thematisieren, soll hier ein
materialist turn als Nietzsche turn vorgeschlagen werden. Nietzsche turn bedeu-
tet: Subjektivierungen als prozesshafte somatische Einbriiche von Sozialitit
zu sehen. Geschlecht ist somit ein wiederkehrender Einbruch von Sozialitit
in das Somatische. Anders als in den von Plessner aber auch Bourdieu inspi-
rierten Verkérperungsthesen ist der Leib im Nietzsche turn nicht dem Geist
unterordnet.** Nietzsche turn bedeutet eine Subjektivierungstheorie, die die
Entitit Natur erhilt, und die dennoch das Identititstelos aufgibt. Subjektiva-
tionen koénnen mit Nietzsche als ,angewohnte rasche Verbindungen von Ge-
fiihlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell hintereinander
erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einheiten empfunden
werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 2000: 105), verstanden werden. Subjektiva-
tionen sind allzeit prozesshaft, kontingent, materiell unberechenbar und un-
terbrechbar. Nietzsche turn wiirde auch bedeuten, die Dimension des Schmer-
zes wieder in die Debatte um die Konstruktion und die Konstituierung von
Geschlecht hineinzuholen, aber nicht als priafigurative Zuordnung zu einem
Geschlecht, sondern als dasjenige, was amorphe Kérper als Krifte und In-
tensititen eignet, und was sie anfillig macht, geschlechtlich empfunden zu
werden. Nietzsche turn meint hier auch, dass Subjektivierungen — Nietzsche
folgend — einer Traumatisierung gleichen (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 64; Wut-
tig 2013: 43ff.). Das Subjekt ist bei Nietzsche ein traumatisiertes, weil Sozia-
litdt als ein Herrschaftsverhiltnis immer wieder in seinen somatischen Leib
einbricht (und sei es durch das Erinnern) und ihm eine eindeutige Identitit
abverlangt. Diese Eindeutigkeit an Identitit, die sich noch dazu an ungleichen
sozialen Geschlechterbildern nihrt, stellt eine brutale soziale Regulierung
dar, die das Subjekt immer wieder auf das neue traumatisiert. Der Metapher
des Traumas fiir soziale Regulierung und soziale Geschlechterpraxis soll im
Weiteren nachgegangen werden. Dafiir werden, anders als dies etwa in den
Verkorperungs- beziehungsweise Inkorporationstheorien der Kérpersoziolo-

42 | Zu einer ausfiihrlichen Stellungnahme zum in die philosophische Anthropologie
eingeschriebenen Geist-Korper-Dualismus siehe Wuttig 2015b.

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nietzsche turn

gie, der philosophischen Anthropologie und der Ethnomethodologie der Fall
ist (vgl. Wuttig 2015b: 284fF.), lebenswissenschaftliche Blicke auf den Kérper
und seine Traumatisierbarkeit dezidiert in eine Theorie des Subjekts einflie-
Ren. Da sich die Soziologie in einer emanzipatorischen Abgrenzungsbewe-
gung zu den Lebenswissenschaften entwickelt hat (vgl. Wuttig/Scholle 2016
i.E.), ist es fiir Vertreter_innen der Soziologie mitunter nicht ganz ,schmerz-
frei’, sich auf Lebenswissenschaften zu beziehen. Will man Verstehen, wie
genau Sozialitit immer wieder in das Somatische einbricht, ist aber eine viel-
perspektivische transdisziplinire Sicht auf Kérper im Sinne der Erkenntnis
geboten. Somatische Dimensionen lassen sich ohne eine genuin kérperbezo-
gene Epistemiologien nicht genauer herausarbeiten. Sie bleiben banal gespro-
chen immer soziologische Theorien, und damit unterliegt die Explorierung
(nicht die nominelle Erwihnung) der nicht-soziologischen Seite des Korpers
(Puls, Organe, Muskeln usw.) einer Zensur. Ich schliefle mich darum Fran-
ziska Frei Gerlach an, die fiir ein trans- und interdisziplinires Vorgehen in der
Geschlechterforschung pladiert:

»Ziel [der Geschlechterforschung ist es, B.W.], die spezifischen Erkenntnismoglich-
keiten auszuloten und zu vermitteln, die in den permanenten Grenziiberschreitungen
liegen, welche die Geschlechter-Forschung seit ihren Anfangen gepragt und gepflegt
hat: die Verbindung von Kultur- und Naturwissenschaften, die Verkniipfung von symbo-
lischer und materieller Dimension, die Kombination von Wissenschaftskritik und kon-
zeptionellen Neuschdépfungen und, nicht zuletzt, die spannungsreiche Koexistenz von
wissenschaftlicher Forschung und emanzipatorischer Politik.“ (Frei Gerlach 2003: 12)

Frei Gerlachs zentrale Frage hierbei ist: ,Wie sind reale Leiberfahrungen und
kulturelle Kérperbilder zu vermitteln?“ (ebd.: 11). Das Verhiltnis von Erfah-
rung und Diskurs ist demnach nur stimmig in der Verkniipfung von leibphi-
nomenologischen beziehungsweise lebenswissenschaftlichen Ansitzen mit
diskurstheoretischen Ansitzen zu denken, andernfalls wiirde gender auf eine
Theatermetaphorik reduziert (vgl. ebd.).

Wechselwirkungen zwischen etwa physiologischen Dimensionen und
machttheoretischen Anrufungen an den Korper konnen meines Erachtens
nur im Sinne eines transdiszipliniren und zugleich machtkritischen Wissen-
schaftsverstindnisses gebiihrend besprochen werden. Mit anderen Worten:
Es wir eine Korper-Macht-Theorie benétigt, die das Subjekt vom Kérper her
denkt, und nicht eine, die versucht, den Korper in das Subjekt zu sprechen.
Es wird ein Denksystem benétigt, dass den Korper in seiner vitalen Intensi-
tat anerkennt, ohne die sozialen Zuschreibungen an Koérper fiir Essenzen zu
halten; ein Denksystem, das hernach den Knotenpunkt zwischen Sema und
Soma, zwischen einer somatischen Dimension und den sozialen Praxen und
Zuschreibungen analysiert. Dieses Denksystem nenne ich Soma Studies.

15.02.2026, 00:23:18.

173


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Das traumatisierte Subjekt

Nietzsche bietet dafiir zumindest einen moglichen philosophischen Boden,
der es erlaubt, auf Natur nicht zu verzichten, der aber zugleich vor jeglicher
bedeutungstheoretischen Aufladung des Ortes Natur warnt (vgl. Kap. 1: Ex-
kurs). Die Theorie, mit der das Problem der Traumatisierbarkeit, auf das Nietz-
sche in seinen Schriften zum Leib und zum Subjekt verweist (vgl. Iwawaki-
Riebel 2004: 64; vgl. Wuttig 2013: 43ff.), konkretisiert werden kann, ist die ak-
tuelle neurowissenschaftlich inspirierte Traumaforschung. Eine Theorie, die es
denkbar macht, dass soziale Ordnungen als potenziell reflektier- und transfor-
mierbarer Prozess in den Kérper kommen. In einer Kombination von Wissen-
schaftskritik und konzeptionellen Neuschépfungen der Traumawissenschaften,
einer Verbindung von Kultur- und Naturwissenschaften, soll dies im nichsten
Kapitel im Einzelnen dargelegt werden. Es geht nach wie vor um die Frage: Wie
wird aus einem Menschen ein (Geschlechts-)Subjekt? Wie wird das Individu-
um zwanghaft an seine Identitit gefesselt (vgl. Kap. 1.2 u. 1.3)? Wie sind Korper
in diesen Prozess genau eingebunden? Wie werden iiber das Zusammenspiel
von Macht, Sozialitit und Koérpern Identifikationen mit einem eindeutigen Ge-
schlecht erzeugt?

15.02.2026, 00:23:18.


https://doi.org/10.14361/9783839431542-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

