
https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII - am 22.01.2026, 06:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis 

Vorwort .....................................................................................................................1 

Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit.............................................................5 

1. Einleitung .........................................................................................................5
 1.1 Forschungsstand .......................................................................................6 
 1.2 Ziel dieser Arbeit ......................................................................................6 
 1.3 Die sieben Texte .......................................................................................7 

1.3.1 Subkīs Nūniyya..............................................................................8 
1.3.2 Ibn Kamāl Bāšās Risālat al-iḫtilāf ..................................................8 
1.3.3 Nawʿīs Risāla .................................................................................8 
1.3.4 Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt............................................................8 
1.3.5 Isbirī Qāḍīzādes Mumayyiza .........................................................9 
1.3.6 Nābulusīs Taḥqīq al-intiṣār .............................................................9 
1.3.7 Abū ʿUḏbas ar-Rawḍa al-bahiyya ..................................................9 

2. Tāǧaddīn as-Subkī (gest. 771/1370) ...............................................................10
 2.1 Biographie ..............................................................................................10 
 2.2 Werk........................................................................................................11 

2.2.1 Ṭabaqāt aš-šā fiʿiyya al-kubrā .........................................................12 
 2.3 Die Nūniyya............................................................................................14 
 2.4 Fazit ........................................................................................................18 

3. Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534) ...................................................................19
 3.1 Biographie ..............................................................................................19 
 3.2 Werk........................................................................................................20 
 3.3 Risālat al-Iḫtilāf bayna al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya .................................22 
 3.4 Fazit ........................................................................................................24 

4. Nawʿī (gest. 1007/1599)..................................................................................24
 4.1 Biographie ..............................................................................................24 
 4.2 Werk........................................................................................................25 
 4.3 Risāla fī l-Farq bayna maḏhab al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya ......................26 
 4.4 Fazit ........................................................................................................ 27 

5. Ḥasan Kāfi al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616) ......................................................28
 5.1 Biographie ..............................................................................................28 
 5.2 Werk........................................................................................................29 
 5.3 Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿtiqādāt..........................................................31 

5.3.1 Der erste Garten: Die Wirklichkeit des Glaubens......................32 
5.3.2 Der zweite Garten: Der Glaube an Gott ....................................33 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII - am 22.01.2026, 06:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VIII 

5.3.3 Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel ..............................35 
5.3.4 Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Bücher........................36 
5.3.5 Der fünfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten ........... 37 
5.3.6 Der sechste Garten: Der Glaube an den Jüngsten Tag...............39 
5.3.7 Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung  

nach dem Tod..............................................................................41 
5.3.8 Der achte Garten: Der Glaube an die Vorherbestimmung ........41 

 5.4 Fazit ........................................................................................................43 

6. Isbirī Qāḍīzāde (gest. nach 1130/1717) .........................................................45
 6.1 Biographie ..............................................................................................45 
 6.2 Werk........................................................................................................45 
 6.3 Risāla Mumayyiza ...................................................................................45 

6.3.1 Die Themen der Risāla Mumayyiza ............................................ 47 
 6.4 Fazit ........................................................................................................49 

7. ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731) ....................................................51
 7.1 Biographie ..............................................................................................51 

7.1.1 Nābulusīs Lehrer .........................................................................52 
7.1.2 Nābulusīs Schüler .......................................................................53 

 7.2 Werk........................................................................................................54 
 7.3 Taḥqīq al-intiṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī ʿalā ḫalq al-iḫtiyār ......... 57 
 7.4 Fazit ........................................................................................................60 

8. Abū ʿUḏba (gest. nach 1172/1759) ................................................................61
 8.1 Biographie und Werk .............................................................................61 
 8.2 ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya...................62 
 8.3 Fazit ........................................................................................................64 

9. Die Texte im Vergleich ...................................................................................65

10. Toleranz und Harmoniestreben..................................................................... 78

Bibliographie ..........................................................................................................83 

Indices.....................................................................................................................89 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII - am 22.01.2026, 06:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Die Geschichte der Theologie im Osmanischen Reich ist bislang kaum untersucht 
worden. Soweit uns überhaupt Informationen dazu vorliegen, verdanken wir sie 
türkischen Forschern, die sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend mit diesem 
Thema befasst haben. Dabei entstand eine Reihe von Publikationen, die sich dem 
Gegenstand auf unterschiedliche Weise nähern. Manche von ihnen analysieren 
theologische Diskussionen, die innerhalb der Māturīdiyya stattfanden. Damit be-
handeln sie zwar nicht den osmanischen Kalām selbst, tragen aber zur Erhellung 
der Voraussetzungen, auf denen er ruhte, massgeblich bei (z.B. Kasım Turhan; Bir 
Ahlâk Problemi Olarak Kelâm ve Felsefede İnsan Fiilleri, İstanbul 1996; Mustafa Sait 
Yazıcıoğlu: Mâtüridi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyet Kavramı, İstanbul 1997). Ande-
re Publikationen befassen sich mit der Epoche, die als zentral für die osmanische 
Theologie- und Religionsgeschichte angesehen wird. Dabei zielen sie entweder auf 
einen historischen Überblick (z.B. Mustafa Sait Yazıcıoğlu: Le kalâm et son rôle dans 
la société turco-ottomane aux XVe et XVIe siècles, Ankara 1990 [ursprünglich Thèse 
3ème cycle, Paris 1977]) oder auf einzelne Figuren, denen in dieser Zeit eine pro-
minente Rolle zukam (z.B. [Nihâl] Atsız: „Kemalpaşa-oğlu’nun Eserleri“, in: 
Şarkiyât Mecmuası 6/1966/71-112 und 7/1972/83-135; vgl. den umfangreichen Ar-
tikel zu „Kemalpaşazade“ in der neuen Ausgabe der Islâm Ansiklopedisi, Vol. 25, 
Ankara 2002, S. 238-247). Wieder andere stellen das 19. und das frühe 20. Jahr-
hundert in den Mittelpunkt der Überlegungen. Ihr erklärtes Interesse besteht dar-
in zu verfolgen, wie sich aus dem traditionellen Kalām eine neue, reformistisch 
orientierte Form der Theologie entwickelt hat (z.B. Sait Özervarlı: „Attempts to 
Revitalize Kalām in the Late 19th and Early 20th Centuries, in: The Muslim World 
89/1999/90-105). 

Allen Arbeiten ist indessen gemeinsam, dass sie auf eine Fülle von unbearbeite-
ten Quellentexten verweisen. Deren Spektrum reicht von ausführlichen Kommen-
tarwerken und Glossen, die im Unterricht an den Medresen verwendet wurden, 
über kurze Glaubensbekenntnisse und Traktate bis hin zu Schriften, die sich mit 
Themen im Schnittfeld von Theologie und Philosophie bzw. Sufismus auseinan-
dersetzen. Der Großteil dieses Materials ist nicht ediert. Aber auch die gedruckten 
Texte sind in der Regel noch nicht untersucht worden. Insofern fehlt es uns in vie-
ler Hinsicht an Grundlagen, um die osmanische Theologie zu beschreiben und 
ihre charakteristischen Züge und Traditionslinien herauszuarbeiten. 

Eine dieser Lücken möchte Edward Badeen nun mit seiner Arbeit schliessen. 
Ihm geht es darum, eine Reihe von Texten zugänglich zu machen, in denen das 
Verhältnis zwischen der ašʿaritischen und der māturīditischen Theologie themati-
siert wird. Dass solche Schriften existierten, war schon länger bekannt, denn man 
stiess bereits im späten 19. Jahrhundert auf die Rauḍa al-bahiyya fīmā baina 
l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya von Abū ʿUḏba. Dabei wurde bald festgestellt, dass 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII - am 22.01.2026, 06:22:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-VII
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

