Kapitel 8
Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Behinderungen durch die eigene Religion oder religiése Gemeinschaft werden von
den GesprichspartnerInnen in der Regel nicht explizit geschildert oder nicht als sol-
che wahrgenommen. Die Befragten betonen vielmehr, wie oben ausfithrlich darge-
legt, »inklusiv« zu sein, »Inklusion« in der Gesellschaft zu bewirken oder bewirken
zu wollen sowie Gleichberechtigung zu praktizieren und zu einem positiven Bild von
»behinderten« Menschen beizutragen.! In manchen Darstellungen religiéser Zusam-
menhinge finden sich dennoch Hinweise auf behindernde Strukturen von Religion.
In den meisten der wenigen Fille, in denen Behinderungen durch Religion direkt an-
gesprochen werden, erfolgt dies in Form der Kritik — meistens an jeweils andere ge-
richtet, gelegentlich aber auch als Selbstkritik. Die Form der Kritik verweist wiederum
darauf, dass Behinderungen, d.h. Vorginge, die zur Festschreibung von Unfihigkeit
fihren, durch die eigene religivse Gemeinschaft emisch als unangemessen gelten.
Das Verhiltnis zwischen Religion und »geistiger Behinderung« ist demnach nicht aus-
schliefdlich dadurch gekennzeichnet, dass religiose Kontexte im Zusammenhang mit
»geistiger Behinderung« Inklusion und Fihigkeit herstellen. Religiése Kontexte inklu-
dieren und befihigen nicht nur - sie exkludieren auch, produzieren und konstatieren
Unfihigkeit.

8.1 Socially Disabling Religion:
gesellschaftliche Einschrankung durch Religion

Systemtheoretisch wird davon ausgegangen, dass die einzelnen Systeme einer funk-
tional differenzierten Gesellschaft autonom operieren. Demnach entscheidet sich
nach jeweils eigenen, systemspezifischen Kriterien, welche Person von einem sozialen
System in welcher Weise beriicksichtigt wird (Inklusion) oder nicht (Exklusion). Den-
noch ergeben sich auch in einer funktional differenzierten Gesellschaft Abhingig-
keiten zwischen verschiedenen In- und Exklusionen. Darauf weisen z.B. empirische
Befunde der Ungleichheitsforschung hin, wie die Rehabilitationssoziologin Gudrun
Wansing festhilt. Diese Befunde zeigen nicht nur, dass die Art und Weise der Inklu-
sion in ein Funktionssystem von der Art und Weise der Inklusion eines anderen Funk-
tionssystems abhidngen kann; deutlich wird auch, dass die Inklusion in ein System die

1 Fireinen dhnlichen Befund im US-amerikanischen Kontext vgl. Staley 2014, S. 430.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Religion und Disability

Inklusion in ein anderes System beeintridchtigen oder verhindern kann.? Behinderung
ist folglich nicht nur Folge von Exklusion, sondern auch von einem bestimmten Modus
der Inklusion, argumentiert Wansing,’ nimlich von Hyperinklusion.

Wie in Kapitel 7 dargelegt, wird von vielen Befragten konstatiert, dass sich fiir
Menschen mit »geistiger Behinderung« viele Méglichkeiten sozialer Partizipation erst
dadurch eréffnen, dass sie in Hilfseinrichtung eingebunden werden. Gleichwohl deu-
tet sich in den Schilderungen der GesprichspartnerInnen an, dass die Inklusion in
eine Einrichtung — und damit in das staatliche Sozialhilfesystem — dazu fithren kann,
dass die Alltagsgestaltung derjenigen, die als Betreute in den Einrichtungen wohnen,
eingeschrinkt wird. In diesem Kapitel wird gezeigt, inwiefern auch religiose Inklu-
sion Exklusionseffekte haben kann — und zwar in Bezug auf soziale, nicht-religiose
Zusammenhinge sowohl innerhalb als auch aufierhalb der Einrichtungen. Beleuchtet
werden dabei vor allem die Rolle der untersuchten religiés gebundenen Einrichtun-
gen als eine Form organisationsférmiger religioser Kommunikation sowie religiose
Praktiken und Vorstellungen in den Einrichtungen, die die Befragten schildern. In-
wiefern sind im Aufeinandertreffen von Religion und »geistiger Behinderung« reli-
giose Zusammenhinge also Bedingung dafiir, dass Einzelne in ihren Aktivititen ein-
geschrinkt werden? Damit geht es im folgenden Abschnitt um restriktive Wirkungen
von Religion bzw. religiéser Inklusion auf nicht-religiose soziale Partizipation.

8.1.1 Religiés gebundene Einrichtungen als Mediatorinnen
gesellschaftlicher Exklusion

Verschiedene Studien haben gezeigt, dass das Leben in einer Wohneinrichtung fir
Menschen mit »geistiger Behinderung« zu verschiedenen Formen der Einschrinkung
und des Ausschlusses fithren: Praktiken der Uberwachung regulieren die in ihnen
betreuten Personen und schrinken ihre Privatsphire sehr hiufig stark ein; Lebens-
entwiirfe betreuter Personen werden zum grof3en Teil »auf die festen Strukturen der
Einrichtung und ihres Trigers«* begrenzt; das »soziale Umfeld bleibt [...] meist [...] auf
einrichtungsinterne Kontakte beschrinkt«;’ es bieten sich kaum Moglichkeiten zu
gleichberechtigten Sozialbeziehungen und zur Ausiibung von Freizeitaktivititen.® So
hilt der Erziehungswissenschaftler Henrik Trescher fest, dass das Behindertenhilfe-
system zusammen mit dem Gesundheitssystem Behinderung bzw. »behinderte« Men-
schen hervorbringt.”

Auch die Betreuten und Betreuenden, die fir die vorliegende Arbeit befragt wur-
den, sprechen explizit an, dass die Partizipation an Zusammenhingen auflerhalb
der Einrichtungen durch die Einrichtungen eingeschrinkt werden kann. Diese Ein-
schrinkungen werden von den GesprachspartnerInnen in der Regel nicht auf Religion
oder auf die religios-gemeinschaftliche Zugehérigkeit der Einrichtungen zuriick-
gefithrt — und doch ist aus etischer Sicht zu konstatieren, dass religiés gebundene

2 Vgl. Wansing 2007, S. 278 und 289.

3 Vgl.ebd,, S. 275-298.

4 Trescher2018,S. 81.

5 Vgl.ebd,,S.83.

6 Vgl.ebd.,S. 80-85.

7 Vgl.ebd.,S. 85. Vgl. auch Wacker 2012, S. 601.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Einrichtungen Mediatorinnen der mit dem Behindertenhilfesystem verbundenen
Einschrinkungen sind. Worauf die Einschrinkungen, die mit den Einrichtungen in
Verbindung gebracht werden, emisch zuriickgefithrt werden, unterscheidet sich je
nachdem, ob die Einschrinkungen von Betreuten oder Betreuenden geschildert wer-
den. Widerspriichlich sind die unterschiedlichen Angaben aus den beiden Gruppen
jedoch nicht. Dass sich die Angaben unterscheiden, kann damit erklirt werden, dass
mit den verschiedenen sozialstrukturellen Positionen auch unterschiedliche Perspek-
tiven auf unterschiedliche Aspekte eines Vorgangs verbunden sind. Diese Perspekti-
ven widersprechen sich also nicht, sondern erginzen einander.

Darstellungen durch Betreute. Die befragten Betreuten fithren Einschrinkun-
gen oder Erschwernisse der Partizipation an nicht-religiésen, sozialen Zusammen-
hingen im Umfeld der Einrichtungen grofitenteils auf die Kontrolle der eigenen Mo-
bilitit durch das Einrichtungspersonal (Fremdbestimmung) sowie auf zeitliche und
finanzielle Beschrinkungen zuriick. Die deutlichsten Beispiele fiir die Darstellung
von Einschrinkungen der Bewegungsfreiheit, die vom Einrichtungspersonal durch-
gesetzt werden, stammen von Herrn C. und Herrn G.® So deutet Herr G. an, dass er
davon ausgeht, dass im Einrichtungskontext gewisse Einschrinkungen notwendig
seien. Gleichwohl bringt er seine negative Beurteilung dieser Einschrinkungen zum
Ausdruck.

Herr B.C.: Jetzt kommste gar nich mehr raus mit ihr weils manche Erzieher nich willen=wollen’

Herr N.G.: S (is) meistens hier ((rduspert sich kurz)) wenn ich jetz hier wohin gehe hier und der
Gruppen der Mitarbeiter ist der Betreuer ich geh ma den den Tag dort und dort hin oder so (2)
aber sonst die miissen ja [...] auch zwar Bescheid wissen sag ich ma (1) aber irgendwie find ich das
ein- sage ma etwas, nervig [...] das is [..] das Negative dadran™

Bewegungsfreiheit ist Grundvoraussetzung fiir die Teilnahme an sozialen Zusam-
menhingen, die auflerhalb der Einrichtungen stattfinden und physische Anwesen-
heit voraussetzen." Wird die Bewegungsfreiheit durch die Einrichtung eingeschrankt,
zieht dies diverse Ausschliisse nach sich.

Einschrinkungen der Teilnahme an unterschiedlichen sozialen Zusammenhin-
gen konnen sich auflerdem durch die Dominanz eines einzelnen Alltagsbereichs er-
geben. In den Schilderungen Frau W.s, die als Betreute in einer Caritaseinrichtung
wohnt, stellt die Arbeit solch einen dominierenden Alltagsbereich dar. Die Arbeit in
der Werkstatt der Einrichtung habe sie so sehr in Anspruch genommen, dass ihr an-
dere Aktivititen nicht moglich gewesen seien.

Frau A.W.: Da hattste eben keine Freizeit mehr, warst villig (pfeift kurz)) //hm// geschafft
der Stress, die viele Arbeit [..] waren ebenso zu eh Verpackungsarbeiten meistens, [...] weifSte

8 Herr C.wohntals Betreuter in einer ckumenischen Caritaseinrichtung. Herr G. ist Bewohner einer Dia-
konieeinrichtung. Fiir ein Beispiel aus einer Anthropoieinrichtung vgl. Herr A.l./Herr RV., Z. 219-224.

9 HerrB.C., Z.108 und 879-897. »Mit ihr« bezieht sich an dieser Stelle auf eine Mitbewohnerin von Herrn
C.Vgl.dazuauch FrauAW., Z. 377-381 und 385-387.

10 HerrN.C., Z.192-195 und 200.

11 Vgl. Wansing 2005, S. 95.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

233


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Religion und Disability

ja wie Dir da die Zeit im Nacken gesessen hat, sne es war schon sehr stressige[...] un das bisschen
Wochenende [..] wenn denn Dich einigermafSen erholt hattest dann mussest Du ja schon wieder
raus ((lacht)) //hm:// nee ich hab da sehr unter dem Stress gelitten'

Durch die Arbeit in der Werkstatt werden die sog. Betreuten den Beschreibungen Frau
W.s zufolge nur bedingt in verschiedene Bereiche der Gesellschaft eingebunden: Die
Arbeit lisst zum einen keine Zeit fiir weitere Betitigungen; zum anderen erhalten die
>betreuten MitarbeiterInnen« einen zu geringen Lohn fiir ihre Arbeit, um an anderen
Zusammenhingen in grofierem Umfang zu partizipieren.”

Frau A.W.: Ja und hier krieg ich ja nur Taschengeld, in der Woche, fiinfzehn Euro [..] und da muss
ich aber alles von der Summe (bekgleiden) {=begleichen} also, e:h, heifdt, Duschbad Kosmetik
Anziehen (2) alles von dem (1) ja: //mhm// (3) und das Restliche was Du jetzt wenn Du jetzt
behindert bist was Du beispielsweise als Pflegegeld oder Rente [..] ich bin ja jetzt Altersrentner
[.] was Du jetzt einnimmst das bleibt alles in der Heimkasse [..] >weifSte«, das wird da so
festgelegt (3) ja is nich so ((lachend))/einfach/, //nee// is schon schwierig™

Die Einkiinfte und ihre Verwendung, wie sie Frau W. beschreibt, werden durch staat-
liches Sozialrecht bestimmt. Diese sozialrechtlichen Bestimmungen haben die Konse-
quenz, dass die sozialen Aktivititen Frau W.s, fiir deren Realisierung Geld notwendig
ist, stark eingeschrinkt werden.” Dass es sich bei den Einrichtungen um anthropo-
sophische, evangelische oder katholische Einrichtungen handelt, spielt keine direkte
Rolle fir diese Einschrinkungen. Jedoch ist festzuhalten, dass auch diese religios ge-
bundenen Einrichtungen die beschriebenen Beschrinkungen umsetzen.
Darstellungen durch Betreuende. Auch die sog. Betreuenden thematisieren Be-
hinderungen von polykontexturaler Inklusion der Betreuten auflerhalb der Einrich-

12 Frau AW., Z. 399-406 und 341ff. Frau W. spricht (iber die Arbeit in der Werkstatt in der Vergangen-
heitsform, da sie zum Zeitpunkt des Gespréchs nach eigenen Angaben»Altersrentner«ist (Z. 340).

13 Mit Bezug auf eine Studie von 1998 hilt Wansing fest: »Die meisten Heimbewohner sind [..] in Werk-
statten beschaftigt und haben ein entsprechend niedriges Arbeitseinkommen [..]. Selbstauskiinfte
von Heimbewohnern weisen insgesamt auf sehr enge finanzielle Spielrdume hin. [..] [AJuch die Ver-
fligungsgewalt Giber das Geld [spielt] im Hinblick auf wirtschaftliche Teilhabe eine grofie Rolle. [..]
[Die Verfigungsgewalt tiber ihr Geld wird den Heimbewohnern] in der Regel durch die Institution
oder gesetzliche[] Regelungen vorenthalten« (2005, S. 88). Die Selbstauskiinfte, die im Zusammen-
hang mitder hiervorgestellten Arbeit erteilt wurden, geben Hinweise darauf, dass die Situation trotz
zahlreicher sozialrechtlicher Anderungen in den letzten 20 Jahren (zumindest in Einzelfillen) noch
immer dhnlich ist.

14 Frau AW., Z. 336-343. Vgl. auch im anthroposophischen Kontext Herr A.l./Herr R.V., Z. 272-288, und
Frau VT, Z. 617-628. An dieser Stelle kann »Pflegegeld« als Beispiel fiir wohlfahrtsstaatliche Sozial-
leistungen und »Rente«als Beispiel fiir Einkiinfte auf der Grundlage selbst erbrachter Leistungen be-
trachtet werden. Frau W. nennt an dieser Stelle die Rente und nicht einen Arbeitslohn als eine Art
ihrer Einkiinfte, weil sie lautihrem eigenen Hinweis zum Zeitpunkt des Gesprachs»Altersrentner«ist.

15 Die Bedeutung davon, iiber Geld zu verfiigen, fiir die Chancen auf Inklusion hebt auch Wansing her-
vor: »Die Verfligbarkeit finanzieller Ressourcenc ist ihr zufolge »nicht nur entscheidend im Hinblick
auf die Adressierbarkeit von Personen als Konsumenten im Wirtschaftssystem; finanzielle Ressour-
cen sind universell konvertierbar und steigern deshalb die Inklusionschancen in vielen anderen Ge-
sellschaftssystemen« (2005, S. 85).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

tung. In einigen wenigen Fillen werden ebenfalls die Einrichtungen und ihre Gestal-
tung als Ursache der Partizipationsbeschrinkung betrachtet. Einrichtungen stehen
fir Herrn L. fiir »dieses nicht {selbst} entscheiden Kénnen«. Bei »Inklusion« gehe es je-
doch darum, »ein Leben mittendrin [...] zu gewihrleisten«, konstatiert er. Dies mache
es zum einen notwendig, den Willen der Betreuten zu ergriinden und zum anderen
Einrichtungen so weit wie moglich abzuschaffen. Andernfalls wiirden die Einrichtun-
gen ein »Leben mittendrin« behindern.*

Als Ursache von behindernden Einrichtungen wird des Weiteren eine zu geringe
Personalausstattung angedeutet.” Damit wird die Ursache im 6konomischen Be-
reich verortet und damit wiederum dem Wohlfahrtsstaat, der als Kostentriger die
finanziellen Rahmenbedingungen fiir die Ausstattung der Einrichtungen stellt, zu-
geschrieben.

Es wird auflerdem darauf verwiesen, dass die behindernden Einrichtungen zu-
nehmend der Vergangenheit angehdren oder angehéren sollten.’® Im Rahmen einer
Beschreibung der evangelischen Einrichtung Bethel” verurteilt der ehemalige anthro-
posophische Hausvater Herr A. die Kontrolle von Menschen, die als »behindert« gelten,
und ihre sichtbare Markierung als »Behinderte«. Dabei hebt er zum einen hervor, dass
Kontrolle und Markierung der Vergangenheit angehoren, und betont zum anderen,
dass es diese Praktiken in der Einrichtung, in der er als Hausvater gearbeitet hat und
in der er noch immer wohnt, nicht gebe.

Herr D.A.: Das war in den sechziger Jahren Anfang der sechziger Jahre ih da standen die unter
Kuratel noch ne die standen echt unter Kuratel die Menschen was hier ja iiberhaupt nich is
also wi-wir haben keine Zdune und kein nichts Bethel hatte damals Geld fiir die Bewohner ex-
anderes Geld, also Bethelgeld also jedes Geschift die in=in Bielefeld haben das natiirlich alles
angenomm aber jeder konnte sehen aha das ist n Behinderter is doch unméglich (lachend))/so
was/ kann man doch nich machen d:h, ja so die standen richtig unter Kuratel*

Nach Darstellungen der Betreuten und Betreuenden ist die religiése Bindung einer
Einrichtung nicht fir die Einschrinkungen von EinrichtungsbewohnerInnen ver-
antwortlich.” Betreuende prisentieren dariiber hinaus Behinderungen durch Ein-
richtungen tendenziell als Problem der Vergangenheit und/oder der jeweils anderen
Einrichtungen. Die Betreuten der gleichen Einrichtungen weisen hingegen auf gegen-
wirtige Einschrinkungen durch die religios gebundenen Einrichtungen, in der sie
wohnen, hin. Betreuende thematisieren hingegen eher die dufleren Einwirkungen
auf die Einrichtungen und entlasten damit diese von der Verantwortung fiir Behinde-

16 HerrE.L., Z.296 und 268-279.

17 Vgl.z.B.ebd., Z. 288f.,,und Sr. EW., Z. 488f.

18 Vgl.z.B.HerrE.L., Z.295-338.

19 Die kirchliche Stiftung Von Bodelschwinghsche Stiftungen Bethel (bis 2009: Von Bodelschwinghsche
Anstalten Bethel; kurz: Bethel) ist eine seit 1867 bestehende diakonische Einrichtung u.a. fiir Men-
schen, die als »geistig behindert« gelten, mit Hauptsitz in Bielefeld.

20 HerrD.A.,Z.222-228.

21 Vgl. auch Frau AW., Z. 617-627 und 639-659. Sie gibt an, die Bedingungen seien verantwortlich fiir
ihren Ausschluss von kirchlichen Aktivitdten, nicht diese selbst. Vgl. auflerdem Frau N.H., Z. 307-326,
700-708 und 974f.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

235


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Religion und Disability

rungs- und Exklusionsvorginge. Wansing hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der
Exklusion durch Einrichtungen um einen allgemeinen wohlfahrtsstaatlichen Effekt
handelt: Ihr zufolge ist es »die Art und Weise der Inklusion in das Rehabilitationssys-
tem, die »Exklusionsrisiken«* erzeugt. Die anthroposophischen, evangelischen und
katholischen Verbande und Einrichtungen, die das Gros der Angebote der Behinder-
tenhilfe in Deutschland ausmachen, setzen, so ist mit Blick auf die erhobenen Daten
zu konstatieren, diese Restriktionen des Wohlfahrtsstaates um. Sie sind damit ebenso
Mediatorinnen der Exklusion wie sie beanspruchen, Moderatorinnen der Inklusion zu
sein.”? Durch ihre Inklusion tragen sie zur Stabilisierung der aktuellen Operations-
weise der Gesellschaft mit den gegebenen Behinderungs- und Exklusionsvorgingen

bei.
8.1.2 Einschrankungen sozialer Praktiken durch religidse Vorstellungen

Wihrend die Exklusionseffekte, die iiber die Organisationsebene vermittelt werden,
unabhingig von Religion zu sein scheinen, gibt es Hinweise darauf, dass religiose
Lehren oder religios gebundene Moralvorstellungen in direkter Weise einschrankend
auf bestimmte soziale Praktiken wirken konnen. Aus der Sicht des Heimleiters Herrn
O. ist die Frage, ob Religion einschrinkend auf die Alltagsgestaltung von Einzelnen
wirken kann, eindeutig mit »Ja« zu beantworten. Herr O. schildert, dass die sexuellen
Kontakte der BewohnerInnen der Wohneinrichtung fiir Menschen mit »geistiger Be-
hinderungs, die er zum Zeitpunkt des Gesprichs geleitet hat,?* eingeschrankt werden.
Die Sexualitit der Einzelnen werde ihm zufolge durch die katholische »Aura« beein-
flusst und EinrichtungsbewohnerInnen werden von der Moglichkeit zu heiraten aus-
geschlossen. Einerseits steht Herr O. den Einschrinkungen, die er auf den Einfluss
der katholischen Trigerorganisation zuriickfithre, kritisch gegentiber. Andererseits
befiirwortet er jedoch auch selbst — explizit und implizit — die Einschrinkung der Se-
xualitit und der Partnerschaften von Menschen, die als »geistig behindert« gelten und
in der Einrichtung wohnen, auf bestimmte Varianten. Einschrinkungen der Sexua-
litat, die sich auf katholische Vorstellungen zuriickfithren lassen, sind, der Aussage
Herrn O.s nach, nur ein Beispiel fiir Einschrainkungen durch Religion im Alltag. Er
deutet damit an, dass soziale Aktivititen in gréfRerem Umfang eingeschrinkt werden,
als er expliziert. Beim Aufeinandertreffen von Religion und »geistiger Behinderung«
kann es demnach dazu kommen, dass auf der Grundlage religiéser Vorstellungen
einerseits und aufgrund der Konstruktion von Unfihigkeit andererseits soziale Rest-
riktionen durchgesetzt werden.

Einschrinkungen individueller Sexualitit. Herr O. bezeichnet die BewohnerIn-
nen der von ihm geleiteten Einrichtung — im Vergleich zu den BewohnerInnen anderer
Einrichtungen — zunichst als »etwas hausbacken« und »ziemlich befang«. Anfinglich
fuhrt er nicht aus, worauf genau sich diese Befangenheit beziehe, sondern er spricht
unbestimmt metaphorisch davon, dass die BewohnerInnen nicht »auf dem Tisch
tanzen« wiirden. »[D]as auf dem Tisch Tanzenc sei, so erliutert Herr O., ein »Bild [...]

22 Wansing 2007, S. 288.

23 Siehe Kap.71.1.

24 Das Interview fand bereits 2012 im Rahmen einer anderen Arbeit der Verfasserin statt. Siehe auch
Kap.5.2.1.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

fiir [...] die Entwicklung der Individualitit auch eines geistig Behinderten«.?” Herr O.
bringt die Befangenheit der BewohnerInnen unmittelbar im Anschluss an diese Aus-
sage mit dem Einfluss (»der Aura«) der katholischen Trigerorganisation in Verbin-
dung - und fihrt sie damit nicht auf den Charakter von einzelnen Personen zuriick.
Daraufhin gibt Herr O. zu erkennen, dass es in seinen Schilderungen um das Thema
Sexualitit geht, indem er beschreibt, dass »Sexualitit« — zumindest »frither« — »eine
schwierige Geschichte hier [in der Einrichtung] gewesen« sei; »eigentlich ein Tabu-
thema«.?® Im Verlauf seiner Ausfithrungen wird zum einen deutlich, dass Sexualitit,
gemifd Herrn O., einen Bestandteil der Personlichkeit (»der Individualitit«) ausmache.
Diesem gelte es ihm zufolge Raum zur Entfaltung zu geben. Zum anderen kommt zum
Ausdruck, dass die »Aura« der katholischen Trigerorganisation aus seiner Sicht die
Personlichkeitsentfaltung der BewohnerInnen im Allgemeinen und der Sexualitit im
Besonderen (teilweise oder potenziell) einschranke.

Herr D.O.: Man konnte [..] mal diskutieren inwieweit wir unsere Bewohner eben doch (3) mehr
(2) Raum geben (2) sollten zur Entfaltung, als bislang=nicht das ich das auf dem Tisch Tanzen
jetzt als erstrebenswertes Ziel ansehe aber, es is nur ein Bild, fiir, die, die (2) Entwicklung der
Individualitat auch eines geistig Behinderten (1) das gehort natiirlich, dann, auch dazu aber
da sind unsere und das mag auch mit, der Nihe und der Aura des [Einrichtungstrdgers] zu tun
haben (2) ziemlich befang (1) Sexualitdt is eine sch- war friiher eine schwierige Geschichte hier
gewesen, ehm, eigentlich ein Tabuthema,”

Die Entfaltung der Personlichkeit, d.h. die Moglichkeit zu bestimmten Alltagshand-
lungen in Anbetracht eines »katholischen Moralverstindnis[ses]« zu gewahrleisten,
sei »spagatmiflig zu meistern«.”® Damit unterstreicht er noch einmal die Restriktion
beziiglich nicht-religiser Bereiche, die gemif der Darstellung Herrn O.s von religié-
ser Seite ausgehe. Aufierdem ist erkennbar, dass Herr O. mit den Einschrinkungen
durch die Trigerorganisation nicht vollstindig tibereinstimmt.

Ausschluss von Eheschlieffungen. In den Schilderungen Herrn O.s kommen wei-
tere Einfliisse und Einschrinkungen im Bereich von Liebesverhiltnissen und Partner-
schaften zum Ausdruck. Seinen Angaben nach erfahren Verlobungen unter Bewohn-
erlnnen dadurch eine Wertschitzung, dass eine »kleine Andacht« und eine Segnung
der Beziehung durch den Priester erfolgen. Wiitnschen BewohnerInnen zu heiraten,
werde jedoch nicht entsprochen. Dies begriindet Herr O. mit seiner Annahme der
unterschiedlichen »Beziehungsfihigkeit [...] unter den Behinderten«. Auflerdem habe
er den Verdacht, dass es den Betreffenden moglicherweise lediglich darum gehe, »im
Mittelpunkt« zu stehen. Eheschliefungen unter Bewohnerlnnen kénnten sie in der
Einrichtung also »nicht so ohne Weiteres gut finden« und »beférdern« diese »eigent-
lich nich so«, konstatiert Herr O.

Herr D.O.: Es komm Bewohner die sagen der [Vorname] sagt ich will mich mit der [Vorname]
verloben (1) mhm ja, gut, nur dann konnwa uns ja mal, da machenwa ne kleine Andacht und

25 HerrD.0.1,Z.197f.

26 Ebd., Z.200f. (Einfligung der Verfasserin).
27 Ebd., Z.194-201.

28 Ebd., Z.204f.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

2317


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Religion und Disability

da kann der Priester eure Verlobung und eure Beziehung auch segnen also dass man das einfach
nicht so eh das Wort Verlobung e:h so entwertet sondern zu etwas, Besonderem macht, das is
dannso die Form in der wir die Dinge, dann auch gerne eh wiirdigen und=und=und wertschitzen,
andere wieder wollten gleich heiraten warum da gibt es Ringe da gibts n Brautkleid da gibts ne
Hochzeit da gibts gut zu Essen da steh ich im Mittelpunkt (1) das, konnwa nicht so ohne Weiteres
gut finden, weil die, Beziehungsfihigkeit doch, sehr unterschiedlich unter den Behinderten is
(1) und ich kenn es auch von anderen Einrichtungen die haben dann auch tatsdchlich geheiratet
wohn zwei drei Jahre zusamm und, die Sache hat sich erledigt da sind die also, e:h, ganz normal
plotzlich wie alle anderen ((lachend))/anscheinend/ //(lacht kurz))// auch sind das sag ich jetzt
mit lronie*®

Mit Bezug auf Eheschliefungen und deren Auflésung in anderen Einrichtungen hebt
Herr O. hervor, dass Menschen, die als »geistig behindert« gelten, »ganz normal plétz-
lich wie alle anderen [..] auch« seien. Trotz der Feststellung von >Normalitit« wird
ihnen in der Einrichtung aber nicht das gleiche Recht wie Menschen aufderhalb von
Einrichtungen, die als normal gelten, zugestanden. Dass Herr O. angibt, diese Gleich-
heit »mit Ironie« festzustellen, deutet daraufhin, dass er letztendlich doch von Unter-
schieden zwischen »behinderten« Menschen und Nicht-»Behinderten, die eine Ehe-
schlieffung aus seiner Sicht nicht zulassen, ausgeht — obwohl »geistige behinderte«
Menschen handeln wie Nicht-»Behinderte«, wie er selbst feststellt.

Steuerungvon Beziehungen. Zur Erméglichung von Sexualitat gehdrt nach Herrn
0., die Anwendung von Verhiitungsmitteln (»die Pille«) zu billigen. Die Verwendung
von Verhittungsmitteln ermdglicht jedoch nicht pauschal die gesamte Bandbreite von
Sexualitit, sondern speziell heterosexuelle Praktiken ohne Reproduktion. Sexualitit
ist selbstverstindlich auch ohne die Anwendung von Verhiitungsmitteln moglich. Se-
xualitit zwingend an die Verwendung von Verhiitungsmitteln zu kniipfen, bedeutet
daher nicht nur Sexualitit zu ermdglichen, sondern gleichzeitig Sexualitit auf eine
bestimmte Variante beschrinken zu wollen. Herr O. deutet also zwar Kritik daran
an, dass die katholische Tragerorganisation und ihre Lehren einschrinkend wirken;
gleichzeitig schrianktaber auch er selbst implizit den Bereich legitimer Sexualitit ein.*

Wie aufgezeigt, werden in der Einrichtung, die Herr O. leitet, seinen Angaben
nach keine EheschliefRungen vorgenommen. Die Liebesverhiltnisse, die es unter den
BewohnerInnen gebe, kénnten dennoch »ganz offen [...] gelebt« werden, so betont Herr
O. Daran anschliefRend stellt er jedoch dar, dass in diese Beziehungen beschrankend
interveniert werde. So werde versucht, Machtasymmetrien innerhalb von Beziehun-
gen und polyamore oder andere Formen von Mehrfachbeziehungen zu verhindern.
Die Intervention in Beziehungen betrachtet Herr O. nicht allein als seine Aufgabe, son-
dern die Beziehungen zu »steuer[n]«, liege auch in der Verantwortung der »Mitarbeiter
in der Gruppex.

Herr D.O.: Das wird ganz offen, e:h eh gelebt diese, diese, Freundschaften die viele Anteile von
Liebe haben (2) mhm [/mhm// (1) das is also eh kein Tabu (is auch) nich verboten das wird auch

29 Ebd., Z.224-234. Wen Herr O. an dieser Stelle mit»wir« bezeichnet, bleibt offen.

30 Es soll damit hier nicht die Meinung vertreten werden, dass nur eine reproduktive Sexualitit eine
vollstandige Sexualitit sei. Es soll hier lediglich auf die Beschrankung der Bandbreite von Sexualitat
auf bestimmte Varianten durch das Insistieren auf Verhiitungsmittel aufmerksam gemacht werden.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

eh (1) durchaus wohlwollend (3) eh ausgehalten (1) gibt natiirlich auch Bewohner eh wenn ich an
den, wenn ich an den [Vorname] denke der von der [Vorname] stindig an der Nase rumgefiihrt
wird, [..] also das is dann wo ich dann auch der [Vorname] sage also Du musst jetzt wissen ob
Du mit dem [Vorname] oder ob nich (1) und eh kannst nicht dann hier im Heimbereich mit dem
[Vorname] und im, im Werkstattbereich dann mit eh einigen anderen auch noch, eh kokettieren
schone Augen machen und SMSen tauschen und oder Anrufe und (1) ja: da gibts auch ganz kesse,
eh Personen die da das auch so machen wie, wie das landauf der Fall eh landauf landab der Fall is,
das gibt es auch ne [[mhm// (4) ja: aber das is eben, gerade inner kirchlichen Einrichtung schon ein
e:h ein Thema mit [...] sonem gewissen Geschmiickle, (das ist) das Thema Liebe und Freundschaft
von Sexualitit nich gar nich reden schon ja ja: ja ja: (1) jedenfalls hier ich kann mir denken
anderswo auch, [..] das muss der Mitarbeiter in der Gruppe dann selber ein Gespiir und eine
Sensibilitit haben wie er das dann, (nun) steuert (2) und das hat jetzt nicht nur mit Beziehungen
zu tun, sondern insgesamt eben mit dem Thema=das is das das hat son Geschmdckle schon in
inner katholischen Einrichtung=jedenfalls in unserer™

Die Steuerung der Beziehungen solle auch dann erfolgen, wenn die Beziehungen, so
macht Herr O. wieder deutlich, dem >Normalfallc aufierhalb der Einrichtung entspre-
chen. Die unterschiedlichen Maf3stibe werden an dieser Stelle von Herrn O. darauf zu-
ritckgefithrt, dass die Einrichtung im katholischen Einflussbereich liege. Dabei merkt
er an, dass diese Einschrinkungen jedoch einerseits nicht nur in katholischen Ein-
richtungen vorkommen (»anderswo auch«) und dass sie andererseits nicht unbedingt
in jeder katholischen Einrichtung erfolgen. Fiir die Einrichtung, tiber die er spricht,
gelte die Feststellung jedoch (»jedenfalls in unserer«). Auch wenn also aus seiner Sicht
keine eindeutige Korrelation zwischen katholischer Anbindung und Einschrinkung
individueller Sexualitit bestehe, fithrt er die Einschrinkung in dem von ihm beschrie-
benen Fall aber eindeutig auf die katholische Bindung des Einrichtungstragers zuriick.

Gemeinschaftsbildung durch Reduzierung von Handlungsweisen. Seine Aus-
fithrungen zum Thema Sexualitit seien, so erwahnt Herr O. selbst, nur ein Beispiel fiir
Einschrinkungen durch (katholische) Religion. Sie sind demnach als ein Beispiel da-
fir zu verstehen, dass sich ein religiéser Zusammenhang auf die Alltagshandlungen
der EinrichtungsbewohnerInnen auswirkt.

Herr D.O.: N Beispiel [..] das [..] dafiir spricht dass die Bewohner die hier, [...] leben doch (1) in
einer gewissen (1) Aura (2) eh e:h stehen (1)**

Welche weiteren Bereiche von religios motivierter Einschrinkung betroffen sind,
bleibt im Gesprich mit Herrn O. offen. Ebenfalls bleibt offen, worauf (z.B. auf welchen
Moralvorstellungen) die Einschrinkungen, die er selbst vornimmt, beruhen.

Religion ermdglicht nach Ansicht der Befragten, so wurde bereits oben aufgezeigt,
Interaktionen und die Gestaltung des Alltags iiber religiose Zusammenhinge hinaus.
Diese beruhen einerseits auf einem Defizitausgleich: Einige gewinnen durch Religion
Kompetenzen dazu, die ihnen zuvor gefehlt haben, wie z.B. zeitliche Orientierung. An-
dererseits beruhen sie aber auch darauf, dass bestimmte Handlungsweisen reduziert
werden — z.B. das Streiten und bestimmte Varianten des Sexuallebens. Es werden

31 HerrD.O.1,Z. 247-270.
32 Ebd., Z.208f.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

239


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Religion und Disability

also Unterschiede dadurch nivelliert oder eliminiert, dass einige Handlungsweisen
vermehrt und andere reduziert werden. Nivellierung wird damit zur Grundlage von
Gemeinschaft, die sich iiber semantische Einheitlichkeit und beschworener Gleichheit
konstituiert. Vor diesem Hintergrund kann es — mehr oder weniger bewusst — dazu
kommen, dass religiése Heterogenitit und Indifferenz innerhalb der religios gebun-
denen Einrichtungen eingeschrinkt werden, da dies — so wird in etischer Perspektive
deutlich — ein Aspekt der Gemeinschaftsbildung ist.

8.1.3 Einschrankungen religiéser Heterogenitét und Indifferenz

Wie im erhobenen Material deutlich wird, sind Rituale dafiir zentral, dass Gemein-
schaft im Sinne semantischer Einheitlichkeit und empfundener Gleichheit entsteht.
In der Analyse, die eine systemtheoretische Perspektive auf Rituale mit mikrosozio-
logisch-ritualtheoretischen Ansitzen kombiniert, wurde oben gezeigt, wie es zu die-
ser Bedeutung von Ritualen kommt - insbesondere dann, wenn es um die religiose
und polykontexturale Inklusion von Menschen, denen eine »geistige Behinderung«
zugeschrieben wird, geht. Wird angenommen, dass der Teilnahme an Ritualen eine
entscheidende Rolle fiir gemeinschaftlich-religiése und schliefilich auch gesellschaft-
liche Inklusion zukommt, dann stellt die Indifferenz gegeniiber den Ritualen, die in
den Einrichtungen durchgefithrt werden, ein Problem dar: Eingliederung ist 6ffentli-
che Aufgabe der Einrichtungen, »Inklusion« ist ein religids motiviertes Anliegen, und
erwartungskonforme Handlungen von Einzelnen sind in der Situation wiederkeh-
render kommunikativer Krisen eine Entlastung im Alltag. An diesen Ritualen nicht
teilzunehmen, gefihrdet oder verhindert demnach, dass die als positiv bewerteten
Effekte, die von Ritualen erwartet werden, eintreten. Folglich gilt es aus Sicht der Be-
fragten, der Indifferenz gegeniiber der Teilnahme an den Ritualen und dem Vollzug
anderer Rituale entgegenzuwirken. Es muss entsprechend auf das Umfeld der reli-
giosen Gemeinschaft, die die Rituale anbietet, Einfluss genommen werden und d.h.
— tiberspitzt gesagt — ihre Heterogenitit einzudimmen, Inklusion in nicht- und jeweils
anders-religiose Praktiken und Gemeinschaftsbildungen — zugunsten der Inklusion
in das»offizielle Ritualangebot« — zu verhindern oder zumindest zu lockern.

Religiose und weltanschauliche Heterogenitit. Die hier untersuchten Einrich-
tungen der Behindertenhilfe und Sozialtherapie sind nicht religiés homogen. Unter
den KlientInnen und Angestellten liegt eine gewisse religiose und weltanschauliche
Heterogenitit vor. In den Einrichtungen von Anthropoi, Caritas und Diakonie woh-
nen und/oder arbeiten Einzelne, die nicht >der Religion des Verbandes bzw. der Ein-
richtung« angehdren. Einige gehoren jeweils anderen religiosen Gemeinschaften an;
andere ordnen sich keiner religiosen Gemeinschaft zu oder verstehen sich nicht als
religios. Dies ist auch Thema in den Interviews.

Gemif} den Darstellungen verschiedener GesprachspartnerInnen nehmen in den
Einrichtungen alle, die Interesse haben, unabhingig von ihrer religiésen Nicht-/Zuge-
horigkeit an den religiosen Praktiken teil. In einigen Ausfithrungen wird die Nichtteil-
nahme problematisiert.

Teilnahme von Anders- und Nicht-Religiésen an religiésen Praktiken. In allen
Einrichtungen werden von der Mehrheit der Befragten positive Effekte von religioser
Partizipation erwartet. Die Befragten gehen davon aus, dass sich diese positiven Ef-
fekte bei allen Personen einstellen — unabhidngig davon, ob diese gliubig sind, welcher

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

religiésen Gemeinschaft sie angehdren oder ob sie nicht religiés sind, und unabhingig
davon, ob sie eine »geistige Behinderung« haben oder nicht.

Fir die sog. Betreuenden spielt die Darstellung, dass unterschiedlich oder nicht-
religiose Personen an religiésen Praktiken teilnehmen, vor allem dafiir eine Rolle, die
Wirksamkeit und Relevanz der religiosen Praktiken zu belegen. Besonders anschau-
lich ist dies in den Ausfithrungen der evangelischen Férderschullehrerin FrauJ. Sie er-
wartet die Teilnahme an religiésen oder religios konnotierten, ritualisierten Praktiken
auch von denjenigen, die diese nicht kennen. Um zu belegen, dass religiése Praktiken
bei allen wirken, kommt sie darauf zu sprechen, dass die Wirksambkeit religioser Ri-
tuale auch durch Nichtgliubige und in staatlichen (also nicht-religiésen) Kontexten
anerkannt werde. Religiose Praktiken werden damit von ihr als lernbar und die Wirk-
sambkeit der Praktiken als objektiv und unabhingig von irgendeinem Glauben prisen-
tiert.

Frau K.J.: Halt erst noch Beten und ich sag das auch zu jedem Neuen, wir miissen erst noch beten
zu jeder neuen FS]lerin oder so [...] die konn die Gebete meistens iiberhaupt nicht aber ((lacht)) lern
sie dann auch sehr schnell (lacht)) [..] und auch dass das dies ganze Kirchenjahr so diese (1) die Feste
und Feiern im Kirchenjahr werden, spielen ne Rolle mit >bei uns<//mhm// (1) es is schon ne christlich
geprdgte Sache, wobei wir auch niemanden den Gauben aufdring (1) kann man ja nich Glauben
aufzwing [/mhm// (1) meine Schiiler machen das gerne mit (1) weifd nich was die Eltern manche
Eltern zu Hause sagen aber das Eine weifd ich dass viele schon gesagt haben das tut den Kindern
gut wir haben ja nichts mit Glauben am Hut aber das tut den Kindern gut [/mhm// die machens
gerne und das tut den einfach gut [..] und ich hab ne Kollegin [..] die is jetz in ner staatlichen Schule
[..] {sie} muss ja immer aufpassen dass das christliche rausbleibt aber die Rituale und so das, macht
sie schon auch auf dem Level was sie darf [/mhm// weil da wo ich so denke nah hoi is doch nich ganz
ohne ((lacht kurz)) [..] also das prigt schon auch das Leben von Nichtchristen®

Frau S., die ihren Angaben nach in einem katholischen Elternhaus aufgewachsen ist,
konstatiert, dass religiose Praktiken fiir die BewohnerInnen der anthroposophischen
Einrichtung, in der sie als Heilerziehungspflegerin arbeitet, relevant sind. Insbeson-
dere, dass BewohnerInnen unterschiedlicher religios-gemeinschaftlicher Zugehorig-
keit oder Sozialisation sich — obwohl die Teilnahme freiwillig sei — in die anthropo-
sophisch-religiésen Praktiken »eingliedern, ist fiir sie ein Hinweis auf diese Relevanz.

FrauA.S.:Und auch die Gestaltung die Musi:k und ne Kerze das Ritual die Ruhe und ihm hab auch
erlebt wie gut das den Menschen tut ich hab selber das fiir mich als nich so wichtig empfunden
ich hab aber gemerkt wie wichtig das fiir unsere Bewohner is und dhm auch dass es frei sein kann
wer gar nich mochte muss ja nich aber auch dass sie aus verschiedenen Hintergriinden komm ob
evangelisch oder katholisch und trotzdem eben sich so eingliedern [/mhm// und daher hab ich das
erfahren®

Auch Frau F., die selbst evangelisch ist und in einer katholischen Einrichtung als Heil-
erziehungspflegerin arbeitet, bringt zum Ausdruck, dass Personen, die keiner Reli-
gion angehoren, an den religiésen Praktiken in der Einrichtung teilnehmen. Dabei

33 FrauKJ]., Z.566-575 und 608-613.
34 FrauA.S.,Z.79-84.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

241


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Religion und Disability

wird deutlich, dass Frau F. — wie Frau J. und Frau S. — davon ausgeht, dass die Teil-
nahme an den gemeinschaftlichen Handlungen einen positiven Effekt hat (»>gut tut«).
Wabhrscheinlich ohne es zu intendieren, stellt sie aufRerdem diesen positiven Effekt als
unabhingig davon, was eine Person sonst »denkt, dar.

Frau C.F.: Meine [Vorname] die is in is tiberhaupt nich in ner Glaubensgemeinschaft aber die
macht alles mit und ich denke auch dass ih dass ihr das gut tut aber (1) also bei ihr glaub ich nich
dass die irgendwie da in ihrer Freizeit an Kirchens denkt®

In den drei Fillen von FrauJ., Frau S. und Frau F. kommt dem gemeinsamen Handeln,
dem Mitmachen grofiere Bedeutung dafiir zu, dass die positiven Effekte religioser
Partizipation zum Tragen kommen, als dem Wissen, Glauben oder dem Denken der
Einzelnen. Glauben und Denken der Einzelnen werden zwar, so wird betont, akzep-
tiert; diesen werden aber offensichtlich nicht die gleichen Effekte zugeschrieben wie
dem gemeinsamen religiésen Handeln.

Die Schilderungen von Herrn A. zeigen, dass er von Mitgliedern der anthroposo-
phischen Lebensgemeinschaft die Teilnahme an religiésen Gemeinschaftspraktiken
erwartet. Diese Erwartung hat der ehemalige Hausvater einer anthroposophischen
Lebensgemeinschaft und Waldorf-Religionslehrer gegeniiber allen Mitgliedern der
Lebensgemeinschaft unabhingig von ihren individuellen weltanschaulichen Uber-
zeugungen und religiésen Zugehorigkeiten. Bei der Formulierung seiner Erwartung
klingt eine gewisse Nachdriicklichkeit an. Im Verlauf seiner Ausfithrungen bringt er
zum Ausdruck, dass das gemeinsame religios-rituelle Handeln aus seiner Sicht zum
einen unproblematisch ist, weil die Unterschiede zwischen den verschiedenen religio-
sen Traditionen letztendlich nicht sehr grofy seien. Zum anderen sei das gemeinsa-
me Handeln dann méglich, wenn die individuellen Uberzeugungen nicht iiberbetont
werden — also dann, wenn die betreffenden Personen sich in gewisser Weise selbst
einschranken. Seine Erwartung erscheint damit als zumutbar und gerechtfertigt. Als
Beleg fiir die Richtigkeit seiner Annahmen dient schliefilich sein Verweis auf die ge-
gebene religiose Heterogenitit in der Lebensgemeinschaft. Bei dieser Heterogenitit
handelt es sich jedoch eben gerade nicht um eine religiés-praktische Heterogenitit
(also nicht um eine Heterogenitit, die sich in unterschiedlichen Praktiken zeigt), son-
dern um seine Annahme, dass einige Personen unterschiedlich religiose oder weltan-
schauliche Ansichten haben kénnten.

Herr D.A.: Die Lebensgemeinschaft betrachtet sich als christliche Einrichtung, aber nich als
konfessionelle Einrichtung //mhm// dhm Sie sehen das daran dass wir heute Abend Bibelabend
haben und zwar kriftig dass wir morgen die Opferfeier, ein Gottesdienst haben [..] Ghm dass
wir immer wieder religiose Gespriche haben dass wir Tischspriiche machen und das auch Gebet
nenn Gh das is so also jemand der hier arbeiten michte kann jede Religion haben oder auch gar
keine haben aber das muss er akzeptieren is ja nich so schwer also dieses Menschenbild ((rduspert
sich)) das anthroposophische Menschenbild das da irgendwo dahinter steckt ja also (1) dass der
Mensch ein Wesen ist das zwischen Himmel und Erde steht sagen wir mal so ganz vorsichtig das
also der Welt angehort und dieser Welt ((zeigt nach oben)) angehort das muss irgendwo schon
akzeptiert werden dass das so ist Ghm ja ich muss daraus kein Glaubensbekenntnis machen wird

35 FrauC.F,Z.794ff. und Z. 803-814.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion 243

auch keiner abgefragt, aber wenn einer hier (1) was ganz anderes machen wiirde das wiirde nich
gehen also weil alle anderen schon dagegen sind das geht einfach dann nicht also christliches
Menschenbild, anthroposophisches Menschenbild hier in der Lebensgemeinschaft von vornherein
steht so in der Satzung steht so in, allen moglichen Pamphleten die wir verbreiten also da halten
wir nich hinterm Berg und im Prinzip miissen das die Eltern {der Betreuten} auch akzeptieren
wir haben hier den [Vorname] haben Sie {=die Interviewerin} ((lachend))/ja kennengelernt/
dh hat kein Problem damit wir haben eine Muslima die {Eltern} haben grif3eres Problem damit
eine da haben wir aber auch gleich gesagt das is so sie muss sie muss ja nich mitbeten obwobhl,
Sie {=die Interviewerin} haben son Tischspruch gemacht war der christlich kam da irgendwo
das Wort Christus drin vor nee ne ((lachend))/glaube nicht/ /)>nee<// also ((riuspert sich)) wenn
man, ich hab mich viel mit dem Islam auch beschiftigt wenn man da mal schaut [..] Islam an
sich (1) is kein so grofSer Unterschied zum Christentum, kein so grofSer [..] ich glaub wenn ein
Mensch, nicht so ganz engstirnig is mit seiner mit seiner Konfession dann, dann geht das alles
viel besser und dann kann man eben hier zusamm leben wir haben hier (1) ich will mal eben muss
mal iiberlegen einige Katholiken einige Protestanten einige gar nichts also die dann Freidenker
sind aber nicht unbedingt Atheisten sind dhm oder Christengemeinschaft dhm denn haben wir
ein Chinesen ich denk der is irgendwo buddhistisch der redet nicht dadriiber also irgendwo so
was wir hatten mal dh im Kollegenkreis Muslime gehabt wir hatten auch mal ein Juden gehabt

Einschrinkung von Heterogenitit. Zu Beginn der zitierten Passage geht
Herr A. darauf ein, dass bestimmte Vorstellungen von den Mitgliedern der
Lebensgemeinschaft akzeptiert werden miissen (»das anthroposophische
Menschenbild«). Daraufhin beschreibt er, dass jedoch kein Bekenntnis zu diesen
Vorstellungen verlangt und nicht danach gefragt werde, ob die Einzelnen die
entsprechenden Vorstellungen teilen. Die individuellen Religionszugehdérigkeiten
bleiben demnach sozusagen Privatsache und die Gedanken frei. Etwas »ganz
anderes [zu] machen«,” sei jedoch nicht erwiinscht, so hilt Herr A. fest und
insistiert damit auf einer Einschrinkung sichtbarer religiés und weltanschaulich
heterogener Praktiken in der Einrichtung. Vor diesem Hintergrund hebt Herr A.
hervor, dass einer der BewohnerInnen, der einer nicht-anthroposophischen und
nicht-christlichen Religionangehore, »kein Problem damit«habe, und argumentiert,
dass die muslimische Bewohnerin sich auch an den anthroposophischen
Gemeinschaftspraktiken beteiligen kénne und solle. Gedeutet wird dies nicht
als Aufgabe der individuellen Religion, sondern als fiir das »zusamm leben«
notwendige Toleranz (»nicht so ganz engstirnig«). Dass Herr A. die Moglichkeit
der gemeinsamen Durchfithrung von Praktiken bei gleichzeitiger Heterogenitit
der Uberzeugungen und Zugehérigkeiten betont, weist darauf hin, dass er der
Teilnahme an den Ritualen eine hohe Relevanz zuschreibt. Wichtig ist also, dass
moglichst alle mitmachen — unabhingig davon, was sie denken oder glauben.
Jeder darf denken (und wahrscheinlich individuell fiir sich auch tun), was er/
sie mochte, solange er/sie nichts denkt oder tut, was ihn/sie davon abhilt zu
tun, was gemeinsam getan wird. Die Heterogenitit im Umfeld der (religiosen)
Gemeinschaft stellt demnach eine potenzielle Gefihrdung eben dieser dar und

36 HerrD.A., Z.379-417.

37 Hervorhebung der Verfasserin.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Religion und Disability

muss daher zumindest so weit eingeschrinkt werden, dass der gemeinsame
Vollzug von ritualisierten Handlungen sichergestellt ist.

Einschriankung von Indifferenz und Abwesenheit. Die Einschrinkung der religiosen
Heterogenitit und religiosen Indifferenz innerhalb der Einrichtungen einzuschrin-
ken, kann auch in der Perspektive der Betreuten relevant sein, und zwar dann, wenn
mit der Teilnahme an Ritualen Aussichten auf weiterfithrende Inklusion verbunden
werden. Dies kann aus den Schilderungen Herrn G.s, die bereits oben besprochen
wurden,*® geschlossen werden. Herr G. wohnt als Betreuter in einer evangelischen
Einrichtung. An Religion ist er nicht interessiert. Dennoch nimmt er an den religiésen
Ritualen wie Gottesdiensten teil, weil er, wie er auf Nachfrage angibt, vermutet, dass
es sich negativ auf seine Inklusionschancen in nicht-religiésen Zusammenhingen
auswirken konnte, wenn er nicht teilnimmt.

Herr N.G.: Also sa- die Kirche allgemein so pf na muss ich eigentlich nich so haben [/mhm//
allgemein (so wo) was will ich denn meistens dort //mhm// (2) is ich sage ma auf gut Deutsch das,
(Gesaft) interessiert mich ja gar nich /[mhm// das passt mir schon meistens immer nich wenns
dann hier heif3t ihr geht hier den und den Tag is hier miisst ihr vorher in die Kirche gehen [fmhm//
(1) kénnt ich manche Mal dann hier sagen hier kinn wir das nich iiberspring [[mhm// (3)

RIM: Aber Sie machen mit

Herr N.G.: Ja //ja// notgedrungener Weise //ja// sag ich ma //ja// (2)

RIM: Was glauben Sie was passieren wiirde wenn Sie, nich mitgehen wiirden((?))

Herr N.G.: Uf: da wiird ich denk ich mir mal besti- garantiert Minuspunkte ernten //mhm// und
da denk ich mir naja ziehst es Dir rein und gut is (1)

RIM: Und wa-was was heif3t denn Minuspunkt((?)) (2)

Herr N.G.: Uf:: da hab ich weifS ich jetz ga-gar keine grofS Gedanken gemacht sag ich ma [/okay//
weils (ja) dann vielleicht, auf eine Art blod aus wenns (Du) jetz hier (vor allem die) Mitarbeiter
oder Betreuer sagen hier (1) (doch) Du musst mitgehen und wenn Du nich mit hingehst hier (1)
((pfeifft)) sag ich ma oder anders hier [[mhm// ich sage ma () geklirt oder so (3) oder dass ich
dann gar nich mehr mit hin kann oder so //ja// (1) da denk ich mir na mein Gott gehste mit hin
und gut is*®

Herr G. nimmt also an, dass die Teilnahme an religiésen Praktiken Voraussetzung
dafiir ist, dass er in weitere nicht-religiése Zusammenhinge einbezogen wird. Aus
diesen Schilderungen Herrn G.s wurde oben der Schluss gezogen, dass manche Be-
treuende moglicherweise die Teilnahme an religiésen Praktiken mit Inklusion in
nicht-religiése Zusammenhange belohnen. Nachvollziehbar wird dies dann, wenn an-
genommen wird, dass religiose Rituale in den religios gebundenen Einrichtungen als
befihigend und gemeinschaftsstiftend erlebt werden. Dass dem so ist, konnte eben-
falls schon oben gezeigt werden.*® Wird die Teilnahme an religiésen Ritualen weiterer
Inklusion vorausgesetzt, kann die Indifferenz gegeniiber und die Abwesenheit bei re-
ligiosen Veranstaltungen fir diejenigen, die als Betreute in religiés gebundenen Ein-
richtungen wohnen, ein hohes Exklusionsrisiko darstellen: Sie konnte fiir sie die Ex-

38 Siehe Kap.7.1.2.
39 HerrN.G.,Z.297-310.
40 Siehe Kap.71und7.2.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

klusion aus nicht-religiésen Zusammenhingen zur Folge haben. Daraus ergibt sich fir
die Betreuten die Notwendigkeit, ihre nicht-religiésen Einstellungen und Aktivititen
zugunsten einer gemeinsamen religidsen Praxis einzuschrianken. Doch garantiert die
religiése Inklusion »geistig behinderter« Menschen per se und durchweg immer deren
Inklusion in weitere, nicht-religiose Bereiche der Gesellschaft?

8.1.4 Hyperinklusive Tendenzen religioser Kommunikation

Die Befragten stellen dar, dass religiose Praktiken — oder in Verbindung mit ihnen -,
Kontakte, Wissen und Techniken vermittelt werden, die nicht-religiéser Partizipation
vorausgesetzt sein konnen. Teilweise haben die Befragten die Erwartung, dass die
Einbindung in einen religiésen Zusammenhang dazu fihrt, dass Beriicksichtigun-
gen in weiteren, nicht-religiésen Zusammenhingen zunehmen (Adressenexpansion).
Gleichzeitig firchten manche, dass der Ausschluss aus religiésen Zusammenhingen
einen Ausschluss aus weiteren, nicht-religiésen Zusammenhingen nach sich ziehen
konnte (Folgeexklusion). Vor dem Hintergrund dieser Annahmen tiber religiose In-
klusion und ihrer Effekte einerseits und der Befiirwortung einer polykontexturalen
Inklusion andererseits wird, wie oben gezeigt, eine geringe religiose Partizipation
von einigen Befragten — z.T. mehr, z.T. weniger explizit — problematisiert. Anders
formuliert: Manche Gesprichspartnerlnnen gehen davon aus, dass innerreligiose
Verhiltnisse Effekte auf aufderreligiose Strukturen haben; sie gehen davon aus, dass
religiose Inklusion die Inklusion in unterschiedliche Systeme der Religionsumwelt
fordert. Diese polykontexturale Inklusion wird positiv bewertet, und Religion, d.h.
insbesondere religiése Praktiken, wird, so entsteht der Eindruck, gezielt eingesetzt,
um diese positiv bewertete polykontexturale Inklusion zu erreichen.” Doch sind Fol-
gen religioser Inklusion immer so eindeutig? Oder kann der Einschluss in religiése Zu-
sammenhinge auch sozial desintegrierende Wirkungen haben? In diesem Abschnitt
der vorliegenden Arbeit wurde bereits dargelegt, dass religios gebundene Organisa-
tionen Teil der Strukturen des staatlichen Wohlfahrtssystems sind, die exkludierende
Effekte aufweisen. Auflerdem wurde gezeigt, dass religiose Lehren die Vielfiltigkeit
von Handlungsweisen einschrinken und dass religiése Gemeinschaft auf einer ge-
wissen Homogenitit und damit auf einer Verringerung der sichtbaren Heterogenitit
religioser und nicht-religidser Praktiken beruht. Des Weiteren kann festgestellt wer-
den, so wird im Folgenden gezeigt, dass religiése Einbindung nicht immer mit dem
primaren Ziel erfolgt, eine vermehrte Beriicksichtigung in mehreren Systemen aufler-
halb von Religion zu erreichen und dass religiése Kommunikation dariiber hinaus die
Anschlussmoglichkeiten fiir andere, nicht-religiose Kommunikation sogar kappen
kann. Dies tritt dann auf, wenn sich ein System — von Interesse ist hier Religion — ver-
festigt und sich das System Religion gegen andere Systeme durchsetzt. Dann, wenn
sich Kommunikation also >vereindeutlicht« und Anschluss-/Verstehensmoglichkeiten
auf genau eine Option reduziert werden, besteht die Moglichkeit von Hyperinklusion:
eine Inklusion in ein System, die Inklusion in jeweils andere Systeme ausschlief3t oder
unwahrscheinlich macht.

Ein Beispiel hierfiir findet sich in den Schilderungen der katholischen Marien-
schwester E. Religiose Inklusion erfiillt fiir sie vor allem den Zweck, Religion zu er-

41 Siehe Kap.7.1.2und Kap. 7.1.3.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

245


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Religion und Disability

halten oder auszudehnen. Sie dient also einem Selbstzweck: Religiose Inklusion
zielt, um es in Anlehnung an die Wortwahl Schwester E.s zu formulieren, auf das
Gemeindewachstum. Auflerdem weisen ihre Darstellungen davon, wie sie mit Pro-
blemen umgeht, eine religiése >Vereindeutlichung« auf. Ein weiteres Beispiel fiir reli-
giose Inklusion, fiir die hyperinklusive Tendenzen angenommen werden kénnen, ist
die Einbindung von »geistig behinderten« Menschen als Menschen mit einer beson-
deren transzendenzbezogenen Fihigkeit. Diese religiose Inklusion, so lisst sich ar-
gumentieren, kann als religioses Virtuosentum gefasst werden und birgt das Risiko,
bestehende Exklusion zu verfestigen und eng mit einer religiésen Vereindeutlichung
verkniipft zu sein.

Religiose Hyperinklusion als Problemlésungsstrategie. Ihren eigenen Ausfith-
rungen zufolge bezieht sich Schwester E. in ihrer Arbeit als Gemeindereferentin auf
verschiedene soziale Gruppen. Ihre Angebote richten sich z.B. jeweils spezifisch an
Rentnerlnnen, Frauen verschiedenen Alters, Schulanfingerlnnen und ihre Eltern,
PatientInnen im Krankenhaus und »die Behinderten« in einer Wohneinrichtung der
Caritas.** Sie beriicksichtigt demnach in ihrer Arbeit zunichst auferreligiose Rollen
von Personen.

Im Hinblick darauf, dass eine ihrer Mitschwestern »ab und zu« »die Behinderten«
zum Gottesdienst der Gemeinde »mitbringt«, hilt Schwester E. fest:

Sr. E\W.: Die gehiren ganz selbstverstindlich dazu is liberhaupt keine Frage das is auch schon
und auch wichtig dass die irgendwo drinne sind*

Schwester E. driickt damit aus, dass die Beriicksichtigung in einem religios-gemein-
schaftlichen Zusammenhang eine zusitzliche Inklusion fiir »behinderte« Menschen
darstellt und dass dies aus ihrer Sicht positiv zu bewerten ist.** Die religiése Einbin-
dung und der Kontakt zwischen Angehdorigen verschiedener Gruppen erfolgt gemifd
Schwester E. u.a. auch durch Tauf- und Firmpatenschaften. Personen mit unter-
schiedlichen sozialen nicht-religiésen Adressen werden dadurch religios adressiert
und innerhalb des religiosen Kontextes in eine direkte Beziehung zueinander ge-
bracht. Schwester E. beschreibt die Herstellung dieser Verbindung zwischen Personen
mit unterschiedlichen sozialen Adressen so:

Sr. EW.: Esis quasi die Arbeit mit den Menschen mit Behinderungen und dann die Arbeit mit der
Gemeinde und das is das Schone wenn sich das miteinander verkniipft,*

Eine weitere Moglichkeit, »geistig behinderte« Menschen in der Gemeinde zu inklu-
dieren und mit Nicht-»Behinderten« zusammenzubringen, besteht laut Schwester E.
darin, sie aufgrund von (sozialen) Merkmalen, die sie mit Nicht-»Behinderten« teilen,
in gruppenspezifische Angebote einzubinden. Wenn ein »geistig behinderter« Mensch
z.B. »Rentner« sei, kénne dieser Mensch in das Angebot, das sich an RentnerInnen
richtet, eingebunden werden. Bei dem »Gemeindefrithstiick« handelt es sich um ein

42 Vgl.Sr.EW., Z.70-86,155-199, 286-290 und 349-355.

43 Ebd., Z.289ff.

44 Dies giltinsofern, als »irgendwo«an dieser Stelle lokale und nicht modale Bedeutung hat.
45 Sr.EW., Z. 254ff.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

solches Angebot. Schwester E. erliutert, dass das Gemeindefriihstiick dazu dient,
Kontaktarmut zu kompensieren.

Sr. E\W.: Das Gemeindefriihstiick hat eben auch den Vorteil viele unserer dlteren Leutesind allein
haben kein: mit dem sie auch mal reden kdnnen und haben so die Moglichkeit dh zu sagen ich geh
[.] zum Gottesdienst [...] anschliefend Gemeindefriihstiick und kann mich einfach unterhalten
das Essen ist eigentlich fast zweitrangig fiir manche fiir andere is es wichtig unterschiedlich*®

Bereits im vorhergehenden Abschnitt ihrer Ausfithrungen weist Schwester E. dar-
auf hin, dass es ihr nicht nur darum geht, der Kontaktarmut entgegenzuwirken. Es
geht ihr auch oder vielleicht sogar gerade darum, dass durch die Einbindung »geis-
tig behinderter« Menschen in Angebote wie das Gemeindefrithstiick die »Gemeinde«
wichst. Sie macht damit deutlich, dass ihre »Arbeit mit den Menschen mit Behinde-
rungen« eben auch auf die religiose Gemeinschaft abzielt.

Sr. E.W.: Und so wdchst auch Gemeinde®

Folglich wird deutlich, dass Schwester E. den Kontakt zwischen den Personen, die in
der Religionsumwelt unterschiedlich adressiert werden, innerhalb eines religitsen
Zusammenhangs bzw. durch religiose Adressierung herstellt. Eine ihrer Intentionen,
die mit ihrem Vorgehen verbunden sind, ist auf den religiosen Zusammenhang - auf
die Gemeinde — gerichtet und nicht ausschlieflich darauf, eine Wirkung iiber diesen
Zusammenhang hinaus zu erzielen. Religion reagiert in diesem Fall zwar auf unter-
schiedliche soziale Stellungen, ist aber nicht durchweg mit der Intention verbunden,
die soziale Ordnung in der Religionsumwelt zu verindern. Schwester E.s Fokus auf
Religion wird schlieflich noch einmal an der Stelle deutlich, an der sie beschreibt, dass
sie auf die Probleme der EinrichtungsbewohnerInnen, die ihr berichtet werden, mit
Gebeten und mit der Weitergabe der Probleme an Gott als »einen Hoheren« reagiere
— aber nicht damit, dass sie sich z.B. politisch engagiert oder psychotherapeutische

Mafinahmen veranlasst.*®

Sr. EW.: Also wenn ich aus der Tiir raus gehe, dann kann ich fiir denjenigen beten mit dem ich da
grad gesprochen hab das villig in Ordnung das sollt ich ja auch Ghm und ich kanns auch mitnehm
bis zu meiner Haustiir aber spdtestens da sollte es erledigt sein (1) indem ich es nich als erledigt
vergiss es sondern (1) erledigt lieber Gott is jetzt Deine Sache, verstehen Sie dass ich das abgeben
kann an einen Hoheren [..] ich konnte nicht arbeiten (1) wenn ich diese Lektion nich gleich am
Anfang gelernt hitte (2) ja Sie konn die Leute ganz intensiv aufnehm und die Probleme sind ja (1)
manchmal haarstreubend (1) miissen die Leute ganz intensiv aufnehm aber das Aufgenommene
auch verschenken und weitergeben, und den Leuten auch ruhig sagen ich bet fiir Dich das kann

46 Ebd., Z.313-317.

47 Ebd., Z.31.

48 Ananderer Stelle weist Schwester E. explizit daraufhin, dass sie es nicht»leisten«konne, Sachverhalte
»von ner anderen Seite« zu betrachten: »[UInd dann is es so dass manche gerne ausmalen manche
malen gar nich gerne aus, dhm denn manche nehm auch diese dunkle Farben aus Prinzip dunkle Far-
ben[..] aberdadenkich da misste man noch malvon neranderen Seite ran gucken dh was da eigent-
lich hinter is das is kann ich nich leisten muss ich ehrlich sagen« (Z. 385f.).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

247


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Religion und Disability

man den Leuten ruhig sagen die wissen ich bin Schwester ich bin [Marienschwester] die wissen
ich kann nich anders als von Gott reden (1) das wissen die und das is auch gut so (1) ja und ich denk
es muss auch sein ich wiirde ich kann mich nich selber verleugnen das kann ich einfach nich und
das will ich auch nich®

In dieser Passage betont Schwester E., dass sie als Mitglied eines Sakularinstituts (Ma-
rienschwester), das ein geweihtes Leben fithrt,*® Probleme ausschliefilich auf religiése
Weise losen kann oder will. Auflerdem weist sie darauf hin, dass »die Leute« genau
dies — und nichts anderes — von ihr erwarten. Sie selbst wiederum halt eben diese
Erwartung fiir angemessen. Folglich rekurriert sie in der Darstellung ihrer Problem-
behandlung stark aufreligiose Begrifflichkeiten und Konzepte (»betenc, »Gottx, »ein[]
Hohere[r]«). Fiir sie selbst scheint diese Problembehandlung eine entlastende Wirkung
zu haben und weitere Inklusion zu erméglichen (»ich konnte [sonst] nicht arbeiten«).
Die Probleme aber werden sozusagen religios hyperinkludiert und eine Problembe-
handlung in einer nicht-religiésen Art und Weise ausgeschlossen. Moglichkeiten, in
anderer Weise an die Probleme anzuschlieflen, werden damit gekappt und eine weite-
re (immanente) Wirkung der Probleme unterbunden. Dadurch, dass die Probleme in
einen transzendenten Bereich verschoben werden, werden sie gebannt — zumindest in
der Perspektive Schwester E.s. Dass die Probleme auch fiir die Betreuten, die von ih-
nen berichten, gelost werden, ist méglich, aber nicht zwingend. Die Probleme kénnen
fiir sie so auch ungeldst bleiben.” Eine strikte, eindeutige und ausschliefilich religiose
Bezugnahme auf Probleme, wie sie von Schwester E. in der zitierten Passage geschil-
dert wird, unterbindet im Extremfall nicht-religiose Anschlussmoglichkeiten und
nimmt damit den Modus der Hyperinklusion an. Dies ist kein spezifisches Problem
religioser Kommunikation. Die Interpretation der Problemldsungsstrategie Schwes-
ter E.s oder genauer: der Darstellung ihrer Problembewailtigung spiegelt zunichst
die systemtheoretische Logik wider, der zufolge Operationen stets selbstreferenziell
sind, d.h., dass sie immer nur auf Operationen des jeweils eigenen Systems bezogen
sein kénnen. Operationen miissen als Teil eines Systems verstanden werden, um ent-
sprechend anschlussfihig zu sein. Inklusion durch ein System in ein anderes kann es
so gesehen nicht geben, sondern, so wird an dieser Stelle deutlich, die Offenheit von
mitgeteilten Informationen fiir unterschiedliche Anschliisse, die Uneindeutigkeit, die
Mitteilungen und Informationen inhdrent ist, ist Ausgangspunkt fir polykontextura-
le Inklusion. Setzt sich ein systemspezifischer Anschluss zulasten anderer Anschluss-
optionen durch, handelt es sich um Hyperinklusion. Dies, so wurde argumentiert, ist
in der zitierten Darstellung Schwester E.s der Fall. Sie schlief8t explizit aus, anders
als religiés auf Probleme zu reagieren. Diese Darstellung, bei der es sich um eine Be-
schreibung und nicht um eine Erzihlung handelt, muss nicht unbedingt mit den tat-
sichlichen Alltagsvorgingen iibereinstimmen. Es ist moglich, dass die angedeuteten
Probleme tatsichlich auch noch in anderer Weise behandelt und auch fiir die Betreu-
ten gelost werden.*> Es wird aber das hyperinklusive Potenzial (auch) von Religion in

49 Ebd., Z.1035-1047.
50 Vgl.Edero.].

51 Gleiches kann eintreten, wenn versucht wird, ein Problem ausschliefilich medizinisch oder politisch
zulésen.

52 Fiireinen Hinweis daraufvgl. Sr. EW., Z. 919ff.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

dieser Darstellung und der hier vorgenommenen Interpretation deutlich. Dieses kann
sich auch auf tatsichliche Alltagsvorginge auswirken und z.B. dazu fithren, dass
Probleme tatsichlich ausschliefilich auf religiose Weise behandelt und Personen aus-
schliefSlich religios adressiert werden. Deutungen von physischen oder psychischen
Zustanden, die als religioses Problem (z.B. als Resultat von Siinde oder Besessenheit
und nicht als Erkrankung im medizinischen Sinne) gedeutet werden, und Fille von
Kindern, die aufgrund der religiésen Uberzeugung ihrer Eltern nicht (schul-)medizi-
nisch behandelt werden, kénnen als Beispiele fiir eine religios hyperinklusive Behand-
lung eines Problems und fir die ausschlieflich religiose Adressierung von Personen
mit weitreichenden Konsequenzen betrachtet werden. In Bezug auf Menschen, die als
»geistig behindert« und exkludiert gelten, ist religiése Hyperinklusion dann als prob-
lematisch zu bewerten, wenn polykontexturale Inklusion angestrebt wird.

Hyperinklusion »geistig behinderter« Menschen als religiése Virtuosen. Poly-
kontexturale Inklusion ist mit Blick auf Menschen, denen eine »geistige Behinderung«
zugeschrieben wird, deshalb ein bedeutsames Thema, weil sie von weitreichenden
Ausschliissen und Abwertung betroffen sind.”® Vor dem Hintergrund dieser Aus-
schliisse und Abwertung stellt der Umstand, dass manche Betreuende diese Menschen
als besonders fihig betrachten, Transzendenzkontakte zu haben, ihre Art und Weise
der Glaubenspraxis als authentisch bewerten, sie in den Status religiéser MentorIn-
nen erheben und schliefSlich meinen, durch sie Transzendentem nahekommen zu kén-
nen, eine starke Einbindung und eine grofde Aufwertung dar. In der Perspektive dieser
Betreuenden sind Menschen mit »geistiger Behinderung« religidse Virtuosen, die eine
»Sonderkategorie« von Gemeinschaftsangehorigen bilden, die religiésen Anspriichen
weitest moglich entsprechen und religiose Ideale verkérpern.*

Welche Konsequenzen hat diese Variante der Einbindung und Aufwertung fiir
weitere religios-gemeinschaftliche und nicht-religios gesellschaftliche Ein- und Aus-
schliisse? Festzuhalten ist, dass es sich hierbei zum einen um eine spezifisch religions-
interne, gemeinschaftliche Einbindung und Aufwertung handelt. Sie ist festgelegt auf
systemspezifische, nimlich religiose Kommunikation. Zum anderen ist das religiose
Virtuosentum »geistig behinderter« Menschen an eine in sich paradoxe Adressierung
gebunden: Sie stellt eine Institutionalisierung von Abweichung dar — und damit eine
Legitimierung von Abweichung.” Stark an ein einzelnes System gekoppelte Inklusion
und Institutionalisierungen von Abweichung sind sowohl in systemtheoretischen
Diskussionen als auch in der Religionswissenschaft bekannte Phinomene. Die Ad-
ressierung »geistig behinderter« Menschen als Personen mit itberdurchschnittlicher
transzendenzbezogener Fahigkeit lisst sich im Anschluss an die systemtheoretischen
und religionswissenschaftlichen Argumentationen hinsichtlich dieser Phinomene
interpretieren. Dabei zeigt sich das Risiko gesellschaftlicher Exklusion, das mit dieser
Variante der Inklusion — nimlich mit dem religiésen Virtuosentum — verbunden ist.

Oben wurde aufgezeigt, dass die Einbindung und positive Bewertung »geistig
behinderter« Menschen als transzendenzbezogen besonders Fihige ganz wesentlich
auf gesellschaftlicher Exklusion — und in einem gewissen Ausmaf} auch auf gemein-
schaftlicher Exklusion — beruht: Nur deshalb, weil soziale — und zu einem gewissen

53 Vgl.z.B. Herr N.G., Z. 279ff. und 386-392, sowie Frau AW., Z. 714ff. und 853-862.
54 Weber 2005, S. 95, vgl. auch S.109.
55 Vgl. Kleine 2015, S. 9.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

249


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Religion und Disability

Grad auch religios-gemeinschaftliche — Konventionen nicht beachtet werden, konnen
iberhaupt religiose Erzihlungen, die als religioses Virtuosentum erscheinen, ent-
stehen. Je grofRer die gesellschaftliche und die gemeinschaftliche Einbindung wird,
desto weniger kann es zu Erzihlungen kommen, die Merkmale aufweisen, die als
Kennzeichen transzendenzbezogener Fihigkeit gedeutet werden. Fiir diejenigen, die
sozial und gemeinschaftlich eingebunden sind und sich deshalb nicht auf eine Art und
Weise, die als besonders authentisch empfunden wird, Transzendentem annihern
konnen, wiirde eine Quelle der Transzendenzerfahrung und eine Quelle des Beweises
fur die Existenz von Transzendentem versiegen, wenn entsprechende Erzihlungen
aufgrund stirkerer Einbindungen nicht mehr auftreten. Wie oben gezeigt, schildern
die Betreuenden ihre Transzendenzerfahrungen in einer sozial und gemeinschaftlich
akzeptierten Form und umgehen damit das Risiko, selbst sozial und gemeinschaftlich
exkludiert oder nur noch itber Sonderpositionen (hyper-)inkludiert zu werden. Wiir-
den sie in der Weise der Virtuosen von Transzendenzerfahrungen erzihlen, stiinde
ihre Vernunft, ihre Zurechnungsfihigkeit, und d.h. letztlich ihre snormale Inkludier-
barkeit« in nicht-religiése Systeme, infrage. Daran anschliefiend lieRe sich die Frage
stellen, ob die soziale Exklusion einiger Menschen in ihrem Interesse sein konnte, da
sie zu einer — fiir ihre eigene gesellschaftliche und gemeinschaftliche Stellung unge-
fahrliche - Moglichkeit authentischer Transzendenzerfahrung fithrt. In dieser Logik
miisste die Inklusion in andere Systeme also moéglichst unwahrscheinlich gemacht
werden, um das Virtuosentum »geistig behinderter« Menschen zu erhalten.*
Gesellschaftliche, nicht-religiose Exklusion ist also einerseits Voraussetzung der
Phinomene (Erzihlungen und Handlungsweisen, die als Zeugnisse transzendenzbe-
zogener Fihigkeit gelten), die als religioses Virtuosentum religios-gemeinschaftlich
inkludiert werden. Diese spezielle religios-gemeinschaftliche Inklusion, die Adres-
sierung als religiose Virtuosen, setzt andererseits ebenfalls selbst Exklusion voraus.
Dabei institutionalisiert sie Abweichung und Exklusion.”” Um dies nachvollziehen zu
koénnen, ist zum einen festzuhalten, dass Transzendentes und die Gesellschaft mit
ihren Normen und Strukturen von den Befragten als ginzlich unterschiedlich von-
einander vorgestellt werden. Es ist zum anderen von zentraler Bedeutung, dass die
Uberwindung der Gesellschaft und das Eingehen in oder das Entsprechen des Tran-
szendenten als erstrebenswertes Ideal gilt. Einheit mit oder Entsprechen des Trans-
zendenten kann es in dieser Perspektive nur zum Preis der Abweichung von den ge-
sellschaftlichen Normen und der gesellschaftlichen Exklusion geben. Innerhalb der
Gemeinschaft konnen die Erzihl- und Handlungsweisen der Betreuten also nur in-
kludiert und aufgewertet werden, insofern sie als Abweichung gelten. Nur dadurch,
dass »geistig behinderte« Menschen abweichen oder genauer: als abweichend emp-
funden werden, stellen sie die Mdglichkeit der Uberwindung der Gesellschaft und die
Moglichkeit, Transzendentem zu entsprechen, in Aussicht und konnen als Verweis
auf Transzendentes und seine Wirkung im Immanenten betrachtet werden. Aus die-

56 Es miisste (bewusst oder auch unbewusst) eine Erziehung zu »Behinderten«/religiésen Virtuosen
erfolgen.

57 AhnlichlieResichauchin Bezugaufdie nichtausschlielich religiose, Gesellschaftskritikimplizieren-
de Deutung»geistig behinderter« Menschen als>Mentorinnen des einfachen, freudvollen Lebens und
dessen, was im Leben wirklich wichtigcist argumentieren (vgl. Herr E.L., Z. 208ff. und 491f, Sr. EW.,
Z.629ff., und Frau K.J., Z.1004-1009).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

sem Grund werden die unkonventionellen (abweichenden) Handlungen der Betreuten
zumindest von einigen Betreuenden und zumindest innerhalb von Beschreibungen
»nicht als ein sanktionierungsbediirftiges Zuwiderhandeln gegen die geltenden Nor-
men verstanden, sondern als ein Transzendieren derselben.«*® Die Betreuten beweisen
die Existenz von Transzendentem und stellen »die Erreichbarkeit der Transzendenz
durch [ihr] Beispiel in Aussicht [..] (Vorbildcharakter).<* Die gegebene soziale Ord-
nung einschlieflich Exklusion und hyperinklusiver Sonderpositionen, die sie beinhal-
tet, ist folglich in doppelter Hinsicht Voraussetzung des religiésen Virtuosentums, das
»geistig behinderten« Menschen zugeschrieben wird. Dadurch, dass die Handlungs-
weisen von »geistig behinderten« Menschen auch (oder gerade) im Zuge ihrer Adres-
sierung als religiose Virtuosen als abweichend markiert werden, wird des Weiteren
die gegebene soziale Ordnung bestitigt.*

Die Inklusion als Virtuosen erscheint fiir »geistig behinderte« Menschen zunichst
risikolos oder sogar vorteilhaft - jedenfalls dann, wenn angenommen wird, dass diese
Gruppe sonst von Exklusion und Abwertung betroffen ist. Jedoch fithrt die Adresse
der Virtuosen, wie aufgezeigt, nicht zu weiterer Inklusion, sondern ist eng an Exklu-
sion gebunden — und dies kann als problematisch bewertet werden, wenn Menschen,
denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, tatsichlich nicht ginzlich
exkludiert sind oder polykontexturale Inklusion angestrebt wird. Dariiber hinaus ist
diese Einbindung, um es vereinfachend zu sagen, so sehr auf das Kerngeschift von
Religion, nimlich auf die Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz, auf Gott
und verschiedene Inkarnationen bezogen, dass nicht vorstellbar ist, wie diese religiése
Adressierung von »geistig behinderten« Menschen in anderen, nicht-religisen Gesell-
schaftsbereichen adaptiert werden sollte oder inwiefern diese mitgeteilten Informa-
tionen im Rahmen nicht-religiéser Systeme als Teil der eigenen Operationen verstan-
den und damit zum Ausgangspunkt weiterer Operationen gemacht werden konnte.
In systemtheoretischer Perspektive handelt es sich also jedes Mal, wenn eine solche
Adressierung erfolgt, um religidse Kommunikation, die keine Offenheit fiir nicht-reli-
giose Anschliisse lisst. Lief3e sich zeigen, dass die Adressierung »geistig behinderter«
Menschen als religise Virtuosen dazu fihrt, dass die Betreffenden in anderen Berei-
chen weniger befihigt werden, wiirde das die Interpretation dieser Art und Weise des
Einbezugs als Hyperinklusion untermauern.

8.2 Congregationally Disabling Religion:
Behinderung in religiosen Gemeinschaften

Kirchen verstehen sich als Kontexte, in denen jeder willkommen ist, konstatiert die
Religionswissenschaftlerin Erinn Staley in Bezug auf mainline-protestantische Ge-
meinden in den USA der Gegenwart.® In den Interviews, die im Rahmen dieser Arbeit
gefithrt wurden, werden die jeweils eigenen religiésen Gemeinschaften und ihre Akti-

58 Kleine 2015, S.10.
59 Ebd,, S.10.
60 Vgl.ebd., S.11.

61 Vgl. Staley 2014, S. 432. Unter Mainline-Protestantismus versteht sie protestantische Kirchen in den
USA, die nicht »fundamentalistisch oder pfingstlich«sind (S. 429, Ubersetzung der Verfasserin).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

251


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Religion und Disability

vititen in allen drei untersuchten Kontexten ebenso als offen und einschliefSend pri-
sentiert. Staley weist des Weiteren darauf hin, dass es trotz des Selbstanspruchs auf
Inklusivitit in mainline-protestantischen Gemeinden zu Ausschliissen kommt. Insbe-
sondere wiirden Menschen mit »geistiger Behinderung« und andere, die nicht in der
Lage seien, der »Gottesdienstkultur« — damit meint Staley die im Gottesdienst gelten-
den Normen - zu entsprechen, ausgeschlossen.® Staley konstatiert:

Worshipers are expected to stand and sit on cue; to speak and sing in unison; to direct
theirgazesatleadersand bow theirheads reverently; to hold hymnals, Bibles, and paper
bulletins; and to refrain from most other forms of moving, noisemaking, or touching
objects that indicate they are not paying attention or that might distract others from
listening to the sermon, prayer, or scripture readings.®®

Die Normen angemessenen Verhaltens dienen, der Argumentation Staleys folgend,
in mainline-protestantischen Gottesdiensten dazu, die eigene Aufmerksamkeit anzu-
zeigen und gleichzeitig die Aufmerksamkeit der anderen Gottesdienstteilnehmenden
nicht zu storen. Die Bedeutung des aufmerksamen Zuhorens (»good« hearing«) und
wie das aufmerksame Zuhoren anzuzeigen ist, d.h., welches Verhalten und Handeln
als Erkennungszeichen fiir Aufmerksamkeit gilt, fithrt Staley zum einen auf die Be-
tonung des aufmerksamen Zuhérens im sozialen Umfeld der Gottesdienste zuriick.
Dazu zihlt die »Annahme, dass der Kérper eines Menschen unter der Kontrolle eines
rationalen Willens steht«, sodass es einem Menschen jederzeit moglich ist, »still und
bewegungslos zu sitzen«.** Menschen, die diesen Normen nicht entsprechen, werden
als Storende und nicht als Teilnehmende wahrgenommen, restimiert Staley.® Zum an-
deren benennt Staley Aspekte protestantischer Theologie fiir das von ihr beschriebe-
ne Phinomen. Sie argumentiert in Anschluss an den Theologen Avery Dulles: Sprache
und Verkiindigung sind im mainline-Protestantismus von zentraler Bedeutung und
mainline-protestantische Gottesdienste sind entsprechend »linguistic event[s]«.®® Da-
mit weist Staley darauf hin, dass einerseits Mafistibe aus dem Umfeld von Religion,
die dazu fithren, dass Menschen mit bestimmten Eigenschaften ausgeschlossen wer-
den, von religiésen Zusammenhingen aufgenommen und reproduziert werden. An-
dererseits macht sie deutlich, dass es interne Bedingungen religiéser Gemeinschaften
dafiir gibt, dass Ausschliisse aus diesen erfolgen. Beide Bedingungen von religioser
Exklusion, die miteinander verwoben sowie nicht immer klar und eindeutig vonein-
ander zu trennen sind, wirken, auch wenn ein ginzlich anderer Anspruch, nimlich
»inklusiv« zu sein, formuliert wird. Daran anschliefRend lassen sich in Bezug auf das
Verhiltnis von Religion und Unfihigkeitskonstruktionen folgende Thesen aufstellen:
(1) Religion nimmt die exmanente Feststellung von Unfihigkeit/»Behinderung« aus
ihrer Umwelt auf und fithrt diese fort. Religion reproduziert damit Behinderungsvor-

62 Vgl.ebd.,S. 432.
63 Ebd.,S. 429.
64 Ebd.,S.430.
65 Ebd., S. 430f.
66 Ebd.,S.430.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

ginge (Disability).” (2) Religiose Kontexte weisen selbst immanente Strukturen auf,
die dazu fihren, dass bestimmte menschliche Eigenschaften sowie Verhaltens- und
Handlungsweisen als (Zeichen der) Unfihigkeit gelten. Religion erzeugt auf diese
Weise selbst »Behinderung« und Disability und wird damit zu deren Ursache. Das
Interviewmaterial verweist auf beides: auf die Reproduktion von Unfihigkeit in reli-
giosen Kontexten und auf die immanente religiose Herstellung von Unfihigkeit und
Exklusion.

8.2.1 Reproduktion von Unféhigkeit in religiosen Kontexten

In Kapitel 7.2.1 wurde gezeigt, dass zum einen die Nichtentsprechung, wenn sie auf
die Konstitution eines Individuums zuriickgefithrt wird, religi6s erklirt werden kann.
Zum anderen konnen, wie in Kapitel 7.2.2 gezeigt, spezifische Praktiken fiir Ausge-
schlossene entwickelt werden®® oder allgemeine Praktiken spezifisch fiir Gruppen von
Ausgeschlossenen durchgefithrt werden.® Zudem ist es unter bestimmten Vorausset-
zungen moglich, dass Ausgeschlossene in die allgemeinen Praktiken inkludiert wer-
den.” Zweifelsohne handelt es sich bei all diesen Varianten des religiésen Einbezugs
um Inklusion im systemtheoretischen Sinne. Im Folgenden wird gezeigt, dass es sich
jedoch um spezielle Varianten der Inklusion mit weitreichenden Exklusionseffekten
handelt: Sie setzen zum einen immer voraus, dass Exklusion stattfindet. Zum ande-
ren, so kann im Folgenden gezeigt werden, heben diese Varianten der Inklusion die
Exklusion, auf die sie sich beziehen, nicht auf. Vielmehr reproduzieren sie Unfihigkeit
und Disability sowie die Exklusion, die im Kontext der hier untersuchten Fille mit Be-
hinderungsvorgingen einhergeht. Auf welche Weise werden die aufierhalb und inner-
halb von Religion hergestellten Unfihigkeiten reproduziert, d.h. immer wieder neu
hergestellt? Inwiefern stellt Religion also einen Kontext dar, der zur Verstetigung von
Unfihigkeitskonstruktionen fithrt? Dieses Verhiltnis, in dem Religion (Re-)Produzen-
tin von Disability und Exklusion ist, kommt zum Tragen, wenn Religion die Konstruk-
tion von »geistiger Behinderung, die in anderen Systemen erfolgt, beobachtet, iiber-
nimmt und erklirt; sowie dann, wenn »behinderte« Menschen als solche in religiése
Praktiken einbezogen werden.

Beobachtung. Die Unfihigkeit, an religiésen Zusammenhingen zu partizipieren,
kann auf Zugangsbeschrinkungen beruhen. Der Zugang zu und die Teilnahme an re-
ligiosen Praktiken kann durch zahlreiche, sehr unterschiedliche Faktoren erschwert
oder verhindert werden. Die Gesprichspartnerlnnen machen fiir den erschwerten
oder verhinderten Zugang zu religiosen Praktiken im Zusammenhang mit dem All-

67 Cleichzeitig wird damit auch Fahigkeit hergestellt und reproduziert. In diesem Kapitel soll aber die
Herstellung und Reproduktion von Unfahigkeit—also der Behinderungsvorgang —im Fokus stehen.

68 Anthroposophische, evangelische und katholische Behindertenhilfe, Heilpadagogik und Sozialthera-
piestellenin diesem Sinne spezifische Praktiken zur Inklusion von Exkludierten dar. Auch der Exorzis-
mus kann z.B. als religiose Praktik der Inklusion von Exkludierten aufgefasst werden. Zum katholi-
schen Exorzismus im Zusammenhang mit»Behinderung«vgl. Cloerkes 2001, S. 86f.

69 Unterallgemeine Praktiken, die spezifisch fiir Gruppen von Ausgeschlossenen durchgefithrt werden,
kénnen z.B. spezielle »Behinderten«- oder Einrichtungsgottesdienste, separate Konfirmationsgrup-
pen sowie auch die »Behindertenseelsorge« gefasst werden.

70 Siehe Kap.7.2.3.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

253


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Religion und Disability

tag in Einrichtungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« u.a. nicht-religiose,
sduflere< Umstinde verantwortlich. Diese betreffen die Personalausstattung der Ein-
richtungen, den Mangel an frei verfiigbarer Zeit der Betreuten durch die Arbeitsdauer
in den Werkstitten” sowie das familidre Umfeld und rechtliche Bestimmungen. Die
Bedeutung von Familie und Recht wird insbesondere in Interviews, die in evangeli-
schen und katholischen Kontexten gefithrt wurden, geschildert. So z.B. von der ka-
tholischen Marienschwester E.:

Sr. EW.: Und dann hingt ja immer noch da dran wenn ein Behinderter getauft wird (1) dann
miissen Sie die Einverstdndnis der Eltern haben und des Betreuers sonst kdnn Sie das nich- gar
nich machen [/mhm// die kinn der kann nich einfach sagen ich will hier getauft werden so
einfach ist das nich das wusst ich auch nich das hab ich aber gelernt [/mhm// also er selber muss
das wollen und we- es kann ja sein dass die Eltern gar nich christlich sind, gar nich und sagen ja
warum soll mein behindertes Kind denn jetzt getauft werden (1) blof3 weil der das jetz will’*

Im evangelischen Kontext weist Herr R., der Pfarrer und Vorstandsmitglied einer dia-
konischen Einrichtung ist, darauf hin, dass religiése Initiation und Mitgliedschaft
von rechtlichen Bestimmungen abhingig sind. Dabei fordert er zwar zunichst eine
Unabhingigkeit religioser Kontexte von den rechtlichen Bedingungen des Staates; er
rdumt dann jedoch ein, dass staatliche Gesetze religiose Vorginge weitreichend be-
einflussen.

Herr O.R.: Wiird ich immer dafiir eintreten dass das {=rechtliche Unmiindigkeit} in der
Kirche keine Bedeutung haben darf [/[mhm// es hat natiirlich insofern eine Bedeutung als (1)
bei den [...] die noch nicht vierzehn Jahre alt sind der gesetzliche Betreuer einwilligen muss in
die Konfirmation oder auch in die Taufe (2) weil sie noch nicht religionsmiindig sind [fmhm//
aber auch dh (2) nicht voll rechtsmiindige Menschen sind ja nach unserem Cesetz ab vierzehn
religionsmiindig [/mhm// von daher [..] bedarfes da keiner Zustimmung es bedarf aber auch bei
einem Erwachsenen immer einer Zustimmung wenn es um die (1) Mitgliedschaft auch im Sinne
von einer Verpflichtung einen Mitgliedsbeitrag zu zahlen geht (1) //hm// von daher wenn ein
erwachsener Mensch getauft wird (1) d:h muss der gesetzliche Betreuer nicht zustimm der Taufe
zustimm aber der Mitgliedschaft in der Kirche zustimm?™

Rechtliche Bestimmungen (als Element eines System aufderhalb von Religion) konnen
demnach Barrieren fiir die Partizipation innerhalb des Religionssystems bzw. genau-
er:in der Organisation Kirche, die dem Religionssystem zugerechnet wird, darstellen.
Da systemtheoretisch davon ausgegangen wird, dass ein System ein anderes nicht di-
rekt beeinflussen kann, lisst sich diese intersystemische Beziehung, wie sie in den
Beschreibungen von Schwester E. und Herrn R. zum Ausdruck kommt, systemtheo-
retisch als Beobachtung eines Systems durch ein anderes fassen: Religiose Vorginge
(wie sie hier durch Schwester E. und Herrn R. geschildert werden) beziehen die Beob-

71 Vgl.Sr.EW., Z.352-363.

72 Ebd., Z.966-972.

73 Herr O.R,, Z. 652-661. Im evangelischen Kontext skizziert Frau K.J., ein fiktives Beispiel fiir beschran-
kende Einflisse aus der Familie. Dabei gibt sie an, sich solchen einschrankenden Einflissen aufgrund
ihrer religivsen Uberzeugung entgegenstellen zu wollen (Z. 873-876).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

achtung mit ein, dass eine Person in anderen Systemen (in diesen Fillen: Familie und
Recht) als unmiindig gilt. In den Schilderungen Herrn R.s wird anschaulich, wie Luh-
mann das Verhiltnis von Organisationen und Funktionssystemen beschrieben hat:
Zum einen umfasst organisationsférmige Kommunikation (hier die Kirche) nicht die
Gesamtheit religiéser Kommunikation: Religion findet also auch aufderhalb von Orga-
nisationen (hier Kirche) statt und Religion und religiése Organisationen inkludieren
bzw. adressieren Personen nicht in identischer Weise. Zum anderen ist eine Organi-
sation zwar einem bestimmten Funktionssystem zugeordnet (eine Kirche gehort zur
christlichen Religion bzw. zu einer spezifischen Ausprigung christlicher Religion), sie
hat aber als einzige Systemform die Moglichkeit, mit anderen Kommunikations- und
Funktionsformen in Kontakt zu treten. Organisationsférmige religiose Kommunika-
tion kann also sowohl religiése, nicht organisationsférmige Kommunikation als auch
rechtliche Kommunikation umfassen. Die Gruppe der Personen, die an religiosen
Organisationen beteiligt werden, setzt sich folglich nicht zuletzt unter dem Eindruck
nicht-religioser sozialer Verhiltnisse zusammen. Oder anders gesagt: Religiose Orga-
nisationen und ihre Mitgliedschaft werden in Abhingigkeit von sozialen Stellungen
gestaltet. Im hier besprochenen Fall fithrt dies dazu, dass Menschen, die als »geistig
behindert« gelten, aus evangelischen und katholischen religiésen Organisationen aus-
geschlossen bleiben.

Im anthroposophischen Kontext scheinen rechtliche Bestimmungen weniger von
Bedeutung fiir die Partizipation an religiosen Zusammenhingen zu sein als in evan-
gelischen und katholischen™ - obwohl sich die untersuchten religiésen Zusammen-
hinge im selben gesellschaftlichen Kontext befinden. So entsteht der Eindruck, dass
anthroposophische Religion in grofierer Unabhingigkeit von der Beobachtung ande-
rer Systeme operiert als evangelische und katholische Religion — oder zumindest so
prasentiert wird.” Fir die Konstruktion von Unfihigkeit kann dies bedeuten, dass
diese in anthroposophischen Kontexten stirker entlang spezifisch-anthroposophi-
scher oder spezifisch-religiéser Kriterien erfolgt als in evangelischen und katholi-
schen Kontexten.” Mit Blick auf die Daten aus den evangelischen und katholischen
Kontexten wird deutlich, wie eine Angleichung von Unfihigkeitskonstruktionen und
Partizipationsbeschrinkungen tiber Systemgrenzen hinweg erfolgen kann — nimlich
durch Beobachtung und insbesondere im Kontext von Organisationen. Es zeigt sich
auflerdem, dass sich die Konstruktion von Unfihigkeit innerhalb religiéser Kontexte
nicht nur aus religionsimmanenten, sondern auch religionsexmanenten Bedingungen
ergeben. Beide lassen sich im Zuge einer systemtheoretischen Analyse voneinander
unterscheiden; empirisch aber sind sie nicht voneinander getrennt.

»Behinderte« in der Gemeinde und sprachliche Pseudoauflésung. Aus evangeli-
schen und katholischen Organisationen wie den Kirchen bleiben »geistig behinderte«

74 Einer Darstellung zufolge versucht das familiare Umfeld beschrankenden Einfluss auf die religise
Partizipation einer Betreuten zu nehmen. Die Begriindung der Familie wird entkraftet und es wird
betont, dass eine gewisse religiose Partizipation von allen Angehdrigen der Lebensgemeinschaft er-
wartet wird (vgl. Herr D.A., Z. 380-391, und Frau M.B., Z.162-165). Zu diesem Fall siehe auch Kap. 8.1.3.

75 Gleichwohl wird eine Distinktion zwischen Religion und anderen sozialen Bereichen auch bei diesen
hervorgehoben (vgl. z.B. Herr O.R., Z. 652-688).

76 Hinweise darauf ergeben sich auch aus der Analyse der Beriicksichtigung von »geistiger Behinde-
rung«in den religiésen Lehrkomplexen der entsprechenden religiésen Traditionen (siehe Kap. 7.2.1).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

255


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Religion und Disability

Menschen ausgeschlossen. Dennoch werden sie auf unterschiedliche Weise religios
adressiert. Teilweise handelt es sich dabei um spezielle Adressierungen, die nicht-re-
ligiose Stellungen von Personen beriicksichtigen, in religiése Kontexte iibernehmen
und zudem dadurch gekennzeichnet sind, dass sie religionsinterne Partizipation nur
eingeschrankt zulassen.

Auf der Grundlage der durchgefiithrten Analysen kann festgestellt werden, dass
eine Moglichkeit, Menschen, die als »geistig behindert« gelten, in religiose Zusam-
menhinge einzubeziehen, darin besteht, dass eine eigene Adresse fir die betref-
fenden Menschen innerhalb religioser Lehren und Praktiken geschaffen wird. Wie
bereits oben festgehalten, ist der Begriff »Seelenpflege-Bediirftige« Ausdruck einer
solchen speziellen Adresse in anthroposophischen Kontexten. In evangelischen und
katholischen Kontexten ist kein spezifischer Begriff fiir eine religiése Verarbeitung
von »Behinderung« feststellbar. Eine eigene Adresse bzw. eine spezielle Adressierung
im religiosen Kontext lasst sich dennoch bei genauer Betrachtung sprachlicher Wen-
dungen finden. Verdeutlicht werden kann dies an Aussagen der katholischen Marien-
schwester E., in denen sie die Zugehorigkeit von Menschen mit »Behinderungen« zur
Gemeinde hervorhebt. Dabei fillt auf, dass die Zugehorigkeit mit keiner (weiteren)
religiosen Position im Zusammenhang steht: Weder gehoren Tauflinge und Firmpa-
tinnen mit »Behinderungen« zur Gemeinde noch wird beschrieben, dass Menschen
»mit Behinderungen« MessdienerInnen, Priester oder Ordensfrauen werden konnten;
sondern Menschen mit »Behinderungen« gehdren gemaf3 ihrer Beschreibung als solche
zur Gemeinde:

Sr.E\W.: Zu unserer Gemeindegehdrendie Menschen mit Behinderungen ganzselbstverstindlich
dazu ganz selbstverstandlich das is iiberhaupt keine Frage”

An spiterer Stelle betont Schwester E. noch einmal, dass »Behinderte« in den Gottes-
dienst kommen und »die [..] selbstverstindlich dazu[gehéren]«. Dabei wird deutlich,
dass sie davon ausgeht, dass »Behinderte« aus anderen Gesellschaftsbereichen aus-
geschlossen sind und sie die religiése Inklusion der ausgeschlossenen »Behinderten«
befiirwortet:

Sr. EW.: Und dann is auch so dass dhm die mit den Behinderten immer wieder auch in den
Gottesdienst gekomm sind [...] die gehdren ganz selbstverstindlich dazu is iiberhaupt keine
Frage das is auch schon und auch wichtig dass die irgendwo drinne sind (6)"®

»Behinderte« werden damit zu einer Position oder Adresse innerhalb einer religiésen
Gemeinschaft mit einer spezifischen Aufgabe — neben Tauflingen, PriesterInnen etc.”
Inklusion und eine gewisse, eingeschrinkte oder spezifische Partizipation werden da-
mit moglich.*® Angenommen werden kann, dass durch die Anwendung und Etablie-

77 Sr.EW., Z. 270f. In Bezug auf den Gottesdienst vgl. Z. 289f.

78 Ebd. Z., 286-291. »[IJrgendwo« kann sich auf den Kontext, aber auch auf die Art und Weise beziehen:
Wichtig sei, dass siesirgendwie«drinne sind.

79 Siehe auch Kap. 8.1.4.

80 Beispiele fiir eine gewisse (eingeschrankte) Partizipation sind das »Dazugehoéren« oder das Anziin-
den von Kerzen im Gottesdienst zur Adventszeit (vgl. Sr. EW., Z. 270f.,, 286-291 und 273ff). Jedoch

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion 257

rung dieser Adresse die kommunikativen Konflikte und Krisen innerhalb religiéser
Zusammenhinge geldst werden. Fiir Schwester E. stellt es keinen Widerspruch dar, zu
betonen, dass »Menschen mit Behinderungen ganz selbstverstindlich dazu[gehoren]«
und ihre Partizipation gleichzeitig zu beschrinken. Eventuell hingt dies damit zu-
sammen, dass es fiir sie generell nicht ungewdhnlich ist, verschiedene Personen inner-
halb der Gemeinde unterschiedlich zu adressieren.®

Abbildung 7: Bezeichnungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung«

weist Schwester E. auch darauf hin, dass dervolle Umfang der Partizipation nur Initiierten moglich sei
(Z.202-232, 841-846, 867-891 und 914-927).
81 Vgl.ebd., Z. 64-82.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Religion und Disability

Systematisierte Ubersicht der Bezeichnungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« in
den ausgewerteten Interviews.

Diese Beschreibungen und Inklusion von Menschen als »Behinderte« geht mit einer
Reifizierung und Generalisierung von »Behinderung« einher: Ein Mensch hat nicht
eine »Behinderung« (oder: eine Eigenschaft, die als »Behinderung« gilt); ein Mensch
ist ein »Behinderter«. Dariiber hinaus ist dieser Mensch, iberspitzt gesagt, nichts wei-
ter: nicht Mann oder Frau, Kind oder Erwachsener, SchiilerIn oder ArbeitnehmerIn,

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

KinstlerIn oder SportlerIn, KonfirmandIn oder Gemeindemitglied. In der symbolisch
interaktionistisch gepragten Soziologie abweichenden Verhaltens wurde fir ein sol-
ches Phinomen der Terminus des Master Status verwendet.®>

Nicht alle GesprichspartnerInnen verwenden die Bezeichnung »Behinderte« so
wie Schwester E. Die Bezeichnungen »(geistig) Behinderte«, »(geistig) behinderte«
Menschen und Menschen mit »(geistiger) Behinderung« werden von den Gesprichs-
partnerInnen insgesamt sogar eher selten verwendet. Dennoch kommt auch in deren
Schilderungen die Zuschreibung eines Master Status zum Tragen und es erfolgt eine
spezielle Adressierung von bestimmten Menschen. Sie liegt diversen Bezeichnungen
zugrunde, die zwar die pejorative Bezeichnung »geistig behindert« vermeiden, aber
ebenfalls den Zweck erfiillen, Menschen, die in irgendeiner Weise als eingeschrinkt
gelten, zu einer Gruppe zusammenzufassen, zu benennen und zu adressieren. Solche
Bezeichnungen kénnen als differenzierende Alternativbezeichnungen aufgefasst wer-
den. Als ein Hinweis auf die Auflésung von differenzierenden Kategorien kénnen sie
demnach nicht gedeutet werden: Die Abwesenheit des Begriffs der »geistigen Behin-
derung« ist nicht pauschal als Abwesenheit einer entsprechenden Kategorisierung zu
verstehen, auch wenn diese abgelehnt wird. Sie rekurrieren mindestens darauf, dass
in irgendeinem Zusammenhang eine Differenzierung vorgenommen wird.®

Beispiele fiir Alternativbezeichnungen, die keine Auflésung bedeuten, sind die
Begriffe »unsere Freunde«, »Dorfler« und »Bewohner«. Alle drei Bezeichnungen ver-
weisen auf der Wortebene nicht auf eine korperliche oder kognitive Eigenschaft eines
Menschen und implizieren vordergriindig keine Bewertungen und Hierarchisierun-
gen. Sie scheinen damit Personen unabhingig von Bewertungen und Hierarchisierun-
gen zu adressieren und stattdessen mit sozialen Beziehungen oder ortlichen Positio-
nen in Bezug zu stehen. Die Bezeichnung »unsere Freunde« suggeriert zudem eine
(horizontal-egalitire Beziehung), die unabhingig ist von unterschiedlichen individu-
ellen Merkmalen. Diese Bezeichnung wird wie die erstgenannten jedoch in den Inter-
views nur fiir eine ganz bestimmte Gruppe gebraucht und damit eine Unterscheidung
von Gruppen reproduziert. Dies geschieht wiederholt (also nicht spontan).® Aufierdem
ist von »unseren Freunden« die Rede, wenn die soziale Beziehung keine Rolle fiir das
Gesagte spielt oder auch dann, wenn die Beziehung zwischen SprecherIn und dem/
der, iber den/die gesprochen wird, nicht dem entspricht, was allgemein unter einer
Freundschaft verstanden wird. So ist auch von »Bewohnern« oder »Dérflern« die Rede,
auch wenn der Wohnort einer Person in der Schilderung nicht von Bedeutung ist. Sie
sind nur insofern bedeutsam, als dass durch sie ein Unterschied zu Nicht-Bewohner-
Innen und Nicht-DérflerInnen gemacht wird. Kurz: Die Bezeichnungen referieren auf
Menschen, die als »geistig behindert« gelten, und meinen sie als »geistig behinderte«
Menschen im Gegensatz zu Menschen, die als nicht-»geistig behindert« gelten, ohne
sie so zu bezeichnen. Eingebunden werden sie als eine spezifische Gruppe in einer spe-
zifischen Weise. Zu dieser spezifischen Inklusionsweise gehoren die speziellen religio-
sen Adressierungen sowie auch speziell fir diese Gruppe errichtete Organisationen
und Praktiken.

82 Vgl. Becker1963, S. 32f.
83 Diestrifftauch aufden Sprachgebrauch in dervorliegenden Arbeit zu.

84 Diese Aussage beruht auf dem Wissen der Verfasserin iiber den betreffenden Kontext.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

259


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Religion und Disability

Sonderstrukturen als Reproduktion von Normalitit und Exklusion. Der Ex-
klusion aus einzelnen religiésen Praktiken kann mit der Inklusion in andere religiése
Praktiken begegnet werden. Dies kann insbesondere an Beschreibungen der Heiler-
ziehungspflegerin Frau F. verdeutlicht werden. Frau F. erwihnt im Interview eine
»Heimmesse« und einen Gottesdienst, der fiir die BewohnerInnen der katholischen
Einrichtung, in der sie arbeitet, vorbereitet wird.* Wie oben aufgezeigt, schildert Frau
F., dass »aufgrund ihres Verhaltens« nicht alle »Heimbewohner« mit in die Kirche ge-
hen, wenn sonntags die »Glaubigen ausm Ort« zur Messe kommen. Zur »Heimmesse«
gehen jedoch alle »Heimbewohner«. Frau F. weist auflerdem darauf hin, dass es auch
fur diejenigen, die nicht mit in die Kirche gehen, eine Moglichkeit gibt, die Messe zu
verfolgen. Fiir diese gebe es eine Fernseh-Liveiibertragung des Gottesdienstes in das
Wohnheim:

Frau C.F.: Wir haben auch en en im Fernsehen den Sender [..] da konn wir direkt in die Kirche
schalten [/mhm// und die Heimbewohner die eben nich mitgehen kinnen aufgrund ihres
Verhaltens d:hm weil die zu unru:hig sind und da stell ich dann den Gottesdienst an wenn ich
Friihdienst hab und die konn dann sich auf die Couch setzen und da hab ich aus ner andern
Gruppe ne junge Frau die dann also die ganze Zeit im Sessel sitzt und alles hort und mitmacht®

Die Fernsehiibertragung der Messe fiir die HeimbewohnerInnen kann als Sonderprak-
tik zur Inklusion von Exkludierten verstanden werden. Aus systemtheoretischer Sicht
handelt es sich um religiés-gemeinschaftliche Inklusion, da die HeimbewohnerInnen
im Religionssystem beriicksichtigt werden. Die Beriicksichtigung erfolgt zum einen
durch die Bereitstellung der Fernsehiibertragung der Messe.®” Zum anderen kann an-
genommen werden, dass die MessezuschauerInnen vor den Fernsehgeriten dadurch
Teil der Gemeinschaft werden, dass fiir sie bei der Betrachtung des Rituals und durch
das Mitmachen die gleichen Dinge symbolisch aufgeladen und damit wiedererkenn-
bar werden wie fiir diejenigen, die sich wihrend des Rituals in der Kirche befinden.
Zudem ist vorstellbar, dass »behinderte« Menschen selbst zum gemeinschaftsstif-
tenden Symbol werden: Einige, die als ReprasentantInnen dieser Gruppe gelten, sind
eventuell in der Messe anwesend und koénnen als »Behinderte«, die von der Gemein-
schaft der Glaubigen wohlwollend integriert werden, wahrgenommen werden oder es
kann innerhalb des Rituals — z.B. in einer Predigt — iiber diese Gruppe gesprochen
werden. Auflerhalb des Rituals kann dann die Erinnerung an das Gemeinschaftsge-
fithl wihrend des Rituals wachgerufen werden, wenn diejenigen, die an dem Ritual
teilgenommen haben, »behinderten« Menschen begegnen. »Behinderte« Menschen
bzw. die Wahrnehmung von Menschen als »behindert« werden damit zum Trigger des
Gefiihls, zu einer bestimmten Gemeinschaft zu gehéren. Gleichzeitig werden durch
die raumlich separierte Sonderpraktik aber potenzielle Konflikte, die sich aus einer
Diskrepanz zwischen Verhaltens- und Handlungserwartungen auf der einen und auf-

85 Vgl. FrauC.F, Z. 701704 und 849f.

86 Ebd., Z.826-831.

87 Weitergehend ware zu priifen, inwiefern die erwarteten Effekte fiir die Glaubigen in der Kirche und
fiir die Heimbewohnerlnnen vor dem Fernseher iibereinstimmen oder ob eine Ubereinstimmung
nichtals nétig erachtet wird, weil z.B. die Menschen als unterschiedlich und damitihre religiésen Be-
dirfnisse ebenso als unterschiedlich gelten.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

tretendem Verhalten und Handeln auf der anderen Seite ergeben konnen, vermieden.
Dies gilt ebenso fiir die zeitlich (und eventuell auch raumlich) abgetrennten Sonder-
praktiken der Bewohnergottesdienste und Heimmessen.

Diese Sonderstruktur innerhalb des Religionssystems erinnert sowohl an die Son-
derstruktur im Bildungssystem fiir Menschen, die als »behindert« gelten, wie sie u.a.
in Deutschland teilweise noch immer iiblich ist, als auch an das Verhiltnis vom Wohl-
fahrtssystem zu seiner sozialen Umwelt. Auch bei der Beschulung an Sonderschulen
und der Beriicksichtigung durch Wohlfahrtseinrichtungen handelt es sich um In-
klusion im systemtheoretischen Sinne. So wie diese Organisationen stellen religiése
Sonderpraktiken »Sonderinstitutionen, eingerichtet zur spezialisierten Einwirkung
auf als >besonders« klassifizierte Individuen«, dar und bilden Strukturen, die zu Ein-
schrinkungen und Stigmatisierung fithren kénnen, da die »institutionelle Ordnung
[..] iber Rollen in Szene gesetzt und aufrechterhalten« wird.®® Die Separierung be-
stimmter Menschen, die in diesem Beispiel durch religiose, von nicht-religiésen Ka-
tegorisierungen beeinflusste Sonderpraktiken erfolgt, wirken sich also, so die an Ir-
ving Goffman anschlieflende These der Erziehungswissenschaftlerin Lisa Pfahl, auf
die Rollen aus, die diese Menschen in der Gesellschaft besetzen. Separation und sehr
unterschiedliche Adressierungen sind fiir die GesprachspartnerInnen nicht unbedingt
kritikwiirdig. Moglicherweise gelten sie innerhalb einer Religion deshalb nicht als an-
stofdig, weil es iblich sein kann, in unterschiedliche Statusgruppen zu unterscheiden:®

Reifizierung »geistiger Behinderung«. Soziale Adressierungen und Stellungen
werden in religiésen Kontexten also iibernommen. Sie werden in religiésen Kontexten
zudem erklirt und dadurch schlieflich reifiziert. »Geistige Behinderung« wird in den
untersuchten Kontexten in verschiedener Weise erklirt. Um »mehr iber [..] Behin-
derung zu erfahren«,” werden einerseits nicht-religiése Informationsquellen heran-
gezogen.” Religion gilt in diesen Fillen als nicht zustindig fir das Verstindnis von
»geistiger Behinderung« (Exklusion). Andererseits lassen sich in den Interviews spe-
zifisch religios-gemeinschaftliche Deutungen fiir »geistige Behinderung« feststellen:
»Geistige Behinderung« wird als »Seelenpflege-Bediirftigkeit« oder als Schépfung und
Zeichen einer Gottheit gefasst und erfihrt damit religiése Beachtung (Inklusion).”

Die genannten religiosen Deutungen reproduzieren »geistige Behinderung« inso-
fern, als dass sie genau die physische und/oder kognitive Beschaffenheit eines Men-
schen, die aufderhalb von Religion als »Behinderung« bezeichnet wird, und die Griin-
de, aus denen es zu Unterschieden der Beschaffenheit von verschiedenen Menschen
kommt, erklirt. Damit geht (wenn auch nicht immer) eine Ubernahme der Vorstel-
lungen davon einher, welche Konstitution normal und welche abweichend und defi-
zitdr ist. »Geistige Behinderung, die in nicht-religiosen Kontexten, wie z.B. Medizin,
Recht und Pidagogik, festgestellt wird, wird damit in essenzialistischer Weise erklart
und als das Andere oder das Abweichende vom Normalen, das als solches objektiv

88 Pfahl2011,S.71und 72.

89 In christlichen Kontexten kann die Unterscheidung von Statusgruppen mit der biblischen Metapher
der Gemeinde als Leib Christi in Verbindung gebracht werden (1 Kor 12:12-31, Elberfelder Bibel; vgl.
auch HerrO.R., Z. 630-636).

90 FrauKl]., Z.739f.
91 Vgl.z.B.ebd., Z.138-147,172ff. und 966-988.
92 Siehe Kap.7.2.1.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

261


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Religion und Disability

gegeben ist, fixiert. Die Annahmen von vermeintlich substanziell gegebenen Unter-
schieden und davon, bei welchen Eigenschaften es sich um defizitire Abweichungen
handelt, werden so reproduziert, reifiziert und diese Annahmen legitimiert.

Gemif} solchen religiosen Anschauungen erschaffen Gottheiten, die Krifte der
geistigen Welt oder dergleichen die einzelnen Menschen mit ihren individuellen
Eigenschaften. Die menschlichen Eigenschaften gelten als (als solche) gegeben und
letztendlich nicht als Resultate menschlicher Zuschreibungen und Kategorisierun-
gen. Zwar konnen Bezeichnungen, Bewertungen und Diskriminierungen auf sozia-
le Vorginge zuriickgefithrt werden; bestimmte Eigenschaften werden aber als Ein-
schrinkungen an sich angenommen und nicht als Produkt der spezifischen sozialen
Umgebung. In diesen Fillen tragen entsprechende religiose Erklirungen fiir »geistige
Behinderung« zur Stabilisierung des Verstindnisses von »Behinderung« entsprechend
einem essenzialistisch-individuellen Modell bei.

Teilweise enthalten religiose Deutungen von »geistiger Behinderung« nicht nur
eine Erklirung fiir das Auftreten von »Behinderung«, sondern schreiben »geistiger
Behinderung« und seinem Auftreten auch einen Zweck zu. Die Vorstellung eines
Zwecks von »Behinderung« und ihrem Auftreten setzt die Annahme voraus, dass »Be-
hinderung« tatsichlich als solche gegeben ist und nicht im Zuge sozialer Vorginge
hergestellt wird. In einigen der fiir diese Arbeit untersuchten Interviews wird »geis-
tiger Behinderung« und ihrem Auftreten der Zweck zugeschrieben, zum Prozess der
individuellen Entwicklung beizutragen. In diesem Zusammenhang erfihrt »Behinde-
rung« eine positive Wertung. In evangelischen und katholischen Kontexten wird vor
allem auf die Entwicklung Nicht-»Behinderter« im Diesseits fokussiert; in anthropo-
sophischen Zusammenhingen geht es vorrangig um die Entwicklung derjenigen, die
von »Behinderung« betroffen sind, die sich iiber mehrere Inkarnationen des Ichs er-
streckt. Letzteres wird z.B. im Gesprich mit dem ehemaligen Hausvater einer anthro-
posophischen Lebensgemeinschaft und Waldorf-Religionslehrer erkennbar:

Herr D.A.: Wie ist das mit [..] der Behinderung oder so Mann und Frau [..] das is etwas was
nur auf der Erde notwendig ist und da sagt Steiner auch jedes jeder Mensch wird als Frau oder
als Mann geboren immer und immer wieder das durchmischt sich [..] die Erfahrung muss man
machen [[mhm// warum ist ne Frau so wie ne Frau is und en Mann so wie en Mann ist so ja
vielleicht ist das was was ich lern kann [...] warum wird ein Mensch behindert geboren warum
gibt es Krankheit warum gibt es Leid auf der Welt und (4) wenn wenn ein Mensch klein is lernt
er durch Nachahmung [...] wenn ich erwachsen bin kann ich mich selbst schulen also n besserer
Mensch werden [..] und wenn beides nicht richtig funktioniert hilft eigentlich nur Leid also
wenn ich diese Schulung wenn ich selbst nicht auf die Idee komm dass ich anders in meinem
Leben werden muss dann hilft eigentlich nur Leid mich dahin zu bring also kann ich das Leid als
ne ge- bestimmte Mission vielleicht auffassen [...] ich sehs als notwendig an //mhm// also die Not
wendend um das Wort zu erkldren [..] wenn ich jetz Karma seh kann ich ja als Begriff dazunehm
ich hab in meinem Leben irgendeinem Menschen was getan, das muss ich ausgleichen [..] in
einem niichsten Leben®®

Herr A. schreibt »Behinderung« nicht nur einen notwendigen Zweck zu; er assoziiert
»Behinderung« auflerdem mit Leid. Damit wird zum einen ein Verstindnis von »Be-

93 HerrD.A., Z. 936-958 und 1050-1055.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

hinderung«als essenziellem Zustand und zum anderen als ein Zustand, der per se eine
Einschrinkung darstellt, notwendig. Eine positive Deutung von »Behinderung« ist
dann nur im Hinblick auf ihre karmisch-katalytische Wirkung méglich. Um die hier
aufgestellte These der Reifizierung von »Behinderung« durch religiése Erklarung noch
einmal etwas anders zu formulieren: Nur wenn »Behinderung« als biologisch gegeben
(substanziell) und als Leid aufgefasst wird, ist die Vorstellung méglich, dass es sich bei
»Behinderung« um einen katalytischen (liuternden) oder lehrreichen, entwicklungs-
férdernden Zustand handelt. Dass liuternde Zustinde als notwendig erachtet werden,
hingt wiederum mit Vorstellungen bestimmter religidser Traditionen zusammen.
Ahnlich verhilt es sich auch bei evangelischen und katholischen Deutungen von »Be-
hinderung« als einem »Anderssein«:’ Nur so kann »Behinderung« und kénnen »be-
hinderte« Menschen als Spiegel fir die >Normalens, Nicht-»Behinderten« dienen und
nur so kann der Zustand der Nicht-»Behinderten« als ebenfalls — aber in anderer Wei-
se — unvollstindig interpretiert werden, und die Vorstellung von Gott als Macht, die
von Unvollstindigkeit erlost, lisst sich so nachdriicklich legitimieren.” Die religiose
Reifizierung von »geistiger Behinderung« resultiert einerseits aus der Art und Weise,
in der religis auf dieses soziale Phinomen Bezug genommen wird. Andererseits stellt
sie eine Moglichkeit dar, religiose Vorstellungen zu plausibilisieren.

8.2.2 Religidse Herstellung von Unfahigkeit und Exklusion

In einer Gesellschaft gelten jeweils bestimmte Eigenschaften als Merkmale von »Be-
hinderung« und bestimmte Menschen als »behindert« (Historizitit von Disability).”®
Wie diese Bewertung von Eigenschaften und Menschen zustande kommt, spielt fiir
die meisten im Alltagsgeschehen keine Rolle.”” »Behinderung« erscheint ihnen in
der Folge als eine objektiv und universell gegebene, invariable Eigenschaft einzel-
ner Menschen. Ausgehend von der Annahme, dass die Zuschreibung von »Behinde-
rung«/»geistiger Behinderung« auf einem sozialen Vorgang der Produktion und der
Konstatierung von Unfihigkeit beruht, der von dem Kontext abhingig ist, in dem er
erfolgt, wird im Folgenden der Fokus auf die Frage gerichtet, wie es in den untersuch-

94 Vgl.auch den Titel vonJoss-Dubach 2014.

95 Ein essenzialistisches Verstandnis von »Behinderung« ist nicht an sich problematisch. Essenzialisie-
rungen zu problematisieren, bedeutet eine bestimmte normative Haltung einzunehmen. Fiir die
Disability Studies gemafd dem kulturellen Modell, deren Konsens darin besteht, »Behinderung« als
soziales Konstrukt zu verstehen, ist eine essenzialistische Sichtweise nicht annehmbar. Es stellt sich
damit weiterfiihrend die Frage, inwiefern Disability Studies aus der Theologie heraus betrieben
werden konnen. Inwieweit kdnnen aus einer theologischen Anschauung heraus Eigenschaften von
Menschen als sozial hergestelltangenommen werden, wenn z.B. Gottals Schopfer der Menschen und
ihrer Eigenschaften nichtinfrage gestellt werden kann?

96 Dies bedeutet auch, dass keine semantischen Aquivalente zum Begriff »Behinderung«/»behindert«
in unterschiedlichen Sprachen vorliegen miissen (vgl. Schumm/Stoltzfus 2016b, S. xiii, und Donahue
2016, S. 14f). Gesellschaftsiibergreifende Disability Studies haben daher vielmehr von funktionalen
Aquivalenten zu Dis/ability im oben beschriebenen Sinne zu fragen als nach semantischen Aquiva-
lenten oder verschiedenen Umgangsformen mit bestimmten menschlichen Eigenschaften. Ein dhn-
liches Vorgehen schlagt der Religionswissenschaftler Christoph Kleine (2013) fiir die vergleichende
Religionswissenschaft mit Bezug auf die Erforschung von Religion vor.

97 Vgl. Weisser 2007, S. 237.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

263


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Religion und Disability

ten Fillen dazu kommt, dass bestimmte Eigenschaften in religiésen Kontexten als
(religiose) Unfihigkeiten gelten. Es soll aufRerdem erértert werden, inwiefern auf die
Feststellung von Unfihigkeit ein Ausschluss aus religidsen Zusammenhingen folgt.

Aufbauend auf der Annahme der sozialen Konstruktion von »geistiger Behinde-
rung«, kann davon ausgegangen werden, dass religiose Konstruktionen von Unfi-
higkeit nicht deckungsgleich mit der Zuschreibung von »geistiger Behinderung« in
nicht-religiésen Kontexten sein miissen.” In den Kapiteln 7.2.4 und 7.3.2 wurde bereits
gezeigt, dass diejenigen, die als »geistig behindert« gelten, im religiosen Kontext nicht
unbedingt als unfihig gelten, an religiésen Praktiken teilzunehmen und Zugang zu
Transzendentem zu haben. Die Frage ist also: Wie kommt — gemif3 den Schilderungen
der GesprichspartnerInnen - in religiésen Zusammenhingen Unfihigkeit zustande?
Oder anders formuliert: Wie sehen religiose Vorginge der Behinderung aus? Dafiir
werden an dieser Stelle verschiedene Aspekte, die in der Analyse der Interviews als Be-
dingungen der Herstellung von religioser Unfihigkeit und Exklusion hervorgetreten
sind, betrachtet: die Gestaltung von Raum und von religiosen Ritualen, die Antizipa-
tion von Normen und spezifisch religiés-gemeinschaftliche Bewertungen der Konsti-
tution von Menschen.

Religiose Gestaltung von Raum und die Konstruktion unfihiger Kérper. Rium-
lich-materielle Gestaltungen tragen maf3geblich zur Konstruktion von Fihigkeit und
Unfihigkeit bei.” Dies betrifft auch religiose Zusammenhinge. Praktiken religioser
Gemeinschaften werden mitunter an bestimmten Orten, zu festgelegten Zeiten und
in einer spezifischen Art und Weise durchgefiihrt. Diejenigen, die an den Praktiken
teilnehmen wollen, miissen die entsprechenden Orte erreichen, von den Veranstal-
tungszeiten wissen und sich entsprechend ihrer eigenen Position, die sie innerhalb
einer Gemeinschaft innehaben, an den Ablauf anpassen. Praktiken religiéser Gemein-
schaften stellen also (intendierte und unintendierte) Anforderungen an ihre Teilneh-
menden, sich im Raum zu bewegen und sich zu positionieren. Diese Anforderungen
haben Auswirkungen auf die Auswahl und die Zusammensetzung der Gruppe der
Partizipierenden.

Beschriankungen durch riumliche Bedingungen beschreibt z.B. Frau M. In der
Zeit, in der sie in einem Wohnheim der Diakonie gewohnt habe, sei sie noch hiufig
in die Kirche gegangen. Zum einen habe sie dort in die Kirche gehen miissen.'*® Zum
anderen sei ihr der Kirchenbesuch unter den Bedingungen der dortigen Umgebung
auch leicht moglich gewesen:

Frau L.M.: Da war die Kirche gleich gegeniiber (blubb) raus ausm Haus rein in die Kirche'

In der Umgebung der Aufienwohngruppe hingegen sei es fiir sie aufgrund der rium-
lichen Distanz schwierig, die Kirche zu erreichen:

98 Die Zuschreibung»geistiger Behinderung«nicht-religiéser Kontexte driickt sich in dem untersuchten
Feld z.B. dadurch aus, dass Menschen als Betreute in Einrichtungen fiir Menschen mit »geistiger Be-
hinderung« wohnen. Sie spiegelt sich aber auch in den entsprechenden in den Interviews gebrauch-
ten Bezeichnungen.

99 Mit Fokus auf den Kérper vgl. Gugutzer/Schneider 2007, S. 40f.

100 Vgl.FrauL.M., Z.326-331.

101 Ebd., Z.326f.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Frau L.M.: In der Kirche zu gehen das is, ganz schon weit hier'®*

Auf die Bedeutung der materiellen Umgebung religiéser Aktivititen fiir die Auswahl
und Zusammensetzung der Teilnehmenden hinsichtlich ihrer Konstitution verweisen
auch die Schilderungen Frau W.s sehr deutlich. Frau W. gehort einer evangelischen
Konfession an und hat sowohl in staatlichen als auch in frei-gemeinniitzigen, reli-
gios gebundenen Einrichtungen als Betreute gewohnt. Zum Zeitpunkt des Gesprichs
wohnt sie in einer Caritaseinrichtung fiir Menschen mit einer »geistigen Behinde-
rung«. In der Vergangenheit sei sie wiederholt zu kirchlich organisierten »Auszeiten«
gefahren. Dies sei ihr aber aktuell aufgrund der materiellen Ausstattung in der Unter-
kunft nicht mehr moglich:

Frau A.W.: Un zur Auszeit kann ich nich fahren ich war [...] immer [...] zur Auszeit aber die haben
keine technischen Hilfsmittel, mit ins Bett legen und ausem Bett raus nehm, da fehlt die Technik,
und da hat mich der Doktor [..] hat mich gewarn dass ich das mit mein Korper [..] nich aushalte
da immer, ohne Hilfsmittel da mitfahren und die Anstrengung [...] und da kann ich von der Kirche
auch nich mehr zur Auszeit fahren weil das fiir mein Korper zu anstrengend is [..] wenn Du denn
da immer in normale Autos ein und aussteigen musst viermal am Tag und das war ne ganze
Woche einfach zu viel'®®

Gemifd ihrer eigenen Darstellung entspricht der Kérper Frau W.s nicht den Anforde-
rungen, die von der materiellen Umgebung und dem Ablauf der kirchlichen Auszeit an
die Teilnehmenden gestellt werden.'** Die Lésung fiir die Diskrepanz zwischen ihrer
korperlichen Konstitution und den riumlichen Anforderungen der kirchlichen Aus-
zeit wird ihrer Beschreibung nach mittels der Exklusion ihres Kérpers aus dem Raum
erreicht — nicht aber durch eine Anpassung des Raums. Dies obwohl die Gestaltung
des Raums ebenso zur Diskrepanz beitrigt wie die Konstitution des Korpers bzw. ob-
wohl die Diskrepanz erst durch den Bezug von Kérper und Raum aufeinander ent-
steht. Damit erfolgt eine >Entlastung des Raums« (und derjenigen, die ihn gestalten)
von der >Schuld« an der Diskrepanz; dagegen werden korperliche Eigenschaften fiir
die Diskrepanz verantwortlich gemacht und Frau W. hat die Konsequenzen der Lo-
sung zu tragen.'”

Die Erwartung an die Bringschuld des Korpers — und der Person, der der Kérper
zugeschrieben wird — wird in anderen Beispielen noch deutlicher: Kérperliche und
gesundheitliche Konstitutionen Einzelner werden in mehreren Interviews als ver-
antwortlich dafiir prisentiert, dass Einzelne die Orte von Praktiken einer Gemein-
schaft nicht (mehr) erreichen: Schwester E. stellt z.B. fest, dass ein Bewohner einer
Wohneinrichtung »kérperlich nich mehr« konnte und daher nicht mehr an der Messe
teilgenommen habe.®® Herr V. erwihnt, dass einer seiner Mitbewohner in der an-
throposophischen Lebensgemeinschaft nur dann zum Bibelabend am Esstisch der

102 Ebd., Z.325f
103 FrauAW., Z. 619-627, 631-635, 639-659, 686-698 und 702-709.
104 Vgl.auch HerrO.R.,Z.198-204.

105 Der Koérperwird der Person Frau W. zugeschrieben. In der Folge hat sie als Person die Konsequenzen
zu tragen und wird von der Auszeit ausgeschlossen.

106 Sr.EW., Z.486.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

265


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Religion und Disability

Hausgemeinschaft komme, »wenns ihm gut geht«.!” Die Anforderungen der mate-
riellen Umgebung einer religiésen Praktik bleiben implizit. »Behinderung« wird damit
in der Prisentation ginzlich an den Einzelnen und ihren Kérpern festgemacht, wih-
rend die materielle, soziale und psychische Umwelt entlastet wird.

Konstruktion von Unfihigkeit durch die Anforderungen religidoser Ritua-
le. Nicht nur der Raum und seine Gestaltung behindern, sondern auch die Ablidufe
von religiésen Ritualen kénnen Ausgangspunkt von Behinderung sein. Bauliche Be-
dingungen stellen offensichtliche Anforderungen an die Konstitution von Menschen.
Weniger offensichtlich, aber dennoch ebenso wirkungsvoll stellen Erwartungen an
Verhalten und Handlungen Anforderungen an die Konstitution von Menschen. Ver-
haltens- und Handlungserwartungen konstruieren ebenso wie Treppenstufen in
einem Gebiude Un-/Fihigkeiten und haben Folgen fiir den Aus- und Einschluss von
Menschen. In ihren Beschreibungen benennt die evangelische Férderschullehrerin
Frau J. einige Anforderungen von Ritualen als Ursache fiir religiose Partizipations-
beschrinkungen.

Frau J. geht auf die Konfirmation, das entscheidende Initiationsritual, das in der
Regel formal einer weitreichenden Partizipation in evangelischen Gemeinschaften vo-
rausgesetzt ist, ein. Ein Ausschluss von diesem Ritual kann damit weit iiber das Ritual
hinausreichende Exklusionskonsequenzen haben. Frau J. erklirt, bei der Konfirma-
tion handele es sich um »das 6ffentliche Bekenntnis [...] ja ich will mit Gott leben«.'*®
Sie weist darauf hin, dass es ihrer Erfahrung nach Menschen gebe, »die das eben nich
kénn«.

Frau K.).: Die [konn] jetzt nich ja sagen oder irgendwie sich artikulieren™

Das Ritual - und zwar abhingig davon, wie es gestaltet ist — schlieRt demnach be-
stimmte Menschen aus, da sie nicht seinen Anforderungen entsprechen. Das Wol-
len, die innere Haltung o.A. der Betreffenden werden demnach nicht oder weniger
beachtet."® In der Konsequenz ist allein die Unfihigkeit zum verbalen Bekenntnis —
die in Abhingigkeit zu den Erwartungen des Kontextes zu einer eben solchen wird
— ausschlaggebend fiir die Exklusion.™ Frau J. lehnt diese Unfihigkeitskonstruktion
aufgrund ihrer ausschliefienden Folgen ab und spricht sich dafiir aus, dass die Auf-
nahmebedingungen an die Eigenschaften der Einzelnen angepasst und auch sie damit
schliefilich inkludiert werden." Bei der weiteren Analyse zeigt sich, dass aber auch
Frau]. die religiose Zugehorigkeit oder Einbindung an Bedingungen kniipft, und zwar
daran - so wie es auch in der gingigen Gestaltung des Konfirmationsrituals der Fall
ist —, dass der Wille zur Zugehorigkeit und Einbindung ausgedriickt wird. Jedoch geht
Frau]J. davon aus, dass dieser Wille nicht nur durch ein verbalisiertes Bekenntnis zum

107 HerrA.l./HerrRV., Z.695.

108 FrauK]., Z. 882f.

109 Ebd., Z.874 und 882-894.

110 Vgl.ebd., Z.912-924.

111 Vgl. auch Jelinek-Menke 2016. Auch in diesem Beispiel kommt die Bedeutung des Korpers zum Aus-
druck. Siehe auch die Schilderungen von Frau A.W. ihrer Hauskonfirmation (Z. 721f., 752f., 757-760
und 764-767).

112 Vgl. FrauK.)., Z. 867-876, 892ff und 912-924. Siehe auch Kap. 7.2.3.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Ausdruck gebracht werden kann, sondern z.B. auch iiber Mimik und Gestik vermittelt
und in den Augen und im Verhalten und Handeln von Personen erkennbar ist.

Frau K.J.: Das ja Sagen, wenn ich ein Kind kenne weifs ich is es also dann kann ich das einfach
erkenn durch seine Mimik durch die Gestik is das das was was das Kind anriihrt oder is es
was was das Kind nich anriihrt [fmhm// und ich glaub ich wiirde dann so auch mit den Eltern
dadriiber, kommunizieren wenn die Eltern sagen ich machte das nicht dann kinnte ich sagen
hm ich merke aber das ist dem Behinderten jetz ganz wichtig oder so auf diese Tour, /[/mhm//
dann kdnn die Eltern noch mal driiber nachdenken weil viele sagen ja gut ja Du musst Dich selbst
entscheiden konn und Du musst selber ja sagen konn ((seufzt)) aber ich denke bei Behinderten
spielt das keine Rolle das kann ich so erkenn [/mhm// (1) und die Konfirmation an sich is auch blof3
ne Handlung (2) en en en en so /fja// mh ja so mh (2) Konfirmation steht zum Beispiel nich in der
Bibel //mhm// (1) sondern, das ja Sagen zu Jesus das Leben wie Jesus es gewollt hat Konfirmation
is blof3 das Wort dafiir [/mhm okay// sag ich mal so //mhm// und dass sie das Bekenntnis der jung
Menschen die sich dazu richtig bekenn kdonn is okay is wichtig is wertvoll, konn sie gerne machen
also aber die die das eben nich konn ja warum sollen die denn aber nich (1) also wenn die jetz nich
ja sagen konn oder irgendwie sich artikulieren konn [/mhm// warum sollen die denn aber nich
eingesegnet werden [/mhm// wenn ich merke das tut dem Kind gut das Kind méchte das dann ja
wiirde ich dann auch dafiir sprechen ((lacht kurz))"™

Warum hilt Frau J. iiberhaupt noch an Inklusionsbedingungen fest? In systemtheo-
retischer Sicht lisst sich dies so erkliren, dass religiose Kommunikation nur erfol-
gen kann, wenn etwas vorhanden ist, das als religios gedeutet und an das religiose
Kommunikation angeschlossen werden kann. Religiose Kommunikation entsteht also
nicht aus dem Nichts, sondern muss einen Ausgangspunkt identifizieren, der religios
verstanden wird. Im Beispiel von Frau J. wird deutlich, dass dieses religiose Verstehen
bzw. Anschliefen ein durchaus subjektiver Vorgang sein kann: Religidses Verstehen
kann unabhingig von offiziellen Vorgaben einerseits und von den Intentionen, die
ein Individuum mit der Mitteilung von Informationen verbindet, andererseits sein.
Ausschlaggebend dafiir, dass Kommunikation erfolgt und z.B. als religios spezifiziert
wird, ist, dass ein Gegeniiber (z.B. ein menschlicher Kérper) als Ubermittler von In-
formationen und das, was dieses Gegeniiber aussendet, als spezifische Information
bewertet wird. Der Kérper und die an ihm wahrnehmbare Auflerung (z.B. Sprache,
Mimik, Gestik) stellen die Moglichkeit dar, Willen und Haltung zu iberpriifen. Wille
und Haltung kénnen nicht selbst, sondern nur mittelbar iiber diese Auflerungen be-
obachtet werden: Sie sind in etwas Soziales, nimlich in Informationen, die mitgeteilt
werden, zu transformieren bzw. in physischen Auflerungen zu identifizieren. Eini-
ge Interviews vermitteln einen Eindruck davon, dass Bewegungsintensitit und die
Kongruenz zwischen Bewegungen (Verhalten und Handeln) und Verhaltensnormen
mit der Beurteilung religiéser Fihigkeit korrelieren: Je weniger oder abweichender
sich eine Person bewegt, desto mehr stehen die Wahrnehmung, Haltung und Fihig-
keit einer Person infrage."™ Im angefiithrten Beispiel identifiziert Frau J. Mimik und
Gestik schlieflich als AufRerungen, die den Willen zur religiésen Zugehérigkeit wi-
derspiegeln. Was konkret als religiéser Ausdruck gilt, kann nicht systemtheoretisch

113 FrauK.]., Z. 861-876 und 642-662.
114 Vgl.FrauC.F, Z. 810-814, und Sr. EW., Z. 919-928.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

267


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Religion und Disability

erklirt werden. Warum also der Blick und nicht ein Geriusch, warum das eine Ver-
halten und ein anderes nicht als Ausdruck des Willens zur religiésen Zugehorigkeit
gilt, misste sicherlich in mikrosoziologischen Einzelfalluntersuchungen geklirt
werden. Personliche und kontextbezogene Bedingungen spielen vermutlich eine Rolle.
An dieser Stelle ist festzuhalten, dass Kérper, ihr Gebrauch und wie sie interpretiert
werden, entscheidende Bedeutung dafiir haben, wie die religiose Fihigkeit einer Per-
son eingeschitzt wird.

Antizipation von Unfihigkeit und Exklusion. Abliufe von Ritualen und die mit
ihnen verbundenen Erwartungen entfalten ihr Exklusionspotenzial nicht erst in dem
Moment, in dem ein Ritual stattfindet, sondern bereits in dessen zeitlichem Vorfeld.
Schon die Befiirchtung, die Erwartungen, die mit einem bestimmten sozialen Zusam-
menhang verbunden sind, méglicherweise nicht zu kennen und ihnen folglich nicht
zu entsprechen, kann eine Zugangsbarriere darstellen. Mit einer solchen Befiirchtung
begriindet Frau U., die als Betreute in einer Auenwohngruppe einer evangelischen
Einrichtung wohnt, dass sie nicht die 6rtliche Kirche besuche:

Frau E.U.: Hier is auch ne in [Ortsname] ne Kirche aber geh ich nich hin alleine ich dann, keine

Ahnung (1) dass (1) niemand mehr dann sagen kann [..] was ich machen sollte™

Wie bei Frau U. ist auch in der Prisentation der Heilerziehungspflegerin einer ka-
tholischen Einrichtung, Frau F., eine Antizipation von Erwartungsverletzungen der
Grund dafiir, dass es zu einem Ausschluss von einer religiésen Praktik kommt. Frau F.
erwihnt, dass manche »Heimbewohner« sonntags »nich mitgehen kénnen« zur Mes-
se.l’s Sie begriindet dies mit dem »Verhalten« der betreffenden »Heimbewohner«.!” In
ihren Ausfithrungen wird deutlich, dass Frau F. davon ausgeht, dass eine Differenz
zwischen dem Verhalten mancher »Heimbewohner« und den Erwartungen der »Glau-
bigen ausm Ort« in Bezug auf das Verhalten wihrend der Messe besteht.

Frau C.F.: Das is sonntags so dass hier in der Kirche ja die ganzen Gliubigen ausm Ort und
iiberall herkomm [/mhm// und wir haben einige Heimbewohner die dann dh sehr unruhig sind
die laut re:den oder d:h die mit ihrem Schaukeln und ihrem Ganzen da eine Unruhe reinbring
und das méchtenwa natiirlich auch nich dass die andern Leute die dh von sonstwoher komm (im)
z-zum Gottesdienst dass die dann eben doch, bisschen gestirt sind durch diese Leute [..] das is
dhm wenn zum Beispiel der Pfarrer vorne spricht das is ja ne grofe Kirche ne d:h hinter Dir sitzt
jemand der pausenlos redet [/mhm// oder pausenlos hier ((schligt mit beiden flachen Handen
wiederholt auf die Oberschenkel)) so macht ne oder immer im Buch raschelt weil ey mitsing will
aber nichts findet d:h dann denk ich schon wird man abgelenkt [...] ja: also die Autistin lassenwa
sonntags hier und den schwerstmehrfach behinderten jung Mann™®

Im Heim gelassen, also von der Messe ausgeschlossen, werden diejenigen, die fiir die
Erwartungsverletzung verantwortlich gemacht werden: »einige Heimbewohner«. Sie

115 FrauE.U., Z. 229ff.

116 FrauF.selbst gehorteiner evangelischen Gemeinschaftan.

117 FrauC.F,Z. 827f.

118 Ebd., Z.836-840 und 845-852. Fiir eine dhnliche Sichtweise im anthroposophischen Kontext vgl. Frau
M.B., Z. 593-600 und 667f.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

seien »unruhig«, wiirden »laut reden« und »pausenlos« »schaukeln« und »raschelnc.
Dieses Verhalten und Handeln gilt, gemaR der Darstellung Frau F.s, den »Glaubigen«
im Kontext Kirche als unangemessen und stérend.” Die Nichtentsprechung wird zur
Unfihigkeit, angemessen in der Kirche zu handeln, und diese wiederum zu einem
individuellen und persénlich zu verantwortenden Problem. Die Losung erfolgt iiber
die Exklusion des problematisierten Verhaltens und Handelns und damit durch Aus-
schluss der Person, der das entsprechende Verhalten und Handeln zugeschrieben
wird; respektive iiber den >Einschluss< der betreffenden Personen in das Wohnheim.
Damit stabilisieren sich die gingigen Ein- und Ausschlussvorginge.

Das, was als Storung gilt, wird gemafd der Darstellung von Frau F. nicht in direkter
physischer Interaktion ausgehandelt. Deutlich wird damit die Wirkmichtigkeit der
Erwartungen. Die Erwartungen entfalten bereits dadurch ihre Macht, dass sie antizi-
piert werden. Bereits wenn das Gelingen angemessener Handlungen infrage steht bzw.
eine Storung fir wahrscheinlich gilt, erfolgt der Ausschluss aus dem Zusammenhang,
in dem potenziell eine Diskrepanz von Handlungsnormen und Handlungsvollzug
sichtbar werden konnte. Normalitit und ihre Stabilitit generieren sich damit nicht
nur dadurch, dass sie immer wieder unmittelbar hergestellt werden. Sie werden auch
dadurch garantiert, dass sie bereits im Vorfeld einer Situation reproduziert werden.'*

Die Reproduktion einer Situation, wie sie als normal gilt, bevor diese stattfindet,
wird auch im Fall der katholischen Marienschwester E. deutlich. Schwester E. stellt
ausfithrlich dar, dass sie vor der Initiation einer Person priife, ob diese Person fihig
sei, den Anforderungen (des >inneren Kreisesq der Gemeinschaft zu entsprechen.'”
Die rituelle Initiation erfolgt als Bestitigung der von ihr >diagnostizierten« Fihigkeit.
Das Initiationsritual selbst stellt damit weder eine Herstellung noch eine Priifung re-
ligios-gemeinschaftlicher Fahigkeit dar, sondern dient dazu, die in einem dem Ritual
vorausgehenden Prozess festgestellte Fihigkeit zu proklamieren. Die Wahrscheinlich-
keit des Scheiterns des Rituals aufgrund des Verhaltens und Handelns der zu Initiie-
renden wird dadurch minimiert.??

Die Priifung der religios-gemeinschaftlichen Fihigkeit erfolgt nach Angaben von
Schwester E. iiber ihr »Gespiir«.””® Insgesamt stellt sich Schwester E. als eine Art ga-
tekeeper dar. Sie prasentiert sich als zustindig, »Glauben« der Einzelnen zu »bauen«**
und fiir das Funktionieren der Gemeinde zu sorgen. GemifR ihren Darstellungen ge-
hoért dazu, die Bediirfnisse der einzelnen Gemeindemitglieder zu ermitteln und zu
erfiillen.”® Damit einher geht die Zuweisung von gemeinschaftsinternen Rollen an

119 Vgl. auch Frau A\W., Z. 867-874. Frau F. selbst nimmt an anderer Stelle fiir sich in Anspruch, eine an-
dere Einstellung zu haben.

120 Fireine Beschreibung unmittelbarer Aushandlung der Normalitat vgl. Frau AW., Z. 867-874.

121 Sr.EW., Z.786-800 und 810-843.

122 Die Fahigkeitund Normalitat der zu Initiierenden steht bereits vor dem Ritual fest. Dies erklart, wa-
rum ein (Inklusions-)Ritual, wie Kastl beschreibt, Gleichheit und »Inklusion« nicht erzeugen kann:
Im Vorfeld dieser Rituale wird keine Fahigkeit hergestellt, sondern sie beruhen gerade darauf, dass
Unfihigkeit und Ausschluss konstatiert werden und kénnen somit weder Gleichheit herstellen noch
die Gesellschaftin eine »inklusive«transformieren (siehe Kap. 7.2.4, Fn. 320).

123 Sr.EW., Z.933-939 und 945ff.

124 Ebd., Z.858.

125 Vgl.ebd., Z. 64-85.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

269


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Religion und Disability

die Einzelnen. In ihren Schilderungen im Zusammenhang mit einem Bewohner einer
Caritaseinrichtung wird anschaulich, wie sie die Verteilung von Rollen in der Gemein-
schaft vornimmt:

Sr. E.W.: Dieses von inn ((klopft mit einer Hand auf den Tisch)) heraus ja sagen ich will getauft
werden (1) da war ich mir bei [Vorname] einfach nich sicher und trotzdem hab ich gesagt ja
[Vorname] wird getauft (1) hab da hab ich gesagt das kann ich riskieren [..] und, da hab ich
einfa- ja gesagt ich Taufe is véllig in Ordnung das kdnn wir gerne gut und gerne so machen [..]
{aber er} ist nicht mit zur Erstkommunion gegang und zwar aus nem ganz einfachen Grund,
weil, meines Erachtens dh [Vorname] es nich verstanden hat also vom Intellektuellen [..] er
versteht nicht also ich ((schldgt mit der flachen Hand auf den Tisch)) bin der Meinung jeder kann
zur Erstkommunion gehen wenn er versteht, normales Brot vom Leib Christi zu unterscheiden,
wenn er sich bewusst ist also das is noch ganz normales Brot was ich hier esse und hier ist der
Leib Christi wirklich gegenwiirtig ich, empfange ihn ich nehme ihn in mein Herz>aufcund da war
ich mir bei [Vorname] einfach nicht sicher (1) und deswegen hab ich dann dhm, das n bisschen,
ausgebremst wobei ich nich im Nichhinein immer noch nich weifS obs auch richtig war'*

Fiir den Bewohner, um den es an dieser Stelle geht, kommt demnach die Position des
Getauften infrage, jedoch nicht die eines Mitglieds der Abendmahlsgemeinschaft.
Schwester E. verweist dabei auf eine Vorstellung — die Transsubstantiationslehre —,
die vor allem fiir den rémisch-katholischen Kontext bedeutsam ist, da sie dort den
Status eines Dogmas hat. Erkennbar wird in der zitierten Passage also eine spezifisch
katholische Unfihigkeitskonstruktion, die sich in der erfolgten Exklusion widerspie-
gelt.

Es kann vermutet werden, dass fiir Menschen, denen eine »geistige Behinderung«
zugeschrieben wird und/oder die in entsprechenden Einrichtungen wohnen, sozusa-
gen erschwerte Priifungsbedingungen im Vorfeld von Initiationen gelten.” Als Grund
dafir kann vermutet werden, dass die >Diagnose« religios-gemeinschaftlicher Unfi-
higkeit auch auf der Beobachtung von Unfihigkeitsfeststellungen anderer Systeme
beruhen kann."® Ausschliisse oder eine bestimmte Art und Weise der Inklusion in ein
System beeinflussen also die Art und Weise der Inklusion in ein anderes — hier: in das
Religionssystem.

Bewertung der Konstitution des Individuums und Exklusion. Ausschliisse von
religiosen Zusammenhingen und Adressen (Positionen in der Gemeinschaft wie z.B.
vom Pfarramt/Priestertum) konnen auferdem mit pauschalen Vorstellungen iiber die
Konstitution von Menschen bestimmter Gruppen zusammenhingen. So macht die
anthroposophische Hausmutter Frau B. die Konstitution von bestimmten Menschen,
nimlich von Menschen, denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, da-
fur verantwortlich, dass sie fiir das Pfarramt nicht geeignet sind. Frau B. macht im
Rahmen einer Erzihlung deutlich, dass Menschen, die als »geistig behindert« gelten,
ihrem Verstindnis nach nicht PfarrerIn sein konnen: Ausgangspunkt der Erzihlung
ist, dass eine »Gruppe aus [einer] befreundeten Einrichtung von aufierhalb« einmal
besuchsweise bei einem gemeinschaftlichen Ritual der Christengemeinschaft, an

126 Ebd.,Z.914-923 und 220-233.
127 Vgl.ebd., Z. 277-286,794-799, 969-976, 649-662 und 911-928.
128 Siehe Kap. 8.2.1.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

dem sie teilgenommen habe, dabei gewesen sei. Dabei sei es dazu gekommen, dass
einer der Betreuten (»Dorfler«) den Pfarrer imitiert habe.

Frau M.B.: Der eine hat dann die BegriifSung mitgemacht und hatte sich was Schwarzes
angezogen und spielte den Pfarrer also das is dann son bisschen ((atmet tief ein)) grenzwertig [...]
mh das is (1) nich so einfach weil es d- soll ja auch die Substanz nich irgendwie verdndernso[...] es
isisisesisja kein Spiel [..] es is ja schon, ne ernste Angelegenheit [...]

RIM: Also ein Dérflerals L Handlungsleitender wir

FrauM.B.:Ja: das- geht geht gar nich nee™

Frau B. nennt die gespielte Ubernahme der Aufgabe des Pfarrers durch einen Betreu-
ten »grenzwertig« und bringt ihre Ablehnung dieses Vorgangs zum Ausdruck. Als Ar-
gument gegen dieses Spiel fithrt sie an, dass »die Substanz nich irgendwie verander[t]«
werden diirfe. Dies impliziert zunichst die Vorstellung, dass der Umstand, dass die
Aufgaben des/der Pfarrerln imitiert werden, das, worauf das Ritual bezogen sei (mog-
licherweise: >das eigentliche Wesenq), unzulissig beeinflusse. Auf die Nachfrage der
Interviewerin verneint Frau B. pauschal, dass ein Betreuter (»Dorfler«) Handlungs-
leitender sein konne. Es entsteht damit des Weiteren der Eindruck, dass aus Frau B.s
Sicht niemals die Moglichkeit besteht, dass Betreute ordiniert und PfarrerIn werden.
Dies moglicherweise, weil sie annimmt, dass diese (in ihrem aktuellen Leben) auf-
grund ihrer Konstitution, die sie fiir objektiv gegeben und substanziell erachtet, nie-
mals >mehr als nur spielen<kénnen.

Frau B. erwihnt keinerlei korperliche, verhaltens- oder handlungsmifiige Eigen-
schaften von Betreuten, die eine unzulissige Substanzverinderung des Rituals oder
seines Bezugspunktes bewirken und aufgrund derer Betreute von der Ordination
auszuschlieflen seien.”® Moglicherweise steht ihre Ablehnung der Ordination von
von Menschen, die als »geistig behindert« bzw. »seelenpflege-bediirftig« gelten, in
Bezug mit der anthroposophischen Annahme, dass die Seele der betreffenden Men-
schen nicht vollstindig mit dem Korper verbunden sei.” Frau B. geht im Interview
zwar nicht explizit auf Vorstellungen seelischer Unterschiede zwischen verschiedenen
Menschen ein. Sie deutet aber an einer Stelle die Vorstellung einer wesentlichen Ver-
schiedenheit zwischen »behinderten« und nicht-»behinderten« Menschen an.

Frau M.B.: Bei den m:h behinderten Menschen is es ganz klar dass sie an einer anderen Stelle
stehen als dh wir jetz hier, //mhm// denn sie haben noch ihre ganze Einschrinkung zu, bewegen
und zu, bearbeiten'

Der Ausschluss von Betreuten vom Pfarramt wiirde dann, so lisst sich vermuten, aus
einer Annahme iiber die objektive Konstitution der betreffenden Menschen resul-
tieren, die auch nicht iiber eine bestimmte (Aus-)Bildung oder irgendwelche ande-
ren Mafnahmen verinderbar ist. Dies wiirde auf eine Annahme einer grundsitzlich
unterschiedlichen substanziellen Beschaffenheit von Menschen mit und ohne »geisti-

129 FrauM.B.,Z.722-743.

130 FrauM.B. wechseltim folgenden Abschnitt das Thema (Z. 747).

131 Siehe Kap.7.2.1.

132 FrauM.B., Z. 947ff. Die »Behinderung«stehe »im Wege [..] ein guter Mensch [zu] sein« (Z. 949f.).

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

2N


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Religion und Disability

ger Behinderung«verweisen und darauf, dass diese Vorstellungen tiber soziale und ge-
meinschaftliche Positionen entscheiden, wohingegen nicht-»behinderte« Menschen
durch eine Ausbildung und Priifung zu legitimen Handlungshaltenden werden kon-
nen, wie Frau T., Betreute einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft, schildert:

Frau V.T.: Derjenige der ders handelt der is dann nich je- dev ist nicht dann (2) der ist dann der
Handelnde der ist nicht der n- irgendjemand der einfach so das eh sagt sondern auch dazu steht
/Imhm// zu der Opferfeier [[mhm// (2) das kann auch nicht jeder machen da muss man extra
dhm dh dhm dhm eine Priifung ablegen™*

8.3 Transcendence Related Disabling Religion:
transzendenzbezogene Behinderung

Der Zugang zu Transzendentem ist aus emischer Sicht nicht immer méglich - viel-
mehr kann dieser sogar behindert werden.” Vor dem Hintergrund dieser Feststellung
wird das erhobene Material daraufhin befragt, welche Umstinde aus Sicht der Be-
fragten Transzendenzerfahrungen verhindern. Dabei ist auf Deutungen von Eigen-
schaften und Konstruktionen von Unfihigkeit zu schauen, die dazu fithren, dass
bestimmte Eigenschaften aus emischer Sicht zur Ursache dafiir werden, dass Men-
schen unfihig sind, Transzendentes zu erfahren. Damit werden diese Deutungen von
Eigenschaften und Konstruktionen von Unfihigkeit, die sowohl nicht-religids als auch
religios geprigt sind, selbst zu religiosen Vorgingen.

Die Analyse zeigt, dass transzendenzbezogene Unfihigkeiten und Fihigkeiten vor
allem aufindividuelle Eigenschaften — also auf Umstidnde, die selbst bzw. deren Ursa-
che in einzelnen Menschen verortet werden — zuriickgefithrt werden. In der Regel gilt
dabei in der Perspektive von Betreuten und Betreuenden: Fehlt aus ihrer Sicht eine
bestimmte individuelle Eigenschaft oder ist diese mangelhaft, sind Transzendenzer-
fahrungen nicht oder nur schwer moglich. Eine als stark empfundene Ausprigung be-
stimmter Eigenschaften fithrt hingegen zu transzendenzbezogener Fihigkeit. In den
meisten Fillen ist es nicht so, dass die Befragten »geistig behinderte« Menschen als
ginzlich defizitir interpretieren und damit pauschal als unfihig betrachten, Trans-
zendentes zu erfahren. »Geistig behinderte« Menschen sind demnach nicht gleichzu-
setzen mit »geistlich behinderten< Menschen. Auch Menschen mit »geistiger Behinde-
rung«verfiigen aus Sicht der Befragten iiber Fihigkeiten und sind daher ihnen zufolge
in der Lage, mit Transzendentem in unmittelbarer Verbindung zu stehen. In Kapitel
7.3.2wurde gezeigt, dass »geistig behinderte« Menschen teilweise als besonders fihig
gelten, Wissen von oder Kontakt zu Transzendentem zu haben. Andersherum gehen
die Befragten davon aus, dass auch nicht-»behinderte« Menschen Defizite haben und
folglich >geistlich behinderte« Menschen sein kénnen. In der Regel wird sowohl fir
»geistig behinderte« als auch fiir nicht-»behinderte« Menschen von Abstufungen von

133 Dies kommtwohl rassistischen Welt- und Menschenbildern bzw. rassistischen Konzeptionen gesell-
schaftlicher Ordnung nahe.

134 FrauV.T, Z.251-254.

135 Vgl. z.B. K6tt 2003, S.150.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Kompetenzen und Defiziten und damit auch von einer Abstufung transzendenzbezo-
gener Un-/Fahigkeit ausgegangen.

Eine Ausnahme von der Regel mangelhafte Eigenschaft = behinderter Transzendenzzu-
gang; ausgeprigte Eigenschaft = Transzendenzzugang bildet die Vorstellung, dass ein we-
nig ausgepragter Intellekt zu einem besseren Zugang zu Transzendentem fithre und
ein stark ausgepragter Intellekt Transzendenzzuginge behindere. Eine ausgeprigte
Eigenschaft, die im Alltag hiufig als positiv bewertet wird, wird damit zum Ausgangs-
punkt eines religiésen Defizits. Diese Vorstellung kommt im Sample nur bei zwei der
befragten Betreuenden vor. In ihr wird eine Tendenz zur Pauschalisierung deutlich,
die mit der starken Befiirwortung einer bestimmten Vorstellung von »Inklusion« so-
wie mit einer bestimmten Prasentationsweise der Zusammenhinge von Religion und
»geistiger Behinderung« durch die GesprichspartnerInnen in Verbindung gebracht
werden kann.

8.3.1 Individuelle Defizite als Ursache »geistlicher Behinderung¢

Der Zugang zu Transzendentem kann aus emischer Sicht durch verschiedene defizi-
tire Eigenschaften beeintrichtigt sein. Dazu zdhlt z.B. eine geringe »Reife«. So deutet
es die evangelisch Betreute Frau M. in einer ihrer Beschreibungen an: Thre Nachbarin
sei eine von den »Heiden die [...] nich an Gott« glauben. Zu ihr habe Frau M. gesagt:
»[Wlirste erst mal so reif wie ich dann merkst es«¢ und macht damit ein bestimm-
tes Ausmaf} an »Reife« zur Bedingung transzendenzbezogener Erfahrungen. Ist die-
se »Reife« nicht ausreichend gegeben, sind aus ihrer Sicht Transzendenzerfahrungen
nicht méglich.

Des Weiteren kann in einem gering ausgeprigten Intellekt eine Beeintrichti-
gung fir den Zugang zu Transzendentem gesehen werden. So zeigt es das Beispiel
der katholischen Marienschwester E. In ihren Ausfithrungen handelt es sich bei der
Erkenntnis, dass Christus im Menschen »wohnt«, um einen Zugang zu Transzen-
dentem.”” »Der Mensch der das verstehts, der »[pflegt] Gemeinschaft« und »gehlt]
zum Gottesdienst«, konstatiert Schwester E.'*® Die Erkenntnis der Prisenz Christi
im Menschen und damit der Zugang zu Transzendentem beruht gemif3 ihrer Dar-
stellung auf einem intellektuellen Verstehen. Die Teilnahme an religisen Praktiken
wie der Besuch der Messe, die Initiation und die Kommunion sind dabei zum einen
Ausdruck dieser Erkenntnis(-fihigkeit) und zum anderen ein Mittel, »diese innige Be-
ziehung mit Christus noch mal anders pflegen« zu kénnen.” Als Gemeindereferentin
begegnet Schwester E. Menschen, die als »geistig behindert« gelten, vor allem in einer
Wohneinrichtung der Caritas, die sie regelmifig besucht, sowie dann, wenn Eltern
sich von ihr wiinschen, dass sie deren Kinder, denen eine »geistige Behinderung« zu-
geschrieben wird, auf die Erstkommunion vorbereitet."° Schwester E. schildert im

136 Fraul.M., Z.374f. Nichtganzklarist, ob Frau M. an dieser Stelle von einer Person mitoder ohne »geis-
tiger Behinderung«spricht.

137 Sr. EW.: »[D]iese innige Beziehung mit Christus [..] Christus wohnt in mir ganz ganz noch mal ganz
real« (Z. 811f).

138 Ebd., Z. 818ff.
139 Ebd., Z.8nf.
140 Vgl.z.B.ebd., Z.178-199, 349ff. und 786-815.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

273


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Religion und Disability

Zusammenhang mit diesen Begegnungen, dass sie ein »Gespiir« dafiir habe, dass
manche »behinderte« Menschen zur Erkenntnis der Prisenz Christi im Menschen in
der Lage seien, manche jedoch diese Fihigkeit des Transzendenzzugangs nicht hit-
ten.” Letzteren mangele es an intellektuellem Verstehen dafiir:

Sr. E\W.: Wenn der Behinderte das nich vom Intellekt nich verstehen kann (1) dann kann ich das

leider nich dndern dann ist das einfach so™?

Trotzdem sei dieser »Behinderte« wie alle Menschen »von Gott geliebt«!* und wird auf
diese Weise religiés inkludiert. Jedoch hat der Mangel der Erkenntnisfihigkeit gemafd
der Darstellung Schwester E.s Auswirkungen auf die Stellung der Betreffenden in der
religiésen Gemeinschaft: Weiterfithrende Initiationsstufen wie die Kommunion und
Firmung und das damit verbundene »Tiefergehen« im Kreis der christlichen Gemein-
schaft kommen fiir diejenigen »geistig behinderten« Menschen, deren Intellekt zu ge-
ring ausgeprigt ist, fir sie nicht infrage.**

»Geistliche Behinderung«als Konsequenz »geistiger Behinderung«. Herr C., der
als Betreuter in einer vollstationdren Einrichtung fiir Menschen mit »geistiger Behin-
derung« der Caritas wohnt, nennt eine weitere Eigenschaft, die den Kontakt zu Tran-
szendentem unmoglich mache, nimlich eine bestimmte Sprechweise von Personen:

Herr B.C.: Die konn das nicht {mit Cott reden} [...] weil sie nich so richtig reden konn //ah// ja

weil sie weil sie Zungeschnalzen und so'*

Der Blick auf den intratextuellen Kontext dieser Argumentation zeigt, dass Herr C.
an dieser Stelle begriindet, dass »geistig behinderte« Menschen allgemein nicht in
der Lage zum Kontakt mit Transzendentem seien. Ein bestimmtes parasprachliches
Merkmal (»Zungeschnalzen«) dient ihm als Beispiel (»und so [weiter]«) innerhalb seiner
Begriindung. Damit spricht er — im Gegensatz zu den anderen Befragten — der Grup-
pe von Menschen, denen er eine »geistige Behinderung« zuschreibt, pauschal eine
transzendenzbezogene Fihigkeit ab. Dies ist wiederum vor dem Hintergrund seines
Anliegens, selbst nicht als »behindert« gelten zu wollen, zu betrachten: Fiir Herrn C.
ist es von zentraler Bedeutung, dass er »nich geistlich behindert«ist.*¢ Seine religidse
Partizipation, einschliefilich seiner Fihigkeit, mit Gott zu reden, dient ihm als ein-
deutiger Beleg fiir seine Nicht-»Behinderung«. Folglich stellt er »geistig behinderte«
Menschen als immer auch »geistlich behindert« dar, um deutlich machen zu kénnen,
dass er nicht dieser Gruppe angehért.

141 Ebd., Z. 933-936 und 945-951. Offen bleibt, ob es aus ihrer Sicht auch nicht-»behinderte« Menschen
gibt, die unfahig sind, Transzendentes zu erleben.

142 Ebd.,Z.841ff.

143 Ebd.

144 Siehe auch Kap. 8.2.2.

145 HerrB.C., Z. 505 und 513f,; vgl. auch Z. 495-501.

146 Ebd., Z. 428;vgl. auch Z. 432, 440-443 und 711ff. Dass Herr C. »geistlich« statt »geistig« sagt, ist ver-
mutlich keine (intendierte) Anspielung auf transzendenzbezogene, religiose oder christliche Zu-
sammenhange. Sein Ausdruck inspirierte die Verfasserin aber, den Begriff»geistliche Behinderung«
zu gebrauchen.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Abstufungen transzendenzbezogener Un-/Fahigkeit. Sowohl hinsichtlich tran-
szendenzbezogener Fihigkeit als auch hinsichtlich transzendenzbezogener Unfihig-
keit nehmen die Befragten in den meisten Fillen Abstufungen vor: Verschiedene Men-
schen und Menschengruppen sind aus ihrer Sicht nicht entweder ginzlich fihig oder
ganzlich unfihig zu Transzendenzerfahrungen; vielmehr gehen die Befragten davon
aus, dass transzendenzbezogene Un-/Fihigkeit in zahlreichen Abstufungen vorliegt
und sich auf verschiedene Teilaspekte beziehen kann. Teilweise werden die Zuginge
zuverschiedenen Teilaspekten religiéser Erfahrungen — mehr oder weniger bewusst —
mit jeweils unterschiedlichen Wertigkeiten verbunden.

So beschreibt die evangelische Férderschullehrerin Frau J., dass »geistig behinder-
te« Kinder so wie jingere nicht-»behinderte« Kinder aufgrund ihres Entwicklungs-
stands nur bestimmte Aspekte von Gott wahrnihmen und andere ausblendeten, da
diese sie (eventuell: intellektuell und/oder emotional) iiberforderten:

Frau K.J.: Die nehm das an die Kinder die nehm auch die Seite an Jesus hat mich lieb nich (1)
die negative Seite also Gott war sauer weil die Menschen nich gemacht haben was sie sollten
und was in der Bibel steht oder so, es gibt ja nich blof3 den liebenden Gott sondern auch den
strafenden Gott [/mhm// das is was was fiir die Kinder zu viel ist zu hoch ist fiir sie is Gott als
der liebende Vater da und=und das nehm sie an und=und das is die Religion die sie in sich haben
und das is eigentlich auch das was wir den Kindern beibring klar oder was wir leben klar kommt
dann auch in grofSeren Klassen das, der strafende Gott oder so diese Fille /[/mhm// durch diese
Viitergeschichten das is schon ja manchmal ganz schon krass was da in der Bibel steht wo man
sagen muss hupps (1) aber das sind so Sachen die nehm die Kinder jetz gar nich, wahr=selbst das
wiirden sie sich auch anhdren und dadriiber hinweggehen denk ich einfach das wichtige is Gott
hat mich lieb (1) und das macht jeder so wie ein Kind einfach //mhm// kindlichen Glauben, egal ob
behindert oder nich behindert denk ich da ist nich viel Unterschied [/mhm// denn die behinderten
Kinder sind ja eigentlich (1) auf en anderen Entwicklungslevel und so wie der Entwicklungsstand
is so konn sie dann auch den Glauben annehm [Imhm// (1)'¥

Die Annahme unterschiedlicher Formen von Religiositit findet sich ebenfalls bei der
anthroposophischen Betreuenden Frau B. Zwar unterscheiden sich die Formen von
Religiositit ihr zufolge prinzipiell und unabhingig von einer »Behinderung«, dennoch
bestiinden aber auch generelle Unterschiede zwischen der Religiositit »geistig behin-
derter« und nicht-»behinderter« Menschen:

Frau M.B.: Ich wiird gerne noch was ih sagen [..] w- zur mh, Religiositit von beeintrichtigten
/Imhm/] Menschen wie das eigentlich so sein kann aber dann miisste man ja, die Schwierigkeit
is tiber is ja allein schon zu beschreiben wie denn die Religiosi- wies mit der Religiositit von
normalen Menschen bestellt is also da kommt man ja schon ins Schleudern weil das is ja so was
Individuelles [..] das e:h wiird ich doch jedem, Menschen (2) zugestehen eine besondere Ebene
die ihm gemiifSe A-Art von Religiositit zu entwickeln und dazu muss man, ein Raum geben (2)
und das machen wir eigentlich ne da kann ja jeder sitzen und empfinden und denken mh was er
maochte und schaut sich das Bild an und schaut sich die Kerzen an und hért zu: oder auch nich [...]
also das is so was (2) Individuelles aber dass man den den Raum hat (2) f-fiir die Entwicklung
(1) eines religiosen Gefiihls das (wird) das (1) wiird ich schon fiir jeden, auch fiir den was weif

147 FrauK.)., Z.645-658.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

275


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Religion und Disability

ich wie sch-schwer behinderten Menschen das hab ich an mein schwerst mehrfach behinderten
Schiilern auch gemerkt (2) [...] das is ja sehr sehr sehr geordnet was wir da auch tun und was wir
sprechen [/mhm// Gh ohne das gehts nicht aber in innerhalb d-dessen bin ich villig frei [..] und
mh jeder is an an ner anderen Stelle auf seinem Weg //mhm// (2) und bei den m:h behinderten
Menschen is es ganz klar dass sie an einer anderen Stelle stehen als dh wir jetz hier, [/mhm// denn
sie haben noch ihre ganze Einschrdnkung zu, bewegen und zu, bearbeiten,*®

Auch die evangelische Heilerziehungspflegerin Frau F., die in einer katholischen Ca-
ritaseinrichtung arbeitet, geht auf Unterschiedlichkeiten »geistig behinderter« Men-
schen in Bezug auf ihr Verhiltnis zu religiosen Sachverhalten ein. Dabei thematisiert
sie ein fehlendes oder gering ausgeprigtes intellektuelles Fassungsvermdgen von
»geistig behinderten« Menschen und schildert, dass in diesem Fall aber Empfindun-
gen - z.B. von Geborgenheit — moglich seien:

Frau C.F: Und derjiingste Sohn (1) ((seufzt)) will ich mal sagen der fasst das vielleicht von seinem
ganzen Wesen her nich [..] und=und meine [Vorname] die is inner sehr katholischen Familie
also, dort denk ich schon dass die beten wird (1) obwohl da vom vom (2) die hat son fliichtiges
Gedankengut also das is so ((deutet ein Pfeifen an)) alles bei ihr so schnell weg abe:r ich denke
schon dass die zu Hause auch beten und die geht auch viel [...] in die Kirche also das denk ich
schon dass bei ihr das noch anders verhaftet is [/mhm// ne ja und meine [Vorname] das is n
evangelisches Midchen ((mit tiefer Stimme))/joa die geht halt mit weils weil alle gehen und weils
schon is und gesung wird und ja:/ mein [Vorname] is gar nichts der geht aber iiberall mit hin mit
und dann hab ich noch n schwerst mehrfach behinderten jung Mann (1) wo ich denke dh (2) da
is kei- dh gar nich maglich Verstdndnis fiir die Kirche zu haben hichstens fiiv die Empfindung
dass alles schon klingt und (angedeutetes Seufzen)) ich ich kann ja nich fiir ihn sprechen ob er
sich //mhm// dort geborgen fiihlt aber (mit etwas tieferer Stimme))/ich denk mal so wie dort
sitzt soja/ (2) is schwierig ne'*

Obwohl die meisten Befragen keine pauschalen Zuordnungen von transzendenzbe-
zogener Un-/Fihigkeit und Nicht-/»Behinderung« vornehmen (wollen), ist dennoch
festzustellen, dass es zumindest den Betreuenden vergleichsweise schwerfillt, die
transzendenzbezogene Un-/Fihigkeit von Menschen, denen sie eine »geistige Behin-
derung« zuschreiben, einzuschitzen: Wihrend die meisten Betreuenden die Frage
der transzendenzbezogenen Un-/Fihigkeit von nicht-»behinderten« Menschen in den
Gesprichen wenig oder nebenbei thematisieren, erscheint sie in Bezug auf »geistig be-
hinderte« Menschen fiir sie viel stirker diskussionswiirdig zu sein. Wie im folgenden
Zitat aus dem Interview mit dem evangelischen Einrichtungsleiter Herrn L. schildern
Betreuende Schwierigkeiten, die Wahrnehmung »geistig behinderter« Menschen ein-
zuschitzen, und erwihnen im Zuge dessen, dass Wahrnehmungen immer individuell,
subjektiv und fiir andere nicht direkt einsehbar seien:

148 FrauM.B.,Z. 877-882, 885-889, 892-895, 939ff. und 946-949.
149 FrauC.F,Z. 86f. und 803-814.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Herr E.L.: Ich weifl es ja gar nich richtig wie sies wahrnehm auch [/mhm// kann ich ja gar nich
jeder hat ja seine eigene subjektive Wahrnehmung wa((?)) ich kann das ja nich wissen wie das
wie das auf ihn wirkt /[[mhm// (2) schwer (2)'*°

Eventuell kénnte auch die Konfrontation mit »geistiger Behinderunge, die Ausdruck
einer Verstehensunsicherheit ist, bei den nicht-»behinderten« Betreuenden die Ein-
sicht férdern, dass Wahrnehmungen subjektiv und nicht unmittelbar sichtbar sind.

Im Vergleich mit den Betreuten fillt auf, dass Betreute — mit Ausnahme von Herrn
C. - weitgehend unabhingig von einer Einteilung in »behindert« und nicht-»behin-
dert« iiber die transzendenzbezogene Un-/Fihigkeit von einzelnen Personen urteilen.
Die Wahrnehmung der Religiositit von bestimmten Personen scheint bei den Betreu-
enden demnach zum einen unter groferem Einfluss nicht-religiéser Kategorien und
der mit ihnen verbundenen Stereotypen zu stehen als bei den Betreuten.” Dies kann
nicht darauf zuriickgefithrt werden, dass die Betreuten, also die Menschen, denen
eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, diese Kategorien nicht kennen und
nicht anwenden wiirden. In den Interviews mit dieser Gruppe gibt es zahlreiche Be-
lege dafiir, dass sie diese Einteilungen kennen und auch selbst vornehmen. Beispiele
dafiir sind entsprechende Selbst- und Fremdbeschreibungen'? oder die Abwehr dieser
Kategorisierung, wie sie im Gesprich mit Herrn C. deutlich wird. Die Wahrnehmung
von Kompetenzen Einzelner scheint fiir die meisten der befragten Betreuten also we-
niger stark kategoriengeleitet zu sein als die von Betreuenden. Zum anderen kann ver-
mutet werden, dass die abstrakte, nach Verallgemeinerung strebende Frage nach der
Religiositit oder transzendenzbezogenen Fihigkeit »geistig behinderter« Menschen
fiir diejenigen, die selbst als »geistig behindert« kategorisiert werden und gemeinsam
in entsprechenden Einrichtungen wohnen, deshalb nicht sinnvoll ist, weil sie alltag-
lich sowie unmittelbarer und intensiver als die selbst nicht-»behinderten« Betreuen-
den die Heterogenitit dieser Gruppe erleben: Sie bemerken die Diskrepanz zwischen
sich und den Stereotypen der Gruppe, der sie zugeordnet werden; sie realisieren die
Unterschiede zwischen sich und anderen dieser Gruppe und nehmen wahr, dass sich
auch die anderen Angehérigen der Gruppe voneinander unterscheiden. Die verallge-
meinernde Frage erscheint vor dem Hintergrund einer solchen Alltagserfahrung un-
passend; es ist vielmehr plausibel, von individuellen Ausprigungen von Religiositit
unabhingig von Gruppenzuordnungen auszugehen.

8.3.2 Der Intellekt als Ursache »geistlicher Behinderung¢

Im Gegensatz zur Darstellung »geistiger Behinderung« und defizitirer Eigenschaften
als transzendenzbezogene Einschrinkung kénnen auch nicht-»geistig behinderte«
Menschen aufgrund der starken Ausprigung einer bestimmten Eigenschaft, nimlich
des Intellekts, als >geistlich Behinderte< beschrieben werden. Grundlage dafiir ist die
Zuordnung »geistige Behinderung«=wenig Intellekt und Nicht-»Behinderung«=viel Intellekt.

150 HerrE.L., Z. 823-825. Vgl. auch Frau M.B., Z. 877-882., Frau K.)., Z. 444-457, und Herr O.R., Z. 501-512.
151 Siehe Kap. 8.2.1.

152 Vgl. z.B. Herr B.C., Z. 432, 440-443 und 605, Herr A.l./Herr R.V., Z. 6, 831ff., 837, 927ff. und 941, Frau
L.M., Z. 409-412 und 508f., Frau VV.T., Z. 487-495, 500, 534f., 539f., 591f., 601 und 605, sowie Frau A.W.
Z.144f., 201f,, 255f., 280f,, 395, 525, 531f., 676-681, 841ff. und 867-874.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

277


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Religion und Disability

Der Intellekt und seine Ausprigung werden dabei im Vergleich zum Alltag grundle-
gend anders bewertet: Die Vorstellung Nicht-»Behinderter« als >geistlich Behinderter<
beruht auf der Annahme, dass ein stark ausgepragter Intellekt eine behindernde Wir-
kung haben kann; er stellt ein Hindernis fiir den Zugang zu Transzendentem dar.

Negative Beurteilungen des Intellekts. Eine negative Bewertung des Intellekts im
Hinblick auf Transzendenzzuginge vertritt der evangelische Pfarrer Herr R. Den Ge-
brauch und die Schulung des Intellekts als alleiniges Mittel des Zugangs zu Gott hilt
er fir ungeeignet:

HerrO.R.: Ichglaube dass (1) der Zugang zu Gott sehr viel zu tun hat mit E-Erfahrung [..] und das
das was wir gemeinhin Wissen nenn oder so da nur ne nachgeordnete Rolle spielt [..] Glaube [..]
entsteht [..] aus dem dh der Erfahrung, heraus //mhm// (2) und weniger aus der intellektuellen
Beschdftigung mit den Inhalten [[mhm// nur die intellektuelle Beschdftigung wenn also vom
Religionsunterricht bis zum Theologiestudium kann das natiirlich vertiefen aber sie kanns auch
behindern glaub ich™?

Im anthroposophischen Kontext kann der Intellekt ebenfalls als Behinderung von
Transzendenzzugingen gelten. So stellt es der ehemalige anthroposophische Haus-
vater und Waldorf-Religionslehrer Herr A. dar. Er beschreibt die Gruppe der Erwach-
senen, die als nicht-»geistig behindert« gelten, als »zu klug«, um prizises Wissen iiber
die geistige Welt zu haben bzw. fir sich zu bewahren. Herr A. veranschaulicht die
Vorstellung dariiber, wie das Wissen iber die geistige Welt verfillt, indem er diese
Entwicklung, die sich im Verlauf des Lebens eines nicht-»behinderten« Menschen voll-
ziehe, damit vergleicht, wie sich sein Wissen tiber seine Triume im Tagesverlauf ver-
andere: Viele kleine Kinder wiirden wissen, »was auf der anderen Seite ist«,”** doch

Herr D.A.: Wenn wir zu klug werden denn denken wir iiber die Sachen zu sehr nach und dann is
es weg //mhm// das is doch so @hnlich wie mit einem Traum wenn ich morgens aufwach weif$ ich
noch n ganz klein Moment genau was da war, und je linger ich wach bin umso weniger weif3 ich
von dem Traum, weifS ich heute Morgen ich weifs ganz genau ich hab noch n paar Minuten dran
gedacht was war das fiirn Blodsinn und ich kann ich weif3 jetz nich mehr was das fiir ein Blodsinn
war ((lacht)) nichts mehr>®

Pauschalisierung als Grundlage der Forderung nach »Inklusion«. Herr R. und Herr
A. nehmen, so zeigt sich, eher pauschale Zuordnungen vor: Nach ihnen verfiigen Men-
schen mit »geistiger Behinderung« tiber die Fihigkeit, Transzendentes zu erfahren;
Menschen ohne »geistige Behinderung« sind in Bezug auf transzendenzbezogene Er-
fahrungen eher unfihig.”® Auffillig ist, dass es sich bei den entsprechenden Schilde-
rungen um Beschreibungen handelt, aber nicht um Erzihlungen. Erzihlungen wer-
den als Belege dieses Idealbildes angefithrt und handeln daher von Gegebenheiten, die
die vorgenommene Zuordnung illustrieren. Wie aber kommt es zu diesem Idealbild?

153 HerrO.R., Z. 457-468.

154 Herr D.A., Z. 1102f. Gleiches treffe auf Menschen mit»geistiger Behinderung«zu (siehe Kap. 7.3.2).
155 Ebd., Z.1135-1140.

156 Siehe Kap.7.3.2.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8 — Disabling Religion: Behinderung durch Religion

Ein Aspekt, der zur Entstehung dieser pauschalen Zuordnung beitrigt, kann in
den starken Forderungen Herrn R.s und Herrn A.s nach »Inklusion« gesehen werden.
Unter »Inklusion« verstehen beide ein Zusammensein oder Zusammenleben von »be-
hinderten« und nicht-»behinderten« Menschen, bei dem jede Gruppe ihre spezifischen
Fihigkeiten zum Nutzen fiir die jeweils andere Gruppe einbringt.”” Herr R. und Herr
A. miissen also aufzeigen, dass beide Gruppen sowohl Defizite, die kompensiert wer-
den sollen, als auch Kompetenzen, von denen andere aufgrund ihrer Defizite profi-
tieren, haben. Vor diesem Hintergrund prisentieren sie eine »geistliche Behinderung:
Nicht-»Behinderter«, die durch die Nihe zu »geistig behinderten« Menschen, denen
sie besondere transzendenzbezogene Fihigkeiten zuschreiben, aufgehoben werden
kann. Die »geistliche Behinderung« Nicht-»Behinderter« begriinden sie mit deren in-
tellektueller Verfassung, mit zu viel intellektueller Beschiftigung oder zu stark aus-
gepriagtem Denken. Sie iibernehmen damit zwar die stereotype Vorstellung von »geis-
tig behinderten« Menschen als Gegenpart zum intellektuellen, rationalen, kulturell
versierten und damit modernen Menschen, geben diesem aber im Rahmen religioser,
transzendenzbezogener Vorstellungen eine positive Wertung. Diese wiederum steht
im starken Kontrast zum hohen Stellenwert intellektueller Leistungsfihigkeit im All-
tag. Die Darstellung Nicht-»Behinderter« als Behinderte und »behinderte« Menschen
als besonders Fihige erscheint damit gesellschaftskritisch und revolutionir — oder
zumindest im Einklang mit aktuellen kompetenzorientierten (sonder-)pidagogischen
Ansitzen. Auflerdem bedient diese Darstellung die religiése Vorstellung aller Men-
schen als an sich unvollstindig und damit heilungs- und erlésungs-, also kompensa-
tionsbediirftiges Wesen.

Auf diese Weise kann die Notwendigkeit der »Inklusion« »geistig behinderter«
Menschen als solche postuliert werden — jedenfalls dann, wenn eine zu geringe Ver-
bindung zum Transzendenten als problematisch betrachtet wird. Eine Differenzie-
rung der Gruppe der »geistig behinderten« Menschen in transzendenzbezogen Fihige
und transzendenzbezogen Unfihige wiirde die Forderung nach »Inklusions, die auf
dem Argument des gegenseitigen Nutzens bzw. auf dem Argument des transzendenz-
bezogenen Nutzens fiir Nicht-»Behinderte« durch das Zusammensein mit »geistig be-
hinderten« Menschen aufbaut, schwichen. Die Erfahrungen transzendenzbezogener
Fihigkeit »geistig behinderter« Menschen wird daher zur Basis verallgemeinernder
Beschreibungen. Diese wiederum konnen die Wahrnehmung »geistig behinderter«
Menschen im Alltag beeinflussen.

157 Siehe Kap.7.1.1.

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33. /dele Acces

279


https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839456217-010 - am 14.02.2026, 18:54:33.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

