Adornos Asthetische Theorie und die Frage
der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

Georg W. Bertram

Adornos Kunstphilosophie begreift Kunst — auch und gerade im Vergleich mit an-
deren Kunstphilosophien — in besonderer Weise von ihrer Stellung in der Gesell-
schaft her. Dabei gilt fiir Adorno, dass diese Stellung mit einer Entwicklung ver-
bunden ist: Die Autonomie der Kunst im gesellschaftlichen Ganzen ist demnach
das Resultat der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilsysteme innerhalb mo-
derner Gesellschaften. Diese Ausdifferenzierung fithrt nach Adornos Verstindnis —
anders als im Falle anderer Teilsysteme, die mehr oder weniger ins gesellschaftliche
Ganze integriert sind — dazu, dass Kunst innerhalb der Gesellschaft eine besonde-
re Rolle ibernimmt, die man knapp mit dem Begriff der Rationalititskritik um-
reiflen kann: Fiir Adorno itbt Kunst Kritik an den problematischen Seiten und an
dem totalisierenden Charakter einer auf Identifizierung und damit Beherrschung
und Verfiigbarkeit ausgerichteten Rationalitit. Kunst stellt demnach die rationale
Verfasstheit moderner Gesellschaften insgesamt in Frage.

Wenn man vor diesem Hintergrund nach der gesellschaftlichen Wirksambkeit
von Kunst fragt, mag es den Anschein haben, als frage man nach etwas Wider-
spritchlichem: Schlief}t Adorno eine solche Wirksambkeit nicht gerade aus? Wenn
Kunst Kritik an falschen gesellschaftlichen Verhiltnissen iibt, muss sie dann nicht
gerade darauf verzichten, innerhalb dieser Verhiltnisse wirksam zu sein? Adornos
Denken tiber Kunst scheint von seiner Negativen Dialektik dahin gebracht zu wer-
den, Kunst auf eine grundlegende Kritik von Gesellschaft zu verpflichten, die sich
ihrerseits nicht gesellschaftlich manifestieren kann und darf. Wo sie sich mani-
festiert, so kann man im Sinne Adornos argwohnen, zahlt sie dafir den Preis, ihr
grundlegendes rationalititskritisches Potential zu verlieren.

In dem folgenden Text geht es mir darum, genau diese mogliche radikale Kon-
sequenz von Adornos Kunstphilosophie zu hinterfragen. Mein Ziel ist zu kliren,
ob Adorno tatsichlich darauf festgelegt ist, Kunst als gesellschaftlich unwirksam
zu begreifen, oder ob es Moglichkeiten gibt, Adorno hier eine anders gelagerte Po-
sition zuzuschreiben. Ich will zeigen, dass die These von der gesellschaftlichen Un-
wirksamkeit der Kunst sich nicht mit Adornos Gedanken von der gesellschaftlichen

- am 14.02.2026, 22:11:16. Op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Georg W. Bertram

Einbettung der Kunst vertrigt — im Lichte dieser Einbettung ist Kunst durchaus
in einer gewissen Weise als wirksam zu begreifen.

Das Ziel der folgenden Uberlegungen ist entsprechend eine Relektiire von
Adornos Asthetischer Theorie. Mir geht es darum, verstindlich zu machen, dass
Adorno nicht eine einseitig negativistische Position zugeschrieben werden kann,
da man mit einer solchen Zuschreibung grundlegenden Thesen Adornos nicht
gerecht wird.! Fragt man nach der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst,
kann man Adorno nicht als bloRen Negativititsisthetiker verstehen. Er vertritt
vielmehr eine Asthetik im Sinne kritischer Gesellschaftstheorie. Was das genau
heifdt, will ich im Folgenden zumindest in Ansitzen ausbuchstabieren.

Um die soweit umrissenen Ziele meiner Uberlegungen zu realisieren, gehe ich
folgendermafien vor: Im ersten Teil meiner Uberlegungen unterscheide ich vier
zentrale Theoreme aus Adornos Kunstphilosophie. Ich lege dar, welche dieser Theo-
reme aus meiner Sicht unzweifelhaft zutreffen und an welchen der Theoreme es
moglicherweise — im Sinne Adornos — Korrekturen vorzunehmen gilt. Im zweiten
Teil meiner Uberlegungen komme ich dann auf Adornos These vom Doppelcharak-
ter der Kunst als autonom und fait social zu sprechen und iiberlege die Konsequen-
zen dieses Doppelcharakters fiir Adornos Verstindnis kiinstlerischer Autonomie.
Dies bringt mich im dritten Teil dazu, nach der spezifischen Kommunikation von
Kunst zu fragen. Dabei vertrete ich die These, dass die mimetische Kommunikation
als Element gesellschaftlicher Kommunikation zu begreifen ist. Im abschliefdenden
vierten Teil schlage ich dann eine Revision des Verhiltnisses von Kunst und Gesell-
schaft vor, die im Sinne von Adornos Kunstphilosophie ausfillt.

1.  Vier Theoreme Adornos

Es scheint mir sinnvoll, Adornos Kunstphilosophie erst einmal mit vier Theoremen
zu erfassen. Mein Anspruch ist dabei nicht, Adornos Asthetische Theorie mit diesen
Theoremen umfassend gerecht zu werden, sondern vier Aspekte herauszugreifen,
die fiir Adornos Bestimmung des Verhiltnisses von Kunst und Gesellschaft aus
meiner Sicht entscheidend sind:

1 Ich richte mich damitauch gegen die Kritiker Adornos, die seinen Negativismus einseitig ver-
stehen, und aus diesem Grund gegen Adorno eine gesellschaftliche Wirksamkeit von Kunst
geltend machen. Vgl. dazu exemplarisch Hans Robert JauR: »Negativitdt und dsthetische Er-
fahrung. Adornos dsthetische Theorie in der Retrospektive, in: Burkhard Lindner, W. Martin
Liidke (Hg.): Materialien zur dsthetischen Theorie Th. W. Adornos. Konstruktion der Moderne, Frank-
furta.M. 1979, S.138-168. Ich meine, dass eine solche Wirksamkeit sich, recht verstanden, im
Sinne Adornos, also mit und nicht gegen ihn rekonstruieren ldsst.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

A. Adornos Grundbestimmung: Kunst ist sowohl autonom als auch fait social.* Die-
ser Doppelcharakter der Kunst hat eine entscheidende Bedeutung fiir Adornos Ver-
stindnis kiinstlerischer Autonomie. Die gesellschaftlichen Verhiltnisse schlagen
sich in den eigengesetzlichen Anlagen von Kunstwerken nieder.

B. Adornos Grundgedanke: Kunst ist ein Korrektiv der Gesellschaft. Vermittels
ihrer Autonomie widersteht Kunst der Integration ins gesellschaftliche Ganze und
wird so zu einem Statthalter des Nichtidentischen - zu einem Statthalter dessen,
was nicht ist.

C. Adornos Erlduterung des kommunikativen Verhdltnisses von Kunst und Gesell-
schaft: Kunstwerke kommunizieren mit den anderen gesellschaftlichen Zu-
sammenhingen (Adorno sagt gerne: mit dem ihnen Auswendigen) »durch
Nicht-Kommunikation«.> Kunstwerke verschlieRen sich gegeniiber den Funk-
tionsmechanismen der Gesellschaft.

D. Konsequenzen fur das Verstandnis dsthetischer Negativitdt: Die Erliuterung des
Verhaltnisses von Kunst und Gesellschaft hat zur Folge, dass Adorno die Negativitit
der Kunst als strukturell affirmativ begreift.* Da die Kommunikation der Kunst
Nicht-Kommunikation ist, greift sie nicht in gesellschaftliche Verhiltnisse ein. So
ist Kunst in ihrer grundsitzlichen Negativitit strukturell affirmativ.

Meine These ist, dass aus der Grundbestimmung und aus dem Grundgedanken
folgt, dass das Verhiltnis von Kunst und Gesellschaft nicht mit dem Begriff der
Nicht-Kommunikation gefasst werden kann. Damit wird auch die These von der
strukturellen Affirmation der Gesellschaft durch Kunst problematisch. Kunst ist
innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhinge fiir Adorno als eine negative Kraft
zu begreifen, die in ihrer Negativitit durchaus wirksam wird.”

Meine Uberlegungen setzen voraus, dass ich eine gewisse Doppeldeutigkeit in
Adornos Explikation des Verhiltnisses von Kunst und Gesellschaft gegeben sehe.
Diese resultiert daraus, dass Adorno erstens den Niederschlag der Gesellschaft in
der Kunst nicht klar mit der Kommunikation der Kunst in die Gesellschaft hin-
ein vermittelt, und dass er zweitens die mimetische Kommunikation, die er der
Kunst zuschreibt, als eine Nicht-Kommunikation fasst. Wenn man diese Aspekte
von Adornos Kunstphilosophie als doppeldeutig versteht, entsteht Spielraum, die-
se Philosophie nicht in einseitiger Weise negativistisch auszubuchstabieren. Das
wiederum kann man dadurch, dass man Adorno zwei Thesen zuschreibt:

Vgl. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, S.16.

Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.15.

Vgl. Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 10.

Hauke Brunkhorst spricht von einer »postutopischen Lesart, die eine Wirksamkeit kiinstle-
rischer Negativitat in der Gesellschaft im Sinne Adornos zur Geltung bringt (Hauke Brunk-
horst: »Kritik statt Theorie. Adornos experimentelles Freiheitsverstandnis«, in: Gerhard
Schweppenhauser, Mirko Wischke (Hg.): Impuls und Negativitit. Ethik und Asthetik bei Ador-
no, Hamburg/Berlin 1995, S.117-135, hier S.119).

i A WN

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

47


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Georg W. Bertram

a. Einbettung von Kunst in die Gesellschaft: Die Kommunikation der Kunstwerke
geschieht dadurch, dass die Antagonismen der Gesellschaft aufgegriffen werden,
und sich im Kunstwerk artikulieren. Diese Artikulation ist im Rahmen der Gesell-
schaft als solche verstindlich und eréffnet neue Perspektiven auf die Antagonismen
bzw. in Bezug auf sie.

b. Die spezifische Kommunikation der Kunst: Die Stellungnahme von Kunst zu ge-
sellschaftlichen Widerspriichen geschieht, wie Adorno sehr treffend analysiert, mit
einer eigenen Form der Kommunikation, die als Element gesellschaftlicher Ver-
hiltnisse begriffen werden muss. Das mimetische Verhalten ist aus diesem Grund
missverstanden, wenn man es als ein gesellschaftstranszendierendes Verhalten be-
greift.

Ich werde versuchen, diese beiden Thesen jetzt durch einige weitergehende
Uberlegungen genauer zu begriinden und damit zu erliutern, wie ich sie verstehe.

2.  Der Doppelcharakter der Kunst

Der Doppelcharakter von Kunst als autonom und fait social prigt Adornos Den-
ken tiber Kunst von Grund auf. Dabei begreift Adorno die Autonomie, wie be-
reits gesagt, als Resultat gesellschaftlicher Entwicklungen. Demnach haben sich
mit der Entwicklung moderner Gesellschaften die problematischen und totalisie-
renden Aspekte von Rationalisierung verschirft, was wiederum dazu fithrte, dass
Kunst als eine Gegenkraft gegen diese problematischen und totalisierenden Aspek-
te profiliert wurde.®

Nun ist Kunst nach Adornos Verstindnis nicht einfach nur beides nebenein-
ander, autonom und fait social, sondern diese beiden Aspekte hingen konstitutiv
zusammen. Um den Zusammenhang beider zu erliutern, ist einer der zentralen
Begriftfe Adornos in der Erliduterung kiinstlerischer Autonomie hilfreich: der Be-
griff des Formgesetzes.” Nach Adornos Verstindnis realisiert jedes Kunstwerk ein
eigenes Formgesetz. Das heif3t: Die Art und Weise, wie in einem Kunstwerk un-
terschiedliche Elemente verbunden sind, teilt das Kunstwerk nicht mit anderen

6 Adornos materialistischer Ansatz in der Asthetik ist damit verbunden, Kunst als in soziale
und politische Kimpfe verwickelt zu sehen. Dabei werden diese Kaimpfe von ihm besonders
als solche um kommunikative Verhéltnisse im Rahmen von Cesellschaften begriffen. Kunst
kommt so nicht nur die Aufgabe zu, zum Beispiel das Leiden von Individuen an gesellschaft-
lichen Verhiltnissen zu artikulieren (vgl. dazu die folgenden Ausfithrungen zur »Rede tiber
Lyrik und Gesellschaft«), sondern auch die Aufgabe, insgesamt gegen totalisierende Formen
gesellschaftlicher Kommunikation Stellung zu beziehen (vgl. hierzu besonders Theodor W.
Adorno, Max Horkheimer: »Kulturindustrie«, in dies.: Dialektik der Aufklirung, Frankfurt a.M.
1969, S.128-176).

7 Vgl. Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.18 u.a.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

Werken oder anderen Kontexten der gesellschaftlichen Wirklichkeit — auch nicht
mit anderen Werken der kiinstlerischen Gattung, der es angehort, oder mit ande-
ren Werken der oder des Schaffenden, die oder der es hervorgebracht hat. Viel-
mehr legt jedes Kunstwerk diesen Zusammenhang aus sich heraus (neu) an. Oder,
in weniger subjektivistischer Redeweise: Fiir jedes Kunstwerk ist eine spezifische
Art und Weise charakteristisch, in dem der Zusammenhang zwischen seinen Ele-
menten angelegt ist. Diese spezifische Art und Weise ist das ihm eigene Formge-
setz. Mit Elementen ist dabei Unterschiedliches gemeint: Worter in einem Gedicht
- Harmonien, melodische und kontrapunktische Zusammenhinge in einer Kam-
mermusik — Farben und Formen in einem Gemailde. Jeweils sind die Zusammen-
hinge zwischen Elementen wie diesen in einem Kunstwerk spezifisch bestimmt.
Man kann hier auch mit einem strukturalistischen Begriff von dem »Idiolekt« jedes
Kunstwerks sprechen:® In dem zwischen seinen Elementen hergestellten Zusam-
menhang entwickelt jedes Kunstwerk eine eigene Sprache. Diese Sprache teilt es
nicht mit anderen Kunstwerken und auch nicht mit sonstigen Zusammenhingen
in der Gesellschaft und der Welt.

Mit dem Begrift des Formgesetzes begreift Adorno die autonome Anlage je-
des Kunstwerks. Diese Anlage ist aber nicht einfach aus der Kunst heraus, son-
dern ist aus gesellschaftlichen Zusammenhingen heraus konstituiert. In beson-
ders pragnanter Weise artikuliert Adorno die gesellschaftliche Prigung kiinstleri-
scher Form, wenn er schreibt: »Die ungeldsten Antagonismen der Realitit kehren
wieder in den Kunstwerken als die immanenten Probleme ihrer Form.«® Fiir den
Hegelianer Adorno gilt dabei, dass sich Form und Inhalt nicht voneinander tren-
nen lassen, so dass die gesellschaftlichen Antagonismen sich in der Art und Weise
niederschlagen, wie ein Kunstwerk seine Inhalte formt.

Plastisch wird der Zusammenhang von Kunst und Gesellschaft unter anderem
in Adornos Rede iiber Lyrik und Gesellschaft. Dort rekurriert Adorno auf ein Gedicht
Eduard Mérikes und ein Gedicht Stefan Georges, um zu zeigen, dass die Individua-
litit lyrischen Ausdrucks in beiden Fillen unterschiedlich funktioniert. Aus Ador-
nos Perspektive aktualisiert Morike die lyrische Idee (das zur-Sprache-Kommen
eines lyrischen Ichs) in der »industriellen Gesellschaft«'® so, dass der individu-
elle Ausdruck als ein »jah Aufblitzendes«™ erscheint. George hingegen schreibe
in einer Situation, in der der »Individualismus« sich »im Feuilleton dem Markt
[..] iiberantwortete«.” Aus diesem Grund stehe der individuelle Ausdruck gene-

8 Vgl. Umberto Eco: Einfiihrung in die Semiotik, Minchen 1972, S. 151ff.

9 Vgl. Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.16.

10 Theodor W. Adorno: »Rede iiber Lyrik und Gesellschaftc, in: ders.: Noten zur Literatur, Frank-
furta.M. 1974, S. 49-68, hier S. 63.

1 Ebd.,S. é64.

12 Ebd., S. 66.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

49


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Georg W. Bertram

rell unter Verdacht, so dass das Gedicht »sich gleichsam zum Gefi§ ... fiir die Idee
einer reinen Sprache«'® machen miisse — einer reinen Sprache, die »die Mauern
der Individualitit durchschligt«.* In dieser Weise formt sich die lyrische Idee in
unterschiedlichen Gedichten nach den gesellschaftlichen Verhiltnissen, in denen
diese Gedichte entstehen. Die jeweilige Form artikuliert die Verhiltnisse, in denen
sie zustande kommt.

Das Formgesetz eines Kunstwerks ist in dieser Weise als Resultat einer Kom-
munikation zwischen Kunst und Gesellschaft zu begreifen. Adorno spricht in die-
sem Sinn (in Anlehnung an Georg Lukéics™) vom »Gedicht als geschichtsphiloso-
phische[r] Sonnenuhr«.'® Diese Metapher scheint mir insofern nicht ganz treffend,
als sie mit dem Gedanken eines Anzeigeinstruments verbunden ist. Ein Kunstwerk
aber ist nach Adornos Verstindnis kein Anzeigeinstrument fiir gesellschaftliche
Verhiltnisse. Es gibt diesen Verhiltnissen vielmehr einen eigenen formalen Aus-
druck, indem es ein je eigenes Formgesetz realisiert. Entsprechend habe ich gerade
davon gesprochen, dass die Form eines Kunstwerks als Artikulation zu begreifen
ist: Der Begriff der Artikulation fasst die Art und Weise, in der die eigene Form-
gebung eines Kunstwerks gesellschaftlichen Zusammenhingen, in denen es steht,
Rechnung trigt.

Die Bindung der kiinstlerischen Autonomie an gesellschaftliche Verhiltnisse
hat Adorno in der Asthetischen Theorie auch in Begriffen von »Schein« und »Aus-
druck« rekonstruiert. Dort heifdt es prignant: »Ausdruck und Schein sind primir
in Antithese.«!” Und weiter: »Lift Ausdruck kaum anders sich vorstellen denn als
der von Leiden [...], so hat Kunst am Ausdruck immanent das Moment, durch wel-
ches sie, als eines ihrer Konstituentien, gegen ihre Immanenz unterm Formgesetz
sich wehrt.«'®

Ich verstehe diese Aussage folgendermaflen: Die Realisierung der Autonomie
durch das jeweilige Formgesetz eines Kunstwerks droht, eine blof3e isthetische
Immanenz zu realisieren — ein lart pour lart. Gegen diese Drohung aber opponiert
das Moment des Ausdrucks in Kunst, das Antagonismen der Wirklichkeit in die-
se eintrigt. Das Formgesetz ist aus diesem Grund fehlverstanden, wenn man es
als ein Resultat immanenter Entwicklungen von Kunst begreift. Die Weiterent-
wicklung einer kiinstlerischen Gattung zum Beispiel (wie die des Streichquartetts

13 Ebd., S. 66.

14  Ebd,S.68.

15 Georg Lukécs: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber die Form der gro-
Ren Epik, Berlin 1920, S. 24.

16  Adorno: »Rede Uber Lyrik und Cesellschaft«, 1974, S. 60.

17 Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.168.

18 Ebd., S.169.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

zwischen Schuhmann und Brahms) geschieht nie nur aus (Gattungs-)internen Zu-
sammenhingen heraus, sondern ist immer mit Reaktionen auf gesellschaftliche
Erfahrungen verbunden. Insofern geht jedes Formgesetz immer tiber eine kiinst-
lerische Immanenz hinaus. Es ist eine Artikulation gesellschaftlicher Spannungen.

Mit der soweit erliuterten Verschrinkung von Einbettung in gesellschaftliche
Verhiltnisse und kinstlerischer Autonomie konnen wir folgendes Zwischenfazit
ziehen: Kunst steht nicht nur negativ zur Gesellschaft, sondern ist in gewisser
Hinsicht als affirmativ zu begreifen. Diese Affirmation ist aber nicht nur einfach
die strukturelle Folge einer abstrakten Negation. Vielmehr gilt: Als Artikulation
gesellschaftlicher Antagonismen bestitigt Kunst die von ihr artikulierten gesell-
schaftlichen Zusammenhinge in einer substantiellen Weise. Das heif3t nicht, dass
Kunst die entsprechenden Zusammenhinge einfach so lief3e, wie sie sind, sondern
vielmehr, dass alle kritische Auseinandersetzung immer auf einem bestitigenden
Aufgreifen der artikulierten Verhiltnisse aufbaut. Genau in diesem Sinn kommu-
niziert Kunst in ihrer formgesetzlichen Anlage mit der Gesellschaft, gegen die sie
sich zugleich kritisch wendet.

Sagen wir dies noch einmal in Bezug auf die erwihnten Gedichte von Morike
und George: Morikes Gedicht fasst nach Adornos Verstindnis das prekire und kon-
tigente Moment des Individuellen in industriellen gesellschaftlichen Verhiltnissen.
Die Lyrik Morikes hilt damit einen grundlegenden Widerspruch von Individuali-
tat und gesellschaftlichem Ganzen in diesen Verhiltnissen fest. Im Rahmen dieses
Widerspruchs bezieht sie gewissermaflen dadurch Position, dass sie einen Gegen-
diskurs des Prekiren und Kontingenten hilt, im Sinne einer — wie Adorno sagt —
unmoglichen Méglichkeit, die es gegen die Zurichtungen der prosaischen Zustinde
zur Geltung bringt. Analog verhilt es sich mit Georges Enthaltsamkeit gegeniiber
der lyrischen Sprache. So zeigt sich in der Anlage der kritischen Dimension ein-
zelner Kunstwerke ein bestitigendes Moment in Bezug auf die gesellschaftlichen
Verhiltnisse, in die hinein diese Kunstwerke wirken. Dieses bestitigende Moment
hat nach meinem Verstindnis Konsequenzen fir die Kommunikation der Kunst-
werke, denen ich mich nun widme. Bevor ich dies aber mache, will ich noch einmal
kurz die erste These in Erinnerung rufen, die ich nun erliutert und begriindet zu
haben hoffe. Sie lautet:

a. Einbettung von Kunst in die Gesellschaft: Die Kommunikation der Kunstwerke
geschieht dadurch, dass die Antagonismen der Gesellschaft aufgegriffen werden
und sich im Kunstwerk artikulieren. Diese Artikulation ist im Rahmen der Gesell-
schaft als solche verstindlich und er6ffnet neue Perspektiven auf die Antagonismen
bzw. in Bezug auf sie.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

51


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Georg W. Bertram

3. Die besondere Kommunikation der Kunst

Im ersten Teil meiner Uberlegungen habe ich bereits festgehalten, dass Adorno die
Kommunikation der Kunstwerke als Nicht-Kommunikation begreift. Er hat dies in
der Asthetischen Theorie unter anderem mit dem Begriff des Ritselcharakters™ ge-
fasst, der den Kommunikationsabbruch der Kunst markant benennt. Kunstwerke
sind demnach als Idiolekte nicht verstindlich, da die Sprache, in der sie verfasst
sind, grundsitzlich nicht iibersetzt werden kann. Adorno spricht so auch von einer
»Schrift ... mit gekappter oder zugehingter Bedeutung«.?°

Aber sind Kunstwerke aus Adornos Sicht tatsichlich nicht verstindlich? Ist ein
Idiolekt — also eine Sprache, die nur von einer oder einem Einzelnen gesprochen
wird — grundsitzlich unverstindlich? Aus meiner Sicht ist es nicht plausibel, fiir
Adorno von einer prinzipiellen Unverstindlichkeit des Formgesetzes auszugehen.
Und genau dies haben ja auch die Beispiele von Morike und George gezeigt. Jeweils
lasst sich die formgesetzliche Eigenheit eines Kunstwerks, zumindest in Ansitzen,
verstehen und erliutern. Genau das macht Adorno in seinen Noten zur Literatur und
in seinen musikalischen Monographien auch durchweg. Wenn ich von >Ansitzenc
spreche, dann heifdt das, dass an den Idiolekt eines Kunstwerks nur Anniherungen
moglich sind. Dies gilt grundsitzlich fiir Idiolekte: Idiolekte kann man per defini-
tionem nicht einfach mit jemand anderem teilen. Das heifdt aber nicht, dass sie
grundsitzlich unverstindlich wiren. Man kann sich an sie annihern.

Eine besondere Form der Anniherung hat Adorno mit einem der fiir seine
Kunstphilosophie zentralen Begriffe gefasst: mit dem Begriff der Mimesis.*! Das
Formgesetz eines Kunstwerks prigt eine spezifische Konstellation von Elementen,
der man sich mimetisch anschmiegen bzw. anihneln kann. Auch wenn sich ein
Kunstwerk nicht einfach in seiner Sprache entziffern lisst, kann man es doch in
seinen Strukturen verfolgen. Dies bedeutet, dass man ihm mit einer mimetischen
Praxis begegnet.?* Wie Adorno immer wieder deutlich sagt, fithrt das mimetische
Verhalten zu einer Form des Verstehens. Das von Kunstwerken evozierte mime-
tische Verhalten kennt dabei sehr unterschiedliche Formen und Praktiken:*> die
Blicke, mit denen man die Konstellationen auf einem Gemailde erkundet; die Tanz-
schritte, mit denen man ein Musikstiick verfolgt; die affektive Dynamik, mit der
man den Plot eines Films mitgeht. Sehr unterschiedliche Typen von Praktiken spie-

19 Vgl. Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.182.

20 Ebd., S.122.

21 Vgl.ebd, S.180u.a.

22 »Machen Kunstwerke nichts nach als sich, dann versteht sie kein anderer, als der sie nach-
macht.« (Ebd., S.190)

23 Vgl. hierzu Georg W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Berlin 2014, S. 131ff.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

len eine Rolle fiir das mimetische Verhalten, das diejenigen, die sich mit einem
Kunstwerk auseinandersetzen, dem Kunstwerk entgegenbringen.

An diesem Punkt stellt sich die Frage, inwiefern man beim mimetischen Verhal-
ten von einer durch das Kunstwerk evozierten Kommunikation sprechen kann und
wie sich dieses Verhalten zu den Anniherungen an das Formgesetz eines Kunst-
werks verhilt. Adornos Position scheint erst einmal klar: Das mimetische Verhal-
ten setzt er der identifizierenden Rationalitit entgegen. Welcher Art aber ist die-
se Entgegensetzung? Adorno scheint zu sagen: Die Kommunikation in modernen
Gesellschaften geschieht allein durch Identifikation. Die Rationalisierung moder-
ner Gesellschaften fiihrt, so gesehen, zu gleichféormigen Verhiltnissen.** Wenn das
mimetische Verhalten nun keine solche Gleichférmigkeit realisiert, dann scheint
es nur als Nicht-Kommunikation verstanden werden zu kénnen. Dies aber gilt
nur, wenn man Kommunikation ausschlieflich mit Gleichférmigkeit verbindet.
Vor dem Hintergrund von Adornos Uberlegungen ist dies keineswegs erforderlich.
Adorno geht offensichtlich davon aus, dass Kommunikation in vormodernen Ge-
sellschaften nicht gleichférmig vonstattenging. Es spricht also nichts Prinzipiel-
les gegen die Moglichkeit von Kommunikation unter den Bedingungen ungleich-
formiger Verhiltnisse. Sofern nun das mimetische Verhalten als Kommunikation
zu begreifen ist, erginzt es andere Formen der Kommunikation. Es bricht eine
mogliche Gleichférmigkeit auf. Wenn Adorno sagt, dass wir Kunstwerken mit ei-
nem mimetischen Verhalten begegnen, heif3t das aus meiner Sicht, dass dadurch
kommunikative Verhiltnisse erweitert werden. Sofern Kunstwerke Kommunika-
tion stiften, greifen sie dadurch in die Kommunikationsweisen einer Gesellschaft
ein.

Nun ist es zweifelsohne so, dass unterschiedliche Formen der Kommunikati-
on nicht unbedingt aufeinander einwirken miissen. Sie konnen einfach nebenein-
ander bestehen. Das Verstindnis, das ein Kunstwerk fir einen Widerspruch zwi-
schen der Individualitit und dem gesellschaftlichen Ganzen stiftet, kann fiir die
begrifflichen Kommunikationen innerhalb der betreffenden gesellschaftlichen Zu-
sammenhinge ohne Folgen bleiben. Eine Erweiterung findet aber durch das von
Kunstwerken gestiftet Verstindnis in jedem Fall statt. Denn auch dann, wenn un-
terschiedliche Formen der Kommunikation nicht interferieren, bedeutet das Hin-
zukommen einer anderen Kommunikationsform eine Erweiterung der kommuni-
kativen Méglichkeiten.

Daraus folgt, dass Kunst zu den funktionierenden Zusammenhingen der Ge-
sellschaft gehort. Auch wenn die durch Kunstwerke evozierte Kommunikation ei-
gentiimlich ist, ist sie in ihrer Eigentiimlichkeit ein funktionierender Teil von Ge-
sellschaft. Das heifdt nicht, dass Kunst einfach im Rahmen der etablierten kom-
munikativen Moglichkeiten verbleibt und diese blof? so belisst, wie sie sind. Die

24 Vgl. hierzu nochmals Adorno/Horkheimer: »Kulturindustrie«, 1969.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

53


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Georg W. Bertram

Negativitit der Kunst ist fiir Adorno durchaus entscheidend. Sie ist aber, so meine
ich, als produktiv zu begreifen. In diesem Sinn spreche ich von einer Erginzung
beziehungsweise Erweiterung, die weder einfach alles zum Guten wendet noch
einfach wirkungslos verbleibt.

Eine weitergehende Uberlegung ist aus meiner Sicht wichtig. Ich kann diese
Uberlegung mit folgender Frage anstofen: Sind die Verhiltnisse in modernen Ge-
sellschaften tatsichlich so gleichférmig, wie Adorno voraussetzt? Denken wir an
das »Kulturindustrie«-Kapitel der Dialektik der Aufkldrung. Dort rekurriert Adorno
besonders auf Werbung, auf das Hollywood-Kino und auch auf Jazz als Beispiele
fiir gleichférmige Kommunikationen.?> Aber die Sprachen der Werbung sind ge-
nauso wie diejenigen des Hollywood-Kinos unterschiedlich — die Sprachen des Jazz
waren es sowieso schon immer (auch wenn Adorno dies womdglich nicht gesehen
hat). Adornos Diagnose in Bezug auf die kommunikativen Verhiltnisse in einer
Gesellschaft muss insofern revidiert werden, als die umfassenden Kommunikatio-
nen in modernen Gesellschaften nicht notwendigerweise gleichformig ausfallen.
Auch wenn die Kommunikationen umfassend sind, kénnen doch unterschiedliche
Sprachen und Kommunikationsformen zusammenspielen. Wenn dies aber der Fall
ist, dann sind diejenigen, die in modernen Gesellschaften miteinander kommuni-
zieren, immer wieder mit Sprachen konfrontiert, die sie nicht sprechen und ver-
stehen. In solchen Fillen ist ein mimetisches Verhalten erforderlich. Wie im Falle
der Idiolekte von Kunstwerken erfordern unterschiedliche Sprachen ein mimeti-
sches Verstehen. Sofern man also davon ausgeht, dass in modernen Gesellschaften
Sprachenvielfalt herrscht, spielt in diesen Gesellschaften unumganglich ein mime-
tisches Verhalten eine Rolle.

Wenn man dieser weitergehenden Uberlegung folgt, dann ist die durch Kunst
realisierte Erweiterung von Kommunikation nicht so zu begreifen, dass sie ei-
nen ganz eigenen Typ von Kommunikation, das mimetische Verhalten, begriin-
det. Vielmehr sind in modernen gesellschaftlichen Zusammenhingen begriffliche
und mimetische Verhaltensweisen verschrinkt miteinander. Kunst bringt, so ge-
sehen, keine prinzipielle Erweiterung mit sich, sondern fithrt eine Verhaltensweise
fort, die in der Interaktion unterschiedlicher Sprachen in modernen Gesellschaf-
ten sowieso weit verbreitet ist. Das heifdt nicht, dass der Kunst keine grofRe Be-
deutung zukommt — genau das Gegenteil ist der Fall. Wenn man die Erweiterung
der Kunst nicht als prinzipiell begreift, entsteht Spielraum, einzelne Kunstwerke
in ihren konkreten Beitrigen zu witrdigen. Im Sinne von Adornos Verteidigung des
Nichtidentischen gilt es, Kunst keine prinzipielle, sondern eine je konkrete Leis-
tung zuzuschreiben - ich komme darauf zuriick.

Meine Uberlegungen zu der Kommunikation der Kunst will ich mit Blick auf
den Doppelcharakter der Kunst resiimieren. Ich habe oben dargelegt, dass die ge-

25  Vgl.z.B. Adorno/Horkheimer: »Kulturindustrie«, 1969, S. 142ff.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

sellschaftlichen Verhiltnisse Adorno zufolge in die Formgesetze von Kunstwerken
Eingang finden. Die von mir rekonstruierte Kommunikation von Kunstwerken be-
deutet, dass auch in der umgekehrten Richtung ein Eintrag stattfindet: Kunstwerke
tragen sich in andere Praktiken und damit auch in die gesellschaftlichen Verhilt-
nisse ein. Das heiflt nicht, dass Kunstwerke einfach spezifische gesellschaftliche
Verhiltnisse und die in ihnen dominanten Kommunikationsformen bestitigen.
Die eigenstindigen Formgesetze von Kunstwerken haben eine Eigenheit, die sich
nicht unter etablierte kommunikative Schemata in einer Gesellschaft subsumieren
lasst. Dennoch schreiben sich Kunstwerke mittels ihrer Formgesetze kommunika-
tiv in gesellschaftliche Zusammenhinge ein. Das mimetische Verhalten, das Kunst
Adorno zufolge evoziert, indert die gesellschaftliche Kommunikation und dies mit
jedem neuen Werk.

Nicht nur manifestieren sich so gesellschaftliche Verhiltnisse in kiinstle-
rischen Formgesetzen, sondern auch umgekehrt kiinstlerische Formgesetze in
gesellschaftlichen Verhiltnissen. Wie Adorno in seinen Interpretationen immer
wieder geltend macht, eréffnen Werke in konkreten Verhiltnissen neue Perspek-
tiven und dies gerade nicht als konkrete Utopien in Bezug auf eine Verinderung
dieser Verhiltnisse, sondern im Sinne der Eréffnung veranderter Perspektiven,
und dies durch ein Etablieren neuer Praktiken in der mimetischen Auseinan-
dersetzung mit Kunstwerken. Adorno hat unterschiedliche Begriffe fiir diese
Perspektiversffnung — sehr markant die Begriffe des »Feuerwerks«*® und der
»apparition«,?” aber auch den Begriff des Scheins. Es ist beredt fiir Adornos
Artikulation des gesellschaftlichen Charakters von Kunst, dass es sich hier primir
um optische Metaphern handelt (ich folge Adorno in meiner Interpretation in die-
sen optischen Metaphern darin, dass ich von »Perspektiveréffnungen« spreche).
Adorno zufolge liegt das kritische Potential von Kunst primir darin, etwas auf
eine andere Art und Weise zu sehen zu geben.?® Die von Kunst induzierte Kritik
kann aus seiner Sicht nicht direkt praktisch werden, da dann Kunst zu sehr in ein
gesellschaftliches Mitspielen einwilligen wiirde. Sie realisiert sich stattdessen in
veranderten Perspektiven, die mittelbar auch praktische Verinderungen zur Folge
haben.

Gemeinsam ist den Begriffen des Feuerwerks und der apparition, dass sie eine
Neupragung bezeichnen. Wie Adorno in seiner Bestimmung kiinstlerischer Form-
gesetze geltend macht, gehen in diese Neuprigung gesellschaftliche Widerspriiche

26  Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.126.

27  Ebd, S.127.

28  Zudenken ist hier auch an Wittgensteins Uberlegungen zum Aspektwechsel (Ludwig Witt-
genstein: Philosophische Untersuchungen, in: Gesammelte Schriften, Frankfurt a.M. 1984, Teil Il
Abschnitt xi) und an seine methodische Selbstverortung mittels der Aussage »Ein Bild hielt
uns gefangen« (ebd., §115).

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

55


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Georg W. Bertram

ein. Wenn nun die Formgesetze als Neupragungen mimetische Praktiken evozie-
ren, die die gesellschaftliche Kommunikation erweitern, dann gehen in diese Er-
weiterung also die gesellschaftlichen Widerspriiche mit ein. Sehr direkt gesagt:
Kunstwerke eréffnen neue Perspektiven auf gesellschaftliche Widerspriiche. Sie
erlauben zum Beispiel, um noch einmal auf Mérike und George zu rekurrieren,
Artikulationen von Subjektivitit jenseits ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Fest-
schreibung. Adorno muss also aus meiner Sicht so verstanden werden, dass er eine
Dynamik zwischen gesellschaftlichen Verhiltnissen und kiinstlerischen Formge-
setzen behauptet. Damit hoffe ich, die zweite der oben schon eingefiithrten Thesen
erliutert und begriindet zu haben. Auch sie will ich noch einmal in Erinnerung
rufen:

b. Die spezifische Kommunikation der Kunst: Die Stellungnahme von Kunst zu ge-
sellschaftlichen Widerspriichen geschieht mit einer eigenen Form der Kommuni-
kation, die als Element gesellschaftlicher Verhiltnisse begriffen werden muss. Das
mimetische Verhalten ist aus diesem Grund missverstanden, wenn man es als ein
gesellschaftstranszendierendes Verhalten begreift.

4.  Die Stellung von Kunst in der Gesellschaft revisited

»Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft; nicht unmittelbar aus
dieser zu deduzieren.«*® Widerspricht das, was ich nun zur Kommunikation von
Kunst mit Adorno entwickelt habe, nicht dieser Grundthese dessen, was man als
Adornos Negativititsisthetik bezeichnen kann? Die Antwort auf diese Frage ist aus
meiner Sicht einfach: Handelte es sich hier tatsichlich um die Grundthese einer
Negativititsisthetik, wire ein Widerspruch klarerweise gegeben. Aber eine solche
Grundthese findet sich bei Adorno meines Erachtens nicht. Aus meiner Sicht ist
es entscheidend, zu betonen, dass Adorno von einer »gesellschaftlichen Antithesis
zur Gesellschaft [meine Hervorhebung - gwb]« spricht. Wenn man Adorno nega-
tivititsisthetisch versteht, dann muss man dies mehr oder weniger deutlich un-
terschlagen. Man muss dann — wie es besonders in Christoph Menkes Rekurs auf
den friihneuzeitlichen »Kraft«-Begriff deutlich wird*® - von aufer- bzw. vorgesell-
schaftlichen Kriften ausgehen, die in der Kunst zur Geltung kommen. Das aber
heifdt nichts anderes, als dass man Kunst letztlich als blofse »Antithesis zur Gesell-
schaft« versteht.

Will man dem gesellschaftlichen Moment der »Antithesis« Rechnung tragen,
kann man sie nicht als eine solche verstehen, die iiber die Gesellschaft hinaus-
weist. Die Antithesis ist ihrerseits gesellschaftlich verfasst und verbleibt schon aus

29 Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.19.
30  Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

diesem Grund strukturell im Rahmen des gesellschaftlichen Ganzen. Dennoch hat
Kunst aus Adornos Sicht einen antithetischen Charakter, den man mit der These
erliutern kann, Kunst setze neue Impulse. Auch wenn Kunst gesellschaftlich kon-
stituiert ist, ist sie, wie Adorno sagt, doch »nicht unmittelbar aus dieser zu dedu-
zierenc. Ich schlage vor, Adorno hier folgendermaflen zu verstehen: Kunst eréffnet
nicht aus dem Bestehenden im Rahmen einer Gesellschaft abzuleitende Perspek-
tivwechsel im Rahmen gesellschaftlicher Zusammenhinge. Dies aber ist reichlich
abstrakt gesagt. Was heif3t es genauer mit Blick auf die Stellung von Kunst in der
Gesellschaft? Diese Frage will ich mit drei Thesen beantworten, mit denen ich aus
Adornos Perspektive die Stellung von Kunst in der Gesellschaft zu fassen versuche:

c. Metaphysik-These: Kunst erinnert in praktischer Weise daran, dass alles auch
anders sein kann. Dies ist ihr wesentlicher, antithetischer Beitrag im Rahmen von
Gesellschaften. Entscheidend fiir Adornos Verstindnis der gesellschaftlichen Stel-
lung von Kunst ist das in der Negativen Dialektik entwickelte Verstindnis von Meta-
physik.3! Dort begreift Adorno Metaphysik als ein Nachdenken, das aufzeigt, dass
das, was ist, auch anders zu sein vermag.3? Insofern durchbricht Metaphysik die
Immanenz des Bestehenden. Ich verstehe die Asthetische Theorie so, dass sie auf
diesem Verstindnis von Metaphysik aufbaut. Sie begreift Kunst als eine Praxis,
die iiber das Bestehende hinauszuweisen vermag.>® Damit wird das Bestehende
nicht einfach verandert. Insofern ist die »Antithesis«, von der Adorno spricht, als
die Erweiterung im Sinne des Perspektivwechsels zu begreifen, von dem ich be-
reits mehrfach gesprochen habe. Im Sinne von Adornos Gesellschaftskritik brau-
chen Gesellschaften solche Perspektivwechsel, um nicht immanent zu erstarren.
Insofern ist die Stellung von Kunst in der Gesellschaft erst einmal funktional zu
begreifen: Kunst hat die Funktion, gegen Erstarrungen anzuarbeiten. Aus diesem
Grund ist es ihre Aufgabe, immer wieder neue Perspektiven zu er6ffnen.

d. Kritik-These: Kunst leistet einen unersetzlichen Beitrag zur Gesellschaftskri-
tik.34 Die funktionale Bestimmung von Kunst, die ich in der ersten These ange-
boten habe, ist als solche zu abstrakt. Die Stellung von Kunst in der Gesellschaft
ist nicht nur mit dem Ziel verbunden, das gesellschaftliche Erstarrte aufzubre-
chen. Vielmehr werden von Kunstwerken immer spezifische Erstarrungen adres-
siert. Dieser je spezifischen Ausrichtung von Kunstwerken habe ich in den vergan-
genen Uberlegungen dadurch Rechnung getragen, dass ich ihre Formgesetze mit

31 Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M.
1970, S. 377ff.

32 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, S. 391.

33  »Dafaberdie Kunstwerke da sind, deutet darauf, daR das Nichtseiende sein konnte.« (Ador-
no: Asthetische Theorie, 1970, S. 200).

34  Vgl. zu Adornos Begriff asthetischer Kritik auch Georg W. Bertram: »Benjamin and Adorno
on Art as Critical Practice, in: Nathan Ross (Hg.): The Aesthetic Ground of Critical Theory. New
Readings of Benjamin and Adorno, Lanham/MD 2015, S. 1-16.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

57


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Georg W. Bertram

gesellschaftlichen Widerspriichen in Verbindung gebracht habe. Jedes Kunstwerk
artikuliert spezifische gesellschaftliche Widerspriiche. Dabei sind diese Artikula-
tionen immer perspektivofinend: Immer wird in Bezug auf die betreffenden Wi-
derspriiche eine Perspektive eréffnet, die ein neues Licht auf diese Widerspriiche
wirft. Genau in diesem Sinn leistet Kunst aus Adornos Perspektive einen zentralen
Beitrag zur Gesellschaftskritik: Sie setzt Impulse zu einem Aufbrechen bestimmter
Widerspriiche, und setzt sich damit mit Defiziten gesellschaftlicher Wirklichkeit
auseinander. Dabei zielt die Kritik der Kunst, wie Adorno zu betonen nicht miide
wird, nicht auf eine bestimmte Verinderung von Gesellschaft. Kunstwerke entwi-
ckeln nicht bestimmte Konzepte verbesserter Praxis.>> Wesentlich fiir das kritische
Anliegen von Kunst (und fiir ihren metaphysischen Charakter) ist die Perspektiv-
6ffnung. Eine solche Perspektivofinung kime nicht zustande, zielte Kunst blof auf
einen bestimmten Vorschlag zur Verinderung.

Nun mag man fragen, ob ich Adornos Verstindnis von Kunst im Sinne der
Gesellschaftskritik nicht doch zu konkretistisch fasse. Sagt Adorno nicht, dass die
durch Kunstwerke erdffneten Perspektivwechsel immer auf das Nichtidentische
hin orientiert sind? Spricht Adorno nicht in diesem Sinn von dem Naturschénen als
der »Spur des Nichtidentischen an den Dingen im Bann universaler Identitit«?3®
Mein Interpretationsvorschlag kann aus meiner Sicht durchaus so verstanden wer-
den, dass er entsprechenden Thesen Adornos gerecht wird. Um dies zu sehen, muss
man genauer kliren, wie Adornos Rekurs auf das Nichtidentische zu verstehen ist.
Ich halte es fiir entscheidend, auch hier die gesellschaftliche Dimension im Blick zu
haben, um die es Adorno geht. Das Nichtidentische ist entsprechend nicht als ei-
ne gesellschaftsexterne Instanz zu begreifen, die gegen die gesellschaftliche Praxis
zur Geltung gebracht wiirde. Vielmehr geht es um eine Instanz, die gesellschaft-
lichen Erstarrungen und Verzerrungen kritisch entgegensteht.3” Entscheidend ist
aus meiner Sicht, Adorno so zu verstehen, dass er zwar den abstrakten Begriff des
Nichtidentischen immer wieder gebraucht, in seinen konkreten Uberlegungen zu
Kunstwerken aber deutlich macht, dass er das Nichtidentische in konkreter Weise
versteht. Noch einmal will ich hier auf die Gedichte Mérikes und Georges verwei-
sen: Das Nichtidentische des Subjekts (das von gesellschaftlichen Widerspriichen
unterdriickt wird — um es so zu sagen) wird in diesen Gedichten auf je spezifische
Art und Weise adressiert. So gibt es keine allgemeine Instanz des Nichtidentischen,

35  Adornos Kunstphilosophie ist so in Opposition zu Ansitzen wie dem jiingst von Oliver Mar-
chart vorgelegten, der gerade an der Gegenwartskunst einen Trend auf direkte Wirksamkeit
im Rahmen gesellschaftlicher Verhiltnisse geltend macht. Vgl. Oliver Marchart: Conflictual
Aesthetics. Artistic Activism and the Public Sphere, Berlin 2019.

36 Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S.114.

37  Vgl. hierzu auch Martin Seel: »Jede wirklich gesattigte Anschauung«. Das positive Zentrum
der negativen Philosophie Adornosc, in: ders.: Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurt
a.M. 2004, S. 20-28, hier S. 23f.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Adornos Asthetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

die Adorno in kritischer Absicht geltend machen wiirde, sondern das Nichtiden-
tische gewinnt im Zusammenhang mit den unterschiedlichen Formgesetzen von
Kunstwerken eine je spezifische Gestalt.

e. Produktivitit der Kritik-These: Der Beitrag von Kunst zur Gesellschaftskritik
kann vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen nicht als gewissermafien hilflose
Affirmation gedeutet werden. Immer wieder mag man den Eindruck gewinnen,
dass Adorno die Kunst als eine unproduktive Praxis begreift, die sich in letztlich
wirkungsloser Weise gegen den Immanenzzusammenhang aufbiumt. Dieser Ein-
druck aber ist unzutreffend. Fir Adorno ist Kunst durchaus produktiv. Adorno
geht es nur darum, vor einem Missverstindnis dieser Produktivitit zu warnen. Die
Kunst entwirft nicht einfach andere Bilder gesellschaftlicher Praxis, die dann auf
Grundlage der Blaupausen, die Kunstwerke bereitstellen, umgesetzt werden kénn-
ten. Vielmehr muss man die Produktivitit im Sinne der Erweiterungen von Per-
spektiven in Bezug auf gesellschaftliche Praktiken verstehen, die noch dazu nicht
das grofie Ganze adressieren, sondern im Kleinen wirken. Was ich gerade zum Ver-
stindnis des Nichtidentischen gesagt habe, ist hier aus meiner Sicht klarend: Die je
spezifische Weise, in der Kunstwerke Nichtidentisches zur Geltung bringen, impli-
ziert, dass die von ihnen realisierten Perspektiverweiterungen immer das Kleine,
einzelne Dimensionen gesellschaftlicher Wirklichkeit betreffen. In dieser Weise ist
Kunst aus Adornos Sicht produktiv.

Die Produktivitit, von der ich spreche, wird indirekt an Adornos Begriff der
nachmodernen Kunst deutlich. Adorno spricht fiir die Kunst nach der Moderne von
einer »Entkunstung der Kunst«.3® Die Entwicklung der Kunst in Richtung postin-
dustrieller Gesellschaften ist demnach dadurch geprigt, dass die kiinstlerischen
Formgesetze von gesellschaftlichen Kommunikationsformen assimiliert werden.
Aus diesem Grund bleibe der Kunst nichts anderes, als auf formgesetzliche Eigen-
heiten zu verzichten. Kurz gesagt: Kunst sucht ihre Autonomie dadurch zu ret-
ten, dass sie darauf Verzicht leistet, eigene Sprachen auszubilden, also autonom
zu sein. Adorno sieht diese Entwicklung besonders in der seriellen und elektroni-
schen Musik und in den performativen Formaten der 1960er Jahre wie den Hap-
penings gegeben. Mir geht es an dieser Stelle nicht um die Frage, ob Adorno mit
seinen Einschitzungen richtig liegt, sondern darum, das hier implizierte Verstind-
nis der Produktivitit von Kunst zu beleuchten. Dieses lisst sich folgendermaflen
artikulieren: Kunst ist darin produktiv, dass sie immer wieder andere Perspekti-
ven erdffnet. Wenn die Gesellschaft von Kunstwerken eingebrachte Perspektiven
assimiliert, sucht die Kunst sich andere Artikulationsformen. Mittels dieser Arti-
kulationsformen — also zum Beispiel durch Serialitit oder performative Formate —
ist sie innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhinge produktiv. Das gilt sogar viel-
leicht noch weitergehend, als Adorno selbst meint: Also auch fiir die Formen, die

38  Adorno: Asthetische Theorie, 1970, S. 32.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op

59


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Georg W. Bertram

Adorno als Entkunstung der Kunst begreift. Diese Formen konnten (gegen Adornos
explizite Auffassung) durchaus nicht als immanenter Verfall der Kunst, sondern als
ihre gesellschaftliche Weiterentwicklung im Sinne der Weiterentwicklung kiinst-
lerischer Produktivitit zu begreifen sein.

Nachgedanke

In der zweiten und dritten Generation hat die kritische Gesellschaftstheorie der
Frankfurter Schule die Verbindung von Gesellschaftskritik und Kunst geldst.>
Wenn man Adorno so versteht, dass er der Kunst letztlich eine affirmative Haltung
gegeniiber der Gesellschaft zuschreibt, dann ist das in gewisser Hinsicht konse-
quent. Und wenn man Adorno als einen Negativititsisthetiker versteht, der in der
Kunst eine Kraft am Werk sieht, die iiber die gesellschaftlichen Zusammenhinge
abstrakt hinausweist, dann ist es auch konsequent, den Weg von Adorno in der
kritischen Theorie nicht fortzufithren.

Aus meiner Sicht aber liegen hier Fehlverstindnisse vor und gilt es, in der Wei-
terentwicklung der kritischen Theorie seit Habermas einen entscheidenden Verlust
zu konstatieren. Es handelt sich um den Verlust der Verbindung von Gesellschafts-
kritik und Kunst. Diese Verbindung ist aus meiner Sicht — und genau darin sehe
ich die entscheidende Lehre von beiden: Benjamin und Adorno - eine zentrale Wei-
chenstellung der ersten Frankfurter Schule, an die es anzukniipfen gilt. Dass weder
bei Habermas noch bei Axel Honneth und aktuell bei Rahel Jaeggi und Martin Saar
Kunst fiir das Projekt der Gesellschaftskritik eine wichtige Rolle spielt, begreife ich
als eine entscheidende Selbstbeschneidung kritischer Theorie. Insofern halte ich
das Nachdenken iiber die gesellschaftliche Wirksamkeit von Kunst mit Adorno, das
ich in diesem Text verfolgt habe, fiir einen Beitrag dazu, die Verbindung von Gesell-
schaftskritik und Kunst zu restaurieren. Dafiir aber ist es erforderlich, die These
von der strukturellen Affirmation der Kunst und die These von ihrer gesellschafts-
iiberschreitenden Dimension zu revidieren. Die Revisionen im Bild von Adorno,
die ich vorgeschlagen habe, sind also nicht nur auf das Verstindnis von Kunst hin
ausgerichtet. Vielmehr geht es mir mit ihnen auch zentral um das Projekt der Ge-
sellschaftskritik und um die Bedeutung der Kunst fir ein solches Projekt.

39 Dies gilt in gewisser Weise nicht fiir die Schule von Albrecht Wellmer, in der nach wie vor
— vertreten auch von Schiiler*innen nach Wellmer wie Martin Seel, Christoph Menke, Ruth
Sonderegger und Juliane Rebentisch — eine Verbindung von Gesellschaftskritik und Kunst
verfolgt wird. Dieser Schule aber ist es — trotz ihrer Prasenz in Frankfurt und trotz der Aner-
kennung, die einzelnen ihrer Mitglieder zuteil wird — nicht gelungen, den Mainstream kriti-
scher Theorie nach Habermas nachhaltig zu pragen.

- am 14.02.2026, 22:11:16. op


https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

