
Adornos Ästhetische Theorie und die Frage

der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst

Georg W. Bertram

Adornos Kunstphilosophie begreift Kunst – auch und gerade im Vergleich mit an-

deren Kunstphilosophien – in besonderer Weise von ihrer Stellung in der Gesell-

schaft her. Dabei gilt für Adorno, dass diese Stellung mit einer Entwicklung ver-

bunden ist: Die Autonomie der Kunst im gesellschaftlichen Ganzen ist demnach

das Resultat der Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilsysteme innerhalb mo-

derner Gesellschaften.Diese Ausdifferenzierung führt nach Adornos Verständnis –

anders als im Falle anderer Teilsysteme, diemehr oder weniger ins gesellschaftliche

Ganze integriert sind – dazu, dass Kunst innerhalb der Gesellschaft eine besonde-

re Rolle übernimmt, die man knapp mit dem Begriff der Rationalitätskritik um-

reißen kann: Für Adorno übt Kunst Kritik an den problematischen Seiten und an

dem totalisierenden Charakter einer auf Identifizierung und damit Beherrschung

und Verfügbarkeit ausgerichteten Rationalität. Kunst stellt demnach die rationale

Verfasstheit moderner Gesellschaften insgesamt in Frage.

Wenn man vor diesem Hintergrund nach der gesellschaftlichen Wirksamkeit

von Kunst fragt, mag es den Anschein haben, als frage man nach etwas Wider-

sprüchlichem: Schließt Adorno eine solche Wirksamkeit nicht gerade aus? Wenn

Kunst Kritik an falschen gesellschaftlichen Verhältnissen übt, muss sie dann nicht

gerade darauf verzichten, innerhalb dieser Verhältnisse wirksam zu sein? Adornos

Denken über Kunst scheint von seiner Negativen Dialektik dahin gebracht zu wer-

den, Kunst auf eine grundlegende Kritik von Gesellschaft zu verpflichten, die sich

ihrerseits nicht gesellschaftlich manifestieren kann und darf. Wo sie sich mani-

festiert, so kann man im Sinne Adornos argwöhnen, zahlt sie dafür den Preis, ihr

grundlegendes rationalitätskritisches Potential zu verlieren.

In dem folgenden Text geht es mir darum, genau diese mögliche radikale Kon-

sequenz von Adornos Kunstphilosophie zu hinterfragen. Mein Ziel ist zu klären,

ob Adorno tatsächlich darauf festgelegt ist, Kunst als gesellschaftlich unwirksam

zu begreifen, oder ob es Möglichkeiten gibt, Adorno hier eine anders gelagerte Po-

sition zuzuschreiben. Ich will zeigen, dass dieThese von der gesellschaftlichen Un-

wirksamkeit der Kunst sich nichtmit Adornos Gedanken von der gesellschaftlichen

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Georg W. Bertram

Einbettung der Kunst verträgt – im Lichte dieser Einbettung ist Kunst durchaus

in einer gewissen Weise als wirksam zu begreifen.

Das Ziel der folgenden Überlegungen ist entsprechend eine Relektüre von

Adornos Ästhetischer Theorie. Mir geht es darum, verständlich zu machen, dass

Adorno nicht eine einseitig negativistische Position zugeschrieben werden kann,

da man mit einer solchen Zuschreibung grundlegenden Thesen Adornos nicht

gerecht wird.1 Fragt man nach der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst,

kann man Adorno nicht als bloßen Negativitätsästhetiker verstehen. Er vertritt

vielmehr eine Ästhetik im Sinne kritischer Gesellschaftstheorie. Was das genau

heißt, will ich im Folgenden zumindest in Ansätzen ausbuchstabieren.

Um die soweit umrissenen Ziele meiner Überlegungen zu realisieren, gehe ich

folgendermaßen vor: Im ersten Teil meiner Überlegungen unterscheide ich vier

zentraleTheoreme aus Adornos Kunstphilosophie. Ich lege dar, welche dieserTheo-

reme aus meiner Sicht unzweifelhaft zutreffen und an welchen der Theoreme es

möglicherweise – im Sinne Adornos – Korrekturen vorzunehmen gilt. Im zweiten

Teil meiner Überlegungen komme ich dann auf AdornosThese vom Doppelcharak-

ter der Kunst als autonom und fait social zu sprechen und überlege die Konsequen-

zen dieses Doppelcharakters für Adornos Verständnis künstlerischer Autonomie.

Dies bringt mich im dritten Teil dazu, nach der spezifischen Kommunikation von

Kunst zu fragen.Dabei vertrete ich dieThese, dass diemimetische Kommunikation

als Element gesellschaftlicher Kommunikation zu begreifen ist. Im abschließenden

vierten Teil schlage ich dann eine Revision des Verhältnisses von Kunst und Gesell-

schaft vor, die im Sinne von Adornos Kunstphilosophie ausfällt.

1. Vier Theoreme Adornos

Es scheint mir sinnvoll, Adornos Kunstphilosophie erst einmal mit vierTheoremen

zu erfassen. Mein Anspruch ist dabei nicht, Adornos Ästhetische Theorie mit diesen

Theoremen umfassend gerecht zu werden, sondern vier Aspekte herauszugreifen,

die für Adornos Bestimmung des Verhältnisses von Kunst und Gesellschaft aus

meiner Sicht entscheidend sind:

1 Ich richtemich damit auch gegen die Kritiker Adornos, die seinenNegativismus einseitig ver-

stehen, und aus diesem Grund gegen Adorno eine gesellschaftliche Wirksamkeit von Kunst

geltendmachen. Vgl. dazu exemplarisch Hans Robert Jauß: »Negativität und ästhetische Er-

fahrung. Adornos ästhetische Theorie in der Retrospektive«, in: Burkhard Lindner, W. Martin

Lüdke (Hg.):Materialien zur ästhetischenTheorie Th.W.Adornos.Konstruktion derModerne, Frank-

furt a.M. 1979, S. 138-168. Ich meine, dass eine solcheWirksamkeit sich, recht verstanden, im

Sinne Adornos, also mit und nicht gegen ihn rekonstruieren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 47

A.Adornos Grundbestimmung: Kunst ist sowohl autonom als auch fait social.2 Die-

ser Doppelcharakter der Kunst hat eine entscheidende Bedeutung für Adornos Ver-

ständnis künstlerischer Autonomie. Die gesellschaftlichen Verhältnisse schlagen

sich in den eigengesetzlichen Anlagen von Kunstwerken nieder.

B. Adornos Grundgedanke: Kunst ist ein Korrektiv der Gesellschaft. Vermittels

ihrer Autonomie widersteht Kunst der Integration ins gesellschaftliche Ganze und

wird so zu einem Statthalter des Nichtidentischen – zu einem Statthalter dessen,

was nicht ist.

C. Adornos Erläuterung des kommunikativen Verhältnisses von Kunst und Gesell-

schaft: Kunstwerke kommunizieren mit den anderen gesellschaftlichen Zu-

sammenhängen (Adorno sagt gerne: mit dem ihnen Auswendigen) »durch

Nicht-Kommunikation«.3 Kunstwerke verschließen sich gegenüber den Funk-

tionsmechanismen der Gesellschaft.

D. Konsequenzen für das Verständnis ästhetischer Negativität: Die Erläuterung des

Verhältnisses von Kunst undGesellschaft hat zur Folge, dass Adorno die Negativität

der Kunst als strukturell affirmativ begreift.4 Da die Kommunikation der Kunst

Nicht-Kommunikation ist, greift sie nicht in gesellschaftliche Verhältnisse ein. So

ist Kunst in ihrer grundsätzlichen Negativität strukturell affirmativ.

MeineThese ist, dass aus der Grundbestimmung und aus demGrundgedanken

folgt, dass das Verhältnis von Kunst und Gesellschaft nicht mit dem Begriff der

Nicht-Kommunikation gefasst werden kann. Damit wird auch die These von der

strukturellen Affirmation der Gesellschaft durch Kunst problematisch. Kunst ist

innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhänge für Adorno als eine negative Kraft

zu begreifen, die in ihrer Negativität durchaus wirksam wird.5

Meine Überlegungen setzen voraus, dass ich eine gewisse Doppeldeutigkeit in

Adornos Explikation des Verhältnisses von Kunst und Gesellschaft gegeben sehe.

Diese resultiert daraus, dass Adorno erstens den Niederschlag der Gesellschaft in

der Kunst nicht klar mit der Kommunikation der Kunst in die Gesellschaft hin-

ein vermittelt, und dass er zweitens die mimetische Kommunikation, die er der

Kunst zuschreibt, als eine Nicht-Kommunikation fasst. Wenn man diese Aspekte

von Adornos Kunstphilosophie als doppeldeutig versteht, entsteht Spielraum, die-

se Philosophie nicht in einseitiger Weise negativistisch auszubuchstabieren. Das

wiederum kann man dadurch, dass man Adorno zwei Thesen zuschreibt:

2 Vgl. Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, S. 16.

3 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 15.

4 Vgl. Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 10.

5 Hauke Brunkhorst spricht von einer »postutopischen Lesart«, die eine Wirksamkeit künstle-

rischer Negativität in der Gesellschaft im Sinne Adornos zur Geltung bringt (Hauke Brunk-

horst: »Kritik statt Theorie. Adornos experimentelles Freiheitsverständnis«, in: Gerhard

Schweppenhäuser, Mirko Wischke (Hg.): Impuls und Negativität. Ethik und Ästhetik bei Ador-

no, Hamburg/Berlin 1995, S. 117-135, hier S. 119).

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Georg W. Bertram

a. Einbettung von Kunst in die Gesellschaft: Die Kommunikation der Kunstwerke

geschieht dadurch, dass die Antagonismen der Gesellschaft aufgegriffen werden,

und sich im Kunstwerk artikulieren. Diese Artikulation ist im Rahmen der Gesell-

schaft als solche verständlich und eröffnet neue Perspektiven auf die Antagonismen

bzw. in Bezug auf sie.

b. Die spezifische Kommunikation der Kunst: Die Stellungnahme von Kunst zu ge-

sellschaftlichenWidersprüchen geschieht, wie Adorno sehr treffend analysiert,mit

einer eigenen Form der Kommunikation, die als Element gesellschaftlicher Ver-

hältnisse begriffen werden muss. Das mimetische Verhalten ist aus diesem Grund

missverstanden, wennman es als ein gesellschaftstranszendierendes Verhalten be-

greift.

Ich werde versuchen, diese beiden Thesen jetzt durch einige weitergehende

Überlegungen genauer zu begründen und damit zu erläutern, wie ich sie verstehe.

2. Der Doppelcharakter der Kunst

Der Doppelcharakter von Kunst als autonom und fait social prägt Adornos Den-

ken über Kunst von Grund auf. Dabei begreift Adorno die Autonomie, wie be-

reits gesagt, als Resultat gesellschaftlicher Entwicklungen. Demnach haben sich

mit der Entwicklung moderner Gesellschaften die problematischen und totalisie-

renden Aspekte von Rationalisierung verschärft, was wiederum dazu führte, dass

Kunst als eine Gegenkraft gegen diese problematischen und totalisierenden Aspek-

te profiliert wurde.6

Nun ist Kunst nach Adornos Verständnis nicht einfach nur beides nebenein-

ander, autonom und fait social, sondern diese beiden Aspekte hängen konstitutiv

zusammen. Um den Zusammenhang beider zu erläutern, ist einer der zentralen

Begriffe Adornos in der Erläuterung künstlerischer Autonomie hilfreich: der Be-

griff des Formgesetzes.7 Nach Adornos Verständnis realisiert jedes Kunstwerk ein

eigenes Formgesetz. Das heißt: Die Art und Weise, wie in einem Kunstwerk un-

terschiedliche Elemente verbunden sind, teilt das Kunstwerk nicht mit anderen

6 Adornos materialistischer Ansatz in der Ästhetik ist damit verbunden, Kunst als in soziale

und politische Kämpfe verwickelt zu sehen. Dabei werden diese Kämpfe von ihm besonders

als solche um kommunikative Verhältnisse im Rahmen von Gesellschaften begriffen. Kunst

kommt so nicht nur die Aufgabe zu, zum Beispiel das Leiden von Individuen an gesellschaft-

lichen Verhältnissen zu artikulieren (vgl. dazu die folgenden Ausführungen zur »Rede über

Lyrik und Gesellschaft«), sondern auch die Aufgabe, insgesamt gegen totalisierende Formen

gesellschaftlicher Kommunikation Stellung zu beziehen (vgl. hierzu besonders Theodor W.

Adorno, Max Horkheimer: »Kulturindustrie«, in dies.: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a.M.

1969, S. 128-176).

7 Vgl. Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 18 u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 49

Werken oder anderen Kontexten der gesellschaftlichen Wirklichkeit – auch nicht

mit anderen Werken der künstlerischen Gattung, der es angehört, oder mit ande-

ren Werken der oder des Schaffenden, die oder der es hervorgebracht hat. Viel-

mehr legt jedes Kunstwerk diesen Zusammenhang aus sich heraus (neu) an. Oder,

in weniger subjektivistischer Redeweise: Für jedes Kunstwerk ist eine spezifische

Art und Weise charakteristisch, in dem der Zusammenhang zwischen seinen Ele-

menten angelegt ist. Diese spezifische Art und Weise ist das ihm eigene Formge-

setz. Mit Elementen ist dabei Unterschiedliches gemeint: Wörter in einem Gedicht

– Harmonien, melodische und kontrapunktische Zusammenhänge in einer Kam-

mermusik – Farben und Formen in einem Gemälde. Jeweils sind die Zusammen-

hänge zwischen Elementen wie diesen in einem Kunstwerk spezifisch bestimmt.

Man kann hier auchmit einem strukturalistischen Begriff von dem »Idiolekt« jedes

Kunstwerks sprechen:8 In dem zwischen seinen Elementen hergestellten Zusam-

menhang entwickelt jedes Kunstwerk eine eigene Sprache. Diese Sprache teilt es

nicht mit anderen Kunstwerken und auch nicht mit sonstigen Zusammenhängen

in der Gesellschaft und der Welt.

Mit dem Begriff des Formgesetzes begreift Adorno die autonome Anlage je-

des Kunstwerks. Diese Anlage ist aber nicht einfach aus der Kunst heraus, son-

dern ist aus gesellschaftlichen Zusammenhängen heraus konstituiert. In beson-

ders prägnanter Weise artikuliert Adorno die gesellschaftliche Prägung künstleri-

scher Form, wenn er schreibt: »Die ungelösten Antagonismen der Realität kehren

wieder in den Kunstwerken als die immanenten Probleme ihrer Form.«9 Für den

Hegelianer Adorno gilt dabei, dass sich Form und Inhalt nicht voneinander tren-

nen lassen, so dass die gesellschaftlichen Antagonismen sich in der Art und Weise

niederschlagen, wie ein Kunstwerk seine Inhalte formt.

Plastisch wird der Zusammenhang von Kunst und Gesellschaft unter anderem

in Adornos Rede über Lyrik und Gesellschaft. Dort rekurriert Adorno auf ein Gedicht

EduardMörikes und ein Gedicht Stefan Georges, um zu zeigen, dass die Individua-

lität lyrischen Ausdrucks in beiden Fällen unterschiedlich funktioniert. Aus Ador-

nos Perspektive aktualisiert Mörike die lyrische Idee (das zur-Sprache-Kommen

eines lyrischen Ichs) in der »industriellen Gesellschaft«10 so, dass der individu-

elle Ausdruck als ein »jäh Aufblitzendes«11 erscheint. George hingegen schreibe

in einer Situation, in der der »Individualismus« sich »im Feuilleton dem Markt

[…] überantwortete«.12 Aus diesem Grund stehe der individuelle Ausdruck gene-

8 Vgl. Umberto Eco: Einführung in die Semiotik, München 1972, S. 151ff.

9 Vgl. Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 16.

10 Theodor W. Adorno: »Rede über Lyrik und Gesellschaft«, in: ders.: Noten zur Literatur, Frank-

furt a.M. 1974, S. 49-68, hier S. 63.

11 Ebd., S. 64.

12 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Georg W. Bertram

rell unter Verdacht, so dass das Gedicht »sich gleichsam zum Gefäß … für die Idee

einer reinen Sprache«13 machen müsse – einer reinen Sprache, die »die Mauern

der Individualität durchschlägt«.14 In dieser Weise formt sich die lyrische Idee in

unterschiedlichen Gedichten nach den gesellschaftlichen Verhältnissen, in denen

diese Gedichte entstehen. Die jeweilige Form artikuliert die Verhältnisse, in denen

sie zustande kommt.

Das Formgesetz eines Kunstwerks ist in dieser Weise als Resultat einer Kom-

munikation zwischen Kunst und Gesellschaft zu begreifen. Adorno spricht in die-

sem Sinn (in Anlehnung an Georg Lukács15) vom »Gedicht als geschichtsphiloso-

phische[r] Sonnenuhr«.16 DieseMetapher scheintmir insofern nicht ganz treffend,

als sie mit dem Gedanken eines Anzeigeinstruments verbunden ist. Ein Kunstwerk

aber ist nach Adornos Verständnis kein Anzeigeinstrument für gesellschaftliche

Verhältnisse. Es gibt diesen Verhältnissen vielmehr einen eigenen formalen Aus-

druck, indem es ein je eigenes Formgesetz realisiert. Entsprechend habe ich gerade

davon gesprochen, dass die Form eines Kunstwerks als Artikulation zu begreifen

ist: Der Begriff der Artikulation fasst die Art und Weise, in der die eigene Form-

gebung eines Kunstwerks gesellschaftlichen Zusammenhängen, in denen es steht,

Rechnung trägt.

Die Bindung der künstlerischen Autonomie an gesellschaftliche Verhältnisse

hat Adorno in der Ästhetischen Theorie auch in Begriffen von »Schein« und »Aus-

druck« rekonstruiert. Dort heißt es prägnant: »Ausdruck und Schein sind primär

in Antithese.«17 Und weiter: »Läßt Ausdruck kaum anders sich vorstellen denn als

der von Leiden […], so hat Kunst am Ausdruck immanent das Moment, durch wel-

ches sie, als eines ihrer Konstituentien, gegen ihre Immanenz unterm Formgesetz

sich wehrt.«18

Ich verstehe diese Aussage folgendermaßen: Die Realisierung der Autonomie

durch das jeweilige Formgesetz eines Kunstwerks droht, eine bloße ästhetische

Immanenz zu realisieren – ein l’art pour l’art. Gegen diese Drohung aber opponiert

das Moment des Ausdrucks in Kunst, das Antagonismen der Wirklichkeit in die-

se einträgt. Das Formgesetz ist aus diesem Grund fehlverstanden, wenn man es

als ein Resultat immanenter Entwicklungen von Kunst begreift. Die Weiterent-

wicklung einer künstlerischen Gattung zum Beispiel (wie die des Streichquartetts

13 Ebd., S. 66.

14 Ebd., S. 68.

15 Georg Lukács:Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die Form der gro-

ßen Epik, Berlin 1920, S. 24.

16 Adorno: »Rede über Lyrik und Gesellschaft«, 1974, S. 60.

17 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 168.

18 Ebd., S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 51

zwischen Schuhmann und Brahms) geschieht nie nur aus (Gattungs-)internen Zu-

sammenhängen heraus, sondern ist immer mit Reaktionen auf gesellschaftliche

Erfahrungen verbunden. Insofern geht jedes Formgesetz immer über eine künst-

lerische Immanenz hinaus. Es ist eine Artikulation gesellschaftlicher Spannungen.

Mit der soweit erläuterten Verschränkung von Einbettung in gesellschaftliche

Verhältnisse und künstlerischer Autonomie können wir folgendes Zwischenfazit

ziehen: Kunst steht nicht nur negativ zur Gesellschaft, sondern ist in gewisser

Hinsicht als affirmativ zu begreifen. Diese Affirmation ist aber nicht nur einfach

die strukturelle Folge einer abstrakten Negation. Vielmehr gilt: Als Artikulation

gesellschaftlicher Antagonismen bestätigt Kunst die von ihr artikulierten gesell-

schaftlichen Zusammenhänge in einer substantiellen Weise. Das heißt nicht, dass

Kunst die entsprechenden Zusammenhänge einfach so ließe, wie sie sind, sondern

vielmehr, dass alle kritische Auseinandersetzung immer auf einem bestätigenden

Aufgreifen der artikulierten Verhältnisse aufbaut. Genau in diesem Sinn kommu-

niziert Kunst in ihrer formgesetzlichen Anlage mit der Gesellschaft, gegen die sie

sich zugleich kritisch wendet.

Sagen wir dies noch einmal in Bezug auf die erwähnten Gedichte von Mörike

und George: Mörikes Gedicht fasst nach Adornos Verständnis das prekäre und kon-

tigenteMoment des Individuellen in industriellen gesellschaftlichen Verhältnissen.

Die Lyrik Mörikes hält damit einen grundlegenden Widerspruch von Individuali-

tät und gesellschaftlichem Ganzen in diesen Verhältnissen fest. Im Rahmen dieses

Widerspruchs bezieht sie gewissermaßen dadurch Position, dass sie einen Gegen-

diskurs des Prekären und Kontingenten hält, im Sinne einer – wie Adorno sagt –

unmöglichenMöglichkeit, die es gegen die Zurichtungen der prosaischen Zustände

zur Geltung bringt. Analog verhält es sich mit Georges Enthaltsamkeit gegenüber

der lyrischen Sprache. So zeigt sich in der Anlage der kritischen Dimension ein-

zelner Kunstwerke ein bestätigendes Moment in Bezug auf die gesellschaftlichen

Verhältnisse, in die hinein diese Kunstwerke wirken. Dieses bestätigende Moment

hat nach meinem Verständnis Konsequenzen für die Kommunikation der Kunst-

werke, denen ich mich nun widme. Bevor ich dies aber mache, will ich noch einmal

kurz die erste These in Erinnerung rufen, die ich nun erläutert und begründet zu

haben hoffe. Sie lautet:

a. Einbettung von Kunst in die Gesellschaft: Die Kommunikation der Kunstwerke

geschieht dadurch, dass die Antagonismen der Gesellschaft aufgegriffen werden

und sich im Kunstwerk artikulieren. Diese Artikulation ist im Rahmen der Gesell-

schaft als solche verständlich und eröffnet neue Perspektiven auf die Antagonismen

bzw. in Bezug auf sie.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Georg W. Bertram

3. Die besondere Kommunikation der Kunst

Im ersten Teil meiner Überlegungen habe ich bereits festgehalten, dass Adorno die

Kommunikation der Kunstwerke als Nicht-Kommunikation begreift. Er hat dies in

der Ästhetischen Theorie unter anderem mit dem Begriff des Rätselcharakters19 ge-

fasst, der den Kommunikationsabbruch der Kunst markant benennt. Kunstwerke

sind demnach als Idiolekte nicht verständlich, da die Sprache, in der sie verfasst

sind, grundsätzlich nicht übersetzt werden kann. Adorno spricht so auch von einer

»Schrift … mit gekappter oder zugehängter Bedeutung«.20

Aber sind Kunstwerke aus Adornos Sicht tatsächlich nicht verständlich? Ist ein

Idiolekt – also eine Sprache, die nur von einer oder einem Einzelnen gesprochen

wird – grundsätzlich unverständlich? Aus meiner Sicht ist es nicht plausibel, für

Adorno von einer prinzipiellen Unverständlichkeit des Formgesetzes auszugehen.

Und genau dies haben ja auch die Beispiele vonMörike und George gezeigt. Jeweils

lässt sich die formgesetzliche Eigenheit eines Kunstwerks, zumindest in Ansätzen,

verstehen und erläutern. Genau das macht Adorno in seinenNoten zur Literatur und

in seinen musikalischen Monographien auch durchweg. Wenn ich von ›Ansätzen‹

spreche, dann heißt das, dass an den Idiolekt eines Kunstwerks nur Annäherungen

möglich sind. Dies gilt grundsätzlich für Idiolekte: Idiolekte kann man per defini-

tionem nicht einfach mit jemand anderem teilen. Das heißt aber nicht, dass sie

grundsätzlich unverständlich wären. Man kann sich an sie annähern.

Eine besondere Form der Annäherung hat Adorno mit einem der für seine

Kunstphilosophie zentralen Begriffe gefasst: mit dem Begriff der Mimesis.21 Das

Formgesetz eines Kunstwerks prägt eine spezifische Konstellation von Elementen,

der man sich mimetisch anschmiegen bzw. anähneln kann. Auch wenn sich ein

Kunstwerk nicht einfach in seiner Sprache entziffern lässt, kann man es doch in

seinen Strukturen verfolgen. Dies bedeutet, dass man ihm mit einer mimetischen

Praxis begegnet.22 Wie Adorno immer wieder deutlich sagt, führt das mimetische

Verhalten zu einer Form des Verstehens. Das von Kunstwerken evozierte mime-

tische Verhalten kennt dabei sehr unterschiedliche Formen und Praktiken:23 die

Blicke, mit denen man die Konstellationen auf einem Gemälde erkundet; die Tanz-

schritte, mit denen man ein Musikstück verfolgt; die affektive Dynamik, mit der

man den Plot eines Filmsmitgeht. Sehr unterschiedliche Typen von Praktiken spie-

19 Vgl. Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 182.

20 Ebd., S. 122.

21 Vgl. ebd., S. 180 u.a.

22 »Machen Kunstwerke nichts nach als sich, dann versteht sie kein anderer, als der sie nach-

macht.« (Ebd., S. 190)

23 Vgl. hierzu Georg W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 2014, S. 131ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 53

len eine Rolle für das mimetische Verhalten, das diejenigen, die sich mit einem

Kunstwerk auseinandersetzen, dem Kunstwerk entgegenbringen.

An diesemPunkt stellt sich die Frage, inwiefernman beimmimetischen Verhal-

ten von einer durch das Kunstwerk evozierten Kommunikation sprechen kann und

wie sich dieses Verhalten zu den Annäherungen an das Formgesetz eines Kunst-

werks verhält. Adornos Position scheint erst einmal klar: Das mimetische Verhal-

ten setzt er der identifizierenden Rationalität entgegen. Welcher Art aber ist die-

se Entgegensetzung? Adorno scheint zu sagen: Die Kommunikation in modernen

Gesellschaften geschieht allein durch Identifikation. Die Rationalisierung moder-

ner Gesellschaften führt, so gesehen, zu gleichförmigen Verhältnissen.24Wenn das

mimetische Verhalten nun keine solche Gleichförmigkeit realisiert, dann scheint

es nur als Nicht-Kommunikation verstanden werden zu können. Dies aber gilt

nur, wenn man Kommunikation ausschließlich mit Gleichförmigkeit verbindet.

Vor dem Hintergrund von Adornos Überlegungen ist dies keineswegs erforderlich.

Adorno geht offensichtlich davon aus, dass Kommunikation in vormodernen Ge-

sellschaften nicht gleichförmig vonstattenging. Es spricht also nichts Prinzipiel-

les gegen die Möglichkeit von Kommunikation unter den Bedingungen ungleich-

förmiger Verhältnisse. Sofern nun das mimetische Verhalten als Kommunikation

zu begreifen ist, ergänzt es andere Formen der Kommunikation. Es bricht eine

mögliche Gleichförmigkeit auf. Wenn Adorno sagt, dass wir Kunstwerken mit ei-

nem mimetischen Verhalten begegnen, heißt das aus meiner Sicht, dass dadurch

kommunikative Verhältnisse erweitert werden. Sofern Kunstwerke Kommunika-

tion stiften, greifen sie dadurch in die Kommunikationsweisen einer Gesellschaft

ein.

Nun ist es zweifelsohne so, dass unterschiedliche Formen der Kommunikati-

on nicht unbedingt aufeinander einwirken müssen. Sie können einfach nebenein-

ander bestehen. Das Verständnis, das ein Kunstwerk für einen Widerspruch zwi-

schen der Individualität und dem gesellschaftlichen Ganzen stiftet, kann für die

begrifflichen Kommunikationen innerhalb der betreffenden gesellschaftlichen Zu-

sammenhänge ohne Folgen bleiben. Eine Erweiterung findet aber durch das von

Kunstwerken gestiftet Verständnis in jedem Fall statt. Denn auch dann, wenn un-

terschiedliche Formen der Kommunikation nicht interferieren, bedeutet das Hin-

zukommen einer anderen Kommunikationsform eine Erweiterung der kommuni-

kativen Möglichkeiten.

Daraus folgt, dass Kunst zu den funktionierenden Zusammenhängen der Ge-

sellschaft gehört. Auch wenn die durch Kunstwerke evozierte Kommunikation ei-

gentümlich ist, ist sie in ihrer Eigentümlichkeit ein funktionierender Teil von Ge-

sellschaft. Das heißt nicht, dass Kunst einfach im Rahmen der etablierten kom-

munikativen Möglichkeiten verbleibt und diese bloß so belässt, wie sie sind. Die

24 Vgl. hierzu nochmals Adorno/Horkheimer: »Kulturindustrie«, 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Georg W. Bertram

Negativität der Kunst ist für Adorno durchaus entscheidend. Sie ist aber, so meine

ich, als produktiv zu begreifen. In diesem Sinn spreche ich von einer Ergänzung

beziehungsweise Erweiterung, die weder einfach alles zum Guten wendet noch

einfach wirkungslos verbleibt.

Eine weitergehende Überlegung ist aus meiner Sicht wichtig. Ich kann diese

Überlegung mit folgender Frage anstoßen: Sind die Verhältnisse in modernen Ge-

sellschaften tatsächlich so gleichförmig, wie Adorno voraussetzt? Denken wir an

das »Kulturindustrie«-Kapitel der Dialektik der Aufklärung. Dort rekurriert Adorno

besonders auf Werbung, auf das Hollywood-Kino und auch auf Jazz als Beispiele

für gleichförmige Kommunikationen.25 Aber die Sprachen der Werbung sind ge-

nauso wie diejenigen desHollywood-Kinos unterschiedlich –die Sprachen des Jazz

waren es sowieso schon immer (auch wenn Adorno dies womöglich nicht gesehen

hat). Adornos Diagnose in Bezug auf die kommunikativen Verhältnisse in einer

Gesellschaft muss insofern revidiert werden, als die umfassenden Kommunikatio-

nen in modernen Gesellschaften nicht notwendigerweise gleichförmig ausfallen.

Auch wenn die Kommunikationen umfassend sind, können doch unterschiedliche

Sprachen und Kommunikationsformen zusammenspielen.Wenn dies aber der Fall

ist, dann sind diejenigen, die in modernen Gesellschaften miteinander kommuni-

zieren, immer wieder mit Sprachen konfrontiert, die sie nicht sprechen und ver-

stehen. In solchen Fällen ist ein mimetisches Verhalten erforderlich. Wie im Falle

der Idiolekte von Kunstwerken erfordern unterschiedliche Sprachen ein mimeti-

sches Verstehen. Sofern man also davon ausgeht, dass in modernen Gesellschaften

Sprachenvielfalt herrscht, spielt in diesen Gesellschaften unumgänglich ein mime-

tisches Verhalten eine Rolle.

Wenn man dieser weitergehenden Überlegung folgt, dann ist die durch Kunst

realisierte Erweiterung von Kommunikation nicht so zu begreifen, dass sie ei-

nen ganz eigenen Typ von Kommunikation, das mimetische Verhalten, begrün-

det. Vielmehr sind in modernen gesellschaftlichen Zusammenhängen begriffliche

und mimetische Verhaltensweisen verschränkt miteinander. Kunst bringt, so ge-

sehen, keine prinzipielle Erweiterungmit sich, sondern führt eine Verhaltensweise

fort, die in der Interaktion unterschiedlicher Sprachen in modernen Gesellschaf-

ten sowieso weit verbreitet ist. Das heißt nicht, dass der Kunst keine große Be-

deutung zukommt – genau das Gegenteil ist der Fall. Wenn man die Erweiterung

der Kunst nicht als prinzipiell begreift, entsteht Spielraum, einzelne Kunstwerke

in ihren konkreten Beiträgen zu würdigen. Im Sinne von Adornos Verteidigung des

Nichtidentischen gilt es, Kunst keine prinzipielle, sondern eine je konkrete Leis-

tung zuzuschreiben – ich komme darauf zurück.

Meine Überlegungen zu der Kommunikation der Kunst will ich mit Blick auf

den Doppelcharakter der Kunst resümieren. Ich habe oben dargelegt, dass die ge-

25 Vgl. z.B. Adorno/Horkheimer: »Kulturindustrie«, 1969, S. 142ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 55

sellschaftlichen Verhältnisse Adorno zufolge in die Formgesetze von Kunstwerken

Eingang finden. Die von mir rekonstruierte Kommunikation von Kunstwerken be-

deutet, dass auch in der umgekehrten Richtung ein Eintrag stattfindet: Kunstwerke

tragen sich in andere Praktiken und damit auch in die gesellschaftlichen Verhält-

nisse ein. Das heißt nicht, dass Kunstwerke einfach spezifische gesellschaftliche

Verhältnisse und die in ihnen dominanten Kommunikationsformen bestätigen.

Die eigenständigen Formgesetze von Kunstwerken haben eine Eigenheit, die sich

nicht unter etablierte kommunikative Schemata in einer Gesellschaft subsumieren

lässt. Dennoch schreiben sich Kunstwerke mittels ihrer Formgesetze kommunika-

tiv in gesellschaftliche Zusammenhänge ein. Das mimetische Verhalten, das Kunst

Adorno zufolge evoziert, ändert die gesellschaftliche Kommunikation und dies mit

jedem neuen Werk.

Nicht nur manifestieren sich so gesellschaftliche Verhältnisse in künstle-

rischen Formgesetzen, sondern auch umgekehrt künstlerische Formgesetze in

gesellschaftlichen Verhältnissen. Wie Adorno in seinen Interpretationen immer

wieder geltend macht, eröffnen Werke in konkreten Verhältnissen neue Perspek-

tiven und dies gerade nicht als konkrete Utopien in Bezug auf eine Veränderung

dieser Verhältnisse, sondern im Sinne der Eröffnung veränderter Perspektiven,

und dies durch ein Etablieren neuer Praktiken in der mimetischen Auseinan-

dersetzung mit Kunstwerken. Adorno hat unterschiedliche Begriffe für diese

Perspektiveröffnung – sehr markant die Begriffe des »Feuerwerks«26 und der

»apparition«,27 aber auch den Begriff des Scheins. Es ist beredt für Adornos

Artikulation des gesellschaftlichen Charakters von Kunst, dass es sich hier primär

um optische Metaphern handelt (ich folge Adorno in meiner Interpretation in die-

sen optischen Metaphern darin, dass ich von »Perspektiveröffnungen« spreche).

Adorno zufolge liegt das kritische Potential von Kunst primär darin, etwas auf

eine andere Art und Weise zu sehen zu geben.28 Die von Kunst induzierte Kritik

kann aus seiner Sicht nicht direkt praktisch werden, da dann Kunst zu sehr in ein

gesellschaftliches Mitspielen einwilligen würde. Sie realisiert sich stattdessen in

veränderten Perspektiven, die mittelbar auch praktische Veränderungen zur Folge

haben.

Gemeinsam ist den Begriffen des Feuerwerks und der apparition, dass sie eine

Neuprägung bezeichnen. Wie Adorno in seiner Bestimmung künstlerischer Form-

gesetze geltendmacht, gehen in diese Neuprägung gesellschaftlicheWidersprüche

26 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 126.

27 Ebd., S. 127.

28 Zu denken ist hier auch an Wittgensteins Überlegungen zum Aspektwechsel (Ludwig Witt-

genstein: Philosophische Untersuchungen, in: Gesammelte Schriften, Frankfurt a.M. 1984, Teil II,

Abschnitt xi) und an seine methodische Selbstverortung mittels der Aussage »Ein Bild hielt

uns gefangen« (ebd., §115).

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Georg W. Bertram

ein. Wenn nun die Formgesetze als Neuprägungen mimetische Praktiken evozie-

ren, die die gesellschaftliche Kommunikation erweitern, dann gehen in diese Er-

weiterung also die gesellschaftlichen Widersprüche mit ein. Sehr direkt gesagt:

Kunstwerke eröffnen neue Perspektiven auf gesellschaftliche Widersprüche. Sie

erlauben zum Beispiel, um noch einmal auf Mörike und George zu rekurrieren,

Artikulationen von Subjektivität jenseits ihrer jeweiligen gesellschaftlichen Fest-

schreibung. Adornomuss also aus meiner Sicht so verstanden werden, dass er eine

Dynamik zwischen gesellschaftlichen Verhältnissen und künstlerischen Formge-

setzen behauptet. Damit hoffe ich, die zweite der oben schon eingeführten Thesen

erläutert und begründet zu haben. Auch sie will ich noch einmal in Erinnerung

rufen:

b. Die spezifische Kommunikation der Kunst: Die Stellungnahme von Kunst zu ge-

sellschaftlichen Widersprüchen geschieht mit einer eigenen Form der Kommuni-

kation, die als Element gesellschaftlicher Verhältnisse begriffen werden muss. Das

mimetische Verhalten ist aus diesem Grund missverstanden, wenn man es als ein

gesellschaftstranszendierendes Verhalten begreift.

4. Die Stellung von Kunst in der Gesellschaft revisited

»Kunst ist die gesellschaftliche Antithesis zur Gesellschaft; nicht unmittelbar aus

dieser zu deduzieren.«29 Widerspricht das, was ich nun zur Kommunikation von

Kunst mit Adorno entwickelt habe, nicht dieser Grundthese dessen, was man als

Adornos Negativitätsästhetik bezeichnen kann? Die Antwort auf diese Frage ist aus

meiner Sicht einfach: Handelte es sich hier tatsächlich um die Grundthese einer

Negativitätsästhetik, wäre ein Widerspruch klarerweise gegeben. Aber eine solche

Grundthese findet sich bei Adorno meines Erachtens nicht. Aus meiner Sicht ist

es entscheidend, zu betonen, dass Adorno von einer »gesellschaftlichen Antithesis

zur Gesellschaft [meine Hervorhebung – gwb]« spricht. Wenn man Adorno nega-

tivitätsästhetisch versteht, dann muss man dies mehr oder weniger deutlich un-

terschlagen. Man muss dann – wie es besonders in Christoph Menkes Rekurs auf

den frühneuzeitlichen »Kraft«-Begriff deutlich wird30 – von außer- bzw. vorgesell-

schaftlichen Kräften ausgehen, die in der Kunst zur Geltung kommen. Das aber

heißt nichts anderes, als dass man Kunst letztlich als bloße »Antithesis zur Gesell-

schaft« versteht.

Will man dem gesellschaftlichen Moment der »Antithesis« Rechnung tragen,

kann man sie nicht als eine solche verstehen, die über die Gesellschaft hinaus-

weist. Die Antithesis ist ihrerseits gesellschaftlich verfasst und verbleibt schon aus

29 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 19.

30 Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 57

diesem Grund strukturell im Rahmen des gesellschaftlichen Ganzen. Dennoch hat

Kunst aus Adornos Sicht einen antithetischen Charakter, den man mit der These

erläutern kann, Kunst setze neue Impulse. Auch wenn Kunst gesellschaftlich kon-

stituiert ist, ist sie, wie Adorno sagt, doch »nicht unmittelbar aus dieser zu dedu-

zieren«. Ich schlage vor, Adorno hier folgendermaßen zu verstehen: Kunst eröffnet

nicht aus dem Bestehenden im Rahmen einer Gesellschaft abzuleitende Perspek-

tivwechsel im Rahmen gesellschaftlicher Zusammenhänge. Dies aber ist reichlich

abstrakt gesagt. Was heißt es genauer mit Blick auf die Stellung von Kunst in der

Gesellschaft? Diese Frage will ich mit drei Thesen beantworten, mit denen ich aus

Adornos Perspektive die Stellung von Kunst in der Gesellschaft zu fassen versuche:

c.Metaphysik-These: Kunst erinnert in praktischer Weise daran, dass alles auch

anders sein kann. Dies ist ihr wesentlicher, antithetischer Beitrag im Rahmen von

Gesellschaften. Entscheidend für Adornos Verständnis der gesellschaftlichen Stel-

lung von Kunst ist das in der Negativen Dialektik entwickelte Verständnis von Meta-

physik.31 Dort begreift Adorno Metaphysik als ein Nachdenken, das aufzeigt, dass

das, was ist, auch anders zu sein vermag.32 Insofern durchbricht Metaphysik die

Immanenz des Bestehenden. Ich verstehe die Ästhetische Theorie so, dass sie auf

diesem Verständnis von Metaphysik aufbaut. Sie begreift Kunst als eine Praxis,

die über das Bestehende hinauszuweisen vermag.33 Damit wird das Bestehende

nicht einfach verändert. Insofern ist die »Antithesis«, von der Adorno spricht, als

die Erweiterung im Sinne des Perspektivwechsels zu begreifen, von dem ich be-

reits mehrfach gesprochen habe. Im Sinne von Adornos Gesellschaftskritik brau-

chen Gesellschaften solche Perspektivwechsel, um nicht immanent zu erstarren.

Insofern ist die Stellung von Kunst in der Gesellschaft erst einmal funktional zu

begreifen: Kunst hat die Funktion, gegen Erstarrungen anzuarbeiten. Aus diesem

Grund ist es ihre Aufgabe, immer wieder neue Perspektiven zu eröffnen.

d. Kritik-These: Kunst leistet einen unersetzlichen Beitrag zur Gesellschaftskri-

tik.34 Die funktionale Bestimmung von Kunst, die ich in der ersten These ange-

boten habe, ist als solche zu abstrakt. Die Stellung von Kunst in der Gesellschaft

ist nicht nur mit dem Ziel verbunden, das gesellschaftliche Erstarrte aufzubre-

chen. Vielmehr werden von Kunstwerken immer spezifische Erstarrungen adres-

siert. Dieser je spezifischen Ausrichtung von Kunstwerken habe ich in den vergan-

genen Überlegungen dadurch Rechnung getragen, dass ich ihre Formgesetze mit

31 Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M.

1970, S. 377ff.

32 Vgl. Adorno: Negative Dialektik, S. 391.

33 »Daß aber die Kunstwerke da sind, deutet darauf, daß das Nichtseiende sein könnte.« (Ador-

no: Ästhetische Theorie, 1970, S. 200).

34 Vgl. zu Adornos Begriff ästhetischer Kritik auch Georg W. Bertram: »Benjamin and Adorno

on Art as Critical Practice«, in: Nathan Ross (Hg.): The Aesthetic Ground of Critical Theory. New

Readings of Benjamin and Adorno, Lanham/MD 2015, S. 1-16.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Georg W. Bertram

gesellschaftlichen Widersprüchen in Verbindung gebracht habe. Jedes Kunstwerk

artikuliert spezifische gesellschaftliche Widersprüche. Dabei sind diese Artikula-

tionen immer perspektivöffnend: Immer wird in Bezug auf die betreffenden Wi-

dersprüche eine Perspektive eröffnet, die ein neues Licht auf diese Widersprüche

wirft. Genau in diesem Sinn leistet Kunst aus Adornos Perspektive einen zentralen

Beitrag zur Gesellschaftskritik: Sie setzt Impulse zu einem Aufbrechen bestimmter

Widersprüche, und setzt sich damit mit Defiziten gesellschaftlicher Wirklichkeit

auseinander. Dabei zielt die Kritik der Kunst, wie Adorno zu betonen nicht müde

wird, nicht auf eine bestimmte Veränderung von Gesellschaft. Kunstwerke entwi-

ckeln nicht bestimmte Konzepte verbesserter Praxis.35Wesentlich für das kritische

Anliegen von Kunst (und für ihren metaphysischen Charakter) ist die Perspektiv-

öffnung. Eine solche Perspektivöffnung käme nicht zustande, zielte Kunst bloß auf

einen bestimmten Vorschlag zur Veränderung.

Nun mag man fragen, ob ich Adornos Verständnis von Kunst im Sinne der

Gesellschaftskritik nicht doch zu konkretistisch fasse. Sagt Adorno nicht, dass die

durch Kunstwerke eröffneten Perspektivwechsel immer auf das Nichtidentische

hin orientiert sind? Spricht Adorno nicht in diesem Sinn von demNaturschönen als

der »Spur des Nichtidentischen an den Dingen im Bann universaler Identität«?36

Mein Interpretationsvorschlag kann ausmeiner Sicht durchaus so verstanden wer-

den, dass er entsprechendenThesen Adornos gerecht wird.Umdies zu sehen,muss

man genauer klären, wie Adornos Rekurs auf das Nichtidentische zu verstehen ist.

Ich halte es für entscheidend, auch hier die gesellschaftliche Dimension imBlick zu

haben, um die es Adorno geht. Das Nichtidentische ist entsprechend nicht als ei-

ne gesellschaftsexterne Instanz zu begreifen, die gegen die gesellschaftliche Praxis

zur Geltung gebracht würde. Vielmehr geht es um eine Instanz, die gesellschaft-

lichen Erstarrungen und Verzerrungen kritisch entgegensteht.37 Entscheidend ist

aus meiner Sicht, Adorno so zu verstehen, dass er zwar den abstrakten Begriff des

Nichtidentischen immer wieder gebraucht, in seinen konkreten Überlegungen zu

Kunstwerken aber deutlich macht, dass er das Nichtidentische in konkreter Weise

versteht. Noch einmal will ich hier auf die Gedichte Mörikes und Georges verwei-

sen: Das Nichtidentische des Subjekts (das von gesellschaftlichen Widersprüchen

unterdrückt wird – um es so zu sagen) wird in diesen Gedichten auf je spezifische

Art undWeise adressiert. So gibt es keine allgemeine Instanz desNichtidentischen,

35 Adornos Kunstphilosophie ist so in Opposition zu Ansätzen wie dem jüngst von Oliver Mar-

chart vorgelegten, der gerade an der Gegenwartskunst einen Trend auf direkte Wirksamkeit

im Rahmen gesellschaftlicher Verhältnisse geltend macht. Vgl. Oliver Marchart: Conflictual

Aesthetics. Artistic Activism and the Public Sphere, Berlin 2019.

36 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 114.

37 Vgl. hierzu auch Martin Seel: »›Jede wirklich gesättigte Anschauung‹. Das positive Zentrum

der negativenPhilosophieAdornos«, in: ders.:Adornos Philosophie derKontemplation, Frankfurt

a.M. 2004, S. 20-28, hier S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Adornos Ästhetische Theorie und die Frage der gesellschaftlichen Wirksamkeit von Kunst 59

die Adorno in kritischer Absicht geltend machen würde, sondern das Nichtiden-

tische gewinnt im Zusammenhang mit den unterschiedlichen Formgesetzen von

Kunstwerken eine je spezifische Gestalt.

e. Produktivität der Kritik-These: Der Beitrag von Kunst zur Gesellschaftskritik

kann vor dem Hintergrund dieser Überlegungen nicht als gewissermaßen hilflose

Affirmation gedeutet werden. Immer wieder mag man den Eindruck gewinnen,

dass Adorno die Kunst als eine unproduktive Praxis begreift, die sich in letztlich

wirkungsloser Weise gegen den Immanenzzusammenhang aufbäumt. Dieser Ein-

druck aber ist unzutreffend. Für Adorno ist Kunst durchaus produktiv. Adorno

geht es nur darum, vor einemMissverständnis dieser Produktivität zu warnen. Die

Kunst entwirft nicht einfach andere Bilder gesellschaftlicher Praxis, die dann auf

Grundlage der Blaupausen, die Kunstwerke bereitstellen, umgesetzt werden könn-

ten. Vielmehr muss man die Produktivität im Sinne der Erweiterungen von Per-

spektiven in Bezug auf gesellschaftliche Praktiken verstehen, die noch dazu nicht

das große Ganze adressieren, sondern imKleinenwirken.Was ich gerade zumVer-

ständnis des Nichtidentischen gesagt habe, ist hier ausmeiner Sicht klärend: Die je

spezifischeWeise, in der Kunstwerke Nichtidentisches zur Geltung bringen, impli-

ziert, dass die von ihnen realisierten Perspektiverweiterungen immer das Kleine,

einzelne Dimensionen gesellschaftlicherWirklichkeit betreffen. In dieser Weise ist

Kunst aus Adornos Sicht produktiv.

Die Produktivität, von der ich spreche, wird indirekt an Adornos Begriff der

nachmodernen Kunst deutlich. Adorno spricht für die Kunst nach derModerne von

einer »Entkunstung der Kunst«.38 Die Entwicklung der Kunst in Richtung postin-

dustrieller Gesellschaften ist demnach dadurch geprägt, dass die künstlerischen

Formgesetze von gesellschaftlichen Kommunikationsformen assimiliert werden.

Aus diesem Grund bleibe der Kunst nichts anderes, als auf formgesetzliche Eigen-

heiten zu verzichten. Kurz gesagt: Kunst sucht ihre Autonomie dadurch zu ret-

ten, dass sie darauf Verzicht leistet, eigene Sprachen auszubilden, also autonom

zu sein. Adorno sieht diese Entwicklung besonders in der seriellen und elektroni-

schen Musik und in den performativen Formaten der 1960er Jahre wie den Hap-

penings gegeben. Mir geht es an dieser Stelle nicht um die Frage, ob Adorno mit

seinen Einschätzungen richtig liegt, sondern darum,das hier implizierte Verständ-

nis der Produktivität von Kunst zu beleuchten. Dieses lässt sich folgendermaßen

artikulieren: Kunst ist darin produktiv, dass sie immer wieder andere Perspekti-

ven eröffnet. Wenn die Gesellschaft von Kunstwerken eingebrachte Perspektiven

assimiliert, sucht die Kunst sich andere Artikulationsformen. Mittels dieser Arti-

kulationsformen – also zum Beispiel durch Serialität oder performative Formate –

ist sie innerhalb gesellschaftlicher Zusammenhänge produktiv. Das gilt sogar viel-

leicht noch weitergehend, als Adorno selbst meint: Also auch für die Formen, die

38 Adorno: Ästhetische Theorie, 1970, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Georg W. Bertram

Adorno als Entkunstung der Kunst begreift. Diese Formen könnten (gegen Adornos

explizite Auffassung) durchaus nicht als immanenter Verfall der Kunst, sondern als

ihre gesellschaftliche Weiterentwicklung im Sinne der Weiterentwicklung künst-

lerischer Produktivität zu begreifen sein.

Nachgedanke

In der zweiten und dritten Generation hat die kritische Gesellschaftstheorie der

Frankfurter Schule die Verbindung von Gesellschaftskritik und Kunst gelöst.39

Wennman Adorno so versteht, dass er der Kunst letztlich eine affirmative Haltung

gegenüber der Gesellschaft zuschreibt, dann ist das in gewisser Hinsicht konse-

quent. Und wenn man Adorno als einen Negativitätsästhetiker versteht, der in der

Kunst eine Kraft am Werk sieht, die über die gesellschaftlichen Zusammenhänge

abstrakt hinausweist, dann ist es auch konsequent, den Weg von Adorno in der

kritischen Theorie nicht fortzuführen.

Aus meiner Sicht aber liegen hier Fehlverständnisse vor und gilt es, in der Wei-

terentwicklung der kritischenTheorie seit Habermas einen entscheidenden Verlust

zu konstatieren. Es handelt sich um den Verlust der Verbindung von Gesellschafts-

kritik und Kunst. Diese Verbindung ist aus meiner Sicht – und genau darin sehe

ich die entscheidende Lehre von beiden: Benjamin und Adorno – eine zentraleWei-

chenstellung der ersten Frankfurter Schule, an die es anzuknüpfen gilt. Dass weder

bei Habermas noch bei Axel Honneth und aktuell bei Rahel Jaeggi und Martin Saar

Kunst für das Projekt der Gesellschaftskritik eine wichtige Rolle spielt, begreife ich

als eine entscheidende Selbstbeschneidung kritischer Theorie. Insofern halte ich

das Nachdenken über die gesellschaftlicheWirksamkeit von Kunst mit Adorno, das

ich in diesem Text verfolgt habe, für einen Beitrag dazu, die Verbindung von Gesell-

schaftskritik und Kunst zu restaurieren. Dafür aber ist es erforderlich, die These

von der strukturellen Affirmation der Kunst und die These von ihrer gesellschafts-

überschreitenden Dimension zu revidieren. Die Revisionen im Bild von Adorno,

die ich vorgeschlagen habe, sind also nicht nur auf das Verständnis von Kunst hin

ausgerichtet. Vielmehr geht es mir mit ihnen auch zentral um das Projekt der Ge-

sellschaftskritik und um die Bedeutung der Kunst für ein solches Projekt.

39 Dies gilt in gewisser Weise nicht für die Schule von Albrecht Wellmer, in der nach wie vor

– vertreten auch von Schüler*innen nach Wellmer wie Martin Seel, Christoph Menke, Ruth

Sonderegger und Juliane Rebentisch – eine Verbindung von Gesellschaftskritik und Kunst

verfolgt wird. Dieser Schule aber ist es – trotz ihrer Präsenz in Frankfurt und trotz der Aner-

kennung, die einzelnen ihrer Mitglieder zuteil wird – nicht gelungen, den Mainstream kriti-

scher Theorie nach Habermas nachhaltig zu prägen.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003 - am 14.02.2026, 22:11:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

