
111

Denker hat Ambivalenz und Polyvalenz, also Pluralismus, gedacht, wie 
Zygmunt Bauman, einer ihrer Erben, es so überzeugend nachgezeich-
net hat (Bauman 2005). Sie haben damit einer reflexiven Zivilisierung 
der Lebens- und Gedankenführung einen Pfad eröffnet (Engler 1992).

18. Primat des Lebens durch Einbeziehung des Todes

Die Abspaltung des Todestriebs gebiert Ungeheuer. Die mehr oder weni-
ger verdeckte, aber durchgängige Nekrophilie vieler aggressiver Bewe-
gungen der Kulturfeindschaft, insbesondere auch jener von herrschen-
den Gruppen, wie zum Beispiel der Generalstäbe der Kriegsparteien des 
Ersten Weltkrieges, der Führungsschichten der deutschen NS-Diktatur 
und heute des militärisch-industriell-wissenschaftlichen Komplexes der 
Atommächte, welcher die Entwicklung von Massenvernichtungswaffen 
vorantreibt, veranlasst zu weiterem Nachdenken über die Ambivalenz 
von Lebens- und Todestrieb, wie sie auf einem Höhepunkt deutscher 
Kulturentwicklung, in der Nachtszene von Goethes Faust, voller Lebens-
kraft so in Verse gefasst wurde:

»Geburt und Grab, 
Ein ewiges Meer,
Ein wechselnd Weben,
Ein glühend Leben« (Goethe 2015, S. 21).

Hier verleiht Goethe der Ambivalenz von Tod und Leben, von Geburt 
und Grab (im Englischen »womb and tomb«: Gebärmutter und Grab) 
Ausdruck, und zwar unter dem Primat des Lebens und unter Einbezie-
hung des Todes. In seinem autobiographischen Werk entfaltet er das gan-
ze Leben von Begebenheiten von der frühen Kindheit an; auch alle Toten 
haben darin ihren Platz (Negt 2016 b, S. 223). Im gleichen verbinden-
den Sinne schreibt er:

»Eine Grabschrift ist ja eigentlich eine Lebensschrift, indem sie die 
Grabstätte durch die Erinnerung an das Leben beleben soll. Dient sie 
also als Gegengewicht des Todes, warum sollte sie nicht auch dem Le-
bendigen ein Übergewicht geben?« (zitiert nach Muschg 2014, S. 9 f.).

Hierzu passt die Grabinschrift Sherwood Andersons: »Das Leben ist das 
große Abenteuer, nicht der Tod« (Vgl. Solomon et.al, 2016, S. 325), die 
wiederum an sehr alte, archetypische Vorstellungsbilder erinnert, wie 
etwa der höchst ambivalenten indisch-hinduistischen Göttin Kali, die 
ebenfalls für Geburt, Tod und Zerstörung sowie wiederum für Neuschaf-
fung steht. Die Moderne hingegen

»konstituiert sich in einer äußersten Entgegensetzung von Leben und 
Tod und betont zugleich die unumkehrbare Drift des Lebens zum Tod 

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112

(...) Und selbst der Glaube an den Fortschritt in der Geschichte, der 
künftig Lebenden zugute kommen soll, sieht in den jetzt Lebenden vor-
rangig die Absterbenden« (Bahr 2002, S. 122 f.).

In ihr herrscht das Begehren vor, »etwas seiner Mannigfaltigkeit zu ent-
reißen, um es als eindeutig zu identifizieren« (ebd., S. 125). Hier wirkt 
kulturell überformter Todestrieb.

Der Zusammenhang zum Pluralismusmotiv als Lebensprinzip lässt 
sich demgegenüber bereits bei Goethe sichtbar machen. So beschreibt 
Adolf Muschg, wie Goethe

»die Vieldeutigkeit des Lebens unter das Vorzeichen des Todes gestellt 
hat« und wie er anderseits »dessen Eindeutigkeit wieder der Forderung 
der Tätigkeit, also des Lebens aussetzt« (Muschg 2004, S. 77).

Dieses Zusammenspiel muss gegen die Versuchungen tödlicher Triebent
mischung, gegen emotionale und intellektuelle Inkontinenz, gehalten 
und ausgehalten werden.

Die psychoanalytischen Überlegungen von Thomas H. Ogden analy-
sieren Formen der Lebendigkeit und der Leblosigkeit mit dem Ziel »in 
der Sprache das Erleben menschlicher Lebendigkeit zu schaffen« (Og-
den 2001, S. 5), aber auf der Grundlage eines Gefühls für das »subtile 
Wechselspiel zwischen Lebendigkeit und Leblosigkeit menschlichen Er-
lebens« (ebd., S. 4). Ogden geht davon aus, »dass jede Form von Psycho-
pathologie einen spezifischen Typus der Beschränkung der Fähigkeit des 
Individuums, ein völlig lebendiger Mensch zu sein, repräsentiert« (ebd., 
S. 20). Was genau damit gemeint ist, wird in den von ihm präsentierten 
Fallstudien deutlich. Für meine Überlegungen muss es genügen, die zu-
nehmend bewusste Integration von Gefühlen, gerade auch solchen der 
Leblosigkeit, zu betonen. Dies kann die entscheidende Vorstufe zu leben-
diger Menschlichkeit bilden.

In einer Fallstudie, in der auch die Bedeutung des Denkens sichtbar 
wird, diskutiert Ogden exemplarisch den

»Beginn eines Prozesses, in dessen Verlauf das Erleben der Leblosigkeit der 
Patientin (...) in der Analyse von einer undenkbaren Sache per se (...) in 
ein lebendiges, verbal symbolisiertes Erleben der Leblosigkeit der Patien-
tin (und meiner eigenen Leblosigkeit) transformiert wurde« (ebd., S. 25).

Für Hannah Arendt ist dem entsprechend »das Gefühl des Leben-
digseins« Metapher und Merkmal des Denkens (Arendt 2015, S. 193).

Wenn hingegen das Gefühl der Leblosigkeit oder die Leblosigkeit des 
Fühlens und Denkens, wenn letzten Endes der Todestrieb unbewusste, 
ungemischte und unkontrollierte, »reine« Herrschaft über die Gedan-
ken, vor allem aber über das Handeln, erlangt, ohne Rücksicht auf Güte 
und Liebe, so drückt sich das nicht nur in der Selbstabtötung eigener Le-
bensimpulse, sondern nach außen gewendet auch im offen oder verdeckt 

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

lustvollen Morden aus, wobei die niedersten Instinkte gerne durch höchs-
te Weihen verleugnet werden. Gerade die Verdrängung der Destruktivität 
und Ersetzung durch scheinbar edle Absichten ermöglichte etwa Hitler 
ungebremst nekrophile Zerstörungslust, begleitet von diese legitimieren-
den abtötenden Gedankensystemen (Fromm 2015, S. 454–456).

Vielleicht kann man Hitler auch als extremsten Vollstrecker der »nihi-
listischen Moderne« deuten, in deren Vorstellungswelt der Weg ins Jen-
seits durch einen endgültigen Tod abgeschnitten wurde, »damit sich der 
gigantische, industrielle Kult um den Leib, aber auch seine massenhaf-
te Vernichtung, in Szene setzen konnte« (Bahr 2002, S. 20). Die Bücher- 
und Menschenverbrenner haben ihren Kult um die gestählten arischen 
Leiber auf ein Bild maschinenartig gedrillter, nicht denkender, gewisser-
maßen lobotomisierter Körper aufgebaut, deren stillgelegtes Zentralorg-
an das Gehirn ist: Untote, Existenzen zwischen Leben und Leblosigkeit 
(Geimer 2014).

Auch am Beispiel des sogenannten Islamischen Staates zeigt sich be-
reits, in das Probehandeln repräsentierenden zwanghaften Gedankensys-
temen, die destruktive Sprengkraft späteren Ausagierens. The Extinction 
Of The Grayzone lautet ein solches mörderisches Gedankenkonstrukt 
in einer Online-Zeitschrift des IS. Dort geht es darum »noch mehr Zer-
würfnis in die Welt zu bringen und allerorten die Grauzone zu zerstören« 
(SZ, 17.11.2015, S. 11). Der größte Hass richtet sich dabei charakte-
ristischerweise nicht gegen jene, die selbst auf die Rhetorik des Entwe-
der-Oder, letztlich des Krieges, einsteigen. »Der Hass gilt einem ungreif-
baren Pluralismus, der bloß Gesellschaft ist, aber nicht Gemeinschaft« 
(ebd.). Er richtet sich gegen die sogenannte Grauzone derer, die sich dem 
Frontdenken verweigern, die sich quer auf die Barrikaden setzen (Bau-
man), die ein Sowohl-als-auch kennen, es ist der zerstörungswütige Hass 
gegen alle Formen freiheitlichen und selbstverantworteten Lebensstils, 
also gegen jene Zone der vielen Spielarten und verringerten Kontraste, 
in der sich das wirkliche Leben abspielt, das Zwischentöne und Schattie-
rungen kennt. Dies erscheint nur jenen grau, denen die Sinne der Wahr-
nehmung brachliegen.

Hier wird der Reifungsschritt der Emanzipation von der alten binären 
Logik von Freund oder Feind im Umgang mit Anderen und Fremden, 
hier wird das Aushalten und Lernen von Ambivalenz verweigert (Stich-
weh o.J.; Erdheim 1996).

Vielfach wird eine Art Rechtfertigungssatz der islamistischen Terroris-
ten, die 2004 in Madrid 194 Menschen getötet haben, zitiert: »Ihr liebt 
das Leben, wir lieben den Tod« (SZ, 23.11.2015, S. 9; vgl. Gholamasad 
2002), womit sie ironischerweise und augenscheinlich unbewusst ausge-
rechnet die alte Kampfparole der spanischen Faschisten, »Viva la muer-
te«, imitieren. Vielleicht wird hier der Tod auch als der geliebt, »der alle 
gleich macht«, um es mit einem Märchen der Brüder Grimm zu sagen 

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

(Grimm 1943, S. 184) 17. Dieses in vieler Hinsicht erstaunliche Märchen 
ist nicht nur in Bezug auf den Umgang mit dem Tod modern, sondern 
wirft auch ein Licht auf die Betonung der Gleichheit, die auch von den 
Kritikern der Moderne zumeist übernommen wird:

»Wie die europäischen und russischen Revolutionäre vor ihnen, beriefen 
sich auch die Islamisten mit besonderem Eifer auf die Prinzipien ihrer 
religiösen Traditionen sowie auf die der Moderne: Gleichheit und Ge-
rechtigkeit« (Pankaj 2017, S. 161).

Der Islamwissenschaftler Erdogan Karakaya setzt dem fundamentalis-
tisch begründeten Töten unter der Überschrift Das Leben ist der Güter 
höchstes doch die im Koran bereits angelegte Deutungs- und Meinungs-
vielfalt entgegen. Diese sei durch den von Navid Kermani diagnosti-
zierten Verlust des kulturellen Gedächtnisses, durch eine zivilisatorische 
Amnesie, verschüttet und durch »starre Konstrukte«, welche »die Unsi-
cherheit und Vieldeutigkeit des Lebens beseitigen sollen«, überlagert und 
ersetzt worden (FAZ, 24.11.2015, S. 9).

Solche starren Konstrukte als Abwehr der Herausforderungen des Le-
bens sind ein Kennzeichen abtötenden Denkens. Dieses lässt das ernste 
Spiel der gleichschwebenden Aufmerksamkeit (Freud) für fremde Erfah-
rungen, eine Offenheit, die nicht festlegt und vorschnell oder lieblos ur-
teilt, die zwischen den Positionen und Perspektiven wechselt, nicht zu.

Analoge Konstrukte beherrschen das »Denken« der gegenwärtig 
wirkmächtigen undemokratischen und hinter die Aufklärung zurück-
fallenden Bewegungen, der neuen Konservativen Revolutionen, in vie-
len Teilen der westlichen Welt.

Johann Wolfgang von Goethe war vor 200 Jahren weiter. In der Sprache 
seiner Kunst gilt bereits sublimiert (und nicht konservativ) Revolutionäres:

»das Alte hört immer wieder auf, das Wahre zu sein, und was für ei-
nen Gegenstand gestern noch ›schicklich‹ gewesen ist, wird ihm heu-
te nicht mehr gerecht und bricht auf, im doppelten Sinne des Wortes: 
es fällt auseinander, und es öffnet sich für eine unabsehbare Zukunft« 
(Muschg 2014, S. 76).

Diese Zukunftsfähigkeit fehlt allen starren, abtötenden Fundamentalis-
men, einschließlich der methodologischen Dogmen der diversen wissen-
schaftlichen Disziplinen.

Es fragt sich, ob dem ein grundlegendes Versagen unseres Bildungs-
systems auf allen Ebenen, von der Schule bis zur Universität, zugrunde 
liegt – eines Systems, dem eine bürokratische Arroganz der Macht nicht 
fremd ist und dessen strukturierte Schemata oft in eine Pädagogik und 
Didaktik tödlicher Langeweile münden. Kann die Liebe zum Lernen und 

17	 	Eine sehr sorgfältige Studie dieses Märchens findet sich bei Bahr 2002, 
S. 33–115)

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

können die engen persönlichen Beziehungen den vorherrschenden me-
chanisch-unpersönlichen und zerstückelnden Trend der modularen Wis-
sensvermittlung überleben und überwinden? (Hattie 2015, S. 296, 298, 
300, 308).

Das große jüdische Denken gegen den ambivalenz-, pluralismus- und 
lebensfeindlichen Vereinheitlichungsdrang zu Anfang des 20. Jahrhun-
derts, obwohl und weil durch den Nationalsozialismus mit einer Mor-
dorgie quittiert, sollte für uns heute, auch durch seine Erben wie Hannah 
Arendt, die beispielhaft Aufklärung im Sinne Kants als den Mut, öffent-
lich selbst zu denken gelebt hat, ganz gegenwärtig sein und als lebens-
wichtig erkannt werden.

Hinzuzufügen ist das scheinbare Paradox, auch mit der Ambivalenz, 
der Verflochtenheit unser Lebens- und Todestriebe, lebensfreundlicher 
und entwicklungsfördernd dergestalt umgehen zu lernen, dass wir bes-
ser lernen, mit unserer Verletzlichkeit und individuellen Endlichkeit um-
zugehen und den Sinn unseres Lebens in den Beziehungen zu Menschen 
(und Tieren) zu suchen, die vor, mit und nach uns leben.

Manches spricht dafür, dass jüngere Kinder dieser Verflochtenheit von 
Libido und Destrudo spielerisch noch nahe sind. Sie haben beispielswei-
se Lust, kleine Türme zu bauen und wieder umzustoßen; sie gestalten 
ihre kleine Welt, indem sie etwas schaffen und wieder zerstören und neu 
schaffen (Beins/Klee 2014).

Das stellt später, in Adoleszenz und Erwachsenenalter, aus psychoana-
lytischer Sicht anspruchsvolle, aber lebenswichtige emotionale Anforde-
rungen, vor allem:

»Die Fähigkeit, sich zu entwickeln, geht mit (...) der Fähigkeit einher, 
die Elemente des Prozesses, die Vernichtung und Tod repräsentieren, zu 
ertragen und in sich zu bewahren« (Hinshelwood 2004, S. 360).

John Steiner konnte im Anschluss an Freud und Melanie Klein demons-
trieren, wie Todestriebhaftes nicht nur im Hass, sondern auch in Wie-
derholungszwang und Neid enthalten sind und wie ein besseres Ver-
ständnis des Todestriebes und vor allem der gegen sein Auftauchen im 
Bewusstsein gerichteten typischen Abwehrformen helfen können, Pati-
enten durch die Integration des Todestriebes und seiner Abkömmlinge 
einer Heilung von einem zerstörerischen und selbstzerstörerischen pa-
thologischen Narzissmus näher zu kommen (Steiner 2014, S. 33–51).

Devereux analysiert zu diesem Thema einen Witz: »Eine Hausfrau aus 
Nebraska sagt zu ihrem Mann: ›Wenn einer von uns stirbt, ziehe ich nach 
Los Angeles.‹« Eine klassische Fehlleistung, die sich mit dem Wunsch 
übersetzen ließe, der Mann solle tot sein, damit die Frau nach Los Ange-
les ziehen kann. Devereux empfiehlt dem Mann, die Aussage seiner Frau 
auch auf sein Unbewusstes wirken zu lassen und den dann bei ihm ent-
stehenden Ärger auch für seine Frau zu analysieren, und zwar, weil ein 

PRIMAT DES LEBENS DURCH EINBEZIEHUNG DES TODES

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116

unbewusster Todeswunsch gefährlicher sei. Da unbewusst, könne er nicht 
kontrolliert werden und so könnte die Frau beispielsweise »zufällig« aus 
dem zweiten Stock einen schweren Blumentopf auf ihn fallen lassen (De-
vereux 1998, S. 339 f.). Ein ins Bewusstsein integrierter Todeswunsch hin-
gegen könnte der Frau die Unannehmlichkeit vor Augen führen, dass sie 
auf dem elektrischen Stuhl enden könnte, würde sie ihn ermorden.

Eine Einbeziehung des Todestriebes in das bewusste Seelenleben 
fehlt auf der einen Seite bei der narzisstischen Explosion, mit der bei-
spielsweise Terroristen sich zu Herren über Leben und Tod aufspie-
len, besonders gerne mit Sprengstoff, der technischen Externalisierung 
gesellschaftlicher und intrapsychischer Explosivität. Die extreme Ge-
fahrenzone, die hier berührt ist, entsteht aus der eskalierenden Wech-
selwirkung zwischen brüchigen und fragmentierten oder anomischen 
Sozialstrukturen, von der Staatsgesellschaft bis zur Familie, und den 
dadurch aufgewühlten schrecklichen persönlichen Angstphantasien der 
seelischen Fragmentierung und des Auseinanderfallens (Hinshelwood 
1987, S. 130). Beides schreit nach streng hierarchischer, allerdings täu-
schender Klarheit und Fraglosigkeit. Pankaj Mishra verweist darauf, 
dass es seit dem 19. Jahrhundert und von Bakunin bis zu den IS-Terro-
risten »diese abgekoppelten und beziehungslosen Figuren« gab (Mish-
ra 2017, S. 351).

Diese Fähigkeit fehlt auf der anderen Seite den attackierten wohl-
habenden Gesellschaften, die vor lauter Selbstbezogenheit und All-
machtsphantasien glauben, sich die Wahrnehmung des Elends in Welt-
gegenden der globalen Peripherie und Halbperipherie (und der eigenen 
inneren Peripherie) schenken zu können, ganz besonders, wenn sich in 
diesem Elend ihr eigener Export, ihre eigene Externalisierung zerstören-
der und ausbeutender Energie in Vergangenheit und Gegenwart spiegelt. 
Sie werden dann vom »Einbruch der Wirklichkeit« in Gestalt massiver 
Fluchtbewegungen und anderer Migrationen böse überrascht (Kerma-
ni 2016), oder eben von terroristischen Angriffen und reaktiver Kultur-
feindschaft sowohl bei Menschen mit Migrationshintergrund als auch 
bei denen, die diese zum Hassobjekt degradieren.

Unbewusst gemachte individuelle und kollektive Angst vor der eige-
nen Auflösung liegt insbesondere den engherzigen Phantasien der neu-
en anti-demokratischen konservativen Revolutionen in den westlichen 
Ländern zugrunde, die aus Angst vor dem eigenen Untergang ebendiesen 
vorantreiben, indem sie die Lebenslinien unserer weltweiten und inner-
gesellschaftlich-zwischenmenschlichen Verflechtungen zu durchtrennen 
versuchen; einschließlich der kommunikativen Verbindungen unserer 
verschiedenen inneren Stimmen, etwa jener, die Lebens- und Todestrie-
be, Gewissen und Empathie repräsentieren. Um es mit den Worten des 
Schweizer Philosophen Georg Kohler zu sagen:

EROS UND THANATOS

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

»Gesellschaften, wie sie sich in der frühen Neuzeit entwickeln, basie-
ren darauf, dass möglichst viel von der latenten Gewaltfähigkeit, die in 
unseren Seelen lauert, gebändigt wird. Dass das gelingt, kann aber de-
nen, die in unserem Wohlstand leben, niemals egal sein, denn wir exis
tieren in vielen Welten, aber auf einer einzigen Erde« (Sonntagszeitung.
ch, 22.11.2015, S. 15).

19. Ein Modell der Pluralität innerer  
und äußerer Stimmen

Hier kann die aus der Psychoanalyse hervorgegangene Gruppenanaly-
se einen modellhaften Beitrag leisten. Es handelt sich um eine tiefen-
psychologische Therapie und Theorie, die aus der Reaktion gegen ex
trem zerstörerische Gesellschaftsentwicklungen und deren Niederschlag 
in den Individuen entstanden ist. Ihr gelingt es, einen geschützten Raum 
zu schaffen, einen Mikrokosmos, in dem sich in hoher Verdichtung der 
Makrokosmos ganzer Gesellschaften spiegelt und die Pluralität inne-
rer und äußerer Stimmen in ihrer Wechselwirkung hörbar wird (Ma-
schwitz/Müller/Waldhoff 2009; Moré 2013, Waldhoff 2014). Gerhard 
Rudnitzki schreibt,

»dass sowohl Freud wie auch Foulkes, der in der Psychoanalyse Freuds 
ausgebildet worden ist, ihre analytische Sicht- und Umgehensweise mit 
ihrer Umwelt entwickelt haben. Denn diese Umwelt war für sie und die 
ganze jüdische Gemeinschaft dermaßen bedrohlich geworden, dass sie 
mit einem traditionellen Konzept von konstruktiver Mitmenschlichkeit 
nicht mehr nachzuvollziehen war. Freud suchte die Antworten dafür 
in der individuellen Latenz. Foulkes, der mehr mit Massenphänome-
nen konfrontiert war als Freud, nämlich mit der aufkeimenden aggres-
siv-destruktiven Nazi-Herrschaft (die auf globalen Krieg und pauschale 
Vernichtung hinsteuerte), vermutete das Destruktive in einer kollekti-
ven Latenz. Deswegen akzentuierte er die Gruppenanalyse als Gegen-
dynamik und Ansatz für Verständnis und Prophylaxe bezüglich unbe-
wusster zerstörerischer Kräfte in der Gesellschaft (...). So wie Freud die 
Psychoanalyse in einer Zeit des sich entwickelnden Antisemitismus für 
Österreich als verstehende Gegenposition entdeckte und entwickelte, so 
entdeckte und entwickelte Foulkes die Gruppenanalyse unter Kriegs-
bedingungen, als nämlich ganze Völkerblöcke destruktiv einander be-
gegneten, als Möglichkeit, Angst und Angstphänomene kommunikativ 
abzureagieren. Profitiert haben davon zunächst physisch und psychisch 
kranke Soldaten« (Rudnitzki, o.J.).

Vor diesem Hintergrund spricht Rudnitzki heute von der zunehmenden 
Bedrohung unseres menschlichen Miteinanders durch mechanisch-tech-
nische Ideologien und die daraus resultierenden Strategien und Taktiken 

EIN MODELL DER PLURALITÄT INNERER UND ÄUSSERER STIMMEN

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111 - am 22.01.2026, 16:58:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906575-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

