Vom Tempo und den Moden.
Kultur- und gesellschaftskritische Aspekte
in Georg Simmels Philosophie

Wermer Jung

I. Tempo, Hektik, Neurasthenie

Es bleibt wohl dabei: Georg Simmel ist der Philosoph, Sozialpsychologe
und Soziologe der Modeme, jener frihen Moderne, die sich um die
Jahrhundertwende auskristallisiert hat und als deren Diagnostiker und -
mit MaBen - Therapeut er sich nachhaltig empfiehlt.' Man hat
riickblickend diese Zeit in den verschiedensten Begriffen versucht zu
beschreiben, hat sie iiber die vielen gleichzeitigen Ismen und den
Stilpluralismus anzuvisieren gemeint. Oft unzureichend. Es ist ein durch
und durch hektisches, ja nervises Zeitalter. Nervositit gilt bereits den
Zeitgenossen etwa zwischen 1880 und 1910 - und nicht nur im strengen
medizinischen bzw. psychologischen Zusammenhang - als Zeichen der
Zeit. Neurasthenie, so lautete die weitverbreitete Meinung, charak-
terisiert nicht nur die Intellektuellen, Schriftsteller und Kiinstler, sondern
ebenso Arbeiter und Angestellte, namentlich Buchdrucker, Eisen-
bahnangestellte und Telefonistinnen. Mehr Tempo, mehr Hektik, mehr
Nervositit. Karl Lamprecht taufte die neue Ara das ,Zeitalter der
Reizsamkeit“, und insgesamt beherrschte, wie der Historiker Joachim
Radkau zutreffend schreibt, mindestens an der Oberfliche das ,,Tempo-

! In diesem Essay greife ich auf Uberlegungen zuriick, die sich auch in meiner

einfiihrenden Monographie ,,Georg Simmel, Hamburg 1990“ finden, auf die ich
nachdriicklich hinweise; gleichwohl bin ich indessen etwas skeptischer geworden
beziiglich einer Simmel-Interpretation, die den Philosophen einzig in der Fluchtlinie
der von den kritischen Simmel-Schiilen Lukacs, Bloch oder Adomo vorgezeichneten
Deutungsperspektive (Simmel als Lebensphilosoph und Entfremdungstheoretiker usw.)
sieht. Dazu im Text mehr. - Hingewiesen sei an dieser Stelle und ganz pauschal auf
eine Reihe von weiteren Gesamtdarstellungen Simmels, von Sammelbanden und
ausfiihrlichen Monographien, die groBeren Komplexen gewidmet sind: D. Frisby:
Fragmente der Modeme. Georg Simmel, Siegfried Kracauer, Walter Benjamin, Rheda-
Wiedenbriick 1989; J. Kintzelé und P. Schneider (Hg.): Georg Simmels Philosophie
des Geldes, Frankfurt a. M. 1993; U. Luckhardt: ,,Aus dem Tempel der Sehnsucht.
Georg Simmel und Georg Lukacs: Wege in und aus der Moderne, Butzbach-Griedel
1994; K. Lichtblau: Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhundertwende. Zur
Genealogie der Kultursoziologie in Deutschland, Frankfurt a. M. 1996; vgl. auBerdem
die Beitrdge in den verschiedenen Heften des ,,Simmel-Newsletter, der seit 1991
erscheint.

155

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Design* die Jahrhundertwende. Schneller, héher, weiter - in einer
Hetzjagd durch die Zeit. Das Auto dréngt sich mit Macht in den
innerstadtischen Verkehr hinein, auf Kirmespldtzen geraten Rutsch-,
Achter- und Berg- und Talbahnen zur Attraktion, der Leistungssport tritt
seit den ersten Olympischen Spielen seinen Siegeszug an. Kinopaldste
entstehen und verdringen die Stadttheater; man raucht - nicht nur in den
Pausen - Zigaretten statt Zigarren. Ganz hektisch eben.”

Nervositit, Hektik, Tempo bilden die Signatyren der Zeit und des
urbanen Raums. Modemitit vollzieht sich zuallererst in der Grofstadt -
ihre Zentren heiflen Paris, London und New York, aber dann und
zunehmend auch Berlin. Georg Simmel ist nicht nur Berliner, sondern
bedenkt auch Berlin in zahllosen seiner Essays. Der stddtische Raum,
innen und auflen, an der glitzernd-illuminierten Oberflache ebenso wie
hinter der ,kalten Haut der Stadt“ (M. Wildenhain) und in den
Seelenuntiefen der neuen Subjekte, ist bestindiges Gravitationszentrum
des Simmelschen Denkens - seiner frithen, vornehmlich methodo-
logischen Problemen der neueren Philosophie (Ethik, Geschichts-
philosophie, Hermeneutik) gewidmeten, noch am ehesten systematisch
zu nennenden Schriften, seiner die Kultursoziologie inaugurierenden
Soziologie bzw. Sozialphilosophie und seiner spiten, die &sthetische
Linie seines Denkens fortschreibenden Lebensphilosophie. Man kann
deshalb mit guten Griinden im Blick auf die Simmelsche Entwicklung
durchaus von einer Kontinuitdt im Wandel sprechen. Der Grundton - das
groBstadtisch moderne Lebensgefiihl - klingt immer wieder durch und
bildet den Generalball.

Wohin auch immer man den Blick richtet, wenn man sich mit den
Diskursen der frithen Moderne um die Jahrhundertwende beschéftigt, der
Geltungsverlust traditioneller Werte und Orientierungen, auch
klassischer philosopischer Begriffe und Termini ist andauerndes Thema.
Von Nietzsche iiber Emst Mach und die Vertreter der Wiener Moderne
bis zu Freud wird der sogenannten Objektivitit und Totalitdt der Garaus
gemacht, wird dem Subjekt in Gestalt der Individualitit der Boden
entzogen. Rundum wird destruiert und fréhlich dekonstruiert: Wirklich-
keit verfliichtigt sich in Stimmungen, Ansichten und Perspektiven, das
einzelne Subjekt steht jetzt anhaltlos und ohne Substanz da. Die Wiener
Literaten von Altenberg iiber Kraus und Hofmannsthal, Bahr und Beer-
Hofmann bis zu Schnitzler schreiben diese neuen Erfahrungen aus; Mach

Vgl. J. Radkau: Die wilhelminische Ara als nervéses Zeitalter, oder: Die Nerven als
Netz zwischen Tempo- und Korpergeschichte, in: Geschichte und Gesellschaft 20
(1994), 211-241, insbesondere 217 f., 228 ff., 231. Ich verdanke diesem Aufsatz
entscheidende Hinweise.

156

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Bahr inszenieren das Basistheorem (die Unrettbarkeit des Ich’),
Hofmannsthal liefert mit seinem Chandos-Brief den poetologischen
Rahmen, in den dann Schnitzler mit seinen Stiicken und Prosatexten die
kultur- und gesellschaftskritischen Tone hineinmischt. Alle Beziehungen
und vormals intensiven Bindungen sind briichig geworden, der Kitt ist
16cherig, und nicht erst auBen beginnt die Fremde, wie es Hermann Lenz
einmal ausgedriickt hat, sondern bereits im Inneren, denn das Ich ist
nicht mehr Herr im eigenen Haus. Schon fliichtige Begegnungen,
Stimmungsschwankungen, momentane Anfille koénnen es aus der
gewohnten Bahn schieudern - Beer-Hofmanns Roman Der Tod Georgs
von 1900 oder noch Schnitzlers spate Traumnovelle liefern hierfiir das
ndtige Anschauungsmaterial. Das Leben ist nichts weiter als ein einziger
breiter Strom, und nutzlos, heifit es bei Beer-Hofmann, ist alles Wissen,
und die ,,machtigen Worte* fallen ,,verweht* von den Lippen. Einzig das
Schweigen noch bewahrt vor der Liige.*

Eine Philosophie, die ihre Zeit in Gedanken zu erfassen versucht, also
ein Gesamtbild zeichnen mé6chte, mufl sich diesen Herausforderungen
stellen. Und wenn die alte Weltanschauung in die Briiche gegangen ist,
muB man sich die Welt eben neu anschauen.’ Dabei kann es dann nicht
mehr und ldanger darum gehen, diesen Fragment- bzw. Triimmerhaufen,
wie es der junge Lukacs en passant ausgedriickt und der reife Benjamin
in seinen geschichtsphilosophischen Thesen dann biindig zusammen-
gefaBt hat, zu einem Ganzen und einer Totalitit zusammenzufilschen® ,
sondemn die einzelnen Bruchstiicke der Wirklichkeit und Geschichte als
solche und einzelne stehenzulassen. Auch das hat Georg Simmel frither
als andere intuitiv gespiirt, um es sodann auch methodisch abzusichern:
im Essay und Fragment als solchen kleinen Formen, die Momentbilder
sub specie aeternitatis (wie eine Kolumnenfolge der von Simmel iiber
einen ldngeren Zeitraum belieferten Zeitschrift Jugend hieB), Denk-
bilder, wie sie dann Benjamin im Blick auf die eigene Kurzprosa nennen

Die These geht auf Ernst Machs ,,Analyse der Empfindungen...* zuriick, worin es u. a.
heiBt: , Nicht das Ich ist das Primire, sondern die Elemente (Empfindungen). [...] Die
Elemente bilden das Ich.** (zit. nach: G. Wunberg (Hg.), Die Wiener Modeme.
Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910, Stuttgart 1992, 141) Hermann
Bahr hat in einer ganzen Reihe von Artikeln diese These Machs popularisiert und in
die Wiener Caféhiuser gebracht.

4 Vgl. R. Beer-Hofmann: Der Tod Georgs, Stuttgart 1980, 85.

Vgl. dazu den Essay von U. Kosser: Wenn die Welt-Anschauung in die Briiche geht,
ist es besser, sich die Welt anzuschauen, in: Weimarer Beitrige, H. 2 (1993), 190-207.
¢  Vgl. dazu G. Lukécs: Zur Theorie der Literaturgeschichte (1910), in: G. Lukacs, Text
und Kritik 39/40 (1973), 47; auBerdem die einschlagigen Thesen Benjamins zum
Begriff der Geschichte, in: W. Benjamin: Gesammelte Schriften, I/2, Abhandlungen,
hg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhauser, Frankfurt a. M. 1974, 691 ff.

157

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird, entwerfen. Sie sind kurzfristige Interventionen, okkasionalistisches
Philosophieren pur sang, weil sie, um noch einmal Georg Lukacs, einen
von Simmels frithen Schiilern, zu zitieren, ‘bei Gelegenheit von’
entstanden sind.” Bei Simmel heit es diesbeziiglich ganz &hnlich:
Aufgabe seiner Betrachtungen kann nur sein, ,,da8 sich von jedem Punkt
an der Oberfliche des Daseins, so sehr er nur in und aus dieser
erwachsen scheint, ein Senkblei in die Tiefe der Seele schicken 148t, daf3
alle banalsten AuBerlichkeiten schlieBlich durch Richtungslinien mit den
letzten Entscheidungen iiber den Sinn und Stil des Lebens verbunden
sind.* (Individuum, 195)® Die Richtung ist also klar: von der Oberfliche
- und immer halt er sich nur hier auf! - in die Tiefe, mdgen sich dabei
auch Abgriinde auftun. Obwohl nur selten erwahnt, konzentriert Simmel
seine Aufmerksamkeit auf den Problemkomplex Modeme als auf ein
Unwesen. Denn das Wesen der Modeme iiberhaupt, schlu8folgert er
unter Riickgriff auf jene klassisch gewordene Formulierung Baudelaires
(,,La modernité, c’est le transitoire, le contingent, la moitié de ’art, dont
I’autre moitié est I’éternel et 1’immuable*), ,,ist Psychologismus, das
Erleben und Deuten der Welt gemilB den Reaktionen unsres Innern und
eigentlich als einer Innenwelt, die Auflosung der festen Inhalte in das
flissige Element der Seele, aus der alle Substanz herausgelost ist, und
deren Formen nur Formen von Bewegungen sind.” (Kultur, 184) Dem
korrespondiert die Ansicht vom modemen Philosophen als einem
,,Abenteurer des Geistes“, der etwas UnlGsbares so behandelt, ,,als wire
es losbar. (Ebd., 14) An anderer Stelle schreibt Simmel auch, daf die

7 G. Lukics: Die Seele und die Formen (1911), Sonderausgabe der Sammlung
Luchterhand, Berlin/Neuwied 1971, 27: ,jeder Essay schreibt mit unsichtbaren
Buchstaben neben seinen Titel die Worte: bei Gelegenheit von ...*.

Die Simmelschen Werke werden - wo nicht nach der Gesamtausgabe (= GA): GA 1l =
Aufsitze 1887-1890. Uber sociale Differenzierung. Die Probleme der Geschichts-
philosophie (1892), hg. von H.-J. Dahme, Frankfurt a. M. 1989; GA V = Aufsitze und
Abhandlungen 1894-1900, hg. von H.-J. Dahme und D. P. Frisby, Frankfurt a. M.
1992; GA VI = Philosophie des Geldes, hg. von D. P. Frisby und K. C. Kohnke,
Frankfurt a. M. 1989; GA VII = Aufsdtze und Abhandlungen 1901-1908, Bd. I, hg. von
R. Kramme, A. Rammstedt und O. Rammstedt, Frankfurt a. M. 1995, GA X =
Philosophie der Mode. Die Religion. Kant und Goethe. Schopenhauer und Nietzsche,
hg. von M. Behr, V. Krech und G. Schmidt. Frankfurt a. M. 1995 - nach den folgenden
Binden zitiert: Der Konflikt der modernen Kultur, Miinchen/Leipzig 1918 (=
Konflikt); Lebensanschauung, Miinchen/Leipzig 1918 (= Lebensanschauung);
Philosophische Kultur. Zweite um einige Zusitze vermehrte Auflage, Leipzig 1919 (=
Kultur); Grundfragen der Soziologie. 3., unverdnderte Auflage, Berlin 1970 (=
Soziologie); Das Individuum und die Freiheit. Essais, Berlin 1984 (= Individuum);
Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter, hg. von H.-J. Dahme und
K. C. Kohnke, Frankfurt a. M. 1985 (= Geschlechter); Vom Wesen der Modeme, hg.
von W. Jung, Hamburg 1990 (= Moderne).

158

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ,,das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament, ein
état d’ame, wie man es von der Landschaft gesagt hat“, sei (Individuum,
37).

Der Philosoph als Abenteurer - man kann auch sagen: als Flaneur in
der GrofBstadt und auf den Mirkten der Modeme, die dort ihre Waren
feilbietet. In einem kurzen Essay Simmels von 1896 anldfllich der
Berliner Gewerbeausstellung, in der er wie in den Weltausstellungen
insgesamt weitsichtig das jeweils ,,momentane Centrum der Weltcultur,
die ,,Arbeit der ganzen Welt"“ zusammengezogen sieht, heift es iiber die
eigentimliche Warenkultur und die neue ,,Schaufenster-Qualitit der
Dinge*: ,Die Warenproduktion unter der Herrschaft der freien
Concurrenz und mit dem durchschnittlichen Ubergewichte des Angebots
iiber die Nachfrage mufl dazu fiihren, den Dingen iiber ihre Niitzlichkeit
hinaus noch eine verlockende Auflenseite zu geben.“ (Modeme, 172)
Simmel erkennt nicht nur das universelle Diktat der Warenwirtschaft,
sondern zugleich die neue &dsthetische Raffinierung der Dinge, die
diesseits ihres puren ,,Gebrauchswertversprechens (W. F. Haug)
angesiedelt ist, gleichwohl jedoch unbedingt notwendig, damit die Dinge
iberhaupt gekauft zu werden verdienen. Simmel spricht ausdriicklich
von der ,,Wendung in das asthetische Ideal“, von dem ,Reiz fiir das
Auge” und der ,neue[n] principielle[n] Synthese zwischen dem
duflerlichen Reiz und der sachlichen ZweckmiBigkeit der Dinge.“
(Moderne, 173) Das Design bestimmt das Sein, die Asthetik der
Oberfliche und Aufenseite - die jeweilige Mode, um es in einer naher
bei Simmel angesiedelten Redeweise auszudriicken - riickt in den
Mittelpunkt der Betrachtung. Von hier geht das Simmelsche Senkblei in
die Tiefe, startet die Expedition in die ‘terra incognita’ der modernen
Kultur, deren Begriff an den ,fliichtigsten und isoliertesten
Oberfldachenerscheinungen des Lebens*, an der ,,universellen Breite des
Daseins* festgemacht wird (vgl. Kultur, 2 f.).

II. Von der Moderne und den Moden

Begonnen hat Georg Simmels intellektuelle Entwicklung mit einer
Auseinandersetzung iiber Kant sowie - wenige Jahre spiter dann - mit
grundsitzlichen methodologischen Erwédgungen im Blick zunichst auf
die Ethik, dann auch auf Fragen der Geschichtsphilosophie und auf
Probleme einer allgemeinen Verstehenstheorie. Die Nihe zum
Neukantianismus und zum Diltheyschen Konzept, zum Pragmatismus
und mit zunehmender Zeit auch zu Schopenhauer und Nietzsche ist
iberall spiirbar. Frith reift in Simmel die Erkenntnis, die dann zum

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eckpfeiler seines Denkens bis in die letzten lebensphilosophischen Jahre
wird, dafl das Subjekt und die Objektivitit mindestens in ihrer
idealistischen Prasentationsweise unrettbar verloren sind: Aussagen iiber
das Subjekt und die Gesellschaft sind allenfalls in Anndherungen
moglich. Ebensowenig wie es noch einen festen Kern gibt, um den sich
eine Moralphilosophie entspinnen kann - das war jedenfalls Simmels
kurzes Resultat seiner langwierigen Untersuchung iiber die Einleitung in
die Moralwissenschaft von 1892/93 -, ebensowenig existieren auch das
Individuum und die Gesellschaft als feste Grofen.

Das Individuum, schreibt Simmel in Uber sociale Differenzierung,
seiner ersten Buchver6ffentlichung nach der Dissertation, bereits 1890,
sei eine ,,Vielheit, Kreuzungs- und Durchgangspunkt verschiedenster
Einfliisse. Ja, mehr noch, was man fiir die Einheit des Menschen halte,
sei ,,vielmehr die Summe und das Produkt der allermannichfaltigsten
Faktoren, von denen man sowohl der Qualitdt wie der Funktion nach nur
in sehr ungefdhrem und relativem Sinne sagen kann, daf} sie zu einer
Einheit zusammengehen.“ (GA II, 127) In bezug auf die Gesellschaft,
die das Ensemble von sozialen Differenzierungs- und Wechselwirkungs-
prozessen ist, schreibt Simmel, daB der Begriff Gesellschaft ,,nur der
Name fiir die Summe dieser Wechselwirkungen [ist], der nur in dem
MaBe der Festgestelltheit dieser anwendbar ist. Es ist deshalb kein
einheitlich feststehender, sondern ein gradueller Begriff, von dem auch
ein Mehr oder Weniger anwendbar ist, je nach groBerer Zahl und
Innigkeit der zwischen den gegebenen Personen bestehenden Wechsel-
wirkungen.” (Ebd., 131)

Von hier ist dann der Weg frei fiir Simmels sozialpsychologische und
soziologische Arbeiten, die in den grofBen Essaysammlungen Philosophie
des Geldes (1900) und Soziologie (1908) gipfeln, worin eine
phanomenologische Bestandsaufnahme der Moderne nicht zuletzt
entlang der Begriffstrias Geld, Ware und Verkehr angeboten wird.
Wiederum spielt dabei das Oberflichendesign fir Simmel -eine
herausragende Rolle, schenkt er Phinomenen wie der Mode und der
Koketterie, der Blasiertheit und Neurasthenie, dem Abenteuer und dem
Spiel seine besondere Aufmerksamkeit. Im Zuge der Ausarbeitung seiner
soziologischen Theorie - damit seiner mittleren Phase, wenn man so will
- stoBt er auf die Begriffe der subjektiven und der objektiven Kultur, die
sozusagen zwei Welten anzeigen: zum einen soll sich darin der Anspruch
des Einzelnen ausdriicken, fiir wie entfremdet, verdinglicht oder entstellt
man ihn auch immer (durchaus mit Simmel) ansehen mag, die eigenen
Bediirfnisse und Begehrlichkeiten aller Art anzumelden, zum anderen
begreift Simmel darunter die nivellierenden, dem Diktat der entwickelten

160

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geldwirtschaft unterworfenen Tendenzen der objektiven oder auch
offiziellen Kultur. Dazwischen klafft eine gewaltige Liicke, ein Hiatus,
den zu bearbeiten Simmel sich in seinen letzten Arbeiten, den
philosophischen Aufsdtzen und Essays im Umkreis der Lebens-
philosophie, vorgenommen hat. Dabei greift er dann wieder auf die
Kunst und auf Momente der traditionellen Asthetik zuriick. Unabhingig
jedoch von der Frage, ob das von Simmel aus der Kunst abgeleitete
Therapieangebot fiir die moderne Gesellschaft eine echte Alternative
darstellt oder nicht, mu3 man auf jeden Fall die lebensphilosophischen
Problemkreise, die die Schriften aus Simmels letztem Lebensjahrzehnt
aufwerfen, als Fortsetzungen und Zuspitzungen fritherer Uberlegungen
aus dem Umkreis der Philosophie des Geldes als seinem chef d’oeuvre
ansehen. Anders gesagt: die Lebensphilosophie pointiert Ansichten und
schlédgt eine bestimmte Lesart der frilheren Arbeiten vor, die nicht nur
Simmel selbst gezogen hat, sondern die, durch die Brille seiner
kritischen Schiiler von Bloch iiber Lukacs und Kracauer bis zu Benjamin
und Adorno betrachtet, bis heute mafigeblich auch die Rezeption
bestimmt. In Frage stehen die Begriffe - ja, geradezu Paradigmen -
Entfremdung und Verdinglichung, deren Konturen die Philosophie des
Geldes einerseits breit ausmalt, wobei andererseits im Blick auf eine
genauere Lektiire erst noch zu kldren ist, ob sie tatsdchlich schon jene
Lukacssche Unerbittlichkeit, den Weberschen Hiartegrad des ‘stahlharten
Gehduses’ besitzen.” Oder existiert nicht beim mittleren Simmel das
Sowohl - Als Auch, der Relativismus?

Sehen wir uns deshalb jetzt einige in mehrfacher Hinsicht
reprasentative Arbeiten aus Simmels mittlerer Phase an. Im Mittelpunkt
rangiert immer das Geld, das nicht allein den Wirtschafts- und
Warenverkehr bestimmt, sondern weiter noch das ,,Tempo des Lebens*
insgesamt und Uberhaupt dessen ,,Stil“ pragt. Simmel verfolgt das in
seiner Philosophie des Geldes (und eben deshalb nennt er sie auch eine
Philosophie und nicht Soziologie!) bis in die feinsten kapillaren
Veridstelungen sozialer Wechselwirkungszusammenhénge hinein. Wir
greifen nur einzelne Punkte heraus und weisen auf die Komplexe der
‘Mode’ und der ‘Koketterie’ sowie auf den groBstidtischen Lebensraum
und seine Veranderungen hin. Zu Recht hat Simmels Freund Karl Joel in
seiner Besprechung der Philosophie des Geldes dieses Buch ein

®  Zu diesem Diskussionskomplex um die Einschitzung der ,,Philosophie des Geldes*

vgl. neuerdings den Sammelband von Kintzelé/Schneider (Anm. 1), hierin
insbesondere die Aufsitze von K. C. Kohnke: ,,Die Verdrangung der Werte durch das
Geld“, der sich eher der Lesart von Lukacs, Kracauer und den anderen kritischen
Simmelschiilern anschlieBt, und B. Nedelmann: ,,Geld und Lebensstil*, die fiir eine
Lesart diesseits des Entfremdungsparadigmas votiert.

161

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,,Gesamtbild der modermen Kultur unter dem Zeichen des Geldes*
genannt.' Das trifft die Simmelsche Intention sehr genau, denn dieser
wollte einen philosophischen Beitrag zu nationalokonomischen Fragen
leisten. ,,Wenn es eine Philosophie des Geldes geben soll®, so heif}t es in
der Vorrede, ,,s0 kann sie nur diesseits und jenseits der 6konomischen
Wissenschaft vom Gelde liegen: sie kann einerseits die Voraussetzungen
darstellen, die, in der seelischen Verfassung, in den sozialen
Beziehungen, in der logischen Struktur der Wirklichkeiten und der
Werte gelegen, dem Gelde seinen Sinn und seine praktische Stellung
anweisen.” (GA VI, 10) Der Untersuchung dieser Voraussetzungen ist
der analytische erste Teil der Philosophie des Geldes gewidmet, wéahrend
der zweite synthetische Teil sodann die Wirkungen der ausgebildeten
Geldwirtschaft, die, wie sich ndherhin zeigt, eine der entwickelten
kapitalistischen Warenwirtschaft ist, ,auf das Lebensgefiilhl der
Individuen, auf die Verkettung ihrer Schicksale, auf die objektive
Kultur* (ebd.) zeigt. Ausdriicklich distanziert sich das Simmelsche
Projekt bereits in der Vorrede vom historischen Materialismus oder
dogmatischen Marxismus der II. Internationale, da es darum gehe,
diesem Materialismus allererst noch ,.ein Stockwerk unterzubauen®,
worin die ,wirtschaftlichen Folgen selbst als das Ergebnis tieferer
Wertungen und Strdmungen, psychologischer, ja, metaphysischer
Voraussetzungen erkannt werden.“ (ebd., 13) Es ist enger und breiter
zugleich als der historische Materialismus, weil es nur iiber einen
beschrankten nationalokonomischen Begriffsrahmen verfiigt, zugleich
jedoch die Einfliisse des Geld-, Wirtschafts- und Warenverkehrs auf die
sozialen Beziehungen, auf das Verhalten der Geschlechter zueinander,
die Familienbande, Freundschaften, die moralischen Prinzipien des
Zusammenlebens, schluBendlich noch auf die Geschmacksbildung und
Asthetik verdeutlicht. Nicht nur steigert sich ganz allgemein das
Lebenstempo unter der voll ausgebildeten Geldwirtschaft, worin dem
Geld als dem ,Werth-Ausgleicher und Tauschmittel“ ,,die Kraft*
zukomme, ,,Alles mit Allem in Verbindung zu setzen: es baut eine
Briicke zwischen den Dingen, wie es eine zwischen den
wirthschaftlichen Menschen baut, es erfiillt in objektiver Hinsicht die
Funktion, der der Handler in subjektiver dient.” (GA V, 224) Ausdruck
und Sinnbild u. a. der , konstitutionellen Aufgeregtheit des Wirthschafts-
lebens* ist die Borse, an deren Reaktionen und Schwankungen die
»extreme Steigerung des Lebenstempos®, ,eine fieberhafte Bewegtheit
und Zusammendrangung” die ,auffalligste Sichtbarkeit erfahrt (vgl.
ebd.).

12 K. Joel: Eine Zeitphilosophie, in: Neue Deutsche Rundschau 12 (1901), 812 u. 818.

162

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn aber alles mit allem und jedem getauscht werden kann, weil
alles in dem identischen Wertmall Geld gemessen werden kann, ja,
wenn, wie Simmel glaubt, selbst die vermeintlich personlichsten
Beziehungen davon nicht ausgenommen sind, wie er insbesondere im
Blick auf die Geschlechterbeziehungen formuliert, dann hat das
erhebliche Konsequenzen fiir die Normen und Werte innerhalb der
Gesellschaft. Uberaus drastisch beschreibt er die Implikationen in seinem
Essay Die Rolle des Geldes in den Beziehungen der Geschlechter, der in
iberarbeiteter Form auch in die Philosophie des Geldes eingegangen ist.
Hier kommt er - nahezu zwangsldufig - auf das weite Gebiet der
Prostitution zu sprechen und beschreibt unter Hinweisen auf Zola (und
wohl dessen einschldgigen Dirnenroman Nana), welche Verkehrung der
Wertschitzung stattgefunden hat. Denn es sei langst nicht mehr so, daf3
die Dime, wenn sie nicht als sozial Depravierte eine Rinnsteinexistenz
fihrt, verachtet wird. Im Gegenteil. Die wirklich teure Kurtisane,
diejenige, fiir die viel bezahlt werden muf} entsprechend der
Wertaxiomatik, dafl etwas wert ist, insofern man dafiir bezahlt hat (was
nichts kostet, ist auch nichts wert!), steigert dadurch allererst ihren
Personlichkeitswert. ,,Die Courtisane, die sich fiir einen sehr hohen Preis
verkauft, erhdlt damit ,,Seltenheitswert” - denn nicht nur werden die
Dinge hoch bezahlt, die Seltenheitswert besitzen, sondern auch
umgekehrt erhalten ihn diejenigen Objecte, die aus irgend einem
sonstigen Grunde, sei es auch nur aus einer Laune der Mode, einen
hohen Preis erzielen. Wie viele andere Gegenstinde, ist auch die Gunst
mancher Courtisane nur deshalb sehr geschédtzt und von Vielen gesucht
worden, weil sie den Muth hatte, ganz ungewdshnliche Preise zu
fordern. (GA V, 265) Von hier lassen sich die verschiedensten
Gedanken weiterspinnen, die allesamt in der Logik der Argumentation
liegen: der Wert und damit Preis, denn beide sind identisch, steigt mit
der Exklusivitit und Seltenheit, und er wird gesucht, dient er doch
vornehmlich dem Einzelnen dazu, wie Simmel an vielen Stellen seiner
soziologischen Uberlegungen nachweist, seine Differenzierungs-
leistungen zu vollziehen. Das steckt in der Dialektik der Geldwirtschaft.
Wenn dieser grofe Nivellierer erst einmal angetreten ist, ist es fiir den
Einzelnen umso notwendiger, sich zu unterscheiden. Eine Moglichkeit -
oder vielmehr: ein Differenzierungsangebot - steckt im offensiv wie
ostentativ ausgestellten Besitzstand: von der kostspieligen Geliebten iiber
das eigene Anwesen und protzige Gefdhrt bis zu den modischen
Accessoires und der zur Schau gestellten &dsthetischen Kultur (oder was
immer dafiir gehalten wird).

163

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Mode ist fiir Simmel geradezu ein Fallbeispiel fiir jene immanente
Dialektik des Geldes, die sich auf der Subjektseite in den
widerstreitenden Tendenzen von AnschluBl an eine Gemeinschaft und
dem Bediirfnis nach Unterscheidung widerspiegelt. Die Mode, so
definiert Simmel, ,,ist Nachahmung eines gegebenen Musters und geniigt
damit dem Bediirfnis nach sozialer Anlehnung, sie filhrt den Einzelnen
auf die Bahn, die Alle gehen, sie gibt ein Allgemeines, das das Verhalten
jedes Einzelnen zu einem blofen Beispiel macht. Nicht weniger aber
befriedigt sie das Unterschiedsbediirfnis, die Tendenz auf Differen-
zierung, Abwechslung, Sich-abheben. Und dies letztere gelingt ihr
einerseits durch den Wechsel der Inhalte, der die Mode von heute
individuell pragt gegeniiber der von gestern und von morgen, es gelingt
ihr noch energischer dadurch, da8 die Moden der héheren Schicht sich
von der der tieferen unterscheiden und in dem Augenblick verlassen
werden, in dem diese letztere sie sich anzueignen beginnt.* (GA X, 10)"
Mode ist das Resultat dieses Wechselspiels; wo einer von beiden
Aspekten fehlt, ,,wird ihr Reich enden.“ Davon darf man jedoch nicht
ausgehen, vielmehr - und hier mag einmal mehr die Empirie Simmel
bestitigt haben - miissen wir einen immer rascheren Wechsel der Moden
konstatieren, eine immer kiirzer geratende Haltbarkeitsdauer feststellen.
In Simmels eigenen Worten: ,.Der Wechsel der Mode zeigt das Maf3 der
Abstumpfbarkeit der Nervenreize an, je nervoser ein Zeitalter ist, desto
rascher werden seine Moden wechseln, weil das Bediirfnis nach
Unterschiedsreizen, einer der wesentlichen Tréger aller Mode, mit der
Erschlaffung der Nervenenergien Hand in Hand geht.” (Ebd., 15 f.)

Nervos ist die Moderne nicht zuletzt deshalb, weil das Sozialgefiige
ins Wanken geraten ist, weil Standesschranken aufgehoben und
vermeintlich stabile Klassenlagen instabil geworden sind. Es finden
Uberschneidungen und Vermischungen statt, Aufstiegs- und Abstiegs-
moglichkeiten, neue Nobilitierungen und Deklassierungen stehen auf der
gesellschaftlichen Tagesordnung. An diesem Punkt beweist Simmel
geradezu divinatorische Weitsicht, wenn er den Pluralismus und die
Offenheit der biirgerlichen Gesellschaft, dessen, was er mit der
modemen, auf der Geld- und Warenwirtschaft beruhenden Gesellschaft
beschreibt. Moden sind Klassenmoden, sagt Simmel und behauptet
weiter, daf3 sie, weil es immer Menschen gibt, die hineinwollen, und
solche, die, weil die misera plebs sich ante portas aufhilt, in aller
Exklusivitdit wieder daraus verabschieden, stindigem Wandel und

" Vgl. zum Problemkomplex Simmel und die Mode auch die ausgezeichnete

Essaysammlung von S. Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit, Frankfurt a. M.
1979.

164

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umbau unterworfen sind. Mode bedeutet den Einschluff und Ausschluf3
zugleich, Exklusivitit nach Meinung ihrer Trégerschicht aber unbedingt.
Sie zeichnet ihren jeweiligen Triger aus, macht ihn identifizierbar bzw.
zuordbar; dennoch besteht die Tendenz - die Beméachtigung der Mode
durch Designerpersonlichkeiten unterstreicht diesen Trend noch - auf
absolute Exklusivitdt: d. h. auf das unverwechselbare Unikat. Das ist
mein Kleid, Mantel, Hut - fiir mich (oder von mir) gemacht. Und der
Kreis schlieBt sich wieder. Ich mufl mich unterscheiden, und ich
differenziere mich, indem ich mich laut Simmel auch an der Oberflache -
in meiner duflerlichen Hiille - von den anderen in meiner Umgebung und
Lebenswelt, die fiir Simmel die urbane oder sogar metropolitane Kultur
meint, gravierend abhebe.

Eine gedringte Zusammenfassung seiner Uberlegungen zum
Geldkomplex stellt der kurze Essay Die Grofistddte und das Geistesleben
von 1903 dar. ,Die Grofistidte sind von jeher die Sitze der
Geldwirtschaft gewesen*. Und: ,,Geldwirtschaft aber und Verstandes-
herrschaft stehen in tiefstem Zusammenhange.” (Individuum, 193) Aus
diesen Pramissen konstruiert Simmel sowohl eine Sozialpsychologie, die
das Wesen des modermmen Grofstidters beschreibt, als auch eine
kurzgefafite, aber weitgreifende Kulturtheorie, die um die Begriffe der
subjektiven und der objektiven Kultur kreist. Der Geldwirtschaft liegt
das Prinzip der rationalen Berechnung, also der Planung und Kalkulation
zugrunde. Sie ist in gewisser Weise Produkt und Summe des
neuzeitlichen Prozesses der Aufklarung, wie sie dhnlich auch Weber
oder Sombart, nachmals dann auch Adorno und Horkheimer beschrieben
haben. Beherrschung und Bandigung der Natur durch den Geist, ihre
Unterwerfung unter die Gesetze einer berechnenden Vernunft sowie ihre
Ausbeutung durch die Technik sind die Voraussetzungen fiir einen
ungebremsten Fortschritt, eine hemmungslose Akkumulation. ,Piinkt-
lichkeit, Berechenbarkeit, Exaktheit“ (ebd., 195), die Simmel hier
aufzahlt, gelten aber nicht nur fiir die Sphire der Produktion und der
Geldwirtschaft, sondern stellen gleichermaBen auch verbindliche
Richtwerte fiir das personale Verhalten, fiir die Ethik des modernen
Subjekts vor.

Auf diesem Hintergrund nun agiert der grof3stidtische Mensch, an
dem Simmel die folgenden markanten Ziige notiert: Blasiertheit,
Reserviertheit und eine zunehmende Distanz. Unter Blasiertheit versteht
er ,die Abstumpfung gegen die Unterschiede der Dinge”, die
Indifferenz, die durch das Nivellement der alle qualitativen Unterschiede
einebnenden Geldwirtschaft entstanden ist, ja bisweilen eine vollige
Gleichgiiltigkeit; Reserviertheit meint ein ,,negatives Verhalten sozialer

165

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natur“, wozu das uniibersehbare Geflecht grofistidtischen Betriebs die
Einzelnen nétigt, eine Reserviertheit, wie Simmel weiter bemerkt, ,,mit
dem Oberton versteckter Aversion®; schlieflich die Distanz, Nietzsches
,Pathos der Distanz“, als Uberlebensstrategie (vgl. ebd., 196 ff.).
Nirgends ist das Gewiihl dichter als in der Grofistadt, herrschen
»korperliche Nahe und Enge“, die zugleich ,die geistige Distanz*
geradezu iiberlebensnotwendig machen, will man nicht in der Menge
(wortlich und in iibertragenem Sinne) untergehen. Die Kehrseite der
Medaille ist freilich, daf ,,man sich unter Umstidnden nirgends so einsam
und verlassen fiihlt, als eben in dem groBstadtischen Gewiihl* (ebd.,
200). Vor diesen an der Oberfliche festzustellenden Verhaltensweisen
leitet Simmel in den letzten Passagen seines Essays kurz auf die
kulturelle Gemengelage iiber, die in der Grofstadt herrscht: ,das
Ubergewicht dessen, was man den objektiven Geist nennen kann, iiber
den subjektiven‘ (ebd., 202).

Unter dem objektiven Geist und seiner offiziellen Kultur versteht
Simmel durchaus im Riickgriff auf Hegel und auf dhnlichklingende
Bemerkungen bei Dilthey das weite Gebiet menschlich-gesellschaftlicher
Objektivationen (in Sprache, Recht, Technik, Wissenschaft und Kunst
ebenso wie in den Institutionen), und er kulminiert und findet sein
Zentrum in der modemen Metropole, die der Sitz und Kopf - die
Schaltzentrale - der Geldwirtschaft ist: sie ist ein gigantischer
Produktions- und Konsumptionsraum, der Ort der Administration im
umfassenden Sinne und daneben noch ein Platz, an dem Wissenschaften
und Kiinste gepflegt werden. Grofistidte sind ,die eigentlichen
Schauplétze dieser iiber alles Personliche hinauswachsenden Kultur.*
,,Hier bietet sich in Bauten und Lehranstalten, in den Wundern und
Komforts der raumiiberwindenden Technik, in den Formungen des
Gemeinschaftslebens und in den sichtbaren Institutionen des Staates eine
so iberwiltigende Fiille kristallisierten, unpersonlich gewordenen
Geistes, dal die Personlichkeit sich sozusagen dagegen nicht halten
kann.“ (Ebd., 203) Der Einzelne droht, darin unterzugehen, die
subjektive Kultur auf der Strecke zu bleiben; damit also scheint die
umfassende Entfremdung, ja Verdinglichung die Rdume zu besetzen. Es
scheint so, aber zugleich - darin steckt die Paradoxie des Simmelschen
Ansatzes, der allzu leichtfertig nur auf den Entfremdungsaspekt
zurechtgestutzt und also gekiirzt worden ist - ist damit wieder die
Voraussetzung fiir eine Emanzipation des Einzelnen, fiir seine
Differenzierungsleistung gegeben. Das Leben, ,einerseits unendlich
leicht gemacht“, da von iiberall Angebote kommen, andererseits ,,aus
diesen unpersonlichen Inhalten und Darbietungen zusammen[gesetzt],

166

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die die eigentlich personlichen Farbungen und Unvergleichlichkeiten
verdrangen wollen“, findet im grofBstidtischen Treiben allererst die
Moglichkeit, ,,damit dieses Personliche sich rette, sein . AuBerstes an
Eigenart und Besonderung* aufzubieten (vgl. ebd.). Das mag durchaus,
wie Simmel kritisch hinzufiigt, mit Ubertreibungen einhergehen.
Nichtsdestotrotz schafft erst der urbane Wirtschafts- und Verkehrsraum
die Voraussetzung dafiir, daf iiberhaupt im Unterschied zur Borniertheit
des Landlebens (mit umfassender sozialer Kontrolle, also mangelnder
Freiheit und Entwicklungsmoglichkeit) subjektive Kultur als alternative
Lebensweise, wie immer diese dann im einzelnen konkret ausschauen
mag, artikulierbar bleibt. Das nietzschesche Pathos der Distanz schafft
erst den Freiraum in der Gesellschaft, die Freiheit von der Gesellschaft,
um auf dem verbliebenen schmalen Grat, auf dem die Einzelheit
herumlaviert, zum Ausdruck ihrer eigenen subjektiven Kultur zu
kommen. Ob diese dann wirklich und emphatisch als authentisch zu
bezeichnen ist oder ob sie ebenfalls nur wieder, gleichsam auf
potenzierter Ebene, als entfremdet-verdinglicht einzustufen ist, mag
dahingestellt bleiben. Das ist letztlich auch egal, denn so oder so kommt
derjenige, der sich expressiv duflert und ausstellt, sich selbst, seinen
Besitzstand oder die Mode, der sich behauptet und agiert, den
Forderungen der modemen Gesellschaft nach: Du mufit Dich
unterscheiden!

III. Koketterie als Ideal

Etwas grundsdtzlich Neues und Anderes stellt die Simmelsche
Lebensphilosophie, die im letzten Lebensjahrzehnt des Autors
entstanden ist und sich in einer Reihe von Essaysammlungen und
Monographien (iiber Goethe oder Rembrandt) ausdriickt, nicht dar. Man
kann vielleicht sagen, da3 Simmel in diesen Arbeiten die alten Probleme
und Fragestellungen, die sich ihm bei seiner Beschreibung der Moderne,
der Grofistadt und des Geldverkehrs aufgedringt haben, nun ins
Prinzipielle und Grundsitzliche ausweitet, da} er sie metaphysisch
tieferlegt und daB er jetzt starker an Antworten und Losungen interessiert
ist. Im Vordergrund steht, wenn sich auch diese Tendenz bereits
frithzeitig angekiindigt hat, die 4sthetische Option, eine Orientierung an
der Kunst und am Schopferischen - eine Asthetik als Fluchtpunkt und
Zielvision. Zentraler Begriff ist die Form.

Ein Essay, der thematisch sicherlich noch in den Umkreis der
mittleren soziologischen Etappe fillt, dabei ungeheuer dicht geschrieben
ist und einen weiten Assoziationsraum schafft, der zugleich ein

167

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musterbeispiel fiir den modermen Essay abgibt, welcher sich - so
iibereinstimmend Lukacs und Adorno - in der Mitte zwischen Kunst und
Wissenschaft bewegt, iiber Begriffe verfiigt, ihre Definition jedoch
verweigert, und am Ende bei der Lebensphilosophie landet, ist der Text
Psychologie der Koketterie von 1909. Darin wird zunichst und zumeist
in aller Subtilitit eine Verhaltensweise beschrieben, die charakteristisch
fir die Geschlechterproblematik ist, die jedoch immer nur unter ganz
bestimmten gesellschaftlichen Voraussetzungen moglich ist und dadurch
eine Perspektive auf den konkreten gesellschaftlichen Kontext erlaubt;
dariiber hinaus dann erméglicht dieser Begriff zu anderen Begriffen wie
Spiel und Kunst aufzuschlieBen und Analogien zu bilden, um
schluBlendlich nicht nur mittels des Begriffs Kritik an der bestehenden
Gesellschaft zu iiben, sondern uno actu auch eine Verhaltensweise zu
empfehlen, die in kultivierter Gestalt dem vom spdten Simmel
geforderten Ideal einer Formung des Lebens nachkommt: auf freilich
paradoxe Weise, namlich in aller Fliichtigkeit. Und diese ist
unaufhebbar, weil die Gesellschaft wie das Individuum - hier
radikalisiert Simmel frithere Ansichten - nicht nur keinen substantiellen
Kem haben, sondern bloe Fiktionen sind (vgl. etwa Konflikt, 14). Das
Leben und die Formen, sie gehdren ebenso unabdingbar zusammen, wie
sie fiir Simmel auf ewig Gegensédtze darstellen; der Einzelne muf sich,
will er seine subjektive Kultur realisieren, Formen schaffen, sich in einer
Form ausdriicken, die jedoch als Form und damit Objektivation einer
anderen, fremden Wertsphire angehort und sich dem Subjekt gegeniiber
verselbstdndigt. Das Leben ist ,,das Gegenspiel der Form*“ (ebd., 45
Anm.) - mit diesem Widerspruch beschiftigt sich die gesamte spéte
Lebensphilosophie Simmels, ein Widerspruch, den er in dem Vortrag
Der Konflikt der modernen Kultur 1918, im Jahr seines Todes,
folgendermafien beschrieben hat: ,,Dieses Leben mufl entweder Formen
erzeugen oder sich in Formen bewegen. Wir sind zwar das Leben
unmittelbar und damit ist ebenso unmittelbar ein nicht weiter
beschreibliches Gefiihl von Dasein, Kraft, Richtung verbunden; aber wir
haben es nur an einer jeweiligen Form, die [...] im Augenblick ihres
Auftretens sich einer ganz anderen Ordnung angehdrig zeigt, mit Recht
und Bedeutung eigener Provenienz ausgestattet, einen ibervitalen
Bestand behauptend und beanspruchend. Damit aber entsteht ein
Widerspruch gegen das Wesen des Lebens selbst, seine wogende
Dynamik, seine zeitlichen Schicksale, die unaufhaltsame Differenzierung
jedes seiner Momente. Das Leben ist unl6slich damit behaftet, nur in der
Form seines Widerspiels, das heift in einer Form in die Wirklichkeit zu
treten. (Ebd., 45)

168

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zurick zur Koketterie. Simmel sieht in ihr eine ,,Oberflichen-
spiegelung”, die in der Beziehung zwischen Ménnemn und Frauen
auftaucht, wobei er die Rolle der Koketten der Frau zuweist, wihrend
der Mann in der Stellung des Werbenden und Begehrenden auftritt. In
,ihrer banaleren Erscheinung®, wie Simmel schreibt, sieht die Koketterie
so aus: ,,der Blick aus den Augenwinkeln heraus, mit halbabgewandtem
Kopfe, [ist] charakteristisch. In ihm liegt ein Sich-Abwenden, mit dem
doch zugleich ein fliichtiges Sich-Geben verbunden ist, ein momentanes
Richten der Aufmerksamkeit auf den anderen, dem man sich in
demselben Momente durch die andere Richtung von Kopf und Kd&rper
symbolisch versagt. Dieser Blick kann physiologisch nie langer als
wenige Sekunden dauern, so dafl in seiner Zuwendung schon eine
Wegwendung wie etwas Unvermeidliches prdformiert ist. Er hat den
Reiz der Heimlichkeit, des Verstohlenen, das nicht auf die Dauer
bestehen kann, und in dem sich deshalb das Ja und das Nein untrennbar
mischen. (Geschlechter, 188 f.) Daran wird vor allem deutlich: hier
wird ein Spiel inszeniert, ,es ist das Interesse fiir dich.“ (Ebd., 189) Das
Wesen der Koketterie aber ist die Zweideutigkeit oder der Halbpart aus
»versagen und Gewihren (ebd., 190), die Andeutung, die mehr
verspricht, als sie halten kann, die - einmal als Spiel durchschaut, worauf
es Simmel hier ankommt - die krude Alltagsrealitdt hinter sich laft.
Wihrend wir in der ‘Welt der gewdhnlichen Einstellung’, mit der
Phidnomenologie und Soziologie zu sprechen, unser Leben nach Zweck-
Mittel-Relationen gestalten, einer gewissen Logik der Dinge und
Sachverhalte folgen und dabei einer bestimmten gesellschaftlichen
Rhythmik und einem Stundenplan nachkommen, suspendiert die Welt
des Spiels diese Alltagsordnung, sind in ihr doch die Zeit und Gesetze
der einverstindigen Realitdt momentweise aufgehoben. Es ist eine eigene
Welt in der Welt, die anderen Regeln folgt, einer anderen
Zweckmifigkeit, ndmlich, hier schieBen dann Kunst und Spiel
zusammen, einer ZweckmafBigkeit ohne Zweck, wie Simmel mit Kant
annimmt. Wir treten im Spiel in eine andere Zweckreihe ein, schaffen
Distanz zur Welt des Willens und der Vorstellung, erkennen und erheben
uns zugleich iber dasjenige, worin ein Schopenhauer - und
unausgesprochenermaflen auch Simmel, der ein grofler Verehrer
Schopenhauers war - den ,Brennpunkt des Willens“ erkannt hat: die
Genitalien. Im Spiel, wofiir die Koketterie ein gelungenes Beispiel
abgibt, da sie an eine bestimmte Regelhaftigkeit der Inszenierung wie der
Rezeption gebunden ist, wie in der Kunst, die die perfekte Darstellung
der Koketterie bedeutet, wird Realitdt transzendiert. Erméglicht wird
dadurch dann auch eine andere Stellung zur Realitit, sei’'s was das

169

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis der Geschlechter zueinander betrifft - Motto: wir kdnnen auch
anders! - oder sei’s umfassender was die Moglichkeit der Distanznahme
zur Welt des Gewohnten und Gewohnlichen angeht.

Die Koketterie ist fiir Simmel nur ein Beispiel - freilich ein treffendes
und iiberaus plastisches fiir jenes Spielkonzept, das er in seinen
soziologischen Schriften eindringlich beschrieben hat. Noch in seiner
spétesten soziologischen Schrift Grundfragen der Soziologie (1917), auf
dem Hohepunkt gleichsam seiner lebensphilosophischen Phase, kommt
er im Kapitel iiber die Geselligkeit als die ,Spielform der
Vergesellschaftung® auf den Spielbegriff zuriick und erinnert zugleich
auch wieder an seine eigenen Bemerkungen zur Koketterie. ,Das
Gesellschaftsspiel hat den tieferen Doppelsinn, daB3 es nicht nur in einer
Gesellschaft als seinem &uBleren Triager gespielt wird, sondern dafl mit
ihm tatsdchlich ,,Gesellschaft” ,,gespielt* wird.” (Soziologie, 59) In eben
diesem Sinne wird in der Koketterie mit Erotik gespielt, stellt die
Koketterie - anders formuliert - die Spielform der Erotik dar, ein
»neckisches oder auch ironisches Spiel.“ (Ebd., 61) Im Spiel wie in der
Kunst - und die Koketterie ist fir Simmel ein Ausdruck hoher
asthetischer Kultur - erheben wir uns iiber die Realitét, suspendieren wir
deren Prinzipien, freilich nur momenthaft, augenblicksweise in einer
kurzen Unterbrechung, fliichtig. Danach holt uns die Realitdt wieder ein.

Die Beschreibung der Koketterie und ihrer Konnotationen, die
Simmel eher assoziativ einflicht, erinnert stark an die Schopenhauersche
Asthetik, deren zentrales Moment - die sthetische Kontemplation, in der
wir uns von der Welt der Alltagsroutinen befreien - von Simmel als
stindige Reminiszenz wiedererinnert wird. Wo Schopenhauer dazu
freilich noch die statuarische Ruhe des grolen Kunstwerks benétigt,
innerhalb von dessen Nédhe wir uns kontemplierend verlieren, da setzt
Simmel die Flichtigkeit des kurzen Moments ein, den Augenblick des
Spiels. Vielleicht unterscheidet das den Menschen des tiefen 19.
Jahrhunderts vom nervésen Denker der Moderne, der zwar - das sei gern
zugestanden - gegen Ende seines Lebens wieder der groen Kunst als
Bollwerk gegen Entfremdung und Verdinglichung in der groBstddtisch
gepriagten modernen Gesellschaft gehuldigt hat, der aber - und auch das
beweist der unaufgehobene Widerspruch in eben diesem Spatwerk -
letzten Endes die Unrevidierbarkeit des Prozesses der Moderne, unsere
Flichtigkeit samt der Pathologien, die wir darin ausbilden, und der
Remeduren, die wir dagegen erfinden, erkannt und beschrieben hat.

Wir besitzen ,keinen eindeutigen, von vornherein festen Standort*
(Geschlechter, 198) in der Welt - nicht mehr, wenn wir ihn denn je
iiberhaupt besessen haben. Und deshalb, so Simmels letztes Wort in

170

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bezug auf die Koketterie, kokettieren wir mit allen Dingen des Lebens.
Mithin: eine unter den Bedingungen der Modeme angemessene Form
des Lebens - wir erinnern uns an den Gegensatz von Leben und Form! -
ist die Koketterie, das zur Kunst stilisierte fliichtige Spiel mit dem
Leben. - Ob es moglicherweise gerade diese Erkenntnis ist, die zeitge-
nossische Philosophen und Soziologen wie Charles Taylor, Peter L.
Berger und Thomas Luckmann oder Niklas Luhmann, wenn sie die
Pathologien der Moderne und die subjektiven Reaktions- und Verarbei-
tungsformen beschreiben, inspiriert hat, gerade auf den Klassiker Georg
Simmel als Vertreter der friilhen Moderne zuriickzugreifen?'

Der Kreis schlieBt sich ein weiteres Mal, auch innerhalb des
Simmelschen Lebenswerks. Schon einmal, ndmlich bereits 1901 in
einem Beitrag fiir die Zeitschrift Jugend unter dem Kolumnentitel
Momentbilder sub specie aeternitatis ist Georg Simmel im nur wenig
bekannten Text Koketterie (sic!) auf unser modernes Lebensproblem zu
sprechen gekommen. Am Ende dieses Artikels antwortet die Kokette,
deren Koketterie der Philosoph zuvor eindrucksvoll beschrieben hat,
sibyllinisch: ,,wenn dieses Spiel zwischen Gewidhren und Versagen
Koketterie ist - verhilt sich denn Gott und die Welt zu uns anders?
Locken uns die Dinge nicht weiter und weiter, um uns schlieflich ihr
Letztes doch nicht zu gewdhren? Gonnen sie uns nicht ihren Duft und
Schleier, aber gerade nur genug, da3 wir nicht von ihnen lassen kénnen?
Sieht uns das Dasein nicht auch so halb abgewandt an, mit einem
Versprechen, das es nicht einlést und gegen das wir doch wie blind und
verzaubert unser Ganzes einsetzen? Schon, ich kokettiere. Aber wie kann
mir das der Philosoph verdenken, der es doch immer der Seele als ihr
Hochstes vorschreibt, die Form des Alls in sich abzuspiegeln?*'?

12 Reizvoll wire es, eine genauere Untersuchung dariiber anzustellen, inwieweit aktuelle

Theoretiker wie z. B. die hier genannten mit ihren Arbeiten (Ch. Taylor: Das
Unbehagen an der Modeme, Frankfurt a. M. 1995; P. L. Berger/Th. Luckmann:
Modernitit, Pluralismus und Sinnkrise. Die Orientierung des modemen Menschen,
Giitersloh 1995; N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992), worin mit
unterschiedlichen Erklarungsansitzen und hochst unterschiedlichen Antworten auf die
‘Unbehaustheit des Menschen’ und seine ‘transzendentale Obdachlosigkeit’ (G.
Lukacs) reagiert wird, ausgesprochener- wie unausgesprochenerweise an Szenarien
anschlieBen, die Vertreter der frilhen Modemne, allen anderen voran eben Georg
Simmel (womit die Bedeutung von Max Weber keineswegs herabgewiirdigt werden
soll), schon entwickelt haben. Was die historische Genese dieser ‘kultursoziologischen
Richtung’ angeht, sei noch einmal nachdriicklich auf die Arbeit von K. Lichtblau
(Anm. 1) hingewiesen.
3 G. Simmel: Koketterie, in: Jugend, Jg. 6, Nr. 41, II (1901), 672.

171

https://dol.org/10.5771/9783495983644-155 - am 20.01.2026, 12:27:4!



https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

