
Vom Tempo und den Moden.
Kultur- und gesellschaftskritische Aspekte 
in Georg Simmels Philosophie

Werner Jung

L Tempo, Hektik, Neurasthenie

Es bleibt wohl dabei: Georg Simmel ist der Philosoph, Sozialpsychologe 
und Soziologe der Moderne, jener frühen Moderne, die sich um die 
Jahrhundertwende auskristallisiert hat und als deren Diagnostiker und - 
mit Maßen - Therapeut er sich nachhaltig empfiehlt.1 Man hat 
rückblickend diese Zeit in den verschiedensten Begriffen versucht zu 
beschreiben, hat sie über die vielen gleichzeitigen Ismen und den 
Stilpluralismus anzuvisieren gemeint. Oft unzureichend. Es ist ein durch 
und durch hektisches, ja nervöses Zeitalter. Nervosität gilt bereits den 
Zeitgenossen etwa zwischen 1880 und 1910 - und nicht nur im strengen 
medizinischen bzw. psychologischen Zusammenhang - als Zeichen der 
Zeit. Neurasthenie, so lautete die weitverbreitete Meinung, charak­
terisiert nicht nur die Intellektuellen, Schriftsteller und Künstler, sondern 
ebenso Arbeiter und Angestellte, namentlich Buchdrucker, Eisen­
bahnangestellte und Telefonistinnen. Mehr Tempo, mehr Hektik, mehr 
Nervosität. Karl Lamprecht taufte die neue Ära das „Zeitalter der 
Reizsamkeit“, und insgesamt beherrschte, wie der Historiker Joachim 
Radkau zutreffend schreibt, mindestens an der Oberfläche das „Tempo­

In diesem Essay greife ich auf Überlegungen zurück, die sich auch in meiner 
einführenden Monographie „Georg Simmel, Hamburg 1990“ finden, auf die ich 
nachdrücklich hinweise; gleichwohl bin ich indessen etwas skeptischer geworden 
bezüglich einer Simmel-Interpretation, die den Philosophen einzig in der Fluchtlinie 
der von den kritischen Simmel-Schülern Lukacs, Bloch oder Adorno vorgezeichneten 
Deutungsperspektive (Simmel als Lebensphilosoph und Entfremdungstheoretiker usw.) 
sieht. Dazu im Text mehr. - Hingewiesen sei an dieser Stelle und ganz pauschal auf 
eine Reihe von weiteren Gesamtdarstellungen Simmels, von Sammelbänden und 
ausführlichen Monographien, die größeren Komplexen gewidmet sind: D. Frisby: 
Fragmente der Moderne. Georg Simmel, Siegfried Kracauer, Walter Benjamin, Rheda- 
Wiedenbrück 1989; J. Kintzele und P. Schneider (Hg.): Georg Simmels Philosophie 
des Geldes, Frankfurt a. M. 1993; U. Luckhardt: „Aus dem Tempel der Sehnsucht.“ 
Georg Simmel und Georg Lukacs: Wege in und aus der Moderne, Butzbach-Griedel 
1994; K. Lichtblau: Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhundertwende. Zur 
Genealogie der Kultursoziologie in Deutschland, Frankfurt a. M. 1996; vgl. außerdem 
die Beiträge in den verschiedenen Heften des „Simmel-Newsletter“, der seit 1991 
erscheint.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Design“ die Jahrhundertwende. Schneller, höher, weiter - in einer 
Hetzjagd durch die Zeit. Das Auto drängt sich mit Macht in den 
innerstädtischen Verkehr hinein, auf Kirmesplätzen geraten Rutsch-, 
Achter- und Berg- und Talbahnen zur Attraktion, der Leistungssport tritt 
seit den ersten Olympischen Spielen seinen Siegeszug an. Kinopaläste 
entstehen und verdrängen die Stadttheater; man raucht - nicht nur in den 
Pausen - Zigaretten statt Zigarren. Ganz hektisch eben.2

Nervosität, Hektik, Tempo bilden die Signataren der Zeit und des 
urbanen Raums. Modernität vollzieht sich zuallererst in der Großstadt - 
ihre Zentren heißen Paris, London und New York, aber dann und 
zunehmend auch Berlin. Georg Simmel ist nicht nur Berliner, sondern 
bedenkt auch Berlin in zahllosen seiner Essays. Der städtische Raum, 
innen und außen, an der glitzemd-illuminierten Oberfläche ebenso wie 
hinter der „kalten Haut der Stadt“ (M. Wildenhain) und in den 
Seelenuntiefen der neuen Subjekte, ist beständiges Gravitationszentrum 
des Simmelschen Denkens - seiner frühen, vornehmlich methodo­
logischen Problemen der neueren Philosophie (Ethik, Geschichts­
philosophie, Hermeneutik) gewidmeten, noch am ehesten systematisch 
zu nennenden Schriften, seiner die Kultursoziologie inaugurierenden 
Soziologie bzw. Sozialphilosophie und seiner späten, die ästhetische 
Linie seines Denkens fortschreibenden Lebensphilosophie. Man kann 
deshalb mit guten Gründen im Blick auf die Simmelsche Entwicklung 
durchaus von einer Kontinuität im Wandel sprechen. Der Grundton - das 
großstädtisch moderne Lebensgefuhl - klingt immer wieder durch und 
bildet den Generalbaß.

Wohin auch immer man den Blick richtet, wenn man sich mit den 
Diskursen der frühen Moderne um die Jahrhundertwende beschäftigt, der 
Geltungs verlust traditioneller Werte und Orientierungen, auch 
klassischer philosopischer Begriffe und Termini ist andauerndes Thema. 
Von Nietzsche über Emst Mach und die Vertreter der Wiener Moderne 
bis zu Freud wird der sogenannten Objektivität und Totalität der Garaus 
gemacht, wird dem Subjekt in Gestalt der Individualität der Boden 
entzogen. Rundum wird destruiert und fröhlich dekonstruiert: Wirklich­
keit verflüchtigt sich in Stimmungen, Ansichten und Perspektiven, das 
einzelne Subjekt steht jetzt anhaltlos und ohne Substanz da. Die Wiener 
Literaten von Altenberg über Kraus und Hofmannsthal, Bahr und Beer- 
Hofmann bis zu Schnitzler schreiben diese neuen Erfahrungen aus; Mach 

2 Vgl. J. Radkau: Die wilhelminische Ära als nervöses Zeitalter, oder: Die Nerven als 
Netz zwischen Tempo- und Körpergeschichte, in: Geschichte und Gesellschaft 20 
(1994), 211-241, insbesondere 217 f., 228 ff., 231. Ich verdanke diesem Aufsatz 
entscheidende Hinweise.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bahr inszenieren das Basistheorem (die Unrettbarkeit des Ich3), 
Hofmannsthal liefert mit seinem Chandos-Brief den poetologischen 
Rahmen, in den dann Schnitzler mit seinen Stücken und Prosatexten die 
kultur- und gesellschaftskritischen Töne hineinmischt. Alle Beziehungen 
und vormals intensiven Bindungen sind brüchig geworden, der Kitt ist 
löcherig, und nicht erst außen beginnt die Fremde, wie es Hermann Lenz 
einmal ausgedrückt hat, sondern bereits im Inneren, denn das Ich ist 
nicht mehr Herr im eigenen Haus. Schon flüchtige Begegnungen, 
Stimmungsschwankungen, momentane Anfalle können es aus der 
gewohnten Bahn schleudern - Beer-Hofmanns Roman Der Tod Georgs 
von 1900 oder noch Schnitzlers späte Traumnovelle liefern hierfür das 
nötige Anschauungsmaterial. Das Leben ist nichts weiter als ein einziger 
breiter Strom, und nutzlos, heißt es bei Beer-Hofmann, ist alles Wissen, 
und die „mächtigen Worte“ fallen „verweht“ von den Lippen. Einzig das 
Schweigen noch bewahrt vor der Lüge.4

Eine Philosophie, die ihre Zeit in Gedanken zu erfassen versucht, also 
ein Gesamtbild zeichnen möchte, muß sich diesen Herausforderungen 
stellen. Und wenn die alte Weltanschauung in die Brüche gegangen ist, 
muß man sich die Welt eben neu anschauen.5 Dabei kann es dann nicht 
mehr und länger darum gehen, diesen Fragment- bzw. Trümmerhaufen, 
wie es der junge Lukäcs en passant ausgedrückt und der reife Benjamin 
in seinen geschichtsphilosophischen Thesen dann bündig zusammen­
gefaßt hat, zu einem Ganzen und einer Totalität zusammenzufälschen6 , 
sondern die einzelnen Bruchstücke der Wirklichkeit und Geschichte als 
solche und einzelne stehenzulassen. Auch das hat Georg Simmel früher 
als andere intuitiv gespürt, um es sodann auch methodisch abzusichem: 
im Essay und Fragment als solchen kleinen Formen, die Momentbilder 
sub specie aeternitatis (wie eine Kolumnenfolge der von Simmel über 
einen längeren Zeitraum belieferten Zeitschrift Jugend hieß), Denk­
bilder, wie sie dann Benjamin im Blick auf die eigene Kurzprosa nennen 

3 Die These geht auf Emst Machs „Analyse der Empfindungen...“ zurück, worin es u. a. 
heißt: „Nicht das Ich ist das Primäre, sondern die Elemente (Empfindungen). [...] Die 
Elemente bilden das Ich.“ (zit. nach: G. Wunberg (Hg.), Die Wiener Moderne. 
Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 und 1910, Stuttgart 1992, 141) Hermann 
Bahr hat in einer ganzen Reihe von Artikeln diese These Machs popularisiert und in 
die Wiener Cafehäuser gebracht.

4 Vgl. R. Beer-Hofmann: Der Tod Georgs, Stuttgart 1980, 85.
5 Vgl. dazu den Essay von U. Kösser: Wenn die Welt-Anschauung in die Brüche geht, 

ist es besser, sich die Welt anzuschauen, in: Weimarer Beiträge, H. 2 (1993), 190-207.
6 Vgl. dazu G. Lukäcs: Zur Theorie der Literaturgeschichte (1910), in: G. Lukäcs, Text 

und Kritik 39/40 (1973), 47; außerdem die einschlägigen Thesen Benjamins zum 
Begriff der Geschichte, in: W. Benjamin: Gesammelte Schriften, 1/2, Abhandlungen, 
hg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Frankfurt a. M. 1974, 691 ff.

157

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, entwerfen. Sie sind kurzfristige Interventionen, okkasionalistisches 
Philosophieren pur sang, weil sie, um noch einmal Georg Lukäcs, einen 
von Simmels frühen Schülern, zu zitieren, ‘bei Gelegenheit von’ 
entstanden sind.7 Bei Simmel heißt es diesbezüglich ganz ähnlich: 
Aufgabe seiner Betrachtungen kann nur sein, „daß sich von jedem Punkt 
an der Oberfläche des Daseins, so sehr er nur in und aus dieser 
erwachsen scheint, ein Senkblei in die Tiefe der Seele schicken läßt, daß 
alle banalsten Äußerlichkeiten schließlich durch Richtungslinien mit den 
letzten Entscheidungen über den Sinn und Stil des Lebens verbunden 
sind.“ (Individuum, 195)8 Die Richtung ist also klar: von der Oberfläche 
- und immer hält er sich nur hier auf! - in die Tiefe, mögen sich dabei 
auch Abgründe auftun. Obwohl nur selten erwähnt, konzentriert Simmel 
seine Aufmerksamkeit auf den Problemkomplex Moderne als auf ein 
Unwesen. Denn das Wesen der Moderne überhaupt, schlußfolgert er 
unter Rückgriff auf jene klassisch gewordene Formulierung Baudelaires 
(„La modemite, c’est le transitoire, le contingent, la moitie de Part, dont 
l’autre moitie est l’etemel et l’immuable“), „ist Psychologismus, das 
Erleben und Deuten der Welt gemäß den Reaktionen unsres Innern und 
eigentlich als einer Innenwelt, die Auflösung der festen Inhalte in das 
flüssige Element der Seele, aus der alle Substanz herausgelöst ist, und 
deren Formen nur Formen von Bewegungen sind.“ (Kultur, 184) Dem 
korrespondiert die Ansicht vom modernen Philosophen als einem 
,Abenteurer des Geistes“, der etwas Unlösbares so behandelt, „als wäre 
es lösbar.“ (Ebd., 14) An anderer Stelle schreibt Simmel auch, daß die 

7 G. Lukacs: Die Seele und die Formen (1911), Sonderausgabe der Sammlung 
Luchterhand, Berlin/Neuwied 1971, 27: Jeder Essay schreibt mit unsichtbaren 
Buchstaben neben seinen Titel die Worte: bei Gelegenheit von ..."

8 Die Simmelschen Werke werden - wo nicht nach der Gesamtausgabe (= GA): GA II = 
Aufsätze 1887-1890. Über sociale Differenzierung. Die Probleme der Geschichts­
philosophie (1892), hg. von H.-J. Dahme, Frankfurt a. M. 1989; GA V = Aufsätze und 
Abhandlungen 1894-1900, hg. von H.-J. Dahme und D. P. Frisby, Frankfurt a. M. 
1992; GA VI = Philosophie des Geldes, hg. von D. P. Frisby und K. C. Köhnke, 
Frankfurt a. M. 1989; GA VII = Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908, Bd. I, hg. von 
R. Kramme, A. Rammstedt und O. Rammstedt, Frankfurt a. M. 1995; GA X = 
Philosophie der Mode. Die Religion. Kant und Goethe. Schopenhauer und Nietzsche, 
hg. von M. Behr, V. Krech und G. Schmidt. Frankfurt a. M. 1995 - nach den folgenden 
Bänden zitiert: Der Konflikt der modernen Kultur, München/Leipzig 1918 (= 
Konflikt); Lebensanschauung, München/Leipzig 1918 (= Lebensanschauung); 
Philosophische Kultur. Zweite um einige Zusätze vermehrte Auflage, Leipzig 1919 (= 
Kultur); Grundfragen der Soziologie. 3., unveränderte Auflage, Berlin 1970 (= 
Soziologie); Das Individuum und die Freiheit. Essais, Berlin 1984 (= Individuum); 
Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter, hg. von H.-J. Dahme und 
K. C. Köhnke, Frankfurt a. M. 1985 (= Geschlechter); Vom Wesen der Moderne, hg. 
von W. Jung, Hamburg 1990 (= Moderne).

158

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie „das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament, ein 
etat d’äme, wie man es von der Landschaft gesagt hat“, sei (Individuum, 
37).

Der Philosoph als Abenteurer - man kann auch sagen: als Flaneur in 
der Großstadt und auf den Märkten der Moderne, die dort ihre Waren 
feilbietet. In einem kurzen Essay Simmels von 1896 anläßlich der 
Berliner Gewerbeausstellung, in der er wie in den Weltausstellungen 
insgesamt weitsichtig das jeweils „momentane Centrum der Weltcultur“, 
die , Arbeit der ganzen Welt“ zusammengezogen sieht, heißt es über die 
eigentümliche Warenkultur und die neue „Schaufenster-Qualität der 
Dinge“: „Die Warenproduktion unter der Herrschaft der freien 
Concurrenz und mit dem durchschnittlichen Übergewichte des Angebots 
über die Nachfrage muß dazu fuhren, den Dingen über ihre Nützlichkeit 
hinaus noch eine verlockende Außenseite zu geben.“ (Moderne, 172) 
Simmel erkennt nicht nur das universelle Diktat der Warenwirtschaft, 
sondern zugleich die neue ästhetische Raffinierung der Dinge, die 
diesseits ihres puren „Gebrauchswertversprechens“ (W. F. Haug) 
angesiedelt ist, gleichwohl jedoch unbedingt notwendig, damit die Dinge 
überhaupt gekauft zu werden verdienen. Simmel spricht ausdrücklich 
von der „Wendung in das ästhetische Ideal“, von dem „Reiz für das 
Auge“ und der ,,neue[n] principielle[n] Synthese zwischen dem 
äußerlichen Reiz und der sachlichen Zweckmäßigkeit der Dinge.“ 
(Moderne, 173) Das Design bestimmt das Sein, die Ästhetik der 
Oberfläche und Außenseite - die jeweilige Mode, um es in einer näher 
bei Simmel angesiedelten Redeweise auszudrücken - rückt in den 
Mittelpunkt der Betrachtung. Von hier geht das Simmelsche Senkblei in 
die Tiefe, startet die Expedition in die ‘terra incognita’ der modernen 
Kultur, deren Begriff an den „flüchtigsten und isoliertesten 
Oberflächenerscheinungen des Lebens“, an der „universellen Breite des 
Daseins“ festgemacht wird (vgl. Kultur, 2 f.).

II. Von der Moderne und den Moden

Begonnen hat Georg Simmels intellektuelle Entwicklung mit einer 
Auseinandersetzung über Kant sowie - wenige Jahre später dann - mit 
grundsätzlichen methodologischen Erwägungen im Blick zunächst auf 
die Ethik, dann auch auf Fragen der Geschichtsphilosophie und auf 
Probleme einer allgemeinen Verstehenstheorie. Die Nähe zum 
Neukantianismus und zum Diltheyschen Konzept, zum Pragmatismus 
und mit zunehmender Zeit auch zu Schopenhauer und Nietzsche ist 
überall spürbar. Früh reift in Simmel die Erkenntnis, die dann zum 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eckpfeiler seines Denkens bis in die letzten lebensphilosophischen Jahre 
wird, daß das Subjekt und die Objektivität mindestens in ihrer 
idealistischen Präsentationsweise unrettbar verloren sind: Aussagen über 
das Subjekt und die Gesellschaft sind allenfalls in Annäherungen 
möglich. Ebensowenig wie es noch einen festen Kem gibt, um den sich 
eine Moralphilosophie entspinnen kann - das war jedenfalls Simmels 
kurzes Resultat seiner langwierigen Untersuchung über die Einleitung in 
die Moralwissenschaft von 1892/93 -, ebensowenig existieren auch das 
Individuum und die Gesellschaft als feste Größen.

Das Individuum, schreibt Simmel in Über sociale Differenzierung, 
seiner ersten Buchveröffentlichung nach der Dissertation, bereits 1890, 
sei eine „Vielheit“, Kreuzungs- und Durchgangspunkt verschiedenster 
Einflüsse. Ja, mehr noch, was man für die Einheit des Menschen halte, 
sei „vielmehr die Summe und das Produkt der allermannichfaltigsten 
Faktoren, von denen man sowohl der Qualität wie der Funktion nach nur 
in sehr ungefährem und relativem Sinne sagen kann, daß sie zu einer 
Einheit Zusammengehen.“ (GA II, 127) In bezug auf die Gesellschaft, 
die das Ensemble von sozialen Differenzierungs- und Wechselwirkungs­
prozessen ist, schreibt Simmel, daß der Begriff Gesellschaft „nur der 
Name für die Summe dieser Wechselwirkungen [ist], der nur in dem 
Maße der Festgestelltheit dieser anwendbar ist. Es ist deshalb kein 
einheitlich feststehender, sondern ein gradueller Begriff, von dem auch 
ein Mehr oder Weniger anwendbar ist, je nach größerer Zahl und 
Innigkeit der zwischen den gegebenen Personen bestehenden Wechsel­
wirkungen.“ (Ebd., 131)

Von hier ist dann der Weg frei für Simmels sozialpsychologische und 
soziologische Arbeiten, die in den großen Essaysammlungen Philosophie 
des Geldes (1900) und Soziologie (1908) gipfeln, worin eine 
phänomenologische Bestandsaufnahme der Moderne nicht zuletzt 
entlang der Begriffstrias Geld, Ware und Verkehr angeboten wird. 
Wiederum spielt dabei das Oberflächendesign für Simmel eine 
herausragende Rolle, schenkt er Phänomenen wie der Mode und der 
Koketterie, der Blasiertheit und Neurasthenie, dem Abenteuer und dem 
Spiel seine besondere Aufmerksamkeit. Im Zuge der Ausarbeitung seiner 
soziologischen Theorie - damit seiner mittleren Phase, wenn man so will 
- stößt er auf die Begriffe der subjektiven und der objektiven Kultur, die 
sozusagen zwei Welten anzeigen: zum einen soll sich darin der Anspruch 
des Einzelnen ausdrücken, für wie entfremdet, verdinglicht oder entstellt 
man ihn auch immer (durchaus mit Simmel) ansehen mag, die eigenen 
Bedürfnisse und Begehrlichkeiten aller Art anzumelden, zum anderen 
begreift Simmel darunter die nivellierenden, dem Diktat der entwickelten 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geldwirtschaft unterworfenen Tendenzen der objektiven oder auch 
offiziellen Kultur. Dazwischen klafft eine gewaltige Lücke, ein Hiatus, 
den zu bearbeiten Simmel sich in seinen letzten Arbeiten, den 
philosophischen Aufsätzen und Essays im Umkreis der Lebens­
philosophie, vorgenommen hat. Dabei greift er dann wieder auf die 
Kunst und auf Momente der traditionellen Ästhetik zurück. Unabhängig 
jedoch von der Frage, ob das von Simmel aus der Kunst abgeleitete 
Therapieangebot für die moderne Gesellschaft eine echte Alternative 
darstellt oder nicht, muß man auf jeden Fall die lebensphilosophischen 
Problemkreise, die die Schriften aus Simmels letztem Lebensjahrzehnt 
aufwerfen, als Fortsetzungen und Zuspitzungen früherer Überlegungen 
aus dem Umkreis der Philosophie des Geldes als seinem chef d’oeuvre 
ansehen. Anders gesagt: die Lebensphilosophie pointiert Ansichten und 
schlägt eine bestimmte Lesart der früheren Arbeiten vor, die nicht nur 
Simmel selbst gezogen hat, sondern die, durch die Brille seiner 
kritischen Schüler von Bloch über Lukäcs und Kracauer bis zu Benjamin 
und Adorno betrachtet, bis heute maßgeblich auch die Rezeption 
bestimmt. In Frage stehen die Begriffe - ja, geradezu Paradigmen - 
Entfremdung und Verdinglichung, deren Konturen die Philosophie des 
Geldes einerseits breit ausmalt, wobei andererseits im Blick auf eine 
genauere Lektüre erst noch zu klären ist, ob sie tatsächlich schon jene 
Lukäcssche Unerbittlichkeit, den Weberschen Härtegrad des ‘stahlharten 
Gehäuses’ besitzen.9 Oder existiert nicht beim mittleren Simmel das 
Sowohl - Als Auch, der Relativismus?

Sehen wir uns deshalb jetzt einige in mehrfacher Hinsicht 
repräsentative Arbeiten aus Simmels mittlerer Phase an. Im Mittelpunkt 
rangiert immer das Geld, das nicht allein den Wirtschafts- und 
Warenverkehr bestimmt, sondern weiter noch das „Tempo des Lebens“ 
insgesamt und überhaupt dessen „Stil“ prägt. Simmel verfolgt das in 
seiner Philosophie des Geldes (und eben deshalb nennt er sie auch eine 
Philosophie und nicht Soziologie!) bis in die feinsten kapillaren 
Verästelungen sozialer Wechselwirkungszusammenhänge hinein. Wir 
greifen nur einzelne Punkte heraus und weisen auf die Komplexe der 
‘Mode’ und der ‘Koketterie’ sowie auf den großstädtischen Lebensraum 
und seine Veränderungen hin. Zu Recht hat Simmels Freund Karl Joel in 
seiner Besprechung der Philosophie des Geldes dieses Buch ein 

9 Zu diesem Diskussionskomplex um die Einschätzung der „Philosophie des Geldes“ 
vgl. neuerdings den Sammelband von Kintzele/Schneider (Anm. 1), hierin 
insbesondere die Aufsätze von K. C. Köhnke: „Die Verdrängung der Werte durch das 
Geld“, der sich eher der Lesart von Lukacs, Kracauer und den anderen kritischen 
Simmelschülem anschließt, und B. Nedelmann: „Geld und Lebensstil“, die für eine 
Lesart diesseits des Entfremdungsparadigmas votiert.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Gesamtbild der modernen Kultur unter dem Zeichen des Geldes“ 
genannt.10 Das trifft die Simmelsche Intention sehr genau, denn dieser 
wollte einen philosophischen Beitrag zu nationalökonomischen Fragen 
leisten. „Wenn es eine Philosophie des Geldes geben soll“, so heißt es in 
der Vorrede, „so kann sie nur diesseits und jenseits der ökonomischen 
Wissenschaft vom Gelde liegen: sie kann einerseits die Voraussetzungen 
darstellen, die, in der seelischen Verfassung, in den sozialen 
Beziehungen, in der logischen Struktur der Wirklichkeiten und der 
Werte gelegen, dem Gelde seinen Sinn und seine praktische Stellung 
anweisen.“ (GA VI, 10) Der Untersuchung dieser Voraussetzungen ist 
der analytische erste Teil der Philosophie des Geldes gewidmet, während 
der zweite synthetische Teil sodann die Wirkungen der ausgebildeten 
Geldwirtschaft, die, wie sich näherhin zeigt, eine der entwickelten 
kapitalistischen Warenwirtschaft ist, „auf das Lebensgefuhl der 
Individuen, auf die Verkettung ihrer Schicksale, auf die objektive 
Kultur“ (ebd.) zeigt. Ausdrücklich distanziert sich das Simmelsche 
Projekt bereits in der Vorrede vom historischen Materialismus oder 
dogmatischen Marxismus der II. Internationale, da es darum gehe, 
diesem Materialismus allererst noch „ein Stockwerk unterzubauen“, 
worin die „wirtschaftlichen Folgen selbst als das Ergebnis tieferer 
Wertungen und Strömungen, psychologischer, ja, metaphysischer 
Voraussetzungen erkannt werden.“ (ebd., 13) Es ist enger und breiter 
zugleich als der historische Materialismus, weil es nur über einen 
beschränkten nationalökonomischen Begriffsrahmen verfugt, zugleich 
jedoch die Einflüsse des Geld-, Wirtschafts- und Warenverkehrs auf die 
sozialen Beziehungen, auf das Verhalten der Geschlechter zueinander, 
die Familienbande, Freundschaften, die moralischen Prinzipien des 
Zusammenlebens, schlußendlich noch auf die Geschmacksbildung und 
Ästhetik verdeutlicht. Nicht nur steigert sich ganz allgemein das 
Lebenstempo unter der voll ausgebildeten Geldwirtschaft, worin dem 
Geld als dem „Werth-Ausgleicher und Tauschmittel“ „die Kraft“ 
zukomme, ,»Alles mit Allem in Verbindung zu setzen: es baut eine 
Brücke zwischen den Dingen, wie es eine zwischen den 
wirthschaftlichen Menschen baut, es erfüllt in objektiver Hinsicht die 
Funktion, der der Händler in subjektiver dient.“ (GA V, 224) Ausdruck 
und Sinnbild u. a. der „konstitutionellen Aufgeregtheit des Wirthschafts- 
lebens“ ist die Börse, an deren Reaktionen und Schwankungen die 
„extreme Steigerung des Lebenstempos“, „eine fieberhafte Bewegtheit 
und Zusammendrängung“ die „auffälligste Sichtbarkeit“ erfährt (vgl. 
ebd.).

10 K. Joel: Eine Zeitphilosophie, in: Neue Deutsche Rundschau 12 (1901), 812 u. 818.

162

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn aber alles mit allem und jedem getauscht werden kann, weil 
alles in dem identischen Wertmaß Geld gemessen werden kann, ja, 
wenn, wie Simmel glaubt, selbst die vermeintlich persönlichsten 
Beziehungen davon nicht ausgenommen sind, wie er insbesondere im 
Blick auf die Geschlechterbeziehungen formuliert, dann hat das 
erhebliche Konsequenzen für die Normen und Werte innerhalb der 
Gesellschaft. Überaus drastisch beschreibt er die Implikationen in seinem 
Essay Die Rolle des Geldes in den Beziehungen der Geschlechter, der in 
überarbeiteter Form auch in die Philosophie des Geldes eingegangen ist. 
Hier kommt er - nahezu zwangsläufig - auf das weite Gebiet der 
Prostitution zu sprechen und beschreibt unter Hinweisen auf Zola (und 
wohl dessen einschlägigen Dimenroman Nana), welche Verkehrung der 
Wertschätzung stattgefunden hat. Denn es sei längst nicht mehr so, daß 
die Dime, wenn sie nicht als sozial Depravierte eine Rinnsteinexistenz 
führt, verachtet wird. Im Gegenteil. Die wirklich teure Kurtisane, 
diejenige, für die viel bezahlt werden muß entsprechend der 
Wertaxiomatik, daß etwas wert ist, insofern man dafür bezahlt hat (was 
nichts kostet, ist auch nichts wert!), steigert dadurch allererst ihren 
Persönlichkeitswert. „Die Courtisane, die sich für einen sehr hohen Preis 
verkauft, erhält damit „Seltenheitswert“ - denn nicht nur werden die 
Dinge hoch bezahlt, die Seltenheitswert besitzen, sondern auch 
umgekehrt erhalten ihn diejenigen Objecte, die aus irgend einem 
sonstigen Grunde, sei es auch nur aus einer Laune der Mode, einen 
hohen Preis erzielen. Wie viele andere Gegenstände, ist auch die Gunst 
mancher Courtisane nur deshalb sehr geschätzt und von Vielen gesucht 
worden, weil sie den Muth hatte, ganz ungewöhnliche Preise zu 
fordern.“ (GA V, 265) Von hier lassen sich die verschiedensten 
Gedanken weiterspinnen, die allesamt in der Logik der Argumentation 
liegen: der Wert und damit Preis, denn beide sind identisch, steigt mit 
der Exklusivität und Seltenheit, und er wird gesucht, dient er doch 
vornehmlich dem Einzelnen dazu, wie Simmel an vielen Stellen seiner 
soziologischen Überlegungen nachweist, seine Differenzierungs­
leistungen zu vollziehen. Das steckt in der Dialektik der Geldwirtschaft. 
Wenn dieser große Nivellierer erst einmal angetreten ist, ist es für den 
Einzelnen umso notwendiger, sich zu unterscheiden. Eine Möglichkeit - 
oder vielmehr: ein Differenzierungsangebot - steckt im offensiv wie 
ostentativ ausgestellten Besitzstand: von der kostspieligen Geliebten über 
das eigene Anwesen und protzige Gefährt bis zu den modischen 
Accessoires und der zur Schau gestellten ästhetischen Kultur (oder was 
immer dafür gehalten wird).

163

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Mode ist für Simmel geradezu ein Fallbeispiel für jene immanente 
Dialektik des Geldes, die sich auf der Subjektseite in den 
widerstreitenden Tendenzen von Anschluß an eine Gemeinschaft und 
dem Bedürfnis nach Unterscheidung widerspiegelt. Die Mode, so 
definiert Simmel, „ist Nachahmung eines gegebenen Musters und genügt 
damit dem Bedürfnis nach sozialer Anlehnung, sie führt den Einzelnen 
auf die Bahn, die Alle gehen, sie gibt ein Allgemeines, das das Verhalten 
jedes Einzelnen zu einem bloßen Beispiel macht. Nicht weniger aber 
befriedigt sie das Unterschiedsbedürfhis, die Tendenz auf Differen­
zierung, Abwechslung, Sich-abheben. Und dies letztere gelingt ihr 
einerseits durch den Wechsel der Inhalte, der die Mode von heute 
individuell prägt gegenüber der von gestern und von morgen, es gelingt 
ihr noch energischer dadurch, daß die Moden der höheren Schicht sich 
von der der tieferen unterscheiden und in dem Augenblick verlassen 
werden, in dem diese letztere sie sich anzueignen beginnt.“ (GA X, 10)11 
Mode ist das Resultat dieses Wechselspiels; wo einer von beiden 
Aspekten fehlt, „wird ihr Reich enden.“ Davon darf man jedoch nicht 
ausgehen, vielmehr - und hier mag einmal mehr die Empirie Simmel 
bestätigt haben - müssen wir einen immer rascheren Wechsel der Moden 
konstatieren, eine immer kürzer geratende Haltbarkeitsdauer feststellen. 
In Simmels eigenen Worten: „Der Wechsel der Mode zeigt das Maß der 
Abstumpfbarkeit der Nervenreize an, je nervöser ein Zeitalter ist, desto 
rascher werden seine Moden wechseln, weil das Bedürfnis nach 
Unterschiedsreizen, einer der wesentlichen Träger aller Mode, mit der 
Erschlaffung der Nervenenergien Hand in Hand geht.“ (Ebd., 15 f.)

Nervös ist die Moderne nicht zuletzt deshalb, weil das Sozialgefüge 
ins Wanken geraten ist, weil Standesschranken aufgehoben und 
vermeintlich stabile Klassenlagen instabil geworden sind. Es finden 
Überschneidungen und Vermischungen statt, Aufstiegs- und Abstiegs­
möglichkeiten, neue Nobilitierungen und Deklassierungen stehen auf der 
gesellschaftlichen Tagesordnung. An diesem Punkt beweist Simmel 
geradezu divinatorische Weitsicht, wenn er den Pluralismus und die 
Offenheit der bürgerlichen Gesellschaft, dessen, was er mit der 
modernen, auf der Geld- und Warenwirtschaft beruhenden Gesellschaft 
beschreibt. Moden sind Klassenmoden, sagt Simmel und behauptet 
weiter, daß sie, weil es immer Menschen gibt, die hineinwollen, und 
solche, die, weil die misera plebs sich ante portas aufhält, in aller 
Exklusivität wieder daraus verabschieden, ständigem Wandel und 

11 Vgl. zum Problemkomplex Simmel und die Mode auch die ausgezeichnete 
Essaysammlung von S. Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit, Frankfurt a. M. 
1979.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umbau unterworfen sind. Mode bedeutet den Einschluß und Ausschluß 
zugleich, Exklusivität nach Meinung ihrer Trägerschicht aber unbedingt. 
Sie zeichnet ihren jeweiligen Träger aus, macht ihn identifizierbar bzw. 
zuordbar; dennoch besteht die Tendenz - die Bemächtigung der Mode 
durch Designerpersönlichkeiten unterstreicht diesen Trend noch - auf 
absolute Exklusivität: d. h. auf das unverwechselbare Unikat. Das ist 
mein Kleid, Mantel, Hut - für mich (oder von mir) gemacht. Und der 
Kreis schließt sich wieder. Ich muß mich unterscheiden, und ich 
differenziere mich, indem ich mich laut Simmel auch an der Oberfläche - 
in meiner äußerlichen Hülle - von den anderen in meiner Umgebung und 
Lebenswelt, die für Simmel die urbane oder sogar metropolitane Kultur 
meint, gravierend abhebe.

Eine gedrängte Zusammenfassung seiner Überlegungen zum 
Geldkomplex stellt der kurze Essay Die Großstädte und das Geistesleben 
von 1903 dar. „Die Großstädte sind von jeher die Sitze der 
Geldwirtschaft gewesen“. Und: „Geldwirtschaft aber und Verstandes­
herrschaft stehen in tiefstem Zusammenhänge.“ (Individuum, 193) Aus 
diesen Prämissen konstruiert Simmel sowohl eine Sozialpsychologie, die 
das Wesen des modernen Großstädters beschreibt, als auch eine 
kurzgefaßte, aber weitgreifende Kulturtheorie, die um die Begriffe der 
subjektiven und der objektiven Kultur kreist. Der Geldwirtschaft liegt 
das Prinzip der rationalen Berechnung, also der Planung und Kalkulation 
zugrunde. Sie ist in gewisser Weise Produkt und Summe des 
neuzeitlichen Prozesses der Aufklärung, wie sie ähnlich auch Weber 
oder Sombart, nachmals dann auch Adorno und Horkheimer beschrieben 
haben. Beherrschung und Bändigung der Natur durch den Geist, ihre 
Unterwerfung unter die Gesetze einer berechnenden Vernunft sowie ihre 
Ausbeutung durch die Technik sind die Voraussetzungen für einen 
ungebremsten Fortschritt, eine hemmungslose Akkumulation. „Pünkt­
lichkeit, Berechenbarkeit, Exaktheit“ (ebd., 195), die Simmel hier 
aufzählt, gelten aber nicht nur für die Sphäre der Produktion und der 
Geldwirtschaft, sondern stellen gleichermaßen auch verbindliche 
Richtwerte für das personale Verhalten, für die Ethik des modernen 
Subjekts vor.

Auf diesem Hintergrund nun agiert der großstädtische Mensch, an 
dem Simmel die folgenden markanten Züge notiert: Blasiertheit, 
Reserviertheit und eine zunehmende Distanz. Unter Blasiertheit versteht 
er „die Abstumpfung gegen die Unterschiede der Dinge“, die 
Indifferenz, die durch das Nivellement der alle qualitativen Unterschiede 
einebnenden Geldwirtschaft entstanden ist, ja bisweilen eine völlige 
Gleichgültigkeit; Reserviertheit meint ein „negatives Verhalten sozialer 

165

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur“, wozu das unübersehbare Geflecht großstädtischen Betriebs die 
Einzelnen nötigt, eine Reserviertheit, wie Simmel weiter bemerkt, „mit 
dem Oberton versteckter Aversion“; schließlich die Distanz, Nietzsches 
„Pathos der Distanz“, als Überlebensstrategie (vgl. ebd., 196 ff.). 
Nirgends ist das Gewühl dichter als in der Großstadt, herrschen 
„körperliche Nähe und Enge“, die zugleich „die geistige Distanz“ 
geradezu überlebensnotwendig machen, will man nicht in der Menge 
(wörtlich und in übertragenem Sinne) untergehen. Die Kehrseite der 
Medaille ist freilich, daß „man sich unter Umständen nirgends so einsam 
und verlassen fühlt, als eben in dem großstädtischen Gewühl“ (ebd., 
200). Vor diesen an der Oberfläche festzustellenden Verhaltensweisen 
leitet Simmel in den letzten Passagen seines Essays kurz auf die 
kulturelle Gemengelage über, die in der Großstadt herrscht: „das 
Übergewicht dessen, was man den objektiven Geist nennen kann, über 
den subjektiven“ (ebd., 202).

Unter dem objektiven Geist und seiner offiziellen Kultur versteht 
Simmel durchaus im Rückgriff auf Hegel und auf ähnlichklingende 
Bemerkungen bei Dilthey das weite Gebiet menschlich-gesellschaftlicher 
Objektivationen (in Sprache, Recht, Technik, Wissenschaft und Kunst 
ebenso wie in den Institutionen), und er kulminiert und findet sein 
Zentrum in der modernen Metropole, die der Sitz und Kopf - die 
Schaltzentrale - der Geldwirtschaft ist: sie ist ein gigantischer 
Produktions- und Konsumptionsraum, der Ort der Administration im 
umfassenden Sinne und daneben noch ein Platz, an dem Wissenschaften 
und Künste gepflegt werden. Großstädte sind „die eigentlichen 
Schauplätze dieser über alles Persönliche hinauswachsenden Kultur.“ 
„Hier bietet sich in Bauten und Lehranstalten, in den Wundem und 
Komforts der raumüberwindenden Technik, in den Formungen des 
Gemeinschaftslebens und in den sichtbaren Institutionen des Staates eine 
so überwältigende Fülle kristallisierten, unpersönlich gewordenen 
Geistes, daß die Persönlichkeit sich sozusagen dagegen nicht halten 
kann.“ (Ebd., 203) Der Einzelne droht, darin unterzugehen, die 
subjektive Kultur auf der Strecke zu bleiben; damit also scheint die 
umfassende Entfremdung, ja Verdinglichung die Räume zu besetzen. Es 
scheint so, aber zugleich - darin steckt die Paradoxie des Simmelschen 
Ansatzes, der allzu leichtfertig nur auf den Entfremdungsaspekt 
zurechtgestutzt und also gekürzt worden ist - ist damit wieder die 
Voraussetzung für eine Emanzipation des Einzelnen, für seine 
Differenzierungsleistung gegeben. Das Leben, „einerseits unendlich 
leicht gemacht“, da von überall Angebote kommen, andererseits „aus 
diesen unpersönlichen Inhalten und Darbietungen zusammengesetzt], 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die die eigentlich persönlichen Färbungen und Unvergleichlichkeiten 
verdrängen wollen“, findet im großstädtischen Treiben allererst die 
Möglichkeit, „damit dieses Persönliche sich rette“, sein äußerstes an 
Eigenart und Besonderung“ aufzubieten (vgl. ebd.). Das mag durchaus, 
wie Simmel kritisch hinzufugt, mit Übertreibungen einhergehen. 
Nichtsdestotrotz schafft erst der urbane Wirtschafts- und Verkehrsraum 
die Voraussetzung dafür, daß überhaupt im Unterschied zur Borniertheit 
des Landlebens (mit umfassender sozialer Kontrolle, also mangelnder 
Freiheit und Entwicklungsmöglichkeit) subjektive Kultur als alternative 
Lebensweise, wie immer diese dann im einzelnen konkret ausschauen 
mag, artikulierbar bleibt. Das nietzschesche Pathos der Distanz schafft 
erst den Freiraum in der Gesellschaft, die Freiheit von der Gesellschaft, 
um auf dem verbliebenen schmalen Grat, auf dem die Einzelheit 
herumlaviert, zum Ausdruck ihrer eigenen subjektiven Kultur zu 
kommen. Ob diese dann wirklich und emphatisch als authentisch zu 
bezeichnen ist oder ob sie ebenfalls nur wieder, gleichsam auf 
potenzierter Ebene, als entfremdet-verdinglicht einzustufen ist, mag 
dahingestellt bleiben. Das ist letztlich auch egal, denn so oder so kommt 
deijenige, der sich expressiv äußert und ausstellt, sich selbst, seinen 
Besitzstand oder die Mode, der sich behauptet und agiert, den 
Forderungen der modernen Gesellschaft nach: Du mußt Dich 
unterscheiden!

III. Koketterie als Ideal

Etwas grundsätzlich Neues und Anderes stellt die Simmelsche 
Lebensphilosophie, die im letzten Lebensjahrzehnt des Autors 
entstanden ist und sich in einer Reihe von Essaysammlungen und 
Monographien (über Goethe oder Rembrandt) ausdrückt, nicht dar. Man 
kann vielleicht sagen, daß Simmel in diesen Arbeiten die alten Probleme 
und Fragestellungen, die sich ihm bei seiner Beschreibung der Moderne, 
der Großstadt und des Geldverkehrs aufgedrängt haben, nun ins 
Prinzipielle und Grundsätzliche ausweitet, daß er sie metaphysisch 
tieferlegt und daß er jetzt stärker an Antworten und Lösungen interessiert 
ist. Im Vordergrund steht, wenn sich auch diese Tendenz bereits 
frühzeitig angekündigt hat, die ästhetische Option, eine Orientierung an 
der Kunst und am Schöpferischen - eine Ästhetik als Fluchtpunkt und 
Zielvision. Zentraler Begriff ist die Form.

Ein Essay, der thematisch sicherlich noch in den Umkreis der 
mittleren soziologischen Etappe fallt, dabei ungeheuer dicht geschrieben 
ist und einen weiten Assoziationsraum schafft, der zugleich ein 

167

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Musterbeispiel für den modernen Essay abgibt, welcher sich - so 
übereinstimmend Lukäcs und Adorno - in der Mitte zwischen Kunst und 
Wissenschaft bewegt, über Begriffe verfugt, ihre Definition jedoch 
verweigert, und am Ende bei der Lebensphilosophie landet, ist der Text 
Psychologie der Koketterie von 1909. Darin wird zunächst und zumeist 
in aller Subtilität eine Verhaltensweise beschrieben, die charakteristisch 
für die Geschlechterproblematik ist, die jedoch immer nur unter ganz 
bestimmten gesellschaftlichen Voraussetzungen möglich ist und dadurch 
eine Perspektive auf den konkreten gesellschaftlichen Kontext erlaubt; 
darüber hinaus dann ermöglicht dieser Begriff zu anderen Begriffen wie 
Spiel und Kunst aufzuschließen und Analogien zu bilden, um 
schlußendlich nicht nur mittels des Begriffs Kritik an der bestehenden 
Gesellschaft zu üben, sondern uno actu auch eine Verhaltensweise zu 
empfehlen, die in kultivierter Gestalt dem vom späten Simmel 
geforderten Ideal einer Formung des Lebens nachkommt: auf freilich 
paradoxe Weise, nämlich in aller Flüchtigkeit. Und diese ist 
unaufhebbar, weil die Gesellschaft wie das Individuum - hier 
radikalisiert Simmel frühere Ansichten - nicht nur keinen substantiellen 
Kem haben, sondern bloße Fiktionen sind (vgl. etwa Konflikt, 14). Das 
Leben und die Formen, sie gehören ebenso unabdingbar zusammen, wie 
sie für Simmel auf ewig Gegensätze darstellen; der Einzelne muß sich, 
will er seine subjektive Kultur realisieren, Formen schaffen, sich in einer 
Form ausdrücken, die jedoch als Form und damit Objektivation einer 
anderen, fremden Wertsphäre angehört und sich dem Subjekt gegenüber 
verselbständigt. Das Leben ist „das Gegenspiel der Form“ (ebd., 45 
Anm.) - mit diesem Widerspruch beschäftigt sich die gesamte späte 
Lebensphilosophie Simmels, ein Widerspruch, den er in dem Vortrag 
Der Konflikt der modernen Kultur 1918, im Jahr seines Todes, 
folgendermaßen beschrieben hat: „Dieses Leben muß entweder Formen 
erzeugen oder sich in Formen bewegen. Wir sind zwar das Leben 
unmittelbar und damit ist ebenso unmittelbar ein nicht weiter 
beschreibliches Gefühl von Dasein, Kraft, Richtung verbunden; aber wir 
haben es nur an einer jeweiligen Form, die [...] im Augenblick ihres 
Auftretens sich einer ganz anderen Ordnung angehörig zeigt, mit Recht 
und Bedeutung eigener Provenienz ausgestattet, einen übervitalen 
Bestand behauptend und beanspruchend. Damit aber entsteht ein 
Widerspruch gegen das Wesen des Lebens selbst, seine wogende 
Dynamik, seine zeitlichen Schicksale, die unaufhaltsame Differenzierung 
jedes seiner Momente. Das Leben ist unlöslich damit behaftet, nur in der 
Form seines Widerspiels, das heißt in einer Form in die Wirklichkeit zu 
treten.“ (Ebd., 45)

168

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zurück zur Koketterie. Simmel sieht in ihr eine „Oberflächen­
spiegelung“, die in der Beziehung zwischen Männern und Frauen 
auftaucht, wobei er die Rolle der Koketten der Frau zuweist, während 
der Mann in der Stellung des Werbenden und Begehrenden auftritt. In 
„ihrer banaleren Erscheinung“, wie Simmel schreibt, sieht die Koketterie 
so aus: „der Blick aus den Augenwinkeln heraus, mit halbabgewandtem 
Kopfe, [ist] charakteristisch. In ihm liegt ein Sich-Abwenden, mit dem 
doch zugleich ein flüchtiges Sich-Geben verbunden ist, ein momentanes 
Richten der Aufmerksamkeit auf den anderen, dem man sich in 
demselben Momente durch die andere Richtung von Kopf und Körper 
symbolisch versagt. Dieser Blick kann physiologisch nie länger als 
wenige Sekunden dauern, so daß in seiner Zuwendung schon eine 
Weg Wendung wie etwas Unvermeidliches präformiert ist. Er hat den 
Reiz der Heimlichkeit, des Verstohlenen, das nicht auf die Dauer 
bestehen kann, und in dem sich deshalb das Ja und das Nein untrennbar 
mischen.“ (Geschlechter, 188 f.) Daran wird vor allem deutlich: hier 
wird ein Spiel inszeniert, „es ist das Interesse für dich.“ (Ebd., 189) Das 
Wesen der Koketterie aber ist die Zweideutigkeit oder der Halbpart aus 
„Versagen und Gewähren“ (ebd., 190), die Andeutung, die mehr 
verspricht, als sie halten kann, die - einmal als Spiel durchschaut, worauf 
es Simmel hier ankommt - die krude Alltagsrealität hinter sich läßt. 
Während wir in der ‘Welt der gewöhnlichen Einstellung’, mit der 
Phänomenologie und Soziologie zu sprechen, unser Leben nach Zweck- 
Mittel-Relationen gestalten, einer gewissen Logik der Dinge und 
Sachverhalte folgen und dabei einer bestimmten gesellschaftlichen 
Rhythmik und einem Stundenplan nachkommen, suspendiert die Welt 
des Spiels diese Alltagsordnung, sind in ihr doch die Zeit und Gesetze 
der einverständigen Realität momentweise aufgehoben. Es ist eine eigene 
Welt in der Welt, die anderen Regeln folgt, einer anderen 
Zweckmäßigkeit, nämlich, hier schießen dann Kunst und Spiel 
zusammen, einer Zweckmäßigkeit ohne Zweck, wie Simmel mit Kant 
annimmt. Wir treten im Spiel in eine andere Zweckreihe ein, schaffen 
Distanz zur Welt des Willens und der Vorstellung, erkennen und erheben 
uns zugleich über dasjenige, worin ein Schopenhauer - und 
unausgesprochenermaßen auch Simmel, der ein großer Verehrer 
Schopenhauers war - den „Brennpunkt des Willens“ erkannt hat: die 
Genitalien. Im Spiel, wofür die Koketterie ein gelungenes Beispiel 
abgibt, da sie an eine bestimmte Regelhaftigkeit der Inszenierung wie der 
Rezeption gebunden ist, wie in der Kunst, die die perfekte Darstellung 
der Koketterie bedeutet, wird Realität transzendiert. Ermöglicht wird 
dadurch dann auch eine andere Stellung zur Realität, sei’s was das 

169

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnis der Geschlechter zueinander betrifft - Motto: wir können auch 
anders! - oder sei’s umfassender was die Möglichkeit der Distanznahme 
zur Welt des Gewohnten und Gewöhnlichen angeht.

Die Koketterie ist für Simmel nur ein Beispiel - freilich ein treffendes 
und überaus plastisches für jenes Spielkonzept, das er in seinen 
soziologischen Schriften eindringlich beschrieben hat. Noch in seiner 
spätesten soziologischen Schrift Grundfragen der Soziologie (1917), auf 
dem Höhepunkt gleichsam seiner lebensphilosophischen Phase, kommt 
er im Kapitel über die Geselligkeit als die „Spielform der 
Vergesellschaftung“ auf den Spielbegriff zurück und erinnert zugleich 
auch wieder an seine eigenen Bemerkungen zur Koketterie. „Das 
Gesellschaftsspiel hat den tieferen Doppelsinn, daß es nicht nur in einer 
Gesellschaft als seinem äußeren Träger gespielt wird, sondern daß mit 
ihm tatsächlich „Gesellschaft“ „gespielt“ wird.“ (Soziologie, 59) In eben 
diesem Sinne wird in der Koketterie mit Erotik gespielt, stellt die 
Koketterie - anders formuliert - die Spielform der Erotik dar, ein 
„neckisches oder auch ironisches Spiel.“ (Ebd., 61) Im Spiel wie in der 
Kunst - und die Koketterie ist für Simmel ein Ausdruck hoher 
ästhetischer Kultur - erheben wir uns über die Realität, suspendieren wir 
deren Prinzipien, freilich nur momenthaft, augenblicksweise in einer 
kurzen Unterbrechung, flüchtig. Danach holt uns die Realität wieder ein.

Die Beschreibung der Koketterie und ihrer Konnotationen, die 
Simmel eher assoziativ einflicht, erinnert stark an die Schopenhauersche 
Ästhetik, deren zentrales Moment - die ästhetische Kontemplation, in der 
wir uns von der Welt der Alltagsroutinen befreien - von Simmel als 
ständige Reminiszenz wiedererinnert wird. Wo Schopenhauer dazu 
freilich noch die statuarische Ruhe des großen Kunstwerks benötigt, 
innerhalb von dessen Nähe wir uns kontemplierend verlieren, da setzt 
Simmel die Flüchtigkeit des kurzen Moments ein, den Augenblick des 
Spiels. Vielleicht unterscheidet das den Menschen des tiefen 19. 
Jahrhunderts vom nervösen Denker der Moderne, der zwar - das sei gern 
zugestanden - gegen Ende seines Lebens wieder der großen Kunst als 
Bollwerk gegen Entfremdung und Verdinglichung in der großstädtisch 
geprägten modernen Gesellschaft gehuldigt hat, der aber - und auch das 
beweist der unaufgehobene Widerspruch in eben diesem Spätwerk - 
letzten Endes die Unrevidierbarkeit des Prozesses der Moderne, unsere 
Flüchtigkeit samt der Pathologien, die wir darin ausbilden, und der 
Remeduren, die wir dagegen erfinden, erkannt und beschrieben hat.

Wir besitzen „keinen eindeutigen, von vornherein festen Standort“ 
(Geschlechter, 198) in der Welt - nicht mehr, wenn wir ihn denn je 
überhaupt besessen haben. Und deshalb, so Simmels letztes Wort in 

170

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezug auf die Koketterie, kokettieren wir mit allen Dingen des Lebens. 
Mithin: eine unter den Bedingungen der Moderne angemessene Form 
des Lebens - wir erinnern uns an den Gegensatz von Leben und Form! - 
ist die Koketterie, das zur Kunst stilisierte flüchtige Spiel mit dem 
Leben. - Ob es möglicherweise gerade diese Erkenntnis ist, die zeitge­
nössische Philosophen und Soziologen wie Charles Taylor, Peter L. 
Berger und Thomas Luckmann oder Niklas Luhmann, wenn sie die 
Pathologien der Moderne und die subjektiven Reaktions- und Verarbei­
tungsformen beschreiben, inspiriert hat, gerade auf den Klassiker Georg 
Simmel als Vertreter der frühen Moderne zurückzugreifen?12

Der Kreis schließt sich ein weiteres Mal, auch innerhalb des 
Simmelschen Lebenswerks. Schon einmal, nämlich bereits 1901 in 
einem Beitrag für die Zeitschrift Jugend unter dem Kolumnentitel 
Momentbilder sub specie aeternitatis ist Georg Simmel im nur wenig 
bekannten Text Koketterie (sic!) auf unser modernes Lebensproblem zu 
sprechen gekommen. Am Ende dieses Artikels antwortet die Kokette, 
deren Koketterie der Philosoph zuvor eindrucksvoll beschrieben hat, 
sibyllinisch: „wenn dieses Spiel zwischen Gewähren und Versagen 
Koketterie ist - verhält sich denn Gott und die Welt zu uns anders? 
Locken uns die Dinge nicht weiter und weiter, um uns schließlich ihr 
Letztes doch nicht zu gewähren? Gönnen sie uns nicht ihren Duft und 
Schleier, aber gerade nur genug, daß wir nicht von ihnen lassen können? 
Sieht uns das Dasein nicht auch so halb abgewandt an, mit einem 
Versprechen, das es nicht einlöst und gegen das wir doch wie blind und 
verzaubert unser Ganzes einsetzen? Schön, ich kokettiere. Aber wie kann 
mir das der Philosoph verdenken, der es doch immer der Seele als ihr 
Höchstes vorschreibt, die Form des Alls in sich abzuspiegeln?“13

12 Reizvoll wäre es, eine genauere Untersuchung darüber anzustellen, inwieweit aktuelle 
Theoretiker wie z. B. die hier genannten mit ihren Arbeiten (Ch. Taylor: Das 
Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a. M. 1995; P. L. Berger/Th. Luckmann: 
Modernität, Pluralismus und Sinnkrise. Die Orientierung des modernen Menschen, 
Gütersloh 1995; N. Luhmann: Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992), worin mit 
unterschiedlichen Erklärungsansätzen und höchst unterschiedlichen Antworten auf die 
‘Unbehaustheit des Menschen’ und seine ‘transzendentale Obdachlosigkeit’ (G. 
Lukacs) reagiert wird, ausgesprochener- wie unausgesprochenerweise an Szenarien 
anschließen, die Vertreter der frühen Moderne, allen anderen voran eben Georg 
Simmel (womit die Bedeutung von Max Weber keineswegs herabgewürdigt werden 
soll), schon entwickelt haben. Was die historische Genese dieser ‘kultursoziologischen 
Richtung’ angeht, sei noch einmal nachdrücklich auf die Arbeit von K. Lichtblau 
(Anm. 1) hingewiesen.

13 G. Simmel: Koketterie, in: Jugend, Jg. 6, Nr. 41, II (1901), 672.

171

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155 - am 20.01.2026, 12:27:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-155
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

