98

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

von Subjektformen, Subjektivierungsprozessen und -praktiken etc. existieren
bislang nur wenige methodologische Anhaltspunkte, wie diese untersucht werden
konnen.

Die hier lediglich grob skizzierte Geschichte des Subjekts zeigt bereits deut-
lich, dass sich Bergers Beschreibung des Selbst bestitigt, das »kein dauerhaftes,
vorgegebenes Wesen [ist, M.B.], das von einer Situation zur nichsten fortschrei-
tet, sondern ein dynamischer Prozef3« (Berger 1971: 118, zit.n. Keller 2014: 83). Das
Subjekt ist nicht statisch, es vollzieht fortlaufend eine Art Gestaltwandel. Daher
lasst sich schwer beschreiben, wer es ist. Ihm fehlt gewissermafen die innere Sub-
stanz. Seine imaginierte Seinsweise ist abhingig vom jeweiligen historischen Kon-
text. Gesellschaftliche Wandlungsprozesse und Verinderungen in den Denkweisen
entstehen parallel, was wiederum zu sich stetig indernden Konzeptionsweisen des
Subjekts tiber die Epochen fithrt. Wie das Subjekt sein kann bzw. wer es werden
kann, hingt von den jeweiligen Denkbewegungen der Subjekttheoretiker*innen
ab, die wiederum in ihrer konkreten historischen Zeit verhaftet sind.

Fiir eine Arbeit, die sich mit komplexen Subjektivierungen in der Gegenwart
beschiftigt, empfiehlt es sich demzufolge, auf einen zeitgemifien Subjektivie-
rungsansatz zuriickzugreifen.® Im Folgenden wird der zeitgendssische Subjekti-
vierungsansatz von Judith Butler vorgestellt, der die theoretische Grundlage fiir
den im finften Kapitel entfalteten methodologischen Vorschlag zur Untersuchung
komplexer Subjektivierungen bildet.

2.2 Judith Butler: Intelligible Subjekte

Mit den Arbeiten von Judith Butler liegt eine Subjektkonzeption vor, die lange tra-
dierte Grundannahmen der Philosophie itberdenkt (vgl. Bublitz 2002: 7). Mitte der
1950er Jahre im US-amerikanischen Bundesstaat Ohio in eine jiidische Familie ge-
boren, beginnt Butler in den 1980er Jahren - vor dem Hintergrund der Debatten in
der US-amerikanischen Frauenbewegung um die rechtliche Gleichstellung und die
Kriminalisierung von Gewalt gegen Frauen, der Auseinandersetzungen innerhalb
der Bewegung und der AIDS-Krise — ihre Ansitze zu formulieren (vgl. Redecker
2011: 23ff.). Erste Berithrungen mit der Philosophie erfolgen bereits in Butlers Ju-
gend (vgl. Butler 2009: 375).”

16  Es wire ebenfalls moglich, mit einem historischen Ansatz zu arbeiten. Unter Beriicksichti-
gung der beschriebenen Relevanz der jeweiligen gesellschaftlich-historischen Situation fir
das Entstehen einer Subjekttheorie, kann auch auf sogenannte Klassiker zuriickgegriffen
werden. Meines Erachtens bedarf es dafiir allerdings zwingend einer Reflexion des Entste-
hungskontextes dieser Theorie und einer Diskussion ihrer Ubertragbarkeit in die Gegenwart.

17 »Als junger Mensch kam ich auf die Philosophie, weil ich in ihr eine Form sah, die Frage zu
stellen, wie man leben sollte, und ich nahm die Vorstellung ernst, das Lesen philosophi-

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Die US-amerikanische Philosophin gilt gegenwirtig als eine der wichtigsten
Vertreterinnen dekonstruktivistischer® feministischer Ansitze. Sie hinterfragt in
ihren Schriften u.a. den humanistischen Subjektbegriff, der — in der cartesiani-
schen Erkenntnistradition verhaftet — das Subjekt als kohirent und einheitlich, als
universell und mit sich selbst identisch begreift (vgl. Kap. 2.1). Anders als huma-
nistische Ansitze untersucht Butler die Konstitutionspraktiken, durch die Subjekte
hervorgebracht werden, vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Verhiltnisse, die
fir sie zentral fir die Subjektkonstitution sind (vgl. Lorey 1996: 92). Ihre grundsitz-
liche Kritik am humanistischen Subjekt »beinhaltet keine Verneinung oder Nicht-
anerkennung des Subjekts, sondern eher eine Infragestellung seiner Konstruktion
als vorgegebene oder normativ als Grundlage dienende (foundationalist) Praimisse«
(Butler 1993: 41, Herv. 1.0.). Entsprechend distanziert sie sich von der Idee des auto-
nomen Subjekts und argumentiert stattdessen, dass das Subjekt keine Substanz ist
und hat und damit weder eine tiberhistorische Wahrheit besitzt, noch einen letz-
ten Ursprung. Es ist vielmehr Effekt von diskursiven Bedeutungszuschreibungen,
Effekt von Normen der symbolischen Ordnung und stets abhingig von (machtvol-
len) Strukturen, auf die es keinen Einfluss hat, da sie bereits vor ihm bestehen (vgl.
Meifner 2010: 19f.). »Subjekte sind demnach gewissermaflen bewohnbare Zonen,
die durch diskursive Semantiken geschaffen werden. Sie sind jene sprachlichen
Kategorien, die anerkennungswiirdige bzw. intelligible (Re-)Prisentationen von
Personen bereitstellen, erliutert Villa Butlers Subjektbegriff, und sie fithrt weiter
aus, »[o]hne die Annahme solcher Titel ist es unméglich, eine anerkennungswiirdi-
ge soziale Existenz zu leben« (Villa 2010: 259). Butler folgt Foucault, der davon aus-
geht, dass Subjekte durch Macht gebildet und geformt werden. Ankniipfend an die
Arbeiten von u.a. Althusser und Foucault argumentiert sie, dass iiber die in diskur-
siven Anrufungen erfolgende Subjektwerdung ein historisch-spezifisches Wissen
tiber die Wirklichkeit hervorgebracht und transportiert wird, iiber das diskursiv
geregelt ist, was in welcher Weise denkbar und méglich erscheint (vgl. Meif3ner
2010: 25; Saar 2013: 23).

scher Texte und philosophisches Denken kénnten mir in Lebensfragen die nétige Fithrung
geben.« (Butler 2009: 376) Ihr grofles Interesse an der Philosophie zog jedoch nicht direkt
den Wunsch nach sich, diese auch beruflich zu verfolgen: »Ich war mir [als Jugendliche, M.B.]
nicht sicher, ob ich Philosophin sein wollte, und ich gestehe, dass ich diesen Zweifel nie ganz
iberwunden habe.« (Ebd.: 369)

18 »Dekonstruktion meint nicht verneinen oder abtun, sondern in Frage stellen und —vielleicht
ist dies der wichtigste Aspekt — einen Begriff wie >das Subjekt« fiir eine Wieder-Verwendung
oder einen Wieder-Einsatz zu 6ffnen, die bislang noch nicht autorisiert waren.« (Butler1993:
48; vgl. auch Villa 2006b)

19 »MitIntelligibilitit ist bei Butler das gemeint, was sozial sinnvoll, verstehbar, (iiber-)lebens-
tichtigist. Das, was intelligibel ist, ist sozial anerkannt, weil es den vorherrschenden Diskur-
sen entspricht.« (Villa 2003: 158)

- am 14.02.2028, 16:59:28.

99


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

In ihrer Argumentation geht Butler dekonstruktivistisch vor, indem sie Be-
griffe, die als unhinterfragbar und unverinderlich gelten, in Frage stellt und in
ihren Relationen und Verhiltnissen, durch die sie erst ihre Bedeutung erhalten,
aufzubrechen und zu verschieben versucht (vgl. Lorey 1996: 15). Ihr Vorgehen ist
infolgedessen durch die Einnahme eines anderen, von der bisherigen Erkenntnis-
tradition Abstand nehmenden, Blickwinkels gekennzeichnet, von dem aus sie den
Begrifflichkeiten inhirente Denktraditionen und Politikkonzepte kritisch hinter-
fragt. Dabei zielt sie darauf, Denkmuster zu iiberschreiten, die auf Essenzen und
vermeintlich natiirliche Tatsachen rekurrieren, und dadurch mehr Lebensformen
und -weisen anerkennbar und damit lebbarer zu machen. Oder in ihren Worten:
»Die tibergreifende Forderung muss demnach die nach einem lebbaren Leben sein,
das heifdt nach einem Leben, das gelebt werden kann.« (Butler 2012: 0.A.) Butler be-
zieht dabei in ihrem Denken auch die Materialisierung von Macht in den Korpern
durch kulturelle Praktiken ein. Davon ausgehend, dass Subjekte verkorpert sind
und sich auch durch eine sprachliche Existenz auszeichnen, gilt ihr besonderes In-
teresse den Moglichkeiten und normativen Bedingungen, durch die machtbasierte
Subjektwerdung Handlungsfihigkeit zu erlangen und dadurch soziale Existenzen
und bestehende Normen erweitern zu kénnen.

Butlers Subjektivierungsansatz wird im Folgenden vor dem Hintergrund ihrer
bislang erschienenen Arbeiten und Zuginge detaillierter vorgestellt. Dabei werden
die Aspekte und Begrifflichkeiten ihres Werks thematisiert, die fiir die vorliegende
Arbeit besonders relevant sind.

2.2.1 Subjektivierung durch Macht, Diskurse, Normen - oder:
Wie zum Subjekt werden?

Zentral fiir die Arbeiten von Judith Butler ist ihr Subjektivierungskonzept, auf des-
sen Basis sie saimtliche ihrer Denkbewegungen vollzieht. Es ist der Ausgangspunkt,
von dem aus Butler ihre Argumentationen entfaltet und durch das ihre Ansitze —
die Praktiken und Formen, in denen Subjektivierungen erfolgen — erst vollstindig
verstehbar werden. Ihr Subjektivierungskonzept dient daher in diesem Kapitel als
Rahmung ihres gesamten Denkens.

Mit ihrem Ansatz distanziert Butler sich von den philosophischen Traditio-
nen der Substantialitit: »Die humanistischen Konzeptionen des Subjekts neigen
in erster Linie dazu, eine substantielle Person zu unterstellen, die als Triger ver-
schiedener, wesentlicher und unwesentlicher Attribute auftritt« (Butler 2003a: 2.8).
Butlers Subjekt besitzt hingegen keinen >innersten< oder >wahren« Kern, keine »in-
nere Essenz, auf die es zuriickgreifen kann oder die es >wahrhaftig« macht. Sie
geht stattdessen davon aus, dass alle wahrgenommenen Dinge bereits Interpre-
tationen sind. Indem sie sich von der ontologischen Subjektvorstellung eines es-
sentialistischen, irreduziblen Kerns des Subjekts abwendet, entwickelt sie ihren

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

richtungsweisenden Ansatz. Unter anderem auf Foucaults Werk Bezug nehmend,
befasst sie sich mit den Prozessen und Mechanismen der Subjektproduktion, die
dem Subjekt die Idee eines autonomen, mit sich selbst identischen Wesens ge-
ben. Sie geht davon aus, dass die Subjektbildung durch die Unterwerfung unter
Macht erfolgt, die das Subjekt zugleich erst bildet (vgl. Butler 2001: 8). Macht ope-
riert Butler zufolge in performativen Krifteverhiltnissen® und tritt in Form von
Diskursen® und kulturellen Normen in Erscheinung. Machtdurchzogene Diskurse
und Normen bilden den Rahmen, innerhalb dessen die Subjektivierung erfolgt. Sie
sind quasi der Uberbau, der nun zunichst skizziert wird, bevor anschliefRend But-
lers darauf aufbauende Subjektivierungsvorstellung dargestellt wird. Butler folgt
dabei Foucaults Uberlegungen zur Subjektwerdung als Unterwerfungsprozess un-
ter machtdurchzogene, diskursive Strukturen, baut sein Modell jedoch weiter aus,
indem sie besonders diejenigen Normen betrachtet, die so selbstverstindlich sind,
dass das Nichtkonformgehen mit ihnen die Aberkennung als menschlich zur Folge
hat (vgl. ebd.: 12; Redecker 2011: 137).

EXKURS I: Michel Foucault—Subjekte der Macht

Foucault hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, in dem die Auseinandersetzung
mit dem Thema Macht eine zentrale Rolle spielt. Er kniipft an Nietzsche, Kant und
Husserl an, nicht ohne diese zu kritisieren, distanziert sich von Lacan und greift be-
sonders auf die Arbeiten von Cassirer zuriick (vgl. Sarasin 2005: 102).

Sein Werk ldsst sich grob in drei Phasen unterteilen. Seine erste Schaffensphase
wird als archdologische Phase bezeichnet. Indem er Wissens- und Machtdiskurse un-
tersucht, die Diskurspraktiken regeln, wird esihm mdglich, die ordnenden Regeln ei-
ner Epoche oder Cesellschaft herauszuarbeiten, die begrenzen, was gesagt und ge-
tan wird (vgl. Ruffing 2010: 8). Foucault begreift Macht als ein historisches, sich wan-
delndes Phanomen, iiber das deshalb keine allgemeingiiltigen inhaltlichen Aussa-
gen moglich sind (vgl. MeifRner 2010: 105). Das Neue an seinem Ansatz ist, dass er
Machtverhaltnisse beschreibt, die ohne gesellschaftliches Machtzentrum auskom-
men. Macht wird bei ihm »nicht primdr als eine Kraft beschrieben, die repressiv ist,

20 »Performativitit ist die Kraft einer AuRerung, das von ihr benannte auch herzustellen.« (Re-
decker 2011: 55)

21 Diskurse sind bei Butler machtvolle Denksysteme, die Bedeutungen zuschreiben und Sub-
jekte als konstitutive Machtwirkung dieser verstehen (vgl. Bublitz 2002: 98). Da Diskurse und
die in ihnen formulierten Subjektpositionen immer schon vor dem konkreten Subjektivie-
rungsakt existieren und dazu auffordern, sich mitihnen in Form eines Namens, eines Titels,
zu identifizieren, iiberspannen sie das Tun der Individuen als sedimentierte Vergangenheit
und zugleich als Verweis in die Zukunft (vgl. Villa 2010: 259f.).

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Druck ausiibt und zur Unterordnung zwingt, sondern Macht erscheint als produzie-
rend, als das, was bildet und formt, wovon Individuen und ganze Bevolkerungen ab-
hdngig sind« (Bublitz 2008a: 274). Macht ist fiir Foucault »der Name, den man ei-
ner komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt, [...] die Vielfaltig-
keit von Krafteverhaltnissen, die ein Gebiet bevolkern und organisieren; das Spiel,
das in unaufhoérlichen Kdmpfen und Auseinandersetzungen diese Krafteverhaltnisse
verwandelt, verstarkt, verkehrt« (Foucault 1977: 113f., zit.n. Sarasin 2005: 151). Macht
erlangt ihre Wirkung nach Foucault in Institutionen, Staatsapparaten, in Gesetzge-
bungen und gesellschaftlichen Hegemonien (vgl. ebd.). Sein Machtbegriff richtetsich
damit gegen die Vorstellung der Macht als von oben kommend. Sie ist immer schon
da, den Subjekten vorgangig. Und sie existiert nur bei der Ausiibung einer Tatig-
keit, sodass Foucault auch von Machtausiibung spricht (vgl. Foucault 1994b: 254). Fir
ihn muss Macht relational gedacht werden, »als mikrophysisch von Kérper zu Kor-
per, Subjektzu Subjekt, in den Institutionen und Produktionsapparaten zirkulierende
Kraft, nicht als System oder Struktur, als zentralisierter Regierungsapparat oder all-
gemeines Herrschaftssystem« (Kammler 2008: 274). Machtverhéltnisse wirken nicht
direkt und unmittelbar auf andere ein, sondern aufihr Handeln (vgl. Foucault 1994b:
254). Dabei muss das Subjekt, auf das eingewirkt wird, anerkannt und erhalten blei-
ben und »sich vor dem Machtverhiltnis ein ganzes Feld von méglichen Antworten,
Reaktionen, Wirkungen, Erfindungen« 6ffnen, um bestehen zu konnen (ebd.).

Vor diesem Hintergrund thematisiert Foucault auch die historische Wandelbar-
keit von Wissensstrukturen und die Bedingungen, die bestimmen, was zu einem be-
stimmten historischen Zeitpunkt als Wissen gilt (vgl. Foucault 1994a: 244; Ruffing
2010: 17). Zentral sind fiir ihn dabei sogenannte Macht-Wissenskomplexe. Darun-
ter fasst er die sich gegenseitig voraussetzenden und ergidnzenden institutionellen
Maflnahmen und die wissenschaftlich-empirische Forschung, mittels derer in sozia-
len Praktiken Wissen erzeugt wird, das neben neuen Objekten, Konzepten, Techni-
ken auch neue Subjektformen hervorbringt (vgl. Keller 2008: 97; Ruffing 2010: 33).
Die Wissensmodelle, die als Folge von kollektiven Denkpraxen entstehen, bezeichnet
Foucault als Episteme, als Schichten von Ordnungsstrukturen einer Epoche (vgl. Ruf-
fing 2010: 20). Fiir ihn ist die Frage nach dem Wissen untrennbar mit der Frage nach
der Macht verbunden. Bei der Kopplung von Wissen und Macht geht es um Ordnung,
um die Durchsetzung von Normen, Grenzziehungen und Denk- und Handlungsmaog-
lichkeiten (vgl. Sarasin 2005: 155).

Die zweite, die genealogische Phase Foucaults, ist durch die Analyse der auf
die Kérper wirkenden Disziplinarmachte gekennzeichnet, wie bspw. die Normalisie-
rungsmacht. Foucault setzt sich hier mit den Urspriingen der historischen Diskurs-
und Problemverschiebungen auseinander. Bei ihm gewinnt der Kérper seine Bestim-
mung innerhalb eines Diskurses. Als Diskurse bezeichnet Foucault Praktiken, die sys-
tematisch die Gegenstdnde bilden, von denen sie sprechen (vgl. Foucault 2015: 67f.).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Sie sind eine Art Metaordnung, die eine sprachliche und symbolische Ordnung, ein
gegenseitiges Verstehen, erst ermdglichen. Sie sind eine Konfiguration von Aussage-
mustern, in denen Subjekte sprechen miissen und mit denen Subjekte ihre Welt ge-
stalten, zugleich darin aber von den Diskursen geleitet, beschrankt und dezentriert
werden (vgl. Sarasin 2005: 105). »Innerhalb des Diskurses gewinnt der Koérper [aller-
dings] nurim Kontextvon Machtbeziehungen eine Bedeutung. Die Sexualitatscheint
hier eine geschichtlich spezifische Organisation von Macht, Diskurs, Korpern und Af-
fektivitat« zu sein. (Butler 2003a: 139)

Die dritte Phase seines Werks, die als Ethik der Selbstsorge bezeichnet wird,
thematisiert die Subjektwerdung des abendldndischen Individuums (vgl. Ruffing
2010: 8f). Foucaultinteressiert sich dabei besonders »fiir die Historizitat der Subjekt-
formen, d.h. fir die historisch sich verindernden Weisen des Geformt-Werdens in
normativen Wissens- und Machtordnungen, (Dispositiven) der Disziplinierung und
der Regulierung, die aus Diskursen, Materialititen und Praktiken zusammengesetzt
sind« (Alkemeyer 2013: 37). Das Subjekt erachtet Foucault als unterworfen (vgl. Ruf-
fing 2010: 19; Bublitz 2008b: 294).?* Er interessiert sich insbesondere fiir die histori-
schen Konstitutionsbedingungen, sozialen Funktionen, epistemischen Orte und er-
fahrungsmafligen Zugéanglichkeiten des Subjekts (vgl. Saar 2013: 21). Dabei bewegt
er sich »in seinem Denken und Arbeiten weg von dersreinen<Philosophie und ihren
Fragen nach den universalen Merkmalen des Menschseins [...J«und wendet sich statt-
dessen der historischen und empirischen Untersuchung »der vielféltigen und kon-
tingenten Konstitutionsprozesse menschlicher Subjektformen in gesellschaftlichen
Praxisfeldern, im Zusammenspiel von Wissen und Macht, von Diskursen und insti-
tutionellen Praktiken im Umgang mit Wahnsinnigen, der Behandlung von Kranken
oder der Bestrafung von Gesetzesbrechern etc.« zu (Keller 2008: 14). Zudem interes-
sieren ihn die Objektivierungsformen, die den Menschen zum Subjekt machen (vgl.
Foucault 2005: 240).

2.2.1.1 Subjektivierungsrahmung |: Macht

Butler folgt in ihrem Verstindnis von Macht Foucault. Sie erachtet Macht als Name
fiir eine Komplexitit, die sich nicht einfach benennen lisst (vgl. Butler 2006: 61).
Fiir Butler ist Macht eine produktive Instanz, durch die Subjekten erst ihre soziale
Existenz und damit auch ihre Handlungsfihigkeit ermoglicht wird. Sie ist sowohl

22 Seiner Subjektvorstellung liegt dabei eine zweifache Wortbedeutung zugrunde: »[v]ermit-
tels Kontrolle und Abhingigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewufitsein und
Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitit verhaftet sein. Beide Bedeutungen unterstellen ei-
ne Form von Macht, die einen unterwirft und zu jemandes Subjekt macht.« (Foucault 1994a:
246f)

- am 14.02.2028, 16:59:28.

103


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die Grundlage als auch die Voraussetzung des Sozialen und strukturiert es zu-
gleich. »Macht ist eine Bewegung, eine Verkettung, die sich auf die Beweglichkei-
ten stiitzt, aber zugleich in bestimmtem Sinne von ihnen abgeleitet ist. Sie ist die
von der Beweglichkeit abgeleitete Verkettung, die sich gegen diese wendet und die
Bewegung selbst stillzustellen versucht.« (Ebd.: 62) Foucault aufgreifend geht auch
Butler davon aus, dass sich Wissen und Macht letztlich nicht voneinander trennen
lassen. Sie greifen ineinander, sodass Macht-Wissenskomplexe entstehen, die aus-
driicklich oder subtil bei der Etablierung von Kriterien und Kategorien wirken, mit
und in denen die Welt gedacht wird (vgl. Butler 2009: 50, 341). Macht ist also nicht
einfach als solche existent, sie tritt in Verbindungen auf. Macht kann beispielswei-
se in Form eines Namens auftreten, durch den das Benannte umgrenzt wird und
durch den es erstarrt und als substanziell erscheint (vgl. Butler 2006: 61). Sie ist den
Begriffen und Bezeichnungen inhirent, die in den alltiglichen Interaktionen ver-
wendet werden und ohne die es kaum moglich wire, (soziale) Verstindlichkeit zu
erlangen. Das bedeutet, dass sich Macht nicht einfach ablehnen oder mit ihr bre-
chen lasst. Individuen sind gezwungen, in den machtdurchzogenen Kategorien,
Normen und Diskursen der sie umgebenden Welt zu agieren, um intelligibel, um
sozial anerkennbar zu sein (vgl. auch Kap. 2.2.2).”* Damit agiert Macht normativ:
Indem sie in Macht-Wissenskomplexen auftritt, also bspw. als soziale Kategorie,
ist sie oft schwer als Macht erkennbar, sie verstellt sich quasi und wird dadurch re-
lativ unverwundbar (vgl. Butler 2006: 210). In der Folge lasst sie sich nicht einfach
als Macht untersuchen.

Mit Butler lasst sich Macht daher nicht als ein reiner Willensakt denken. Indem
sie in den Kategorien, Normen und Diskursen enthalten ist, konstituiert Macht
tiberhaupt erst die Moglichkeit zur Willensentscheidung — denn ohne Bezeichnun-
gen lassen sich keine Willensentscheidungen treffen — und schrinkt diese dadurch
zugleich auch ein. Macht lisst sich weder widerrufen, noch ablehnen, sondern
lediglich (in verinderter Weise) wiedereinsetzen, wie weiter unten noch deutlich
werden wird (vgl. Butler 2003a: 184).** Butler kommt deshalb — Foucault folgend
- zu dem Schluss, dass es wenig zielfithrend ist, die Standardfrage zu stellen, was
Macht ist. Sie plidiert stattdessen dafiir, zu untersuchen, »wie die Macht arbeitet

23 Butler beschreibt die Macht als dem Einzelnen einerseits aufgezwungen, zugleich aber erst
das eigene Erscheinen ermoglichend, sodass sie keinen Ausweg aus dieser die Macht kenn-
zeichnenden Ambivalenz sieht (vgl. Butler 2001: 184).

24  Butler erteilt damit klassischen linken Narrationen eine Absage, wie Distelhorst schreibt:
»Wenn die Macht Menschen zugleich unterwirft und in Subjekte verwandelt, kann sie nicht
einfach im Stile klassisch linker Narrationen von Emanzipation zuriickgewiesen, geschweige
denn beseitigt werden, weil mit dieser Zerstérung der Macht auch die Grundlage fiir das
Subjektsein zerstort wiirde. Um Subjekt zu werden und bleiben zu kénnen, muss der Mensch
folglich die Bedingungen seiner Unterwerfung (sollten sie auch noch so schmerzhaft fiir ihn
sein) begehren, da sie ihn immer auch in ein Subjekt verwandeln.« (Distelhorst 2009: 52)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

oder welche Form sie in dieser oder jener ihrer Ausitbungen annimmt und was sie
tut« (Butler 2007: 164). Um die mittels Verstellung operierende und als etwas ande-
res als sie selbst in Erscheinung tretende Macht zu analysieren, schligt sie vor, ins-
besondere Normen und Diskurse als Erscheinungsformen der Macht in den Blick
zu nehmen (vgl. Butler 2006: 62).%

2.2.1.2  Subjektivierungsrahmung Il: Diskurse
An Foucault anschliefRend, sind Diskurse fiir Butler Begriffe, die neben ihrer kon-
kreten Bedeutung einen Rahmen setzen, der vorgibt, was sozial sinnvoll und ver-
stindlich ist und was davon ausgeschlossen bleibt. Villa beschreibt Butlers Dis-
kursverstindnis folgendermafRen: »Diskurse sind Systeme des Denkens und Spre-
chens, die das, was wir von der Welt wahrnehmen, konstituieren, indem sie die Art
und Weise der Wahrnehmung prigen.« (Villa 2003: 20) Zugleich weisen Diskurse
Handlungen, Dingen, Artefakten etc. Bedeutungen zu. Bedeutung liegt fiir Butler
demnach nicht einfach in den Dingen selbst. Gesprochene Worter — Butler spricht
von Signifikanten — enthalten neben ihrer konkreten Bezeichnung weit mehr Be-
deutung als sie zunichst zu benennen scheinen. Sie rufen Normen und Konven-
tionen auf, die diesen anhaften. Dabei stellt ein Diskurs nicht einfach vorhandene
Praktiken und Beziehungen dar, die den Signifikanten inhirent sind, »sondern er
tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne produktiv« (vgl. Butler
1993: 129).%

Uber Diskurse wird zudem die Intelligibilitit von Subjekten und Objekten aus-
gedriickt.”” Nicht alles ist Sagbar und nicht alles wird als sozial verstindliches

25  Lorey kritisiert Butlers Machtverstandnis: »Die Macht bleibt bei Butler auf der Seite des Ce-
setzes und der strukturellen Herrschaftsordnung. Subjekte konstituieren sich somit im Ver-
héltnis zu hegemonialen Normen, deren vorherrschende Position selbst nicht erklart werden
kann.« (Lorey 1996: 55) Als problematisch erachtet sie dariiber hinaus Butlers Verallgemei-
nerung spezifischer (juridischer) Machtwirkungen, da diese die Relationalitdt von Machtver-
héltnissen homogenisieren (vgl. ebd.: 67). Butlers Ansitze kénnen Lorey zufolge die Relatio-
nalitdt von Machtverhiltnissen nicht erklaren.

26  Distelhorst beschreibt Butlers Vorstellung von Diskursen als die Semantik festlegend. Dis-
kurse definieren, welche Bedeutung Worten zu einem bestimmten historischen Zeitpunktin
einer Kultur zukommt. AuRerdem legen Diskurse fest, wie Objekte und Subjekte Verstind-
lichkeiterlangen (vgl. Distelhorst 2009: 41). In Butlers Diskursverstandnis gehtes alsodarum,
welche Bedeutung einem Faktum durch den Diskurs zugewiesen wird und welche Normen
er in sich tragt (vgl. ebd.: 39). Rose schreibt deshalb: »Fiir Butler bezeichnet der Diskursbe-
griff im Anschluss an Foucault also die Bedingung der Moglichkeit, dass ein Gegenstand (in
diesem Fall ein Subjekt) iiberhaupt erstin Erscheinung treten kann. [...] Die praktische Wirk-
samkeit von Diskursen realisiert sich darin, dass Diskurse regelhaft und wiederholend Aus-
sagen so miteinander verkniipfen, dass in ihnen bestimmte Gegenstande und Wahrheiten
Uber die Gegenstande hervorgebracht werden kénnen.« (Rose 2012: 114)

27  Villa verdeutlicht dies am Beispiel einer Kartoffel, die nicht mit einer Gravur >Kartoffel<aus
der Erde kommt. Wire dies der Fall, wiirde es sich um eine naturgegebene Entitit handeln.

- am 14.02.2028, 16:59:28.

105


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Sprechen anerkannt (vgl. Butler 2007: 160f.). Bereits Foucault hat darauf hingewie-
sen, dass Diskurse die Fihigkeit der Selbstreflexion beschrinken und eingrenzend
auf das wirken, was als Wahrheit (itber uns selbst) gilt. Diskurse wirken also for-
mierend auf Subjekte ein. Sie agieren begrenzend, wirken repressiv und zwingen
das Subjekt, sich dieser Unterdriickung zu unterwerfen, um in einer intelligiblen
Form sprechen zu kénnen (vgl. Butler 2003a: 172). Auf diese Erkenntnisse aufbau-
end, argumentiert Butler, dass auch Identititen diskursiv produziert werden. Die
(eigene) Bezeichnungspraxis ist stets eine sprachliche, die bestimmte Signifikanten
zitiert, um sozial verstindlich und anerkennbar zu sein. Das, was gesellschaftlich
als Identitit verstanden wird, ist damit immer diskursiv reglementiert. Fiir Butler
impliziert dies die Wirkung von Diskursen auf den Kérper, den sie als durch diese
gepragt erachtet (vgl. Kap. 2.2.4). Eine Bezugnahme jenseits der Diskurse auf ei-
nen >reinen< Korper ist ihrer Auffassung nach nicht méglich, da alle sprachlichen
Ausdrucksformen stets diskursiv gerahmt sind und formierend auf den Kérper ein-
wirken (vgl. Butler 1997: 33). Das Individuum wird davon durchdrungen, was Butler
schlieRen lisst, dass Identitit als eine »den Korper einkerkernde Seele« zu fungie-
ren scheint (Butler 2001: 83). Das bedeutet, dass durch Diskurse der Bereich des
Denk- und Lebbaren abgesteckt wird und andere Optionen als nicht denk- und
lebbar erscheinen (vgl. Villa 2003: 23). Butler zieht daraus den Schluss: »Das >Ichs,
das an sich arbeitet, das sich verfertigt, ist immer schon durch gesellschaftliche
Beziehungen und Normen geformt, die ihrerseits im Werden sind, das heif3t offen
und im Prozess ihrer Gestaltung.« (Butler/Athanasiou 2014: 102)

Verschiedene Kritiken an Butler zusammenfassend, stellt Bithrmann fest, dass
es bei Butler zu einer Reduktion gesellschaftlicher Prozesse kommt, da Butler die
Ebene der Diskurse bei der Analyse nicht verlisst, »anstatt das Zusammenspiel von
Handlung und Struktur, Individuum und Gesellschaft zu analysieren« (Bithrmann
2004:17, zit.n. Meifdner 2010: 20). Ich werde in Kapitel drei aufzeigen, dass Butlers
Subjektverstindnis Individuum und Struktur beinhaltet.

2.2.1.3 Subjektivierungsrahmung lll: Normen

Fiir Butler sind Normen zentral, um intelligibel zu werden. Dabei sind die Normen
dem Subjekt vorgingig, sie sind bereits in der Welt bevor das Subjekt zum Subjekt
wird (vgl. Butler 2007: 50; Butler 2005: 63). Normen haben also nicht dieselbe Zeit-
lichkeit wie die einzelnen Leben.*® Thr Tempo des Entstehens, Wandelns und Fort-

Da dies nicht so ist, argumentiert sie, dass zwischen den Dingen und den Menschen immer
und unausweichlich Diskurse stehen, durch welche die Kartoffel erst als solche verstandlich
wird (vgl. Villa 2003: 22).

28  »Wir kommen unter der Bedingung auf die Welt, dass die soziale Welt bereits da ist, dass
sie die Fundamente fiir uns legt. Das impliziert, dass ich ohne Normen der Anerkennung,
die mein Weiterleben unterstitzen, nicht fortbestehen kann: Der mich betreffende Sinn fir
Méglichkeit muss zuerst von woanders her imaginiert werden, bevor ich anfangen kann, mir

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

dauerns ist ein anderes als das der Subjekte. Dadurch wird es moglich, die soziale
Verstindlichkeit der Leben zu sichern (vgl. Butler 2007: 50). Mit Bezug auf Ewald
weist Butler auf die Fihigkeit von Normen hin, Abstinde zu markieren und dar-
iiber Ein- und Ausschliisse zu erzeugen. Normen konnen also als Vergleichsprin-
zipien beschrieben werden, die sich auf ein gemeinsames Maf3, eine gemeinsame
Referenz, beziehen (vgl. Butler 2009: 88). Dabei werden die negativen Einschrin-
kungen juristischer Zwinge durch die positiveren Regulierungen normalisierender
Kontrollen der Norm ersetzt (vgl. ebd.: 87). Normen sind dadurch listiger als (ju-
ristischer) Zwang, sie wirken subtiler. »Die Norm fungiert vor allem als Orientie-
rungsmaflstab, so dass die Menschen sich zumeist freiwillig nach ihr richten, da sie
sonst nicht wiissten, wie sie sich verhalten sollten.« (Distelhorst 2009: 38) Normen
bringen demzufolge gemeinsame Standards hervor, denen Subjekte unterworfen
sind: »Die Norm ist ein Mafd und ein Mittel, um einen gemeinsamen Standard her-
vorzubringen.« (Butler 2009: 87) Butler erachtet Normen als Begehren hervorbrin-
gend und zugleich begrenzend, wodurch die Sphiren lebbarer Gesellschaftlichkeit
eingegrenzt und die Subjektbildung gelenkt wird (vgl. Butler 2001: 25). Indem sie
Ausschliisse bewirken, erzeugen sie zugleich Einheiten, die anerkannt werden (vgl.
Butler 2009: 328). Und sie ziehen materielle Folgen nach sich. Wer beispielsweise
nicht als Rechtsubjekt anerkannt wird, wird gesellschaftlich an den Rand gedringt
und ist ohne Sicherheit (vgl. Butler/Athanasiou 2014: 126; vgl. auch Kap. 2.2.5).

Durch die stetige Anwendung werden Normen stindig wiederholt. Dadurch er-
zeugen sie die Bedingungen ihres Seins immer wieder aufs Neue — was die Mog-
lichkeit zur Verdnderung der Bedingungen impliziert, unter denen Subjekte als
Subjekte anerkannt werden (vgl. Butler 2010: 11; vgl. auch Kap. 2.2.2).* Entspricht
das stindige Anwenden, das Zitieren der Normen nicht den normativen Erwartun-
gen — insbesondere in verkdrperter Form — impliziert dies die Moglichkeit, dass
die Normen erheblich an Selbstverstindlichkeit verlieren. Dadurch wird sichtbar,
dass es sich um gesellschaftliche Konstruktionen handelt, die in einer bestimmten
historischen Zeit verhaftet sind und verindert werden kénnen (vgl. Butler 2009:
346).

Da Normen permanent zwischen dem unterscheiden, was anerkannt werden
soll und dem, was ausgeschlossen bleiben soll, implizieren sie Macht. Butler wirft
deshalb die Fragen auf: »Wer kann ich werden in einer Welt, in der die Bedeutun-
gen und Grenzen des Subjekts im Voraus fiir mich festgelegt sind? Durch welche

ein Bild von mir zu machen. [...] Ich kann nicht sein, wer ich bin, ohne aus der Sozialitat der
Normen zu schépfen, die mirvorhergehen und mich iibersteigen. In diesem Sinne binich von
Anfang an aufierhalb meiner selbst, und um zu tiberleben, um in den Bereich des Mdglichen
zu gelangen, muss ich es sein.« (Butler 2009: 58)

29  Dabei besteht die Norm nur insoweit fort, als sie in der sozialen Praxis, in den alltaglichen
sozialen Ritualen und dem korperlichen Leben wiederholt wird und dabei immer wieder neu
eingefiihrt und idealisiert wird (vgl. Butler 2009: 85).

- am 14.02.2028, 16:59:28.

107


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Normen werde ich zwangsweise bestimmt, wenn ich frage, was ich werden kann?«,
und sie fragt weiter, »[u]lnd was geschieht, wenn ich etwas zu werden beginne, was
im gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist? Was kann ich in Anbetracht
der gegenwirtigen Seinsordnung sein?« (Butler 2009: 98) An diese Fragen anschlie-
Bend, ist es fiir sie zentral, zu analysieren, wie Normen zwischen verschiedenen
Versionen des Menschlichen unterscheiden und diese gegen das Nichtmenschliche
abgrenzen. Um Normen nicht als selbstverstindlich hinzunehmen, schligt sie vor,
danach zu fragen, wie die Normen eingefithrt und normalisiert werden, damit sich
aufzeigen l4sst, auf wessen Kosten sie installiert werden (vgl. Butler 2016: 53). »Nur
durch einen kritischen Ansatz gegeniiber den Normen der Anerkennung kénnen
wir beginnen, jene bosartigeren Formen der Logik zu demontieren, die an Rassis-
mus und Anthropozentrismus festhalten.« (Ebd.) Fiir Butler verbinden sich damit
in Normen paradoxer Weise sowohl Konformitit als auch die Moglichkeit des Wi-
derstands, sodass Normen potenziell die Moglichkeit zur Politisierung bieten (vgl.
Butler 2009: 344f.).

2.2.1.4  Butlers Subjektivierungstheorie: Vom >Werden« statt >Sein¢

Vor dem Hintergrund der skizzierten Rahmungen von Macht, Diskursen und
Normen entwickelt Butler ihre Subjektivierungstheorie, die meines Erachtens das
Herzstiick ihrer Arbeiten ist. Indem sie sich von sklassischen« Subjektivierungs-
konzepten distanziert, welche auf eine ontologische Basis rekurrieren und das
Subjekt mit einem >wahren Kern« versehen, wird es ihr méglich, sich mit der Rele-
vanz und der Wirkung von Macht, Diskursen und Normen in der Subjektbildung
auseinanderzusetzen. Ihr Subjekt ist folglich ein Subjekt des sWerdens«.

Ungewshnlich fiir eine philosophische Theorie — und zugleich zentral fiir das
Verstindnis ihres Ansatzes — ist dabei Butlers Verwendung des eher soziologischen
Begriffs des Individuums. Wahrend die humanistische Tradition der Philosophie
ausschliefllich den Subjektbegriff diskutiert, differenziert Butler zwischen Subjek-
ten und Individuen. Subjekte sind ihrer Auffassung nach sprachliche Kategorien, Platzhal-
ter, in Formierung begriffene Strukturen, die einen Ort oder eine Stelle darstellen, die dann
durch ein Individuum besetzt werden konnen, welches auf diese Weise sozial verstehbar und
anerkennbar wird: »Das Subjekt ist die sprachliche Gelegenheit des Individuums, Verstind-
lichkeit zu gewinnen und zu reproduzieren, also die sprachliche Bedingung seiner Existenz
und Handlungsfihigkeit.« (Butler 2001: 15, Herv. M.B.) Diese Differenzierung wird in
den folgenden Kapiteln noch zentral werden.

Wird von einem Subjekt gesprochen, ist deshalb jedoch nicht unweigerlich von
einem Individuum die Rede, das Subjekt als solches ist fiir Butler vielmehr ein Modell fiir
Handlungsfahigkeit und Intelligibilitit, also soziale Verstehbarkeit (vgl. Butler 2005:
63, Herv. M.B.). Indem sich das Individuum der Macht unterordnet, die den Kate-
gorien, Platzhaltern, in Formierung begriffenen Strukturen, den Orten oder Stellen

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

inhirent ist, die es besetzt, wird es subjektiviert und dadurch sozial verstehbar®
und in der Folge auch handlungsfihig.

Macht ist in ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen fiir Butler die Ba-
sis der Subjektivierung. Erst durch die (verschleierte) Macht entsteht iberhaupt
die Moglichkeit, subjektiviert zu werden. Die Macht gibt dem Subjekt seine sozia-
le Daseinsberechtigung und sichert dadurch sein Uberleben (vgl. Butler 2001: 13).
Hierfiir muss sich das Individuum der Macht unterwerfen, die der Subjektivierung
anhaftet. Es ist ihr ausgesetzt und es muss sie anerkennen, mit ihr und durch sie
agieren. »Kein Individuum wird Subjekt, ohne zuvor unterworfen/subjektiviert zu
werden.« (Ebd.: 15f.) Die Unterwerfung unter die Macht, die dem Subjekt vorgin-
gig ist, stellt damit ein zentrales Moment der Subjektwerdung dar. Sie ist die Mog-
lichkeitsbedingung, eine soziale Existenz zu erlangen (vgl. Butler 2001: 12f.). Die
Subjektivierung — Butler spricht von Subjektivation® — impliziert also einerseits
die grundlegende Abhingigkeit von der Macht, den Diskursen und den Normen.
Dadurch, dass das Subjekt, wie auch sein Wille, erst in der Unterordnung unter die
Macht hervorgebracht werden, ist das Subjekt verletzlich gegeniiber dieser Macht
(vgl. ebd.: 24). Andererseits ermoglicht die Subjektivierung erst die Intelligibili-
tat und Handlungsfihigkeit, letztlich die soziale Existenz, sodass sie das Subjekt
grundlegend bedingt (vgl. Butler 2001: 7., 13; Butler 2005: 63).

Dabei erscheint die Macht als im Subjekt griindend, indem sie inkorporiert*
und dadurch verschleiert wird. Wird sie dann durch das Subjekt ausgeiibt, »ver-
liert sie den Anschein ihrer Urspriinglichkeit; in dieser Situation erdffnet sich die
umgekehrte Perspektive, dafd Macht die Wirkung des Subjekts ist und dafy Macht
das ist, was Subjekte bewirken« (Butler 2001: 18). Nietzsche folgend, geht Butler
davon aus, dass die Macht stets beides zugleich ist: »dem Subjekt duflerlich« und
»der Ort des Subjekts selbst. [...] Macht ist [damit, M.B.] niemals blof} eine duf3erli-
che oder dem Subjekt vorhergehende Bedingung, noch kann sie ausschliefilich mit
dem Subjekt identifiziert werden.« (Ebd.: 20)* Dabei verschwindet die Macht nicht

30 Villa beschreibt diesen Prozess sehr anschaulich: »Wir sind real nicht ein abstraktes Subjekt,
sondern immer ein konkreter Jemand. Und zu einem >Jemand«werden wir gemacht—durch
Anrufungen, Namen, Bezeichnungen und Identititskategorien, die vor uns da sind und die
ein Eigenleben fithren.« (Villa 2003: 42)

31 Subjektivation beschreibt Butler als »den Prozefd des Unterworfenwerdens durch Macht und
zugleich den Prozefd der Subjektwerdung« (Butler 2001: 8). Dabei erachtet sie die Subjekti-
vation als »paradoxe Wirkung einer Herrschaft der Macht, unter welcher schon die blofien
>Existenzbedingungen«<die Moglichkeit des Weiterlebens als anerkennbares soziales Wesen,
die Bildung und den Fortbestand des Subjekts in der Unterordnung verlangen« (ebd.: 31).

32 Butlersprichtdavon, dass die Macht als das wirkt, was vom Subjekt aufgenommen wird (vgl.
Butler 2001:18). Ich benutze hier den Begriff des Inkorporierens, um die Aspekte der Einver-
leibung und Verkorperung der Macht als eine Form ihrer Wirkung deutlicher zu betonen.

33 FiirButler bietet Nietzsche eine politische Einsichtin die Formierung der Psyche wie auch der
Subjektivation: Er zeigt auf, dass es nicht ausschlieRlich um die Unterordnung des Subjekts

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

in dem Moment, in dem das Subjekt konstituiert ist. Butler erachtet die Subjekti-
vierung als einen Prozess der kontinuierlich verliuft. Subjekte sind niemals vollstin-
dig oder abschlieRend konstituiert, sie werden immer wieder neu produziert und
dabei auch immer wieder neu unterworfen (vgl. Butler 1993: 45). Um als Subjekt
fortzubestehen, miissen die Bedingungen der Macht stindig wiederholt werden.
Dies geschieht, indem in sprachlichen Kategorien, Normen, Platzhaltern, Struk-
turen agiert wird, Orte und Stellen besetzt werden, die Individuen sozial versteh-
bar und anerkennbar machen, wodurch sie zum Subjekt werden (vgl. Butler 2001:
20). Butler denkt diese Wiederholung allerdings nicht mechanisch. Das Subjekt
behilt zwar im Handeln seine Entstehungsbedingungen bei, jedoch ist nicht sei-
ne gesamte Handlungsfihigkeit dadurch bestimmt. Die Macht wirkt ihr zufolge
auf zwei Weisen auf das Subjekt ein, indem sie zum einen das Subjekt erméglicht,
also die Bedingung seiner Méoglichkeit und Gelegenheit seiner Formung ist, und
zum anderen das ist, was das Subjekt aufnimmt und im eigenen Handeln wie-
derholt (vgl. ebd.: 18). »Subjektivierung bezeichnet in Butlers Perspektive vor al-
lem die Gleichzeitigkeit der Ermoglichung und Restriktion des Subjekts im Rahmen
von Diskursen, denen das Subjekt in seiner Existenz immer verpflichtet und auf
sie verwiesen bleibt.« (Rose 2012: 115, Herv. 1.0.) Das Subjekt inkorporiert also die
Macht und wiederholt sie dann in seinem Handeln. Die Bedingungen der Macht
gehen in die Formierung des Subjekts ein und werden in seinen Handlungen ver-
gegenwirtigt. Butler erachtet die Subjektivation deshalb als »eine Unterordnung,
die das Subjekt iiber sich selbst verhingt« (Butler 2001: 19). Vor der Unterordnung
— Butler spricht mitunter auch von Unterwerfung — kann es kein Subjekt geben
(vgl. ebd.: 110). An Althusser anschliefiend (vgl. Exkurs II), der den biniren Raum
von Beherrschung und Unterwerfung auflést, indem er die Unterwerfung als ei-
ne Form der Beherrschung aufzeigt, macht sie deutlich, dass eben diese Unter-
werfung unter die eigene Beherrschung erst die Subjektivierung erméglicht (vgl.
Butler 2001: 110). Sich unterzuordnen bedeutet dabei nicht einfach, Regeln zu be-
folgen, sondern diese Regeln im eigenen Handeln zu verkérpern und zugleich in
Handlungsritualen zu reproduzieren (vgl. ebd.: 112; vgl. auch Kap. 2.2.2). Dabei
erfolgt die Subjektivierung umso vollstindiger, je mehr die jeweilige Handlungs-
praxis beherrscht wird. »Unterordnung und Beherrschung finden also im selben
Moment statt, und in dieser paradoxen Simultaneitit liegt die ganze Ambivalenz
der Subjektivation.« (Butler 2001: 110)

unter Normen geht, sondern die Konstitution des Subjekts durch eben diese Unterordnung
erst erfolgt (vgl. Butler 2001: 65).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

EXKURS II: Louis Althusser— Angerufene Subjekte

Bei der von Althusser entwickelten Theorie der Anrufung handelt es sich um einen
spatstrukturalistischen Ansatz, der als Urszene oder erste Artikulation spaterer post-
strukturalistischer Subjektivierungstheorien bezeichnet werden kann (vgl. Saar 2013:
18). Mit seinem Konzept der Interpellation, der Anrufung, beschreibt Althusser insti-
tutionell verankerte rituelle Praktiken, die Individuen zu Subjekten transformieren.
In der marxistisch geprigten Auseinandersetzung mit Ideologien®* und Staatsappa-
raten entwickelter—von einersklassischen<Subjektvorstellung kommend, bei der das
Subjekt ein Bewusstsein hat, welches es ihm ermoglicht, Ideen zu bilden oder auf-
zugreifen, nach denen es handelt — seine Theorie der Anrufung (vgl. Althusser 1977:
137f.). Mit dieser zeigt er auf, dass Ideologien Subjekte konstituieren, indem sie kon-
krete Individuen anrufen und anerkennen (vgl. ebd.: 140). Sie manifestieren sich da-
bei in den (materiellen) Handlungen und ritualisierten Praxen der Subjekte, die wie-
derum durch die Ideologien bestimmt sind (vgl. Althusser 1977: 137ff.). Indem ein In-
dividuum mit einem Namen oder Titel bezeichnet wird und darauf reagiert, indem
es sich im realen oder tibertragenen Sinne umwendet und so die Bezeichnung auf
sich bezieht, sie annimmt, wird es zum Subjekt transformiert. Zur Erlduterung sei-
nes Ansatzes zieht Althusser das Beispiel eines Polizisten heran, der auf der Strafle
eine Person mit >He, Sie da!<anspricht. In dem Moment, in dem die so angerufene
Person sich umwendet, wird sie zum Subjekt, da sie anerkennt, dass der Aus- bzw.
Anruf des Polizisten ihr gilt, dass sie gemeint ist (vgl. ebd.: 142f.). Dabei handelt es
sich um einen machtvollen Akt der (unbewussten) Unterwerfung. Althussers Subjekt
wird somit durch die Wirkung der Sprache erzeugt. Da er davon ausgeht, dass Ideo-
logien—mit unterschiedlichen Inhalten—historisch gesehen immer schon existieren,
kommter zudem Schluss, dass Individuen dann auch immer schon Subjekte sind, die
durch eben diese Ideologien konstituiert worden sind und zugleich fiir die Ideologien
konstitutivsind (vgl. Althusser1977:140,144) > Indem Subjekte ideologische Wieder-
erkennungsrituale praktizieren, bleiben sie »konkrete, individuelle, unverwechselba-
re und (natiirlich!) unersetzliche Subjekte«, die sich wiedererkennen, zugleich aber
einerhoheren Autoritidt unterworfen sind, diesie freiwilliganerkennen (ebd.: 142, vgl.
auch ebd.:148). Diesen ideologischen Anrufungsprozess erachtet Althusser als zen-
tral fiir die Reproduktion der kapitalistischen Produktionsverhaltnisse (vgl. Althusser
1977:149).

Butler kritisiert seinen Ansatz dahingehend, dass bei Althusser unbeantwortet
bleibt, weshalb das angerufene Subjekt auf die Anrufung und die damit verbunde-
ne Unterordnung und Normalisierung reagiert, warum es sie akzeptiert. lhrem Ver-
standnis nach, lasst dies vermuten, dass bereits vor der Umwendung eine Beziehung
zur Stimme besteht (vgl. Butler 2001: 105). Althussers Konzept der Anrufung basiert
fiir sie auf einer gottlichen Macht, die er u.a. in der Metaphorik der religiésen Autori-

- am 14.02.2028, 16:59:28.

m


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

tat beschreibt (vgl. ebd.: 104f.). Die Umwendung, die er als Reaktion auf die Anrufung
formuliert, ist Butler zufolge von Althusser als »ein Akt [konzipiert, M.B.], der gleich-
sam durch die >Stimmec«des Gesetzes und die Empfanglichkeit des vom Gesetz An-
gerufenen bedingt ist« (Butler 2001:102). Sie selbst geht davon aus, dass das Subjekt
sich nicht umwenden muss, um als solches konstruiert zu werden. Sie pladiert viel-
mehr dafiir,»die Anrufung von der Figur der Stimme ab[zu]l6sen, damitsie als Instru-
ment und Mechanismus von Diskursen hervortritt, deren Wirksamkeit sich nicht auf
den Augenblick der AuRerung reduzieren lasst« (Butler 2006: 57).

Butler wird wiederum fiir ihr Aufgreifen von Althussers Denkfigur, der eine quasi
gottliche Autoritdt zugrunde liegt, von Ludwig kritisiert. Hierdurch konzipiere Butler
ihr Machtverstandnis top-down, als einer theologischen Autoritit dhnlich (vgl. Lud-
wig 2012: 110). Ludwig erweitert Butlers Ansatz deshalb mit Gramscis Hegemonie-
theorie*® Dadurch wird es moglich, starker den Aspekt des zur Stabilitit von Macht-
und Herrschaftsverhaltnissen notwendigen Konsens zu betonen und aufzuzeigen,
dass Subjekte sich an hegemonialen Deutungsmustern orientieren, an dem, was als
>»normal«giltund dieses fiir sich in lebbaren Formen ausgestalten (vgl. ebd.: 116f.,119).

Zwar ist das Subjekt dazu gezwungen, gesellschaftliche Normen zu wiederholen,
durch die es hervorgebracht wird, denn nur durch die Wiederholung oder Rear-
tikulation, wie Butler schreibt, bleibt das Subjekt Subjekt (vgl. Kap. 2.2.2). Seine
Kohirenz ist abhingig von der Wiederholung. Die Macht wird dabei aber nicht

34 Alsldeologie bezeichnet Althusser »eine >Vorstellung« des imaginadren Verhdltnisses der In-
dividuen zu ihren realen Existenzbedingungen« (Althusser 1977: 133). Fiir ihn ist damit in der
Ideologie »nicht das System der realen Verhiltnisse, die die Existenz der Individuen beherr-
schen reprasentiert, sondern das imaginierte Verhaltnis dieser Individuen zu den realen Ver-
haltnissen, unter denen sie leben« (ebd.: 135f).

35  Fur Althusser zeigt sich die Funktionsweise der Ideologie in ihrer materiellen Existenzform
eben dieser Funktionsweise (vgl. Althusser 1977: 140).

36  Gramsci konzipiert seinen Ansatz als Erneuerung des Marxismus und richtet seinen Fokus
dabei auf Klassenverhiltnisse. Er hat herausgearbeitet, dass Hegemonie immer auch Ge-
walt umfasst, »deren Anwendung sich auf die Zustimmung breiter Teile der Gesellschaft
stlitzen muss, die diese Form der staatlichen Gewalt legitimieren« (Ludwig 2012: 121). An
verschiedene feministische und postkoloniale Autor*innen anschlieRend, greift Ludwig auf
einen erweiterten Hegemoniebegriff zuriick, der aus der Verengung auf Klassenverhéltnisse
herausgel6st ist (vgl. ebd.: 112). »Mit dem Begriff der Hegemonie fihrt Gramsci ein Macht-
verstandnis ein, das neben Zwang auf Konsens griindet.« (Ludwig 2012: 112) Dieser Konsens
wird durch die Ubernahme hegemonialer Weltauffassungen erzeugt und manifestiert sich
in der Zustimmung zu »zivilgesellschaftlichen Institutionen und Praxen, in Kampagnen, in
den Medien, Schulbiichern, Strafdennamen, Kirchen und Freizeiteinrichtungen« (ebd.: 113).
Erwird im Alltagsverstand verankert und materialisiert sich in den Weisen zu denken, zu fiith-
len, wahrzunehmen —was Bourdieu als Charakteristika des Habitus beschreibt —und wird so
handlungsleitend (vgl. Ludwig 2012: 113).

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

unbedingt gradlinig und exakt ibernommen und zur eigenen gemacht. Bei der
Ubernahme kann sie fortgeschrieben oder ihr widerstanden werden. »Diese Wie-
derholung oder besser Iterabilitit wird so zum Nicht-Ort der Subversion, zur Mog-
lichkeit einer Neuverkorperung der Subjektivationsnorm, die die Richtung ihrer
Normativitit indern kann.« (Butler 2001: 95) Auf diese Weise konnen Verinderun-
gen entstehen, die sich dann auch gegen die Macht wenden kénnen, welche sie
iiberhaupt erst erméglicht hat (vgl. ebd.: 17f.; vgl. auch Kap. 2.2.4).”7

Fiir Butler kann das Subjekt dariiber hinaus nicht ohne Differenzierung entste-
hen. Zum einen konstituiert sich das Subjekt grundsitzlich als solches, »indem es
jene Dimensionen des Selbst abwirft, die bestimmten durch die Norm des mensch-
lichen Subjektseins vorgegebenen Gestaltungen nicht entsprechen« — womit es
sich in dem Rahmen »menschlich« versus »nicht-menschlich« verortet (Butler 2010:
132). Zum anderen wird es erst durch den Ausschluss anderer sozial méglicher Sub-
jektformierungen, anderer méglicher >Ichs¢, zu einem abgegrenzten Subjekt.*® Es
gewinnt seine spezifische Eigenart durch einen Prozess der AusschliefBung und
Differenzierung.

Da das Subjekt sich als Folge dieser Differenzierungsprozesse als autonom er-
achtet, weist Butler daraufhin, dass es sich dabei um einen Prozess handelt, der die
Abhingigkeit und die Relationalitit des Subjekts verschleiert. Die angenommene
Autonomie stellt dann eine logische Konsequenz einer real verleugneten Abhin-
gigkeit dar, einer Abhingigkeit von der Differenzierung (vgl. Butler 1993: 44).>° Die
Macht nimmt somit eine psychische Form an, die sich als Selbstidentitit des Sub-
jekts zeigt und ihm eine soziale Existenz ermdoglicht. Das hat Folgen fiir die Auffas-
sung vom >Ich« bzw. vom >Selbst«. Es ist nicht moglich, sich selbst durch und durch
zu kennen und zu wissen, was das eigene Selbst vom Selbst anderer unterscheidet,
da ein Teil, der das Selbst ausmacht, »aus den ritselhaften Spuren der anderen be-
steht« (Butler 2005: 63f.). Zugleich ist das Selbst Grund und Ursache der eigenen

37  Butler argumentiert, dass die Subjektivierung das Subjekt erst hervorbringt, welches wie-
derum die Vorbedingung fiir die Handlungsfahigkeit ist. Sie schlussfolgert daraus, dass »die
Subjektivation die Begriindung dafiir [ist, M.B.], da das Subjekt Garant seines Widerstands
und seiner Opposition wird« (Butler 2001: 19).

38  Butler nimmt noch eine weitere Differenzierung vor, wenn sie die psychische Dimension des
Subjektivierungsprozesses diskutiert. Bei der Selbstkonstitution als abgegrenztes Subjekt
verbleibt derjenige der ausgeschlossen wird, das Nicht-Ich, als Moglichkeit der eigenen Auf-
l6sung im Inneren. »Das Subjekt ist [damit, M.B.] immer aufler sich, ein anderer, denn seine
Beziehung zum anderen ist wesentlich fir das, was es ist.« (Butler 2010: 53) Die Differenzie-
rung zwischen dem Selbst und dem Anderen erachtet Butler als ebenfalls relevant fiir die
verschiedenen Identitdten oder Bestandteile des Subjekts (vgl. ebd.: 133).

39  Butler argumentiert, dass die Grenzen zwischen Innen und Aufden erst durch die Regle-
mentierung des Subjekts entstehen. »Die Verdrangung ist genau die Riickwendung auf sich
selbst, die durch das leidenschaftliche Verhaftetsein mit der Subjektivation vollzogen wird.«
(Butler 2001: 66)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Erfahrungen, was fiir Butler weitreichende Konsequenzen beinhaltet: »Wir konnen
feststellen, dass Enteignung das Selbst als sozial und leidenschaftlich herstellt, das
heifdt als durch Leidenschaften bewegt, die nicht ginzlich bewusst zu begriinden
oder zu verstehen sind, als abhingig von Umstinden und zugleich von anderen,
die das Leben des Selbst tragen und sogar motivieren.« (Butler/Athanasiou 2014: 16)
Indem die Subjektkonstitution durch die Abgrenzung gegen »die Anderenc erfolgt,
impliziert sie diese Anderen zugleich, denn nur auf diese Weise kann eine Abgren-
zung gegen sie erfolgen. Mit Laplanche bezeichnet Butler diese stindig bestehende
Abhingigkeit von anderen bzw. Enteignung durch andere als Dezentrierung, die
dem Werden eines >Ich< vorausgeht. »Diese Dezentrierung folgt daraus, dass an-
dere uns von Anfang an bestimmte Botschaften iibermitteln, unsere Gedanken mit
den ihren durchsetzen und im Herzen unserer selbst eine Ununterscheidbarkeit
zwischen dem anderen und uns bewirken.« (Butler 2007: 104) Versucht nun ein In-
dividuum seine eigene Geschichte oder Biographie zu erzihlen, so muss es sich als
Subjekt darstellen — mit allen es konstituierenden AusschlieBungen und Verwer-
fungen -, um verstindlich zu werden. Es ist gezwungen, sich in seiner Erzihlung
in Relation zu den herrschenden Diskursen und kulturellen Normen zu setzen, um
zum Subjekt zu werden und sozial anerkennbar zu sein.*® Zwar kann ein Indivi-
duum, das als >Ich« iiber sich selbst erzihlen will, bei sich selbst beginnen, es wird
jedoch bald feststellen, dass es in seiner Selbstdarstellung sowohl auf ein >Duc als
auch auf Normen und Diskurse angewiesen ist, auf die es sich beziehen oder von
denen es sich abgrenzen muss.

Das Erzihlen tiber das >Ich« erachtet Butler als »Vollzug einer Handlung, die
den Anderen voraussetzt, die ihn setzt und mitformt, die ihm gilt oder kraft seiner
vollzogen wird, noch bevor irgendwelche Informationen weitergegeben werden«
(Butler 2007: 111). Zudem erfolgt die Selbstkonstitution als adressierte Darstellung,
sie wird an ein >Dux gerichtet, das auf die eigenen Ausfithrungen zurtickwirkt, in-
dem das >Ichc sich in seiner Selbstdarstellung von diesem >Du< abgrenzt (vgl. ebd.:
55).* Ferner ist es in eine gesellschaftliche Zeitlichkeit eingelassen, die seine eige-
nen erzihlerischen Moglichkeiten iibersteigt, sodass es in gewissem MafRe durch
seine gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen enteignet ist (vgl. Butler 2007:

40 Butlerschreibt deshalb:»Nietzsche hat ganzrichtig gesehen, dass ich mit meiner Geschichte
von mir erst angesichts eines >Du< beginne, das mich auffordert, Rechenschaft abzulegen.
Erstangesichts einer solchen Frage oder Zuschreibung durch einen Anderen—>Warst du es?—
erzéhltsich iberhauptjemand selbst oder stellen wir fest, dass wir aus dringenden Griinden
zu Wesen werden miissen, die sich selbst erziahlen.« (Butler 2007: 20)

41 Siekonstatiert:»Wennich in Erwiderung auf eine entsprechende Frage Rechenschaft von mir
selbst gebe, bin ich in ein Verhiltnis zu dem Anderen verwickelt, vor dem und zu dem ich
spreche. Zu einem reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative Darstellung
meiner selbst versuche, nachdem ich von jemandem angesprochen und aufgefordert wurde,
mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.« (Butler 2007: 24)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

15). Auch lassen sich einige Beziehungen, die fiir die Selbstformierung relevant
waren, nicht mehr rekonstruieren.** »Das >Ich< kann weder die Geschichte seiner
eigenen Entstehung noch seine eigenen Moglichkeitsbedingungen erzihlen, ohne
Zeugnis von einem Zustand abzulegen, bei dem es gar nicht zugegen gewesen sein
kann.« (Ebd.: 53) Es wird erst dann moglich, iiber das >Ich« zu erzihlen, wenn die
Subjektivierung bereits erfolgt ist. »Denn noch bevor ich ein >Ich< erwerbe, bin ich
ein Etwas, das berithrt wurde, das bewegt, gefiittert, zu Bett gebracht, angespro-
chen wurde. Nicht nur wurde mein frithkindlicher Kérper einfach beriihrt, bewegt,
hergerichtet, sondern all diese Einwirkungen fungierten als >taktile Zeichens, die
in meine Konstitution eingingen.« (Butler 2007: 95) Undurchsichtigkeit sich selbst
gegeniiber ist damit ein Bestandteil der Selbstformierung, »eine Konsequenz un-
seres Status als Wesen, die sich in Abhingigkeitsbeziehungen bilden« (ebd.: 30).
Die Geschichte des >Ich« ist folglich zugleich die Geschichte seiner Beziehungen.
Beim Erzihlen erschafft sich das>Ich<jedes Mal in einer neuen narrativen Form, in
der es versucht, sein Werden zu rekonstruieren (vgl. Butler 2007: 56f.). »Das >Ich<
kann in der Rekonstruktion seiner Vergangenheit niemals zu einer vollstindigen
Kenntnis dessen gelangen, was es antreibt, weil seine Entstehung immer seiner
Entwicklung zu reflektierter Selbsterkenntnis vorausliegen wird.« (Ebd.: 80) Statt-
dessen stellt es irgendwann fest, dass die Art und Weise, wie es in Bezug auf die
subjektivierenden Kategorien betrachtet wird, in einem Namen zusammengefasst
wird, den es zuvor weder kannte noch selbst wihlte und der von einem Diskurs
umgeben und durchdrungen ist, welcher sich in dem Moment, in dem er seine
Wirkung zu entfalten beginnt, unmaglich verstehen lisst (vgl. Butler 2016: 84). Je
stirker es dabei versucht, sich in der Sprache zu finden, desto mehr verliert es
sich (vgl. Butler 2006: 54). Sowohl Descartes Appell, sich seines Selbst bewusst zu
sein, als auch Schellings Aufforderung, mit sich selbst identisch zu sein (vgl. Schulz
1979: 238) lassen sich mit Butler demzufolge nicht umsetzen: Wenn die Selbstkon-
stitution immer nur innerhalb der gegebenen Rahmen und Diskurse in Relation
zu anderen erfolgt, lassen sich keine grundsitzlichen Aussagen dariiber treffen,
was jemand ist. Es ist — mit Butler gedacht — unméglich, sich selbst zu erkennen
und/oder mit sich selbst identisch zu sein. Das hat weitreichende Folgen, die ich
insbesondere in den nichsten Teilkapiteln noch herausarbeiten werde.

In Bezug auf die Identititsbildung konstatiert Butler - Hegels Herr-Knecht-
Motiv zitierend und Nietzsches Genealogie der Moral folgend —, dass die Macht,

42 Butlers Auffassung nach griindet diese Unmaoglichkeit der Rekonstruktion darauf, dass ne-
ben den bewussten Erfahrungen, die (ganz tiberwiegend) sprachlich geduert werden kén-
nen, ebenfalls primire Abhingigkeitsbeziehungen existieren, die das Individuum nachhal-
tig und undurchsichtig formen und konstituieren (vgl. Butler 2007: 80). »Priméare Eindriicke
werden von einem Ego nicht nur erhalten, sondern sie formen das Ego selbst. Das Ego ver-
dankt seine Existenz einer vorgangigen Begegnung, einer primaren Beziehung, einem Biin-
del initiierender Pragungen, die von woanders her kommen.« (Ebd.: 81)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die zunichst von auflen kommend dem Subjekt aufgezwungen wird und es un-
terwirft, eine psychische Form annimmt, welche die Selbstidentitit des Subjekts
ausmacht (vgl. Butler 2001: 8f.).** Identititen lassen sich fiir Butler folglich nicht
einfach verweigern oder abwerfen, wie Foucault dies gefordert hat (vgl. ebd.: 97).
Sie werden fir Butler durch politische Praktiken hervorgebracht, die darauf aus-
gerichtet sind, bestimmte Ziele zu erreichen. Identititskategorien sind niemals
nur deskriptiv, sie implizieren stets normative AusschliefSungen. »Sobald die allge-
mein anerkannten Identititen und Dialogstrukturen, die der Vermittlung bereits
etablierter Identititen dienen, nicht mehr [..] den Gegenstand der Politik bilden,
konnen Identititen je nach den konkreten Praktiken, die sie entwickeln, wech-
selweise entstehen und sich wieder auflosen« (Butler 2003a: 36). Deshalb kénnen
Identititen fur Butler niemals der festigende Grund politischer (feministischer)
Bewegungen sein (vgl. Butler 1993: 49).

Fiir ein tiefgreifendes Verstindnis von Butlers Subjektivierungstheorie sind die
Konzepte der Performativitit wie auch der Intelligibilitit bedeutsam. Auf der Basis
von Butlers Sprachverstindnis werden sie im folgenden Kapitel entfaltet.

2.2.2 Sprache, Performativitat und Intelligibilitat:
Verstandlichkeit durch Zitate

Macht, Diskurse und Normen bilden bei Butler den Rahmen, dem sich das Indivi-
duum unterwerfen muss, um subjektiviert werden zu konnen. Doch wie kann sich
das Individuum diesen unterwerfen? Macht, Normen und Diskurse sind keine Din-
ge, keine Artefakte oder dhnliches. Sie konnen nur fortbestehen, indem sie in einer
sozial verstindlichen Weise kontinuierlich reproduziert werden. In Butlers Sub-
jektivierungstheorie erfolgt diese Reproduktion, diese Wiederholung, insbesonde-
re durch sprachliche Auflerungen, durch permanentes Zitieren. Dabei miissen die
Zitate in einer Weise wiederholt werden, die intelligibel, die sozial verstehbar ist.
Nur so wird die Subjektivierung méglich.** Wurden im vorangegangenen Teilkapi-
tel die Rahmungen der Subjektivierung beschrieben, beinhaltet dieses Teilkapitel
nun Praktiken und Formen, in denen diese vollzogen wird.

43 Als Genealogie versteht Butler mit Foucault, dessen Ansatz an Nietzsche anschliefit, eine
Form der kritischen Untersuchung. In Bezug auf die Geschlechtsidentitat schreibt Butler,
dass die Genealogie die politischen Einsétze erforscht, »die auf dem Spiel stehen, wenn die
Identitatskategorien als Ursprung und Ursache bezeichnet werden, obgleich sie in Wirklich-
keit Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Diskursen mit vielfiltigen und diffusen
Ursprungsorten sind« (Butler 2003a: 9, Herv. i.0.).

44 »Grammatisch betrachtet scheint es zunachst ein Subjekt geben zu miissen, das sich auf sich
selbst zuriick wendet; ich werde jedoch die Auffassung vertreten, dass es ein solches Subjekt
nur als Folge ebendieser Reflexivitat gibt.« (Butler 2001: 68)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

2.2.2.1 Soziale Wirklichkeit durch Sprache:
Sprache als Subjektivierungsinstrument

Als poststrukturalistisch-orientierte Diskurstheoretikerin erachtet Butler Sprache
als zentralen Konstruktionsmodus sozialer Wirklichkeit. »Butler gilt als Hauptver-
treterin, wenn nicht gar als Urheberin, der so genannten slinguistischen Wende«
der feministischen Theorie.« (Villa 2003: 19) Entsprechend kommt der Sprache in
ihrem Subjektivierungsansatz ein zentraler Stellenwert zu: Die Sprache ist der Ort,
an dem soziale Wirklichkeit wie auch die symbolische Ordnung einer Gesellschaft
organisiert werden.

Butler bezieht sich in ihrem sprachtheoretischen Denken insbesondere auf Al-
thusser und Austin, die sich beide mit Sprechakten und deren Wirkungen beschif-
tigt haben. Zugleich grenzt sie ihren eigenen Ansatz jedoch von beiden Theorien
ab. Althussers Theorie der Anrufung (vgl. Althusser 1977) bietet Butlers Auffassung
nach »ein Erklirungsmodell fiir ein Subjekt, das als Konsequenz aus der Sprache
entsteht, jedoch immer innerhalb von deren Begriffen« (Butler 2001: 101; vgl. auch
Exkurs II). Austins illokutionire und perlokutionire Sprechakte (vgl. Austin 2002)
hingegen setzen das Subjekt als dem Sprechen vorausgehend, was Butler ablehnt
(vgl. Butler 2006: 44f.).% Dariiber hinaus greift sie Aspekte aus Bourdieus sprach-
theoretischem Ansatz auf, nicht ohne diese ebenfalls einer Kritik zu unterziehen.*¢

Grundsitzlich gilt: Das Subjekt ist fiir Butler die sprachliche Bedingung der
sozialen Existenz und Handlungsfihigkeit des Individuums (vgl. Butler 2001: 15£.).
Erst mittels Sprache kann das Individuum itberhaupt zum Subjekt werden, denn
die Rahmungen, die es ihm erméglichen zum Subjekt zu werden — Macht, Diskur-
se, Normen —, bediirfen der sprachlichen Wiederholung. Ohne das kontinuierliche

45  Austindifferenziert zwischen zwei Formen der Sprechakte: lllokutiondre Sprechakte sind sol-
che Sprechakte, die das, was sie sagen, in dem Augenblick tun, in dem sie es sagen. Perloku-
tiondre Sprechakte hingegen rufen bestimmte Effekte und Wirkungen als Folge hervor, aus
dem Gesagten folgt ein bestimmter Effekt. »Der illokutionare Sprechakt ist also selbst die
Tat, die er hervorbringt, wihrend der perlokutionire Sprechakt lediglich zu bestimmten Ef-
fekten bzw. Wirkungen fiihrt, die nicht mit dem Sprechakt selbst zusammenfallen.« (Butler
2006: 11) lllokutionare AuBerungen treten in Form eines Rituals auf, sie sind in der Zeit wie-
derholbar und halten damit ein Wirkungsfeld aufrecht, welches nicht auf den Augenblick
der AuRerung beschrinkt bleibt (vgl. ebd.: 12). Und an spiterer Stelle erginzt sie: »Wihrend
illokutionare Akte sich mittels Konventionen vollziehen, vollziehen sich perlokutionare Akte
mittels Konsequenzen.« (Butler 2006: 34)

46  Butler erachtet Bourdieus Ansatz als vielversprechend im Hinblick darauf, »wie die nicht be-
absichtigte und nicht vorsatzliche Verkdrperung von Normen vonstatten geht« (Butler 2006:
222f.). Sie kritisiertihn jedoch dafiir, dass sein Ansatz nicht erklaren kann, wie Normen wider-
standen werden kann. Zudem beachtet er den Aspekt des Performativen nicht hinreichend.
Bedeutungen von Auferungen konnen Butler zufolge gerade durch den Bruch mit ihrem
Kontext Kraft gewinnen und zu Veranderungen fithren — bei Bourdieu hingegen stilisieren
und kultivieren sie den Habitus (vgl. ebd.: 227).

- am 14.02.2028, 16:59:28.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Zitieren dieser konnen sie nicht fortbestehen. Der Rahmen fiir die Subjektivierung
bedarf also der sprachlichen Reproduktion. Fiir Butler ist die Existenz des Subjekts
damit an die Sprache gebunden, Sprache ist fiir die Subjektivierung unerlisslich:
»Wenn das sprechende Subjekt durch die Sprache, die es spricht, konstituiert wird,
dann stellt die Sprache die Bedingung seiner oder ihrer Moglichkeit und nicht blof3
sein oder ihr Ausdrucksinstrument dar. Somit ist die >Existenz« des Subjekts in eine
Sprache >verwickelt¢, die dem Subjekt vorausgeht und es iibersteigt« (Butler 2006:
sof.). Dies impliziert, dass die Sprache eine lingere Geschichtlichkeit und Vergan-
genheit hat als das Subjekt. Zudem ist ihr eine Zukunft inhirent, an der das Sub-
jekt ebenfalls nicht teilhaben wird (vgl. ebd.: 51).#’ Die Sprache, die ein Individuum
verwendet um subjektiviert zu werden, ist dadurch niemals ganz die eigene. Sie
»gewinnt ihr zeitliches Leben nur in und durch die Auerungen, die ihre eigenen
Moglichkeitsbedingungen wieder aufrufen und neu strukturieren« (Butler 2006:
219). Sprache konstituiert das Subjekt also in einer ihr untergeordneten Position
(vgl. ebd.: 36). Zudem fungiert die Sprache als begrenzende Instanz. Sie umfasst
bereits ein begrenztes Feld der sprachlichen Méglichkeiten, in welches das Subjekt
eintritt, um zu existieren und innerhalb dessen das Subjekt seine Entscheidungen
trifft (vgl. Butler 2006: 201, 211).

Dabei sind die Bedeutungen der Sprache stets kontextspezifisch. Sie entste-
hen erst innerhalb von Kontexten mittels Differenzierung und in Abgrenzung zu
anderen Zeichen und Reprisentationen. Aussagen iiber Dinge, die den kontext-
spezifischen Bedeutungen vorgingig sein konnten, sind daher nicht méglich (vgl.
Lorey 1996: 78f.). Sprache ist damit normativ und der Bereich des Sprechens wird
von Normen eingerahmt, die jeder Moglichkeit der Beschreibung vorausgehen (vgl.
Butler 2006: 220). Uber sprachliche Auflerungen werden Diskurse zitiert, Konven-
tionen aufgerufen, Identititskategorien*® benannt, die dazu auffordern, die damit
einhergehende Identitit anzunehmen und sie durch zitatférmige Wiederholung
darzustellen (s.u.). Dabei versucht die Anrede — Butler verwendet diesen Begriff
anstelle von Althussers Begriff der Anrufung — nicht »eine bereits existierende Rea-
litit zu beschreiben, sondern eher eine Realitit einzufithren, was ihr durch das
Zitat der existierenden Konventionen gelingt« (ebd.: 59).

Erst mittels der Anrufung mit einem >Nameny, einer Identititskategorie, die
dazu tendiert, das Benannte festzuschreiben, es erstarren zu lassen, wird die Mog-
lichkeit des sprachlichen Lebens erdffnet — oder auch verworfen (vgl. Butler 2006:

47  Butler beschreibt dies in dhnlicher Weise fir Affekte. »Unsere Affekte sind niemals aus-
schlieRlich unsere eigenen: Affekte werden uns von Anfang an von woanders iibermittelt. Sie
vermitteln uns bestimmte Dimensionen der Welt wahrzunehmen und andere auszuschlie-
Ren. [...] Die Affekte sind von der gesellschaftlichen Stiitzung der Gefiihle abhdngig.« (Butler
2010: 54)

48 Identitatskategorien sind fiir Butler Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Diskur-
sen, die vielfaltige und diffuse Urspriinge haben (vgl. Butler 2003a: 9).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

61, 70). Indem ein Individuum einen Namen erhilt, eroffnet sich ihm die Moglich-
keit, eine gesellschaftliche Existenz zu fithren, ohne einen Namen kann es nicht be-
stehen (vgl. ebd.: 260). Zugleich erfolgt durch die Benennung eine Verortung in ei-
ner sozialen Situation und Zeit (vgl. Butler 2006: 52). Dabei entsprechen die Namen
oder Bezeichnungen, die Individuen durch andere erhalten, selten denen, die ein
Individuum selbst wihlen wiirde. Der Name, mit dem das Individuum angespro-
chen wird, wird von der ansprechenden Person als passend oder geeignet erachtet,
um das Individuum anzurufen und es zu subjektivieren (vgl. ebd.: 52f.). Damit ver-
bunden ist eine Unterordnung, die sich bei jeder erneuten Anrufung wiederholt.
Die Benennung erfolgt fortlaufend durch andere, die bereits selbst benannt und
dadurch subjektiviert und in die Sprache eingegangen sind (vgl. Butler/Athanasiou
2014: 189). Sie ist also dem eigenen Willen vorgingig, sodass Butler das Individu-
um als immer schon enteignet denkt. Butler versteht Subjekte deshalb als macht-
durchdrungene sprachliche Kategorien, als in Formierung begriffene Strukturen
(vgl. Butler 2001: 15). Der Erfolg eines performativen Sprechakts hingt dabei nicht
von den Intentionen der sprechenden Person ab, sondern von den in vorausgegan-
genen Verwendungen etablierten, zur Verfiigung stehenden Konventionen. Eine
performative Auflerung wirkt durch das Nachhallen fritherer Sprachhandlungen,
die vorgingig autoritative Praktiken wiederholen, sie zitieren, und die dadurch
mit autoritativer Kraft angereichert werden (vgl. Butler 2006: 84; Redecker 2011:
77). »Wenn wir festhalten, dafy, wer mit Macht spricht und das Gesagte tatsich-
lich geschehen lifit, zu seinem oder ihrem Sprechen ermichtigt ist, weil er oder
sie zuerst angeredet und dadurch in eine Sprachkompetenz eingefithrt wurde«,
so Butler, »dann folgt daraus, dass die Macht des sprechenden Subjekts immer
in bestimmtem Mafe abgeleitet ist und dass ihr Ursprung nicht im sprechenden
Subjekt selbst liegt« (Butler 2006: 58). Die Regeln der Subjektbildung gehen dem
Subjekt also voraus und es kann nur zwischen den Positionen wihlen, durch die es
konstituiert wird (vgl. Butler 1993: 40). Butler plidiert deshalb dafiir, die Anrufung
von der Figur der Stimme - in Althussers Beispiel dem Polizisten — zu l16sen und sie
als Mechanismus von Diskursen zu betrachten, wodurch sich die Wirksamkeit der
Auflerung nicht auf den Augenblick des Angerufen-Werdens reduzieren lisst (vgl.
Butler 2006: 57). »Ansprachen als sprachliche Handlungen schépfen dementspre-
chend ihre Kraft aus der Mobilisierung einer Reihe zitierter Bedeutungen, in denen
sie als Normen wiederhallen und dadurch verstirkt Wirkmacht entfalten.« (Gei-
pel/Mecheril 2014: 38)

Verbunden sind mit der (sprachlichen) Subjektkonstitution auch die Rahmun-
gen, wer dieses Subjekt sein kann, welche Moglichkeiten sich durch die Benennung
er6ffnen und welche verworfen werden (vgl. Butler 2006: 70). Sprache schliefit die
Moglichkeit ein, auch verletzend oder gar ausschliefend zu sein: »Das Subjekt ist
genotigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und
Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat.« (Butler 2001: 25) Das

- am 14.02.2028, 16:59:28.

9


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

impliziert, dass es nach Zeichen seiner Existenz aulerhalb seiner selbst suchen
muss, »in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent ist«, wie Butler
schreibt, denn »[s]oziale Kategorien bezeichnen zugleich Unterordnung und Exis-
tenz. Anders gesagt: im Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis
der Existenz« (ebd.: 25). Durch die fortwihrende Bezeichnung besteht stets die
Moglichkeit, verletzt zu werden — diese mogliche Verletzung ist Butler zufolge die
Bedingung des sprechenden Subjekts, denn die machtvollen Anrufungen, welche
erst das Subjekt zum Subjekt werden lassen, erfolgen bestindig iiber die Sprache
(vgl. Butler 2006: 53). »Verleihen also bestimmte Arten der Anrufungen Identiti-
ten, dann konstituieren die verletzenden Anrufungen durch Verletzung Identitit«,
was fiir Butler nicht bedeutet, »daf8 eine solche Identitit fiir alle Zeiten in der Ver-
letzung wurzeln muf, solange sie itberhaupt Identitit bleibt« (Butler 2001: 100).
Anreden konstituieren folglich Identititen, die kontextabhingig sowohl erméichti-
gend als auch verletzend sein kénnen.* Die Konstitution des Subjekts durch die
Benennung kann dabei ohne das Wissen des Individuums eintreten. Damit diese
wirksam wird, muss nicht erkannt oder bemerkt werden, dass eine Konstitution
erfolgt (vgl. Butler 2006: 55). Die nicht selbst gewihlte Bezeichnung, die zunichst
zu Unterordnung fuhrt, eréffnet aber auch die Maoglichkeit, Handlungsmacht zu
erlangen und die Unterwerfung umzugestalten, die mit der Subjektbildung einher-
geht (vgl. ebd.: 67; vgl. Butler 2001: 100). »Der Zitatcharakter der performativen Au-
ferung produziert zugleich eine Handlungsmacht und eine Méglichkeit, Handlung
zu enteignen.« (Butler 2006: 139) Unterdessen verwirft die Anrede die Méglichkeit
einer radikalen Autonomie. Individuen befinden sich damit in einer Abhingigkeit
von Formen der Anrede. Dariiber hinaus gibt es jedoch auch die Moglichkeit, nicht
angesprochen zu werden und durch das Schweigen an einen Platz verwiesen und
dariiber zum Subjekt zu werden und eine Identitit zu erlangen (vgl. ebd.: 49f.).

2.2.2.2 Performativitat: Reproduktion von Macht durch Zitieren
Das Konzept der Performativitit verwendet Butler, um deutlich machen zu kon-
nen, wie Macht, Diskurse und Normen (in sprachlichen Auferungen) permanent
reproduziert werden und auf diese Weise als Subjektivierungsrahmungen fungie-
ren. Mit dem Konzept der Performativitit kann sie eine essentialistische Konzepti-
on von Subjektivitit vermeiden. Butler schliefft mit ihrem Performativitits-Ansatz
an die Theorie illokutionirer und perlokutionirer Sprechakte von Austin an, die
u.a. von Derrida, Bourdieu und Sedgwick weiterentwickelt wurde, distanziert sich
zugleich aber auch von diesen.

Sprache ist fiir Butler nicht einfach objektiv beschreibend, sie erachtet das
Sprechen vielmehr als ein aktives Tun, als den Vollzug einer Handlung. Das, was

49  »Der Anruf alssFraucoder>Jude< oder >Schwuler< oder >Schwarzer< oder >Chicanac lasst sich je
nach Kontext als Bekraftigung oder als Beleidigung horen oder auffassen.« (Butler 2001: 92)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Gesagt wird, wird zugleich durch das Aussprechen hervorgebracht. Als Performati-
vitit bezeichnet Butler deshalb die Kraft einer sprachlichen Aulerung, das von ihr
bezeichnete herzustellen (vgl. Butler 2016: 41; Butler 1997: 46). Sie versteht Perfor-
mativitit »als jene stindig wiederholende Macht des Diskurses, diejenigen Phino-
mene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert« (Butler 1997: 22). Sie
bezeichnet Performativitit als ein einflussreiches Ritual, mittels dessen Subjekte
gebildet und reformuliert werden, als eine »stindig wiederholende und zitierende
Praxis, durch die der Diskurs die Wirkung erzeugt, die er benennt« (ebd.). Da-
bei grenzt sie sich von Kritiken ab, die ihrem Ansatz gegeniiber gedufRert wurden,
und von Debatten, wie sie zwischen Konstruktivismus und Essentialismus gefithrt
werden. Diese verkennen Butlers Auffassung nach das Entscheidende vollig: »Es
ging nie darum, daf »alles diskursiv konstruiert« ist; diese Aussage, wann und wo
immer sie gemacht wird, gehort zu einer Art von diskursivem Monismus oder Lin-
guistizismus.« (Butler 1997: 30)

Performativitit wird erst in der stindigen Wiederholung, dem kontinuierli-
chen Zitieren, wirksam und ist ein nie abgeschlossenes, stetiges Geschehen. Es
handelt sich dabei nicht um einzelne, absichtsvolle Akte. Das Subjekt wird also
nicht ein einziges Mal erzeugt und besteht dann fort, sondern muss im Gegenteil
stetig neu konstituiert werden, um bestehen bleiben zu kénnen: »Die Bedingungen
der Macht miissen stindig wiederholt werden, um fortzubestehen, und das Sub-
jekt ist der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals blof3 me-
chanischer Art ist.« (Butler 2001: 20) Performative Aufierungen sind daher keine
einzelnen Handlungen fertiger Subjekte, sondern michtige Formen, das Subjekt
ins gesellschaftliche Leben zu rufen (vgl. Butler 2006: 249).

Dabei wirkt jedoch nicht jede sprachliche Auferung performativ. Sie muss
durch Konventionen, durch machtvolle Diskurse und/oder Normen gestiitzt sein,
wie dies etwa ein Urteil ist, das durch eine*n Richter*in gesprochen wird. Wiir-
de die gleiche sprachliche Auflerung beispielsweise durch eine*n Tierpfleger*in
artikuliert, hitte sie nicht die performative Wirkung wie im Fall der Artikulati-
on durch eine*n Richter*in. Eine gelungene performative Auflerung driickt sich
fiir Butler daher in der Zitation gesellschaftlich durchgesetzter Normen aus, die
in einer sozial anerkannten Weise erfolgt. Performative Auflerungen wirken also
iiber Diskurse und Normen auf das Subjekt und die Bedingungen und Moglich-
keiten seines Handelns ein (vgl. Butler 2016: 87). Ihren Wirkungserfolg erzielen sie
durch das Aufrufen fritherer Sprachhandlungen, deren Kraft und Wirkung histo-
risch entstanden und zugleich verborgen sind (vgl. Butler 2006: 84f.).>° Die iiber

50 Butlers Sprachverstindnis wird u.a. von Lorey kritisiert. Lorey moniert, dass bei Butler Au-
toritat durch die Sprache selbst entsteht »und nicht aus einer sozialen Machtposition der
Sprecherin/des Sprechers heraus. Die Legitimitdt der Sprechposition entsteht durch perfor-
matives Zitieren. Sie ist also Effekt des Diskurses selbst. Ein/e Sprecher/in hat nach dieser

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die Diskurse vermittelten Normen und Ideale sind dabei jedoch nach Butler nie
vollstindig erreichbar, sie sind ein Ideal, das in der Realitit stets verfehlt wird.
Der Versuch sie zu erfiillen, ist folglich mit einem permanenten Scheitern verbun-
den, da die eigene Darstellung der Norm, die eigene Performanz, stets eine Kopie
des Originals der in der Anrede enthaltenen Norm (bzw. Identititskategorie) ist.
Mit Rose erachtet Butler Ideale als Phantasmen, sodass eine Identifizierung mit
ihnen scheitern muss (vgl. Butler 2003a: 90f.). »Die normative Erzeugung des Sub-
jekts ist ein sich wiederholender Prozess — die Norm wird wiederholt und >bricht«
in diesem Sinne fortwahrend mit den Kontexten der >Produktionsbedingungenc.«
(Butler 2010: 156; vgl. auch ebd.: 11) Fiir Butler ist die Notwendigkeit, stindig zu
wiederholen, ein Zeichen dafiir, dass sich Korper nicht vollstindig den Normen
fiigen und Materialisierungen daher nie ganz vollendet sind (vgl. Butler 1997: 21).

Sprache subjektiviert innerhalb eines gegebenen Macht- und Diskursgeflechts.
Dieses ist fiir Umdeutungen, Wiederentfaltungen, subversive Zitate, Unterbre-
chungen und unerwartete Ubereinstimmungen mit anderen Netzwerken offen
(vgl. Butler 1993: 125). In dem Moment, in dem subjektkonstituierende Normen
performativ dargestellt, also zitiert werden, in dem Moment, in dem sie sich
materialisieren, besteht stets die Gelegenheit, diese Normen in ihren Bedeutun-
gen neu einzuschitzen, sie zu verschieben und/oder zu erweitern und damit
auch eine Verinderung der Macht und der Anerkennbarkeit zu erreichen.” Das
liegt daran, dass keine Wiederholung exakt der Vorangegangenen gleicht, da der
Kontext niemals genau derselbe ist. Performative Aulerungen gelingen daher
stets nur vorliufig. Die permanente Wiederholung, das performative Zitieren
von diskursiven Sprechakten in Form der identititsbildenden Normen, impliziert
kontinuierliche (kleine) Verinderungen in den Zitaten. So entsteht ebenfalls die
Moglichkeit fiir gezielte Verinderungen bei der Aneignung dieser.

Nach Butler kann es dabei nicht darum gehen, ob wiederholt wird — ohne
zu wiederholen kann keine Subjektivierung erfolgen —, sondern wie wiederholt
wird (vgl. Butler 2003a: 217). Durch die Tatsache, dass Sprache, Begriffe und Na-
men immer wieder in neuen, anderen Kontexten verwendet werden und deshalb
prinzipiell offen fiir Bedeutungsverschiebungen sein miissen, entfaltet sich Be-
deutung auch in dieser kontinuierlichen Verschiebung von Sinn, diesem unent-

Logik keine Autoritit aufgrund einer institutionellen Position oder der Anerkennung ande-
rer.« (Lorey 1996: 117) Loreys Auffassung nach fokussiert Butler dabei zu wenig interaktive
Momente, in denen Autoritit entsteht (vgl. ebd.: 118). Butler hat ihren Sprachansatz erst in
ihrem 1997 erschienenen Band Excitable Speech. A Politics of the Performative (dt.: Hafd spricht,
2006) detaillierter erlautert. Interessant ware daher, ob Lorey ihre damalige Kritik, die vor
dem Erscheinen von HafS spricht formuliert wurde, weiterhin als zutreffend erachtet.

51 Durch den Anerkennungsakt wird eine Veranderung der Macht moglich. In der Folge kann
die iibernommene bzw. angeeignete Macht auch gegen die Macht arbeiten, welche die Uber-
nahme erst ermoglich hat (vgl. Butler 2001:17).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

wegten Scheitern, und es kann keine identischen Wiederholungen geben (vgl. Villa
2010: 261). Indem permanent die als kohidrent erachteten Normen verfehlt werden,
»konstituieren sich Subjekte sowohl in ihrer kollektiven Subjektivierung als auch
in ihrer von den vereinheitlichenden Normen nicht fassbaren und dadurch her-
vorgerufenen Diversitit und Subjektivitit« (Lorey 1996: 135). Das personliche und
individuelle entsteht fiir Lorey bei Butler durch eben die Unmdglichkeit der Iden-
titit mit einer hegemonialen Norm (vgl. ebd.). »Performativitit« stellt somit nicht
nur die Normativitit bestimmter Arten deskriptiver Forderungen heraus, sondern
lasst zugleich eine Moglichkeit aufscheinen, wie durch Sprache Neues entstehen
kanng, und sie fithrt weiter aus, »[g]lenauer gesagt scheint hier eine Vorstellung
davon auf, wie ein neuer Diskurs sich offenbar genau dort entfaltet, wo er nicht
bereits Legitimitit genief3t« (Butler/Athanasiou 2014: 168).

Die existierenden Normen und das individuelle Handeln stimmen also niemals
vollstindig tiberein, jedoch entwickelt und verfestigt sich aufgrund der permanen-
ten Wiederholung und Reinszenierungen ein individueller Stil (vgl. Redecker 2011:
61f.). Identitit entsteht also durch einen permanenten Konstitutionsprozess. But-
ler begreift Identititen als Effekte von Diskursen, bei denen sich die handelnden
Subjekte auf ihnen vorgingige soziale Ordnungen, auf Normen und Diskurse be-
ziehen. Eine kohirente und kontinuierliche Identitit ist dabei prinzipiell die nor-
mative Voraussetzung, um intelligibel zu sein (vgl. Meiflner 2010: 24). Allerdings ist
— wie oben beschrieben - die Sprache, die fiir eine selbst gewihlte Benennung be-
nutz wird, den Individuen vorgingig, sodass sie soziale Normen verfestigen kann
(vgl. Butler 2007: 32; Butler/Athanasiou 2014: 190).

Fir Butler kommt auch dem Koérper eine wichtige Funktion in Bezug auf die
Performativitit zu (vgl. auch Kap. 2.2.4). Sie denkt den Prozess neu, in dem kérper-
liche Normen angeeignet oder angenommen werden, als etwas, durch das das Sub-
jekt erst gebildet wird (vgl. Butler 1997: 23). Performativitit erzeugt eine praktische
Wahrnehmung des Korpers, »nicht nur eine Wahrnehmung dessen, was der Korper
ist, sondern auch eine Art, wie er sich Raum schafft oder nicht, wie er seinen Ort
in den herrschenden kulturellen Koordinaten einnimmt« (Butler 2006: 249). Da-
bei fasst sie die Materie der Korper als »Wirkung einer Machtdynamik, sodass die
Materie der Korper nicht zu trennen sein wird von den regulierenden Normen, die
ihre Materialisierung beherrschen« (Butler 1997: 22). In den korperlichen Auswir-
kungen zeigt sich dann die sedimentierte Geschichte performativer Auflerungen.

2.2.2.3 Intelligibilitat: Ohne soziale Verstehbarkeit keine Subjektivierung

Im Kontext der performativen Zitationspraxis wurde bereits deutlich, dass es der
stindigen Wiederholung von Normen und Diskursen bedarf, um kontinuierlich
subjektiviert zu werden, quasi als Subjekt bestehen zu bleiben. Das Individuum
wird zum Subjekt, indem es sich existierende Identititskategorien und bestehen-

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

de Normen aneignet, welche die soziale Realitit und Weltsicht strukturieren, und
in und mit diesen agiert. Damit unterwirft es sich ihnen zugleich. Um sozial ver-
stehbar und anerkannt zu werden — das meint der Begriff Intelligibilitit — miissen
Subjekte den vorherrschenden Normen und Diskursen entsprechen und die vorge-
gebenen Konventionen zitieren. Sie miissen Normen reproduzieren und einhalten,
die sie sich nicht selbst ausgesucht haben und die in ihrer strukturierenden Kraft
Wirkung zeigen (vgl. Butler 2016: 57). Subjektivierung erfordert folglich auch ei-
ne Eigenleistung: Die Identititskategorien, die intelligiblen Titel der Anrufungen,
miissen individuell angeeignet werden. Es muss — mindestens voriibergehend —
eine Identifizierung mit ihnen erfolgen.

Subjekte werden durch Schemata der Intelligibilitit erzeugt, welche es ermog-
lichen, die Welt in bestimmte Rahmen zu fassen (vgl. Butler 2010: 14, 40). Dabei
ermdglichen die Normen, die in den Identititskategorien verwendet und iiber die
(sprachlichen) Anrufungen vermittelt werden, die soziale Verstindlichkeit von Sub-
jekten als Personen.” Individuen miissen sich also bspw. erst als diskursiv aner-
kannte Frau darstellen, um die Bedeutung dieser Kategorie dann in der konkreten
Ausgestaltung, der performativen Praxis, zu verschieben oder zu erweitern. Um als
Subjekt intelligibel, sozial verstehbar und anerkannt zu werden, miissen die nor-
mativen Erwartungen zudem durch die Individuen 6ffentlich und auf sozial akzep-
tierte Weise dargestellt werden (vgl. Alkemeyer et al. 2013:18f.), denn bereits unsere
Fihigkeit, ein Subjekt als solches zu erkennen und zu benennen, hingt von Nor-
men ab durch die diese Anerkennung erst moglich wird (vgl. Butler 2010: 12). »Das
Subjekt ist zur Wiederholung der gesellschaftlichen Normen gezwungen, durch die
es hervorgebracht wurde, aber diese Wiederholung bringt Risiken mit sich, denn
wenn es einem nicht gelingt, die Norm richtig« wiederherzustellen, wird man wei-
teren Sanktionen unterworfen und findet die vorherrschenden Existenzbedingun-
gen bedroht.« (Butler 2001: 32) Mit der Subjektivierung geht die Abgrenzung von
einem konstitutiven Aufen und die radikale Verneinung einer verworfenen Identi-
tit einher (vgl. Reckwitz 2008a: 93). Erst durch den Ausschluss anderer moglicher
Subjektformierungen, durch die Verwerfung von Selbstgestaltungen, die den Sub-
jektnormen nicht entsprechen, entsteht ein abgegrenztes Subjekt (vgl. Butler 2010:
132f.). Butler bezeichnet den Prozess der Subjektivierung deshalb auch als Prozess
der Unsichtbarmachung und der AusschlieRung (vgl. Butler 2001: 177; Butler 1993:
46).” Das, was nicht innerhalb der Norm liegt, muss aufgegeben werden, um sozial

52 Dabei gehen die Kategorien, Konventionen und Normen, welche ein Subjekt zu einem an-
erkennbaren Subjekt machen, also seine Anerkennungsfihigkeit herstellen, dem Anerken-
nungsakt voraus und ermoglichen ihn zugleich erst (vgl. Butler 2010: 13).

53 Dieser Prozess der AusschlieRung und Differenzierung, durch den das Subjekt konstituiert
wird, wird durch Effekte der Autonomie verschleiert und verdeckt, méglicherweise auch ver-
drangt. Fir Butler stellt die Autonomie deshalb die logische Konsequenz einer verleugneten
Abhangigkeit dar (vgl. Butler 1993: 44).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

anerkennbar zu sein. »Identititskategorien haben [somit, M.B.] niemals nur einen
deskriptiven, sondern immer auch einen normativen und damit ausschlieRenden
Charakter, sodass sie Ausschliisse erzeugen, welche die soziale Anerkennbarkeit
von Individuen, die jenseits der diskursiven Identititskategorien agieren, erschwe-
ren oder verhindern konnen (Butler 1993: 49). Auf diese Weise fithrt das Existenz-
streben unweigerlich dazu, sich den sozialen Kategorien, Normen und Beziigen
zu unterwerfen, die den Individuen vorausgehen (vgl. Redecker 2011: 96f.).>* Die
vermeintliche Kohirenz und Kontinuitit von Individuen erachtet Butler als gesellschaftliche
Normen der Intelligibilitit, die permanent aufrechterhalten werden und deshalb logisch und
als Merkmale von Persinlichkeit erscheinen (vgl. Butler 2003a: 38, Herv. M.B.). »Dieses
>Werdenc« [des Subjekts, M.B.] ist keine einfache oder kontinuierliche Sache, son-
dern eine ruhelose Praxis der Wiederholung mit all ihren Risiken, etwas, das sein
muf3, aber nicht abgeschlossen ist und am Horizont des gesellschaftlichen Seins
schwankt.« (Butler 2001: 34) Die Ubernahme einer Identitit findet also stets in be-
stimmten Normbeziigen und ihren Rezitationsschleifen statt, die vorherrschenden
Normen werden bestindig reproduziert. Damit realisieren sich gesellschaftliche
Strukturen in der Auffithrung durch Subjekt (vgl. Meilner 2010: 38).

Die in den Normen enthaltene Macht muss angenommen werden, um dann
ggf. eine oppositionelle Beziehung zu ihr einnehmen zu kénnen. Dadurch ist der
Macht auch die Opposition zu ihr selbst inhdrent (vgl. Butler 2001: 21). »[D]er An-
eignungsakt kann eine Verinderung der Macht beinhalten, so dass die itbernom-
mene oder angeeignete Macht gegen jene Macht arbeitet, die diese Ubernahme
ermoglicht hat.« (Ebd.: 17; vgl. auch Butler 1997: 21) Subversion, die Option der
Verschiebung von Normen, die in der Wiederholung enthalten ist, wird moglich,
da das Subjekt niemals vollstindig konstituiert ist, sondern immer wieder neu un-
terworfen und produziert wird (vgl. Butler 1993: 45). Subversion stellt somit die
Ausweitung der Moglichkeiten innerhalb des gegebenen Machtsystems dar, an des-
sen inneren Briichen und Gegenliufigkeiten etwaiger Widerstand ansetzen kann
(vgl. Butler 2003a: 217). Jedoch kann es keine Verschiebung oder Erweiterung, kei-
ne Subversion geben, ohne zunichst in den bestehenden Identititskategorien zu
agieren. Begibt sich das Subjekt in den Bereich des Nichtanerkannten oder des
Unsagbaren, riskiert es seinen Status als Subjekt. Zugleich entsteht aber auch die
Moglichkeit, neue und zukiinftig anerkannte Formen des legitim Sagbaren hervor-
zubringen (vgl. Butler 2006: 71).%

54  Fir Butler ist das Dasein von Macht abhéngig. Diese kann das Leben von Beginn an unleb-
bar machen, indem sie lediglich solche Subjektpositionen ermoglicht, denen nach den herr-
schenden Normen die soziale Anerkennung vorenthalten bleibt (vgl. Redecker 2011: 100).

55  In Bezug auf Butlers Subversionsgedanken bleibt fiir Keller bei Butler u.a. unklar, inwiefern
aus den Verschiebungen, die in den Wiederholungen erfolgen, »weitreichende Veranderung
hervorgehen kann, zumindest dann, wenn die Verschiebung sich gleichsam nebenbei ereig-
net, aufgrund der prinzipiellen Unméglichkeit identischer Wiederholung. [..] Zwischen der

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

2.2.3 Anerkennbarkeit und Handlungsfahigkeit durch Subjektivierung

Neben den bereits skizzierten Rahmungen der Subjektivierung und den im vori-
gen Teilkapitel beschriebenen Praktiken und Formen, in denen die Subjektivierung
vollzogen wird, zeigt Butler Folgen bzw. Moglichkeiten auf, die durch die Subjekti-
vierung entstehen und zentral sind: Individuen werden durch die Subjektivierung,
die sie zu Subjekten macht, anerkennbar und erlangen Handlungsfihigkeit. Die
Relevanz der Anerkennbarkeit wird in Butlers Arbeiten insbesondere in jiingerer

t.°¢ Sie folgt in ihren Uberlegungen Spinoza, He-

Zeit explizit von ihr ausgearbeite
gel und Foucault. Ausgehend von Spinozas Abhandlungen iiber das Bestreben, im
eigenen Sein zu verharren, greift sie Hegels Ansatz zum Begehren auf. Dabei erach-
tet sie das von Hegel formulierte Begehren als ein Begehren, das nach Anerkennung
strebt, da sich niemand nur durch sich selbst erkennen kann. Das bedeutet, dass
das Subjekt auf ein anderes Subjekt angewiesen ist, durch welches es anerkannt
werden muss. »Anerkennung bezeichnet eine Situation grundlegender Abhingig-
keit von Bedingungen und Zuschreibungen, die wir niemals selbst wihlen wiirden,
um als intelligible Wesen hervorzutreten.« (Butler/Athanasiou 2014: 115) Die Aner-
kennung erfolgt iiber die Anrede. Dadurch erhilt das Individuum jene Bezeich-
nung, durch welche die Anerkennung seiner Existenz mdglich wird. Die hierfiir
verwendeten sprachlichen Bezeichnungen erachtet Butler als konventional, als Ef-
fekte und Instrumente eines gesellschaftlichen Rituals, die Ausschluss und Gewalt
implizieren und iiber die (sprachlichen) Bedingungen der Uberlebensfihigkeit des
Subjekts entscheiden (vgl. Butler 2006: 15f.). Das Subjekt ist damit abhingig von
der Anrede durch Andere und existiert gerade, weil es durch diese anerkennbar ist.
Butler verkniipft das Subjekt also mit den Anderen. Zwischen dem Selbst und den
Anderen existiert fiir sie letztlich keine eindeutige Trennung.”’

Sie differenziert allerdings zwischen Anerkennung und Anerkennbarkeit: »Be-
zeichnet >Anerkennung« einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertref-
fen von Subjekten, so steht der Begriff der >Anerkennbarkeit« fiir die allgemeineren

situierten Verschiebung und der >Opposition zu gesellschaftlichen Bedingungen« klafft ei-
ne weite Liicke im argumentativen Raum der poststrukturalistischen Sozialphilosophie But-
lers.« (Keller 2014: 81)

56  Die Idee der Anerkennbarkeit zieht sich durch Butlers gesamtes Werk, jedoch arbeitet sie
diesen Begriff linger nicht explizit aus.

57  »[Dlerjenige, den ich ausschliefRe, um mich als abgegrenztes Subjekt konstituieren zu kon-
nen, verbleibt als Perspektive meiner eigenen Auflésung in meinem Inneren.« (Butler 2010:
133) Distelhorst erlautert Butlers Gedanken: »Das Subjekt ist sich selbst entzogen und da der
Andere ebenfalls Subjekt und sich selbst entzogen ist, stehen sich in der klassischen Situati-
onder Anerkennung zwei Personen gegeniiber, die nicht wissen, wer sie sind, und aus diesem
Nicht-Wissen heraus versuchen sich ihrem Gegeniiber zu ndhern.« (Distelhorst 2009: 73)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Bedingungen, die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die da-
zu notige Form vermitteln.« (Butler 2010: 13) Die Anerkennbarkeit geht damit der
konkreten Anerkennung voraus. Anerkennung ist ein permanenter Prozess der nie-
mals abgeschlossen ist. Ein Subjekt kann nicht vollstindig anerkannt sein, es bleibt
immer im Anderen verloren und kann diesen Zustand niemals ttberwinden. Sein
Streben nach Anerkennung ist daher immer provisorisch. Benjamin folgend, er-
achtet Butler Anerkennung weder als eine ausgeiibte Tat noch als »das Ereignis,
durch welches wir einander >sehen< und >gesehen< werden. Sie findet durch - vor
allem, aber nicht ausschlieflich — verbale Kommunikation statt, in der Subjekte
durch eben die kommunikative Praxis, mit der sie beschiftigt sind, transformiert
werden« (Butler 2009: 216).

Mit Foucault weist Butler darauf hin, dass Anerkennung sowohl gewihrt als
auch entzogen werden kann. Diese ist von gesellschaftlichen Normen abhingig,
die durch Schemata der Intelligibilitit erzeugt werden (vgl. Butler 2010: 14). Die-
se Normen der Anerkennbarkeit erméglichen erst die Anerkennung. Sie existieren
bereits vor dem Subjekt und formulieren die Bedingungen, unter denen es leben
kann und anerkennungsfihig wird. Anerkennung ist also die Bedingung fiir ein Le-
ben, das fortgesetzt und bewiltigt werden kann (vgl. Butler 2009: 372). Durch die
Verkorperung von Normen, die die Anerkennbarkeit ermdglichen, werden eben
diese Anerkennungsnormen gegeniiber anderen ratifiziert und reproduziert und
schranken in der Folge das Feld dessen ein, was anerkennbar ist (vgl. Butler 2016:
51). Das bedeutet, dass Subjekte auch ausgeschlossen werden kénnen, wenn sie
Normen in einer Weise wiederholen, die nicht sozial akzeptiert wird. Damit ist es
ebenfalls moglich, von der Anerkennung ausgeschlossen zu werden. Bei Butler ge-
schieht dies iiber die Anrede. Althussers Umkehrung von Hegel aufgreifend, kon-
statiert sie: »Die Anrede selbst konstituiert das Subjekt innerhalb des moglichen
Kreislaufs der Anerkennung oder umgekehrt, auflerhalb dieses Kreislaufs, in der
Verworfenheit.« (Butler 2006: 15) Es existieren deshalb nicht ausschlieflich aner-
kannte Subjekte, sondern auch Vor-Subjekte, Verworfene, wie Butler schreibt, die
in konkreten Situationen von der Moglichkeit der Subjektivierung ausgeschlossen
sind (vgl. Butler 1993: 46).%®

Um in seiner Existenz anerkannt zu werden, ist das Subjekt darauf angewie-
sen, nach Kategorien, Begriffen, Namen zu streben, die nicht von ihm selbst her-
vorgebracht worden sind. Diese ermdglichen ihm seine soziale Existenz, erfordern

58  Inder Debatte mit Seyla Benhabib, Drucilla Cornell und Nancy Fraser verdeutlicht Butler die-
sen Gedanken anhand der von Albert Memmi konzipierten Gesellschaftstheorie, die sich mit
kolonisierten und kolonisierenden Subjekten beschaftigt. Er ordnet Frauen dabei weder der
Kategorie der Unterdriicker, noch der Unterdriickten zu. Butler kritisiert diese Ausschlieflung
als eine andere Form der Unterdriickung, welche die Ausléschung bewirkt. Vor-Subjekte oder
Verworfene werden folglich in konkreten Subjektivierungsprozessen erzeugt, die auf Aus-
schlissen basieren (vgl. Butler 1993: 46f.).

- am 14.02.2028, 16:59:28.

127


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

zugleich aber auch seine Unterordnung unter sie. Dabei kann es nicht tiber die
Positionen, die das Ich konstituieren, einfach verfiigen, indem etwa einige ver-
worfen, andere aufgenommen werden. Das Ich, welches zwischen Positionen zu
wihlen scheint, ist immer schon durch diese erzeugt und zum Subjekt geworden
(vgl. Butler 1993: 40). Unterordnung ist damit der Preis, den das Subjekt zahlt, um
zu existieren (vgl. Butler 2001: 25). In Bezug auf die Anerkennung bedeutet das,
dass es nicht moglich ist, Anerkennung dafiir zu fordern oder zu geben, wer man
bereits ist. »Es bedeutet, ein Werden fiir sich zu erfragen, eine Verwandlung einzu-
leiten, die Zukunft stets im Verhiltnis zum anderen zu erbitten. Es bedeutet auch,
das eigene Sein und das Beharren im eigenen Sein im Kampf um Anerkennung
aufs Spiel zu setzen.« (Butler 2005: 62) Es findet also zuerst eine Anrede statt, eine
Anrufung, bevor eine Anerkennung erfolgen kann. Und erst, wenn das Individu-
um einen Namen hat, wenn es selbst subjektiviert ist, wird es thm moglich, ande-
re zu bezeichnen, andere anzurufen und damit handlungsfihig zu werden. »Erst
und nur, indem sich die Individuen in diese [symbolische, M.B.] Ordnung einfii-
gen, konnen sie als intelligible Subjekte in soziale Interaktionen treten.« (Meifner
2010: 28) Das Selbst ist damit immer schon vom Anderen abhingig, wenn es sich
dariiber klar zu werden versucht, wer es ist (vgl. Butler 2010: 57).

Mit der Anerkennbarkeit verbunden ist die Méglichkeit der Handlungsfihig-
keit. Individuen erlangen Handlungsfihigkeit, indem sie den Ort des Subjekts ein-
nehmen. Dies impliziert, dass sie sich der sie subjektivierenden Macht unterord-
nen, die dem jeweiligen Ort des Subjekts inhirent ist. Das Subjekt wird durch die
Bindung an diejenigen geformt, denen es sich unterordnet. Erst durch diese Un-
terordnung unter die subjektivierende Macht werden Individuen zu sozial aner-
kennbaren Subjekten und ihre Handlungsfihigkeit entsteht. Koller beschreibt die-
se Entstehung des Subjekts als performative Wirkung der Macht, die Butler zufol-
ge eine Umkehr im Verhiltnis zwischen Subjekt und Macht vollzieht, die nicht nur
zeitlich ist: »Erscheint die Macht zunichst als vorgingige Bedingung der Hand-
lungsfihigkeit des Subjekts, wird sie im Vollzug dieser Handlungsfihigkeit zu et-
was, was das Subjekt selbst bewirkt.« (Koller 2014: 25f.)

Die Handlungsfihigkeit entsteht also durch die soziale Welt, die das Individu-
um nicht selbst wihlt, sie ist ihm vorgingig (vgl. Butler 2009: 12). Fiir Butler be-
deutet dies jedoch nicht, dass wir keine Verantwortung fiir unser Handeln tragen.
Das Subjekt, welches als »Folgeerscheinung bestimmter regelgeleiteter Diskurse«
konstituiert wird, »die die intelligible Anrufung der Identitit anleiten«, wird da-
bei jedoch »von den Regeln, durch die es erzeugt wird, nicht determiniert« (Butler
2003a: 213). Da die Bezeichnung, iiber die es zum Subjekt wird, eine Wiederholung
vorangegangener Bezeichnungen ist, »ist die >Handlungsméglichkeit« in der Mog-
lichkeit anzusiedeln, diese Wiederholung zu variieren« (ebd.). Die Verantwortung
des Subjekts liegt fiir sie in der Verbindung zwischen dem Einwirken auf uns und
unserem Handeln: »Was kann ich aus den Verhiltnissen machen, die mich prigen?

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Wozu zwingen sie mich? Was kann ich tun, um sie zu verindern?« (Butler 2005:
33) Mit dem eigenen Handeln kann Macht beansprucht und u.a. gegen die (eigene)
Prekaritit agiert werden (vgl. Butler 2016: 791.).

Spricht Butler iiber »das Verworfene«, so meint sie damit die nicht lebbaren
Bereiche des sozialen Lebens, »die dennoch dicht bevolkert sind von denjenigen,
die nicht den Status des Subjekts geniefRen, deren Leben im Zeichen des >Nicht-
Lebbarenc< jedoch benétigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugrenzen« (But-
ler 1997: 23). Das bedeutet, dass das Subjekt auch durch den Ausschluss, durch
den ein verworfenes Auflen entsteht, konstituiert und begrenzt wird (vgl. ebd.).
Wihrenddessen wird die Handlungsmacht des Subjekts eingegrenzt, die zugleich
durch die Verwerfung iiberhaupt erst moglich wird (vgl. Butler 2006: 218).*° Da-
bei geht es um das »Meistersubjekt«, wie Butler schreibt (Butler 2009: 54). Vom
Meistersubjektstatus ausgeschlossen zu werden und als eingeschrinkt menschlich
oder unmenschlich zu gelten, ist eine Form der Unterdriickung, die allerdings erst
wirksam werden kann, wenn man zuvor intelligibel und als »irgendwie geartetes
Subjekt« anerkannt wurde (ebd.: 345). Da das Subjekt von der Wiederholung von
Handlungen und Handlungspraxen abhingig ist, bleibt seine Struktur »nur dann
eine Struktur, wenn sie immer wieder als solche eingesetzt wird. Damit ruft das
Subjekt, das innerhalb des Bereichs des Sagbaren spricht, implizit die Verwerfung,
von der es abhingt, wieder auf und hingt erneut von ihr ab.« (Butler 2006: 219)

Um nicht ausgeschlossen zu sein, werden gesellschaftliche Kategorien, die eine
anerkennungsfihige und dauerhafte soziale Existenz erméglichen, obwohl sie mit
einer Unterwerfung einhergehen, hiufig vorgezogen, wenn die Alternative ist, kei-
ne soziale Existenz zu haben (vgl. Butler 2001: 24).%° Die Unterordnung markiert
also eine Verletzbarkeit gegeniiber der Macht und dem Anderen, die der Preis fiir
das Dasein ist (vgl. ebd.: 25). Butler plidiert in diesem Kontext dafiir, zu unter-
suchen, ob es moglich ist, »zwischen vollstindiger und partieller Anerkennung,
ja zwischen Anerkennung und Verkennung zu unterscheiden«, da Anerkennung

59  Butler schreibt hierzu: »Wenn das Subjekt im Sprechen durch eine Reihe von Verwerfungen
erzeugt wird, dann setzt diese begriindende und formative Begrenzung das Szenario fiir die
Handlungsmacht des Subjekts. Handlungsmacht wird unter der Bedingung einer solchen
Verwerfung moglich.« (Butler 2006: 218)

60 Machtbegrenzt damit die Formen der legitimen Gesellschaftlichkeit (vgl. Bublitz 2002:102).
Butler weist in diesem Kontext auch auf das Problem der Anerkennung einer durch Verlet-
zung und Ausschluss entstandenen Identitét hin: »Es gibt einen Unterschied zwischen dem
Ruf nach Anerkennung von Unterdriickung, um die Unterdriickung zu iiberwinden, und dem
Ruf nach Anerkennung einer Identitat, die sich durch Verletzung definiert. Das Problem im
letzteren Fall besteht darin, dass sich hier Verletzung in die Identitét einschreibt und so zu
einerVoraussetzung der politischen Selbstdarstellung wird. Als solche lasst sie sich nicht lan-
ger als Form von Unterdriickung ansehen, die zu ilberwinden ist.« (Butler/Athanasiou 2014:
124)

- am 14.02.2028, 16:59:28.

129


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

von der Erfilllung gesellschaftlicher Normen abhingig ist, welche wiederum bis
zu einem gewissen Grad Ideale sind, die nie ganz erfillbar sind (Butler 2016: 55;
vgl. auch Kap. 2.2.2). Erweisen sich die konstituierenden Bedingungen als formbar,
konnen neue Subjektivierungsarten hervorgebracht werden, »sie entstehen, wo ein
bestimmtes Selbst in seiner Verstindlichkeit und Anerkennbarkeit bei dem Versuch
aufs Spiel gesetzt wird, die nach wie vor unmenschlichen Arten des Menschseins«
offen zu legen und zu erkliren« (Butler 2007: 177).*

Uber Subjektivierungen wird also soziale Anerkennung verliehen oder vorent-
halten, wodurch Anerkennung zu einem Ort der Macht wird (vgl. Butler 2009: 11):
»So wie ein Leben, firr das keine Kategorien der Anerkennung existieren, kein le-
benswertes Leben ist, so ist ein Leben, fiir das diese Kategorien einen nicht be-
waltigbaren Zwang darstellen, keine annehmbare Option.« (Ebd.: 20) Individuen
erlangen erst iiber die Subjektwerdung ihre soziale Existenz. Erst dann sind sie
handlungsfihig. Zugleich beutet die Subjektivierung das Begehren nach Existenz
genau dort aus, wo das eigene Dasein von Anderen gewihrt wird und offenbart da-
mit »eine urspriingliche Verletzlichkeit gegeniiber dem Anderen als Preis, der fiir
das Dasein zu zahlen ist. Die Annahme von Machtbedingungen, die man sich nicht
selbst gegeben hat, fiir die man jedoch anfillig ist, von denen man, um zu sein, ab-
hingig ist, erscheint als niichterne Grundlage der Subjektwerdung.« (Butler 2001:
25) Dabei hingt die Art und Weise, wie Individuen in ihrem Anerkennungsbestre-
ben begegnet wird und in ihrem Bestreben danach, Subjekt zu werden und fort
zu existieren, von den sozialen und politischen Netzwerken ab, in denen sie leben.
Diese konnen das Leben erleichtern oder ihm seine Lebbarkeit nehmen (vgl. Butler
2010: 57).

2.2.4  Korper und Geschlecht: Materialisierte Subjektivierung

Im deutschsprachigen Raum bekannt geworden ist Butler insbesondere mit ih-
rem Ansatz zur diskursiven Konstruktion von Geschlecht.®* Vor dem Hintergrund

61  Butler erachtet die Art der Reaktion auf das Leiden anderer, moralische Kritik wie auch die
Artikulation politischer Analysen als von einem bereits existierenden Feld wahrnehmbarer
Realitat abhidngig. Fiir sie ist dabei festgelegt, »was ein anerkennungsfahiger Mensch ist und
was nicht als anerkennungsfahiger Mensch bezeichnet oder betrachtet werden kann, was
also als Figur des Nichtmenschlichen zu gelten hat, von welcher her ex negativo das aner-
kennbar Menschliche festgelegt und zugleich auch infrage gestellt wird« (Butler 2010: 65f.,
Herv.i.0.).

62  Beiden hier zitierten Quellen handelt es sich zum Teil nicht um die Erstauflagen. Wahrend
Gender Trouble 1990 im englischsprachigen Original und in der deutschen Erstveroffentli-
chung 1991 als Das Unbehagen der Geschlechter erschien, handelt es sich bei der vorliegenden
Ausgabe um eine Sonderausgabe von 2003. Butlers Replik auf Kritiken an Gender Trouble er-
schien im Original 1993 unter dem Titel Bodies that Matter und wurde 1997 im deutschspra-
chigen Raum als Kdrper von Gewicht publiziert. Die Titel sind im Original also in umgekehrter

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

bereits bestehender Debatten in der Geschlechterforschung um die Unterschei-
dung zwischen sex als biologischem Geschlecht und gender als sozial erzeugter Ge-
schlechtsidentitit, wendet sich Butler gegen diese Gegeniiberstellung.® Sie argu-
mentiert, dass auch das biologische Geschlecht als diskursiv erzeugt gedacht wer-
den muss und es neuer Lesarten bedarf. Hierfiir wurde sie vielfach kritisiert, den
realen Korper in seiner Materialitit unberiicksichtigt zu lassen (vgl. z.B. Duden
1993; Lindemann 1993; Maihofer 1995). Butler hat in der Folge ihr Konzept des Kor-
pers deutlicher ausgearbeitet.

2.2.4.1 Korper: Sich formierende Materie

In Butlers sehr frithen Arbeiten findet der Korper in seiner Materialitit noch we-
nig explizite Erwihnung. Spitestens mit Korper von Gewicht (dt.: 1997, engl. Origi-
nal: 1993) legt sie ihr Konzept des Kérpers jedoch detailliert dar. Fiir Butler ist der
Korper ein Ort der Einschreibung historischer Eindriicke und machtvoller Diskur-
se, die sich in ihm materialisieren: Der Korper ist »keine blof3e Oberfliche, in die
sozialer Sinn eingeschrieben wird; er erleidet und geniefRt vielmehr die Auferlich-
keit der Welt und reagiert auf diese Auferlichkeit, die seine Aktivitit und seine
Passivitit, seine ganze Disposition definiert« (Butler 2010: 39). Sie denkt die Ma-
terie des Korpers als einen »Prozefd der Materialisierung, der im Laufe der Zeit
stabil wird, so dass sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfliche
herstellt, den wir Materie nennen« (Butler 1997: 32). Permanente Wiederholungen,
diskursive Performanzen, materialisieren sich iitber die Zeit im Kdrper. Der Korper
wird erst durch die Bezeichnung zu dem, was als Korper verstanden wird, er ist ein
Effekt der Bezeichnung (vgl. Butler 1993: 52). An Foucault anschliefend, erachtet
Butler den Kérper damit nicht als die Ursache, sondern als die Wirkung spezifi-
scher historischer Gewohnheiten und Bedingungen, als Effekt seiner Verhiltnisse
(vgl. Lorey 1993: 17). Es gibt fiir Butler keine reine Bezugnahme auf den Kérper, die
nicht zugleich eine Formierung dieses Korpers wire. Damit wendet sie sich gegen

Reihenfolge erschienen, als dies hier — bedingt durch die spiter erschienene Ausgabe von
Das Unbehagen der Geschlechter — zu sein scheint.

63  Die Begrifflichkeiten in der Debatte um das Geschlecht variieren in den deutschen Uberset-
zungen von Butlers Arbeiten. Dies ist sicherlich auf die Schwierigkeiten zuriickzufiihren, die
sich durch die deutschsprachigen Debatten ergeben. Wahrend im Englischen von gender ver-
sus sex gesprochen wird, werden im Deutschen Begriffe wie Geschlecht, Geschlechtsidentitit,
biologisches Geschlecht, soziales Geschlecht und seit etlichen Jahren auch vermehrt Gender ver-
wendet. Da Butler argumentiert, dass sex = gender ist, hat sie es in der englischen Sprache
relativ einfach, dies deutlich zu machen. Die deutschsprachigen Ubersetzungen stellt das
jedoch vor die Herausforderung, einerseits Butlers Werk zu (ibersetzen, dabei jedoch an-
dererseits die im deutschsprachigen Kontext gefiihrten Debatten nicht zu ibergehen. Die
Leser*innen mégen daher Irritationen, die durch die Verwendung verschiedener Begrifflich-
keiten entstehen — insbesondere in Zitaten — entschuldigen, die Autorin ist bemiiht, dem
durch indirektes Zitieren weitestgehend entgegenzuwirken.

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Argumentationen, die den Korper als der Sprache vorgingig erachten und argu-
mentieren, die Sprache wiirde lediglich das wiederspiegeln, was bereits vorhanden
ist. Butler widerspricht dem, indem sie darauf hinweist, dass erst durch die Spra-
che, durch die Bezeichnungsakte, wie sie schreibt, der Kérper produziert wird (vgl.
Butler 1993: 52). Die Bezugnahme auf einen Gegenstand, eine Kategorie, einen Kor-
per ist immer auch die Erzeugung dessen. Sie erfolgt stets tiber Sprache und die in
dieser enthaltenen machtvollen, historisch wandelbaren Diskurse (vgl. Butler 1997:
33). Dabei wird es iiberhaupt erst moglich, den Kérper durch die sprachlichen Be-
zeichnungen zu denken, die ihn zugleich konstituieren (vgl. ebd.: 16). »Man kann
sich [also, M.B.] nicht auflerhalb der Sprache begeben, um Materialitit an sich und
von selbst zu begreifen; vielmehr vollzieht sich jedes Bemiihen, auf Materialitit
Bezug zu nehmen, tiber einen signifikatorischen Prozef, der in seiner Phinome-
nalitit stets schon materiell ist.« (Butler 1997: 104) Materialitit lisst sich also nur
mithilfe von Sprache begreifen, die immer performativ ist, es gibt kein AufSerhalb
dieser (vgl. Villa 2003: 89). Eine Existenz des Korpers wird erst durch die sprachli-
che Anrufung méglich (vgl. Butler 2006: 15). Korper sind Butlers Auffassung nach
deshalb von Beginn an vergesellschaftet und sozialen Normen unterworfen, sie
sind kulturell erzeugt und von Macht durchdrungene Materie (vgl. Bublitz 2002:
of.). Macht erméglicht und diszipliniert Korper zugleich. Butler beschreibt dies,
»als wiirden Struktur und Kérper >ungliicklich< miteinander Hand in Hand gehen.
Die Strukturen werden revidiert, wihrend sie gehen, sie werden reiteriert.« (Butler
2018: 314f.) Durch die stindigen erzwungenen Wiederholungen gesellschaftlicher
Normen, die es erst ermdglichen, intelligibel zu sein, wird deutlich, dass die Ma-
terialisierung nie ganz vollendet ist, dass Korper sich nie vollstindig in Normen
einfiigen und diese nie vollstindig verkdrpern (vgl. Butler 1997: 21). Die oben be-
schriebenen subversionsfihigen Normen werden in ihrer Performativitit folglich
nicht nur tber die Sprache zitiert, sie haben auch eine gewichtige somatische Di-
mension, sie materialisieren sich im Koérper bzw. werden durch die performativen
Praxen in diesem materialisiert.

Dabei sind Korper stets durch hochgradig differenzierende und regulierende
Schemata erzeugt, die geschlechtlich konnotiert sind (vgl. Butler 1997: 16).% Dies
impliziert, das Leben gemif bestimmter Normen hervorzubringen, die es als sol-
ches qualifizieren (vgl. Butler 2010: 11). »Es gibt [bei Butler, M.B.] weder einen ur-
spriinglichen, natiirlichen Kérper an sich, noch ein jenseits des Korpers situiertes
transzendentales Bewuf3tsein.« (Lorey 1993: 11) Zudem definiert sie Korper weder
als primar aktiv noch als primir verwundbar und inaktiv. Fiir eine Definition des

64 »Man kann ndmlich den Korpern keine Existenz zusprechen, die der Markierung ihres Ce-
schlechts vorherginge. So stellt sich die Frage, inwiefern der Korper erst in und durch die
Markierung(-en) der Geschlechtsidentitat ins Leben gerufen wird.« (Butler 2003a: 26)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Korpers gilt es vielmehr, Verwundbarkeit und Handlungsfihigkeit zusammenzu-
denken (vgl. Butler 2016: 183). Butler erachtet zudem das Aufien des Korpers als
konstitutiven Bestandteil eben dieses Korpers, da es keinen Korper ohne sein au-
Ren gibt (vgl. Butler 2018: 303).

Sie kniipft dabei an Bourdieus Habitus-Ansatz an, in dem Bourdieu u.a. dar-
legt, dass der Kérper »sedimentierte rituelle Aktivitit« ist und Handeln in diesem
Sinne »eine Form von verkdrpertem Gedichtnis« (Butler 2006: 240). Der Koérper
eignet sich die Regelformigkeit des Habitus an und seine Kompetenz hingt von
der Verkorperung des kulturellen Wissens ab (vgl. ebd.: 242). Bei Bourdieu erfiil-
len also »gesellschaftliche Konventionen die Kérper mit Leben, die wiederum diese
Konventionen als Praktiken reproduzieren und ritualisierenc, fasst Butler zusam-
men und schreibt weiter, »[s]o wird der Habitus geformt, aber er formt auch: Der
korperliche Habitus stellt in ebendiesem Sinn eine stillschweigende Form von Per-
formativitit dar, eine Zitatenkette, die auf der Ebene des Korpers gelebt und ge-
glaubt wird« (Butler 2006: 242).% Butler kritisiert Bourdieu dafiir, die Inkongruenz
des Kérpers unberiicksichtigt zu lassen. Bourdieu bedenkt die Uberschreitungen
des Korpers nicht, in denen der Kérper mehr ist als die Anrufungen (vgl. ebd.: 243).
Der Korper ist das Instrument der Ausfihrung, der das sprachlich Gesagte durch-
fithrt und tiber dieses hinausgehen kann (vgl. Butler 2006: 24). Fiir Butler sind An-
rufungen, durch die ein Subjekt in eine Existenz gerufen wird, »gesellschaftliche
performative Auflerungen, die mit der Zeit ritualisiert und sedimentiert worden
sind« (Butler 2006: 240). Sie sind »fiir den Prozef} der Subjektbildung ebenso zen-
tral wie der verkorperte, partizipatorische Habitus. Von einer gesellschaftlichen
Anrufung angerufen oder angesprochen zu werden, heif3t, zugleich diskursiv und
gesellschaftlich konstituiert zu werden.« (Ebd.) Um gesellschaftlich wirkmichtig
und fir die Subjektbildung konstitutiv zu sein, muss eine Anrufung keine explizi-
te, keine offizielle Form annehmen (vgl. ebd.: 240).

65  Butler kritisiert Bourdieus Habitus-Konzept. Ihrer Auffassung nach bietet Bourdieu mit dem
Habitus-Begriff zwar eine Theorie des Kérperwissens, allerdings verbindet er diese Ausfiih-
rungen zum Kérper nicht mit der Theorie der performativen Auferungen. Der Habitus zeigt
bei Bourdieu die alltdglichen Rituale des Korpers, »mit denen eine gegebene Kultur den
Glauben an ihre eigene >Offensichtlichkeit< erzeugt und aufrechterhilt« (Butler 2006: 237f;
vgl. auch Kap. 2.2.2). Obwohl Bourdieu den Habitus als sich stindig wandelnd beschreibt, kri-
tisiert Butler, er kdnne nicht bertcksichtigen, wie eine performative Auf&erung Veranderun-
gen erzeugen kann (vgl. ebd.: 234). Fiir sie »stellt sich die Frage, in welchem MaR der Habitus
durch eine Form der Performativitat strukturiert wird«, und sie fahrt fort, »[d]as gesellschaft-
liche Leben des Korpers stellt sich durch eine Anrufung her, die sprachlich und produktiv
zugleich ist. Die Form, in der dieser anrufende Ruf immer weiter ruft, immer weiter in kor-
perlichen Stilen Form annimmt, die ihrerseits eine soziale Magie performativ herstellen, ist
die stillschweigende und materiale Funktionsweise von Performativitit.« (Butler 2006: 239)

- am 14.02.2028, 16:59:28.

133


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Zudem hingt die Uberlebensfihigkeit des Kérpers davon ab, dass dieser als
Teil des Lebens wahrgenommen wird, denn Koérper konnen durch Anredeformen
wechselweise erhalten oder bedroht werden (vgl. Butler 2006: 14). Korper implizie-
ren Sterblichkeit, Verwundbarkeit, aber auch Handlungsfihigkeit. Sie sind Berith-
rungen und unter Umstinden Gewalt ausgesetzt, bergen aber auch die Moglich-
keit, selbst zu handeln und zum Instrument dessen zu werden (vgl. Butler 2005:
43). Ihr Dasein ist also durch die Verwundbarkeit durch andere und durch Institu-
tionen geprigt, die beispielsweise durch die Naturalisierung sozialer Formen von
Ungleichheit ausgenutzt werden kann (vgl. Butler 2016: 269f.). Dabei ist nicht die
Abhingigkeit als solche das Problem, sondern die taktische Ausnutzung dieser (vgl.
ebd.: 193). Butler setzt hier an und fordert zur Dekonstruktion des Materie- und
Korperkonzepts auf, ohne dabei die Materialitit des Korpers abzulehnen oder gar
zuverneinen. Die Dekonstruktion dieser Begriffe meint fiir sie vielmehr, »dafy man
sie weiterhin verwendet, sie wiederholt, subversiv wiederholt, und sie verschiebt
bzw. aus dem Kontext herausnimmt, in dem sie als Instrument der Unterdrii-
ckungsmacht eingesetzt wurden« (Butler 1993: 52).

Fiir Butler hat der Korper dariiber hinaus eine 6ffentliche Dimension. Korper
sind gesellschaftlich und politisch geprigt und gesellschaftlichen Formierungen
ausgesetzt, die ihr Gedeihen und ihr Fortbestehen erst ermdglichen. Die Ontolo-
gie ist fir sie deshalb stets eine soziale Ontologie (vgl. Butler 2010:11). Dabei wirken
soziale Kategorien, die den Individuen vorgingig sind und die sie nicht selbst ge-
wihlt haben, auf den Kdrper ein und durchziehen diesen (vgl. Butler 2016: 129).
Korper sind aulerdem in Beziehungen eingebunden, durch welche sie definiert
sind (vgl. ebd.: 171f.). Sie werden durch Anredeformen wechselweise erhalten oder
bedroht (vgl. Butler 2006: 14). Kérper werden durch die Perspektive anderer kon-
stituiert und damit immer auch eingenommen und ein Stiick weit enteignet. Als
sozial erzeugtes Phinomen ist der Kérper also von Beginn an (auch) anderen an-
vertraut, er hat also eine Geschichte, an die das Ich keine Erinnerungen hat (vgl.
Butler 2007: 55). Der Korper »wird im Schmelztiegel des sozialen Lebens geformt
und ist erst viel spiter das, worauf ich mit einiger Unsicherheit Anspruch erhebe
als mein eigener Kérper« (Butler 2009: 41). An Haraway anschlieRend, geht Butler
zudem davon aus, dass es nicht méglich ist, iiber Korper zu sprechen, ohne deren
Abhingigkeit von Umwelt, Maschinen und Gesellschaft zu beriicksichtigen, auf die

66  Waihrend Butler Kérper als durch ihre Beziehungen zu anderen definiert sieht (vgl. Butler
2016:172), wird in der Intersektionalititsforschung Bezug auf die komplexen Machtverhalt-
nisse genommen, die auf die einzelnen Kérper wirken und die in ihnen zum Tragen kommen.
Folgt man Butler, miisste die Intersektionalititsforschung sich von der Debatte um die rele-
vanten Machtverhéltnisse und ihre Erscheinungen ein Stiick weit abwenden und starker die
Beziehungsgeflechte oder -netzwerke in den Blick riicken, welche laut Butler auf die Defini-
tion von Kérpern wirken bzw. fiir diese relevant sind. Ich werde dies in den nachfolgenden
Kapiteln tun.

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Korper fiir ihr Uberleben angewiesen sind. Die genannten »nichtmenschlichen Di-
mensionen des korperlichen Lebens« sind »folglich konstitutiv fiir das menschliche
Uberleben und Gedeihen« (Butler 2016: 173).*” Das Uberleben hingt damit von der
Sozialitit des Korpers ab (vgl. Butler 2010: 58). Es gilt, das komplexe Beziehungs-
geflecht, welches die menschliche Existenz erst ermdglicht, in seinen Relationen
zu verstehen (vgl. Butler 2016: 268).

2.2.4.2 Geschlecht: Diskursive Bedingung der Subjektivierung

Thre Theorie zur performativ-diskursiven Erzeugung von Geschlecht entwickelt
Butler, indem sie die biologische und binire Konstruktion der Zweigeschlechtlich-
keit grundlegend in Frage stellt. »[D]as >biologische Geschlecht<ist ein ideales Kon-
strukt, das mit der Zeit zwangsweise materialisiert wird.« (Butler 1997: 21) Sie kri-
tisiert das auf Descartes zuriickgehende Modell der Trennung von Geist und Kér-
per, welches ihrer Auffassung nach in der Unterscheidung zwischen sex und gender
zum Tragen kommt (vgl. Butler 2003a: 31; Villa 2003: 82).°® Die Unterscheidung von
Geist und Korper hat ihres Erachtens implizit die Geschlechter-Hierarchie erzeugt,
aufrechterhalten und rational gerechtfertigt und muss entsprechend neu durch-
dacht werden (vgl. Butler 2003a: 31). Butler will den lange bestehenden Dualismus
zwischen Natur und Kultur iiberwinden, der der sex-gender-Unterscheidung zu-
grunde liegt, denn auch das Konzept der Natur hat eine (kulturelle) Geschichte (vgl.
Villa 2003: 99). Auf die Theorien von Beauvoir, Freud, Irigaray, Kristeva, Lacan, Ru-
bin, Sartre und Wittig rekurrierend, argumentiert sie, dass auch das so bezeich-
nete biologische Geschlecht diskursiv durch performative Wiederholungen erzeugt

67  DerKorperlasstsich fiirsie nichtaus seinen konstitutiven Beziehungen herauslosen, die stets
6konomisch und historisch spezifisch sind. Er wird in Beziehung zu bestehender oder fehlen-
derinfrastruktureller Unterstiitzung und sozialen und technischen Netzwerken geformt und
erhalten (vgl. Butler 2016: 193f.).

68 Inden (feministisch orientierten) Debatten der Geschlechterforschung wurde lange Zeit zwi-
schen sex als biologischem Geschlechtskérper und gender als sozialem Ceschlecht differen-
ziert. Ausgehend von Beauvoirs Erkenntnis »[m]an kommt nicht als Frau zur Welt, man wird
es« (Beauvoir 2002: 334, Original 1949), wird das soziale Gewordensein dessen, was zu einem
bestimmten historischen Zeitpunkt als weiblich bzw. mannlich gilt, in den Blick geriickt. Hau-
sen kann in diesem Kontext bspw. aufzeigen, dass Diskurse tiber das vermeintliche Wesen
der Geschlechter historisch wandelbar sind und »mit verschiedenen strukturell festgelegten
sozialen Positionen bestimmte Verhaltensmuster gesellschaftlich vorgegeben sind, denen
sich das tatsachliche Verhalten der Positionsinhaber nicht entziehen kann« (Hausen 2007:
174, Original: 1976). Damit verbunden erfolgt eine Abkehr von der zuvor verbreiteten Vorstel-
lung, Weiblichkeit bzw. Mannlichkeit sei rein biologisch bestimmt. Fortan wird zwischen sex
und gender differenziert. Doing Gender — die Geschlechtszugehorigkeit und -identitat als fort-
laufender sozial erzeugter Herstellungsprozess — wird (in der Geschlechterforschung) breit
debattiert (vgl. Gildemeister 2010; Wetterer 2010).

- am 14.02.2028, 16:59:28.

135


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

wird. Fiir sie haben Selbst-Naturalisierungen kultureller Konfigurationen der Ge-
schlechtsidentitit die Stelle des >Wirklichen«< eingenommen (vgl. Butler 2003a: 60).
Butler ist fir diese Denkbewegung, die im Folgenden ausfithrlicher erliutert wird,
sowohl vielfach kritisiert als auch gelobt worden. Sie selbst schreibt dazu: »Zu be-
haupten, die Materialitit des biologischen Geschlechts sei durch eine ritualisierte
Wiederholung der Norm konstruiert, ist wohl kaum eine These, die sich von selbst
versteht.« (Butler 1997: 15)%°

Butler erachtet Korper in ihren Erscheinungsformen als das Ergebnis der Ma-
terialisierung von Diskursen. Wie oben beschrieben, gibt es fiir sie keine Bezug-
nahme auf den Kérper, ohne ihn nicht zugleich zu formieren. Kérper sind fiir But-
ler nicht der Sprache vorgingig, sondern im Gegenteil wird der Korper erst durch
Sprache, durch Diskurse, slesbar< und sozial verstehbar.

Wenn der Korper als solches diskursiv erzeugt ist, gilt dies auch fiir das ver-
meintlich gegebene korperlich-biologische Geschlecht (sex). Das korperlich-biolo-
gische Geschlecht denkt Butler ebenfalls als diskursiv erzeugt, als epochenspezifi-
sche Denk- und Wahrnehmungsweise, als Episteme im foucaultschen Sinne, die in
und iber sprachliche Kategorien vermittelt werden (vgl. Villa 2003: 86). Sie bricht
also mit der Annahme, Geschlecht sei eine natiirliche Eigenschaft von Kérpern und
plidiert fiir eine Entnaturalisierung des Biologischen (vgl. Bublitz 2002: 53f.). An
ihr Konzept der sich materialisierenden performativen Subjektivierung anschlie-
8end, zeigt sie, dass auch das biologische Geschlecht ein machtvolles soziales Kon-

69  An Butlers frithen Arbeiten zur Entnaturalisierung des Geschlechts wurde insbesondere in
der deutschsprachigen Diskussion kritisiert, sie lasse den realen Korper in seiner Materiali-
tat unberiicksichtigt (vgl. z.B. Duden 1993; Lindemann 1993; Maihofer1995). Um dieses Miss-
verstandnis auszuraumen, veroffentlichte Butler als Erwiderung auf die deutsche Debatte
das Buch Korper von Gewicht, worin sie darlegt, dass sie sehr wohl »die Relevanz des Biologi-
schen bei der Determinierung der Geschlechtsidentitat« mitdenkt (vgl. Butler1997:9). Butler
verweist darauf, »dass weder die Strategie der>Naturalisierung<noch die der>Entnaturalisie-
runge [also ihre eigene, M.B.] jeweils eine politisch neutrale Geschichte haben« (ebd.). Den
zum Zeitpunkt von Butlers Veroffentlichung von Gender Trouble (dt.: Das Unbehagen der Ge-
schlechter) im Differenzfeminismus verbreiteten Diskursen, die sexuelle Differenz zwischen
Frauen und Ménnern als positive Unterscheidung hervorzuheben, scheint Butlers Ansatz die
Grundlage zu entziehen. Sie argumentiert jedoch in Kérper von Gewicht, dass es nicht das-
selbe ist, das Biologische und das Materielle als fundierende Kategorien zu erértern, »wie
sie als deskriptive Bereiche oder Gegenstidnde der Untersuchung nutzlos zu machen« (Butler
1997:10). Butler pladiert dafiir, den Fokus auf die Entstehung der vermeintlichen Grundlagen
zu richten und zu untersuchen, wie der sie formierende Prozess dabei verdunkelt wird und
welche Folgen dies fiir das Leben von Frauen hat. Und sie macht ferner deutlich, dass sie sich
selbstin der Tradition des Feminismus sieht, dem es darum geht, die Biologie als Zwang und
Schicksal zu tiberwinden, jedoch nicht, »um Feminismus als eine Praxis der Entkdrperung
zu betreiben« (ebd.). Es geht ihr um die Anerkennung von Kérpern, die sich aufderhalb der
Norm befinden und sie will mit ihren Infragestellungen den Korper als Ort der kulturellen
Méglichkeiten thematisieren (vgl. Butler 1997: 11).

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

strukt ist.”® Das biologische Geschlecht erachtet sie »als eine kulturelle Norm, die
die Materialisierung von Korpern regiert« und Korper intelligibel macht (Butler
1997: 22f.). Durch Normen werden Praktiken und Handlungen als solche erkenn-
bar, sie werden sozial lesbar und sie erzeugen Begrenzungen, was als intelligibel
gilt und was als auferhalb dessen definiert wird (vgl. Butler 2009: 73).” Butler
denkt das Geschlecht als eine unentwegte Wiederholung vorherrschender Normen
(vgl. Butler 1997: 154): »Als die sedimentierte Wirkung einer andauernd wiederho-
lenden oder rituellen Praxis erlangt das biologische Geschlecht seinen Effekt des
Naturalisierten.« (ebd.: 32)”* Dabei argumentiert sie, dass bereits die biologische
Bestimmung des kérperlichen Geschlechts und das binire Geschlechterkonzept an
sich kulturellen Kategorien folgen (vgl. Bublitz 2002: 54f.). Das bedeutet, dass bei
Butler das, was insbesondere in der Genderforschung unter sex diskutiert wird,
also das biologische Geschlecht, dem entspricht, was unter gender erortert wird,
also dem sozialen Geschlecht. Dementsprechend ist bei Butler sex = gender. Da-
mit verbunden stellt sie auch die Zweigeschlechtlichkeit in Frage.

In der Folge lehnt sie es ab, nach einer Urspriinglichkeit der Geschlechtsidenti-
tit, nach der inneren Wahrheit oder der Authentizitit dieser zu suchen. Sie erach-
tet Identitit stattdessen als »Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Dis-
kursen mit vielfiltigen und diffusen Ursprungsorten« anstatt als Ursprung oder
Ursache (Butler 2003a: 9, Herv. 1.0.).” Zudem weist sie darauf hin, dass die Ge-
schlechtsidentitit in verschiedenen geschichtlichen Kontexten nicht immer iiber-
einstimmend und einheitlich gebildet worden ist. Sie iiberschneidet sich diskursiv

70  Dabei betont sie, dass die These, die Geschlechtsidentitit sei eine Konstruktion, nicht de-
ren Scheinhaftigkeit oder Kinstlichkeit behauptet, »denn diese Begriffe sind Bestandteile
eines bindren Systems, in dem ihnen das>Reale<und Authentische gegeniberstehen« (But-
ler 2003a: 60).

71 »Wenn Gender eine Norm ist, ist es nicht dasselbe wie ein Vorbild, dem Individuen sich an-
zundhern suchen. Es ist im Gegenteil eine Form sozialer Macht, die das intelligible Feld der
Subjekte hervorbringt, und ein Apparat, durch den die Geschlechterbinaritit eingerichtet
wird.« (Butler 2009: 84)

72 Villa erlautert diesen Aspekt: »Das was umgangssprachlich vereinfachend als sGeschlecht<
bezeichnet wird, umfasst ideologische Aspekte, Sexualitaten, korperliche Erfahrungen und
Materialitaten, Identitat, Subjektivationsprozesse, Diskurse, Politik, Macht, Geschichte. Das
Geschlecht kann aufgrund seiner Vielschichtigkeit gar nicht rein natdrlich im Sinne von vor-
sozial sein.« (Villa 2003: 59)

73 Firdie Gender-Performativitit fithrt Butler aus, dass diese ein Erscheinungsfeld voraussetzt,
indem das Geschlechterscheint (vgl. Butler 2016: 55). Ferner bedarf es eines Schemas der An-
erkennbarkeit, innerhalb dessen es sich zeigen kann. »[D]a nun das Feld des Erscheinens von
Anerkennungsnormen reguliert wird, die selbst hierarchisch und ausschlief}end sind, hangt
die Performativitat der Geschlechter eng damit zusammen, auf welch ungleiche Weise Sub-
jekte fur eine Anerkennung in Frage kommen. Die Anerkennung von Gender hing funda-
mental davon ab, ob es fiir das jeweilige Geschlecht einen Prasentationsmodus gibt, eine
Bedingung seines Erscheinens.« (Ebd.)

- am 14.02.2028, 16:59:28.

137


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

mit rassischen, ethnischen, sexuellen, regionalen und klassenspezifischen Modali-
titen (vgl. ebd.: 18). Dabei erachtet Butler — wie auch in Bezug auf den Korper — die
Sprache als zentral. Diese wirkt bereits auf das Individuum ein, bevor es zu han-
deln beginnt und wirkt auch dann weiter, wenn es selbst agiert. Sie argumentiert,
dass schon die biologische Bestimmung des kérperlichen Geschlechts und das bi-
nire Geschlechterkonzept kulturellen Kategorien folgen (vgl. Bublitz 2002: 54f.).
Die verbreitete Vorstellung, performative Aulerungen seien das Resultat der Ge-
schlechtsidentitit, kehrt Butler um: Die Geschlechtsidentitit ist das Resultat per-
formativer Auflerungen (vgl. Butler 2003a: 49). Geschlecht ist dementsprechend bei
Butler als permanentes Werden und als performative Inszenierung konzipiert.”
Wird das Geschlecht als performativ gedacht, ist die Reproduktion von Geschlecht
immer auch ein Verhandeln mit der Macht, die den Normen und diskursiven Rah-
mungen inhirent ist (vgl. Butler 2016: 47). Gender-Performativitit ist firr Butler
daher eine Geschlechtszuweisung, ein Name, mit dem der Korper sozialgeschicht-
lich markiert wird und der bereits seine Wirkung entfaltet, bevor das Individuum
diese itberhaupt versteht und selbst in der Lage ist, sie zu reproduzieren (vgl. ebd.:
86).” Sie weist darauf hin, dass es kein >Ichs, kein Subjekt, vor der performati-
ven Annahme eines Geschlechts gibt und die Identifizierung mit einem Geschlecht
daher unausweichlich ist (vgl. Butler 1997: 29, 145).

Dabei ist die eindeutige und dauerhafte Annahme eines Geschlechts die
Voraussetzung, um intelligibel zu sein und eine kohirente Ich-Identitit zu er-
langen. Butler kommt deshalb zu dem Schluss, dass Gender »eine Praxis der
Improvisation im Rahmen des Zwangs« ist, denn Korper sind erst dann lebens-
fahig, wenn sie kulturell intelligibel, sozial verstindlich werden (Butler 2009:
9). Ohne die Annahme eines Geschlechts kann ein Individuum nicht intelligibel
und damit verbunden auch nicht subjektiviert werden. Menschen werden erst
intelligibel, »wenn sie in Ubereinstimmung mit wiedererkennbaren Mustern der
Geschlechter-Intelligibilitit (gender intelligibility) geschlechtlich bestimmt sind«
(Butler 2003a: 37). Sie miissen kulturspezifischen Ordnungsstrukturen, kulturel-
len Imperativen und diskursiven Regeln folgen und zu (Geschlechts-)Subjekten

74 »Wenn Butler die Idee eines ontologischen, der sprachlichen Reprasentation vorgangigen
geschlechtlichen Korpers als Fiktion bezeichnet, leugnet sie nicht, dafl Geschlechtskorper,
dafd Frauen und Manner existieren. Sie geht vielmehr davon aus, daf$ die Differenzierung
zwischen sweiblichen<und >méannlichen< Kérpern in unterschiedlichen sMacht- und Diskurs-
formationen<verschiedene Bedeutungen hat.« (Lorey 1996: 22)

75  Butler schreibt, dass das soziale Geschlecht durch andere als eine Norm an uns herangetra-
gen wird und wir zunéchst dazu verpflichtet sind, das uns zugewiesene Geschlecht zu in-
szenieren. Dabei wird uns durch verschiedene Anrufungen eine Fantasie iiber das soziale
Geschlecht vermittelt, die in uns bleibt und uns formt und sowohl von anderen als auch von
uns selbst weiter geformt wird (vgl. Butler 2016: 45).

- am 14.02.2028, 16:59:28.



https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

werden. Diejenigen, die ihre Geschlechtsidentititen nicht ordnungsgemif dar-
stellen, erfahren regelmifig soziale Sanktionen. Butler spricht deshalb von einem
Zwangssystem (vgl. ebd.: 205). »Dem sozialen Geschlecht unterworfen, durch das
soziale Geschlecht aber auch zum Subjekt gemacht, geht das >Ich< diesem Prozef3
der Entstehung von Geschlechtsidentitit weder voraus, noch folgt es ihm nach,
sondern entsteht nur innerhalb der Matrix geschlechtsspezifischer Beziehungen
und als diese Matrix selbst« (Butler 1997: 29; vgl. auch Meifiner 2010: 35). Dabei
sind diejenigen Geschlechtsidentititen intelligibel, bei denen eine Kohirenz und
Kontinuitit zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der Geschlechtsiden-
titit (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren besteht (vgl. Butler 2003a:
38).7° Das bedeutet, wer als anatomisch minnlich gilt (sex), sollte auch sozial
als minnlich erkennbar sein (gender) und ein Subjekt begehren, das in sex und
gender als weiblich bezeichnet wird. Gleiches gilt umgekehrt fiir als weiblich be-
zeichnete Subjekte. Dabei ist die Geschlechterdifferenz nicht deckungsgleich mit
den Kategorien >Frau< und >Mann«. »Frauen und Minner existieren als soziale Nor-
men, konnte man sagen, und sie sind der Perspektive der Geschlechterdifferenz
zufolge Formen, in denen die Geschlechterdifferenz Gehalt angenommen hat.«
(Butler 2009: 333) Butler bezeichnet dieses Diskurs-Macht-Regime als Zwangs-
heterosexualitit (vgl. Butler 2003a: 10). Sexualitit ist dann kulturell konstruiert
und in bestehende Machtverhiltnisse eingebunden. Das bedeutet, dass »sich das
Postulat einer normativen Sexualitit svors, >aulerhalb< oder sjenseits< der Macht
als kulturelle Unméglichkeit und politisch unrealisierbarer Traum« erweist (ebd.:
56).

Durch die stetige Wiederholung wird das binire System aufrechterhalten, wo-
durch zugleich der Rahmen reproduziert wird, innerhalb dessen Korper als binir
geschlechtlich wahrgenommen werden. Wenn jedoch — wie Butler argumentiert —
die Geschlechtsidentitit (gender) weder die Ursache noch der Ausdruck des ana-
tomischen Geschlechts (sex) ist, »dann ist die Geschlechtsidentitit eine Art Titig-
keit, die sich potentiell jenseits der bindren Schranken, die die scheinbare Binaritit
der Geschlechter (binary of sex) setzt, vervielfiltigen kann« (Butler 2003a: 167). Die
Geschlechtsidentitit ist dann etwas, dass man durch die permanente Wiederho-
lung wird, aber nie vollstindig sein kann. Sie ist fiir Butler also weder eine Sub-
stanz noch eine statische kulturelle Markierung, sondern eine Tatigkeit, unablissig
wiederholte Handlungen (vgl. ebd.: 167).” Diese unablissige Darstellung der Ge-

76  Butler erachtet die der Geschlechterinszenierung inhdrente Heterosexualitit, die sie als
Zwangsheterosexualitit bezeichnet, als einen permanenten Anniherungsprozess an eine
Norm. Auch Homosexualitdt ist dann ein idealisiertes Konstrukt, eine Negativfolie, die von
der produktiven Macht des heterosexuellen Diskurses abhangt, wie Villa erldutert (vgl. Villa
2003: 71).

77  Butler schreibt: »Kategorien der Ceschlechtsidentitat kdnnen Instrumente regulatorischer
Regime sein, entweder als normalisierende Kategorien unterdriickender Strukturen oder als

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

schlechtsidentitit erzeugt zwangsliufig Verfehlungen, in der die subjektivierenden
Identititskategorien in unterschiedlicher Weise gezeigt werden (vgl. Butler 2003a:
213). Es erfolgt eine permanente kontextspezifische Verschiebung — Butler spricht
von shifting —, sodass die Geschlechtsidentitit nicht als etwas substantiell Seiendes
gedacht werden kann, sondern »einen Schnittpunkt zwischen kulturell und ge-
schichtlich spezifischen Relationen« darstellt (ebd.: 29). Butler fiihrt dies am Bei-
spiel der Travestie aus. Diese imitiert die Geschlechtsidentitit und offenbart dar-
iber implizit deren Konstruktion (vgl. Butler 2003a: 202). Sie argumentiert daher,
dass es kein Original gibt, auf dem die Geschlechtsdarstellung basiert. Das Original
ist nichts anderes als eine Parodie der Idee des Natiirlichen und Urspriinglichen
(vgl. ebd.: 58). Die (vermeintliche) Einheitlichkeit der Geschlechtsidentititen ist fir
sie »der Effekt eines Regulierungsverfahrens, das durch die Zwangsheterosexuali-
tit eine einférmige geschlechtlich bestimmte Identitit (gender identity) zu schaffen
versucht« (Butler 2003a: 58). Jedoch impliziert Gender sowohl die zutiefst norma-
tiven Beispiele seiner Darstellung als auch diejenigen Darstellungen, die dem bi-
niren Muster nicht entsprechen (vgl. Butler 2009: 74).

In Bezug auf die Identitit weist sie generell darauf hin, dass die vermeintlich
eigene Geschlechtsidentitit und Sexualitit kein Besitz ist, sondern performativ er-
zeugt wird, »d.h. sie selbst konstituiert die Identitit, die sie angeblich ist. In die-
sem Sinne ist die Geschlechtsidentitit ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines
Subjekts, von dem sich sagen lieRRe, daf} es der Tat vorangeht« (Butler 2003a: 49).
Die Geschlechtsidentitit muss in der Konsequenz als ein Modus der Enteignung,
als Formen des Daseins fiir Andere und durch Andere gedacht werden (vgl. Butler
2009: 38).78

Zusammenfassend lisst sich mit Distelhorst sagen, dass fiir Butler das Ge-
schlecht »die Wirkung eines performativen, stindig wiederholten Diskurses [ist,

Ansatzpunkt fiir eine befreiende Anfechtung eben dieser Unterdriickung.« (Butler 2003b:
144f)

78  Ludwig sieht Butlers Theorie durch eine fehlende gesellschaftstheoretische Unterfiitterung
gekennzeichnet. Es fehlt eine explizite Auseinandersetzung mit der Frage, »wie jene Macht-
formation, in der vergeschlechtlichte Subjekte konstituiert werden, mit gesellschaftlichen
Krafteverhiltnissen und Auseinandersetzungen in Verbindung« stehen (Ludwig 2012: 106).
Darlber hinaus kritisiert Knapp Butlers generelles Vorgehen als »im geschichts- und em-
piriefreien Raum einer metatheoretischen Befragung begrifflicher Grundlagen« erfolgend
(Knapp 2008b: 302). Knapp bezeichnet dieses Vorgehen als fachtypisch fiir die Philosophie.
»Derartige Reflexionen haben ihren eigenen Stellenwert —sie konnen jedoch eine historisch
konkrete Bestimmung von Geschlechterregimes und kulturellen Symbolisierungen von Dif-
ferenz, deren Widerspriichlichkeit und Tendenzgehalt nicht ersetzen. Diese Differenz ist in
der anfanglichen empathischen Aufnahme von Butlers Thesen weitgehend eingeebnet wor-
den.« (Ebd.) Zugleich riumt Knapp Butler aber das Verdienst ein, »die Interdependenz von
Geschlechterkonstruktion (Sex/Gender) und heterosexueller Normativitat (Begehren)« kri-
tisch reflektiert und radikalisiert zu haben (Knapp 2008b: 303).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

M.B.], der seine Macht daraus schépft, die fest in der Gesellschaft verankerte Norm
der geschlechtlichen Bipolaritit und Heterosexualitit zu zitieren und dadurch un-
mittelbar eine entsprechende soziale Wirklichkeit zu erschaffen« (Distelhorst 2009:
47). Butler beschiftigt sich mit diesem Thema, da Geschlechternormen darauf wir-
ken, »wie und in welcher Weise wir im 6ffentlichen Raum erscheinen kénnen, wie
und in welcher Weise das Offentliche und das Private unterschieden werden und
wie diese Unterscheidung im Dienste der Sexualpolitik instrumentalisiert wird«
(Butler 2016: 50). Es geht ihr zudem darum, den Zwang, den Normen auf das
Geschlechterleben ausiiben, zu lockern, um mehr lebbare Leben zu ermdéglichen
(vgl. ebd.: 48). Das Thema Gender ist fiir sie ein Ausgangspunkt, um grundsitzlich
iiber Macht, Handlungsfihigkeit, Widerstand und Konstruktionen des Menschli-
chen nachzudenken (vgl. Butler 2016: 54).

2.2.5 Prekaritat, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit

Seit einigen Jahren beschiftigt sich Butler zunehmend mit den Themen Prekaritit,
Prekarisierung, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit. Thre Auseinandersetzung da-
mit lasst sich als aufgreifen aktuell sehr relevanter gesellschaftspolitischer Fragen
lesen, die sie vor dem Hintergrund ihrer bisher entwickelten Theorien vollzieht.
Beginnend mit Debatten um die ethische Verantwortung und die Auseinanderset-
zung mit den US-amerikanischen Kriegseinsitzen nach den Angriffen auf das New
Yorker World Trade Center, beschiftigt sich Butler mit den daraus resultierenden
Folgen fir die (US-amerikanischen) Debatten um Verletzbarkeit, Anerkennung und
Betrauerbarkeit. Mit Blick auf das US-amerikanische Gefangenenlager Guantana-
mo beschiftigt sie sich insbesondere mit der Frage, was als menschlich gilt, mit der
Verletzbarkeit und Gefihrdung des Lebens als solchem und der damit verbunde-
nen Prekaritit. In Bezug auf ihr Subjektivierungskonzept lassen sich ihre aktuellen
Arbeiten einerseits als Auseinandersetzung mit den grundsitzlichen Bedingungen
des menschlichen Seins lesen. Andererseits befasst sie sich mit den Rindern und
Ausschliissen der Subjektivierung, mit der Absicht, mehr Leben lebbar zu machen.

2.2.5.1 Prekaritat und Verletzbarkeit

In ihrer Auseinandersetzung mit Prekaritit geht es Butler um »den politisch be-
dingten Zustand der maximierten Vulnerabilitit«, der charakteristisch fir Teile
der Bevolkerung ist und gegen den staatliche Rechtsinstrumente nicht geniigend
Schutz bieten (Butler 2016: 49). Sie beschreibt diesen Zustand, »in dem ganz be-
stimmte Bevolkerungsgruppen aus sozialen und wirtschaftlichen Unterstiitzungs-
netzen herausfallen und dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des Todes aus-
gesetzt werden, als Prekaritit (Butler 2010: 32). In ihrer 2016 erschienenen Publi-
kation erganzt sie ihr Verstindnis von Prekaritit noch dahingehend, dass es sich
dabei um »die ungleiche Verteilung von Gefihrdetheit« handelt (Butler 2016: 48).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Und mit Bezug auf Berlant schreibt sie, dass Prekaritit auch als »Eskalation der
Angst um die eigene Zukunft und um diejenigen, die méglicherweise von einem
abhingig sind, charakterisiert werden kann (ebd.: 25).

Den Prozess, der diese Unsicherheit schafft und kaum oder nicht (mehr) durch
staatliche Institutionen aufgefangen wird, bezeichnet sie als Prekarisierung” (vgl.
Butler/Athanasiou 2014: 67). Er impliziert einen Rahmen der Eigenverantwortung,
in dem Verantwortung neu definiert wird, als Forderung, Unternehmer zu sein.
Zugleich verunmoglichen die (fehlenden) Bedingungen jedoch den Betroffenen
dieser Forderung nachzukommen, wodurch ein gesellschaftliches Klima der Unsi-
cherheit entsteht (vgl. Butler 2016: 25). Butler weist in diesem Kontext auch darauf
hin, dass das Gegenteil von Prekaritit — anders als man vielleicht denken kénnte
— nicht Sicherheit ist. Die zunehmende Prekarisierung geht im Gegenteil mit der
Durchsetzung einer vermeintlich rationalen Sicherheitspolitik einher. Fiir Butler
gehoren sowohl die Prekarisierung als auch die Sicherheitspolitik derselben Pro-
blematik an und weisen in dieselbe Richtung: »Ein Anwachsen der prekarisierten
Bevélkerung dient als rationale Begriindung fiir die Expansion von Sicherheits-
regimen« (Butler/Athanasiou 2014: 223). Der Kampf gegen Prekarisierung bedarf
Butler zufolge deshalb eines Kampfes um eine egalitire gesellschaftliche und
politische Ordnung (vgl. Butler 2016: 94f.).

Prekaritit ist ein gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Zustand, nicht jedoch
eine Identitit (vgl. Butler 2016: 80). Trotzdem impliziert Prekaritit die Verletzbar-
keit von Individuen, die Butler als grundlegende Bedingung des Lebens erachtet
(vgl. Butler 2005: 48). Diese Verletzbarkeit, oder auch Verwundbarkeit®, bezeich-
net sie als politischen Effekt ungleich verteilter Wirkungen von Macht auf die Kor-
per sowie (daraus resultierende) wirtschaftliche und soziale Verhiltnisse, vorhan-
dene bzw. nicht vorhandene Infrastrukturen und gesellschaftliche und politische
Institutionen (vgl. Butler 2016: 190, 157). Uberdies sieht Butler Prekaritit als einen
Zustand, der die wechselseitige Abhingigkeit und damit die Sozialitit von Indivi-
duen aufzeigt. Individuen sind grundsitzlich aufeinander angewiesen (vgl. ebd.:
158). Individuen sind von Beginn an von anderen abhingig und von einer sozialen
Welt konstituiert (vgl. Butler 2006: 144). Sie sind den anderen darin ausgesetzt,
sie anzuerkennen, sodass sie letztlich von den Normen der Anerkennung abhin-
gig sind (vgl. Butler 2005: 61). »Diese grundlegende Abhingigkeit von namenlosen
anderen ist keine Bedingung, die ich willentlich abschaffen kann.« (Ebd.: 7f.) Das

79  »Die von Prekarisierung Betroffenen werden arbeitslos oder sind vollkommen unvorherseh-
baren Wechseln zwischen Beschiftigung und Erwerbslosigkeit ausgesetzt, die Situation pro-
duziert Armut und eine allgemeine Unsicherheit, was die wirtschaftliche Zukunft anbelangt;
die ideologischen Anrufungen prasentieren jene Bevolkerung als entbehrlich, wenn nicht
ganz abgeschrieben.« (Butler/Athanasiou 2014: 67)

80 In jungeren Publikationen benutzt Butler auch den Begriff der Vulnerabilitat (vgl. Butler
2018:300).

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

eigene Uberleben kann daher von unbekannten Menschen entschieden werden,
denn die Moglichkeit durch andere verletzt zu werden, gehort zum kérperlichen
Leben dazu (vgl. Butler 2009: 44). Die Verletzbarkeit, die Vulnerabilitit, wird ih-
rer Auffassung nach dabei unterschiedlich verteilt und zugewiesen. Sie erachtet
sowohl Gender als auch andere soziale Kategorien als dafiir relevant und betont,
dass sie nicht davon ausgeht, dass die Vulnerabilitit einem Geschlecht wesentli-
cher zukommt als einem anderen (vgl. Butler 2018: 300).

Fiir Butler ermdglicht die Einsicht, verletzbar zu sein, unsere grundsitzliche
Gefihrdung durch einander zu thematisieren: Leben lassen sich dann als gefihrdet
beschreiben, wenn ihre Erhaltung nicht ausschliefilich in ihrem inneren Lebensan-
trieb begriindet liegt, sondern von gesellschaftlichen und politischen Bedingungen
abhingt (vgl. Butler 2010: 27). Damit ist »unser Leben in gewissem Sinn immer
schon in der Hand des Anderen« (ebd.: 21; Butler 2016: 130). Das Uberleben hingt
von den eigenen Beziehungen zu anderen ab, ohne die das >Ich« nicht existieren
kann. Butler schlussfolgert daraus, dass das Dasein aufderhalb des Selbst in einem
Beziehungsgeflecht zu anderen angesiedelt ist, welches die Grenzen der eigenen
Identitit iberschreitet (vgl. Butler 2010: 48). Es ist deshalb notwendig, nicht nur
das eigene Leben, sondern auch das der anderen zu bewahren, um das eigene er-
halten zu kdnnen: »Leben ist neu zu denken als dieses komplexe, leidenschaftliche,
antagonistische und notwendige Beziehungsgeflecht mit anderen.« (Butler 2010:
49)

2.2.5.2 Verletzbarkeit durch Sprache

Mit dem Thema Verletzbarkeit beschiftigt sich Butler nicht erst im Zuge ihrer Aus-
einandersetzung mit Prekaritit. Bereits im Kontext ihrer Arbeiten zur Wirkung
von Sprache thematisiert sie die Verletzbarkeit durch diese. Ihr Fokus liegt dabei
insbesondere auf Drohungen, hate speech und Zensur.

Mit der Drohung wird eine Handlung angekiindigt, deren Ausfithrung erst
zu einem spiteren Zeitpunkt erfolgt. »Die Drohung er6ffnet einen zeitlichen Ho-
rizont, innerhalb dessen die angedrohte Handlung das organisierende Ziel bil-
det.« (Butler 2006: 25) Jedoch vollzieht sich die Drohung bereits in gewissem Sinn:
»[[Indem sie diese Handlung nicht vollstindig ausfiihrt, versucht sie, die Zukunft,
in der die Drohung ausgefithrt werden wird, mittels der Sprache als Gewiheit
festzuschreiben.« (Ebd.: 21f.) Mit dem Sprechakt wird nicht nur eine méglicher-
weise kommende Handlung angekiindigt, sondern auch die Kraft in der Sprache
aufgezeigt, die auf eine nachfolgende Kraft hinweist und diese dadurch sprach-
lich einleitet (vgl. Butler 2006: 22). Damit die Drohung greift, bedarf es der Macht,
durch die die performativen Effekte verwirklicht werden konnen (vgl. ebd.: 25). Al-
lerdings kann die Drohung keine Handlung erzeugen, sodass es moglich ist, dass
die Drohung nicht ausgefithrt werden wird und die Sprache ihre Wirkung ver-

- am 14.02.2028, 16:59:28.

143


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

fehlt. »Dieses Scheitern, die Drohung auszufiihren, stellt jedoch nicht den Status
des Sprechakts als Drohung in Frage, sondern nur dessen Wirksambkeit.« (Butler
2006: 25) Butler pliddiert dafiir, diese Moglichkeit des Misslingens dafiir zu nutzen,
der Drohung entgegenzutreten und einen Teil gegen den anderen zu wenden, um
so die performative Macht der Drohung zu verwirren (vgl. ebd.: 26).

»Um die Frage zu entscheiden, was eine Drohung ist oder was ein verwunden-
des Wort, reicht es nicht, die Worter einfach zu priifen.« (Butler 2006: 27) Jedes
Wort kann verwunden, je nachdem wie es eingesetzt wird. Es geht ihr darum,
zu verstehen, »wie der Kontext im Augenblick der Auflerung aufgerufen und neu
inszeniert wird« (ebd.: 28). In verletzender Weise angesprochen zu werden, impli-
ziert einen Ausschluss und geht mit einer Desorientierung iiber die eigene Situa-
tion einher (vgl. Butler 2006: 13). Es verweist auf einen Platz, der unter Umstinden
gar kein intelligibler Ort ist. Dabei scheinen verletzende Namen und Bezeichnun-
gen ihre jeweilige Geschichte im Augenblick der Auerung aufzurufen, ohne dass
diese dabei explizit erzihlt wird, sie ist vielmehr zum Bestandteil des Namens an
sich geworden und verleiht ihm dariiber die Kraft zu verletzen (vgl. ebd.: 63). Zu-
gleich impliziert eine verletzende Anrede die Moglichkeit, dieser entgegenzutre-
ten. »[W]enn >angesprochen werdenc« eine Anrufung bedeutet, dann lauft die ver-
letzende Anrede Gefahr, ein Subjekt in das Sprechen einzufiihren, das nun seiner-
seits die Sprache gebraucht, um der verletzenden Benennung entgegenzutreten.«
(Butler 2006: 10) Jedoch vollzieht kein Sprechakt zwangsliufig eine Verletzung (vgl.
ebd.: 31).81

In ihrer Auseinandersetzung mit hate speech argumentiert Butler, dass ha-
te speech dadurch wirkt, dass sie an frithere Akte der Anrufung erinnert, in de-
nen Subjektivierungen als verletzender Name zum Tragen kamen und das >Ich<als
untergeordnetes Subjekt konstituierten. »Die rassistische Verleumdung ist immer
Zitat, und indem man sie ausspricht, stimmt man in einen Chor von Rassisten
ein und produziert in diesem Moment die sprachliche Méglichkeit einer imagi-
nierten Beziehung zu einer historisch iiberlieferten Gemeinschaft von Rassisten.«
(Butler 2006: 128) Dadurch wird das gesellschaftliche Trauma als fortwihrende Un-
terwerfung wiederholt, als »Unterwerfung, die die Verletzung mittels Zeichen, die
die Szene gleichzeitig verdecken und reinszenieren, immer wieder durchspielt«
(ebd.: 64). Trotzdem ldsst sich immer nur vorliufig bestimmen, was hate speech
ist, »da die Verletzung nicht von den Wortern selbst vermittelt wird, sondern von
der gesamten Szene der Anrede, die versucht, auf bedenkliche Weise denjenigen
zu entwerten, an den die hate speech gerichtet ist« (Butler 2006: 260, Herv. 1.0.). Die

81  »Kein Subjekt hat ein Monopol darauf, »verfolgt zu sein<oder>Verfolger zu sein¢, auch wenn
dichte Sedimente der Geschichte (verdichtete Formen der Iteration) diesen ontologischen
Effekt hervorgebracht haben.« (Butler 2010: 167)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

Verantwortung fiir die Reinszenierungen von Hass und Verletzungen liegt fiir But-
ler bei der Person, die hate speech benutzt: »Die Verantwortlichkeit des Sprechers
besteht nicht darin, die Sprache ex nihilo neu zu erfinden, sondern darin, mit der
Erbschaft ihres Gebrauchs, die das jeweilige Sprechen einschrinkt und erméglicht,
umzugehen.« (Ebd.: 50)

Auch hate speech wird durch permanente Wiederholung erhalten und repro-
duziert, sie ist also zitatformig und auf diese Wiederholungen angewiesen, sodass
ein Verbot von hate speech naheliegend erscheint. Butler spricht sich jedoch gegen
ein solches Verbot aus. Sie erachtet es als problematisch, von staatlicher Seite aus
festzulegen, was als hate speech gilt und damit eine Grenze zwischen dem Sagba-
ren und dem Unsagbaren zu ziehen (vgl. Butler 2006: 123). Ein Verbot nimmt der
performativen Wiederholung die Méglichkeit, mit dem Kontext zu brechen, dar-
iiber eine Verschiebung der Bedeutung zu erzielen und auf diese Weise hate speech
ihrer verletzenden Wirkung zu berauben. »Das Wort, das verwundet, wird in der
neuen Anwendung, die sein fritheres Wirkungsgebiet zerstért, zum Instrument
des Widerstands.« (Ebd.: 254) Werden bestimmte Sprechweisen staatlich verbo-
ten, werden sie zensiert, so bleiben sie in ihrer verletzenden Bedeutung verhaftet
und werden der Moglichkeit der Bedeutungsverschiebung beraubt. Um ein Verbot
durchzusetzen, miissen sie zudem wiederholt werden, sie miissen ausgesprochen
werden, um sie verbieten zu konnen. Damit bleiben sie unweigerlich in ihrer Be-
deutung verhaftet, sodass diese Form des Sprechens genau das reinszeniert, was
eigentlich unterbunden werden soll (vgl. Butler 2006: 202). Butler geht davon aus,
dass die einzige Moglichkeit, der Sprache ihre verletzende und traumatisierende
Wirkung zu nehmen, darin besteht, den Verlauf ihrer Wiederholung zu steuern
(vgl. ebd.: 66). Dies kann jedoch nicht durch Zensur geschehen.

Generell erachtet Butler Zensur als eine produktive Form der Macht. Sie zielt
darauf, »Subjekte nach expliziten und impliziten Normen zu erzeugen« (Butler
2006: 208). Dabei erfolgt die Subjektivation einerseits durch die Regulierung des
Sprechens des Subjekts und andererseits durch die Regulierung des sagbaren ge-
sellschaftlichen Diskurses. »Die Frage ist nicht, was ich sagen kann, sondern was
den Bereich des Sagbaren konstituiert, in dem sich mein Sprechen von Anfang an
bewegt. Subjekt zu werden, heiflt einer Gruppe von impliziten und expliziten Nor-
men unterworfen zu werden, die das Sprechen beherrschen, das als Sprechen eines
Subjekts lesbar wird.« (Ebd.) Dies bedeutet, dass jeder Ausdruck immer schon zu
einem gewissen Grad zensiert ist und erst dadurch Intelligibilitit und Verstind-
lichkeit moglich werden (vgl. Butler 2006: 209f.).

2.2.5.3 Betrauerbarkeit von Leben
Im Zusammenhang von Verletzbarkeit und Prekaritit befasst sich Butler auch mit
der Betrauerbarkeit von Leben. Sie stellt fest, dass einige Menschenleben als be-

- am 14.02.2028, 16:59:28.

145


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

trauernswert erachtet werden, andere hingegen nicht. Sie erachtet diese »ungleich-
mifige Verteilung von Betrauernswiirdigkeit« als Modus zur »Erzeugung und Er-
haltung bestimmter ausschlieffender Vorstellungen, die festlegen, wer der Norm
entsprechend menschlich ist: Was zihlt als ein lebenswertes Leben und als ein be-
trauernswerter Tod?« (Butler 2005: 10) Unbetrauerbar ist ein Leben demzufolge,
wenn es nie als Leben gezihlt hat (vgl. Butler 2010: 43).%* Dies kann fiir ganze Be-
volkerungsgruppen gelten. Insbesondere, wenn bestimmte Bevolkerungsgruppen
als Bedrohung fiir das eigene Leben erscheinen, werden deren Angehorige als Be-
drohung des Lebens erachtet (vgl. ebd.: 46). Die Frage des betrauerbaren und des
lebens- und schiitzenswerten Lebens ist fir Butler eine Frage, »wie die Macht das
Feld eingrenzt, in dem Subjekte iiberhaupt erst moglich — oder vielmehr unmog-
lich — werden« (Butler 2010: 151). Sie geht der Frage danach voraus, »welche Art von
Leben ich fithren soll« (ebd.: 62). Um mehr lebbare Leben zu erméglichen, schligt
sie vor, zu untersuchen, wie »die normative Zwangsabgrenzung betrauerbaren Le-
bens« erschiittert werden kann (Butler 2010: 151). Offentliche Versammlungen kén-
nen dabei IThrer Auffassung nach »zum Ort gesellschaftlicher Organisation und der
Durchsetzung von Gleichheitsprinzipien« werden (Butler/Athanasiou 2014: 265f.).

2.2.6 Politische Strategien

Fiir Butler sind die Auseinandersetzungen mit den skizzierten Themenfeldern kei-
ne rein abstrakt-theoretischen Debatten, wie bereits deutlich geworden sein diirf-
te. Sie ist der Auffassung, dass Theorien die Voraussetzung sind, um soziale und
politische Verinderungen zu bewirken, diese alleine jedoch nicht ausreichen. Es
bedarf dariiber hinaus der Einmischung auf gesellschaftlicher und politischer Ebe-
ne in Form von Aktionen, ausdauernden Bemithungen und verinderten institutio-
nalisierten Praktiken (vgl. Butler 2009: 325). Dabei geht es ihr darum, bestehende
Normen zu erweitern, um die Positionen, die bisher auflerhalb der Anerkennbar-
keit, jenseits intelligibler Subjektpositionen existieren, zu bewohnbaren Zonen, zu
lebbaren Leben zu machen, denn fiir ein lebenswertes Leben bedarf es Kategorien
der Anerkennung. Stellen die existierenden Anerkennungs-Kategorien einen nicht
zu bewiltigenden Zwang dar, so ist dies keine annehmbare Option, Verinderungen
sind notwendig (vgl. ebd.: 20).

In Bezug auf das Geschlecht pladiert Butler fiir eine Politikkonzeption, die dar-
auf zielt, eine Welt zu schaffen, »in der diejenigen, die ihre Geschlechtsidentitit

82 »lebendigzusein heifftimmerschon, mitdem, was nicht nurjenseits meiner selbst, sondern
auch jenseits meines Menschseins lebt, verbunden zu sein, und kein Selbst und kein Mensch
kann ohne diese Verbindung zu einem biologischen Netzwerk des Lebens leben, das den
Bereich des menschlichen Tieres libersteigt.« (Butler 2016: 61)

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

und ihr Begehren als nicht normenkonform verstehen, nicht nur ohne Gewalt-
androhung der Auflenwelt leben und gedeihen konnen, sondern auch ohne das
allgegenwirtige Gefiihl ihrer eigenen Unwirklichkeit« (Butler 2009: 347), denn die
Rechtsgewalt, die nur vorgibt zu reprisentieren, erzeugt politische Konstruktionen
des Subjekts, mit denen bestimmte Legitimationen und Ausschliisse einhergehen
(vgl. Butler 2003a:17). Dabei gilt es, die Moglichkeiten auszuschopfen, die sich aus
einer radikalen Kritik von Identititskategorien ergeben (vgl. ebd.: 10).

Butler erteilt politischen Widerstandsformen, die auf eine Autonomie ohne je-
de Abhingigkeit zielen, eine Absage. Diese deuten Abhingigkeit als Ausbeutung.
Sie pladiert hingegen dafiir, den Abhingigkeitsbegriff, der bspw. im Rahmen der
Kolonialherrschaft zur Rationalisierung von Machtformen genutzt wurde, anders
zuverwenden und dadurch einen Bruch mit dem ihm inhirenten historischen Erbe
herbeizufiithren. »Gerade weil Korper in Beziehungen zu infrastrukturellen Unter-
stiitzungen (oder deren Fehlen) und sozialen und technologischen Netzwerken und
Beziehungsgeflechten geformt und erhalten werden, lisst sich der Krper nicht aus
seinen konstitutiven Beziehungen herauslésen.« (Butler 2016: 193f.) Er existiert also
stets in einer spezifischen historischen Situation und ist keine in sich geschlossene
Entitdt (vgl. ebd.: 195). Indem die Vulnerabilitit des Kérpers und die eigene radi-
kale Abhingigkeit von anderen anerkannt wird, wird es méglich, Koalitionen und
Solidaritit zu bilden (vgl. Butler 2016: 198f.).%

Butler greift in ihrer Argumentation u.a. auf Arendt zuriick. Arendt plidiert
dafiir, Institutionen und Strategien zu entwickeln, mittels derer das offene plu-
rale Zusammenleben aktiv erhalten und bekriftigt werden kann. »Wir leben mit
den Menschen, die wir uns nicht ausgesucht haben und zu denen wir uns nicht
unbedingt unmittelbar zugehorig fithlen, nicht nur zusammen; wir sind auch ver-
pflichtet, ihr Leben zu schiitzen und die offene Pluralitit zu erhalten, die die Welt-
bevolkerung ist.« (Butler 2016: 150) Dabei ist es durchaus gerechtfertigt, selbst zu
entscheiden, in welcher Gemeinschaft jemand leben méchte, jedoch nur unter der
Bedingung, andere, die nicht zur eigenen Gemeinschaft gehoren, als schiitzens-
wert anzuerkennen. Butler iibernimmt dariiber hinaus Arendts Vorstellung von
Formen politischer Handlungsmacht, die das Selbst als Pluralitit beschreiben. Dies

83  Butler bezieht sich hier auf Bernice Johnson Reagon, die sich mit der Zusammenarbeit mit
anderen beschiftigt hat und darauf hinweist, dass Zusammenarbeit stets mit einem Risiko
verbunden ist. Sie veranschaulicht dies, wenn sie ausfiihrt, dass diejenigen, die man trifft —
und mit denen eine Koalition zu diesem Zeitpunkt moglich ist — nicht unbedingt diejenigen
sind, die man sich ausgesucht hatte. »Ich meine, wenn wir ankommen, wissen wir meistens
nicht, wer noch kommt, das heifdt, wir akzeptieren bei unserer Solidaritit mit anderen ein
gewisses MaR an Ungewahltheit«, und sie schreibt hierzu weiter, »[m]an konnte vielleicht
sagen, dass der Kérper immer Menschen und Eindriicken ausgesetzt ist, die er nicht vorher-
sehen und nicht ganz kontrollieren kann, und dass dies die Bedingungen der sozialen Ver-
korperung sind, die wir nicht vollstindig selbst ausgehandelt haben« (Butler 2016: 199).

- am 14.02.2028, 16:59:28.

147


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

meint nicht, dass das Selbst innerlich in verschiedene Teile gespalten ist. Es geht
ihr mit Arendt darum, das Selbst als »eines, das nur in Beziehung zu anderen ent-
steht und tiberhaupt entstehen kann [zu denken, M.B.]; genau in dieser Beziehung
und durch sie findet es seinen >Ort« (Butler/Athanasiou 2014: 170). Daraus folgt
fiir Butler, iiber die Relationalitit des Subjekts neu nachzudenken, was ich in den
folgenden Kapiteln vor dem Hintergrund der Debatten um Intersektionalitit aus-
fithren werde (vgl. Kap. 3). Die hinter Butlers Denkbewegungen stehende Frage ist
letztlich die nach dem Menschlichen, »[w]er gilt als Mensch? Wessen Leben zdhlt
als Leben? Und schliefRlich: Was macht ein betrauernswertes Leben aus?« (Butler
2005: 36).

2.2.7 Anschlussmdglichkeiten an Butlers Subjektivierungsansatz oder:
Wie weiter mit Butler?

Butlers Subjektivierungsansatz kann klar den Ansitzen zugeordnet werden, die
das Subjekt als etwas Gewordenes beschreiben. Ihr Denken ist durch eine De-
zentrierung des Subjekts gekennzeichnet, das nicht mehr das Zentrum darstellt,
sondern neben Macht und Diskursen situiert wird und das Produkt von Unter-
werfung unter eben diese Macht, Diskurse und Normen ist, aus denen es erst
hervorgeht (vgl. Distelhorst 2009: 50). Damit liegt Butler im Trend ihrer Epoche.
Sie konzipiert quasi ein Subjekt 2.0. Sie hat eine Theorie entwickelt, »mit der das
gleichzeitige Entstehen von Subjekt und hegemonialen Normen beschrieben und
analysiert werden kann, d.h. die Verstrickung von Subjekten in die sie unterwer-
fenden Herrschaftsverhiltnisse« (Lorey 1996: 12, Hervor. i.0.). Ihre Denkbewegun-
gen entwickelt Butler stets von den gesellschaftspolitischen Debatten ihrer Zeit
her. Thr Konzept zu Gender entsteht vor den Auseinandersetzungen um die Rech-
te von Minderheiten. Ihr sprachtheoretisches Konzept fiihrt sie im Kontext von
Rassismus-Diskussionen um verletzende Sprache ein. Und die Gedanken zu Pre-
karitit, Anerkennbarkeit und betrauerbaren Leben legt Butler vor den Entwicklun-
gen in den USA nach 9/11, den Kriegseinsitzen der USA und sozialen Bewegungen
dar, wie etwa Occupy, die sich gegen zunehmende Marginalisierungen ganzer Be-
volkerungsgruppen wenden.

Vor dem Hintergrund ihrer eigenen interdiszipliniren Verortung in Literatur-
und Sprachwissenschaften, Philosophie sowie den Gender Studies entwickelt But-
ler mit ihrem Subjekt-Ansatz ein Konzept, das breit genug aufgestellt ist, um so-
wohl Anschlussméglichkeiten fiir diverse wissenschaftliche Disziplinen als auch
fir politische Interventionen zu bieten. In der deutschsprachigen Wissenschaft
finden sich ihre Theorien in vielen unterschiedlichen Fachrichtungen. In der quer
zu den >klassischen« Disziplinen liegenden Genderforschung wird sie breit auf-
gegriffen und diskutiert (vgl. z.B. Graf et al. 2013; Hark/Villa 2015; Helduser et
al. 2004). In den Queerstudies wird sie im Kontext von Subversion rezipiert (vgl.

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

z.B. Degele 2005; Hark 1993; Hark 2017; Hieber/Villa 2007). Aber auch in den Ge-
schichtswissenschaften (vgl. z.B. Finzsch/Velke 2016; Perinelli 2009), der Politik-
wissenschaft (vgl. z.B. Ludwig 2012; Lorey 2012a; Lorey 1996), der Soziologie (vgl.
z.B. Meif3ner 2010; Villa 2011), den Kulturwissenschaften (vgl. z.B. Reckwitz 2004),
der Philosophie (vgl. z.B. Hauskeller 2000; Redecker 2011) und den Erziehungs-
wissenschaften (vgl. z.B. Kleiner/Rose 2014; Ricken/Balzer 2012) werden ihre Ar-
beiten genutzt. Selbst in den Naturwissenschaften und der Medizin(-ethik) findet
Butler inzwischen Beriicksichtigung (vgl. z.B. Schlatter Gentinetta 2004). Im Hin-
blick auf politische Interventionsbewegungen wird ihr Ansatz beispielsweise von
der Queer-Bewegung aufgegriffen (vgl. z.B. Perko 2005). Auch in den politisch mo-
tivierten sozialen Bewegungen, die sich gegen die Prekarisierung von Arbeits- und
Lebensbedingungen engagieren, fiir die in Europa beispielsweise die EuroMayDay-
Bewegung zu nennen ist, kommen Butlers Ansitze zum Tragen (vgl. Freudenschuf3
2011; Volker 2012). Die Bedeutung ihrer Werke zeigt sich dariiber hinaus darin, dass
inzwischen mehrere einfithrende Publikationen zu ihren Theorien erschienen sind
(vgl. Bublitz 2002; Villa 2003; Distelhorst 2009; Redecker 2011; Meifdner 2012).

Butlers Ansitze eroffnen die Moglichkeit, Herrschaft systematisch mitzuden-
ken. Dabei ist es gesellschaftstheoretisch interessant, Subjekte als »Abstraktionen
von der faktischen Vielfiltigkeit realer Lebenserfahrungen« zu denken, denn wenn
Subjektpositionen »als Abstraktionen nur eine soziale Positionierung erméglichen,
so wirken andere als Relativierung oder Verunreinigung der angestrebten Subjek-
tivierung« (Villa 2010: 266, Herv. i.0.). Fiir eine (sozialwissenschaftliche) Analyse
bedeutet dies, insbesondere die Verbindungen von Wissen und Macht zu charak-
terisieren, um auf diese Weise aufzeigen zu kénnen, wie das System der Ordnung
der Welt akzeptiert wird. Es ist dabei notwendig, neben dem Feld intelligibler Din-
ge, das durch die Macht-Wissens-Verbindungen entsteht, auch die Grenzen dieses
Feldes, Momente der Diskontinuitit und Orte des Scheiterns zu untersuchen. »Das
bedeutet, dass man nach den Bedingungen sucht, durch die das Gegenstandsfeld
zustande kommt, und auch nach den Beschrinkungen jener Bedingungen, dem
Moment, wo sie ihre Zufilligkeit und ihre Verinderbarkeit zeigen.« (Butler 2009:
342)

Meines Erachtens stellt Butlers Subjektivierungsansatz einen der wichtigsten,
wenn nicht gar den wichtigsten zeitgendssischen Ansatz zur Subjektivierung dar.
Einschrinkend gilt fiir ihren wie auch fir alle anderen Subjektivierungsansitze,
dass diese an die Subjektordnungen und -diskurse sowie an die Subjektivierungs-
praktiken und -formen der jeweiligen spezifischen historischen Konstellation ge-
bunden sind. Diese bestimmen ihre Reichweite und kénnen nur so lange Giiltigkeit
beanspruchen, wie sie den gesellschaftlichen Sinn und daraus entstehende Sub-
jektformen ihrer Zeit theoretisch zu fassen vermégen. Es gilt daher, Butlers Ansatz
bestindig kritisch im Hinblick auf seine Giiltigkeit zu tiberpriifen. Fiir die Gegen-
wart stellt thr Subjektivierungsansatz eine geeignete Rahmung zur Beschreibung

- am 14.02.2028, 16:59:28.

149


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

und Analyse komplexer gesellschaftlicher Phinomene dar. Er bildet im Folgenden
die Grundlage, um einen methodologischen Vorschlag zur Analyse von Machtver-
hiltnissen zu entwickeln. Hierfiir wird im nichsten Kapitel zunichst Intersektio-
nalitit an Butlers Subjektivierungsansatz heran- und durch diesen hindurchge-
fithrt. Dabei wird sich der Fokus von den fiir intersektionale Zuginge grundlegen-
den Kategorien auf Subjektivierungen in ihrer Komplexitit verschieben. Wie sich
zeigen wird, sind Subjektivierungen das, was das Agieren mit Kategorien erst er-
moglicht. Sie sind ihnen vorgingig bzw. implizieren sie. Machtverhiltnisse, die mit
den Kategorien verbunden sind, lassen sich dann als Effekte von komplexen Sub-
jektivierungen deuten. Die nachfolgenden Kapitel wenden sich darauf aufbauend
den konkreten methodologischen Fragen zu, die sich aus der Uberfiihrung von In-
tersektionalitit in komplexe Subjektivierungen ergeben, denn es gilt darzulegen,
wie sich Machtverhiltnisse, die dann als komplexe Subjektivierungen verstanden
werden, empirisch untersuchen lassen.

- am 14.02.2028, 16:59:28.


https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

