
98 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

von Subjektformen, Subjektivierungsprozessen und -praktiken etc. existieren

bislang nur wenige methodologische Anhaltspunkte, wie diese untersucht werden

können.

Die hier lediglich grob skizzierte Geschichte des Subjekts zeigt bereits deut-

lich, dass sich Bergers Beschreibung des Selbst bestätigt, das »kein dauerhaftes,

vorgegebenes Wesen [ist, M.B.], das von einer Situation zur nächsten fortschrei-

tet, sondern ein dynamischer Prozeß« (Berger 1971: 118, zit.n. Keller 2014: 83). Das

Subjekt ist nicht statisch, es vollzieht fortlaufend eine Art Gestaltwandel. Daher

lässt sich schwer beschreiben, wer es ist. Ihm fehlt gewissermaßen die innere Sub-

stanz. Seine imaginierte Seinsweise ist abhängig vom jeweiligen historischen Kon-

text. GesellschaftlicheWandlungsprozesse und Veränderungen in den Denkweisen

entstehen parallel, was wiederum zu sich stetig ändernden Konzeptionsweisen des

Subjekts über die Epochen führt. Wie das Subjekt sein kann bzw. wer es werden

kann, hängt von den jeweiligen Denkbewegungen der Subjekttheoretiker*innen

ab, die wiederum in ihrer konkreten historischen Zeit verhaftet sind.

Für eine Arbeit, die sich mit komplexen Subjektivierungen in der Gegenwart

beschäftigt, empfiehlt es sich demzufolge, auf einen zeitgemäßen Subjektivie-

rungsansatz zurückzugreifen.16 Im Folgenden wird der zeitgenössische Subjekti-

vierungsansatz von Judith Butler vorgestellt, der die theoretische Grundlage für

den im fünften Kapitel entfalteten methodologischen Vorschlag zur Untersuchung

komplexer Subjektivierungen bildet.

2.2 Judith Butler: Intelligible Subjekte

Mit den Arbeiten von Judith Butler liegt eine Subjektkonzeption vor, die lange tra-

dierte Grundannahmen der Philosophie überdenkt (vgl. Bublitz 2002: 7). Mitte der

1950er Jahre im US-amerikanischen Bundesstaat Ohio in eine jüdische Familie ge-

boren, beginnt Butler in den 1980er Jahren – vor demHintergrund der Debatten in

der US-amerikanischen Frauenbewegung um die rechtliche Gleichstellung und die

Kriminalisierung von Gewalt gegen Frauen, der Auseinandersetzungen innerhalb

der Bewegung und der AIDS-Krise – ihre Ansätze zu formulieren (vgl. Redecker

2011: 23ff.). Erste Berührungen mit der Philosophie erfolgen bereits in Butlers Ju-

gend (vgl. Butler 2009: 375).17

16 Es wäre ebenfalls möglich, mit einem historischen Ansatz zu arbeiten. Unter Berücksichti-

gung der beschriebenen Relevanz der jeweiligen gesellschaftlich-historischen Situation für

das Entstehen einer Subjekttheorie, kann auch auf sogenannte Klassiker zurückgegriffen

werden. Meines Erachtens bedarf es dafür allerdings zwingend einer Reflexion des Entste-

hungskontextes dieser Theorie und einer Diskussion ihrer Übertragbarkeit in die Gegenwart.

17 »Als junger Mensch kam ich auf die Philosophie, weil ich in ihr eine Form sah, die Frage zu

stellen, wie man leben sollte, und ich nahm die Vorstellung ernst, das Lesen philosophi-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 99

Die US-amerikanische Philosophin gilt gegenwärtig als eine der wichtigsten

Vertreterinnen dekonstruktivistischer18 feministischer Ansätze. Sie hinterfragt in

ihren Schriften u.a. den humanistischen Subjektbegriff, der – in der cartesiani-

schen Erkenntnistradition verhaftet – das Subjekt als kohärent und einheitlich, als

universell und mit sich selbst identisch begreift (vgl. Kap. 2.1). Anders als huma-

nistische Ansätze untersucht Butler die Konstitutionspraktiken, durch die Subjekte

hervorgebracht werden, vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Verhältnisse, die

für sie zentral für die Subjektkonstitution sind (vgl. Lorey 1996: 92). Ihre grundsätz-

liche Kritik am humanistischen Subjekt »beinhaltet keine Verneinung oder Nicht-

anerkennung des Subjekts, sondern eher eine Infragestellung seiner Konstruktion

als vorgegebene oder normativ als Grundlage dienende (foundationalist) Prämisse«

(Butler 1993: 41,Herv. i.O.). Entsprechend distanziert sie sich von der Idee des auto-

nomen Subjekts und argumentiert stattdessen, dass das Subjekt keine Substanz ist

und hat und damit weder eine überhistorische Wahrheit besitzt, noch einen letz-

ten Ursprung. Es ist vielmehr Effekt von diskursiven Bedeutungszuschreibungen,

Effekt von Normen der symbolischen Ordnung und stets abhängig von (machtvol-

len) Strukturen, auf die es keinen Einfluss hat, da sie bereits vor ihm bestehen (vgl.

Meißner 2010: 19ff.). »Subjekte sind demnach gewissermaßen bewohnbare Zonen,

die durch diskursive Semantiken geschaffen werden. Sie sind jene sprachlichen

Kategorien, die anerkennungswürdige bzw. intelligible19 (Re-)Präsentationen von

Personen bereitstellen«, erläutert Villa Butlers Subjektbegriff, und sie führt weiter

aus, »[o]hne die Annahme solcher Titel ist es unmöglich, eine anerkennungswürdi-

ge soziale Existenz zu leben« (Villa 2010: 259). Butler folgt Foucault, der davon aus-

geht, dass Subjekte durch Macht gebildet und geformt werden. Anknüpfend an die

Arbeiten von u.a. Althusser und Foucault argumentiert sie, dass über die in diskur-

siven Anrufungen erfolgende Subjektwerdung ein historisch-spezifisches Wissen

über die Wirklichkeit hervorgebracht und transportiert wird, über das diskursiv

geregelt ist, was in welcher Weise denkbar und möglich erscheint (vgl. Meißner

2010: 25; Saar 2013: 23).

scher Texte und philosophisches Denken könnten mir in Lebensfragen die nötige Führung

geben.« (Butler 2009: 376) Ihr großes Interesse an der Philosophie zog jedoch nicht direkt

denWunsch nach sich, diese auch beruflich zu verfolgen: »Ich warmir [als Jugendliche, M.B.]

nicht sicher, ob ich Philosophin sein wollte, und ich gestehe, dass ich diesen Zweifel nie ganz

überwunden habe.« (Ebd.: 369)

18 »Dekonstruktion meint nicht verneinen oder abtun, sondern in Frage stellen und – vielleicht

ist dies der wichtigste Aspekt – einen Begriff wie ›das Subjekt‹ für eine Wieder-Verwendung

oder einenWieder-Einsatz zu öffnen, die bislang noch nicht autorisiert waren.« (Butler 1993:

48; vgl. auch Villa 2006b)

19 »Mit Intelligibilität ist bei Butler das gemeint, was sozial sinnvoll, verstehbar, (über-)lebens-

tüchtig ist. Das, was intelligibel ist, ist sozial anerkannt, weil es den vorherrschenden Diskur-

sen entspricht.« (Villa 2003: 158)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

In ihrer Argumentation geht Butler dekonstruktivistisch vor, indem sie Be-

griffe, die als unhinterfragbar und unveränderlich gelten, in Frage stellt und in

ihren Relationen und Verhältnissen, durch die sie erst ihre Bedeutung erhalten,

aufzubrechen und zu verschieben versucht (vgl. Lorey 1996: 15). Ihr Vorgehen ist

infolgedessen durch die Einnahme eines anderen, von der bisherigen Erkenntnis-

tradition Abstand nehmenden, Blickwinkels gekennzeichnet, von dem aus sie den

Begrifflichkeiten inhärente Denktraditionen und Politikkonzepte kritisch hinter-

fragt. Dabei zielt sie darauf, Denkmuster zu überschreiten, die auf Essenzen und

vermeintlich natürliche Tatsachen rekurrieren, und dadurch mehr Lebensformen

und -weisen anerkennbar und damit lebbarer zu machen. Oder in ihren Worten:

»Die übergreifende Forderungmuss demnach die nach einem lebbaren Leben sein,

das heißt nach einem Leben, das gelebt werden kann.« (Butler 2012: o.A.) Butler be-

zieht dabei in ihrem Denken auch die Materialisierung von Macht in den Körpern

durch kulturelle Praktiken ein. Davon ausgehend, dass Subjekte verkörpert sind

und sich auch durch eine sprachliche Existenz auszeichnen, gilt ihr besonderes In-

teresse den Möglichkeiten und normativen Bedingungen, durch die machtbasierte

Subjektwerdung Handlungsfähigkeit zu erlangen und dadurch soziale Existenzen

und bestehende Normen erweitern zu können.

Butlers Subjektivierungsansatz wird im Folgenden vor dem Hintergrund ihrer

bislang erschienenen Arbeiten und Zugänge detaillierter vorgestellt. Dabei werden

die Aspekte und Begrifflichkeiten ihres Werks thematisiert, die für die vorliegende

Arbeit besonders relevant sind.

2.2.1 Subjektivierung durch Macht, Diskurse, Normen – oder:

Wie zum Subjekt werden?

Zentral für die Arbeiten von Judith Butler ist ihr Subjektivierungskonzept, auf des-

sen Basis sie sämtliche ihrer Denkbewegungen vollzieht. Es ist der Ausgangspunkt,

von dem aus Butler ihre Argumentationen entfaltet und durch das ihre Ansätze –

die Praktiken und Formen, in denen Subjektivierungen erfolgen – erst vollständig

verstehbar werden. Ihr Subjektivierungskonzept dient daher in diesem Kapitel als

Rahmung ihres gesamten Denkens.

Mit ihrem Ansatz distanziert Butler sich von den philosophischen Traditio-

nen der Substantialität: »Die humanistischen Konzeptionen des Subjekts neigen

in erster Linie dazu, eine substantielle Person zu unterstellen, die als Träger ver-

schiedener, wesentlicher und unwesentlicher Attribute auftritt« (Butler 2003a: 28).

Butlers Subjekt besitzt hingegen keinen ›innersten‹ oder ›wahren‹ Kern, keine ›in-

nere Essenz‹, auf die es zurückgreifen kann oder die es ›wahrhaftig‹ macht. Sie

geht stattdessen davon aus, dass alle wahrgenommenen Dinge bereits Interpre-

tationen sind. Indem sie sich von der ontologischen Subjektvorstellung eines es-

sentialistischen, irreduziblen Kerns des Subjekts abwendet, entwickelt sie ihren

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 101

richtungsweisenden Ansatz. Unter anderem auf Foucaults Werk Bezug nehmend,

befasst sie sich mit den Prozessen und Mechanismen der Subjektproduktion, die

dem Subjekt die Idee eines autonomen, mit sich selbst identischen Wesens ge-

ben. Sie geht davon aus, dass die Subjektbildung durch die Unterwerfung unter

Macht erfolgt, die das Subjekt zugleich erst bildet (vgl. Butler 2001: 8). Macht ope-

riert Butler zufolge in performativen Kräfteverhältnissen20 und tritt in Form von

Diskursen21 und kulturellen Normen in Erscheinung.Machtdurchzogene Diskurse

und Normen bilden den Rahmen, innerhalb dessen die Subjektivierung erfolgt. Sie

sind quasi der Überbau, der nun zunächst skizziert wird, bevor anschließend But-

lers darauf aufbauende Subjektivierungsvorstellung dargestellt wird. Butler folgt

dabei Foucaults Überlegungen zur Subjektwerdung als Unterwerfungsprozess un-

ter machtdurchzogene, diskursive Strukturen, baut sein Modell jedoch weiter aus,

indem sie besonders diejenigen Normen betrachtet, die so selbstverständlich sind,

dass das Nichtkonformgehen mit ihnen die Aberkennung als menschlich zur Folge

hat (vgl. ebd.: 12; Redecker 2011: 137).

EXKURS I:Michel Foucault – Subjekte derMacht

 

Foucault hat ein umfangreiches Werk hinterlassen, in dem die Auseinandersetzung

mit dem Thema Macht eine zentrale Rolle spielt. Er knüpft an Nietzsche, Kant und

Husserl an, nicht ohne diese zu kritisieren, distanziert sich von Lacan und greift be-

sonders auf die Arbeiten von Cassirer zurück (vgl. Sarasin 2005: 102).

Sein Werk lässt sich grob in drei Phasen unterteilen. Seine erste Schaffensphase

wird als archäologischePhase bezeichnet. IndemerWissens- undMachtdiskurse un-

tersucht, dieDiskurspraktiken regeln,wird es ihmmöglich, die ordnendenRegeln ei-

ner Epoche oder Gesellschaft herauszuarbeiten, die begrenzen, was gesagt und ge-

tan wird (vgl. Ruffing 2010: 8). Foucault begreift Macht als ein historisches, sich wan-

delndes Phänomen, über das deshalb keine allgemeingültigen inhaltlichen Aussa-

gen möglich sind (vgl. Meißner 2010: 105). Das Neue an seinem Ansatz ist, dass er

Machtverhältnisse beschreibt, die ohne gesellschaftliches Machtzentrum auskom-

men. Macht wird bei ihm »nicht primär als eine Kraft beschrieben, die repressiv ist,

20 »Performativität ist die Kraft einer Äußerung, das von ihr benannte auch herzustellen.« (Re-

decker 2011: 55)

21 Diskurse sind bei Butler machtvolle Denksysteme, die Bedeutungen zuschreiben und Sub-

jekte als konstitutiveMachtwirkung dieser verstehen (vgl. Bublitz 2002: 98). DaDiskurse und

die in ihnen formulierten Subjektpositionen immer schon vor dem konkreten Subjektivie-

rungsakt existieren und dazu auffordern, sich mit ihnen in Form eines Namens, eines Titels,

zu identifizieren, überspannen sie das Tun der Individuen als sedimentierte Vergangenheit

und zugleich als Verweis in die Zukunft (vgl. Villa 2010: 259f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Druck ausübt und zur Unterordnung zwingt, sondern Macht erscheint als produzie-

rend, als das, was bildet und formt, wovon Individuen und ganze Bevölkerungen ab-

hängig sind« (Bublitz 2008a: 274). Macht ist für Foucault »der Name, den man ei-

ner komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt, […] die Vielfältig-

keit von Kräfteverhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und organisieren; das Spiel,

das in unaufhörlichenKämpfen undAuseinandersetzungen diese Kräfteverhältnisse

verwandelt, verstärkt, verkehrt« (Foucault 1977: 113f., zit.n. Sarasin 2005: 151). Macht

erlangt ihre Wirkung nach Foucault in Institutionen, Staatsapparaten, in Gesetzge-

bungenundgesellschaftlichenHegemonien(vgl.ebd.).SeinMachtbegriff richtet sich

damit gegen die Vorstellung der Macht als von oben kommend. Sie ist immer schon

da, den Subjekten vorgängig. Und sie existiert nur bei der Ausübung einer Tätig-

keit, sodass Foucault auch vonMachtausübung spricht (vgl. Foucault 1994b: 254). Für

ihn muss Macht relational gedacht werden, »als mikrophysisch von Körper zu Kör-

per,SubjektzuSubjekt, inden InstitutionenundProduktionsapparatenzirkulierende

Kraft, nicht als System oder Struktur, als zentralisierter Regierungsapparat oder all-

gemeinesHerrschaftssystem« (Kammler 2008: 274).Machtverhältnissewirken nicht

direkt und unmittelbar auf andere ein, sondern auf ihr Handeln (vgl. Foucault 1994b:

254). Dabei muss das Subjekt, auf das eingewirkt wird, anerkannt und erhalten blei-

ben und »sich vor dem Machtverhältnis ein ganzes Feld von möglichen Antworten,

Reaktionen,Wirkungen, Erfindungen« öffnen, umbestehen zu können (ebd.).

Vor diesem Hintergrund thematisiert Foucault auch die historische Wandelbar-

keit vonWissensstrukturen und die Bedingungen, die bestimmen, was zu einembe-

stimmten historischen Zeitpunkt als Wissen gilt (vgl. Foucault 1994a: 244; Ruffing

2010: 17). Zentral sind für ihn dabei sogenannte Macht-Wissenskomplexe. Darun-

ter fasst er die sich gegenseitig voraussetzenden und ergänzenden institutionellen

Maßnahmen und die wissenschaftlich-empirische Forschung, mittels derer in sozia-

len Praktiken Wissen erzeugt wird, das neben neuen Objekten, Konzepten, Techni-

ken auch neue Subjektformen hervorbringt (vgl. Keller 2008: 97; Ruffing 2010: 33).

DieWissensmodelle,dieals FolgevonkollektivenDenkpraxenentstehen,bezeichnet

Foucault als Episteme, als Schichten von Ordnungsstrukturen einer Epoche (vgl. Ruf-

fing 2010: 20). Für ihn ist die Frage nach demWissen untrennbar mit der Frage nach

derMacht verbunden. Bei der Kopplung vonWissen undMacht geht es umOrdnung,

umdieDurchsetzung vonNormen, GrenzziehungenundDenk- undHandlungsmög-

lichkeiten (vgl. Sarasin 2005: 155).

Die zweite, die genealogische Phase Foucaults, ist durch die Analyse der auf

die Körper wirkenden Disziplinarmächte gekennzeichnet, wie bspw. die Normalisie-

rungsmacht. Foucault setzt sich hier mit den Ursprüngen der historischen Diskurs-

undProblemverschiebungen auseinander. Bei ihmgewinnt der Körper seine Bestim-

mung innerhalb einesDiskurses. AlsDiskurse bezeichnet Foucault Praktiken, die sys-

tematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen (vgl. Foucault 2015: 67f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 103

Sie sind eine Art Metaordnung, die eine sprachliche und symbolische Ordnung, ein

gegenseitiges Verstehen, erst ermöglichen. Sie sind eine Konfiguration vonAussage-

mustern, in denen Subjekte sprechenmüssen undmit denen Subjekte ihreWelt ge-

stalten, zugleich darin aber von den Diskursen geleitet, beschränkt und dezentriert

werden (vgl. Sarasin 2005: 105). »Innerhalb des Diskurses gewinnt der Körper [aller-

dings]nur imKontext vonMachtbeziehungeneineBedeutung.DieSexualität scheint

hier eine geschichtlich spezifische Organisation vonMacht, Diskurs, Körpern und Af-

fektivität« zu sein. (Butler 2003a: 139)

Die dritte Phase seines Werks, die als Ethik der Selbstsorge bezeichnet wird,

thematisiert die Subjektwerdung des abendländischen Individuums (vgl. Ruffing

2010: 8f.). Foucault interessiert sich dabei besonders »für dieHistorizität der Subjekt-

formen, d.h. für die historisch sich verändernden Weisen des Geformt-Werdens in

normativen Wissens- und Machtordnungen, (Dispositiven) der Disziplinierung und

der Regulierung, die aus Diskursen, Materialitäten und Praktiken zusammengesetzt

sind« (Alkemeyer 2013: 37). Das Subjekt erachtet Foucault als unterworfen (vgl. Ruf-

fing 2010: 19; Bublitz 2008b: 294).22 Er interessiert sich insbesondere für die histori-

schen Konstitutionsbedingungen, sozialen Funktionen, epistemischen Orte und er-

fahrungsmäßigen Zugänglichkeiten des Subjekts (vgl. Saar 2013: 21). Dabei bewegt

er sich »in seinem Denken und Arbeiten weg von der ›reinen‹ Philosophie und ihren

FragennachdenuniversalenMerkmalendesMenschseins […]«undwendet sich statt-

dessen der historischen und empirischen Untersuchung »der vielfältigen und kon-

tingenten Konstitutionsprozesse menschlicher Subjektformen in gesellschaftlichen

Praxisfeldern, im Zusammenspiel von Wissen und Macht, von Diskursen und insti-

tutionellen Praktiken im Umgang mit Wahnsinnigen, der Behandlung von Kranken

oder der Bestrafung von Gesetzesbrechern etc.« zu (Keller 2008: 14). Zudem interes-

sieren ihn die Objektivierungsformen, die den Menschen zum Subjekt machen (vgl.

Foucault 2005: 240).

2.2.1.1 Subjektivierungsrahmung I: Macht

Butler folgt in ihrem Verständnis vonMacht Foucault. Sie erachtet Macht als Name

für eine Komplexität, die sich nicht einfach benennen lässt (vgl. Butler 2006: 61).

Für Butler ist Macht eine produktive Instanz, durch die Subjekten erst ihre soziale

Existenz und damit auch ihre Handlungsfähigkeit ermöglicht wird. Sie ist sowohl

22 Seiner Subjektvorstellung liegt dabei eine zweifache Wortbedeutung zugrunde: »[v]ermit-

tels Kontrolle und Abhängigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewußtsein und

Selbsterkenntnis seiner eigenen Identität verhaftet sein. Beide Bedeutungen unterstellen ei-

ne Form von Macht, die einen unterwirft und zu jemandes Subjekt macht.« (Foucault 1994a:

246f.)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die Grundlage als auch die Voraussetzung des Sozialen und strukturiert es zu-

gleich. »Macht ist eine Bewegung, eine Verkettung, die sich auf die Beweglichkei-

ten stützt, aber zugleich in bestimmtem Sinne von ihnen abgeleitet ist. Sie ist die

von der Beweglichkeit abgeleitete Verkettung, die sich gegen diese wendet und die

Bewegung selbst stillzustellen versucht.« (Ebd.: 62) Foucault aufgreifend geht auch

Butler davon aus, dass sich Wissen und Macht letztlich nicht voneinander trennen

lassen. Sie greifen ineinander, sodass Macht-Wissenskomplexe entstehen, die aus-

drücklich oder subtil bei der Etablierung von Kriterien und Kategorien wirken,mit

und in denen die Welt gedacht wird (vgl. Butler 2009: 50, 341). Macht ist also nicht

einfach als solche existent, sie tritt in Verbindungen auf. Macht kann beispielswei-

se in Form eines Namens auftreten, durch den das Benannte umgrenzt wird und

durch den es erstarrt und als substanziell erscheint (vgl. Butler 2006: 61). Sie ist den

Begriffen und Bezeichnungen inhärent, die in den alltäglichen Interaktionen ver-

wendet werden und ohne die es kaum möglich wäre, (soziale) Verständlichkeit zu

erlangen. Das bedeutet, dass sich Macht nicht einfach ablehnen oder mit ihr bre-

chen lässt. Individuen sind gezwungen, in den machtdurchzogenen Kategorien,

Normen und Diskursen der sie umgebenden Welt zu agieren, um intelligibel, um

sozial anerkennbar zu sein (vgl. auch Kap. 2.2.2).23 Damit agiert Macht normativ:

Indem sie in Macht-Wissenskomplexen auftritt, also bspw. als soziale Kategorie,

ist sie oft schwer als Macht erkennbar, sie verstellt sich quasi und wird dadurch re-

lativ unverwundbar (vgl. Butler 2006: 210). In der Folge lässt sie sich nicht einfach

als Macht untersuchen.

Mit Butler lässt sichMacht daher nicht als ein reinerWillensakt denken. Indem

sie in den Kategorien, Normen und Diskursen enthalten ist, konstituiert Macht

überhaupt erst die Möglichkeit zurWillensentscheidung – denn ohne Bezeichnun-

gen lassen sich keineWillensentscheidungen treffen – und schränkt diese dadurch

zugleich auch ein. Macht lässt sich weder widerrufen, noch ablehnen, sondern

lediglich (in veränderter Weise) wiedereinsetzen, wie weiter unten noch deutlich

werden wird (vgl. Butler 2003a: 184).24 Butler kommt deshalb – Foucault folgend

– zu dem Schluss, dass es wenig zielführend ist, die Standardfrage zu stellen, was

Macht ist. Sie plädiert stattdessen dafür, zu untersuchen, »wie die Macht arbeitet

23 Butler beschreibt die Macht als dem Einzelnen einerseits aufgezwungen, zugleich aber erst

das eigene Erscheinen ermöglichend, sodass sie keinen Ausweg aus dieser die Macht kenn-

zeichnenden Ambivalenz sieht (vgl. Butler 2001: 184).

24 Butler erteilt damit klassischen linken Narrationen eine Absage, wie Distelhorst schreibt:

»Wenn die Macht Menschen zugleich unterwirft und in Subjekte verwandelt, kann sie nicht

einfach im Stile klassisch linker Narrationen von Emanzipation zurückgewiesen, geschweige

denn beseitigt werden, weil mit dieser Zerstörung der Macht auch die Grundlage für das

Subjektsein zerstört würde. UmSubjekt zuwerden und bleiben zu können,muss derMensch

folglich die Bedingungen seiner Unterwerfung (sollten sie auch noch so schmerzhaft für ihn

sein) begehren, da sie ihn immer auch in ein Subjekt verwandeln.« (Distelhorst 2009: 52)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 105

oder welche Form sie in dieser oder jener ihrer Ausübungen annimmt und was sie

tut« (Butler 2007: 164). Um die mittels Verstellung operierende und als etwas ande-

res als sie selbst in Erscheinung tretende Macht zu analysieren, schlägt sie vor, ins-

besondere Normen und Diskurse als Erscheinungsformen der Macht in den Blick

zu nehmen (vgl. Butler 2006: 62).25

2.2.1.2 Subjektivierungsrahmung II: Diskurse

An Foucault anschließend, sind Diskurse für Butler Begriffe, die neben ihrer kon-

kreten Bedeutung einen Rahmen setzen, der vorgibt, was sozial sinnvoll und ver-

ständlich ist und was davon ausgeschlossen bleibt. Villa beschreibt Butlers Dis-

kursverständnis folgendermaßen: »Diskurse sind Systeme des Denkens und Spre-

chens, die das, was wir von derWelt wahrnehmen, konstituieren, indem sie die Art

und Weise der Wahrnehmung prägen.« (Villa 2003: 20) Zugleich weisen Diskurse

Handlungen, Dingen, Artefakten etc. Bedeutungen zu. Bedeutung liegt für Butler

demnach nicht einfach in den Dingen selbst. Gesprochene Wörter – Butler spricht

von Signifikanten – enthalten neben ihrer konkreten Bezeichnung weit mehr Be-

deutung als sie zunächst zu benennen scheinen. Sie rufen Normen und Konven-

tionen auf, die diesen anhaften. Dabei stellt ein Diskurs nicht einfach vorhandene

Praktiken und Beziehungen dar, die den Signifikanten inhärent sind, »sondern er

tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sinne produktiv« (vgl. Butler

1993: 129).26

Über Diskurse wird zudem die Intelligibilität von Subjekten und Objekten aus-

gedrückt.27 Nicht alles ist Sagbar und nicht alles wird als sozial verständliches

25 Lorey kritisiert Butlers Machtverständnis: »Die Macht bleibt bei Butler auf der Seite des Ge-

setzes und der strukturellen Herrschaftsordnung. Subjekte konstituieren sich somit im Ver-

hältnis zu hegemonialenNormen, deren vorherrschende Position selbst nicht erklärt werden

kann.« (Lorey 1996: 55) Als problematisch erachtet sie darüber hinaus Butlers Verallgemei-

nerung spezifischer (juridischer) Machtwirkungen, da diese die Relationalität vonMachtver-

hältnissen homogenisieren (vgl. ebd.: 67). Butlers Ansätze können Lorey zufolge die Relatio-

nalität von Machtverhältnissen nicht erklären.

26 Distelhorst beschreibt Butlers Vorstellung von Diskursen als die Semantik festlegend. Dis-

kurse definieren, welche BedeutungWorten zu einembestimmten historischen Zeitpunkt in

einer Kultur zukommt. Außerdem legen Diskurse fest, wie Objekte und Subjekte Verständ-

lichkeit erlangen (vgl. Distelhorst 2009: 41). InButlersDiskursverständnis geht es alsodarum,

welche Bedeutung einem Faktum durch den Diskurs zugewiesen wird und welche Normen

er in sich trägt (vgl. ebd.: 39). Rose schreibt deshalb: »Für Butler bezeichnet der Diskursbe-

griff im Anschluss an Foucault also die Bedingung der Möglichkeit, dass ein Gegenstand (in

diesem Fall ein Subjekt) überhaupt erst in Erscheinung treten kann. […] Die praktischeWirk-

samkeit von Diskursen realisiert sich darin, dass Diskurse regelhaft und wiederholend Aus-

sagen so miteinander verknüpfen, dass in ihnen bestimmte Gegenstände und Wahrheiten

über die Gegenstände hervorgebracht werden können.« (Rose 2012: 114)

27 Villa verdeutlicht dies am Beispiel einer Kartoffel, die nicht mit einer Gravur ›Kartoffel‹ aus

der Erde kommt. Wäre dies der Fall, würde es sich um eine naturgegebene Entität handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Sprechen anerkannt (vgl. Butler 2007: 160f.). Bereits Foucault hat darauf hingewie-

sen, dass Diskurse die Fähigkeit der Selbstreflexion beschränken und eingrenzend

auf das wirken, was als Wahrheit (über uns selbst) gilt. Diskurse wirken also for-

mierend auf Subjekte ein. Sie agieren begrenzend, wirken repressiv und zwingen

das Subjekt, sich dieser Unterdrückung zu unterwerfen, um in einer intelligiblen

Form sprechen zu können (vgl. Butler 2003a: 172). Auf diese Erkenntnisse aufbau-

end, argumentiert Butler, dass auch Identitäten diskursiv produziert werden. Die

(eigene) Bezeichnungspraxis ist stets eine sprachliche, die bestimmte Signifikanten

zitiert, um sozial verständlich und anerkennbar zu sein. Das, was gesellschaftlich

als Identität verstanden wird, ist damit immer diskursiv reglementiert. Für Butler

impliziert dies die Wirkung von Diskursen auf den Körper, den sie als durch diese

geprägt erachtet (vgl. Kap. 2.2.4). Eine Bezugnahme jenseits der Diskurse auf ei-

nen ›reinen‹ Körper ist ihrer Auffassung nach nicht möglich, da alle sprachlichen

Ausdrucksformen stets diskursiv gerahmt sind und formierend auf denKörper ein-

wirken (vgl. Butler 1997: 33). Das Individuumwird davon durchdrungen,was Butler

schließen lässt, dass Identität als eine »den Körper einkerkernde Seele« zu fungie-

ren scheint (Butler 2001: 83). Das bedeutet, dass durch Diskurse der Bereich des

Denk- und Lebbaren abgesteckt wird und andere Optionen als nicht denk- und

lebbar erscheinen (vgl. Villa 2003: 23). Butler zieht daraus den Schluss: »Das ›Ich‹,

das an sich arbeitet, das sich verfertigt, ist immer schon durch gesellschaftliche

Beziehungen und Normen geformt, die ihrerseits imWerden sind, das heißt offen

und im Prozess ihrer Gestaltung.« (Butler/Athanasiou 2014: 102)

Verschiedene Kritiken an Butler zusammenfassend, stellt Bührmann fest, dass

es bei Butler zu einer Reduktion gesellschaftlicher Prozesse kommt, da Butler die

Ebene der Diskurse bei der Analyse nicht verlässt, »anstatt das Zusammenspiel von

Handlung und Struktur, Individuum und Gesellschaft zu analysieren« (Bührmann

2004: 17, zit.n. Meißner 2010: 20). Ich werde in Kapitel drei aufzeigen, dass Butlers

Subjektverständnis Individuum und Struktur beinhaltet.

2.2.1.3 Subjektivierungsrahmung III: Normen

Für Butler sind Normen zentral, um intelligibel zu werden. Dabei sind die Normen

dem Subjekt vorgängig, sie sind bereits in der Welt bevor das Subjekt zum Subjekt

wird (vgl. Butler 2007: 50; Butler 2005: 63). Normen haben also nicht dieselbe Zeit-

lichkeit wie die einzelnen Leben.28 Ihr Tempo des Entstehens, Wandelns und Fort-

Da dies nicht so ist, argumentiert sie, dass zwischen den Dingen und den Menschen immer

und unausweichlich Diskurse stehen, durch welche die Kartoffel erst als solche verständlich

wird (vgl. Villa 2003: 22).

28 »Wir kommen unter der Bedingung auf die Welt, dass die soziale Welt bereits da ist, dass

sie die Fundamente für uns legt. Das impliziert, dass ich ohne Normen der Anerkennung,

die mein Weiterleben unterstützen, nicht fortbestehen kann: Der mich betreffende Sinn für

Möglichkeit muss zuerst von woanders her imaginiert werden, bevor ich anfangen kann, mir

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 107

dauerns ist ein anderes als das der Subjekte. Dadurch wird es möglich, die soziale

Verständlichkeit der Leben zu sichern (vgl. Butler 2007: 50). Mit Bezug auf Ewald

weist Butler auf die Fähigkeit von Normen hin, Abstände zu markieren und dar-

über Ein- und Ausschlüsse zu erzeugen. Normen können also als Vergleichsprin-

zipien beschrieben werden, die sich auf ein gemeinsames Maß, eine gemeinsame

Referenz, beziehen (vgl. Butler 2009: 88). Dabei werden die negativen Einschrän-

kungen juristischer Zwänge durch die positiveren Regulierungen normalisierender

Kontrollen der Norm ersetzt (vgl. ebd.: 87). Normen sind dadurch listiger als (ju-

ristischer) Zwang, sie wirken subtiler. »Die Norm fungiert vor allem als Orientie-

rungsmaßstab, so dass dieMenschen sich zumeist freiwillig nach ihr richten, da sie

sonst nicht wüssten, wie sie sich verhalten sollten.« (Distelhorst 2009: 38) Normen

bringen demzufolge gemeinsame Standards hervor, denen Subjekte unterworfen

sind: »Die Norm ist ein Maß und einMittel, um einen gemeinsamen Standard her-

vorzubringen.« (Butler 2009: 87) Butler erachtet Normen als Begehren hervorbrin-

gend und zugleich begrenzend, wodurch die Sphären lebbarer Gesellschaftlichkeit

eingegrenzt und die Subjektbildung gelenkt wird (vgl. Butler 2001: 25). Indem sie

Ausschlüsse bewirken, erzeugen sie zugleich Einheiten, die anerkannt werden (vgl.

Butler 2009: 328). Und sie ziehen materielle Folgen nach sich. Wer beispielsweise

nicht als Rechtsubjekt anerkannt wird, wird gesellschaftlich an den Rand gedrängt

und ist ohne Sicherheit (vgl. Butler/Athanasiou 2014: 126; vgl. auch Kap. 2.2.5).

Durch die stetige AnwendungwerdenNormen ständig wiederholt. Dadurch er-

zeugen sie die Bedingungen ihres Seins immer wieder aufs Neue – was die Mög-

lichkeit zur Veränderung der Bedingungen impliziert, unter denen Subjekte als

Subjekte anerkannt werden (vgl. Butler 2010: 11; vgl. auch Kap. 2.2.2).29 Entspricht

das ständige Anwenden, das Zitieren der Normen nicht den normativen Erwartun-

gen – insbesondere in verkörperter Form – impliziert dies die Möglichkeit, dass

die Normen erheblich an Selbstverständlichkeit verlieren. Dadurch wird sichtbar,

dass es sich um gesellschaftliche Konstruktionen handelt, die in einer bestimmten

historischen Zeit verhaftet sind und verändert werden können (vgl. Butler 2009:

346).

Da Normen permanent zwischen dem unterscheiden, was anerkannt werden

soll und dem, was ausgeschlossen bleiben soll, implizieren sie Macht. Butler wirft

deshalb die Fragen auf: »Wer kann ich werden in einer Welt, in der die Bedeutun-

gen und Grenzen des Subjekts im Voraus für mich festgelegt sind? Durch welche

ein Bild von mir zu machen. […] Ich kann nicht sein, wer ich bin, ohne aus der Sozialität der

Normen zu schöpfen, diemir vorhergehen undmich übersteigen. In diesemSinne bin ich von

Anfang an außerhalbmeiner selbst, und um zu überleben, um in den Bereich des Möglichen

zu gelangen, muss ich es sein.« (Butler 2009: 58)

29 Dabei besteht die Norm nur insoweit fort, als sie in der sozialen Praxis, in den alltäglichen

sozialen Ritualen und dem körperlichen Lebenwiederholt wird und dabei immerwieder neu

eingeführt und idealisiert wird (vgl. Butler 2009: 85).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Normenwerde ich zwangsweise bestimmt, wenn ich frage, was ich werden kann?«,

und sie fragt weiter, »[u]nd was geschieht, wenn ich etwas zu werden beginne, was

im gegebenen Wahrheitsregime nicht vorgesehen ist? Was kann ich in Anbetracht

der gegenwärtigen Seinsordnung sein?« (Butler 2009: 98) An diese Fragen anschlie-

ßend, ist es für sie zentral, zu analysieren, wie Normen zwischen verschiedenen

Versionen des Menschlichen unterscheiden und diese gegen das Nichtmenschliche

abgrenzen. Um Normen nicht als selbstverständlich hinzunehmen, schlägt sie vor,

danach zu fragen, wie die Normen eingeführt und normalisiert werden, damit sich

aufzeigen lässt, auf wessen Kosten sie installiert werden (vgl. Butler 2016: 53). »Nur

durch einen kritischen Ansatz gegenüber den Normen der Anerkennung können

wir beginnen, jene bösartigeren Formen der Logik zu demontieren, die an Rassis-

mus und Anthropozentrismus festhalten.« (Ebd.) Für Butler verbinden sich damit

in Normen paradoxer Weise sowohl Konformität als auch die Möglichkeit des Wi-

derstands, sodass Normen potenziell die Möglichkeit zur Politisierung bieten (vgl.

Butler 2009: 344f.).

2.2.1.4 Butlers Subjektivierungstheorie: Vom ›Werden‹ statt ›Sein‹

Vor dem Hintergrund der skizzierten Rahmungen von Macht, Diskursen und

Normen entwickelt Butler ihre Subjektivierungstheorie, die meines Erachtens das

Herzstück ihrer Arbeiten ist. Indem sie sich von ›klassischen‹ Subjektivierungs-

konzepten distanziert, welche auf eine ontologische Basis rekurrieren und das

Subjekt mit einem ›wahren Kern‹ versehen, wird es ihr möglich, sich mit der Rele-

vanz und der Wirkung von Macht, Diskursen und Normen in der Subjektbildung

auseinanderzusetzen. Ihr Subjekt ist folglich ein Subjekt des ›Werdens‹.

Ungewöhnlich für eine philosophische Theorie – und zugleich zentral für das

Verständnis ihres Ansatzes – ist dabei Butlers Verwendung des eher soziologischen

Begriffs des Individuums. Während die humanistische Tradition der Philosophie

ausschließlich den Subjektbegriff diskutiert, differenziert Butler zwischen Subjek-

ten und Individuen. Subjekte sind ihrer Auffassung nach sprachliche Kategorien, Platzhal-

ter, in Formierung begriffene Strukturen, die einen Ort oder eine Stelle darstellen, die dann

durch ein Individuum besetzt werden können, welches auf diese Weise sozial verstehbar und

anerkennbar wird: »Das Subjekt ist die sprachliche Gelegenheit des Individuums, Verständ-

lichkeit zu gewinnen und zu reproduzieren, also die sprachliche Bedingung seiner Existenz

undHandlungsfähigkeit.« (Butler 2001: 15, Herv. M.B.) Diese Differenzierung wird in

den folgenden Kapiteln noch zentral werden.

Wird von einem Subjekt gesprochen, ist deshalb jedoch nicht unweigerlich von

einem Individuum die Rede, das Subjekt als solches ist für Butler vielmehr ein Modell für

Handlungsfähigkeit und Intelligibilität, also soziale Verstehbarkeit (vgl. Butler 2005:

63, Herv. M.B.). Indem sich das Individuum der Macht unterordnet, die den Kate-

gorien, Platzhaltern, in Formierung begriffenen Strukturen, denOrten oder Stellen

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 109

inhärent ist, die es besetzt, wird es subjektiviert und dadurch sozial verstehbar30

und in der Folge auch handlungsfähig.

Macht ist in ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen für Butler die Ba-

sis der Subjektivierung. Erst durch die (verschleierte) Macht entsteht überhaupt

die Möglichkeit, subjektiviert zu werden. Die Macht gibt dem Subjekt seine sozia-

le Daseinsberechtigung und sichert dadurch sein Überleben (vgl. Butler 2001: 13).

Hierfürmuss sich das Individuum derMacht unterwerfen, die der Subjektivierung

anhaftet. Es ist ihr ausgesetzt und es muss sie anerkennen, mit ihr und durch sie

agieren. »Kein Individuum wird Subjekt, ohne zuvor unterworfen/subjektiviert zu

werden.« (Ebd.: 15f.) Die Unterwerfung unter die Macht, die dem Subjekt vorgän-

gig ist, stellt damit ein zentrales Moment der Subjektwerdung dar. Sie ist die Mög-

lichkeitsbedingung, eine soziale Existenz zu erlangen (vgl. Butler 2001: 12f.). Die

Subjektivierung – Butler spricht von Subjektivation31 – impliziert also einerseits

die grundlegende Abhängigkeit von der Macht, den Diskursen und den Normen.

Dadurch, dass das Subjekt, wie auch seinWille, erst in der Unterordnung unter die

Macht hervorgebracht werden, ist das Subjekt verletzlich gegenüber dieser Macht

(vgl. ebd.: 24). Andererseits ermöglicht die Subjektivierung erst die Intelligibili-

tät und Handlungsfähigkeit, letztlich die soziale Existenz, sodass sie das Subjekt

grundlegend bedingt (vgl. Butler 2001: 7f., 13; Butler 2005: 63).

Dabei erscheint die Macht als im Subjekt gründend, indem sie inkorporiert32

und dadurch verschleiert wird. Wird sie dann durch das Subjekt ausgeübt, »ver-

liert sie den Anschein ihrer Ursprünglichkeit; in dieser Situation eröffnet sich die

umgekehrte Perspektive, daß Macht die Wirkung des Subjekts ist und daß Macht

das ist, was Subjekte bewirken« (Butler 2001: 18). Nietzsche folgend, geht Butler

davon aus, dass die Macht stets beides zugleich ist: »dem Subjekt äußerlich« und

»der Ort des Subjekts selbst. […] Macht ist [damit,M.B.] niemals bloß eine äußerli-

che oder dem Subjekt vorhergehende Bedingung, noch kann sie ausschließlich mit

demSubjekt identifiziert werden.« (Ebd.: 20)33 Dabei verschwindet dieMacht nicht

30 Villa beschreibt diesen Prozess sehr anschaulich: »Wir sind real nicht ein abstraktes Subjekt,

sondern immer ein konkreter Jemand. Und zu einem ›Jemand‹ werden wir gemacht – durch

Anrufungen, Namen, Bezeichnungen und Identitätskategorien, die vor uns da sind und die

ein Eigenleben führen.« (Villa 2003: 42)

31 Subjektivation beschreibt Butler als »den Prozeß des Unterworfenwerdens durchMacht und

zugleich den Prozeß der Subjektwerdung« (Butler 2001: 8). Dabei erachtet sie die Subjekti-

vation als »paradoxe Wirkung einer Herrschaft der Macht, unter welcher schon die bloßen

›Existenzbedingungen‹ dieMöglichkeit desWeiterlebens als anerkennbares sozialesWesen,

die Bildung und den Fortbestand des Subjekts in der Unterordnung verlangen« (ebd.: 31).

32 Butler spricht davon, dass die Macht als das wirkt, was vom Subjekt aufgenommenwird (vgl.

Butler 2001: 18). Ich benutze hier den Begriff des Inkorporierens, um die Aspekte der Einver-

leibung und Verkörperung der Macht als eine Form ihrer Wirkung deutlicher zu betonen.

33 Für Butler bietet Nietzsche eine politische Einsicht in die Formierung der Psychewie auch der

Subjektivation: Er zeigt auf, dass es nicht ausschließlich um die Unterordnung des Subjekts

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

in dem Moment, in dem das Subjekt konstituiert ist. Butler erachtet die Subjekti-

vierung als einen Prozess der kontinuierlich verläuft. Subjekte sind niemals vollstän-

dig oder abschließend konstituiert, sie werden immer wieder neu produziert und

dabei auch immer wieder neu unterworfen (vgl. Butler 1993: 45). Um als Subjekt

fortzubestehen, müssen die Bedingungen der Macht ständig wiederholt werden.

Dies geschieht, indem in sprachlichen Kategorien, Normen, Platzhaltern, Struk-

turen agiert wird, Orte und Stellen besetzt werden, die Individuen sozial versteh-

bar und anerkennbar machen, wodurch sie zum Subjekt werden (vgl. Butler 2001:

20). Butler denkt diese Wiederholung allerdings nicht mechanisch. Das Subjekt

behält zwar im Handeln seine Entstehungsbedingungen bei, jedoch ist nicht sei-

ne gesamte Handlungsfähigkeit dadurch bestimmt. Die Macht wirkt ihr zufolge

auf zwei Weisen auf das Subjekt ein, indem sie zum einen das Subjekt ermöglicht,

also die Bedingung seiner Möglichkeit und Gelegenheit seiner Formung ist, und

zum anderen das ist, was das Subjekt aufnimmt und im eigenen Handeln wie-

derholt (vgl. ebd.: 18). »Subjektivierung bezeichnet in Butlers Perspektive vor al-

lem die Gleichzeitigkeit der Ermöglichung und Restriktion des Subjekts im Rahmen

von Diskursen, denen das Subjekt in seiner Existenz immer verpflichtet und auf

sie verwiesen bleibt.« (Rose 2012: 115, Herv. i.O.) Das Subjekt inkorporiert also die

Macht und wiederholt sie dann in seinem Handeln. Die Bedingungen der Macht

gehen in die Formierung des Subjekts ein und werden in seinen Handlungen ver-

gegenwärtigt. Butler erachtet die Subjektivation deshalb als »eine Unterordnung,

die das Subjekt über sich selbst verhängt« (Butler 2001: 19). Vor der Unterordnung

– Butler spricht mitunter auch von Unterwerfung – kann es kein Subjekt geben

(vgl. ebd.: 110). An Althusser anschließend (vgl. Exkurs II), der den binären Raum

von Beherrschung und Unterwerfung auflöst, indem er die Unterwerfung als ei-

ne Form der Beherrschung aufzeigt, macht sie deutlich, dass eben diese Unter-

werfung unter die eigene Beherrschung erst die Subjektivierung ermöglicht (vgl.

Butler 2001: 110). Sich unterzuordnen bedeutet dabei nicht einfach, Regeln zu be-

folgen, sondern diese Regeln im eigenen Handeln zu verkörpern und zugleich in

Handlungsritualen zu reproduzieren (vgl. ebd.: 112; vgl. auch Kap. 2.2.2). Dabei

erfolgt die Subjektivierung umso vollständiger, je mehr die jeweilige Handlungs-

praxis beherrscht wird. »Unterordnung und Beherrschung finden also im selben

Moment statt, und in dieser paradoxen Simultaneität liegt die ganze Ambivalenz

der Subjektivation.« (Butler 2001: 110)

 

 

 

unter Normen geht, sondern die Konstitution des Subjekts durch eben diese Unterordnung

erst erfolgt (vgl. Butler 2001: 65).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 111

EXKURS II: Louis Althusser – Angerufene Subjekte

 

Bei der von Althusser entwickelten Theorie der Anrufung handelt es sich um einen

spätstrukturalistischen Ansatz, der als Urszene oder erste Artikulation späterer post-

strukturalistischer Subjektivierungstheorienbezeichnetwerden kann (vgl. Saar 2013:

18). Mit seinemKonzept der Interpellation, der Anrufung, beschreibt Althusser insti-

tutionell verankerte rituelle Praktiken, die Individuen zu Subjekten transformieren.

In der marxistisch geprägten Auseinandersetzungmit Ideologien34 und Staatsappa-

ratenentwickelter–voneiner ›klassischen‹Subjektvorstellungkommend,beiderdas

Subjekt ein Bewusstsein hat, welches es ihm ermöglicht, Ideen zu bilden oder auf-

zugreifen, nach denen es handelt – seine Theorie der Anrufung (vgl. Althusser 1977:

137f.). Mit dieser zeigt er auf, dass Ideologien Subjekte konstituieren, indem sie kon-

krete Individuen anrufen und anerkennen (vgl. ebd.: 140). Sie manifestieren sich da-

bei in den (materiellen) Handlungen und ritualisierten Praxen der Subjekte, die wie-

derum durch die Ideologien bestimmt sind (vgl. Althusser 1977: 137ff.). Indem ein In-

dividuum mit einem Namen oder Titel bezeichnet wird und darauf reagiert, indem

es sich im realen oder übertragenen Sinne umwendet und so die Bezeichnung auf

sich bezieht, sie annimmt, wird es zum Subjekt transformiert. Zur Erläuterung sei-

nes Ansatzes zieht Althusser das Beispiel eines Polizisten heran, der auf der Straße

eine Person mit ›He, Sie da!‹ anspricht. In dem Moment, in dem die so angerufene

Person sich umwendet, wird sie zum Subjekt, da sie anerkennt, dass der Aus- bzw.

Anruf des Polizisten ihr gilt, dass sie gemeint ist (vgl. ebd.: 142f.). Dabei handelt es

sichumeinenmachtvollenAkt der (unbewussten)Unterwerfung. Althussers Subjekt

wird somit durch die Wirkung der Sprache erzeugt. Da er davon ausgeht, dass Ideo-

logien–mit unterschiedlichen Inhalten–historischgesehen immer schonexistieren,

kommter zudemSchluss, dass Individuendannauch immer schonSubjekte sind, die

durchebendiese Ideologienkonstituiertworden sindundzugleich fürdie Ideologien

konstitutiv sind (vgl.Althusser 1977: 140, 144).35 IndemSubjekte ideologischeWieder-

erkennungsritualepraktizieren, bleiben sie »konkrete, individuelle, unverwechselba-

re und (natürlich!) unersetzliche Subjekte«, die sich wiedererkennen, zugleich aber

einerhöherenAutoritätunterworfensind,die sie freiwilliganerkennen(ebd.: 142, vgl.

auch ebd.:148). Diesen ideologischen Anrufungsprozess erachtet Althusser als zen-

tral für dieReproduktionder kapitalistischenProduktionsverhältnisse (vgl. Althusser

1977: 149).

Butler kritisiert seinen Ansatz dahingehend, dass bei Althusser unbeantwortet

bleibt, weshalb das angerufene Subjekt auf die Anrufung und die damit verbunde-

ne Unterordnung und Normalisierung reagiert, warum es sie akzeptiert. Ihrem Ver-

ständnis nach, lässt dies vermuten, dass bereits vor der Umwendung eine Beziehung

zur Stimme besteht (vgl. Butler 2001: 105). Althussers Konzept der Anrufung basiert

für sie auf einer göttlichenMacht, die er u.a. in derMetaphorik der religiösen Autori-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

tät beschreibt (vgl. ebd.: 104f.). DieUmwendung, die er als Reaktion auf dieAnrufung

formuliert, ist Butler zufolge von Althusser als »ein Akt [konzipiert, M.B.], der gleich-

sam durch die ›Stimme‹ des Gesetzes und die Empfänglichkeit des vom Gesetz An-

gerufenen bedingt ist« (Butler 2001: 102). Sie selbst geht davon aus, dass das Subjekt

sich nicht umwenden muss, um als solches konstruiert zu werden. Sie plädiert viel-

mehrdafür, »dieAnrufungvonder Figurder Stimmeab[zu]lösen, damit sie als Instru-

ment undMechanismus von Diskursen hervortritt, derenWirksamkeit sich nicht auf

den Augenblick der Äußerung reduzieren lässt« (Butler 2006: 57).

Butler wirdwiederum für ihr Aufgreifen vonAlthussers Denkfigur, der eine quasi

göttliche Autorität zugrunde liegt, von Ludwig kritisiert. Hierdurch konzipiere Butler

ihr Machtverständnis top-down, als einer theologischen Autorität ähnlich (vgl. Lud-

wig 2012: 110). Ludwig erweitert Butlers Ansatz deshalb mit Gramscis Hegemonie-

theorie.36 Dadurch wird esmöglich, stärker den Aspekt des zur Stabilität vonMacht-

und Herrschaftsverhältnissen notwendigen Konsens zu betonen und aufzuzeigen,

dass Subjekte sich an hegemonialen Deutungsmustern orientieren, an dem, was als

›normal‹ gilt unddieses für sich in lebbaren Formenausgestalten (vgl. ebd.: 116f., 119).

Zwar ist das Subjekt dazu gezwungen, gesellschaftliche Normen zu wiederholen,

durch die es hervorgebracht wird, denn nur durch die Wiederholung oder Rear-

tikulation, wie Butler schreibt, bleibt das Subjekt Subjekt (vgl. Kap. 2.2.2). Seine

Kohärenz ist abhängig von der Wiederholung. Die Macht wird dabei aber nicht

34 Als Ideologie bezeichnet Althusser »eine ›Vorstellung‹ des imaginären Verhältnisses der In-

dividuen zu ihren realen Existenzbedingungen« (Althusser 1977: 133). Für ihn ist damit in der

Ideologie »nicht das System der realen Verhältnisse, die die Existenz der Individuen beherr-

schen repräsentiert, sondern das imaginierte Verhältnis dieser Individuen zu den realen Ver-

hältnissen, unter denen sie leben« (ebd.: 135f.).

35 Für Althusser zeigt sich die Funktionsweise der Ideologie in ihrer materiellen Existenzform

eben dieser Funktionsweise (vgl. Althusser 1977: 140).

36 Gramsci konzipiert seinen Ansatz als Erneuerung des Marxismus und richtet seinen Fokus

dabei auf Klassenverhältnisse. Er hat herausgearbeitet, dass Hegemonie immer auch Ge-

walt umfasst, »deren Anwendung sich auf die Zustimmung breiter Teile der Gesellschaft

stützen muss, die diese Form der staatlichen Gewalt legitimieren« (Ludwig 2012: 121). An

verschiedene feministische und postkoloniale Autor*innen anschließend, greift Ludwig auf

einen erweiterten Hegemoniebegriff zurück, der aus der Verengung auf Klassenverhältnisse

herausgelöst ist (vgl. ebd.: 112). »Mit dem Begriff der Hegemonie führt Gramsci ein Macht-

verständnis ein, das neben Zwang auf Konsens gründet.« (Ludwig 2012: 112) Dieser Konsens

wird durch die Übernahme hegemonialer Weltauffassungen erzeugt und manifestiert sich

in der Zustimmung zu »zivilgesellschaftlichen Institutionen und Praxen, in Kampagnen, in

den Medien, Schulbüchern, Straßennamen, Kirchen und Freizeiteinrichtungen« (ebd.: 113).

Erwird imAlltagsverstand verankert undmaterialisiert sich in denWeisen zu denken, zu füh-

len, wahrzunehmen – was Bourdieu als Charakteristika des Habitus beschreibt – und wird so

handlungsleitend (vgl. Ludwig 2012: 113).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 113

unbedingt gradlinig und exakt übernommen und zur eigenen gemacht. Bei der

Übernahme kann sie fortgeschrieben oder ihr widerstanden werden. »Diese Wie-

derholung oder besser Iterabilität wird so zumNicht-Ort der Subversion, zurMög-

lichkeit einer Neuverkörperung der Subjektivationsnorm, die die Richtung ihrer

Normativität ändern kann.« (Butler 2001: 95) Auf diese Weise können Veränderun-

gen entstehen, die sich dann auch gegen die Macht wenden können, welche sie

überhaupt erst ermöglicht hat (vgl. ebd.: 17f.; vgl. auch Kap. 2.2.4).37

Für Butler kann das Subjekt darüber hinaus nicht ohne Differenzierung entste-

hen. Zum einen konstituiert sich das Subjekt grundsätzlich als solches, »indem es

jene Dimensionen des Selbst abwirft, die bestimmten durch die Norm desmensch-

lichen Subjektseins vorgegebenen Gestaltungen nicht entsprechen« – womit es

sich in demRahmen »menschlich« versus »nicht-menschlich« verortet (Butler 2010:

132). Zum anderenwird es erst durch den Ausschluss anderer sozial möglicher Sub-

jektformierungen, anderer möglicher ›Ichs‹, zu einem abgegrenzten Subjekt.38 Es

gewinnt seine spezifische Eigenart durch einen Prozess der Ausschließung und

Differenzierung.

Da das Subjekt sich als Folge dieser Differenzierungsprozesse als autonom er-

achtet,weist Butler darauf hin, dass es sich dabei um einen Prozess handelt, der die

Abhängigkeit und die Relationalität des Subjekts verschleiert. Die angenommene

Autonomie stellt dann eine logische Konsequenz einer real verleugneten Abhän-

gigkeit dar, einer Abhängigkeit von der Differenzierung (vgl. Butler 1993: 44).39 Die

Macht nimmt somit eine psychische Form an, die sich als Selbstidentität des Sub-

jekts zeigt und ihm eine soziale Existenz ermöglicht. Das hat Folgen für die Auffas-

sung vom ›Ich‹ bzw. vom ›Selbst‹. Es ist nicht möglich, sich selbst durch und durch

zu kennen und zu wissen, was das eigene Selbst vom Selbst anderer unterscheidet,

da ein Teil, der das Selbst ausmacht, »aus den rätselhaften Spuren der anderen be-

steht« (Butler 2005: 63f.). Zugleich ist das Selbst Grund und Ursache der eigenen

37 Butler argumentiert, dass die Subjektivierung das Subjekt erst hervorbringt, welches wie-

derum die Vorbedingung für die Handlungsfähigkeit ist. Sie schlussfolgert daraus, dass »die

Subjektivation die Begründung dafür [ist, M.B.], daß das Subjekt Garant seinesWiderstands

und seiner Opposition wird« (Butler 2001: 19).

38 Butler nimmt noch eine weitere Differenzierung vor, wenn sie die psychische Dimension des

Subjektivierungsprozesses diskutiert. Bei der Selbstkonstitution als abgegrenztes Subjekt

verbleibt derjenige der ausgeschlossen wird, das Nicht-Ich, als Möglichkeit der eigenen Auf-

lösung im Inneren. »Das Subjekt ist [damit, M.B.] immer außer sich, ein anderer, denn seine

Beziehung zum anderen ist wesentlich für das, was es ist.« (Butler 2010: 53) Die Differenzie-

rung zwischen dem Selbst und dem Anderen erachtet Butler als ebenfalls relevant für die

verschiedenen Identitäten oder Bestandteile des Subjekts (vgl. ebd.: 133).

39 Butler argumentiert, dass die Grenzen zwischen Innen und Außen erst durch die Regle-

mentierung des Subjekts entstehen. »Die Verdrängung ist genau die Rückwendung auf sich

selbst, die durch das leidenschaftliche Verhaftetseinmit der Subjektivation vollzogen wird.«

(Butler 2001: 66)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Erfahrungen, was für Butler weitreichende Konsequenzen beinhaltet: »Wir können

feststellen, dass Enteignung das Selbst als sozial und leidenschaftlich herstellt, das

heißt als durch Leidenschaften bewegt, die nicht gänzlich bewusst zu begründen

oder zu verstehen sind, als abhängig von Umständen und zugleich von anderen,

die das Leben des Selbst tragen und sogarmotivieren.« (Butler/Athanasiou 2014: 16)

Indem die Subjektkonstitution durch die Abgrenzung gegen ›die Anderen‹ erfolgt,

impliziert sie diese Anderen zugleich, denn nur auf diese Weise kann eine Abgren-

zung gegen sie erfolgen.Mit Laplanche bezeichnet Butler diese ständig bestehende

Abhängigkeit von anderen bzw. Enteignung durch andere als Dezentrierung, die

dem Werden eines ›Ich‹ vorausgeht. »Diese Dezentrierung folgt daraus, dass an-

dere uns von Anfang an bestimmte Botschaften übermitteln, unsere Gedanken mit

den ihren durchsetzen und im Herzen unserer selbst eine Ununterscheidbarkeit

zwischen dem anderen und uns bewirken.« (Butler 2007: 104) Versucht nun ein In-

dividuum seine eigene Geschichte oder Biographie zu erzählen, so muss es sich als

Subjekt darstellen – mit allen es konstituierenden Ausschließungen und Verwer-

fungen –, um verständlich zu werden. Es ist gezwungen, sich in seiner Erzählung

in Relation zu den herrschenden Diskursen und kulturellen Normen zu setzen, um

zum Subjekt zu werden und sozial anerkennbar zu sein.40 Zwar kann ein Indivi-

duum, das als ›Ich‹ über sich selbst erzählen will, bei sich selbst beginnen, es wird

jedoch bald feststellen, dass es in seiner Selbstdarstellung sowohl auf ein ›Du‹ als

auch auf Normen und Diskurse angewiesen ist, auf die es sich beziehen oder von

denen es sich abgrenzen muss.

Das Erzählen über das ›Ich‹ erachtet Butler als »Vollzug einer Handlung, die

den Anderen voraussetzt, die ihn setzt und mitformt, die ihm gilt oder kraft seiner

vollzogen wird, noch bevor irgendwelche Informationen weitergegeben werden«

(Butler 2007: 111). Zudem erfolgt die Selbstkonstitution als adressierte Darstellung,

sie wird an ein ›Du‹ gerichtet, das auf die eigenen Ausführungen zurückwirkt, in-

dem das ›Ich‹ sich in seiner Selbstdarstellung von diesem ›Du‹ abgrenzt (vgl. ebd.:

55).41 Ferner ist es in eine gesellschaftliche Zeitlichkeit eingelassen, die seine eige-

nen erzählerischen Möglichkeiten übersteigt, sodass es in gewissem Maße durch

seine gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen enteignet ist (vgl. Butler 2007:

40 Butler schreibt deshalb: »Nietzsche hat ganz richtig gesehen, dass ichmitmeiner Geschichte

von mir erst angesichts eines ›Du‹ beginne, das mich auffordert, Rechenschaft abzulegen.

Erst angesichts einer solchen Frage oder Zuschreibung durch einen Anderen – ›Warst du es? –

erzählt sich überhaupt jemand selbst oder stellen wir fest, dass wir aus dringenden Gründen

zu Wesen werden müssen, die sich selbst erzählen.« (Butler 2007: 20)

41 Sie konstatiert: »Wenn ich in Erwiderung auf eine entsprechende Frage Rechenschaft vonmir

selbst gebe, bin ich in ein Verhältnis zu dem Anderen verwickelt, vor dem und zu dem ich

spreche. Zu einem reflexiven Subjekt werde ich folglich, wenn ich eine narrative Darstellung

meiner selbst versuche, nachdem ich von jemandem angesprochen und aufgefordert wurde,

mich an den zu wenden, der sich an mich wendet.« (Butler 2007: 24)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 115

15). Auch lassen sich einige Beziehungen, die für die Selbstformierung relevant

waren, nicht mehr rekonstruieren.42 »Das ›Ich‹ kann weder die Geschichte seiner

eigenen Entstehung noch seine eigenen Möglichkeitsbedingungen erzählen, ohne

Zeugnis von einem Zustand abzulegen, bei dem es gar nicht zugegen gewesen sein

kann.« (Ebd.: 53) Es wird erst dann möglich, über das ›Ich‹ zu erzählen, wenn die

Subjektivierung bereits erfolgt ist. »Denn noch bevor ich ein ›Ich‹ erwerbe, bin ich

ein Etwas, das berührt wurde, das bewegt, gefüttert, zu Bett gebracht, angespro-

chen wurde.Nicht nur wurdemein frühkindlicher Körper einfach berührt, bewegt,

hergerichtet, sondern all diese Einwirkungen fungierten als ›taktile Zeichen‹, die

in meine Konstitution eingingen.« (Butler 2007: 95) Undurchsichtigkeit sich selbst

gegenüber ist damit ein Bestandteil der Selbstformierung, »eine Konsequenz un-

seres Status als Wesen, die sich in Abhängigkeitsbeziehungen bilden« (ebd.: 30).

Die Geschichte des ›Ich‹ ist folglich zugleich die Geschichte seiner Beziehungen.

Beim Erzählen erschafft sich das ›Ich‹ jedes Mal in einer neuen narrativen Form, in

der es versucht, sein Werden zu rekonstruieren (vgl. Butler 2007: 56f.). »Das ›Ich‹

kann in der Rekonstruktion seiner Vergangenheit niemals zu einer vollständigen

Kenntnis dessen gelangen, was es antreibt, weil seine Entstehung immer seiner

Entwicklung zu reflektierter Selbsterkenntnis vorausliegen wird.« (Ebd.: 80) Statt-

dessen stellt es irgendwann fest, dass die Art und Weise, wie es in Bezug auf die

subjektivierenden Kategorien betrachtet wird, in einem Namen zusammengefasst

wird, den es zuvor weder kannte noch selbst wählte und der von einem Diskurs

umgeben und durchdrungen ist, welcher sich in dem Moment, in dem er seine

Wirkung zu entfalten beginnt, unmöglich verstehen lässt (vgl. Butler 2016: 84). Je

stärker es dabei versucht, sich in der Sprache zu finden, desto mehr verliert es

sich (vgl. Butler 2006: 54). Sowohl Descartes Appell, sich seines Selbst bewusst zu

sein, als auch Schellings Aufforderung,mit sich selbst identisch zu sein (vgl. Schulz

1979: 238) lassen sich mit Butler demzufolge nicht umsetzen: Wenn die Selbstkon-

stitution immer nur innerhalb der gegebenen Rahmen und Diskurse in Relation

zu anderen erfolgt, lassen sich keine grundsätzlichen Aussagen darüber treffen,

was jemand ist. Es ist – mit Butler gedacht – unmöglich, sich selbst zu erkennen

und/oder mit sich selbst identisch zu sein. Das hat weitreichende Folgen, die ich

insbesondere in den nächsten Teilkapiteln noch herausarbeiten werde.

In Bezug auf die Identitätsbildung konstatiert Butler – Hegels Herr-Knecht-

Motiv zitierend und Nietzsches Genealogie der Moral folgend –, dass die Macht,

42 Butlers Auffassung nach gründet diese Unmöglichkeit der Rekonstruktion darauf, dass ne-

ben den bewussten Erfahrungen, die (ganz überwiegend) sprachlich geäußert werden kön-

nen, ebenfalls primäre Abhängigkeitsbeziehungen existieren, die das Individuum nachhal-

tig und undurchsichtig formen und konstituieren (vgl. Butler 2007: 80). »Primäre Eindrücke

werden von einem Ego nicht nur erhalten, sondern sie formen das Ego selbst. Das Ego ver-

dankt seine Existenz einer vorgängigen Begegnung, einer primären Beziehung, einem Bün-

del initiierender Prägungen, die von woanders her kommen.« (Ebd.: 81)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die zunächst von außen kommend dem Subjekt aufgezwungen wird und es un-

terwirft, eine psychische Form annimmt, welche die Selbstidentität des Subjekts

ausmacht (vgl. Butler 2001: 8f.).43 Identitäten lassen sich für Butler folglich nicht

einfach verweigern oder abwerfen, wie Foucault dies gefordert hat (vgl. ebd.: 97).

Sie werden für Butler durch politische Praktiken hervorgebracht, die darauf aus-

gerichtet sind, bestimmte Ziele zu erreichen. Identitätskategorien sind niemals

nur deskriptiv, sie implizieren stets normative Ausschließungen. »Sobald die allge-

mein anerkannten Identitäten und Dialogstrukturen, die der Vermittlung bereits

etablierter Identitäten dienen, nicht mehr […] den Gegenstand der Politik bilden,

können Identitäten je nach den konkreten Praktiken, die sie entwickeln, wech-

selweise entstehen und sich wieder auflösen« (Butler 2003a: 36). Deshalb können

Identitäten für Butler niemals der festigende Grund politischer (feministischer)

Bewegungen sein (vgl. Butler 1993: 49).

Für ein tiefgreifendes Verständnis von Butlers Subjektivierungstheorie sind die

Konzepte der Performativität wie auch der Intelligibilität bedeutsam. Auf der Basis

von Butlers Sprachverständnis werden sie im folgenden Kapitel entfaltet.

2.2.2 Sprache, Performativität und Intelligibilität:

Verständlichkeit durch Zitate

Macht, Diskurse und Normen bilden bei Butler den Rahmen, dem sich das Indivi-

duum unterwerfen muss, um subjektiviert werden zu können. Doch wie kann sich

das Individuumdiesen unterwerfen?Macht,Normen undDiskurse sind keineDin-

ge, keine Artefakte oder ähnliches. Sie können nur fortbestehen, indem sie in einer

sozial verständlichen Weise kontinuierlich reproduziert werden. In Butlers Sub-

jektivierungstheorie erfolgt diese Reproduktion, diese Wiederholung, insbesonde-

re durch sprachliche Äußerungen, durch permanentes Zitieren. Dabei müssen die

Zitate in einer Weise wiederholt werden, die intelligibel, die sozial verstehbar ist.

Nur so wird die Subjektivierungmöglich.44Wurden im vorangegangenen Teilkapi-

tel die Rahmungen der Subjektivierung beschrieben, beinhaltet dieses Teilkapitel

nun Praktiken und Formen, in denen diese vollzogen wird.

43 Als Genealogie versteht Butler mit Foucault, dessen Ansatz an Nietzsche anschließt, eine

Form der kritischen Untersuchung. In Bezug auf die Geschlechtsidentität schreibt Butler,

dass die Genealogie die politischen Einsätze erforscht, »die auf dem Spiel stehen, wenn die

Identitätskategorien als Ursprung und Ursache bezeichnet werden, obgleich sie in Wirklich-

keit Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Diskursen mit vielfältigen und diffusen

Ursprungsorten sind« (Butler 2003a: 9, Herv. i.O.).

44 »Grammatisch betrachtet scheint es zunächst ein Subjekt geben zumüssen, das sich auf sich

selbst zurück wendet; ich werde jedoch die Auffassung vertreten, dass es ein solches Subjekt

nur als Folge ebendieser Reflexivität gibt.« (Butler 2001: 68)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 117

2.2.2.1 Soziale Wirklichkeit durch Sprache:

Sprache als Subjektivierungsinstrument

Als poststrukturalistisch-orientierte Diskurstheoretikerin erachtet Butler Sprache

als zentralen Konstruktionsmodus sozialer Wirklichkeit. »Butler gilt als Hauptver-

treterin, wenn nicht gar als Urheberin, der so genannten ›linguistischen Wende‹

der feministischen Theorie.« (Villa 2003: 19) Entsprechend kommt der Sprache in

ihrem Subjektivierungsansatz ein zentraler Stellenwert zu: Die Sprache ist der Ort,

an dem soziale Wirklichkeit wie auch die symbolische Ordnung einer Gesellschaft

organisiert werden.

Butler bezieht sich in ihrem sprachtheoretischen Denken insbesondere auf Al-

thusser und Austin, die sich beide mit Sprechakten und derenWirkungen beschäf-

tigt haben. Zugleich grenzt sie ihren eigenen Ansatz jedoch von beiden Theorien

ab. Althussers Theorie der Anrufung (vgl. Althusser 1977) bietet Butlers Auffassung

nach »ein Erklärungsmodell für ein Subjekt, das als Konsequenz aus der Sprache

entsteht, jedoch immer innerhalb von deren Begriffen« (Butler 2001: 101; vgl. auch

Exkurs II). Austins illokutionäre und perlokutionäre Sprechakte (vgl. Austin 2002)

hingegen setzen das Subjekt als dem Sprechen vorausgehend, was Butler ablehnt

(vgl. Butler 2006: 44f.).45 Darüber hinaus greift sie Aspekte aus Bourdieus sprach-

theoretischem Ansatz auf, nicht ohne diese ebenfalls einer Kritik zu unterziehen.46

Grundsätzlich gilt: Das Subjekt ist für Butler die sprachliche Bedingung der

sozialen Existenz und Handlungsfähigkeit des Individuums (vgl. Butler 2001: 15f.).

Erst mittels Sprache kann das Individuum überhaupt zum Subjekt werden, denn

die Rahmungen, die es ihm ermöglichen zum Subjekt zu werden –Macht, Diskur-

se, Normen –, bedürfen der sprachlichenWiederholung. Ohne das kontinuierliche

45 Austin differenziert zwischen zwei Formender Sprechakte: Illokutionäre Sprechakte sind sol-

che Sprechakte, die das, was sie sagen, in dem Augenblick tun, in dem sie es sagen. Perloku-

tionäre Sprechakte hingegen rufen bestimmte Effekte und Wirkungen als Folge hervor, aus

dem Gesagten folgt ein bestimmter Effekt. »Der illokutionäre Sprechakt ist also selbst die

Tat, die er hervorbringt, während der perlokutionäre Sprechakt lediglich zu bestimmten Ef-

fekten bzw. Wirkungen führt, die nicht mit dem Sprechakt selbst zusammenfallen.« (Butler

2006: 11) Illokutionäre Äußerungen treten in Form eines Rituals auf, sie sind in der Zeit wie-

derholbar und halten damit ein Wirkungsfeld aufrecht, welches nicht auf den Augenblick

der Äußerung beschränkt bleibt (vgl. ebd.: 12). Und an späterer Stelle ergänzt sie: »Während

illokutionäre Akte sichmittels Konventionen vollziehen, vollziehen sich perlokutionäre Akte

mittels Konsequenzen.« (Butler 2006: 34)

46 Butler erachtet Bourdieus Ansatz als vielversprechend imHinblick darauf, »wie die nicht be-

absichtigte und nicht vorsätzliche Verkörperung von Normen vonstatten geht« (Butler 2006:

222f.). Sie kritisiert ihn jedochdafür, dass seinAnsatz nicht erklären kann,wieNormenwider-

standen werden kann. Zudem beachtet er den Aspekt des Performativen nicht hinreichend.

Bedeutungen von Äußerungen können Butler zufolge gerade durch den Bruch mit ihrem

Kontext Kraft gewinnen und zu Veränderungen führen – bei Bourdieu hingegen stilisieren

und kultivieren sie den Habitus (vgl. ebd.: 227).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Zitieren dieser können sie nicht fortbestehen. Der Rahmen für die Subjektivierung

bedarf also der sprachlichen Reproduktion. Für Butler ist die Existenz des Subjekts

damit an die Sprache gebunden, Sprache ist für die Subjektivierung unerlässlich:

»Wenn das sprechende Subjekt durch die Sprache, die es spricht, konstituiert wird,

dann stellt die Sprache die Bedingung seiner oder ihrer Möglichkeit und nicht bloß

sein oder ihr Ausdrucksinstrument dar. Somit ist die ›Existenz‹ des Subjekts in eine

Sprache ›verwickelt‹, die dem Subjekt vorausgeht und es übersteigt« (Butler 2006:

50f.). Dies impliziert, dass die Sprache eine längere Geschichtlichkeit und Vergan-

genheit hat als das Subjekt. Zudem ist ihr eine Zukunft inhärent, an der das Sub-

jekt ebenfalls nicht teilhaben wird (vgl. ebd.: 51).47 Die Sprache, die ein Individuum

verwendet um subjektiviert zu werden, ist dadurch niemals ganz die eigene. Sie

»gewinnt ihr zeitliches Leben nur in und durch die Äußerungen, die ihre eigenen

Möglichkeitsbedingungen wieder aufrufen und neu strukturieren« (Butler 2006:

219). Sprache konstituiert das Subjekt also in einer ihr untergeordneten Position

(vgl. ebd.: 36). Zudem fungiert die Sprache als begrenzende Instanz. Sie umfasst

bereits ein begrenztes Feld der sprachlichen Möglichkeiten, in welches das Subjekt

eintritt, um zu existieren und innerhalb dessen das Subjekt seine Entscheidungen

trifft (vgl. Butler 2006: 201, 211).

Dabei sind die Bedeutungen der Sprache stets kontextspezifisch. Sie entste-

hen erst innerhalb von Kontexten mittels Differenzierung und in Abgrenzung zu

anderen Zeichen und Repräsentationen. Aussagen über Dinge, die den kontext-

spezifischen Bedeutungen vorgängig sein könnten, sind daher nicht möglich (vgl.

Lorey 1996: 78f.). Sprache ist damit normativ und der Bereich des Sprechens wird

vonNormen eingerahmt, die jederMöglichkeit der Beschreibung vorausgehen (vgl.

Butler 2006: 220). Über sprachliche Äußerungen werden Diskurse zitiert, Konven-

tionen aufgerufen, Identitätskategorien48 benannt, die dazu auffordern, die damit

einhergehende Identität anzunehmen und sie durch zitatförmige Wiederholung

darzustellen (s.u.). Dabei versucht die Anrede – Butler verwendet diesen Begriff

anstelle von Althussers Begriff der Anrufung – nicht »eine bereits existierende Rea-

lität zu beschreiben, sondern eher eine Realität einzuführen, was ihr durch das

Zitat der existierenden Konventionen gelingt« (ebd.: 59).

Erst mittels der Anrufung mit einem ›Namen‹, einer Identitätskategorie, die

dazu tendiert, das Benannte festzuschreiben, es erstarren zu lassen, wird die Mög-

lichkeit des sprachlichen Lebens eröffnet – oder auch verworfen (vgl. Butler 2006:

47 Butler beschreibt dies in ähnlicher Weise für Affekte. »Unsere Affekte sind niemals aus-

schließlich unsere eigenen: Affektewerden uns von Anfang an vonwoanders übermittelt. Sie

vermitteln uns bestimmte Dimensionen der Welt wahrzunehmen und andere auszuschlie-

ßen. […] Die Affekte sind von der gesellschaftlichen Stützung der Gefühle abhängig.« (Butler

2010: 54)

48 Identitätskategorien sind für Butler Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Diskur-

sen, die vielfältige und diffuse Ursprünge haben (vgl. Butler 2003a: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 119

61, 70). Indem ein Individuum einen Namen erhält, eröffnet sich ihm die Möglich-

keit, eine gesellschaftliche Existenz zu führen, ohne einenNamen kann es nicht be-

stehen (vgl. ebd.: 260). Zugleich erfolgt durch die Benennung eine Verortung in ei-

ner sozialen Situation und Zeit (vgl. Butler 2006: 52). Dabei entsprechen die Namen

oder Bezeichnungen, die Individuen durch andere erhalten, selten denen, die ein

Individuum selbst wählen würde. Der Name, mit dem das Individuum angespro-

chen wird, wird von der ansprechenden Person als passend oder geeignet erachtet,

um das Individuum anzurufen und es zu subjektivieren (vgl. ebd.: 52f.). Damit ver-

bunden ist eine Unterordnung, die sich bei jeder erneuten Anrufung wiederholt.

Die Benennung erfolgt fortlaufend durch andere, die bereits selbst benannt und

dadurch subjektiviert und in die Sprache eingegangen sind (vgl. Butler/Athanasiou

2014: 189). Sie ist also dem eigenen Willen vorgängig, sodass Butler das Individu-

um als immer schon enteignet denkt. Butler versteht Subjekte deshalb als macht-

durchdrungene sprachliche Kategorien, als in Formierung begriffene Strukturen

(vgl. Butler 2001: 15). Der Erfolg eines performativen Sprechakts hängt dabei nicht

von den Intentionen der sprechenden Person ab, sondern von den in vorausgegan-

genen Verwendungen etablierten, zur Verfügung stehenden Konventionen. Eine

performative Äußerung wirkt durch das Nachhallen früherer Sprachhandlungen,

die vorgängig autoritative Praktiken wiederholen, sie zitieren, und die dadurch

mit autoritativer Kraft angereichert werden (vgl. Butler 2006: 84; Redecker 2011:

77). »Wenn wir festhalten, daß, wer mit Macht spricht und das Gesagte tatsäch-

lich geschehen läßt, zu seinem oder ihrem Sprechen ermächtigt ist, weil er oder

sie zuerst angeredet und dadurch in eine Sprachkompetenz eingeführt wurde«,

so Butler, »dann folgt daraus, dass die Macht des sprechenden Subjekts immer

in bestimmtem Maße abgeleitet ist und dass ihr Ursprung nicht im sprechenden

Subjekt selbst liegt« (Butler 2006: 58). Die Regeln der Subjektbildung gehen dem

Subjekt also voraus und es kann nur zwischen den Positionen wählen, durch die es

konstituiert wird (vgl. Butler 1993: 40). Butler plädiert deshalb dafür, die Anrufung

von der Figur der Stimme – in Althussers Beispiel dem Polizisten – zu lösen und sie

als Mechanismus von Diskursen zu betrachten, wodurch sich die Wirksamkeit der

Äußerung nicht auf den Augenblick des Angerufen-Werdens reduzieren lässt (vgl.

Butler 2006: 57). »Ansprachen als sprachliche Handlungen schöpfen dementspre-

chend ihre Kraft aus derMobilisierung einer Reihe zitierter Bedeutungen, in denen

sie als Normen wiederhallen und dadurch verstärkt Wirkmacht entfalten.« (Gei-

pel/Mecheril 2014: 38)

Verbunden sind mit der (sprachlichen) Subjektkonstitution auch die Rahmun-

gen,wer dieses Subjekt sein kann,welcheMöglichkeiten sich durch die Benennung

eröffnen und welche verworfen werden (vgl. Butler 2006: 70). Sprache schließt die

Möglichkeit ein, auch verletzend oder gar ausschließend zu sein: »Das Subjekt ist

genötigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und

Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat.« (Butler 2001: 25) Das

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

impliziert, dass es nach Zeichen seiner Existenz außerhalb seiner selbst suchen

muss, »in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent ist«, wie Butler

schreibt, denn »[s]oziale Kategorien bezeichnen zugleich Unterordnung und Exis-

tenz. Anders gesagt: im Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis

der Existenz« (ebd.: 25). Durch die fortwährende Bezeichnung besteht stets die

Möglichkeit, verletzt zu werden – diese mögliche Verletzung ist Butler zufolge die

Bedingung des sprechenden Subjekts, denn die machtvollen Anrufungen, welche

erst das Subjekt zum Subjekt werden lassen, erfolgen beständig über die Sprache

(vgl. Butler 2006: 53). »Verleihen also bestimmte Arten der Anrufungen Identitä-

ten, dann konstituieren die verletzenden Anrufungen durch Verletzung Identität«,

was für Butler nicht bedeutet, »daß eine solche Identität für alle Zeiten in der Ver-

letzung wurzeln muß, solange sie überhaupt Identität bleibt« (Butler 2001: 100).

Anreden konstituieren folglich Identitäten, die kontextabhängig sowohl ermächti-

gend als auch verletzend sein können.49 Die Konstitution des Subjekts durch die

Benennung kann dabei ohne das Wissen des Individuums eintreten. Damit diese

wirksam wird, muss nicht erkannt oder bemerkt werden, dass eine Konstitution

erfolgt (vgl. Butler 2006: 55). Die nicht selbst gewählte Bezeichnung, die zunächst

zu Unterordnung führt, eröffnet aber auch die Möglichkeit, Handlungsmacht zu

erlangen und die Unterwerfung umzugestalten, diemit der Subjektbildung einher-

geht (vgl. ebd.: 67; vgl. Butler 2001: 100). »Der Zitatcharakter der performativen Äu-

ßerung produziert zugleich eineHandlungsmacht und eineMöglichkeit,Handlung

zu enteignen.« (Butler 2006: 139) Unterdessen verwirft die Anrede die Möglichkeit

einer radikalen Autonomie. Individuen befinden sich damit in einer Abhängigkeit

von Formen der Anrede. Darüber hinaus gibt es jedoch auch die Möglichkeit, nicht

angesprochen zu werden und durch das Schweigen an einen Platz verwiesen und

darüber zum Subjekt zu werden und eine Identität zu erlangen (vgl. ebd.: 49f.).

2.2.2.2 Performativität: Reproduktion von Macht durch Zitieren

Das Konzept der Performativität verwendet Butler, um deutlich machen zu kön-

nen, wie Macht, Diskurse und Normen (in sprachlichen Äußerungen) permanent

reproduziert werden und auf diese Weise als Subjektivierungsrahmungen fungie-

ren.Mit dem Konzept der Performativität kann sie eine essentialistische Konzepti-

on von Subjektivität vermeiden. Butler schließt mit ihrem Performativitäts-Ansatz

an die Theorie illokutionärer und perlokutionärer Sprechakte von Austin an, die

u.a. von Derrida, Bourdieu und Sedgwick weiterentwickelt wurde, distanziert sich

zugleich aber auch von diesen.

Sprache ist für Butler nicht einfach objektiv beschreibend, sie erachtet das

Sprechen vielmehr als ein aktives Tun, als den Vollzug einer Handlung. Das, was

49 »Der Anruf als›Frau‹ oder ›Jude‹ oder ›Schwuler‹ oder ›Schwarzer‹ oder ›Chicana‹ lässt sich je

nach Kontext als Bekräftigung oder als Beleidigung hören oder auffassen.« (Butler 2001: 92)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 121

Gesagt wird, wird zugleich durch das Aussprechen hervorgebracht. Als Performati-

vität bezeichnet Butler deshalb die Kraft einer sprachlichen Äußerung, das von ihr

bezeichnete herzustellen (vgl. Butler 2016: 41; Butler 1997: 46). Sie versteht Perfor-

mativität »als jene ständig wiederholende Macht des Diskurses, diejenigen Phäno-

mene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert« (Butler 1997: 22). Sie

bezeichnet Performativität als ein einflussreiches Ritual, mittels dessen Subjekte

gebildet und reformuliert werden, als eine »ständig wiederholende und zitierende

Praxis, durch die der Diskurs die Wirkung erzeugt, die er benennt« (ebd.). Da-

bei grenzt sie sich von Kritiken ab, die ihrem Ansatz gegenüber geäußert wurden,

und von Debatten, wie sie zwischen Konstruktivismus und Essentialismus geführt

werden. Diese verkennen Butlers Auffassung nach das Entscheidende völlig: »Es

ging nie darum, daß ›alles diskursiv konstruiert‹ ist; diese Aussage, wann und wo

immer sie gemacht wird, gehört zu einer Art von diskursivemMonismus oder Lin-

guistizismus.« (Butler 1997: 30)

Performativität wird erst in der ständigen Wiederholung, dem kontinuierli-

chen Zitieren, wirksam und ist ein nie abgeschlossenes, stetiges Geschehen. Es

handelt sich dabei nicht um einzelne, absichtsvolle Akte. Das Subjekt wird also

nicht ein einziges Mal erzeugt und besteht dann fort, sondern muss im Gegenteil

stetig neu konstituiert werden, um bestehen bleiben zu können: »Die Bedingungen

der Macht müssen ständig wiederholt werden, um fortzubestehen, und das Sub-

jekt ist der Ort dieser Wiederholung, einer Wiederholung, die niemals bloß me-

chanischer Art ist.« (Butler 2001: 20) Performative Äußerungen sind daher keine

einzelnen Handlungen fertiger Subjekte, sondern mächtige Formen, das Subjekt

ins gesellschaftliche Leben zu rufen (vgl. Butler 2006: 249).

Dabei wirkt jedoch nicht jede sprachliche Äußerung performativ. Sie muss

durch Konventionen, durch machtvolle Diskurse und/oder Normen gestützt sein,

wie dies etwa ein Urteil ist, das durch eine*n Richter*in gesprochen wird. Wür-

de die gleiche sprachliche Äußerung beispielsweise durch eine*n Tierpfleger*in

artikuliert, hätte sie nicht die performative Wirkung wie im Fall der Artikulati-

on durch eine*n Richter*in. Eine gelungene performative Äußerung drückt sich

für Butler daher in der Zitation gesellschaftlich durchgesetzter Normen aus, die

in einer sozial anerkannten Weise erfolgt. Performative Äußerungen wirken also

über Diskurse und Normen auf das Subjekt und die Bedingungen und Möglich-

keiten seines Handelns ein (vgl. Butler 2016: 87). Ihren Wirkungserfolg erzielen sie

durch das Aufrufen früherer Sprachhandlungen, deren Kraft und Wirkung histo-

risch entstanden und zugleich verborgen sind (vgl. Butler 2006: 84f.).50 Die über

50 Butlers Sprachverständnis wird u.a. von Lorey kritisiert. Lorey moniert, dass bei Butler Au-

torität durch die Sprache selbst entsteht »und nicht aus einer sozialen Machtposition der

Sprecherin/des Sprechers heraus. Die Legitimität der Sprechposition entsteht durch perfor-

matives Zitieren. Sie ist also Effekt des Diskurses selbst. Ein/e Sprecher/in hat nach dieser

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

die Diskurse vermittelten Normen und Ideale sind dabei jedoch nach Butler nie

vollständig erreichbar, sie sind ein Ideal, das in der Realität stets verfehlt wird.

Der Versuch sie zu erfüllen, ist folglich mit einem permanenten Scheitern verbun-

den, da die eigene Darstellung der Norm, die eigene Performanz, stets eine Kopie

des Originals der in der Anrede enthaltenen Norm (bzw. Identitätskategorie) ist.

Mit Rose erachtet Butler Ideale als Phantasmen, sodass eine Identifizierung mit

ihnen scheitern muss (vgl. Butler 2003a: 90f.). »Die normative Erzeugung des Sub-

jekts ist ein sich wiederholender Prozess – die Norm wird wiederholt und ›bricht‹

in diesem Sinne fortwährend mit den Kontexten der ›Produktionsbedingungen‹.«

(Butler 2010: 156; vgl. auch ebd.: 11) Für Butler ist die Notwendigkeit, ständig zu

wiederholen, ein Zeichen dafür, dass sich Körper nicht vollständig den Normen

fügen und Materialisierungen daher nie ganz vollendet sind (vgl. Butler 1997: 21).

Sprache subjektiviert innerhalb eines gegebenenMacht- und Diskursgeflechts.

Dieses ist für Umdeutungen, Wiederentfaltungen, subversive Zitate, Unterbre-

chungen und unerwartete Übereinstimmungen mit anderen Netzwerken offen

(vgl. Butler 1993: 125). In dem Moment, in dem subjektkonstituierende Normen

performativ dargestellt, also zitiert werden, in dem Moment, in dem sie sich

materialisieren, besteht stets die Gelegenheit, diese Normen in ihren Bedeutun-

gen neu einzuschätzen, sie zu verschieben und/oder zu erweitern und damit

auch eine Veränderung der Macht und der Anerkennbarkeit zu erreichen.51 Das

liegt daran, dass keine Wiederholung exakt der Vorangegangenen gleicht, da der

Kontext niemals genau derselbe ist. Performative Äußerungen gelingen daher

stets nur vorläufig. Die permanente Wiederholung, das performative Zitieren

von diskursiven Sprechakten in Form der identitätsbildenden Normen, impliziert

kontinuierliche (kleine) Veränderungen in den Zitaten. So entsteht ebenfalls die

Möglichkeit für gezielte Veränderungen bei der Aneignung dieser.

Nach Butler kann es dabei nicht darum gehen, ob wiederholt wird – ohne

zu wiederholen kann keine Subjektivierung erfolgen –, sondern wie wiederholt

wird (vgl. Butler 2003a: 217). Durch die Tatsache, dass Sprache, Begriffe und Na-

men immer wieder in neuen, anderen Kontexten verwendet werden und deshalb

prinzipiell offen für Bedeutungsverschiebungen sein müssen, entfaltet sich Be-

deutung auch in dieser kontinuierlichen Verschiebung von Sinn, diesem unent-

Logik keine Autorität aufgrund einer institutionellen Position oder der Anerkennung ande-

rer.« (Lorey 1996: 117) Loreys Auffassung nach fokussiert Butler dabei zu wenig interaktive

Momente, in denen Autorität entsteht (vgl. ebd.: 118). Butler hat ihren Sprachansatz erst in

ihrem 1997 erschienenen Band Excitable Speech. A Politics of the Performative (dt.: Haß spricht,

2006) detaillierter erläutert. Interessant wäre daher, ob Lorey ihre damalige Kritik, die vor

dem Erscheinen von Haß spricht formuliert wurde, weiterhin als zutreffend erachtet.

51 Durch den Anerkennungsakt wird eine Veränderung der Macht möglich. In der Folge kann

die übernommene bzw. angeeigneteMacht auch gegen dieMacht arbeiten, welche dieÜber-

nahme erst ermöglich hat (vgl. Butler 2001: 17).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 123

wegten Scheitern, und es kann keine identischenWiederholungen geben (vgl. Villa

2010: 261). Indem permanent die als kohärent erachteten Normen verfehlt werden,

»konstituieren sich Subjekte sowohl in ihrer kollektiven Subjektivierung als auch

in ihrer von den vereinheitlichenden Normen nicht fassbaren und dadurch her-

vorgerufenen Diversität und Subjektivität« (Lorey 1996: 135). Das persönliche und

individuelle entsteht für Lorey bei Butler durch eben die Unmöglichkeit der Iden-

tität mit einer hegemonialen Norm (vgl. ebd.). »›Performativität‹ stellt somit nicht

nur die Normativität bestimmter Arten deskriptiver Forderungen heraus, sondern

lässt zugleich eine Möglichkeit aufscheinen, wie durch Sprache Neues entstehen

kann«, und sie führt weiter aus, »[g]enauer gesagt scheint hier eine Vorstellung

davon auf, wie ein neuer Diskurs sich offenbar genau dort entfaltet, wo er nicht

bereits Legitimität genießt« (Butler/Athanasiou 2014: 168).

Die existierenden Normen und das individuelle Handeln stimmen also niemals

vollständig überein, jedoch entwickelt und verfestigt sich aufgrund der permanen-

ten Wiederholung und Reinszenierungen ein individueller Stil (vgl. Redecker 2011:

61f.). Identität entsteht also durch einen permanenten Konstitutionsprozess. But-

ler begreift Identitäten als Effekte von Diskursen, bei denen sich die handelnden

Subjekte auf ihnen vorgängige soziale Ordnungen, auf Normen und Diskurse be-

ziehen. Eine kohärente und kontinuierliche Identität ist dabei prinzipiell die nor-

mative Voraussetzung, um intelligibel zu sein (vgl.Meißner 2010: 24). Allerdings ist

– wie oben beschrieben – die Sprache, die für eine selbst gewählte Benennung be-

nutz wird, den Individuen vorgängig, sodass sie soziale Normen verfestigen kann

(vgl. Butler 2007: 32; Butler/Athanasiou 2014: 190).

Für Butler kommt auch dem Körper eine wichtige Funktion in Bezug auf die

Performativität zu (vgl. auch Kap. 2.2.4). Sie denkt den Prozess neu, in dem körper-

liche Normen angeeignet oder angenommenwerden, als etwas, durch das das Sub-

jekt erst gebildet wird (vgl. Butler 1997: 23). Performativität erzeugt eine praktische

Wahrnehmung des Körpers, »nicht nur eineWahrnehmung dessen,was der Körper

ist, sondern auch eine Art, wie er sich Raum schafft oder nicht, wie er seinen Ort

in den herrschenden kulturellen Koordinaten einnimmt« (Butler 2006: 249). Da-

bei fasst sie die Materie der Körper als »Wirkung einer Machtdynamik, sodass die

Materie der Körper nicht zu trennen sein wird von den regulierenden Normen, die

ihre Materialisierung beherrschen« (Butler 1997: 22). In den körperlichen Auswir-

kungen zeigt sich dann die sedimentierte Geschichte performativer Äußerungen.

2.2.2.3 Intelligibilität: Ohne soziale Verstehbarkeit keine Subjektivierung

Im Kontext der performativen Zitationspraxis wurde bereits deutlich, dass es der

ständigen Wiederholung von Normen und Diskursen bedarf, um kontinuierlich

subjektiviert zu werden, quasi als Subjekt bestehen zu bleiben. Das Individuum

wird zum Subjekt, indem es sich existierende Identitätskategorien und bestehen-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

de Normen aneignet, welche die soziale Realität und Weltsicht strukturieren, und

in und mit diesen agiert. Damit unterwirft es sich ihnen zugleich. Um sozial ver-

stehbar und anerkannt zu werden – das meint der Begriff Intelligibilität –müssen

Subjekte den vorherrschenden Normen und Diskursen entsprechen und die vorge-

gebenen Konventionen zitieren. Sie müssen Normen reproduzieren und einhalten,

die sie sich nicht selbst ausgesucht haben und die in ihrer strukturierenden Kraft

Wirkung zeigen (vgl. Butler 2016: 57). Subjektivierung erfordert folglich auch ei-

ne Eigenleistung: Die Identitätskategorien, die intelligiblen Titel der Anrufungen,

müssen individuell angeeignet werden. Es muss – mindestens vorübergehend –

eine Identifizierung mit ihnen erfolgen.

Subjekte werden durch Schemata der Intelligibilität erzeugt, welche es ermög-

lichen, die Welt in bestimmte Rahmen zu fassen (vgl. Butler 2010: 14, 40). Dabei

ermöglichen die Normen, die in den Identitätskategorien verwendet und über die

(sprachlichen) Anrufungen vermittelt werden, die soziale Verständlichkeit von Sub-

jekten als Personen.52 Individuen müssen sich also bspw. erst als diskursiv aner-

kannte Frau darstellen, um die Bedeutung dieser Kategorie dann in der konkreten

Ausgestaltung, der performativen Praxis, zu verschieben oder zu erweitern. Um als

Subjekt intelligibel, sozial verstehbar und anerkannt zu werden, müssen die nor-

mativen Erwartungen zudem durch die Individuen öffentlich und auf sozial akzep-

tierteWeise dargestellt werden (vgl. Alkemeyer et al. 2013: 18f.), denn bereits unsere

Fähigkeit, ein Subjekt als solches zu erkennen und zu benennen, hängt von Nor-

men ab durch die diese Anerkennung erst möglich wird (vgl. Butler 2010: 12). »Das

Subjekt ist zurWiederholung der gesellschaftlichenNormen gezwungen, durch die

es hervorgebracht wurde, aber diese Wiederholung bringt Risiken mit sich, denn

wenn es einem nicht gelingt, die Norm ›richtig‹ wiederherzustellen, wirdman wei-

teren Sanktionen unterworfen und findet die vorherrschenden Existenzbedingun-

gen bedroht.« (Butler 2001: 32) Mit der Subjektivierung geht die Abgrenzung von

einem konstitutiven Außen und die radikale Verneinung einer verworfenen Identi-

tät einher (vgl. Reckwitz 2008a: 93). Erst durch den Ausschluss anderer möglicher

Subjektformierungen, durch die Verwerfung von Selbstgestaltungen, die den Sub-

jektnormen nicht entsprechen, entsteht ein abgegrenztes Subjekt (vgl. Butler 2010:

132f.). Butler bezeichnet den Prozess der Subjektivierung deshalb auch als Prozess

der Unsichtbarmachung und der Ausschließung (vgl. Butler 2001: 177; Butler 1993:

46).53 Das,was nicht innerhalb der Norm liegt,muss aufgegeben werden, um sozial

52 Dabei gehen die Kategorien, Konventionen und Normen, welche ein Subjekt zu einem an-

erkennbaren Subjekt machen, also seine Anerkennungsfähigkeit herstellen, dem Anerken-

nungsakt voraus und ermöglichen ihn zugleich erst (vgl. Butler 2010: 13).

53 Dieser Prozess der Ausschließung und Differenzierung, durch den das Subjekt konstituiert

wird, wird durch Effekte der Autonomie verschleiert und verdeckt, möglicherweise auch ver-

drängt. Für Butler stellt die Autonomie deshalb die logische Konsequenz einer verleugneten

Abhängigkeit dar (vgl. Butler 1993: 44).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 125

anerkennbar zu sein. »Identitätskategorien haben [somit, M.B.] niemals nur einen

deskriptiven, sondern immer auch einen normativen und damit ausschließenden

Charakter«, sodass sie Ausschlüsse erzeugen, welche die soziale Anerkennbarkeit

von Individuen, die jenseits der diskursiven Identitätskategorien agieren, erschwe-

ren oder verhindern können (Butler 1993: 49). Auf diese Weise führt das Existenz-

streben unweigerlich dazu, sich den sozialen Kategorien, Normen und Bezügen

zu unterwerfen, die den Individuen vorausgehen (vgl. Redecker 2011: 96f.).54 Die

vermeintliche Kohärenz und Kontinuität von Individuen erachtet Butler als gesellschaftliche

Normen der Intelligibilität, die permanent aufrechterhalten werden und deshalb logisch und

als Merkmale von Persönlichkeit erscheinen (vgl. Butler 2003a: 38, Herv. M.B.). »Dieses

›Werden‹ [des Subjekts, M.B.] ist keine einfache oder kontinuierliche Sache, son-

dern eine ruhelose Praxis der Wiederholung mit all ihren Risiken, etwas, das sein

muß, aber nicht abgeschlossen ist und am Horizont des gesellschaftlichen Seins

schwankt.« (Butler 2001: 34) Die Übernahme einer Identität findet also stets in be-

stimmtenNormbezügen und ihren Rezitationsschleifen statt, die vorherrschenden

Normen werden beständig reproduziert. Damit realisieren sich gesellschaftliche

Strukturen in der Aufführung durch Subjekt (vgl. Meißner 2010: 38).

Die in den Normen enthaltene Macht muss angenommen werden, um dann

ggf. eine oppositionelle Beziehung zu ihr einnehmen zu können. Dadurch ist der

Macht auch die Opposition zu ihr selbst inhärent (vgl. Butler 2001: 21). »[D]er An-

eignungsakt kann eine Veränderung der Macht beinhalten, so dass die übernom-

mene oder angeeignete Macht gegen jene Macht arbeitet, die diese Übernahme

ermöglicht hat.« (Ebd.: 17; vgl. auch Butler 1997: 21) Subversion, die Option der

Verschiebung von Normen, die in der Wiederholung enthalten ist, wird möglich,

da das Subjekt niemals vollständig konstituiert ist, sondern immer wieder neu un-

terworfen und produziert wird (vgl. Butler 1993: 45). Subversion stellt somit die

Ausweitung derMöglichkeiten innerhalb des gegebenenMachtsystems dar, an des-

sen inneren Brüchen und Gegenläufigkeiten etwaiger Widerstand ansetzen kann

(vgl. Butler 2003a: 217). Jedoch kann es keine Verschiebung oder Erweiterung, kei-

ne Subversion geben, ohne zunächst in den bestehenden Identitätskategorien zu

agieren. Begibt sich das Subjekt in den Bereich des Nichtanerkannten oder des

Unsagbaren, riskiert es seinen Status als Subjekt. Zugleich entsteht aber auch die

Möglichkeit, neue und zukünftig anerkannte Formen des legitim Sagbaren hervor-

zubringen (vgl. Butler 2006: 71).55

54 Für Butler ist das Dasein von Macht abhängig. Diese kann das Leben von Beginn an unleb-

bar machen, indem sie lediglich solche Subjektpositionen ermöglicht, denen nach den herr-

schenden Normen die soziale Anerkennung vorenthalten bleibt (vgl. Redecker 2011: 100).

55 In Bezug auf Butlers Subversionsgedanken bleibt für Keller bei Butler u.a. unklar, inwiefern

aus den Verschiebungen, die in denWiederholungen erfolgen, »weitreichende Veränderung

hervorgehen kann, zumindest dann, wenn die Verschiebung sich gleichsam nebenbei ereig-

net, aufgrund der prinzipiellen Unmöglichkeit identischer Wiederholung. […] Zwischen der

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

2.2.3 Anerkennbarkeit und Handlungsfähigkeit durch Subjektivierung

Neben den bereits skizzierten Rahmungen der Subjektivierung und den im vori-

gen Teilkapitel beschriebenen Praktiken und Formen, in denen die Subjektivierung

vollzogen wird, zeigt Butler Folgen bzw.Möglichkeiten auf, die durch die Subjekti-

vierung entstehen und zentral sind: Individuen werden durch die Subjektivierung,

die sie zu Subjekten macht, anerkennbar und erlangen Handlungsfähigkeit. Die

Relevanz der Anerkennbarkeit wird in Butlers Arbeiten insbesondere in jüngerer

Zeit explizit von ihr ausgearbeitet.56 Sie folgt in ihren Überlegungen Spinoza, He-

gel und Foucault. Ausgehend von Spinozas Abhandlungen über das Bestreben, im

eigenen Sein zu verharren, greift sieHegels Ansatz zumBegehren auf.Dabei erach-

tet sie das vonHegel formulierte Begehren als ein Begehren, das nach Anerkennung

strebt, da sich niemand nur durch sich selbst erkennen kann. Das bedeutet, dass

das Subjekt auf ein anderes Subjekt angewiesen ist, durch welches es anerkannt

werden muss. »Anerkennung bezeichnet eine Situation grundlegender Abhängig-

keit von Bedingungen und Zuschreibungen, die wir niemals selbst wählen würden,

um als intelligible Wesen hervorzutreten.« (Butler/Athanasiou 2014: 115) Die Aner-

kennung erfolgt über die Anrede. Dadurch erhält das Individuum jene Bezeich-

nung, durch welche die Anerkennung seiner Existenz möglich wird. Die hierfür

verwendeten sprachlichen Bezeichnungen erachtet Butler als konventional, als Ef-

fekte und Instrumente eines gesellschaftlichen Rituals, die Ausschluss und Gewalt

implizieren und über die (sprachlichen) Bedingungen der Überlebensfähigkeit des

Subjekts entscheiden (vgl. Butler 2006: 15f.). Das Subjekt ist damit abhängig von

der Anrede durch Andere und existiert gerade, weil es durch diese anerkennbar ist.

Butler verknüpft das Subjekt also mit den Anderen. Zwischen dem Selbst und den

Anderen existiert für sie letztlich keine eindeutige Trennung.57

Sie differenziert allerdings zwischen Anerkennung und Anerkennbarkeit: »Be-

zeichnet ›Anerkennung‹ einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertref-

fen von Subjekten, so steht der Begriff der ›Anerkennbarkeit‹ für die allgemeineren

situierten Verschiebung und der ›Opposition zu gesellschaftlichen Bedingungen‹ klafft ei-

ne weite Lücke im argumentativen Raum der poststrukturalistischen Sozialphilosophie But-

lers.« (Keller 2014: 81)

56 Die Idee der Anerkennbarkeit zieht sich durch Butlers gesamtes Werk, jedoch arbeitet sie

diesen Begriff länger nicht explizit aus.

57 »[D]erjenige, den ich ausschließe, um mich als abgegrenztes Subjekt konstituieren zu kön-

nen, verbleibt als Perspektive meiner eigenen Auflösung in meinem Inneren.« (Butler 2010:

133) Distelhorst erläutert Butlers Gedanken: »Das Subjekt ist sich selbst entzogen und da der

Andere ebenfalls Subjekt und sich selbst entzogen ist, stehen sich in der klassischen Situati-

on der Anerkennung zwei Personen gegenüber, die nichtwissen,wer sie sind, und aus diesem

Nicht-Wissen heraus versuchen sich ihrem Gegenüber zu nähern.« (Distelhorst 2009: 73)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 127

Bedingungen, die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die da-

zu nötige Form vermitteln.« (Butler 2010: 13) Die Anerkennbarkeit geht damit der

konkreten Anerkennung voraus. Anerkennung ist ein permanenter Prozess der nie-

mals abgeschlossen ist. Ein Subjekt kann nicht vollständig anerkannt sein, es bleibt

immer im Anderen verloren und kann diesen Zustand niemals überwinden. Sein

Streben nach Anerkennung ist daher immer provisorisch. Benjamin folgend, er-

achtet Butler Anerkennung weder als eine ausgeübte Tat noch als »das Ereignis,

durch welches wir einander ›sehen‹ und ›gesehen‹ werden. Sie findet durch – vor

allem, aber nicht ausschließlich – verbale Kommunikation statt, in der Subjekte

durch eben die kommunikative Praxis, mit der sie beschäftigt sind, transformiert

werden« (Butler 2009: 216).

Mit Foucault weist Butler darauf hin, dass Anerkennung sowohl gewährt als

auch entzogen werden kann. Diese ist von gesellschaftlichen Normen abhängig,

die durch Schemata der Intelligibilität erzeugt werden (vgl. Butler 2010: 14). Die-

se Normen der Anerkennbarkeit ermöglichen erst die Anerkennung. Sie existieren

bereits vor dem Subjekt und formulieren die Bedingungen, unter denen es leben

kann und anerkennungsfähig wird. Anerkennung ist also die Bedingung für ein Le-

ben, das fortgesetzt und bewältigt werden kann (vgl. Butler 2009: 372). Durch die

Verkörperung von Normen, die die Anerkennbarkeit ermöglichen, werden eben

diese Anerkennungsnormen gegenüber anderen ratifiziert und reproduziert und

schränken in der Folge das Feld dessen ein, was anerkennbar ist (vgl. Butler 2016:

51). Das bedeutet, dass Subjekte auch ausgeschlossen werden können, wenn sie

Normen in einer Weise wiederholen, die nicht sozial akzeptiert wird. Damit ist es

ebenfalls möglich, von der Anerkennung ausgeschlossen zu werden. Bei Butler ge-

schieht dies über die Anrede. Althussers Umkehrung von Hegel aufgreifend, kon-

statiert sie: »Die Anrede selbst konstituiert das Subjekt innerhalb des möglichen

Kreislaufs der Anerkennung oder umgekehrt, außerhalb dieses Kreislaufs, in der

Verworfenheit.« (Butler 2006: 15) Es existieren deshalb nicht ausschließlich aner-

kannte Subjekte, sondern auch Vor-Subjekte, Verworfene, wie Butler schreibt, die

in konkreten Situationen von der Möglichkeit der Subjektivierung ausgeschlossen

sind (vgl. Butler 1993: 46).58

Um in seiner Existenz anerkannt zu werden, ist das Subjekt darauf angewie-

sen, nach Kategorien, Begriffen, Namen zu streben, die nicht von ihm selbst her-

vorgebracht worden sind. Diese ermöglichen ihm seine soziale Existenz, erfordern

58 In der Debattemit Seyla Benhabib, Drucilla Cornell undNancy Fraser verdeutlicht Butler die-

sen Gedanken anhand der von Albert Memmi konzipierten Gesellschaftstheorie, die sichmit

kolonisierten und kolonisierenden Subjekten beschäftigt. Er ordnet Frauen dabei weder der

Kategorie der Unterdrücker, noch der Unterdrückten zu. Butler kritisiert diese Ausschließung

als eine andere FormderUnterdrückung,welche die Auslöschung bewirkt. Vor-Subjekte oder

Verworfene werden folglich in konkreten Subjektivierungsprozessen erzeugt, die auf Aus-

schlüssen basieren (vgl. Butler 1993: 46f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

zugleich aber auch seine Unterordnung unter sie. Dabei kann es nicht über die

Positionen, die das Ich konstituieren, einfach verfügen, indem etwa einige ver-

worfen, andere aufgenommen werden. Das Ich, welches zwischen Positionen zu

wählen scheint, ist immer schon durch diese erzeugt und zum Subjekt geworden

(vgl. Butler 1993: 40). Unterordnung ist damit der Preis, den das Subjekt zahlt, um

zu existieren (vgl. Butler 2001: 25). In Bezug auf die Anerkennung bedeutet das,

dass es nicht möglich ist, Anerkennung dafür zu fordern oder zu geben, wer man

bereits ist. »Es bedeutet, einWerden für sich zu erfragen, eine Verwandlung einzu-

leiten, die Zukunft stets im Verhältnis zum anderen zu erbitten. Es bedeutet auch,

das eigene Sein und das Beharren im eigenen Sein im Kampf um Anerkennung

aufs Spiel zu setzen.« (Butler 2005: 62) Es findet also zuerst eine Anrede statt, eine

Anrufung, bevor eine Anerkennung erfolgen kann. Und erst, wenn das Individu-

um einen Namen hat, wenn es selbst subjektiviert ist, wird es ihm möglich, ande-

re zu bezeichnen, andere anzurufen und damit handlungsfähig zu werden. »Erst

und nur, indem sich die Individuen in diese [symbolische, M.B.] Ordnung einfü-

gen, können sie als intelligible Subjekte in soziale Interaktionen treten.« (Meißner

2010: 28) Das Selbst ist damit immer schon vom Anderen abhängig, wenn es sich

darüber klar zu werden versucht, wer es ist (vgl. Butler 2010: 57).

Mit der Anerkennbarkeit verbunden ist die Möglichkeit der Handlungsfähig-

keit. Individuen erlangen Handlungsfähigkeit, indem sie den Ort des Subjekts ein-

nehmen. Dies impliziert, dass sie sich der sie subjektivierenden Macht unterord-

nen, die dem jeweiligen Ort des Subjekts inhärent ist. Das Subjekt wird durch die

Bindung an diejenigen geformt, denen es sich unterordnet. Erst durch diese Un-

terordnung unter die subjektivierende Macht werden Individuen zu sozial aner-

kennbaren Subjekten und ihre Handlungsfähigkeit entsteht. Koller beschreibt die-

se Entstehung des Subjekts als performative Wirkung der Macht, die Butler zufol-

ge eine Umkehr im Verhältnis zwischen Subjekt und Macht vollzieht, die nicht nur

zeitlich ist: »Erscheint die Macht zunächst als vorgängige Bedingung der Hand-

lungsfähigkeit des Subjekts, wird sie im Vollzug dieser Handlungsfähigkeit zu et-

was, was das Subjekt selbst bewirkt.« (Koller 2014: 25f.)

Die Handlungsfähigkeit entsteht also durch die soziale Welt, die das Individu-

um nicht selbst wählt, sie ist ihm vorgängig (vgl. Butler 2009: 12). Für Butler be-

deutet dies jedoch nicht, dass wir keine Verantwortung für unser Handeln tragen.

Das Subjekt, welches als »Folgeerscheinung bestimmter regelgeleiteter Diskurse«

konstituiert wird, »die die intelligible Anrufung der Identität anleiten«, wird da-

bei jedoch »von den Regeln, durch die es erzeugt wird, nicht determiniert« (Butler

2003a: 213). Da die Bezeichnung, über die es zum Subjekt wird, eineWiederholung

vorangegangener Bezeichnungen ist, »ist die ›Handlungsmöglichkeit‹ in der Mög-

lichkeit anzusiedeln, diese Wiederholung zu variieren« (ebd.). Die Verantwortung

des Subjekts liegt für sie in der Verbindung zwischen dem Einwirken auf uns und

unseremHandeln: »Was kann ich aus den Verhältnissen machen, die mich prägen?

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 129

Wozu zwingen sie mich? Was kann ich tun, um sie zu verändern?« (Butler 2005:

33) Mit dem eigenen Handeln kann Macht beansprucht und u.a. gegen die (eigene)

Prekarität agiert werden (vgl. Butler 2016: 79f.).

Spricht Butler über »das Verworfene«, so meint sie damit die nicht lebbaren

Bereiche des sozialen Lebens, »die dennoch dicht bevölkert sind von denjenigen,

die nicht den Status des Subjekts genießen, deren Leben im Zeichen des ›Nicht-

Lebbaren‹ jedoch benötigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugrenzen« (But-

ler 1997: 23). Das bedeutet, dass das Subjekt auch durch den Ausschluss, durch

den ein verworfenes Außen entsteht, konstituiert und begrenzt wird (vgl. ebd.).

Währenddessen wird die Handlungsmacht des Subjekts eingegrenzt, die zugleich

durch die Verwerfung überhaupt erst möglich wird (vgl. Butler 2006: 218).59 Da-

bei geht es um das »Meistersubjekt«, wie Butler schreibt (Butler 2009: 54). Vom

Meistersubjektstatus ausgeschlossen zu werden und als eingeschränkt menschlich

oder unmenschlich zu gelten, ist eine Form der Unterdrückung, die allerdings erst

wirksam werden kann, wenn man zuvor intelligibel und als »irgendwie geartetes

Subjekt« anerkannt wurde (ebd.: 345). Da das Subjekt von der Wiederholung von

Handlungen und Handlungspraxen abhängig ist, bleibt seine Struktur »nur dann

eine Struktur, wenn sie immer wieder als solche eingesetzt wird. Damit ruft das

Subjekt, das innerhalb des Bereichs des Sagbaren spricht, implizit die Verwerfung,

von der es abhängt, wieder auf und hängt erneut von ihr ab.« (Butler 2006: 219)

Um nicht ausgeschlossen zu sein, werden gesellschaftliche Kategorien, die eine

anerkennungsfähige und dauerhafte soziale Existenz ermöglichen, obwohl sie mit

einer Unterwerfung einhergehen, häufig vorgezogen, wenn die Alternative ist, kei-

ne soziale Existenz zu haben (vgl. Butler 2001: 24).60 Die Unterordnung markiert

also eine Verletzbarkeit gegenüber der Macht und dem Anderen, die der Preis für

das Dasein ist (vgl. ebd.: 25). Butler plädiert in diesem Kontext dafür, zu unter-

suchen, ob es möglich ist, »zwischen vollständiger und partieller Anerkennung,

ja zwischen Anerkennung und Verkennung zu unterscheiden«, da Anerkennung

59 Butler schreibt hierzu: »Wenn das Subjekt im Sprechen durch eine Reihe von Verwerfungen

erzeugt wird, dann setzt diese begründende und formative Begrenzung das Szenario für die

Handlungsmacht des Subjekts. Handlungsmacht wird unter der Bedingung einer solchen

Verwerfung möglich.« (Butler 2006: 218)

60 Macht begrenzt damit die Formen der legitimen Gesellschaftlichkeit (vgl. Bublitz 2002: 102).

Butler weist in diesem Kontext auch auf das Problem der Anerkennung einer durch Verlet-

zung und Ausschluss entstandenen Identität hin: »Es gibt einen Unterschied zwischen dem

Ruf nach Anerkennung von Unterdrückung, um die Unterdrückung zu überwinden, und dem

Ruf nach Anerkennung einer Identität, die sich durch Verletzung definiert. Das Problem im

letzteren Fall besteht darin, dass sich hier Verletzung in die Identität einschreibt und so zu

einer Voraussetzung der politischen Selbstdarstellungwird. Als solche lässt sie sich nicht län-

ger als Form von Unterdrückung ansehen, die zu überwinden ist.« (Butler/Athanasiou 2014:

124)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

von der Erfüllung gesellschaftlicher Normen abhängig ist, welche wiederum bis

zu einem gewissen Grad Ideale sind, die nie ganz erfüllbar sind (Butler 2016: 55;

vgl. auch Kap. 2.2.2). Erweisen sich die konstituierenden Bedingungen als formbar,

können neue Subjektivierungsarten hervorgebracht werden, »sie entstehen, wo ein

bestimmtes Selbst in seiner Verständlichkeit und Anerkennbarkeit bei demVersuch

aufs Spiel gesetzt wird, die nach wie vor unmenschlichen Arten des ›Menschseins‹

offen zu legen und zu erklären« (Butler 2007: 177).61

Über Subjektivierungen wird also soziale Anerkennung verliehen oder vorent-

halten, wodurch Anerkennung zu einem Ort der Macht wird (vgl. Butler 2009: 11):

»So wie ein Leben, für das keine Kategorien der Anerkennung existieren, kein le-

benswertes Leben ist, so ist ein Leben, für das diese Kategorien einen nicht be-

wältigbaren Zwang darstellen, keine annehmbare Option.« (Ebd.: 20) Individuen

erlangen erst über die Subjektwerdung ihre soziale Existenz. Erst dann sind sie

handlungsfähig. Zugleich beutet die Subjektivierung das Begehren nach Existenz

genau dort aus, wo das eigene Dasein von Anderen gewährt wird und offenbart da-

mit »eine ursprüngliche Verletzlichkeit gegenüber dem Anderen als Preis, der für

das Dasein zu zahlen ist. Die Annahme vonMachtbedingungen, die man sich nicht

selbst gegeben hat, für die man jedoch anfällig ist, von denenman, um zu sein, ab-

hängig ist, erscheint als nüchterne Grundlage der Subjektwerdung.« (Butler 2001:

25) Dabei hängt die Art und Weise, wie Individuen in ihrem Anerkennungsbestre-

ben begegnet wird und in ihrem Bestreben danach, Subjekt zu werden und fort

zu existieren, von den sozialen und politischen Netzwerken ab, in denen sie leben.

Diese können das Leben erleichtern oder ihm seine Lebbarkeit nehmen (vgl. Butler

2010: 57).

2.2.4 Körper und Geschlecht: Materialisierte Subjektivierung

Im deutschsprachigen Raum bekannt geworden ist Butler insbesondere mit ih-

rem Ansatz zur diskursiven Konstruktion von Geschlecht.62 Vor dem Hintergrund

61 Butler erachtet die Art der Reaktion auf das Leiden anderer, moralische Kritik wie auch die

Artikulation politischer Analysen als von einem bereits existierenden Feld wahrnehmbarer

Realität abhängig. Für sie ist dabei festgelegt, »was ein anerkennungsfähiger Mensch ist und

was nicht als anerkennungsfähiger Mensch bezeichnet oder betrachtet werden kann, was

also als Figur des Nichtmenschlichen zu gelten hat, von welcher her ex negativo das aner-

kennbar Menschliche festgelegt und zugleich auch infrage gestellt wird« (Butler 2010: 65f.,

Herv. i.O.).

62 Bei den hier zitierten Quellen handelt es sich zum Teil nicht um die Erstauflagen. Während

Gender Trouble 1990 im englischsprachigen Original und in der deutschen Erstveröffentli-

chung 1991 als Das Unbehagen der Geschlechter erschien, handelt es sich bei der vorliegenden

Ausgabe um eine Sonderausgabe von 2003. Butlers Replik auf Kritiken an Gender Trouble er-

schien im Original 1993 unter dem Titel Bodies that Matter und wurde 1997 im deutschspra-

chigen Raum als Körper von Gewicht publiziert. Die Titel sind im Original also in umgekehrter

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 131

bereits bestehender Debatten in der Geschlechterforschung um die Unterschei-

dung zwischen sex als biologischem Geschlecht und gender als sozial erzeugter Ge-

schlechtsidentität, wendet sich Butler gegen diese Gegenüberstellung.63 Sie argu-

mentiert, dass auch das biologische Geschlecht als diskursiv erzeugt gedacht wer-

den muss und es neuer Lesarten bedarf. Hierfür wurde sie vielfach kritisiert, den

realen Körper in seiner Materialität unberücksichtigt zu lassen (vgl. z.B. Duden

1993; Lindemann 1993; Maihofer 1995). Butler hat in der Folge ihr Konzept des Kör-

pers deutlicher ausgearbeitet.

2.2.4.1 Körper: Sich formierende Materie

In Butlers sehr frühen Arbeiten findet der Körper in seiner Materialität noch we-

nig explizite Erwähnung. Spätestens mit Körper von Gewicht (dt.: 1997, engl. Origi-

nal: 1993) legt sie ihr Konzept des Körpers jedoch detailliert dar. Für Butler ist der

Körper ein Ort der Einschreibung historischer Eindrücke und machtvoller Diskur-

se, die sich in ihm materialisieren: Der Körper ist »keine bloße Oberfläche, in die

sozialer Sinn eingeschrieben wird; er erleidet und genießt vielmehr die Äußerlich-

keit der Welt und reagiert auf diese Äußerlichkeit, die seine Aktivität und seine

Passivität, seine ganze Disposition definiert« (Butler 2010: 39). Sie denkt die Ma-

terie des Körpers als einen »Prozeß der Materialisierung, der im Laufe der Zeit

stabil wird, so dass sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfläche

herstellt, den wir Materie nennen« (Butler 1997: 32). Permanente Wiederholungen,

diskursive Performanzen, materialisieren sich über die Zeit im Körper. Der Körper

wird erst durch die Bezeichnung zu dem,was als Körper verstanden wird, er ist ein

Effekt der Bezeichnung (vgl. Butler 1993: 52). An Foucault anschließend, erachtet

Butler den Körper damit nicht als die Ursache, sondern als die Wirkung spezifi-

scher historischer Gewohnheiten und Bedingungen, als Effekt seiner Verhältnisse

(vgl. Lorey 1993: 17). Es gibt für Butler keine reine Bezugnahme auf den Körper, die

nicht zugleich eine Formierung dieses Körpers wäre. Damit wendet sie sich gegen

Reihenfolge erschienen, als dies hier – bedingt durch die später erschienene Ausgabe von

Das Unbehagen der Geschlechter – zu sein scheint.

63 Die Begrifflichkeiten in der Debatte um das Geschlecht variieren in den deutschen Überset-

zungen von Butlers Arbeiten. Dies ist sicherlich auf die Schwierigkeiten zurückzuführen, die

sich durch die deutschsprachigen Debatten ergeben.Während im Englischen von gender ver-

sus sex gesprochen wird, werden im Deutschen Begriffe wie Geschlecht, Geschlechtsidentität,

biologisches Geschlecht, soziales Geschlecht und seit etlichen Jahren auch vermehrt Gender ver-

wendet. Da Butler argumentiert, dass sex = gender ist, hat sie es in der englischen Sprache

relativ einfach, dies deutlich zu machen. Die deutschsprachigen Übersetzungen stellt das

jedoch vor die Herausforderung, einerseits Butlers Werk zu übersetzen, dabei jedoch an-

dererseits die im deutschsprachigen Kontext geführten Debatten nicht zu übergehen. Die

Leser*innenmögen daher Irritationen, die durch die Verwendung verschiedener Begrifflich-

keiten entstehen – insbesondere in Zitaten – entschuldigen, die Autorin ist bemüht, dem

durch indirektes Zitieren weitestgehend entgegenzuwirken.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Argumentationen, die den Körper als der Sprache vorgängig erachten und argu-

mentieren, die Sprache würde lediglich das wiederspiegeln, was bereits vorhanden

ist. Butler widerspricht dem, indem sie darauf hinweist, dass erst durch die Spra-

che, durch die Bezeichnungsakte, wie sie schreibt, der Körper produziert wird (vgl.

Butler 1993: 52). Die Bezugnahme auf einen Gegenstand, eine Kategorie, einen Kör-

per ist immer auch die Erzeugung dessen. Sie erfolgt stets über Sprache und die in

dieser enthaltenen machtvollen, historisch wandelbaren Diskurse (vgl. Butler 1997:

33). Dabei wird es überhaupt erst möglich, den Körper durch die sprachlichen Be-

zeichnungen zu denken, die ihn zugleich konstituieren (vgl. ebd.: 16). »Man kann

sich [also,M.B.] nicht außerhalb der Sprache begeben, umMaterialität an sich und

von selbst zu begreifen; vielmehr vollzieht sich jedes Bemühen, auf Materialität

Bezug zu nehmen, über einen signifikatorischen Prozeß, der in seiner Phänome-

nalität stets schon materiell ist.« (Butler 1997: 104) Materialität lässt sich also nur

mithilfe von Sprache begreifen, die immer performativ ist, es gibt kein Außerhalb

dieser (vgl. Villa 2003: 89). Eine Existenz des Körpers wird erst durch die sprachli-

che Anrufung möglich (vgl. Butler 2006: 15). Körper sind Butlers Auffassung nach

deshalb von Beginn an vergesellschaftet und sozialen Normen unterworfen, sie

sind kulturell erzeugt und von Macht durchdrungene Materie (vgl. Bublitz 2002:

9f.). Macht ermöglicht und diszipliniert Körper zugleich. Butler beschreibt dies,

»als würden Struktur und Körper ›unglücklich‹ miteinander Hand in Hand gehen.

Die Strukturen werden revidiert, während sie gehen, sie werden reiteriert.« (Butler

2018: 314f.) Durch die ständigen erzwungenen Wiederholungen gesellschaftlicher

Normen, die es erst ermöglichen, intelligibel zu sein, wird deutlich, dass die Ma-

terialisierung nie ganz vollendet ist, dass Körper sich nie vollständig in Normen

einfügen und diese nie vollständig verkörpern (vgl. Butler 1997: 21). Die oben be-

schriebenen subversionsfähigen Normen werden in ihrer Performativität folglich

nicht nur über die Sprache zitiert, sie haben auch eine gewichtige somatische Di-

mension, sie materialisieren sich im Körper bzw. werden durch die performativen

Praxen in diesem materialisiert.

Dabei sind Körper stets durch hochgradig differenzierende und regulierende

Schemata erzeugt, die geschlechtlich konnotiert sind (vgl. Butler 1997: 16).64 Dies

impliziert, das Leben gemäß bestimmter Normen hervorzubringen, die es als sol-

ches qualifizieren (vgl. Butler 2010: 11). »Es gibt [bei Butler, M.B.] weder einen ur-

sprünglichen, natürlichen Körper an sich, noch ein jenseits des Körpers situiertes

transzendentales Bewußtsein.« (Lorey 1993: 11) Zudem definiert sie Körper weder

als primär aktiv noch als primär verwundbar und inaktiv. Für eine Definition des

64 »Man kann nämlich den Körpern keine Existenz zusprechen, die der Markierung ihres Ge-

schlechts vorherginge. So stellt sich die Frage, inwiefern der Körper erst in und durch die

Markierung(-en) der Geschlechtsidentität ins Leben gerufen wird.« (Butler 2003a: 26)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 133

Körpers gilt es vielmehr, Verwundbarkeit und Handlungsfähigkeit zusammenzu-

denken (vgl. Butler 2016: 183). Butler erachtet zudem das Außen des Körpers als

konstitutiven Bestandteil eben dieses Körpers, da es keinen Körper ohne sein au-

ßen gibt (vgl. Butler 2018: 303).

Sie knüpft dabei an Bourdieus Habitus-Ansatz an, in dem Bourdieu u.a. dar-

legt, dass der Körper »sedimentierte rituelle Aktivität« ist und Handeln in diesem

Sinne »eine Form von verkörpertem Gedächtnis« (Butler 2006: 240). Der Körper

eignet sich die Regelförmigkeit des Habitus an und seine Kompetenz hängt von

der Verkörperung des kulturellen Wissens ab (vgl. ebd.: 242). Bei Bourdieu erfül-

len also »gesellschaftliche Konventionen die Körper mit Leben, die wiederum diese

Konventionen als Praktiken reproduzieren und ritualisieren«, fasst Butler zusam-

men und schreibt weiter, »[s]o wird der Habitus geformt, aber er formt auch: Der

körperliche Habitus stellt in ebendiesem Sinn eine stillschweigende Form von Per-

formativität dar, eine Zitatenkette, die auf der Ebene des Körpers gelebt und ge-

glaubt wird« (Butler 2006: 242).65 Butler kritisiert Bourdieu dafür, die Inkongruenz

des Körpers unberücksichtigt zu lassen. Bourdieu bedenkt die Überschreitungen

des Körpers nicht, in denen der Körper mehr ist als die Anrufungen (vgl. ebd.: 243).

Der Körper ist das Instrument der Ausführung, der das sprachlich Gesagte durch-

führt und über dieses hinausgehen kann (vgl. Butler 2006: 24). Für Butler sind An-

rufungen, durch die ein Subjekt in eine Existenz gerufen wird, »gesellschaftliche

performative Äußerungen, die mit der Zeit ritualisiert und sedimentiert worden

sind« (Butler 2006: 240). Sie sind »für den Prozeß der Subjektbildung ebenso zen-

tral wie der verkörperte, partizipatorische Habitus. Von einer gesellschaftlichen

Anrufung angerufen oder angesprochen zu werden, heißt, zugleich diskursiv und

gesellschaftlich konstituiert zu werden.« (Ebd.) Um gesellschaftlich wirkmächtig

und für die Subjektbildung konstitutiv zu sein, muss eine Anrufung keine explizi-

te, keine offizielle Form annehmen (vgl. ebd.: 240).

65 Butler kritisiert Bourdieus Habitus-Konzept. Ihrer Auffassung nach bietet Bourdieu mit dem

Habitus-Begriff zwar eine Theorie des Körperwissens, allerdings verbindet er diese Ausfüh-

rungen zum Körper nicht mit der Theorie der performativen Äußerungen. Der Habitus zeigt

bei Bourdieu die alltäglichen Rituale des Körpers, »mit denen eine gegebene Kultur den

Glauben an ihre eigene ›Offensichtlichkeit‹ erzeugt und aufrechterhält« (Butler 2006: 237f.;

vgl. auch Kap. 2.2.2). Obwohl Bourdieu denHabitus als sich ständigwandelnd beschreibt, kri-

tisiert Butler, er könne nicht berücksichtigen, wie eine performative Äußerung Veränderun-

gen erzeugen kann (vgl. ebd.: 234). Für sie »stellt sich die Frage, in welchemMaß der Habitus

durch eine Form der Performativität strukturiert wird«, und sie fährt fort, »[d]as gesellschaft-

liche Leben des Körpers stellt sich durch eine Anrufung her, die sprachlich und produktiv

zugleich ist. Die Form, in der dieser anrufende Ruf immer weiter ruft, immer weiter in kör-

perlichen Stilen Form annimmt, die ihrerseits eine soziale Magie performativ herstellen, ist

die stillschweigende und materiale Funktionsweise von Performativität.« (Butler 2006: 239)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Zudem hängt die Überlebensfähigkeit des Körpers davon ab, dass dieser als

Teil des Lebens wahrgenommen wird, denn Körper können durch Anredeformen

wechselweise erhalten oder bedroht werden (vgl. Butler 2006: 14). Körper implizie-

ren Sterblichkeit, Verwundbarkeit, aber auch Handlungsfähigkeit. Sie sind Berüh-

rungen und unter Umständen Gewalt ausgesetzt, bergen aber auch die Möglich-

keit, selbst zu handeln und zum Instrument dessen zu werden (vgl. Butler 2005:

43). Ihr Dasein ist also durch die Verwundbarkeit durch andere und durch Institu-

tionen geprägt, die beispielsweise durch die Naturalisierung sozialer Formen von

Ungleichheit ausgenutzt werden kann (vgl. Butler 2016: 269f.). Dabei ist nicht die

Abhängigkeit als solche das Problem, sondern die taktische Ausnutzung dieser (vgl.

ebd.: 193). Butler setzt hier an und fordert zur Dekonstruktion des Materie- und

Körperkonzepts auf, ohne dabei die Materialität des Körpers abzulehnen oder gar

zu verneinen.Die Dekonstruktion dieser Begriffe meint für sie vielmehr, »daßman

sie weiterhin verwendet, sie wiederholt, subversiv wiederholt, und sie verschiebt

bzw. aus dem Kontext herausnimmt, in dem sie als Instrument der Unterdrü-

ckungsmacht eingesetzt wurden« (Butler 1993: 52).

Für Butler hat der Körper darüber hinaus eine öffentliche Dimension. Körper

sind gesellschaftlich und politisch geprägt und gesellschaftlichen Formierungen

ausgesetzt, die ihr Gedeihen und ihr Fortbestehen erst ermöglichen. Die Ontolo-

gie ist für sie deshalb stets eine soziale Ontologie (vgl. Butler 2010: 11). Dabei wirken

soziale Kategorien, die den Individuen vorgängig sind und die sie nicht selbst ge-

wählt haben, auf den Körper ein und durchziehen diesen (vgl. Butler 2016: 129).

Körper sind außerdem in Beziehungen eingebunden, durch welche sie definiert

sind (vgl. ebd.: 171f.).66 Siewerden durch Anredeformenwechselweise erhalten oder

bedroht (vgl. Butler 2006: 14). Körper werden durch die Perspektive anderer kon-

stituiert und damit immer auch eingenommen und ein Stück weit enteignet. Als

sozial erzeugtes Phänomen ist der Körper also von Beginn an (auch) anderen an-

vertraut, er hat also eine Geschichte, an die das Ich keine Erinnerungen hat (vgl.

Butler 2007: 55). Der Körper »wird im Schmelztiegel des sozialen Lebens geformt

und ist erst viel später das, worauf ich mit einiger Unsicherheit Anspruch erhebe

als mein eigener Körper« (Butler 2009: 41). An Haraway anschließend, geht Butler

zudem davon aus, dass es nicht möglich ist, über Körper zu sprechen, ohne deren

Abhängigkeit von Umwelt,Maschinen und Gesellschaft zu berücksichtigen, auf die

66 Während Butler Körper als durch ihre Beziehungen zu anderen definiert sieht (vgl. Butler

2016: 172), wird in der Intersektionalitätsforschung Bezug auf die komplexen Machtverhält-

nisse genommen, die auf die einzelnen Körper wirken und die in ihnen zumTragen kommen.

Folgt man Butler, müsste die Intersektionalitätsforschung sich von der Debatte um die rele-

vanten Machtverhältnisse und ihre Erscheinungen ein Stück weit abwenden und stärker die

Beziehungsgeflechte oder -netzwerke in den Blick rücken, welche laut Butler auf die Defini-

tion von Körpern wirken bzw. für diese relevant sind. Ich werde dies in den nachfolgenden

Kapiteln tun.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 135

Körper für ihr Überleben angewiesen sind. Die genannten »nichtmenschlichen Di-

mensionen des körperlichen Lebens« sind »folglich konstitutiv für dasmenschliche

Überleben und Gedeihen« (Butler 2016: 173).67 Das Überleben hängt damit von der

Sozialität des Körpers ab (vgl. Butler 2010: 58). Es gilt, das komplexe Beziehungs-

geflecht, welches die menschliche Existenz erst ermöglicht, in seinen Relationen

zu verstehen (vgl. Butler 2016: 268).

2.2.4.2 Geschlecht: Diskursive Bedingung der Subjektivierung

Ihre Theorie zur performativ-diskursiven Erzeugung von Geschlecht entwickelt

Butler, indem sie die biologische und binäre Konstruktion der Zweigeschlechtlich-

keit grundlegend in Frage stellt. »[D]as ›biologische Geschlecht‹ ist ein ideales Kon-

strukt, das mit der Zeit zwangsweise materialisiert wird.« (Butler 1997: 21) Sie kri-

tisiert das auf Descartes zurückgehende Modell der Trennung von Geist und Kör-

per,welches ihrer Auffassung nach in der Unterscheidung zwischen sex und gender

zum Tragen kommt (vgl. Butler 2003a: 31; Villa 2003: 82).68 Die Unterscheidung von

Geist und Körper hat ihres Erachtens implizit die Geschlechter-Hierarchie erzeugt,

aufrechterhalten und rational gerechtfertigt und muss entsprechend neu durch-

dacht werden (vgl. Butler 2003a: 31). Butler will den lange bestehenden Dualismus

zwischen Natur und Kultur überwinden, der der sex-gender-Unterscheidung zu-

grunde liegt, denn auch das Konzept der Natur hat eine (kulturelle) Geschichte (vgl.

Villa 2003: 99). Auf die Theorien von Beauvoir, Freud, Irigaray, Kristeva, Lacan, Ru-

bin, Sartre und Wittig rekurrierend, argumentiert sie, dass auch das so bezeich-

nete biologische Geschlecht diskursiv durch performativeWiederholungen erzeugt

67 DerKörper lässt sich für sie nicht aus seinen konstitutivenBeziehungenherauslösen, die stets

ökonomisch und historisch spezifisch sind. Er wird in Beziehung zu bestehender oder fehlen-

der infrastruktureller Unterstützung und sozialen und technischenNetzwerken geformt und

erhalten (vgl. Butler 2016: 193f.).

68 In den (feministisch orientierten) Debatten der Geschlechterforschungwurde lange Zeit zwi-

schen sex als biologischem Geschlechtskörper und gender als sozialem Geschlecht differen-

ziert. Ausgehend von Beauvoirs Erkenntnis »[m]an kommt nicht als Frau zur Welt, man wird

es« (Beauvoir 2002: 334, Original 1949), wird das soziale Gewordensein dessen, was zu einem

bestimmtenhistorischenZeitpunkt alsweiblich bzw.männlich gilt, in denBlick gerückt.Hau-

sen kann in diesem Kontext bspw. aufzeigen, dass Diskurse über das vermeintliche Wesen

der Geschlechter historisch wandelbar sind und »mit verschiedenen strukturell festgelegten

sozialen Positionen bestimmte Verhaltensmuster gesellschaftlich vorgegeben sind, denen

sich das tatsächliche Verhalten der Positionsinhaber nicht entziehen kann« (Hausen 2007:

174, Original: 1976). Damit verbunden erfolgt eine Abkehr von der zuvor verbreiteten Vorstel-

lung, Weiblichkeit bzw. Männlichkeit sei rein biologisch bestimmt. Fortan wird zwischen sex

und gender differenziert.Doing Gender – die Geschlechtszugehörigkeit und -identität als fort-

laufender sozial erzeugter Herstellungsprozess – wird (in der Geschlechterforschung) breit

debattiert (vgl. Gildemeister 2010; Wetterer 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

wird. Für sie haben Selbst-Naturalisierungen kultureller Konfigurationen der Ge-

schlechtsidentität die Stelle des ›Wirklichen‹ eingenommen (vgl. Butler 2003a: 60).

Butler ist für diese Denkbewegung, die im Folgenden ausführlicher erläutert wird,

sowohl vielfach kritisiert als auch gelobt worden. Sie selbst schreibt dazu: »Zu be-

haupten, die Materialität des biologischen Geschlechts sei durch eine ritualisierte

Wiederholung der Norm konstruiert, ist wohl kaum eine These, die sich von selbst

versteht.« (Butler 1997: 15)69

Butler erachtet Körper in ihren Erscheinungsformen als das Ergebnis der Ma-

terialisierung von Diskursen. Wie oben beschrieben, gibt es für sie keine Bezug-

nahme auf den Körper, ohne ihn nicht zugleich zu formieren. Körper sind für But-

ler nicht der Sprache vorgängig, sondern im Gegenteil wird der Körper erst durch

Sprache, durch Diskurse, ›lesbar‹ und sozial verstehbar.

Wenn der Körper als solches diskursiv erzeugt ist, gilt dies auch für das ver-

meintlich gegebene körperlich-biologische Geschlecht (sex). Das körperlich-biolo-

gische Geschlecht denkt Butler ebenfalls als diskursiv erzeugt, als epochenspezifi-

sche Denk- undWahrnehmungsweise, als Episteme im foucaultschen Sinne, die in

und über sprachliche Kategorien vermittelt werden (vgl. Villa 2003: 86). Sie bricht

also mit der Annahme, Geschlecht sei eine natürliche Eigenschaft von Körpern und

plädiert für eine Entnaturalisierung des Biologischen (vgl. Bublitz 2002: 53f.). An

ihr Konzept der sich materialisierenden performativen Subjektivierung anschlie-

ßend, zeigt sie, dass auch das biologische Geschlecht ein machtvolles soziales Kon-

69 An Butlers frühen Arbeiten zur Entnaturalisierung des Geschlechts wurde insbesondere in

der deutschsprachigen Diskussion kritisiert, sie lasse den realen Körper in seiner Materiali-

tät unberücksichtigt (vgl. z.B. Duden 1993; Lindemann 1993; Maihofer 1995). Um dieses Miss-

verständnis auszuräumen, veröffentlichte Butler als Erwiderung auf die deutsche Debatte

das Buch Körper von Gewicht, worin sie darlegt, dass sie sehr wohl »die Relevanz des Biologi-

schen bei der Determinierung der Geschlechtsidentität«mitdenkt (vgl. Butler 1997: 9). Butler

verweist darauf, »dass weder die Strategie der ›Naturalisierung‹ noch die der ›Entnaturalisie-

rung‹ [also ihre eigene, M.B.] jeweils eine politisch neutrale Geschichte haben« (ebd.). Den

zum Zeitpunkt von Butlers Veröffentlichung von Gender Trouble (dt.: Das Unbehagen der Ge-

schlechter) imDifferenzfeminismus verbreiteten Diskursen, die sexuelle Differenz zwischen

Frauen undMännern als positive Unterscheidung hervorzuheben, scheint Butlers Ansatz die

Grundlage zu entziehen. Sie argumentiert jedoch in Körper von Gewicht, dass es nicht das-

selbe ist, das Biologische und das Materielle als fundierende Kategorien zu erörtern, »wie

sie als deskriptive Bereiche oder Gegenstände der Untersuchung nutzlos zumachen« (Butler

1997: 10). Butler plädiert dafür, den Fokus auf die Entstehung der vermeintlichen Grundlagen

zu richten und zu untersuchen, wie der sie formierende Prozess dabei verdunkelt wird und

welche Folgen dies für das Leben von Frauen hat. Und sie macht ferner deutlich, dass sie sich

selbst in der Tradition des Feminismus sieht, dem es darum geht, die Biologie als Zwang und

Schicksal zu überwinden, jedoch nicht, »um Feminismus als eine Praxis der Entkörperung

zu betreiben« (ebd.). Es geht ihr um die Anerkennung von Körpern, die sich außerhalb der

Norm befinden und sie will mit ihren Infragestellungen den Körper als Ort der kulturellen

Möglichkeiten thematisieren (vgl. Butler 1997: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 137

strukt ist.70 Das biologische Geschlecht erachtet sie »als eine kulturelle Norm, die

die Materialisierung von Körpern regiert« und Körper intelligibel macht (Butler

1997: 22f.). Durch Normen werden Praktiken und Handlungen als solche erkenn-

bar, sie werden sozial lesbar und sie erzeugen Begrenzungen, was als intelligibel

gilt und was als außerhalb dessen definiert wird (vgl. Butler 2009: 73).71 Butler

denkt das Geschlecht als eine unentwegte Wiederholung vorherrschender Normen

(vgl. Butler 1997: 154): »Als die sedimentierte Wirkung einer andauernd wiederho-

lenden oder rituellen Praxis erlangt das biologische Geschlecht seinen Effekt des

Naturalisierten.« (ebd.: 32)72 Dabei argumentiert sie, dass bereits die biologische

Bestimmung des körperlichen Geschlechts und das binäre Geschlechterkonzept an

sich kulturellen Kategorien folgen (vgl. Bublitz 2002: 54f.). Das bedeutet, dass bei

Butler das, was insbesondere in der Genderforschung unter sex diskutiert wird,

also das biologische Geschlecht, dem entspricht, was unter gender erörtert wird,

also dem sozialen Geschlecht. Dementsprechend ist bei Butler sex = gender. Da-

mit verbunden stellt sie auch die Zweigeschlechtlichkeit in Frage.

In der Folge lehnt sie es ab, nach einer Ursprünglichkeit der Geschlechtsidenti-

tät, nach der inneren Wahrheit oder der Authentizität dieser zu suchen. Sie erach-

tet Identität stattdessen als »Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Dis-

kursen mit vielfältigen und diffusen Ursprungsorten« anstatt als Ursprung oder

Ursache (Butler 2003a: 9, Herv. i.O.).73 Zudem weist sie darauf hin, dass die Ge-

schlechtsidentität in verschiedenen geschichtlichen Kontexten nicht immer über-

einstimmend und einheitlich gebildet worden ist. Sie überschneidet sich diskursiv

70 Dabei betont sie, dass die These, die Geschlechtsidentität sei eine Konstruktion, nicht de-

ren Scheinhaftigkeit oder Künstlichkeit behauptet, »denn diese Begriffe sind Bestandteile

eines binären Systems, in dem ihnen das ›Reale‹ und Authentische gegenüberstehen« (But-

ler 2003a: 60).

71 »Wenn Gender eine Norm ist, ist es nicht dasselbe wie ein Vorbild, dem Individuen sich an-

zunähern suchen. Es ist im Gegenteil eine Form sozialer Macht, die das intelligible Feld der

Subjekte hervorbringt, und ein Apparat, durch den die Geschlechterbinarität eingerichtet

wird.« (Butler 2009: 84)

72 Villa erläutert diesen Aspekt: »Das was umgangssprachlich vereinfachend als ›Geschlecht‹

bezeichnet wird, umfasst ideologische Aspekte, Sexualitäten, körperliche Erfahrungen und

Materialitäten, Identität, Subjektivationsprozesse, Diskurse, Politik, Macht, Geschichte. Das

Geschlecht kann aufgrund seiner Vielschichtigkeit gar nicht rein natürlich im Sinne von vor-

sozial sein.« (Villa 2003: 59)

73 Für die Gender-Performativität führt Butler aus, dass diese ein Erscheinungsfeld voraussetzt,

in demdasGeschlecht erscheint (vgl. Butler 2016: 55). Ferner bedarf es eines Schemas der An-

erkennbarkeit, innerhalb dessen es sich zeigen kann. »[D]a nun das Feld des Erscheinens von

Anerkennungsnormen reguliert wird, die selbst hierarchisch und ausschließend sind, hängt

die Performativität der Geschlechter eng damit zusammen, auf welch ungleicheWeise Sub-

jekte für eine Anerkennung in Frage kommen. Die Anerkennung von Gender häng funda-

mental davon ab, ob es für das jeweilige Geschlecht einen Präsentationsmodus gibt, eine

Bedingung seines Erscheinens.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

mit rassischen, ethnischen, sexuellen, regionalen und klassenspezifischen Modali-

täten (vgl. ebd.: 18). Dabei erachtet Butler –wie auch in Bezug auf den Körper – die

Sprache als zentral. Diese wirkt bereits auf das Individuum ein, bevor es zu han-

deln beginnt und wirkt auch dann weiter, wenn es selbst agiert. Sie argumentiert,

dass schon die biologische Bestimmung des körperlichen Geschlechts und das bi-

näre Geschlechterkonzept kulturellen Kategorien folgen (vgl. Bublitz 2002: 54f.).

Die verbreitete Vorstellung, performative Äußerungen seien das Resultat der Ge-

schlechtsidentität, kehrt Butler um: Die Geschlechtsidentität ist das Resultat per-

formativer Äußerungen (vgl. Butler 2003a: 49). Geschlecht ist dementsprechend bei

Butler als permanentes Werden und als performative Inszenierung konzipiert.74

Wird das Geschlecht als performativ gedacht, ist die Reproduktion von Geschlecht

immer auch ein Verhandeln mit der Macht, die den Normen und diskursiven Rah-

mungen inhärent ist (vgl. Butler 2016: 47). Gender-Performativität ist für Butler

daher eine Geschlechtszuweisung, ein Name, mit dem der Körper sozialgeschicht-

lich markiert wird und der bereits seine Wirkung entfaltet, bevor das Individuum

diese überhaupt versteht und selbst in der Lage ist, sie zu reproduzieren (vgl. ebd.:

86).75 Sie weist darauf hin, dass es kein ›Ich‹, kein Subjekt, vor der performati-

ven Annahme eines Geschlechts gibt und die Identifizierung mit einem Geschlecht

daher unausweichlich ist (vgl. Butler 1997: 29, 145).

Dabei ist die eindeutige und dauerhafte Annahme eines Geschlechts die

Voraussetzung, um intelligibel zu sein und eine kohärente Ich-Identität zu er-

langen. Butler kommt deshalb zu dem Schluss, dass Gender »eine Praxis der

Improvisation im Rahmen des Zwangs« ist, denn Körper sind erst dann lebens-

fähig, wenn sie kulturell intelligibel, sozial verständlich werden (Butler 2009:

9). Ohne die Annahme eines Geschlechts kann ein Individuum nicht intelligibel

und damit verbunden auch nicht subjektiviert werden. Menschen werden erst

intelligibel, »wenn sie in Übereinstimmung mit wiedererkennbaren Mustern der

Geschlechter-Intelligibilität (gender intelligibility) geschlechtlich bestimmt sind«

(Butler 2003a: 37). Sie müssen kulturspezifischen Ordnungsstrukturen, kulturel-

len Imperativen und diskursiven Regeln folgen und zu (Geschlechts-)Subjekten

74 »Wenn Butler die Idee eines ontologischen, der sprachlichen Repräsentation vorgängigen

geschlechtlichen Körpers als Fiktion bezeichnet, leugnet sie nicht, daß Geschlechtskörper,

daß Frauen und Männer existieren. Sie geht vielmehr davon aus, daß die Differenzierung

zwischen ›weiblichen‹ und ›männlichen‹ Körpern in unterschiedlichen ›Macht- und Diskurs-

formationen‹ verschiedene Bedeutungen hat.« (Lorey 1996: 22)

75 Butler schreibt, dass das soziale Geschlecht durch andere als eine Norm an uns herangetra-

gen wird und wir zunächst dazu verpflichtet sind, das uns zugewiesene Geschlecht zu in-

szenieren. Dabei wird uns durch verschiedene Anrufungen eine Fantasie über das soziale

Geschlecht vermittelt, die in uns bleibt und uns formt und sowohl von anderen als auch von

uns selbst weiter geformt wird (vgl. Butler 2016: 45).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 139

werden. Diejenigen, die ihre Geschlechtsidentitäten nicht ordnungsgemäß dar-

stellen, erfahren regelmäßig soziale Sanktionen. Butler spricht deshalb von einem

Zwangssystem (vgl. ebd.: 205). »Dem sozialen Geschlecht unterworfen, durch das

soziale Geschlecht aber auch zum Subjekt gemacht, geht das ›Ich‹ diesem Prozeß

der Entstehung von Geschlechtsidentität weder voraus, noch folgt es ihm nach,

sondern entsteht nur innerhalb der Matrix geschlechtsspezifischer Beziehungen

und als diese Matrix selbst« (Butler 1997: 29; vgl. auch Meißner 2010: 35). Dabei

sind diejenigen Geschlechtsidentitäten intelligibel, bei denen eine Kohärenz und

Kontinuität zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der Geschlechtsiden-

tität (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren besteht (vgl. Butler 2003a:

38).76 Das bedeutet, wer als anatomisch männlich gilt (sex), sollte auch sozial

als männlich erkennbar sein (gender) und ein Subjekt begehren, das in sex und

gender als weiblich bezeichnet wird. Gleiches gilt umgekehrt für als weiblich be-

zeichnete Subjekte. Dabei ist die Geschlechterdifferenz nicht deckungsgleich mit

den Kategorien ›Frau‹ und ›Mann‹. »Frauen und Männer existieren als soziale Nor-

men, könnte man sagen, und sie sind der Perspektive der Geschlechterdifferenz

zufolge Formen, in denen die Geschlechterdifferenz Gehalt angenommen hat.«

(Butler 2009: 333) Butler bezeichnet dieses Diskurs-Macht-Regime als Zwangs-

heterosexualität (vgl. Butler 2003a: 10). Sexualität ist dann kulturell konstruiert

und in bestehende Machtverhältnisse eingebunden. Das bedeutet, dass »sich das

Postulat einer normativen Sexualität ›vor‹, ›außerhalb‹ oder ›jenseits‹ der Macht

als kulturelle Unmöglichkeit und politisch unrealisierbarer Traum« erweist (ebd.:

56).

Durch die stetige Wiederholung wird das binäre System aufrechterhalten, wo-

durch zugleich der Rahmen reproduziert wird, innerhalb dessen Körper als binär

geschlechtlich wahrgenommen werden.Wenn jedoch – wie Butler argumentiert –

die Geschlechtsidentität (gender) weder die Ursache noch der Ausdruck des ana-

tomischen Geschlechts (sex) ist, »dann ist die Geschlechtsidentität eine Art Tätig-

keit, die sich potentiell jenseits der binären Schranken, die die scheinbare Binarität

der Geschlechter (binary of sex) setzt, vervielfältigen kann« (Butler 2003a: 167). Die

Geschlechtsidentität ist dann etwas, dass man durch die permanente Wiederho-

lung wird, aber nie vollständig sein kann. Sie ist für Butler also weder eine Sub-

stanz noch eine statische kulturelleMarkierung, sondern eine Tätigkeit, unablässig

wiederholte Handlungen (vgl. ebd.: 167).77 Diese unablässige Darstellung der Ge-

76 Butler erachtet die der Geschlechterinszenierung inhärente Heterosexualität, die sie als

Zwangsheterosexualität bezeichnet, als einen permanenten Annäherungsprozess an eine

Norm. Auch Homosexualität ist dann ein idealisiertes Konstrukt, eine Negativfolie, die von

der produktiven Macht des heterosexuellen Diskurses abhängt, wie Villa erläutert (vgl. Villa

2003: 71).

77 Butler schreibt: »Kategorien der Geschlechtsidentität können Instrumente regulatorischer

Regime sein, entweder als normalisierende Kategorien unterdrückender Strukturen oder als

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

schlechtsidentität erzeugt zwangsläufig Verfehlungen, in der die subjektivierenden

Identitätskategorien in unterschiedlicher Weise gezeigt werden (vgl. Butler 2003a:

213). Es erfolgt eine permanente kontextspezifische Verschiebung – Butler spricht

von shifting –, sodass die Geschlechtsidentität nicht als etwas substantiell Seiendes

gedacht werden kann, sondern »einen Schnittpunkt zwischen kulturell und ge-

schichtlich spezifischen Relationen« darstellt (ebd.: 29). Butler führt dies am Bei-

spiel der Travestie aus. Diese imitiert die Geschlechtsidentität und offenbart dar-

über implizit deren Konstruktion (vgl. Butler 2003a: 202). Sie argumentiert daher,

dass es keinOriginal gibt, auf demdie Geschlechtsdarstellung basiert.Das Original

ist nichts anderes als eine Parodie der Idee des Natürlichen und Ursprünglichen

(vgl. ebd.: 58). Die (vermeintliche) Einheitlichkeit der Geschlechtsidentitäten ist für

sie »der Effekt eines Regulierungsverfahrens, das durch die Zwangsheterosexuali-

tät eine einförmige geschlechtlich bestimmte Identität (gender identity) zu schaffen

versucht« (Butler 2003a: 58). Jedoch impliziert Gender sowohl die zutiefst norma-

tiven Beispiele seiner Darstellung als auch diejenigen Darstellungen, die dem bi-

nären Muster nicht entsprechen (vgl. Butler 2009: 74).

In Bezug auf die Identität weist sie generell darauf hin, dass die vermeintlich

eigene Geschlechtsidentität und Sexualität kein Besitz ist, sondern performativ er-

zeugt wird, »d.h. sie selbst konstituiert die Identität, die sie angeblich ist. In die-

sem Sinne ist die Geschlechtsidentität ein Tun, wenn auch nicht das Tun eines

Subjekts, von dem sich sagen ließe, daß es der Tat vorangeht« (Butler 2003a: 49).

Die Geschlechtsidentität muss in der Konsequenz als ein Modus der Enteignung,

als Formen des Daseins für Andere und durch Andere gedacht werden (vgl. Butler

2009: 38).78

Zusammenfassend lässt sich mit Distelhorst sagen, dass für Butler das Ge-

schlecht »die Wirkung eines performativen, ständig wiederholten Diskurses [ist,

Ansatzpunkt für eine befreiende Anfechtung eben dieser Unterdrückung.« (Butler 2003b:

144f.)

78 Ludwig sieht Butlers Theorie durch eine fehlende gesellschaftstheoretische Unterfütterung

gekennzeichnet. Es fehlt eine explizite Auseinandersetzung mit der Frage, »wie jene Macht-

formation, in der vergeschlechtlichte Subjekte konstituiert werden, mit gesellschaftlichen

Kräfteverhältnissen und Auseinandersetzungen in Verbindung« stehen (Ludwig 2012: 106).

Darüber hinaus kritisiert Knapp Butlers generelles Vorgehen als »im geschichts- und em-

piriefreien Raum einer metatheoretischen Befragung begrifflicher Grundlagen« erfolgend

(Knapp 2008b: 302). Knapp bezeichnet dieses Vorgehen als fachtypisch für die Philosophie.

»Derartige Reflexionen haben ihren eigenen Stellenwert – sie können jedoch eine historisch

konkrete Bestimmung von Geschlechterregimes und kulturellen Symbolisierungen von Dif-

ferenz, deren Widersprüchlichkeit und Tendenzgehalt nicht ersetzen. Diese Differenz ist in

der anfänglichen empathischen Aufnahme von Butlers Thesen weitgehend eingeebnet wor-

den.« (Ebd.) Zugleich räumt Knapp Butler aber das Verdienst ein, »die Interdependenz von

Geschlechterkonstruktion (Sex/Gender) und heterosexueller Normativität (Begehren)« kri-

tisch reflektiert und radikalisiert zu haben (Knapp 2008b: 303).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 141

M.B.], der seineMacht daraus schöpft, die fest in der Gesellschaft verankerte Norm

der geschlechtlichen Bipolarität und Heterosexualität zu zitieren und dadurch un-

mittelbar eine entsprechende sozialeWirklichkeit zu erschaffen« (Distelhorst 2009:

47). Butler beschäftigt sich mit diesemThema, da Geschlechternormen darauf wir-

ken, »wie und in welcher Weise wir im öffentlichen Raum erscheinen können, wie

und in welcher Weise das Öffentliche und das Private unterschieden werden und

wie diese Unterscheidung im Dienste der Sexualpolitik instrumentalisiert wird«

(Butler 2016: 50). Es geht ihr zudem darum, den Zwang, den Normen auf das

Geschlechterleben ausüben, zu lockern, um mehr lebbare Leben zu ermöglichen

(vgl. ebd.: 48). Das Thema Gender ist für sie ein Ausgangspunkt, um grundsätzlich

über Macht, Handlungsfähigkeit, Widerstand und Konstruktionen des Menschli-

chen nachzudenken (vgl. Butler 2016: 54).

2.2.5 Prekarität, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit

Seit einigen Jahren beschäftigt sich Butler zunehmendmit denThemen Prekarität,

Prekarisierung, Verletzbarkeit und Betrauerbarkeit. Ihre Auseinandersetzung da-

mit lässt sich als aufgreifen aktuell sehr relevanter gesellschaftspolitischer Fragen

lesen, die sie vor dem Hintergrund ihrer bisher entwickelten Theorien vollzieht.

Beginnend mit Debatten um die ethische Verantwortung und die Auseinanderset-

zungmit den US-amerikanischen Kriegseinsätzen nach den Angriffen auf das New

Yorker World Trade Center, beschäftigt sich Butler mit den daraus resultierenden

Folgen für die (US-amerikanischen) Debatten umVerletzbarkeit, Anerkennung und

Betrauerbarkeit. Mit Blick auf das US-amerikanische Gefangenenlager Guantana-

mo beschäftigt sie sich insbesonderemit der Frage,was als menschlich gilt,mit der

Verletzbarkeit und Gefährdung des Lebens als solchem und der damit verbunde-

nen Prekarität. In Bezug auf ihr Subjektivierungskonzept lassen sich ihre aktuellen

Arbeiten einerseits als Auseinandersetzung mit den grundsätzlichen Bedingungen

des menschlichen Seins lesen. Andererseits befasst sie sich mit den Rändern und

Ausschlüssen der Subjektivierung, mit der Absicht, mehr Leben lebbar zu machen.

2.2.5.1 Prekarität und Verletzbarkeit

In ihrer Auseinandersetzung mit Prekarität geht es Butler um »den politisch be-

dingten Zustand der maximierten Vulnerabilität«, der charakteristisch für Teile

der Bevölkerung ist und gegen den staatliche Rechtsinstrumente nicht genügend

Schutz bieten (Butler 2016: 49). Sie beschreibt diesen Zustand, »in dem ganz be-

stimmte Bevölkerungsgruppen aus sozialen und wirtschaftlichen Unterstützungs-

netzen herausfallen und dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des Todes aus-

gesetzt werden«, als Prekarität (Butler 2010: 32). In ihrer 2016 erschienenen Publi-

kation ergänzt sie ihr Verständnis von Prekarität noch dahingehend, dass es sich

dabei um »die ungleiche Verteilung von Gefährdetheit« handelt (Butler 2016: 48).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Und mit Bezug auf Berlant schreibt sie, dass Prekarität auch als »Eskalation der

Angst um die eigene Zukunft und um diejenigen, die möglicherweise von einem

abhängig sind«, charakterisiert werden kann (ebd.: 25).

Den Prozess, der diese Unsicherheit schafft und kaum oder nicht (mehr) durch

staatliche Institutionen aufgefangen wird, bezeichnet sie als Prekarisierung79 (vgl.

Butler/Athanasiou 2014: 67). Er impliziert einen Rahmen der Eigenverantwortung,

in dem Verantwortung neu definiert wird, als Forderung, Unternehmer zu sein.

Zugleich verunmöglichen die (fehlenden) Bedingungen jedoch den Betroffenen

dieser Forderung nachzukommen, wodurch ein gesellschaftliches Klima der Unsi-

cherheit entsteht (vgl. Butler 2016: 25). Butler weist in diesem Kontext auch darauf

hin, dass das Gegenteil von Prekarität – anders als man vielleicht denken könnte

– nicht Sicherheit ist. Die zunehmende Prekarisierung geht im Gegenteil mit der

Durchsetzung einer vermeintlich rationalen Sicherheitspolitik einher. Für Butler

gehören sowohl die Prekarisierung als auch die Sicherheitspolitik derselben Pro-

blematik an und weisen in dieselbe Richtung: »Ein Anwachsen der prekarisierten

Bevölkerung dient als rationale Begründung für die Expansion von Sicherheits-

regimen« (Butler/Athanasiou 2014: 223). Der Kampf gegen Prekarisierung bedarf

Butler zufolge deshalb eines Kampfes um eine egalitäre gesellschaftliche und

politische Ordnung (vgl. Butler 2016: 94f.).

Prekarität ist ein gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Zustand, nicht jedoch

eine Identität (vgl. Butler 2016: 80). Trotzdem impliziert Prekarität die Verletzbar-

keit von Individuen, die Butler als grundlegende Bedingung des Lebens erachtet

(vgl. Butler 2005: 48). Diese Verletzbarkeit, oder auch Verwundbarkeit80, bezeich-

net sie als politischen Effekt ungleich verteilter Wirkungen von Macht auf die Kör-

per sowie (daraus resultierende) wirtschaftliche und soziale Verhältnisse, vorhan-

dene bzw. nicht vorhandene Infrastrukturen und gesellschaftliche und politische

Institutionen (vgl. Butler 2016: 190, 157). Überdies sieht Butler Prekarität als einen

Zustand, der die wechselseitige Abhängigkeit und damit die Sozialität von Indivi-

duen aufzeigt. Individuen sind grundsätzlich aufeinander angewiesen (vgl. ebd.:

158). Individuen sind von Beginn an von anderen abhängig und von einer sozialen

Welt konstituiert (vgl. Butler 2006: 144). Sie sind den anderen darin ausgesetzt,

sie anzuerkennen, sodass sie letztlich von den Normen der Anerkennung abhän-

gig sind (vgl. Butler 2005: 61). »Diese grundlegende Abhängigkeit von namenlosen

anderen ist keine Bedingung, die ich willentlich abschaffen kann.« (Ebd.: 7f.) Das

79 »Die von Prekarisierung Betroffenen werden arbeitslos oder sind vollkommen unvorherseh-

barenWechseln zwischen Beschäftigung und Erwerbslosigkeit ausgesetzt, die Situation pro-

duziert Armut und eine allgemeine Unsicherheit, was die wirtschaftliche Zukunft anbelangt;

die ideologischen Anrufungen präsentieren jene Bevölkerung als entbehrlich, wenn nicht

ganz abgeschrieben.« (Butler/Athanasiou 2014: 67)

80 In jüngeren Publikationen benutzt Butler auch den Begriff der Vulnerabilität (vgl. Butler

2018: 300).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 143

eigene Überleben kann daher von unbekannten Menschen entschieden werden,

denn die Möglichkeit durch andere verletzt zu werden, gehört zum körperlichen

Leben dazu (vgl. Butler 2009: 44). Die Verletzbarkeit, die Vulnerabilität, wird ih-

rer Auffassung nach dabei unterschiedlich verteilt und zugewiesen. Sie erachtet

sowohl Gender als auch andere soziale Kategorien als dafür relevant und betont,

dass sie nicht davon ausgeht, dass die Vulnerabilität einem Geschlecht wesentli-

cher zukommt als einem anderen (vgl. Butler 2018: 300).

Für Butler ermöglicht die Einsicht, verletzbar zu sein, unsere grundsätzliche

Gefährdung durch einander zu thematisieren: Leben lassen sich dann als gefährdet

beschreiben, wenn ihre Erhaltung nicht ausschließlich in ihrem inneren Lebensan-

trieb begründet liegt, sondern von gesellschaftlichen und politischen Bedingungen

abhängt (vgl. Butler 2010: 27). Damit ist »unser Leben in gewissem Sinn immer

schon in der Hand des Anderen« (ebd.: 21; Butler 2016: 130). Das Überleben hängt

von den eigenen Beziehungen zu anderen ab, ohne die das ›Ich‹ nicht existieren

kann. Butler schlussfolgert daraus, dass das Dasein außerhalb des Selbst in einem

Beziehungsgeflecht zu anderen angesiedelt ist, welches die Grenzen der eigenen

Identität überschreitet (vgl. Butler 2010: 48). Es ist deshalb notwendig, nicht nur

das eigene Leben, sondern auch das der anderen zu bewahren, um das eigene er-

halten zu können: »Leben ist neu zu denken als dieses komplexe, leidenschaftliche,

antagonistische und notwendige Beziehungsgeflecht mit anderen.« (Butler 2010:

49)

2.2.5.2 Verletzbarkeit durch Sprache

Mit demThema Verletzbarkeit beschäftigt sich Butler nicht erst im Zuge ihrer Aus-

einandersetzung mit Prekarität. Bereits im Kontext ihrer Arbeiten zur Wirkung

von Sprache thematisiert sie die Verletzbarkeit durch diese. Ihr Fokus liegt dabei

insbesondere auf Drohungen, hate speech und Zensur.

Mit der Drohung wird eine Handlung angekündigt, deren Ausführung erst

zu einem späteren Zeitpunkt erfolgt. »Die Drohung eröffnet einen zeitlichen Ho-

rizont, innerhalb dessen die angedrohte Handlung das organisierende Ziel bil-

det.« (Butler 2006: 25) Jedoch vollzieht sich die Drohung bereits in gewissem Sinn:

»[I]ndem sie diese Handlung nicht vollständig ausführt, versucht sie, die Zukunft,

in der die Drohung ausgeführt werden wird, mittels der Sprache als Gewißheit

festzuschreiben.« (Ebd.: 21f.) Mit dem Sprechakt wird nicht nur eine möglicher-

weise kommende Handlung angekündigt, sondern auch die Kraft in der Sprache

aufgezeigt, die auf eine nachfolgende Kraft hinweist und diese dadurch sprach-

lich einleitet (vgl. Butler 2006: 22). Damit die Drohung greift, bedarf es der Macht,

durch die die performativen Effekte verwirklicht werden können (vgl. ebd.: 25). Al-

lerdings kann die Drohung keine Handlung erzeugen, sodass es möglich ist, dass

die Drohung nicht ausgeführt werden wird und die Sprache ihre Wirkung ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

fehlt. »Dieses Scheitern, die Drohung auszuführen, stellt jedoch nicht den Status

des Sprechakts als Drohung in Frage, sondern nur dessen Wirksamkeit.« (Butler

2006: 25) Butler plädiert dafür, diese Möglichkeit des Misslingens dafür zu nutzen,

der Drohung entgegenzutreten und einen Teil gegen den anderen zu wenden, um

so die performative Macht der Drohung zu verwirren (vgl. ebd.: 26).

»Um die Frage zu entscheiden, was eine Drohung ist oder was ein verwunden-

des Wort, reicht es nicht, die Wörter einfach zu prüfen.« (Butler 2006: 27) Jedes

Wort kann verwunden, je nachdem wie es eingesetzt wird. Es geht ihr darum,

zu verstehen, »wie der Kontext im Augenblick der Äußerung aufgerufen und neu

inszeniert wird« (ebd.: 28). In verletzender Weise angesprochen zu werden, impli-

ziert einen Ausschluss und geht mit einer Desorientierung über die eigene Situa-

tion einher (vgl. Butler 2006: 13). Es verweist auf einen Platz, der unter Umständen

gar kein intelligibler Ort ist. Dabei scheinen verletzende Namen und Bezeichnun-

gen ihre jeweilige Geschichte im Augenblick der Äußerung aufzurufen, ohne dass

diese dabei explizit erzählt wird, sie ist vielmehr zum Bestandteil des Namens an

sich geworden und verleiht ihm darüber die Kraft zu verletzen (vgl. ebd.: 63). Zu-

gleich impliziert eine verletzende Anrede die Möglichkeit, dieser entgegenzutre-

ten. »[W]enn ›angesprochen werden‹ eine Anrufung bedeutet, dann läuft die ver-

letzende Anrede Gefahr, ein Subjekt in das Sprechen einzuführen, das nun seiner-

seits die Sprache gebraucht, um der verletzenden Benennung entgegenzutreten.«

(Butler 2006: 10) Jedoch vollzieht kein Sprechakt zwangsläufig eine Verletzung (vgl.

ebd.: 31).81

In ihrer Auseinandersetzung mit hate speech argumentiert Butler, dass ha-

te speech dadurch wirkt, dass sie an frühere Akte der Anrufung erinnert, in de-

nen Subjektivierungen als verletzender Name zum Tragen kamen und das ›Ich‹ als

untergeordnetes Subjekt konstituierten. »Die rassistische Verleumdung ist immer

Zitat, und indem man sie ausspricht, stimmt man in einen Chor von Rassisten

ein und produziert in diesem Moment die sprachliche Möglichkeit einer imagi-

nierten Beziehung zu einer historisch überlieferten Gemeinschaft von Rassisten.«

(Butler 2006: 128) Dadurch wird das gesellschaftliche Trauma als fortwährende Un-

terwerfung wiederholt, als »Unterwerfung, die die Verletzung mittels Zeichen, die

die Szene gleichzeitig verdecken und reinszenieren, immer wieder durchspielt«

(ebd.: 64). Trotzdem lässt sich immer nur vorläufig bestimmen, was hate speech

ist, »da die Verletzung nicht von den Wörtern selbst vermittelt wird, sondern von

der gesamten Szene der Anrede, die versucht, auf bedenkliche Weise denjenigen

zu entwerten, an den die hate speech gerichtet ist« (Butler 2006: 260, Herv. i.O.). Die

81 »Kein Subjekt hat ein Monopol darauf, ›verfolgt zu sein‹ oder ›Verfolger zu sein‹, auch wenn

dichte Sedimente der Geschichte (verdichtete Formen der Iteration) diesen ontologischen

Effekt hervorgebracht haben.« (Butler 2010: 167)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 145

Verantwortung für die Reinszenierungen von Hass und Verletzungen liegt für But-

ler bei der Person, die hate speech benutzt: »Die Verantwortlichkeit des Sprechers

besteht nicht darin, die Sprache ex nihilo neu zu erfinden, sondern darin, mit der

Erbschaft ihres Gebrauchs, die das jeweilige Sprechen einschränkt und ermöglicht,

umzugehen.« (Ebd.: 50)

Auch hate speech wird durch permanente Wiederholung erhalten und repro-

duziert, sie ist also zitatförmig und auf diese Wiederholungen angewiesen, sodass

ein Verbot von hate speech naheliegend erscheint. Butler spricht sich jedoch gegen

ein solches Verbot aus. Sie erachtet es als problematisch, von staatlicher Seite aus

festzulegen, was als hate speech gilt und damit eine Grenze zwischen dem Sagba-

ren und dem Unsagbaren zu ziehen (vgl. Butler 2006: 123). Ein Verbot nimmt der

performativen Wiederholung die Möglichkeit, mit dem Kontext zu brechen, dar-

über eine Verschiebung der Bedeutung zu erzielen und auf dieseWeise hate speech

ihrer verletzenden Wirkung zu berauben. »Das Wort, das verwundet, wird in der

neuen Anwendung, die sein früheres Wirkungsgebiet zerstört, zum Instrument

des Widerstands.« (Ebd.: 254) Werden bestimmte Sprechweisen staatlich verbo-

ten, werden sie zensiert, so bleiben sie in ihrer verletzenden Bedeutung verhaftet

und werden der Möglichkeit der Bedeutungsverschiebung beraubt. Um ein Verbot

durchzusetzen, müssen sie zudem wiederholt werden, sie müssen ausgesprochen

werden, um sie verbieten zu können. Damit bleiben sie unweigerlich in ihrer Be-

deutung verhaftet, sodass diese Form des Sprechens genau das reinszeniert, was

eigentlich unterbunden werden soll (vgl. Butler 2006: 202). Butler geht davon aus,

dass die einzige Möglichkeit, der Sprache ihre verletzende und traumatisierende

Wirkung zu nehmen, darin besteht, den Verlauf ihrer Wiederholung zu steuern

(vgl. ebd.: 66). Dies kann jedoch nicht durch Zensur geschehen.

Generell erachtet Butler Zensur als eine produktive Form der Macht. Sie zielt

darauf, »Subjekte nach expliziten und impliziten Normen zu erzeugen« (Butler

2006: 208). Dabei erfolgt die Subjektivation einerseits durch die Regulierung des

Sprechens des Subjekts und andererseits durch die Regulierung des sagbaren ge-

sellschaftlichen Diskurses. »Die Frage ist nicht, was ich sagen kann, sondern was

den Bereich des Sagbaren konstituiert, in dem sich mein Sprechen von Anfang an

bewegt. Subjekt zu werden, heißt einer Gruppe von impliziten und expliziten Nor-

men unterworfen zuwerden, die das Sprechen beherrschen, das als Sprechen eines

Subjekts lesbar wird.« (Ebd.) Dies bedeutet, dass jeder Ausdruck immer schon zu

einem gewissen Grad zensiert ist und erst dadurch Intelligibilität und Verständ-

lichkeit möglich werden (vgl. Butler 2006: 209f.).

2.2.5.3 Betrauerbarkeit von Leben

Im Zusammenhang von Verletzbarkeit und Prekarität befasst sich Butler auch mit

der Betrauerbarkeit von Leben. Sie stellt fest, dass einige Menschenleben als be-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

trauernswert erachtet werden, andere hingegen nicht. Sie erachtet diese »ungleich-

mäßige Verteilung von Betrauernswürdigkeit« als Modus zur »Erzeugung und Er-

haltung bestimmter ausschließender Vorstellungen, die festlegen, wer der Norm

entsprechend menschlich ist: Was zählt als ein lebenswertes Leben und als ein be-

trauernswerter Tod?« (Butler 2005: 10) Unbetrauerbar ist ein Leben demzufolge,

wenn es nie als Leben gezählt hat (vgl. Butler 2010: 43).82 Dies kann für ganze Be-

völkerungsgruppen gelten. Insbesondere, wenn bestimmte Bevölkerungsgruppen

als Bedrohung für das eigene Leben erscheinen, werden deren Angehörige als Be-

drohung des Lebens erachtet (vgl. ebd.: 46). Die Frage des betrauerbaren und des

lebens- und schützenswerten Lebens ist für Butler eine Frage, »wie die Macht das

Feld eingrenzt, in dem Subjekte überhaupt erst möglich – oder vielmehr unmög-

lich –werden« (Butler 2010: 151). Sie geht der Frage danach voraus, »welche Art von

Leben ich führen soll« (ebd.: 62). Um mehr lebbare Leben zu ermöglichen, schlägt

sie vor, zu untersuchen, wie »die normative Zwangsabgrenzung betrauerbaren Le-

bens« erschüttert werden kann (Butler 2010: 151). Öffentliche Versammlungen kön-

nen dabei Ihrer Auffassung nach »zumOrt gesellschaftlicher Organisation und der

Durchsetzung von Gleichheitsprinzipien« werden (Butler/Athanasiou 2014: 265f.).

2.2.6 Politische Strategien

Für Butler sind die Auseinandersetzungen mit den skizziertenThemenfeldern kei-

ne rein abstrakt-theoretischen Debatten, wie bereits deutlich geworden sein dürf-

te. Sie ist der Auffassung, dass Theorien die Voraussetzung sind, um soziale und

politische Veränderungen zu bewirken, diese alleine jedoch nicht ausreichen. Es

bedarf darüber hinaus der Einmischung auf gesellschaftlicher und politischer Ebe-

ne in Form von Aktionen, ausdauernden Bemühungen und veränderten institutio-

nalisierten Praktiken (vgl. Butler 2009: 325). Dabei geht es ihr darum, bestehende

Normen zu erweitern, um die Positionen, die bisher außerhalb der Anerkennbar-

keit, jenseits intelligibler Subjektpositionen existieren, zu bewohnbaren Zonen, zu

lebbaren Leben zu machen, denn für ein lebenswertes Leben bedarf es Kategorien

der Anerkennung. Stellen die existierenden Anerkennungs-Kategorien einen nicht

zu bewältigenden Zwang dar, so ist dies keine annehmbare Option, Veränderungen

sind notwendig (vgl. ebd.: 20).

In Bezug auf das Geschlecht plädiert Butler für eine Politikkonzeption, die dar-

auf zielt, eine Welt zu schaffen, »in der diejenigen, die ihre Geschlechtsidentität

82 »Lebendig zu sein heißt immer schon,mit dem,was nicht nur jenseitsmeiner selbst, sondern

auch jenseits meines Menschseins lebt, verbunden zu sein, und kein Selbst und kein Mensch

kann ohne diese Verbindung zu einem biologischen Netzwerk des Lebens leben, das den

Bereich des menschlichen Tieres übersteigt.« (Butler 2016: 61)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 147

und ihr Begehren als nicht normenkonform verstehen, nicht nur ohne Gewalt-

androhung der Außenwelt leben und gedeihen können, sondern auch ohne das

allgegenwärtige Gefühl ihrer eigenen Unwirklichkeit« (Butler 2009: 347), denn die

Rechtsgewalt, die nur vorgibt zu repräsentieren, erzeugt politische Konstruktionen

des Subjekts, mit denen bestimmte Legitimationen und Ausschlüsse einhergehen

(vgl. Butler 2003a: 17). Dabei gilt es, die Möglichkeiten auszuschöpfen, die sich aus

einer radikalen Kritik von Identitätskategorien ergeben (vgl. ebd.: 10).

Butler erteilt politischen Widerstandsformen, die auf eine Autonomie ohne je-

de Abhängigkeit zielen, eine Absage. Diese deuten Abhängigkeit als Ausbeutung.

Sie plädiert hingegen dafür, den Abhängigkeitsbegriff, der bspw. im Rahmen der

Kolonialherrschaft zur Rationalisierung von Machtformen genutzt wurde, anders

zu verwenden und dadurch einen Bruchmit dem ihm inhärenten historischen Erbe

herbeizuführen. »Gerade weil Körper in Beziehungen zu infrastrukturellen Unter-

stützungen (oder deren Fehlen) und sozialen und technologischen Netzwerken und

Beziehungsgeflechten geformt und erhaltenwerden, lässt sich der Körper nicht aus

seinen konstitutiven Beziehungen herauslösen.« (Butler 2016: 193f.) Er existiert also

stets in einer spezifischen historischen Situation und ist keine in sich geschlossene

Entität (vgl. ebd.: 195). Indem die Vulnerabilität des Körpers und die eigene radi-

kale Abhängigkeit von anderen anerkannt wird, wird es möglich, Koalitionen und

Solidarität zu bilden (vgl. Butler 2016: 198f.).83

Butler greift in ihrer Argumentation u.a. auf Arendt zurück. Arendt plädiert

dafür, Institutionen und Strategien zu entwickeln, mittels derer das offene plu-

rale Zusammenleben aktiv erhalten und bekräftigt werden kann. »Wir leben mit

den Menschen, die wir uns nicht ausgesucht haben und zu denen wir uns nicht

unbedingt unmittelbar zugehörig fühlen, nicht nur zusammen; wir sind auch ver-

pflichtet, ihr Leben zu schützen und die offene Pluralität zu erhalten, die die Welt-

bevölkerung ist.« (Butler 2016: 150) Dabei ist es durchaus gerechtfertigt, selbst zu

entscheiden, in welcher Gemeinschaft jemand leben möchte, jedoch nur unter der

Bedingung, andere, die nicht zur eigenen Gemeinschaft gehören, als schützens-

wert anzuerkennen. Butler übernimmt darüber hinaus Arendts Vorstellung von

Formen politischerHandlungsmacht, die das Selbst als Pluralität beschreiben.Dies

83 Butler bezieht sich hier auf Bernice Johnson Reagon, die sich mit der Zusammenarbeit mit

anderen beschäftigt hat und darauf hinweist, dass Zusammenarbeit stets mit einem Risiko

verbunden ist. Sie veranschaulicht dies, wenn sie ausführt, dass diejenigen, die man trifft –

und mit denen eine Koalition zu diesem Zeitpunkt möglich ist – nicht unbedingt diejenigen

sind, die man sich ausgesucht hätte. »Ich meine, wenn wir ankommen, wissen wir meistens

nicht, wer noch kommt, das heißt, wir akzeptieren bei unserer Solidarität mit anderen ein

gewisses Maß an Ungewähltheit«, und sie schreibt hierzu weiter, »[m]an könnte vielleicht

sagen, dass der Körper immer Menschen und Eindrücken ausgesetzt ist, die er nicht vorher-

sehen und nicht ganz kontrollieren kann, und dass dies die Bedingungen der sozialen Ver-

körperung sind, die wir nicht vollständig selbst ausgehandelt haben« (Butler 2016: 199).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

meint nicht, dass das Selbst innerlich in verschiedene Teile gespalten ist. Es geht

ihr mit Arendt darum, das Selbst als »eines, das nur in Beziehung zu anderen ent-

steht und überhaupt entstehen kann [zu denken,M.B.]; genau in dieser Beziehung

und durch sie findet es seinen ›Ort‹« (Butler/Athanasiou 2014: 170). Daraus folgt

für Butler, über die Relationalität des Subjekts neu nachzudenken, was ich in den

folgenden Kapiteln vor dem Hintergrund der Debatten um Intersektionalität aus-

führen werde (vgl. Kap. 3). Die hinter Butlers Denkbewegungen stehende Frage ist

letztlich die nach dem Menschlichen, »[w]er gilt als Mensch? Wessen Leben zählt

als Leben? Und schließlich: Was macht ein betrauernswertes Leben aus?« (Butler

2005: 36).

2.2.7 Anschlussmöglichkeiten an Butlers Subjektivierungsansatz oder:

Wie weiter mit Butler?

Butlers Subjektivierungsansatz kann klar den Ansätzen zugeordnet werden, die

das Subjekt als etwas Gewordenes beschreiben. Ihr Denken ist durch eine De-

zentrierung des Subjekts gekennzeichnet, das nicht mehr das Zentrum darstellt,

sondern neben Macht und Diskursen situiert wird und das Produkt von Unter-

werfung unter eben diese Macht, Diskurse und Normen ist, aus denen es erst

hervorgeht (vgl. Distelhorst 2009: 50). Damit liegt Butler im Trend ihrer Epoche.

Sie konzipiert quasi ein Subjekt 2.0. Sie hat eine Theorie entwickelt, »mit der das

gleichzeitige Entstehen von Subjekt und hegemonialen Normen beschrieben und

analysiert werden kann, d.h. die Verstrickung von Subjekten in die sie unterwer-

fenden Herrschaftsverhältnisse« (Lorey 1996: 12, Hervor. i.O.). Ihre Denkbewegun-

gen entwickelt Butler stets von den gesellschaftspolitischen Debatten ihrer Zeit

her. Ihr Konzept zu Gender entsteht vor den Auseinandersetzungen um die Rech-

te von Minderheiten. Ihr sprachtheoretisches Konzept führt sie im Kontext von

Rassismus-Diskussionen um verletzende Sprache ein. Und die Gedanken zu Pre-

karität, Anerkennbarkeit und betrauerbaren Leben legt Butler vor den Entwicklun-

gen in den USA nach 9/11, den Kriegseinsätzen der USA und sozialen Bewegungen

dar, wie etwa Occupy, die sich gegen zunehmende Marginalisierungen ganzer Be-

völkerungsgruppen wenden.

Vor dem Hintergrund ihrer eigenen interdisziplinären Verortung in Literatur-

und Sprachwissenschaften, Philosophie sowie den Gender Studies entwickelt But-

ler mit ihrem Subjekt-Ansatz ein Konzept, das breit genug aufgestellt ist, um so-

wohl Anschlussmöglichkeiten für diverse wissenschaftliche Disziplinen als auch

für politische Interventionen zu bieten. In der deutschsprachigen Wissenschaft

finden sich ihre Theorien in vielen unterschiedlichen Fachrichtungen. In der quer

zu den ›klassischen‹ Disziplinen liegenden Genderforschung wird sie breit auf-

gegriffen und diskutiert (vgl. z.B. Graf et al. 2013; Hark/Villa 2015; Helduser et

al. 2004). In den Queerstudies wird sie im Kontext von Subversion rezipiert (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 149

z.B. Degele 2005; Hark 1993; Hark 2017; Hieber/Villa 2007). Aber auch in den Ge-

schichtswissenschaften (vgl. z.B. Finzsch/Velke 2016; Perinelli 2009), der Politik-

wissenschaft (vgl. z.B. Ludwig 2012; Lorey 2012a; Lorey 1996), der Soziologie (vgl.

z.B. Meißner 2010; Villa 2011), den Kulturwissenschaften (vgl. z.B. Reckwitz 2004),

der Philosophie (vgl. z.B. Hauskeller 2000; Redecker 2011) und den Erziehungs-

wissenschaften (vgl. z.B. Kleiner/Rose 2014; Ricken/Balzer 2012) werden ihre Ar-

beiten genutzt. Selbst in den Naturwissenschaften und der Medizin(-ethik) findet

Butler inzwischen Berücksichtigung (vgl. z.B. Schlatter Gentinetta 2004). Im Hin-

blick auf politische Interventionsbewegungen wird ihr Ansatz beispielsweise von

der Queer-Bewegung aufgegriffen (vgl. z.B. Perko 2005). Auch in den politisch mo-

tivierten sozialen Bewegungen, die sich gegen die Prekarisierung von Arbeits- und

Lebensbedingungen engagieren, für die in Europa beispielsweise die EuroMayDay-

Bewegung zu nennen ist, kommen Butlers Ansätze zum Tragen (vgl. Freudenschuß

2011; Völker 2012). Die Bedeutung ihrerWerke zeigt sich darüber hinaus darin, dass

inzwischen mehrere einführende Publikationen zu ihrenTheorien erschienen sind

(vgl. Bublitz 2002; Villa 2003; Distelhorst 2009; Redecker 2011; Meißner 2012).

Butlers Ansätze eröffnen die Möglichkeit, Herrschaft systematisch mitzuden-

ken. Dabei ist es gesellschaftstheoretisch interessant, Subjekte als »Abstraktionen

von der faktischen Vielfältigkeit realer Lebenserfahrungen« zu denken, denn wenn

Subjektpositionen »als Abstraktionen nur eine soziale Positionierung ermöglichen,

so wirken andere als Relativierung oder Verunreinigung der angestrebten Subjek-

tivierung« (Villa 2010: 266, Herv. i.O.). Für eine (sozialwissenschaftliche) Analyse

bedeutet dies, insbesondere die Verbindungen von Wissen und Macht zu charak-

terisieren, um auf diese Weise aufzeigen zu können, wie das System der Ordnung

derWelt akzeptiert wird. Es ist dabei notwendig, neben dem Feld intelligibler Din-

ge, das durch die Macht-Wissens-Verbindungen entsteht, auch die Grenzen dieses

Feldes,Momente der Diskontinuität und Orte des Scheiterns zu untersuchen. »Das

bedeutet, dass man nach den Bedingungen sucht, durch die das Gegenstandsfeld

zustande kommt, und auch nach den Beschränkungen jener Bedingungen, dem

Moment, wo sie ihre Zufälligkeit und ihre Veränderbarkeit zeigen.« (Butler 2009:

342)

Meines Erachtens stellt Butlers Subjektivierungsansatz einen der wichtigsten,

wenn nicht gar den wichtigsten zeitgenössischen Ansatz zur Subjektivierung dar.

Einschränkend gilt für ihren wie auch für alle anderen Subjektivierungsansätze,

dass diese an die Subjektordnungen und -diskurse sowie an die Subjektivierungs-

praktiken und -formen der jeweiligen spezifischen historischen Konstellation ge-

bunden sind. Diese bestimmen ihre Reichweite und können nur so lange Gültigkeit

beanspruchen, wie sie den gesellschaftlichen Sinn und daraus entstehende Sub-

jektformen ihrer Zeit theoretisch zu fassen vermögen. Es gilt daher, Butlers Ansatz

beständig kritisch im Hinblick auf seine Gültigkeit zu überprüfen. Für die Gegen-

wart stellt ihr Subjektivierungsansatz eine geeignete Rahmung zur Beschreibung

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

und Analyse komplexer gesellschaftlicher Phänomene dar. Er bildet im Folgenden

die Grundlage, um einen methodologischen Vorschlag zur Analyse von Machtver-

hältnissen zu entwickeln. Hierfür wird im nächsten Kapitel zunächst Intersektio-

nalität an Butlers Subjektivierungsansatz heran- und durch diesen hindurchge-

führt. Dabei wird sich der Fokus von den für intersektionale Zugänge grundlegen-

den Kategorien auf Subjektivierungen in ihrer Komplexität verschieben. Wie sich

zeigen wird, sind Subjektivierungen das, was das Agieren mit Kategorien erst er-

möglicht. Sie sind ihnen vorgängig bzw. implizieren sie.Machtverhältnisse, diemit

den Kategorien verbunden sind, lassen sich dann als Effekte von komplexen Sub-

jektivierungen deuten. Die nachfolgenden Kapitel wenden sich darauf aufbauend

den konkreten methodologischen Fragen zu, die sich aus der Überführung von In-

tersektionalität in komplexe Subjektivierungen ergeben, denn es gilt darzulegen,

wie sich Machtverhältnisse, die dann als komplexe Subjektivierungen verstanden

werden, empirisch untersuchen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014 - am 14.02.2026, 16:59:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

