Peter Matussek

Intertextueller Totentanz
Die Reanimation des Gedachtnisraums in Hofmannsthals
Drama »Der Tor und der Tod«

Merkwiirdig muten Hofmannsthals Worte den heutigen Leser an, der
in Anbetracht der jiingsten Jahrhundertwende iiber die vorhergegan-
gene liest:

Welch ein Erlebnis aber auch, dieses neunzehnte Jahrhundert, so wie der
deutsche Geist es durchzumachen hatte, [...] bis endlich in diesem ganzen
scheingeistigen Bereich die Luft unatembar wurde, bis endlich aus diesem
Panddmonium von Ideen, die nach Lebenslenkung gierten — als ob es le-
benslenkende Ideen geben kénnte -, er sich losrang, unser suchender
deutscher Geist, bewihrt mit dieser einen Erleuchtung: dafl ohne geglaub-
te Ganzheit zu leben unmoglich ist - dafl im halben Glauben kein Leben
ist, daf} dem Leben entflichen, wie die Romantik wihnte, unméglich ist:
daf} das Leben lebbar nur wird durch giiltige Bindungen.!

Dem 19. Jahrhundert entkommen zu sein, ist in Hofmannsthals be-
rihmt-beriichtigter Rede »Das Schrifttum als geistiger Raum der Na-
tion« gleichbedeutend mit einem Ausbruch aus erstickender Enge zu
neuem Leben. Das endlich tiberwundene Sakulum war fiir ihn cha-
rakterisiert durch komplementire Fehlentwicklungen. Der »scheingei-
stige Bereich« eines philistros auftrumpfenden Bildungskanons auf der
einen Seite und auf der anderen das »Pandamoniume« eines abgehobe-
nen Wissenschaftsidealismus hatten die Anspriiche der Lebenswirk-
lichkeit zunehmend verdringt — zum einen durch topische »Veren-
gung des Raumes«, zum anderen durch romantische »Vergeudung des
Raumes«. Mit Blick auf den vernachlassigten Bereich zwischen den
beiden Polen der Lebensverleugnung entwirft der Dichter die Vorstel-
lung eines »Geistraumes«, der nicht topographisch — durch die Errich-
tung einer »geistigen Besitzordnung« oder das »Wohnen auf dem
Heimatboden« - bestimmt ist und dennoch Verbindlichkeit durch das
Ankniipfen an literale Traditionen beansprucht: »Alles Hohere, des

I GWRAIL,S. 39.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 199

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Merkens Wiirdige aber, seit vielen Jahrhunderten, wird durch die
Schrift iiberliefert«.?

Der literarische Gedéchtnisraum, von dem Hofmannsthal redet, ist
als tibernationaler und atopischer ein Gegenmodell zu dem des neun-
zehnten Jahrhunderts, der in der Errichtung von Nationalmuseen und
Archiven seine monumentalistische Manifestation hatte, und der nur
scheinbar durch die vergeistigte, also gegeniiber den Anspriichen des
Lebens nicht weniger »hybrid gewordene Wissenschaft« kompensiert
wurde, da diese thre Vertreter nur zu »raumlosen Gefangenen« ihrer
Gedankenwelten machte? Am Ende des 20. Jahrhunderts, das dem
Dilemma von iiberladenen Speichern einerseits und De-Realisierun-
gen andererseits dank elektronischer Kapazititssteigerungen in beide
Richtungen um so mehr ausgesetzt ist, gewinnt Hofmannsthals Vo-
tum fiir eine Kultivierung der vergessenen Zwischenrdume erneute
Aktualitit. Er selbst sah die antagonistischen Tendenzen seiner Epo-
che als Vertiefung eines Zwiespalts, der fritheren Ursprungs ist: »jene
Geistesumwialzung des sechzehnten Jahrhunderts, die wir in ihren
zwei Aspekten Renaissance und Reformation zu nennen pflegenc.
Was in ihnen als reziproke Vereinseitigungen anhob, sei zu korrigie-
ren durch eine »innere Gegenbewegunge, eine »konservative Revolu-
tion von emem Umfange, wie die europiische Geschichte ihn nicht
kennt«. »Ihr Ziel«, so lautet sein abschlieffender Ausblick, »ist Form,
eine neue deutsche Wirklichkeit, an der die ganze Nation teilnehmen
konnte.«

Die neue deutsche Wirklichkeit sollte anders aussehen als diejent-
ge, die Hofmannsthal am 10. Januar 1927 vor seinen Zuhorern an der
Miinchner Universitdt imaginierte. Sie folgte vielmehr den Antizipa-
tionen der nationalsozialistischen Propaganda, wie sie etwa Josef Nad-
ler bereits drei Jahre vor der Schrifttumsrede kundtat: »Uber uns, das
Geschlecht eines strudelnden Chaos, ist es verhiangt, nicht tiberkom-
mene Formen zu pflegen, sondern formlos, formfrei, formenbefreit zu
sein«.® Um so mehr stellt sich die Frage nach der Triftigkeit von Hof-
mannsthals Diagnose, die dem kulturellen Geddchtnis des neunzehn-

2 Ebd., S. 40, 30, 24.

* Ebd., S. 34,

1 Ebd,S41.

5 Josef Nadler: Goethe oder Herder? In: Hochland 22,1 (1924/25), S. 1-15, hier S. 14.

200 Peter Matussek

17.01.2026, 18:38:44, [



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Jahrhunderts ein falsches bzw. verlorenes Raumverstandnis atte-
stiert und sie, kithn generalisierend, aus Renaissance und Reformati-
on, den historischen Vorlaufern emanzipierter Kunst und Wissen-
schaft, herleitet. Das schillernde Stichwort von der »konservativen
Revolution« macht diese Position vollends prekir.* Als »Gegenbewe-
gung gegen die Neuzeit schlechthin« hat denn auch Gerhard R. Kaiser
unlangst die Schrifttumsrede kritisiert. Er sucht ihr nachzuweisen, daf§
sie mit ihrer »Ideologie einer Literatur und Nation zusammenschlie-
fenden letzten Verbindlichkeit von einem Einheitswahn gezeichnet
ist, der unter den Bedingungen der Moderne scheitern muf}«, ja, daf
sie an jener »Uberhéhung des Deutschen« partizipiere, die »im Natio-
nalsozialismus in die Katastrophe fiihrte«.” Schuld an diesem Einheits-
wahn sei das »Extrem einer idealtypischen Antithese«* mit der Hof-
mannsthal ebenso wie die faschistischen Kulturkritiker das 19. Jahr-
hundert falschlich pathologisierten.

Zwei Nachfragen scheinen mir gegeniiber diesem Typ der Hof
mannsthal-Kritik angebracht: Zum einen, ob das Dilemma von Raum-
enge und Raumlosigkeit tatsiachlich eine so unangemessene Diagnose
fur die Gedéachtniskultur des 19. Jahrhunderts ist; zum anderen, ob
der Formbegniff, den die Schrifttumsrede dieser schlechten Alternative
entgegenhalt, nicht geradezu als Antidot zur proklamierten Formlo-
sigkeit der prafaschistischen Deutschttiimelei angesehen werden kann.
Worin besteht denn die »Forme«, die Hofmannsthal den von thm un-
terstellten Tendenzen entgegenstellen zu miissen glaubte? Arbeitet sie
der geschichtlichen Katastrophe tatsachlich zu oder erinnert sie nicht
vielmehr an die von ihr uneingelsten, vernichteten Potentiale? Die
Antwort, dafiir pladiert am Ende seines Artikels auch Kaiser, mufl im
dichterischen (Euvre gesucht werden - und zwar nicht nur demjeni-
gen aus dem Umfeld der Schrifttumsrede, denn dies verengt die Beur-
teilungsperspektive allzu sehr auf ein simples Vergleichsmodell von

¢ Vgl. zur Verbindung der Hofmannsthalschen Verwendung des Begriffs mit der as-
thetistischen Revolte der Vorkriegszeit Hermann Rudolph: Kulturkritik und konservative
Revolution: Zum kulturell-politischen Denken Hofmannsthals und seinem problemge-
schichtlichen Kontext. Tiibingen 1970. Zur Begriffsgeschichte allgemein Stefan Breuer:
Anatomie der Konservativen Revolution. Darmstadt 1995.

7 Gerhard R. Kaiser: »Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation«? In: George-
Jahrbuch 1 (1996/1997), S. 124-152, hier S. 146, 148 und 149.

® Ebd,S. 145.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 201

12026, 18:38:44. R [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

poetischer Theorie und Praxis, das sich dann zwangslaufig, wie jene
Argumentation zeigt, in emer konfrontativen Gegentuiberstellung er-
schopft. Der Blick muf sich vielmehr auf das Gesamtwerk beziehen;
er muf} sich von den am Ende des Lebens formulierten Gedanken auf
die dichterischen Anfinge zuriickwenden, um von dorther nach Kon-
tinuititen zu fragen — zumal mit Mathias Mayer festzustellen ist: »Im-
mer wieder kehrt Hofmannsthal beir der Wertung und Gruppierung
semer Werke zu »Tor und Tod:« als einem Fixpunkt« zuriick, in dem
er noch 1928 voll Stolz »nicht Weniges vom heutigen Weltzustand anti-
cipiert« glaubt.® Das Jugenddrama, das urspriinglich »Der neue To-
dtentanz« heiflen sollte,” sei daher im folgenden daraufhin untersucht,
inwieweit es als dichterische Frithform jener Denkfigur angesehen
werden kann, die schliefilich von der Schrifttumsrede restimierend
explizit gemacht wird. Im Mittelpunkt steht dabei die mysteriose Lo-
sung des dramatischen Konflikts, die Erweckung des Lebens durch
die Begegnung mit dem Tod, die zundchst vor dem kulturkritischen
Hintergrund ihrer Entstehungszeit dargestellt werden soll (I). Diese
Lésung hat ihre poetische Analogie in einem Sprachduktus, der — all-
gemein gesprochen - seine Befangenheit im literarischen Kanon durch
ein Innewerden semer eigenen Mortifikationen tiberwindet (II). Kon-
kret zeigt sich die Reanimation des abgestorbenen Gedéchtnisraums
als Dynamik intertextueller Reminiszenzen, die sich auf literarische
Parallelen, insbesondere die Magiertragédie in Goethes »Faust« bezie-
hen (III). Es 1st dieser Riickverweis mit seiner konzisen Einschreibung
in die Problemkonstellation des Dramas, der verstindlich macht,
warum Hofmannsthal der Uberzeugung ist, dafl die Uberwindung des
neunzehnten Jahrhunderts aus einer inneren Gegenbewegung gegen
das sechzehnte hervorzugehen habe. Konkret ist hier an die Praraffae-
liten zu denken. Ihr latentes Vorbild aber - so meine These - ist die
von der intertextuellen Verweisdynamik des Dramas nur indirekt, da-
fir um so nachhaltiger evozierte Zwischenstellung zwischen Renais-
sance und Reformation, wie sie in der neuplatonischen Magisierung
der ars memoria durch die Gedachtnistheatersysteme jener Zeit zum
Ausdruck kam (IV).

?  Mathias Mayer: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, S. 39. Hervor-
hebung im Zitat von Hofmannsthal.
1 SW II Dramen 1, S. 429.

202 Peter Matussek

hitps://dol.org/10.5771/6783068217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. o



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das 1893 verfafite Stiick des gerade erst neunzehnjihrigen, gleichwohl
schon aufierordentlich belesenen Dichters spiegelt das Lebensgefiihl
seiner Gegenwart im »Kostiim der zwanziger Jahre«." Claudio, dessen
Name aus dem lateinischen Verb claudere hergeleitet ist,” sitzt in einem
nach »Empiregeschmack« eingerichten »Studierzimmer« - wahrhaft
emer »includierenden« Situation.® Die Bithnenbeschreibung enthalt al-
le Insignien jenes ambivalenten Umgangs mit dem Gedachtnisraum,
den die Schrifttumsrede als charakteristisch fiir das neunzehnte Jahr-
hundert darstellte. Einerseits die Offnung ins Freie: »grofle Fenster«,
»Glastiire auf den Balkon«, »hangende Holztreppe in den Garten,
»Grundton der Tapete licht, fast weifl«. Andererseits die museale In-
klusion: »An den Pfeilern Glaskasten mit Altertiimern. An der Wand
rechts eine gotische, dunkle, geschnitzte Truhe; dartiber altertiimliche
Musikinstrumente. Ein fast schwarzgedunkeltes Bild emnes italieni-
schen Meisters« (S. 281). Claudio erlebt diese Einrichtung als »Rum-
pelkammer voller totem Tand« (S. 283); er wohnt zwar in thr, fihlt
sich aber nicht heimisch und durchschreitet sie wie ein Museumsbesu-
cher, der nur noch in mechanischer Routine vor jedem Exponat kurz
innehalt, um sich dann, »alles 6d« findend, dem nichsten zuzuwen-
den. »Vor dem Kruzifix«, »Vor einem alten Bild«, »vor einer Truhes,
vor den »alten Lauten«, vor den Glaskésten mit thren Exponaten my-
thologischer Figuren der Antike (S. 283f.) {iberkommt den Uberdriis-
sigen doch immer wieder nur derselbe Gedanke: »Ich hab mich so an
Kiunstliches verloren« (S. 284). Was auch immer in Claudios Blickfeld
gerdt — unwillkiirlich fliefit Kennerschaft in seine Wahrnehmung ein.
Das Gemilde der Gioconda sicht er durch die Brille der Leonardo-
Interpretation Walter Paters,"* und selbst beim Ausblick auf den Son-
nenuntergang kann er sich von kunsthistorischen und literarischen

1 GWGDILS. 280. Im folgenden werden Zitate aus dem Stiick nach dieser Ausgabe
mit Seitenzahlen im Text belegt.

' GW RAII, S. 597-627, hier S. 600.

¥ Zum Begriff der »includierenden Situation« des konventionalisierten Gedichtmisses
im Gegensatz zur »implantierenden Situation« des individuellen Erinnerns vgl. Hermann
Schmitz: Leibliche und personale Kommunikation. In: ders.: Hohlengange. Uber die ge-
genwirtige Aufgabe der Philosophie. Berlin 1997, S. 77-91.

" Vgl SW I Dramen 1, S. 482.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 203

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Assoziationen nicht freimachen: Der »Alabasterwolkenkranz« erinnert
thn an Madomnenbilder der »Meister von den frihen Tagen« (S. 281),
der Glanz der Berge setzt sich aus Versen Nikolaus Lenaus und Goe-
thes zusammen, die Farben der Landschaft stammen von Claude Lor-
rain, und die Schilderung ihrer Atmosphare kulminiert in einem Hol-
derlin-Zitat.” Claudio kann nicht mehr umhin, sein »Leben zu erleben
wie ein Buch« (S. 284). An nichts findet er realen Halt. So beneidet er
die Menschen von schlichterem Gemiit, auf deren Behausungen er
nun seinen Fensterblick richtet: »Jetzt ziinden sie die Lichter an und
haben / In engen Winden eine dumpfe Welt / Mit allen Rausch- und
Tranengaben / Und was noch sonst ein Herz gefangenhilt« (S. 282).
Aber auch damit spricht Claudio nur einen vorformulierten Gedan-
ken aus, diesmal von Kierkegaard.’®

Unschwer lafit sich in Hofmannthals Charaktereinfiihrung der Fin
de siecle Typus des Astheten erkennen, der den Kontakt zum Leben
verloren hat. In der heterotopischen Weite seines Biicherkosmos
sehnt er sich nach gefithlten Bindungen und erspiirten Begrenzungen.
Den Behausten seiner Epoche freilich geht es nicht besser als thm.
Auch ihnen ist die reale Welt aus dem Blick geraten. Denn ihr Raum-
bewufitsein ist von jener Art, wie sie die Schrifttumsrede als das Pen-
dant zu dem in Claudio reprasentierten Entfremdungszustand kenn-
zeichnete: Es ist das des philistrésen Philologen, der den geistigen
Hohenflug scheut und sich in den Speicherkammern des kulturellen
Gedichtnisses einnistet, um i dieser Abgeschlossenheit sein Dasein
zu fristen. Eine anschauliche Beschreibung dieses komplementiren
Gegentyps zu Claudio gibt Hermann Bahr, Wegbereiter und Freund
Hofmannsthals, in seinem Riickblick auf den Betrieb des 1885 errich-
teten Weimarer Goethe-Archivs, der als pointertes Portrit eines Le-
bens unter den Bedingungen der Museumskultur des neunzehnten
Jahrhunderts angesehen werden kann:

Diese jungen Germanisten saflen im Archiv zu Weimar iiber Goethes
Schriften, Frithling kam und ging, es ward wieder Herbst, Nietzsche sank
in Geistesnacht, der alte Kaiser starb, ihm folgte der Sohn, folgte der Enkel
auf den Thron, Bismarck ging, Bismarck starb, Deutschland schwoll, stark

¥ Vgl ebd., S. 480f.

1 Vgl. Manfred Hoppe: Literatentum, Magie und Mystik im Frithwerk Hugo von
Hofmannsthals. Berlin/New York 1968, S. 16ff.

204 Peter Matussek

17.01.2026, 18:38:44, [



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und reich und neu, dem Deutschen ward enge, Volk zog aus, iibers Meer,
in die Welt, Deutschland wurde kithn und laut, [...] aber jene saflen noch
immer tagaus, tagein dort im Archiv zu Weimar iiber Goethes Schriften.
Sie lasen Goethe, darin bestand ihr Leben: es hat etwas Heroisches, und es
hat etwas Monchisches, und es hat auch etwas Monomanisches zugleich.
Einen eigenen Menschenschlag ergab es [...] Ein fast erhabenes, rithren-
des, leicht ans Lacherliche streifendes Geschopf mit faustischen Ziigen,
aber auch einigen vom Famulus, gewissermaflen: Eckermann als Genera-
tion ist der Goethephilolog.

Claudio, ganz und gar kein Eckermann, steht als das andere Extrem
mit diesem doch in emer historischen Schicksalsgemeinschaft. Sein
weiter Horizont verdankt sich der Kleinarbeit der Philologen, die ihn
in pedantischer Blickbeschrankung mit Material versorgen. Fern vom
Leben stehen sie beide, beide vergessen sich selbst im Biicherwissen.
Und so trifft Bahrs Resiimee tiber die Goethephilologie auf beider ge-
lehrte Torheit zu:

[...] ja, wir kennen Goethe besser als eigentlich irgendwer unter uns sich
selber kennt, wir wissen von ithm wviel mehr als von uns selbst, weil wir
doch, was wir erleben, Gott sei Dank meistens gleich wieder vergessen,
aber jeder Atemzug seines Lebens ist uns unvergefilich."”

»Unfahig des Vergessens« zu sein, zeiht sich auch Claudio, dessen
»liberwacher Sinn« jede Lebensregung sogleich in ein Bildungsgut
verwandelt, das »tausende Vergleiche« herbeizitiert, bis schliefllich das
eigene Existenzgefihl darin untergeht — »zerfasert und zerfressen /
Vom Denken, abgeblafit und ausgelaugt!« (S. 283). Die Selbstdiagnose
- in threr Diktion von Shakespeare und Herder entlehnt®* - greift ein
Leitmotiv der zeitgenossischen Kulturkritik auf: die Uberdeterminie-
rung des externalisierten Gedachtnisses, das die Erfahrung des Erin-
nerns enteignet, im toten Speicherwissen untergehen lifit. Gleichwohl
ist es kein Anachronismus, wenn Hofmannsthal sein Stiick am Beginn
des neunzehnten Jahrhunderts spielen lafdt. Bei Hegel schon war jenes
Leitmotiv angeklungen, das dann bei Nietzsche so variantenreich in-
toniert werden sollte - ja es hatte bereits resiimierenden Charakter,
wenn Hegel die Uberwindung des topischen Prinzips der Datenspei-
cherung postulierte, das sich von den mnemonischen Architekturen

7 Hermann Bahr: Sendung des Kiinstlers. Leipzig 1923, S. 23.
' Vgl. SW III Dramen 1, S. 482f.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 205

12026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der antiken Rhetorik bis zu den Tableaus der naturgeschichtlichen
Klassifikationssysteme und die »Schemata der Naturphilosophie« mit
ihren »toten Typen« bis in das letzte Viertel des 18. Jahrhunderts kon-
tinuiert hatte. In seinen »Vorlesungen iiber die Geschichte der Philo-
sophie« verurteilt er die klassische ars memoriae als »eine schlechte
Kunst«, die zu »heillosesten Kombinationen« fiihre. Die emnzige Ein-
schrankung seines Verdikts macht er bei Giordano Bruno, dessen
mnemonische Schriften »der Kunst eine tiefere innere Bedeutung ge-
geben« hitten.” In diesem Sinne vollzicht Hegel eine folgenreiche
Binnendifferenzierung des Memoria-Begriffs, die mit einer Neubewer-
tung des Vergessens einhergeht: Unter Gedichtnis versteht er nur-
mehr e »Beinhaus der Wirklichkeitene, ja einen »Galgen, an dem die
griechischen Gotter erwiirgt hingen«,” das Erinnern dagegen etymo-
logisch als »Sich-innerlich-machen, Insichgehen«?' Kierkegaard greift
dann diese Unterscheidung auf und deutet sie existentialistisch um. In
»Entweder/Oder« beschreibt er die Situation des modernen Astheten
in einem entsprechenden Bild, das nicht nur Hofmannsthals Gedicht
»Nox portentis gravida« erstaunlich nahekommt,” sondern auch der
Klage Claudios:

Mein Leid ist meine Ritterburg, die einem Adlerhorste gleich hoch auf des
Berges Spitze zwischen Wolken liegt; niemand kann sie erstiirmen. Von
ihr stofle ich hernieder in die Wirklichkeit und packe meine Beute; jedoch
ich bleibe nicht da unten, ich bringe meine Beute heim, und diese Beute ist
ein Bild, das ich hineinwebe in die Tapeten meines Schlosses. Allda leb ich
einem Toten gleich.”

Auch Kierkegaard konstruiert seinen Begriff des Erinnerns aus der
Hegelschen Antithese zum Gedachtnis. »Unter Entgegensetzung wider
das 1m Gedichtnis Behalten«, schreibt er in den »Stadien«, »begehre

19" Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
III. In: Werke in zwanzig Bianden. Frankfurt a.M. 1995, Bd. 20, S. 39, 32 und 33.

* Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Frithe Schriften. A.a.O., Bd. 1, S. 346 und 432.

' Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
II. Aa.O., Bd. 19, S. 44.

* Vgl. Karl Pestalozzi: Sprachskepsis und Sprachmagic im Werk des jungen Hof-
mannsthal. Ziirich 1958, S. 87.

# Soren Kierkegaard: Entweder/Oder. (Gesammelte Werke in 31 Einzelbéinden).
Hrsg. von Emanuel Hirsch. 3. Aufl. Giitersloh 1993, S. 45f.

206 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich mit Themistokles, vergessen zu konnen; sich erinnern aber und
vergessen sind keine Gegensitze.«** Fir Nietzsche schliefilich wird das
»Vergessen-konnen oder, gelehrter ausgedriickt, das Vermogen [...]
unhistorisch zu empfinden«, zur Bedingung des Lebensgliicks
schlechthin® und er duflert die Vermutung, es sei »nichts furchtbarer
und unhemmnlicher an der ganzen Vorgeschichte des Menschen, als
seine Mnemotechnik.«**

Der Umschlag des dramatischen Konflikts in Hofmannsthals »neu-
em Todtentanz« ist vor dem historischen Hintergrund dieser Gegen-
bewegungen zum topisch-mnemonischen Geddchtnisraum zu sehen.
Wie in Hegels »Beinhaus« kommt Claudio sich vor, wenn er das ab-
gestorbene Leben der Kunstgeschopfe in seinen Truhen und Vitrinen
aus »toten Augen« (S. 282) betrachtet; und er findet die Rettung vor
semer exzentrischen Selbstzerstreuung in »tausende Vergleiche« ana-
log zur Hegelschen Wendung gegen eine Gedichtnistechnik, die zu
den »heillosesten Kombinationen« fithrt, durch ein er-innerndes In-
sichgehen. Wie Kierkegaards Dichter »einem Toten gleich« in Gedan-
ken lebend, kommt Claudio schliefllich doch zur Anamnesis der eige-
nen Existenz, indem er ein amnesisches Begehren nach Art des The-
mistokles entwickelt. »Unfihig des Vergessens« wie Nietzsches un-
gliicklicher Geschichtsschreiber, wird er endlich lernen, »unhistorisch
zu empfinden«. Doch der Preis dafiir ist hoch: Nur der Tod kann ihn
noch »lehren, / Das Leben [...] einmal ehren« (S. 291). Erst bei den
morbiden Klingen der Todesgeige vermag Claudio sich jenen »lan-
gersehnten Schauern« hinzugeben, die sein adynamischer Gedachtnis-
raum, seine »Rumpelkammer voller totem Tand« vermissen liefi.
»Riicklebend« die musealen Insignien um sich her vergessend, wird er
in die eigene Vergangenheit versetzt, als noch »alle Dinge / dem lie-
benden Erfassen nahgertickt« waren und er sich von thnen noch »be-
seelt und tief entziickt« fithlen konnte. Die Speicherlast des »allzu al-
ten, allzu wirren Wissens / [...] Vergeht, von diesem Laut des Urge-

 Séren Kierkegaard: Stadien auf des Lebens Weg. Band 1. (Gesammelte Werke
[Anm. 23]), S. 13.

» Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe. Hg.von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1980, Bd. 1, S. 243-334. Vgl. insbes. S. 248ff. (im
folgenden als KSA zitiert.)

% Friedrich Nietzsche, KSA Bd. 5, $.245-412, hier S. 295.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 207

https://dol.org/10.5771/8783068217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wissens« (S. 287). Stattdessen erscheinen ihm nun die Geister von drei
Verstorbenen, an denen er schuldig wurde: seine Mutter, die verlas-
sene Geliebte und der Freund. Sie wecken seine Reue iiber die
Gleichgiiltigkeit, Treulosigkeit und zersetzende Kalte, mit denen er
thnen begegnet war. Das eingeklagte Gefiihl fiir seine Mitmenschen
stellt sich in dem Moment ein, als ihm bewufit wird, dafi er sie end-
giiltig verloren hat. Beim Entschwinden des Erinnerungsbildes seiner
Mutter spiirt er erstmals »alle Wurzeln [...] nach ihr sich zuckend«
drangen (S. 293). So wird die Begegnung mit dem Tod zur Vorausset-
zung einer erinnernden Vergegenwirtigung. »Erst da ich sterbe, spiir
ich, daff ich bin«, erkennt Claudio, und beschliefit: »Da tot mein Le-
ben war, sei du mein Leben, Tod!« (S. 297)

Mit der Verwunderung des Todes dariiber, dafl die Menschen
»Wege noch im Ewig-Dunkeln finden« (5. 298), endet das Stiick. In
der Tat rithren Claudios letzte Worte an ein Mysterium, die Koinzi-
denz von Leben und Tod, die ewig ritselhaft bleiben mufl. Was aber
bedeutet Claudios Sterben fiir die darin artikulierte Asthetismuspro-
blematik? Ist der »Tod des Astheten«” zugleich der Tod einer Asthe-
tik, die ihn symbolisch zur Darstellung bringt? Muf§ auch die literari-
sche Sprache sterben, um den mortifizierten Gedichtnisraum der
Schrift, dem sie angehort, zu neuem Leben zu erwecken? Auch dies
wire ein rétselhafter Vorgang, ein poetisches Mysterium, tiber das die
Form des Dramas Auskunft zu geben hiitte.

Der Tod der literarischen Sprache ist ein Motiv, das insbesondere der
»Chandos-Brief« i aller Deutlichkeit reflektieren wird. Doch ebenso,
wie hier die Losung des Problems nicht in einer Absage an die Dich-
tung besteht, so verweist schon Hofmannsthals Jugenddrama im Sinne
emner immanenten Poetik auf die gegenteilige Konsequenz. Claudios
Schlufiverse geben einen Hinweis darauf, daf} der asthetistische Welt-
verlust nicht durch ein Entsagen der literarischen Sprache zu tber-
winden ist, sondern im Gegenteil durch die Steigerung ihrer fiktiona-
len Lebensferne: »Wenn einer traumt, so kann ein Ubermafl / Ge-

# Richard Alewyn: Der Tod des Astheten. In: Ders.: Uber Hugo von Hofmannsthal.
Gottingen 1958, S. 64-77.

208 Peter Matussek

https://dol.org/10.5771/8783068217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

traumten Fihlens thn erwachen machen« (S. 297). Das artifizielle
Sprechen, das die zitathaft erstarrten Formen der Pritexte nicht
scheut, sondern verstirkt in sich aufnimmt, bis es im Ubermaf der
Assoziationen, Anspielungen und Verweise auf Vergangenes den to-
ten Gedachtnisraum des literarischen Kanons von innen her auf-
sprengt und die darin gebundenen Gefiihlsenergien freisetzt - diese
Todesbegegnung des artifiziellen Sprechens ist das poetische Pendant
zu Claudios Erinnerungsprozef}, der im Sterben sein Leben zurtick-
gewinnt. Der junge Hofmannsthal, der tiber eine frappierende Kennt-
nis der Weltliteratur verfiigte, hat die Wandlung seines Helden nicht
etwa dadurch poetisch eingefangen, dafl er den als Rede eines Asthe-
ten markierten Eingangsversen eme von der Last des Bildungserbes
befreite Sprache gegeniiberstellte, sondern er hat im Gegenteil alles in
sie hineingelegt, was sein breiter Bildungshorizont aufzubieten ver-
mochte. Die Selbstfindung Claudios ist von der Literaturkenntnis sei-
nes Autors formlich imprégniert. Den Auftakt macht Goethes »Faust«
(V. 783f.): »Musik? [...] Ton fort, Musik, noch eine Weile so / Und
rihr mein Innres also innig auf« (S. 286f.). Bei Goethe freilich 1st es
Chorgesang, nicht Geigenspiel, was zur Erweckung von »kindlichem
Gefiihle« (V. 781) fithrt, doch wie bei ihm der Erinnerungsvorgang
»des Glockentones Fille« (V. 773) assoziiert, so hort auch Hof-
mannsthals Claudio - als gelte es, die literarische Reminiszenz auch in
der Instrumentierung noch zu sichern - aus den »kindisch-tiefen T6-
nen« vergangenes »Glockenlduten« heraus (S. 288 u. 287). Sein
»Schauern« (S. 287, vgl. S. 288 u. 289) ist natiirlich ebenfalls goethisch
(z.B. »Faust«, V. 473), wird aber prézisiert durch eine Passage aus
Herders Reisejournal ® Das Erscheinen des Todes (S. 288) rekurriert
auf Maeterlincks Drama »L'Intruse«, der erste Wortwechsel mit thm
hingegen auf Matthias Claudius’ »Der Tod und das Madchen«.? Die
schone Gestalt des Todes, auf die dann verwiesen wird, ist ein antiker
Topos, den Hofmannsthal einem Fragment Heraklits* oder den ein-
schlagigen Abhandlungen Lessings und Herders entlehnen konnte.

2 Vgl. den Hinweis von Katharina Mommsen im Kommentar zu: Johann Gottfried
Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769. Historisch-Kritische Ausgabe. Hrsg. von Ka-
tharina Mommsen. Stuttgart 1976, S. 133f.

# Vgl. SW Il Dramen 1, S. 484.

% Diese Anregung vermutet Richard Alewyn, a.a.0., S. 75£.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 209

8m 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seine gefiihlserschiitternde Wirkung aber trigt neuere Ziige: sie weist
deutliche Parallelen zu Goethes »Prometheus«-Drama (V. 397-416)
auf. Die topischen Vorbilder fiir das anschlieflende Streitgesprach zwi-
schen Claudio und dem Tod (S. 289ff.) sind freilich Legion; sie rei-
chen von der Antike iiber das Mittelalter bis m die deutschen To-
tentanzdichtungen und haben zahlreiche Spuren i Hofmannsthals
»neuem Todtentanz« hinterlassen.”!

Die Kette der Zitate und Verweise reifit auch im weiteren Verlauf
des Dramas nicht ab. Bibelkundig beneidet Claudio Jakobs ringende
Gottesndhe? (S. 290), mit Lenaus »Faust« beklagt er seine Bindungs-
unfihigkeit,” und mit dem Goetheschen lafit er sich einen »Toren«
nennen (S. 291). Und so geht es fort, von Motiv zu Motiv. Der Bogen
spannt sich nicht nur von Platon bis Platen, er umfafit die gesamte
abendlandische Kulturgeschichte von Homer bis in die unmittelbare
Gegenwart Hofmannsthals, der sich auch immer wieder selbst zitiert.
Die griechische Tragodie wird mit dem deutschen Volkslied konfron-
tiert, Montaignes Moralismus mit Nietzsches Nihilismus, Ibsen mit
George — kurz: Die Sprachform des Dramas lifit die Reden semes
Personals nicht als authentischen Selbstausdruck erscheinen, sondern
montiert sie in wechselnden Konstellationen aus tradierten Schriftpar-
tikeln nach Art eines kombinatorischen Gedachtistheaters. Dabei tun
sich immer wieder neue Verbindungslinien auf. Die Klage des Freun-
des etwa (»Scheinbar gepackt [...] oder sonst«, S. 295) steht, wie der
Kommentar anmerkt, m emer »Tradition [...], die vom >Stoizismus
des Horaz« bis in die »Resignationsphilosophie« seiner eigenen Tage« —
gemeint sind hier Baudelaire und Schnitzler - reicht.** Macht es da
tberhaupt noch Sinn, den einzelnen Verweisspuren nachzugehen? Ist
es nicht miiflig zu tberlegen, ob Claudios Vers »Da tot mein Leben

L Vgl. hierzu Hinrich C. Sceba: Kritik des dsthetischen Menschen. Hermeneutik und
Moral in Hofmannsthals »Der Tor und der Tod«. Bad Homburg/Berlin/Ziirich 1970, S.
167-178.

# Vgl. 1 Mose 32, 23ff.

4 Vgl. dort V. 3409f.

M Auf die entsprechenden Belege gehe ich weiter unten ein.

% SW III Dramen 1, S. 489.

210 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war, sei du mein Leben, Tod!« von Euripides, Shakespeare, Goethe,
Hélderlin oder Schopenhauer herrithren kénnte?*

Eine positive Antwort kénnte sich darauf stiitzen, dafl jenes
»Ubermaf} / Getriumten Fiihlens«, das Claudio »erwachen« macht,
seine poetische Analogie im Ubermafl der literarischen Phantasien
hat. Aber geht daraus schon eine vergleichbare Erweckungsfunktion
hervor? Manche Kritiker glauben eher das Gegenteil. Von Alfred
Kerr bis Anton Kuh duflert sich immer wieder mokante Bewunderung
fir den »Antiquar« Hofmannsthal, der sein Werk zum »Hort fiir
fremde Stile -~ neben dem eigenen« machte,” oder den »Meister der
Lektiire-Wiedergabe«: »So tief er in seine Seele hinabtauchte«, schreibt
Kuh, »er fand nur Stoffe der Welditeratur. Er war so griindlich von
ihr bearbeitet, dafl er erst zu sich kam, wenn er sie bearbeitete.«* Bel
aller Ironie indessen trifft diese Beobachtung gleichwohl den trans-
formatischen Prozefl, den Hofmannsthal in seinem Dramenhelden
stattfinden 1afit — als Ausweg fiir eine persénlich empfundene Proble-
matik. Gleichlautend zum Eingangsmonolog Claudios bekennt er in
einem Brief aus jener Zeit: »ich sehe mir selbst leben zu und was ich
erlebe ist mir wie aus emem Buch gelesen«. Doch, fihrt er fort, »erst
die Vergangenheit verklart mir die Dinge und gibt ihnen Farbe und
Duft. Das hat mich wohl auch zum >Dichter< gemacht, dieses Bedirf-
nis nach dem kiinstlichen Leben«* Auch dies ist ein Beleg dafiir, daf}
Hofmannsthal die von ihm diagnostizierte Krise des Asthetentums
nicht durch die Riickkehr zum »wirklichen Leben« zu tiberwinden
suchte, sondern durch das Hervorkehren seiner Kunstlichkeit. Explizit
wehrt er sich gegen das Rezeptionsstereotyp, dafl die in »Der Tor und
der Tod« dargestellte Kiinstlerproblematik aus dem »Selbstvorwurf

% Vegl. SW III Dramen 1, S. 491. Der Hinweis auf Schopenhauer findet sich bei Ale-
wyn, a.a.0., S. 76; auf die Parallele zu Gocthes »Hermann und Dorothea« (9. Gesang, V.
46ff.) machte mich Ursula Renner aufmerksam, der ich noch weitere wertvolle Hinweise
verdanke.

¥ Hier bezogen auf den »Jedermann«, In: Der Tag, Nr. 284, 3.12.1911. Tllustrierte Zei-
tung. Zit. nach: Gesammelte Schriften R.1, Bd. 1. Berlin 1917.

* Anton Kuh: Metaphysik und Wiirstel. Ziirich 1987, S. 279.

¥ BW Karg Bebenburg, S. 19, 6.9.1892.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 211

12026, 18:38:44. -



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer dirftigen Natur« resultiere. Vielmehr sei das Drama »aus einer
mneren Herrlichkeit und Fiille hervorgegangen«.#

Es geniigt freilich nicht, diese Fiille nur zu konstatieren. Um ihren
hermeneutischen Gehalt freizulegen, bedarf es einer niheren Einlas-
sung auf ihre Anspielungen. Denn sie betreffen nicht nur die sprachli-
che Gestalt, sondern auch die Thematik und Problemstellung des
Dramas. Diesbeziiglich grundlegend sind Beer-Hofmanns Erzihlung
»Der Tod Georgs«," Lenaus »Faust« und insbesondere natiirlich der
Goethesche »Faust«, dessen Eingangsverse in einer von Alfred Kerr
»fast parodistisch« genannten Penetranz aufgegriffen werden.®? Die
parodistische Wirkung gehort aber durchaus zu den von Hof-
mannsthal bewufit in Kauf genommenen Konsequenzen seines Ver-
fahrens, »Herrlichkeit und Fiille« auszudrticken: »Es ist ein Hauch von
jugendlicher Selbstironie iiber dem ganzen Ding«, schreibt er in dem
erwihnten Brief. Der tiberzogene Anspielungsreichtum soll durch-
klingen. Dennoch ist das kein Selbstzweck, sondern Aspekt einer
Sprachdynamik, die sich um so mehr entfaltet, je mehr sich der Rezi-
pient ihren Assoziationen iiberlafit. Wie genau Hofmannsthal einer
solchen Rezeption vorgearbeitet hat, sei im folgenden an der Haupt-
spur des Verweisgeflechts demonstriert.

1]

Die Fokussierung auf Goethes »Faust« hat sich allerdings sogleich mit
dem Vorwurf auseinanderzusetzen, eine iiberholte Forschungsposition
zu restaurieren. Gotthart Wunberg stellt diesbeziiglich fest: »Auf die
Verwandtschaft mit Goethes Faust ist vor allem 1m Zusammenhang
mit >Der Tor und der Tod« immer wieder hingewiesen worden. Schon
eine halbe Generation spiter empfand man das als unangenehm.«*

" Brief vom 22.9.1920 an Felix Braun. In: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts
1968, S. 416.

1 yDer Tod Georgs« ist zwar spiter erschienen, da Beer-Hofmanns Werke »dem
Freundeskreis aber durch die stindigen Besprechungen lingst vor dem Erscheinen bis ins
Detail bekannt waren«, besteht nach Manfred Hoppe gleichwohl die Méglichkeit der An-
regung, die er auch »aufs engste« realisiert sicht. Vgl. a.a.0., 8. 50.

# Alfred Kerr: Hugo von Hofmannsthal [1900]. In: Gesammelte Schriften. Berlin
1917, R. 1, Bd. 1, S. 153.

¥ Gotthart Wunberg: Der frithe Hofmannsthal. Schizophrenic als dichterische Struk-
tur. Stuttgart 1965, S. 103, Anm. 52.

212 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbst ein so subtiler Hofmannsthal-Interpret wie Peter Szondi, der die
Renaissance-Beziige des Dramas nicht aus der Nahe zur Faustfigur,
sondern zum »Tod des Tizian« herleitet, vermag sich die »oft ans
Peinliche grenzende Nihe der Sprache des >Tor und Tod« zur Goethe-
schen Dichtung« nicht recht zu erklaren. Er schreibt:

Es bleibt merkwiirdig, dafl der junge Hofmannsthal seinen doch schon im
»Tod des Tizian« nicht nur selbstindigen, sondern auch meisterhaft ge-
handhabten Sul um einer thematischen Verwandtschaft willen — auch der
Auftritt des Todes erinnert an Mephistos Eintreten in Fausts Studierkam-
mer — oder von dieser Verwandtschaft verfiihrt, in solchem Ausmafl wie-
der opfern konnte.*

Die von Szondi wie auch von anderen empfundene Peinlichkeit* in-
dessen resultiert nicht etwa aus der Tatsache, daf} die Parallele falsch
wire, sondern dafl sie fdlschlich als blofles Oberflichenphdanomen
wahrgenommen wird. Denn sie besteht nicht nur, wie seit Alfred Kerr
immer wieder allzu einfach konstatiert wird, im sprachlichen Duktus
der Verse, sondern vor allem in der Tiefenstruktur der Konfliktkon-
stellation, die nicht so rasch auszuschépfen ist. Rudolf Borchardt stellt
- in freilich problematischer Nationalfirbung - fest: »Seit Werther
und Faust [...] ist Claudio der erste deutsche Typus eines Lebens-
zwiespaltes, wie nur hohere Gesellschaften ihn ausbilden und sich an-
gleichen koénnen.«* Auch unter Fortlassung des »unsterblichen ger-
manischen Schmerzzustandes«, mit dem Borchardt die Verwandt
schaft begriindet, bleibt seine Beobachtung giiltig, dafl Hofmannsthal
im Rekurs auf Goethes Drama an einer »abgebrochenen Kontinuitat
fortarbeitet«: Fausts Monologe, sagt er, hitten »Folgen fiir den Stil
und die duflere Farbe [von »Der Tor und der Tod{ bis in die Konzep-
tion, bis ins Szenische, bis in die Sprache und ihr Bildliches hinein«.
Dabei sei aber Hofmannsthals Drama niemals

# Peter Szondi: Das lyrische Drama des Fin de siécle. Studienausgabe der Vorlesun-
gen. Bd. 4. Hrsg. von Henriette Beese. Frankfurt a. M. 1975, S. 258.

" So schricb etwa Heinrich Eduard Jacob iiber Hofmannsthals Jugenddrama: »Es war
selbstandiger — wenn auch keineswegs in der dufieren, peinlich gocthisierenden Form - «.
In: Die Akton 43 (11.12.1911), Sp. 1356. Zitiert nach Wunberg, a.a.0.

* Rudolf Borchardt: Rede iiber Hofmannsthal. In: Ders.: Reden. Stuttgart 1955, S.
45-103, hier S. 94.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 213

, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Versuchung ausgesetzt [...], dem Tone, den es umbildet, zu erliegen,
so wenig es durch das Goethesche Mittel hindurch auch noch hanssach-
sisch zu werden in Gefahr ist, sondern von der Gattung nur ihre festen
Motive, vom Metrischen nur den Schatten seines Umrisses, vom Szeni-
schen nur sein stehendes Verhiltnis von Aktion und Rede, die mimische
Entwickelung des Wortes aus der Geste gegen seine Welt entlehnt, - so
weit und innerlich fafit es sein Verhiltnis zum Stilmuster.”

Denn selbstverstandlich ist Hofmannsthal kein Goethe-Kopist, son-
dern er modifiziert den Pritext in durchaus eigenstindiger Weise. Zu
Recht beschreibt auch Mathias Mayer »Claudios Rolle als die eimes
Faustc des Fin de siécle«,*® und betont damit die Differenz in der Ge-
meinsamkeit. Um aber diese Differenz und somit die Spezifik des
Hofmannsthalschen Stils herauszuarbeiten, ist es nétig, den Gemein-
samkeiten auf den Grund zu gehen. Dies ist in der Forschung, allem
Anschein zum Trotz, eben doch kaum geleistet worden. Die Nihe
zum »Faust« wird in einschlagigen Arbeiten entweder gar nicht beach-
tet* oder nur en passant erwahnt.*® Auch dort, wo sie durchaus ange-
messen als literarischer Firnis von »vagen Erinnerungen« des Vergan-
genen wahrgenommen wird, bleibt die Frage nach dem Ursprung die-
ser offenbar bewufit eingeschriebenen Alterungsspur offen.” Eine der
jungsten Veroffentlichungen zu Hofmannsthal - Uwe Steiners »Die
Zeit der Schrift«, die auch ein ausfithrliches Kapitel tiber »Der Tor
und der Tod« enthdlt - streift die »Faust«-Parallele mit wenigen Sat-
zen, um sie sogleich als unergiebig abzutun:

War dieser [Faust, P.M.] jedoch ein an allen Fakultiten bewanderter Ge-
lehrter, so betitelt Hofmannsthal seinen Protagonisten ausdriicklich als
Toren, eben weil dieser der alphabétise verfallen ist. [...] Faust scheitert in
seiner Suche nach dem die Buchstaben- und Wissensmassen zusammen-

" Ebd., S. 102f.

% Mathias Mayer: »Der Thor und der Tod« [Lexikonartikel]. In: Kindlers Neues Lite-
ratur-Lexikon, hrsg. von Walter Jens. Studienausgabe Miinchen 1996, Bd. 7, 8. 1017f., hier
S. 1018.

& Vgl. Grete Schaeder: Hugo von Hofmannsthal und Goethe. Hameln 1947, — Martin
Erich Schmid: Symbeol und Funktion der Musik im Werk Hugo von Hofmannsthals. Hei-
delberg 1968. ~Hoppe: Literatentum, a.a.0.

" Vgl. neben Szondi, auf den bereits hingewiesen wurde, etwa Walter H. Perl: Das ly-
rische Jugendwerk Hugo von Hofmannsthals. Berlin 1936, S. 45, und Richard Alewyn,
a.2.0. S. 64-77, hier S. 70f.

51 Vgl. Pestalozzi, Sprachskepsis, a.2.0., S. 92.

214 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haltenden transzendentalen Signifikat. Darum verldfit er die Studierstube
und geht vom Buch gleich zur Natur iiber. Claudio dagegen mifllingt der
hermeneutische Sprung aus dem Studierzimmer ins Leben bzw. ins Signi-
fikat, weil sich die Schrift selbst als untiberwindbare Barriere erweist.”

Die Trefferquote dieser schwungvoll hingeworfenen Bemerkungen
zeigt, wie notig eine grindliche Untersuchung der Verbindungslinien
zwischen beiden Werken nach wie vor ist: Zunachst einmal kann kemn
Zweifel daran bestehen, dafl auch Claudio em universell gebildeter
Gelehrter ist; gleich Faust, der sich dennoch »so klug als wie zuvor«
(V. 359) fiihlt, sitzt er in seinem Studierzimmer und reflektiert darauf,
dafd seine Existenz »wie ein Buch« ist, »Das man zur Hilft noch nicht
und halb nicht mehr begreift, / Und /Ainter dem der Sinn erst nach Le-
bendgem schweift« (S. 285, Herv. P.M.) — auch er also sucht durchaus
nach dem »transzendentalen Signifikat«. Und dafl Claudio von seinem
Autor gleichwohl als »Tor« bezeichnet wird, bringt ihn schon gar
nicht in einen Gegensatz zu Goethes Faust, sondern unterstreicht
abermals die Gemeinsamkeiten: »Nicht irdisch ist des Toren Trank
noch Speise«, sagt Mephisto im Vorspiel auf die Frage des »Herrne,
ob er den Faust kenne (V. 299, 301). »Da steh’ ich nun, ich armer
Tor« (V. 358), klagt dieser, nachdem er vergeblich der scholastischen
Wortwissenschaft nachjagte - eme »alphabétise« par excellence, vor
der er aus ecigener Erfahrung dann seinen Famulus Wagner warnt:
»Sei er kein schellenlauter Torl« (V. 549). Hofmannsthal hat sich be-
miiht, diese Analogie explizit kenntlich zu machen, indem er der Be-
zeichnung »Tor« fiir Claudio das Attribut »schellenlaut« hinzufiigt
(S. 291) - fir manchen seiner Interpreten wohl immer noch nicht ex-
plizit genug. Die Behauptung schliefllich, dafl Faust im Unterschied zu
Claudio seine Studierstube verlasse und »vom Buch gleich zur Natur«
ubergehe, trifft vollends daneben. »Flieh! auf! hinaus ins weite Land!«
ruft Faust und stiirzt sich - auf das »geheimnisvolle Buch, / Von No-
stradamus’ eigner Hand« (V. 418f). Die Unterweisung der Natur
(vgl. V. 423) sucht Faust eben nicht »drauflen«, im unmuttelbaren Er-
fassen des »transzendentalen Signifikats«, sondern in den Signifikan-
ten, im »Zeichen des Makrokosmus« (vor V. 430) und im »Zeichen

% Uwe C. Steiner: Die Zeit der Schrift. Die Krise der Schrift und die Verganglichkeit
der Gleichnisse bei Hofmannsthal und Rilke. Miinchen 1996, S. 90.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 215

12026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Erdgeistes« (vor V. 460). Wenn Claudio - nach einem kurzen
Fensterblick ebenfalls nicht den »graden Weg« ins Leben (S. 283) wah-
lend - sein eigentliches Existenzerlebnis im Studierzimmer hat, das
ihm vorkommt, »Als stromte von den alten, stillen Mauern / Mein
Leben flutend und verklirt hinein«, und ihn in ein »jugendliches
Meer« wirft (S. 287), so spielt diese Flutmetaphorik in doppelter Hin-
sicht auf Fausts »Zeichentrinken«® an. Bet der Makrokosmosvision
heifit es: »Ha! welche Wonne fliefit in diesem Blick / Auf einmal mir
durch alle meine Sinnen! / Ich fithle junges, heil’'ges Lebensglick /
Neuglithend mir durch Nerv’ und Adern rinnen« (V. 430-433). Und
die Zeichenwirkung des Erdgeistes offenbart sich ihm als »Lebensflu-
ten« (V. 501), als »ewiges Meer« (V. 505). Der Aquivokationen und
Analogien lieflen sich noch zahlreiche weitere nennen. Die angefiihr-
ten Beispiele mégen indes gentigen, um deutlich zu machen, dafl beide
Texte in emem mnigen Korrespondenzverhiltnis stehen. Erst auf der
Grundlage dieser Emsicht lassen sich die Spezifika des Hofmannsthal-
schen Dramas ndher bestimmen. Die Frage lautet: Warum sind
Sprachduktus und Problemstellung von »Der Tor und der Tod« — ei-
nes zweifellos zeitgemiflen Stiicks — derart nah an ein so iiberladenes
Literaturerbe wie den Eingangsmonolog des »Faust« angelehnt? Wel-
che Konturierung fiir den dramatischen Konflikt seines modernen
Helden und dessen Losung durfte Hofmannsthal von dieser Reminis-
zenz erwarten, die er emnerseits unmifiverstandlich hervorkehrt und
andererseits doch in emen derart eigensinnigen Handlungskontext
einarbeitet, dafl sie von vielen Interpreten fiir marginal gehalten wer-
den kann?

Um die Antwort in einer knappen Formel vorwegzunehmen:
Hofmannsthal beglaubigt den Erinnerungsprozef3 Claudios durch die
Poetik einer transformatorischen Intertextualitit, die den zum Zitat
geronnenen Phanotext durch Riickverweis auf seinen latenten Geno-
text reanimiert. Dies bedarf freilich der Erlauterung.

Die Unterscheidung zwischen dem Phanotext der sichtbaren Aus-
sagen und dem Genotext strukturierender Syntagmen geht ebenso wie

% So Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme. Miinchen 1987, S. 13, auf den sich Stei-
ner, 2.2.0., Anm. 10 irrtiimlich beruft.

216 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Begriff der Intertextualitit auf Julia Kristeva zuriick.* Renate
Lachmann hat diese Terminologie fiir die Analyse der Funktion lite-
rarischer Erinnerungstechniken fruchtbar gemacht. Thr Ausgangs-
punkt ist die Feststellung einer latenten Kontinuitdt zwischen den Ge-
déchtnisarchitekturen der antiken Mnemotechnik mit ihrem Prinzip
der loci et imagines und der Struktur literarischer Texte: »So wie der
Text in das Gedéchtnistheater der Kultur als in einen Auflenraum ein-
tritt, entwirft er dieses Theater noch einmal, indem er die anderen
Texte in seinen Innenraum hereinholt.« Durch den Medienwechsel
findet freilich eine Transformation des adaptierten Modells statt. Die
nun von literarischen Tropen eingenommene Stelle der wmagmes ent-
bindet diese von ihrer topographischen Anordnung; thre Beziehungen
untereinander sind nicht mehr nur als explizit gespeichertes Wissen,
sondern zugleich als implizites, dem Assoziationsprozefd der Lektiire
tibereignetes Wissen prisent. In diesem Spannungsfeld, im »Raum
zwischen den Texten«, entfaltet sich nach Lachmann der »eigentliche
Gedichtnisraum« der Literatur.® Dabei unterscheidet sie drei Modelle
der Intertextualitat: Partizipation, Tropik und Transformation.®
Zweifellos lassen sich alle drei Modelle in »Der Tor und der Tod«
wiederfinden. Die partizipierende Wiederholung und Nachahmung
der vergangenen Texte liegt ebenso vor wie der tropische »Kampf ge-
gen die sich in den eigenen Text notwendig einschreibenden fremden
Texte«.” Insbesondere aber ist Hofmannsthals Drama, das seinen
Helden in einem »Ubermafy getrdumten Fiihlens« zum erinnernden
Erwachen bringt, ein hervorragendes Beispiel einer intertextuellen
Transformation des mnemonischen Gedichtnisraums. Mit der Fiille
seiner literarischen Verweise, die stets implizit bleiben, erfiillt es
Lachmanns Kriterium einer »iiber Distanz, Souveranitit und zugleich
usurpierende Gesten sich vollzichende[n] Aneignung des fremden
Textes, die diesen verbirgt, verschleiert, mit thm spielt, durch kompl-
zierte Verfahren unkenntlich macht, respektlos umpolt, viele Texte

o Vgl. Julia Kristeva: Die Revolution der poetischen Sprache. Frankfurt a.M. 1978, S.
94-97, sowie dies.: Wort, Dialog und Roman bei Bachtin. In: Literaturwissenschaft und
Linguistik III, hrsg. von Jens Thwe. Frankfurt a. M. 1972, S. 345-375.

% Renate Lachmann: Gedichtnis und Literatur. Frankfurt 2.M. 1990, S. 35.

* Ebd., S.38fF.

¥ Ebd., S.39.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 217

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mischt«.® Sehen wir uns die Spezifik der Hofmannsthalschen Reani-
mationsbewegung vor dieser heuristischen Folie niher an.

Claudios Konflikt spannt sich auf zwischen den beiden in der ein-
gangs erwihnten SchrifftumsRede kritisierten Vereinseitigungen, topi-
scher Raumenge und imaginativem Raumverlust: Der Beschrankung
des kulturellen Gedichtnisspeichers, der »Rumpelkammer voller to-
tem Tand«, korrespondiert die Entgrenztheit seines belesenen Assozia-
tionsreichtums, der jede Lebensregung sogleich in »tausende Verglei-
che [...] zerfasert«. Und aus eben dieser Zwischenstellung ergibt sich
emne Dynamik, die die Losung herbeifiihrt: Die doppelte Abstoflungs-
bewegung fiihrt ihn zu einem anderen Raumerleben, das weder to-
pisch noch utopisch, sondern atopisch ist — das Erleben eines Gefiihls-
raums, der sich im Eingedenken der eigenen Verganglichkeit offen-
bart. Dem entspricht auf der Ebene der poetischen Sprache der nicht
verortbare Raum intertextueller Verweise, die Reminiszenzen an Ver-
gangenes wecken, ohne sie auf bestimmte Bedeutungen festzulegen.
Einen Komplex dieser Verweise haben wir herausgegriffen. Seine pri-
vilegierte Stellung ergibt sich aus dem Umstand, dafl er nicht nur An-
spielungsmaterial ist, sondern nach genau demselben Funktionsprinzip
gebildet wurde: Fausts Makrokosmosvision und seme Erdgeistbe-
schworung reprisentieren die beiden Aspekte des literarischen
Textgewebes: die raumliche Struktur eines topischen Wissens, inner-
halb dessen »alles sich zum Ganzen webt« (V. 447), und die raumlose,
begrifflich nicht faflbare (vgl. V. 512f)) Kreativitit der Enbildungs-
kraft mit threm unendlich »wechselnd Weben« (V. 506). Auch diese
Referenz bediirfte freilich emer eingehenden Interpretation, die hier
nicht durchgefiihrt werden kann.® Fiir unseren Vergleichszusammen-
hang geniigt die Feststellung, dafl auch Fausts Konflikt darin besteht,
zwischen Topik und Utopik hin- und hergerissen zu sein: die Makro-
kosmosvision befriedigt thn nicht, weil sie nur em »Schauspiel« ist (V.
454); die Erdgeistbeschworung scheitert daran, dafl er ihre »freie
Kraft« (V. 618) nicht »halten« kann (V. 625). Auch hier gelingt das er-
imnernde Erwachen der verschiitteten Gefiihle erst in der Konfronta-
tion mit dem eignen Tod: In dem Moment, als Faust die Giftphiole

% Ebd.
% Vgl. hierzu Verf.: Naturbild und Diskursgeschichte. »Faust«-Studie zur Rekonstruk-
tion dsthetischer Theorie. Stuttgart 1992, S. 115-255.

218 Peter Matussek

https://dol.org/10.5771/9783968217031-188 - am 17.01.2026, 18:38:44. O



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Mund fithrt, bringt thn des »Glockentones Fiille« (V. 773) mit
der Kindheitsreminiszenz »zuriick [...] in das Leben« (V. 770).

v

Liegt also im »Faust« die Antwort auf das poetische Ritsel, das »Der
Tor und der Tod« stellte? Selbstverstiandlich nicht. Sondern es ist die
Frage, die sich in thm spiegelt. Der Goethesche Pritext ist das Refle-
xionsmedium fiir den Dramentext Hofmannsthals. Wie dieser im Re-
kurs auf jenen seinen intertextuellen Erinnerungsraum vertieft, so ver-
tieft auch der Pritext den seinen durch Anspielungen auf dltere Quel-
len. Was beide Werke verbindet, ist nicht emnfach die isomorphe
Struktur der Gedachtnisproblematik, sondern die Gestik des histori-
schen Riickverweisens, in der sie zur Darstellung kommt. Die Muse-
umskultur des ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts, an der Clau-
dio leidet, zeigt sich im Gewand der spiten Goethezeit; und der frihe
Goethe illustriert die Wissenskrise semer Zeit durch einen Faust, der in
ein »Museum gebannt« (V. 530) ist, das der Phase des Ubergangs von
der Renaissance zum Barock angehért. Zwar spiegelt sich sowohl in
Claudios »Rumpelkammer voller totem Tand« wie auch in Fausts von
»Trodel [...] mit tausendfachem Tand« (V. 658) vollgestopfter Gelehr-
tenstube eine - bezogen auf den jeweiligen Moment der Werkentste-
hung - durchaus aktuelle Symptomatik. Diese jedoch wird beide Male
durch Riickprojektion auf eine frithere Epoche in eine Bewegung des
historischen Erinnerns hineingezogen, die die auktoriale Gegenwart
als Zukunft erscheinen lafit. Der atmosphirische Effekt solch einer er-
innernden Vorwegnahme ist die Offnung des Moglichkeitssinns ge-
geniiber dem faktischen Geschichtslauf; das historisch Geschehene
verliert in der Besinnung auf seine Urspinge den Charakter der
Zwangslaufigkeit und wird ener reaktualisierenden Betrachtung zu-
ganglich. Was auf diese Weise von der Renaissance-Reminiszenz der
Eingangsszene des »Faust« antizipiert wird, 1st eine Alternative zu je-
ner Form der Temporalisierung, die sich 1m letzten Drittel des acht-
zehnten Jahrhunderts als Reaktion auf den — mit den epochenspezifi-
schen Formen der raumlichen Wissensorganisation, Tableau und Ta-
xonomie, nicht mehr zu bewiltigenden — Erfahrungsdruck abzuzeich-

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 219

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen begann.® Die Durchsetzung des historistischen Wissenschaftsver-
standnisses, die in den zwanziger Jahren des neunzehnten Jahrhun-
derts — der Zeit also, in der Hofmannsthals Drama spielt — abge-
schlossen war, zeigt sich hier noch in der Offenheit der Ausgangssitua-
tion. Goethes Alternativentwurf zur Temporalisierung, der dem histo-
ristischen Dilemma von adynamischer Simultaneitit und unanschauli-
cher Sukzession zu entgehen suchte,® ist in der poetischen Kritik an
den komplementdren Defiziten von Makrokosmosvision und Erd-
geistbeschworung bereits vorgezeichnet: Das erste Zeichen ist zwar
anschaulich, 1afit aber die authentische Erfahrung des Lebensprozesses
vermissen, die das zweite Zeichen zwar vermittelt, ohne jedoch be-
greiflich zu sein. Die historischen Quellen, auf die Goethe bei dieser
Konfrontation zweier Zeichenmodelle rekurriert, sind zu vielfaltig, als
daf§ hier auf sie eingegangen werden konnte. In unserem Zusammen-
hang gentigt aber auch der Hinweis auf eine ganz bestimmte Referenz,
da sie durch die Spezifik des »Faust«Bezuges in Hofmannsthals Dra-
ma gleichsam herausgefiltert wird: die magische Animation des Ge-
déchtnisraums durch Giordano Bruno.

Goethe, der den zwischen kosmologisch-anschaulicher und herme-
tisch-okkulter Renaissance-Alchemie eigentiimlich oszillierenden Na-
turphilosophen zeitlebens schitzte,® war schon wihrend semer Jugend
mit dessen Gedankenwelt in Berithrung gekommen und las nachweis-
lich wihrend des Straflburger Studienaufenthaltes, als der Entschluf}
zu einem »Faust«-Drama reifte, »De la causa, principio et uno«.® Zwar
bleiben die Bezugnahmen in der »Magiertragodie« des »Faust« — abge-
sehen von der direkten Anspielung der Verse 590ff. — implizit. Doch
die Motivverwandtschaft ist nicht zu iibersehen. Fausts Ubergang
vom anfinglich begeistert aufgenommenen, dann enttduscht fallenge-

o Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstver-
stindlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts. Miinchen/Wien 1976.

' Die zentrale Bedeutung dieses Motivs dokumentieren dic Beinrdge des vom Verf.
hrsg. Bandes: Goethe und die Verzeitlichung der Natur. Miinchen 1998.

5 »Dieser auflerordentliche Mann ist mir niemals ganz fremd gewordene, schreibt
Goethe am 1.2.1812 an Schlosser. Weimarer Ausgabe, Bd. IV. 22, Weimar 1901, S. 258).

® Die Lektiire ist vermerkt in den »Ephemerides« von 1770. Weimarer Ausgabe, Bd.
I. 37, Weimar 1896, S. 82. Zu der bis in das Jahr 1764 zuriickreichenden Bruno-Kenntnis
Goethes und ihren Niederschlag in dessen Werk vgl. Werner Saenger: Gocthe und Gior-
dano Bruno. Ein Beitrag zur Geschichte der Goethischen Weltanschauung. Berlin 1930.

220 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lassenen »Schauspiel« (V. 454) der Makrokosmosvision zur Beschwo-
rung des Erdgeistes im Interesse der leibhaftig erfahrenen Teilhabe an
der Produktivitit der Gottnatur — dieser Ubergang reflektiert Brunos
Distanznahme zur pansophischen Weltharmonik, der er einerseits
noch anhidngt, die er aber andererseits in der erwihnten Schrift als
blofles »Gleichnis« der »groflen und unendlichen Wirkung der gottli-
chen Allmacht« versteht, deren geistige Bewegung sich »alle die Glie-
der durchstromend, / Ganz mit dem Leibe vereint« manifestiert. Die-
ses Stromen, das — wie oben erwihnt — ebenso von Claudio wie von
Faust als Metapher fiir den Prozef! des Erinnerungsvorgangs verwen-
det wird, ist auch fiir Bruno letztlich nur in der Annahme des Todes
zu erfahren. Was ihn seiner Hinrichtung furchtlos entgegensehen lief},
war die Gewiflheit, in der Selbstauflésung zur urspiinglichen Einheit
zuriickzukehren, in die »natura recessus«, die »himmlische Heimat«
der Priexistenz.®

Es sind aber nicht nur diese allgemein weltanschaulichen Ahnlich-
keiten, die Hofmannsthals Drama tiber das Goethesche auf das Werk
Brunos riickverweisen lassen. Der zentrale Strang in dieser Verwelis-
kette wird durch das Motiv der Reanimation des toten Gedachtnis-
raums gekniipft. Jene schon von Hegel erkannte Tatsache, dafl Bruno
die klassische ars memoriae in emer Weise aufgriff, die »der Kunst eine
tiefere innere Bedeutung gegeben« hat, kommt in Fausts Lektiireer-
fahrungen priagnant zum Ausdruck. Die »Zeichen« des Makrokosmos-
Piktogramms, die ihm »das innere Toben stillen« und »Die Krifte der
Natur [...] enthiillen« (V. 434-438), entsprechen dezidiert der Funkdti-
on des Gedichtnistheaters der Renaissance, wie sie Frances Yates her-
ausgearbeitet hat:

Der hermetisch beeinflufite Mensch der Renaissance glaubt sich im Besitz
gottlicher Krifte; er kann ein magisches Gedichtnis bilden, mit dessen Hil-
fe er die Welt erfaflt, indem er den gottlichen Makrokosmos im Mikro-
kosmos seines gottlichen mens widerspiegelt. Die Magie der himmlischen

5 Giordano Bruno: Uber die Ursache, das Prinzip und das Eine [De la causa, princi-
pio et uno). Stuttgart 1986, S. 53 und 57.

% Ebd., S. 20. An anderer Stelle heifit es: »Entweiche, Leben! und hindere mich nicht
mehr, dafy ich heimwirts strebe zu meinem Vaterhause und zu meiner Heimat, zu meiner
Sonne; 1afl mich jetzt, dafl ich nicht ferner Trinen zu vergieflen und getrennt sein brauche
von meinem Gliick!« (K. V, S. 88).

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 221

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Proportionen stromt aus seinem Weltgedichtnis in die magischen Worter
seiner Rede- und Dichtkunst, in die vollkommenen Proportionen seiner
Kunst und Architektur. Etwas hat sich innerhalb der Psyche ereignet, wo-
durch neue Krifte freigesetzt wurden.®

»Bin ich ein Gott?« fragt Faust, da er feststellt: »Ich schau in diesen
reinen Ziigen / Die wirkende Natur vor meiner Seele liegen« (V.
439f.). Schon das Gedachtnistheater des Giulio Camillo erweiterte die
mnemotechnische Funktion der antiken Memoria-Paliste, indem es
den gesamten Kosmos einzufangen suchte und dem Gedichtnis des
Menschen dadurch magische Krifte verlieh, dafl es ithn aus sich her-
aus zu reproduzieren vermochte. »Bruno«, schreibt Yates,

geht von denselben hermetischen Prinzipien aus. Wenn der mens des Men-
schen gottlich ist, dann liegt die gottliche Organisation des Universums in
seinem Innern; und eine Kunst, die die gottliche Organisation im Ge-
dichtnis reproduziert, wird die Kriifte des Kosmos anzapfen kénnen, die
im Menschen selbst sind.*

Fausts Bewunderung fir das »Schauspiel«, »Wie Himmelskrifte auf
und niedersteigen / Und sich die goldenen Eimer reichen« (V. 449f.),
mufl im Zusammenhang mit dieser animistischen Magisierung der
Memoria-Theater gesehen werden. Das antike Motiv der »goldenen
Kette«, auf das Faust anspielt, fand unter dem Emnfluff Marsilio Ficinos
in Camillos Theater ebenso Eingang® wie in das Gedéachtnissystem
von Brunos »Schattens; es 1st, wie Yates erldutert, eme »Gedachtnishil-
fe«.® Diese Gedéchtnishilfe freilich wird bei Bruno zu emer hochst
komplizierten Anordnung ausgeweitet, deren abstruse Kombinatorik
letztlich auch den von magischen Zeichen besetzten Rahmen des Ge-
dachtnistheaters sprengt. Der dekonstruierende Uberfluf} der Beziige,
der an Claudios »tausende Vergleiche« erinnert, ist keineswegs, wie
die Bruno-Rezeption lange Zeit angenommen hat, eine unbeabsichtig-
te Nebenwirkung.” Fir Bruno »war Magie kein Zweck an sich, son-

% TFrances A. Yates: Gediichtis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles bis Shake-
speare. 3. Aufl. Berlin 1994, S. 159.

“ Ebd., S. 234.

% Ebd., S. 140.

% Ebd,, S. 206.

7 Hegel etwa schreibt: »es lanft hier in diesem Versuche zu ordnen alles aufs Unor-

dentlichste durcheinander« [Vorlesungen Geschichte der Phioloosphie, a.a.0., S. 39].

222 Peter Matussek

17.01.2026, 18:38:44, [



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern ein Mittel, um hinter den Erscheinungen zu dem Einen zu gelan-
gen.«* Deshalb inflationiert er die astrologischen, mythologischen und
kabbalistischen Zeichen, um tiber den Kosmos ihrer Erscheinungs-
formen hinauszuweisen. Magische Gedachtnissysteme kénnen thm zu-
folge zwar »auf wunderbare Weise [...] alle Seelenkrifte« unterstiit-
zen,” doch ithr mystischer Zweck wird erst dann erreicht, wenn sie
gleichsam wie die Leiter, die man nach der Benutzung hinter sich 1afit,
als blofles Instrument des Aufstiegs transzendiert werden. So griindet
denn auch die Reihe in »Die Fackel der Dreiflig Statuen« in den »figtir-
lich nicht darstellbaren« Begriffen, die »das unendliche Verlangen und
Bediirfnis nach der gottlichen Unendlichkeit, den Durst nach dem
Unendlichen« zum Ausdruck bringen.® Diese Position Brunos wird
reflektiert in Fausts »Zeichentrinken«, der mit der Wendung »Welch
Schauspiel! Aber ach! ein Schauspiel nurl« (V. 454) erkennt, daf} die
»unendliche Natur« darin nicht zu fassen (V. 455) ist und sich deshalb
dem Erdgeist zuwendet, der thm »ndher« ser (V. 461). Naher ist er
thm, weil er unmittelbar leiblich erfahren und gefiihlt werden kann.
Dieses sinnliche, unter Einsatz des Lebens vollzogene (vgl. V. 481) Er-
mnern, das den Goetheschen Erdgeist mit Brunos »anima terrae« ver-
bindet,” représentiert eine Linie der Memoria-Tradition, auf die auch
das Geschehen in Hofmannsthals Drama zentral anspielt.”” Die An-
spielung selbst bleibt dabei vollig latent - wie iiberhaupt Hof-

" Yates, a.a.0., S. 205,

 Giordano Bruno: Opere latine, hrsg. von Francesco Fiorentino u.a.. Neapel/Florenz
1879-91, I (i), S. 78.

™ Yates, a.a.0., 5. 266f. - Vgl. den Passus in »De la causa<: »Weil also die gotiliche
Substanz unendlich ist und sich tiberaus weit entfernt von ihren Wirkungen halt, welche
die duflerste Grenze unseres Erkenntnisvermégens darstellen, so kénnen wir unmittelbar
von thr gar nichts wissen, sondern nur ihre »Spur« erkennen, wie die Platoniker sagen, ihre
sentfernte Wirkunge — in den Worten der Peripatetiker, ihre »Hiille« — im Sinne der Kabba-
listen, ihre :Riickansicht« — nach der Lehre der Talmudisten oder — mit den Apokalypti-
kern zu reden — nur ihr Spiegelbilds, ihren »Schattenrifl, ihre Verschliisselung im »Ritsel«
(a.a.0., S. 53).

" Erich Trunz: Anmerkungen des Herausgebers zu Goethes »Faust.. In: Hamburger
Ausgabe Bd. 3, S. 461-647, hier S. 498.

7 Diese Linie betont — unabhiingig von der vorliegenden Studic und mit etwas ande-
rer Interpretationstendenz - auch Thomas Wigenbaur: Memory and Recollection: The
Cognitive and Literary Model. In: Ders. (Hrsg.): The Poetics of Memory. Tiibingen 1998,
§.3-22, hier S. 144f.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 223

, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mannsthals Bruno-Lektiire, die iber das allgemeine Bildungswissen
zum Neuplatonismus hinausginge, gesondert nachgegangen werden
miifite.”® Dennoch lafit sich die animistische Funktion seiner Sprach-
magie erst erfassen, wenn sie vor diesem Hintergrund betrachtet wird.
Wie Elisabeth von Samsonow darlegt, beruht Brunos »Pan-Mne-
mismus«” mit seiner »existential-logischen« Opposition zur »nur lo-
gischen« Linie der Gedachtnistheorie”™ auf emer doppeldeutigen An-
schauung des Lebens als einer »Textilie«: Diese besteht zum einen aus
der »Fadenreihe eines Gewebes« — so die urspriingliche Bedeutung
von Brunos ord® — und zum anderen aus der Kraft des »verborgenen
Samens«, aus dem der Korper die »Schicksalsfiden aussendet«.® Beide
Aspekte dieser Webe-Metaphorik, die auf den etymologischen Ur-
sprung des Textbegriffes rekurriert, werden explizit in Fausts Ein-
gangsmonolog angesprochen: in der ordo des Makrokosmoszeichens,
in der »alles sich zum Ganzen webt« (V. 447), und in der schopferi-
schen Produktivitit des Erdgeistes, die »Quellen alles Lebens« (V.
456), die »am sausenden Webstuhl der Zeit / [...] der Gottheit leben-
diges Kleid« wirken (V. 508f.). Wie Bruno, so sieht auch Goethe, der
die entsprechende Stelle aus der »Monas« kannte,* erst in der Ver-
mittlung beider Aspekte den Weg zu einem Memorieren, das als emo-
tionale Bewegung erfahren wird. Im »Faust« kommt dies dadurch zum
Ausdruck, daf} der eigentliche Verwandlungsakt, die Wiedergewin-
nung des authentischen Existenzerlebens in der gefiihlten Erinnerung
der eigenen Kindheit, erst stattfinden kann, nachdem die reziproken

" Der »Index Nominume« verzeichnet nur cinen Eintrag zu Bruno, und zwar aus den
»Aufzeichnungens, allerdings sollte eines seiner frithesten Dramen »Giordano Bruno« hei-
fen. Vgl. SW XVIII Dramen 16, S. 9.

7 Elisabeth von Samsonow: Das Konzept eines ontologischen Modells auf der Basis
einer neuen Grammatik: Die Welt als gottlicher Kérper in Giordano Bruno. In: MOMUS
V-VI (1996), S. 145-152, hier S. 150.

7 Elisabeth von Samsonow: Mnemotechnik auf weiblichem Korper. Petrus von Ra-
vennas Gedichtniskunst. Wien 1996, S. 5.

™ Elisabeth von Samsonow: Zeit bei Giordano Bruno oder die Einverleibung der
Welt im Gediichtnis. Wien 1996, S. 3, Anm. 9.

¥ Giordano Bruno: Uber die Monas, die Zahl und die Figur, hrsg. von Elisabeth von
Samsonow. Hamburg 1991, S. 19.

81 Und zwar méglicherweise nicht erst durch seinen spiteren Ubersetzungsversuch,
sondern bereits in Frankfurt, wo das Werk in der Stadtischen Bibliothek zuginglich war.
Vgl. Saenger, a.a.0., S. 40.

224 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vereinseitigungen der magischen Zeichen iberwunden sind. Im To-
desentschlufl fallen beide zusammen; er vermittelt Faust eine neue
Lebensintensitat, die an das infantile Gefithl raumlicher Geborgenheit
bei gleichzeitiger Offenheit fiir die himmlischen Sphiren ankniipft
(vgl. V. 761-784).

Im Verfolgen dieser Verweiskette von »Der Tor und der Tod«
tiber Goethes »Faust« zu Brunos Memoria-Schriften, die wiederum
Reminiszenzen an altere Quellen - ndmlich emerseits die antike
Mnemonik und andererseits die hermetische Magie - evozieren, ha-
ben wir uns anscheinend weit von Hofmannsthals Drama fortbewegt.
Doch das Gegenteil ist der Fall. Erst im Riickgang durch die mehrfach
aufeinandergeschichteten Textebenen, die hinter dem jeweiligen Pha-
notext den zugrundeliegenden Genotext aufscheinen lassen, der sich
wiederum als Phanotext eines weiter zurtiickliegenden Genotextes er-
weist und so fort — erst in diesem Riickgang durch die verschiedenen
intertextuellen Transformationsstadien erschliefit sich das poetische
Ratsel, wie Claudios Selbstverwandlung literarisch beglaubigt wird.
Claudios mysterioser Wiedergeburt im Moment des Sterbens ent-
spricht auf poetischer Ebene eine »Sprachmagie«, die durch indirekte
Verweise einen unendlichen Regrefl der Evokation von Vorldufertex-
ten in Bewegung setzt, und deren Dynamik den Horizont der Textua-
litat letztlich uberschreitet. Worauf diese Bewegung zurtickgeht, bleibt”
also philologisch im Dunkeln. Der Mechanismus der Verweisdynamik
aber lafit sich durchaus beschreiben. Zu diesem Zweck sei zunachst
noch einmal die Erinnerungsfigur der drei dominanten Referenztexte
rekapituliert.

Aller drei Ausgangspunkt ist der geschlossene Gedachtnisraum
(Brunos ordo, Fausts Makrokosmoszeichen, Claudios Biicherwelt), der
als »Gleichnis«, als »Schauspiel«, als »Kunstliches [...] Ainter dem der
Sinn erst nach Lebendgem schweift« (Claudio, S. 284f., Herv. P.M.),
zu tiberwinden ist. Doch das Eingehen in die reine Transzendenz -
die »himmlische Heimat« (Bruno), die »Sphiren remer Tatigkeit«
(Faust, V. 705), die »verborgene Geisterwelt« (Claudio, S. 297) - voll-
zieht sich erst im Tod. Was zuvor in dessen Angesicht aber bereits er-
fahren werden kann, ist die affektive Betroffenheit eines Erinnerns an
frithere Existenzweisen. In ihr fallen die Partikularititen der habituel-
len Alltagswahrehmung ab, was anamnetische Prozesse aufsteigen

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 225

https://dol.org/10.5771/8783968217031-188 - am 17.01.2026, 18:38:44. O



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lafit, die ein Vorgefihl der Emmswerdung mit dem Lebensganzen ver-
mitteln. In seiner Todesreflexion erinnert sich Bruno an die infantile
Sehnsucht, dafl er »heimwirts strebe« und antizipiert darin die Riick-
kehr zu seinem »Vaterhause«.®” Im Moment der Todesbereitschaft,
das »hohe Leben« der »Gétterwonne« (V. 706) vorwegnehmend, wird
Faust an seine Kindheit erinnert, als er »ahnungsvoll des Glockento-
nes Fiille« (V. 773) vernahm. Und in Claudios Todesbegegnung »be-
michtigt sich des Kindersinns / So hohe Ahnung von den Lebensdin-
gen, daf} er sein »sterbendes Besinnen« dem »Lebenstraum« vorzieht
(S. 297).

Die poetische Technik nun, die dieser Erinnerungsfigur entspricht,
ist die Reanimation der Sprache durch die Konfrontation mit ihrem
eigenen Tod. Analog zum ungeheuren Anspielungsreichtum der Me-
moria-Schriften Brunos und zu Fausts Durchstudieren aller scholasti-
schen wie esoterischen Wissenschaften dufiert sich in Claudios »Uber-
maf} / Getraumten Fiithlens« (S. 297) die Bereitschaft, diesen Tod der
Sprache als solchen anzuerkennen und sein Eingedenken zugleich als
Chance wahrzunehmen, den zum Zitat erstarrten Gedéchtnisraum der
Schrift zu 6ffnen. Dies geschieht durch eine Tiefenschichtung des
sprachlichen Materials, die es dadurch in Bewegung versetzt, daff hin-
ter jeder Ebene die Erinnerung einer ithr zugrundeliegenden erahnbar
wird. Die sequentielle Oberflichensemantik des dramatischen Phano-
textes 6ffnet sich in die Vertikale und lafit so einen neuen Raum ent-
stehen, der nicht mehr von einer statischen Topik zusammengehalten
wird, sondern von der temporalen Dynamik der geistigen Bewegung,
die aus den transformatorischen Vollziigen der Lektiire hervorgeht.
Indem sie sich auf jene Tiefenschichtung einlafit, erkennt sie, daf} das
sprachliche Material niemals fur sich selbst steht; die zum Bildungsgut
mortifizierten Schichten wecken Reminiszenzen an immer frithere,
und daraus bezieht der Dramentext seine animistische Qualitédt. Seine
Sprachmagie ist also keineswegs aus dem Nichts herbeigezaubert,
sondern, wie Karl Pestalozzi in seiner einschlagigen Studie feststellt,
Effekt einer Sprachskepsis,” die den Eindruck des déja entendu, der sich
unweigerlich mit jedem Satz einstellt, zum Ausgangspunkt intertextu-

¥ Vgl Anm. 65.

8 Er nennt Sprachskepsis und Sprachmagie die »verschwisterten Pole« in Hofmanns-

thals Werk. A.a.O., S. 126.

226 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eller Transformationen nimmt. In das Uberangebot der Riickverweise
koénnen Ahnungen dessen einstromen, was von dem an Ort und Stelle
Gesagten verfehlt werden mufl. Diesen Verwandlungsprozefl be-
schreibt Hofmannsthal sehr anschaulich in der kurz nach »Der Tor
und der Tod« entstandenen Rezension tiber Alfred Bieses »Philoso-
phie des Metaphorischen«: Er spricht dort von der »unheimlichen
Herrschaft, die die von uns erzeugten Metaphern rickwirkend auf
unser Denken austiben, — andererseits der unsaglichen Lust, die wir
durch metaphorische Beseelung aus toten Dingen saugen.« Dies brin-
ge »mn den gigantischen Raum [der metaphorisch angereicherten
Wahrnehmung, P.M.] einen ritselhaft intimen Zauber«* Auf ihn zie-
len die Worte des Todes in Hofmannsthals Jugenddrama: »Was allen,
ward auch dir gegeben, / Ein Erdenleben, irdisch es zu leben. / Im In-
nern quillt euch allen treu ein Geist, / Der diesem Chaos toter Sachen -
/ Beziehung einzuhauchen heifit« (S. 290). Solcher Art sind die Bezie-
hungen der niemals sich selbst gentigenden und in thren Reminiszen-
zen riickwirkend das dramatische Geschehen beglaubigenden Sprache
bei Hofmannsthal. Er haucht dem abgelebten Sprachkoérper seines
Stiickes neues Leben ein und bringt thn zum Tanzen, indem er ihm
die Melodie seines eigenen Requiems vorspielt. Sein »neuer Todten-
tanz« ist der Totentanz transformatorischer Intertextualitat.

Daf} explizite Spuren einer Bruno-Lektiire dem Drama nicht an-
zumerken sind, spricht nicht gegen deren Bedeutung fiir das Zustan-
dekommen dieser Sprachmagie. Im Gegenteil. Gerade auf der Tatsa-
che, daf} die Riickverweise mit jeder Textschicht palimpsestartig laten-
ter werden, beruht die Dynamik der Animation des Gedachtnisraums:
Je tiefer die Lektiire in die verborgeneren Subtext-Schichten eindringt,
um so freier kann sich die Imagination des Lesers entfalten; mit der
Abnahme der expliziten Vorgaben steigert sich der Eigenanteil asso-
ziativen Erinnerns, das auf immer Vorlaufigeres rekurriert, letztlich
die Ahnung eines préexistenten Sinns. So ist auch Brunos Magisie-
rung des Memoria-Theaters nur eine Zwischenstufe dieser Dynamik,
an der sie nicht halt macht, sondern zurtickverweist auf Plotin, auf
Plato. Gleichwohl ist sie eine notwendige Zwischenstufe, die nicht
ausgelassen werden kann. Denn iiber sie gehen alle Wege der Ge-

# GWRALS. 192.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 227

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dachtniskritik des 19. Jahrhunderts, die eingangs genannt wurden:
Hegel nahm, wie erwiahnt, Giordano Bruno von semer Fundamental-
kritik an der ars memoriae aus, da er »der Kunst eine tiefere innere Be-
deutung gegeben« habe. Auch das Gleichnis iiber den Weltverlust des
modernen Astheten in Kierkegaards »Entweder/Oder« findet seine
Auflésung in emnem Erinnerungsakt, der mit Brunos antizipatorischer
Regression korrespondiert: »Alles, was erlebt ist«, fahrt Kierkegaards
Dichter fort,

tauche ich unter in die Taufe des Vergessens zum ewigen Leben der Erin-
nerung. Alles Endliche und Zufillige ist vergessen und getilgt. Da sitze ich
als ein alter grauhaariger Mann in Gedanken und erklire die Bilder mit
leiser Stimme, beinahe fliisternd, und mir zur Seite sitzt ein Kind und hort
mir zu, wiewohl es sich an alles erinnert, ehe denn ich es erzihle.*

Fur Nietzsche schliefflich ist Bruno einer der wenigen, denen die Syn-
thesis von Geist und Leben gelang - jene Synthesis, die Hofmannsthal
zur Grundlage seines Formbegriffs machen wird. »Die héheren For-
menx, notiert Nietzsche, liegen dort vor, »wo der Kiinstler nur ein
Theil des Menschen ist — z. B. Plato, Goethe, G[iordano] Bruno. Diese
Formen gerathen selten.«* In der Tat sind es besonders diese drei, die
als Vorldufer genannt werden mussen, um Hofmannsthals Motiv der
antizipatorischen Anamnesis verstandlich zu machen. Ihre gemeimsa-
me Intention, die Erinnerung an die Einheit mit der Weltseele bzw.
dem Naturganzen,” realisiert sich nicht durch positive Darstellung,
denn das wire — wie dem in seiner Frithphase bereits mit dem neupla-
tonischen Schrifttum vertrauten Hofmannsthal® durchaus bewuft ist
- eine »Verfehlung gegen die Wort-magie«: »Die magische Herrschaft
tiber das Wort das Bild das Zeichen darf nicht aus der Pri-Existenz in

& Vgl. oben Anm. 20. Schon Hegel betont, dafl »in dem Bilde der Erinnerung alle die-
se Zufilligkeiten verléscht sind« (Werke, a.a.0., Bd. 13, S. 249).

8 Friedrich Nietzsche, KSA Bd. 11, §. 159.

¥ Mit Bezug auf Goethe habe ich dies herausgearbeitet in dem Aufsatz: Goethes Le-
bens-Erinnerungen. In: Hans Werner Ingensiep / Richard Hoppe-Sailer (Hrsg.): Natur-
Stiicke. Zur Kulturgeschichte der Natur, Ostfildern 1996, S. 135-167.

A Vgl. Ortwin Kuhn: Mythos, Neuplatonismus, Mystik: Studien zur Gestaltung des
Alkestisstoffes bei Hugo von Hofmannsthal, T. S. Eliot und Thornton Wilder. Miinchen
1972.

228 Peter Matussek

17.01.2026, 18:38:44, [



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Existenz hintibergenommen werden.«® Eben dieser Vorbehalt, der
klarstellt, dafl die Innewerdung Claudios in der Begegnung mit dem
Tod nur eine »ahnende Vorwegnahme«* sein kann, verbindet Hof-
mannsthal, unabhidngig von dezidierter Lektiireerfahrung, mit Brunos
neuplatonischer Skepsis gegentiber der Darstellbarkeit der gottlichen
Substanz. Zu Recht verbindet Werner Metzeler die drei Stationen,
wenn er feststellt: »Der Schritt [von der Plotinschen Selbstsetzung des
Geistes, P.M.] zum Pantheismus eines Giordano Bruno und zum ant-
zipierten Weltbesitz eines Hugo von Hofmannsthal ist nur ein klei-
ner.«"! In der Antizipation emer vom Alltagsbewufitsein unverstellten
Anamnesis sind sie sich verwandt. Und so ist es vielleicht doch ein
versteckter Bezug zu Brunos Vers tiiber den Zustand der Freiheit von
den Konstrukten der gewohnlichen Wahrnehmung - »Nie konnen sie
verschleiern meinen Blick«? -, wenn Claudio sagt, er lerne durch den
Tod das Leben erstmals »Nicht wie durch einen Schleier« sehen (S.
296f.). Doch gerade in der Vagheit solcher Beziige, dies sei noch ein-
mal betont, besteht thre Prignanz. Die Intensitit des Erinnerns stei-
gert sich mit der Ferne des Erinnerungsobjekts. »Das alles sah ich jetzt
scharf und springend, weil es verschwunden war«® - heifit es in der
Erzihlung »Das Gliick am Weg, die zeitgleich mit »Der Tor und der
Tod« entstand.

Sofern also das Frithwerk eine Antwort zu geben vermag auf unsere
Ausgangsfrage nach der »Form«, die Hofmannsthal in seiner Schrift-
tumsrede vorschwebte, lafit sich feststellen, daf} es sich um die Form
eines antizipatorischen Erinnerns handelt, die aus ihrer doppelten Ge-
genbewegung zum erstarrten, bedeutungslos gewordenen Gedachtnis-
raum der Schrift und dessen Pendant, der positivistischen Philologie,
thr Profil gewinnt: Quer zu dieser schlechten Alternative wird der lite-

% GWRAIILS. 601.

* Ebd., S. 609.

"' Werner Metzeler: Ursprung und Krise von Hofmannsthals Mystik. Miinchen 1956,
S. 58. Die Feststellung spielt an auf eine Notiz in »Ad me ipsums, die mit der zuvor zitier-
ten in Verbindung steht: »Zustand dieser Jugend [/] antizipierter Weltbesitz« (a.a.O., S.
609).

” Dela causa, 2.2.0., S. 23.

¥ GWE,S.33.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 229

12026, 18:38:44.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rarische Kanon bei Hofmannsthal durch intertextuelle Ruckverweise
und Reminiszenzen, Anspielungen und Andeutungen in ein dynami-
sches Kriftefeld verwandelt, in dem das Vergangene zu neuem Leben
kommt — als Erinnerung nicht blof an einen bestimmten Wissensbe-
stand, sondern emnen darin erst zu suchenden, erst noch zu realisie-
renden Gehalt. Dieses poetische Verfahren korrespondiert mit jener
»hoheren Forme, die Nietzsche an Plato, Goethe und Bruno wahr-
nahm. Und zu ihr liefert die Schrifttumsrede mit ihrer Gegeniiberstel-
lung der beiden in Renaissance und Reformation wurzelnden Topo-
pathien des neunzehnten Jahrhunderts und der Forderung einer neu-
en Synthese von Geist und Leben den theoretisch-politischen Schliis-
sel nach, wie umgekehrt die Form des Frithwerks dem spiter formu-
lierten Postulat Gehalt und Geltung verleiht. Vor diesem Hintergrund
kann jener emnleitend zitierte Typ der Hofmannsthal-Kritik nicht tiber-
zeugen, der den Dichter vor dem Essayisten retten zu miissen meint.
Die »idealtypische Antithese« der Schrifttumsrede und ihre poetische
Vorform gehoren aufs engste zusammen. Gerade weil Hofmannsthal
sich auch poetisch die Antithese von absoluter Kiinstlichkeit und rei-
ner Unmittelbarkeit vorgibt, um sie in den intertextuellen Zwischen-
raumen eines antizipatorischen Erinnerns aufzuldsen, demonstriert er,
dafl die von seiner nachgelieferten poetologischen Reflexion geforder-
te Synthese nicht ein verirrter »Vereinigungswahn« ist, wie Gerhard
R. Kaiser meint. Geirrt hatte sich der spite Hofmannsthal freilich dar-
m, daf} er die »ahnende Vorwegnahme« jenes Erinnerns von Priexi-
stenz »eine Haltung der ganzen Epoche«* nannte. Doch gerade weil er
sich tiber seine Epoche getduscht hatte, die thr Antizipationsvermogen
nicht aus Erinnerungen der Vergangenheit speiste, sondern aus deren
musealer Stillstellung einerseits und ebenso geschichtsvergessenem
Aktivismus andererseits, bleibt die Konstruktion der Schrifttumsrede
giiltig. Thre Idee vom »geistigen Raum der Nation« steht quer zur pra-
faschistischen Propaganda, denn sie ist explizit »iibernational«,” nicht-
topographisch bestimmt. Eine Notiz aus dem folgenden Jahr hebt dies
abermals hervor:

" GW RATI, S. 609.
% Ebd., S. 632.

230 Peter Matussek

am 17.01.2026, 18:38:44. - [Co—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Nation als Geist = die Sprache. Ihr letztes Ziel: das Hervorbringen des
Schénen - das ist des Maflhaften, Geordneten. [/] Das Dichterische ist
immer und jedem Gegenstand gegeniiber ein Durchstoflen (mit den Mit-
teln der Sprache) zum letzten Lebendigen - zu dem worin die Gesetze des
Kosmos rein erkennbar sind: zum »Unterbewufitsein der Dinge«. [/] Ver-
moge der Schonheit ist das Dichterische das Repositorische des Qualitits-
sinnes und der ausgleichende Faktor: zwischen Religion und Welt, zwi-
schen Tradition und Leben.

Diese Sitze stehen in genauer Opposition zum zwanghaften, patholo-
gischen Topographieverstindnis eines Josef Nadler samt dessen »Ge-
schlecht eines strudelnden Chaos«. Die Formen, die der »synthesesu-
chende Geist« bei Hofmannsthal »erringt«, sind, kontrar dazu, »ins
Chaos projizierte Punkte, deren Verbindungen den Grundrif} jenes
Geistraums ergidben«.” Dieser hat mit »Vereinigungswahn« nichts zu
tun; er verdankt seine ausgleichende Funktion vielmehr, wie gezeigt
wurde, einer intertextuellen Bewegung, die im Erinnerungsprozef§
stets zwischen den Fixierungen der beiden topopathischen Extreme
hindurchfiihrt und damit fiir das Eingedenken des Vergangenen offen
bleibt. Vor dem Hintergrund der gegenwirtigen Diskussionen um die
Ambivalenzen von »Gedichtnistheatern, die als mortifizierende Rou-
tineveranstaltungen® oder im Gegenteil als Versuche der performati-
ven Reanimierung von totem Speicherwissen verstanden werden
konnen,® verdient jedenfalls die literarische Erinnerungstechnik Hof-
mannsthals eine differenziertere Auseinandersetzung.

% Ebd., S. 592.

7 Ebd., S. 40.

% Michal Y. Bodemann: Gediichtnistheater. Die jiddische Gemeinschaft und ihre deut-
sche Erfindung. Hamburg 1996.

' Vgl. Verf.: Computer als Gedichtnistheater. In: Gotz-Lothar Darsow (Hrsg.): Me-
tamorphosen. Gedichtnismedien im Computerzeitalter. Stuttgart-Bad Cannstatt 1999, S.
81-99.

Hofmannsthals »Der Tor und der Tod« 231

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

C/u .(._‘/T:j"__

L it

o

4

+ing d Ampezze col ot D Caess, G S
f? G sl S it afi, i Ml 2 e
j Atk / A et Gpa, —AFer s
i s AR WL e L) e T B 5

e

d
Mn;;.-’?.--ff,.

"J( oo

B

In die Landschaft miissen die aktuellen Wetterverhiltnisse eingetragen werden, wenn die Situation,
in der sich der Schreibende befindet, deutlich werden soll: zwei Ansichiskarten Hofmannsthals an
seine Schwiegermuttter Franziska Schlesinger aus den Dolomiten vom 19. und 24. Juni 1903.

232 Konrad Heumann

https://dol.org/10.5771/9783968217031-198 - am 17.01.2026, 18:38:44. r—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

