Soziologien des Lebens
Einflhrung

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

1. WAS IST EINE »S0Z10LOGIE DES LEBENS«?

In den gegenwirtigen soziologischen Theoriediskussionen stellt der Begriff
des Lebens ein vielversprechendes Konzept dar, das auf instruktive Weise ver-
schiedene Theorietraditionen zu verbinden erlaubt und der soziologischen
Theorie zugleich neue Denkmdglichkeiten er6ffnet: Fiir eine lebenssoziologi-
sche Denkweise ist das Leben Subjekt und ebenso Objekt des Sozialen — Sub-
jekt und Objekt von Gesellschaft. Diese lebenstheoretische Kernidee findet
sich in ganz unterschiedlichen Ansitzen. Es gibt Ansitze, die das Leben spezi-
fisch als menschliches Leben fokussieren oder in vergleichender Perspektive
nach den Charakteristika des menschlichen Lebens fragen — so z.B. die Philo-
sophische Anthropologie und der Pragmatismus, die das menschliche Leben
aber nicht teleologisch als Gipfel des Lebens verstehen, sondern es vielmehr als
eine heterogene Form unter vielen anderen Formen des Lebens erschlieflen,
die alle in das Leben eingepasst sind. Hier zeigt sich eine gewisse Ahnlichkeit
zu solchen Ansitzen, die, an die Lebensphilosophie und die Phinomenologie
anschlielend, die Vorstellung des Lebens vorwiegend auf die leibliche bzw. in-
nere »Erfahrung« von Menschen beziehen. Und es finden sich Ansitze, die das
Leben als abstrakten Begriff verwenden, der sich nicht allein oder bevorzugt
auf den Menschen bezieht. Leben wird dann als eine Art Prinzip verstanden,
das eine analoge Bedeutung zum Prinzip der Arbeit in der Tradition von Hegel
und Marx hat. Hier gibt es verschiedene Anschliisse an vitalistisches Denken,
wie z.B. im aktuellen neomaterialistischen Denken, in dem die Vorstellung
einer vis vitalis in die anorganische und artifizielle Wirklichkeit transferiert
wird. Es finden sich auch Beziige zu neo- bzw. postvitalistischen Ansitzen, die
die Idee einer individuierenden Lebenskraft tiberwinden wollen und Leben da-
gegen als ein vorgingiges bzw. hintergriindiges Geschehen verstehen, das sich
gerade nicht auf die Aktivititen individueller Akteure bezieht, sondern viel-
mehr auf den sozialen und umwelthaften Hintergrund. Ein solches Denken

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

schlieft dann eher an die Prozessontologien an, wie sie von Whitehead und
von Simondon entwickelt worden sind. Gelegentlich erginzt der Begriff des
Lebens andere Abstraktionsbegriffe, wie z.B. den Gesellschafts- oder den Sys-
tembegriff, und beansprucht damit auch eine Uberwindung eines gewissen
Soziologismus und Kulturalismus. Schlieflich ist auf Ansitze hinzuweisen,
bei denen der Lebensbegriff als Kritik und Hoffnung verstanden wird: In allen
Ansitzen, die an Bataille anschlieflen, aktuell aber auch in manchen Zwei-
gen der Affektstudien, ist Leben Widerstand, Kritik und Subversion. Es steht
dort gerade nicht auflerhalb der Gesellschaft, der Kultur und des Sozialen (wie
noch bei Nietzsche), sondern ist vielmehr deren verfemter, verdringter, be-
standig ausgeschlossener Teil, der sich trotz allem auf vielfiltige Weise immer
wieder bemerkbar macht.

Der vorliegende Band stellt nun den Versuch dar, lebenssoziologisches
Denken bzw. Soziologien des Lebens systematisch zu versammeln und in ihrer
Vielstimmigkeit sichtbar zu machen — die Vielfalt in der Einheit. Verschiedene
lebenstheoretische Ansitze haben je in ihrer Sprache, Zeit, Disziplin, in ihrem
wissenschaftlichen Kontext Denkressourcen bereitgestellt, um in der sozio-
logischen Theorie das Leben im doppelten Sinn zu denken, also Soziologien
des Lebens zu entfalten, in denen das >des< doppelt gemeint ist: Das Leben ist
sowohl Objekt von Gesellschaft und Soziologie (genitivus objectivus) als auch
Subjekt beider (genitivus subjectivus).!

Soziologien des Lebens in diesem Sinne beziehen sich dann auf solche so-
ziologische Denkweisen, die das (menschliche und nichtmenschliche) Leben
zwar immer auch, aber nie allein als Produkt oder als Disziplinierungsziel von
Gesellschaft oder von Wissens- und Machtverhiltnissen verstehen. Dagegen
wire die Durkheim-Schule beispielsweise eine Soziologie, in der das Leben vor
allem als Objekt von Gesellschaft auftritt. Dafiir stiinde etwa Marcel Mauss’
Untersuchung der »Techniken des Korpers« (Mauss 1989). Ebenso wire an
Norbert Elias” Rekonstruktion der Zivilisierung des kérperlichen Verhaltens
und der Affekte zu denken. Und dhnlich verhilt es sich mit jenen soziologi-
schen Konzepten und Forschungen, die sich unter dem Titel einer Soziologie
des Korpers versammeln (vgl. Gugutzer 2015). Hier soll zwar der Kérper nicht
nur als »Objekt von Subjektivierung«, sondern auch als »Subjekt« gedacht wer-

1 | Im Kontext der Philosophie, genauer der Erkenntnistheorie, hat Thomas Ebke das
Projekt eines »lebendigen Wissens des Lebens« ganz dhnlich formuliert - seinerseits im
Rickgriff auf Plessner und Canguilhem. Ebke wirft die Frage auf, »inwiefern die Subjek-
te, die von der und um die lebendige Struktur der Dinge wissen, ihrerseits [an] dieser
Struktur [...] partizipieren«. Es geht um den »doppelten Genitive: Das Wissen des Lebens
ist eines, »dem sich die Lebendigkeit von Objekten erschlieft (genitivus obiectivus)«,
und zugleich ist dieses Wissen »von lebendigen Subjekten ausgelibtes Wissen (geniti-
vus subiectivus)« (Ebke 2012: 22).

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

den (etwa als Subjekt eines eigenen Wissens). Aber er taucht tendenziell dann
doch als gestaltloses »Rohmaterial, als »Substrat« auf (Alkemeyer 2016: 478).
Auch in poststrukturalistischen Analytiken der Biopolitik, der Gouvernemen-
talitdt und des Rassismus ist Leben vornehmlich Objekt von Gesellschaft (vgl.
z.B. Brockling/Krasmann/Lemke 2007, Niewshner/Kehr/Vailly 2011, Muhle/
Thiele 2.011).

Die genannten Perspektiven haben ihre Berechtigung und sind ohne Frage
dringlich. Zugleich sind sie zu erginzen durch Soziologien des Lebens, die
das Leben als Subjekt der gesellschaftlichen Tatsachen, der Politiken, der Dis-
ziplinen mitfithren: Einmal mehr wire eine allein auf das Leben als Objekt
oder Material gesellschaftlicher Praxen und Diskurse konzentrierte Perspekti-
ve eine letztlich cartesianische. In ihr gehérten Wissen und Leben dualistisch
getrennt bleibenden Bereichen an. (Zu korrigieren sind umso mehr natiirlich
all jene soziologischen Perspektiven, die Leben und Korperlichkeit gar nicht
mitdenken, wie die Enthaltung systemtheoretischer Soziologie von Fragen des
Korperlichen und der Affekte, oder Versuche, das gesellschaftliche Leben als
Folge ausschlieflich >rationaler«< Kalkiile zu »erklidren<.) Man kann das Folgen-
de auch als ein Plidoyer dafiir verstehen, den Kontakt mit den Lebenswissen-
schaften wieder aufzunehmen, ohne die eigene soziologische Perspektive auf-
zugeben. So geht es dem lebenssoziologischen Denken weder darum, Leben
allein als Objekt der Kultur noch nun allein als Objekt der Natur zu verste-
hen (wie in der Soziobiologie).? Das Feld der Soziologien des Lebens umfasst,
noch einmal anders formuliert, jene Theorieperspektiven und Vokabulare, die
Leben und Denken (Leben und Wissen, oder Leben und Konzept) einander
nicht dualistisch gegeniiberstellen, sondern ein »Wissen des Lebens« (Seyfert
20006) formulieren. Auch soziologisches Wissen ist eine Praxis des Lebens,
das sich umgekehrt nur Gehor verschafft und denkbar macht, indem es sich
diskursiviert. Letztlich macht sich das Leben selbst zum Objekt oder Inhalt
des Denkens.

2. WAS IST DAS LEBENSS0ZIOLOGISCHE DENKEN NICHT?

Lebenssoziologische Ansitze, wie sie in diesem Band sichtbar werden, nihren
sich ausdriicklich nicht von der Annahme einer substantiell gefassten, meta-
physischen >Lebenskraft, welche der Vernunft, dem Intellekt oder dem Wis-
sen entgegengesetzt wird. Sie sind nicht unter das Etikett eines substantialis-
tischen oder metaphysischen Vitalismus zu klemmen. Vielmehr geht es ihnen

2 | Vgl. hier etwa das Themenheft Evolution of Society der Philosophical Transac-
tions of the Royal Society B 2009 (http://rstb.royalsocietypublishing.org/content/
364/1533/3127); und kritisch Fischer 2005.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

um das (soziologische) Denken des Lebens. Der habituelle Verdacht gegentiber
jeder Lebenstheorie, es handele sich dabei um Substanzmetaphysik, Irrationa-
lismus, Antiwissenschaft oder auch Antimoderne hatte historische Griinde,
war aber auch immer wieder Teil einer (oft erfolgreichen) disziplinstrategi-
schen Vorgehensweise, bestimmte Wissenschaftsverstindnisse auszuschlie-
en.? Schon in den 1950er Jahren bemerkte Georges Canguilhem, dass es seit
tiber hundert Jahren geniige, eine »Theorie als vitalistisch zu bezeichnen, um
sie zu entwerten« (Canguilhem 2009c: 283). Wenn heute noch in Teilen der
Sozialwissenschaften das Vitale, Korperliche und Affektive ausgeklammert
wird, so ist dies aus einer lebenssoziologischen Sicht eine erstaunlich reduktio-
nistische Auffassung, die auf solche zurtickliegenden Kontroversen verweist.
Zugleich ist gerade im Denken der Korper vieles in Bewegung gekommen; es
gibt eine neue >Lebendigkeit« der Debatte im Zusammenhang vor allem mit
dem affective turn, der Wiedereinfithrung der Emotionen und der Affekte, des
Kérpers und seiner Materialitit in soziologische und sozialwissenschaftliche
Diskurse. Eine lebenssoziologische Denkweise zielt dabei nun darauf, mog-
lichst alle Formen und Aspekte des sozialen oder gesellschaftlichen Lebens zu
denken (entlang der oben sichtbar gemachten Perspektive, die den Menschen
als Subjekt-Objekt von Natur und von Kultur mitfithrt). Gegenstand wiren
etwa die je konkreten und vielzihligen Kollektive vitaler Wesen, die als Makro-
akteure verstanden werden konnten (evtl. #hnlich wie Maurice Haurious Insti-
tutionen: Hauriou 1965, Seyfert 2007), oder die postsozialen Beziehungen, die
als Interaktionszusammenhinge und Identifikationsmodi von Menschen und
Nichtmenschen verstanden werden kénnen (vgl. Knorr Cetina 2007, Descola
2011, Lash in diesem Band). Hier ginge es dem lebenssoziologischen Denken
neben der Berticksichtigung menschlichen Lebens gerade auch um die Ver-
meidung des anthropologischen Egoismus oder Anthropozentrismus. Davon
hat sich etwa auch William James distanziert. Dieser vertritt die Annahme
eines

»Kollektivismus personlicher Leben (der jeden Grad an Verwicklung annehmen und
ibermenschlich oder inframenschlich genauso wie menschlich sein kann), die sich auf
verschiedene Weise erkennen, die verschiedene Strebungen und Impulse haben, die
sich wirklich entwickeln und verédndern - durch Versuch und Irrtum und durch ihre Inter-
aktion und kumulativen Leistungen, welche die Welt hervorbringen« (James 1920: 444;
unsere Ubersetzung).

Es handelt sich bei Lebenssoziologien nicht um phinomenologische Soziolo-
gien des »inneren< Lebens. Vielmehr geht es um Konzepte, die den Cartesia-

3 | Vgl. zur Entwertung des Vitalismus und seiner Rehabilitierung in den Lebenswissen-
schaften Muhle/Voss 2017.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

nismus, die Trennung von aufen und innen zugunsten einer Immanenzonto-
logie zu durchbrechen suchen. Auch wird das Leben selbstredend nicht mit
dem Alltagsleben identifiziert. Stattdessen zeichnen sich lebenssoziologische
Konzepte durch relationale Definitionen des Lebens aus. Die je spezifischen
Lebensformen definieren sich durch ihr Verhiltnis zur Umwelt, oder spinozis-
tisch formuliert: Sie definieren sich durch all das, was sie affizieren und wovon
sie affiziert werden (was sie tun kénnen, und was sie erleiden). Es geht auch
nicht um >Lebensformen«< im Sinne Wittgensteins (das heifit genuin mensch-
liche Praxen, die zudem grundlegend sprachzentriert gedacht werden, auch
wenn es um Begriffe fiir Titigkeiten geht). Das Leben ist in den lebenssoziolo-
gischen Konzeptionen weder eine >Black Box< (Borso 2014, Muhle/Voss 2017),
noch ist alles >Leben«. SchliefRlich handelt es sich bei den folgenden Beitrigen
auch nicht um Vorstellungen >guten«< Lebens, auch wenn sie teils mit normati-
ven Positionierungen verbunden sind (vgl. zu — sehr verschiedenen — norma-
tiven Konzepten und Forderungen etwa Traue 2008, Rosa 2016, Fassin 2017).

3. EINBETTUNG IN HISTORISCHE UND GEGENWARTIGE DEBATTEN

Die lebenssoziologischen Perspektiven versuchen je in ihrem wissenschaftli-
chen Kontext und in ihrer Zeit — und auf durchaus unterschiedliche Weise —
Alternativen zu einer als zu wenig >lebendig« wahrgenommenen Konzeption
des Sozialen zu formulieren. Zum einen gibt es dabei wiederholt deutliche
Beziige zur historischen Lebensphilosophie (Seyfert 2008), wobei diese sich
weniger auf eine Hermeneutik des Lebens beziehen (wie in der Lebensphi-
losophie Wilhelm Diltheys). Zentral ist zum anderen der Bezug zu den Le-
benswissenschaften, der diese allerdings nicht kritiklos als unanzweifelbare
Autoritit in Fragen des Lebens versteht. Vielmehr folgen lebenssoziologische
Ansitze den jeweiligen lebenswissenschaftlichen Referenzdisziplinen (je nach
Ansatz ist dies die Biologie, Zoologie, Psychologie, Physiologie, Medizin) zu-
gleich kritisch und produktiv. Kritisch sind sie, indem sie sich gegen deren
oftmals zu identifizierende Reduktionismen wenden — also etwa gegen die Re-
duktion des (menschlichen) Lebens auf eine evolutionire Absicht der Natur,
auf Gesetze der Psyche, auf seine physiologisch bestimmte Automatenhaftig-
keit oder auf statistisch errechnete NormalgrofRen. Produktiv sind sie, wenn
sie diese Verstindnisse des Lebens nicht als Irrtiimer abtun, sondern als As-
pekte der Selbstauffassung dieses (menschlichen) Lebens verstehen. Zu diesen
miissen andere Aspekte — insbesondere soziale und kulturelle — hinzutreten.
(Menschliches) Leben erscheint dann als Vielfalt nicht aufeinander riickfiihr-
barer Modi, materieller ebenso wie imaginirer und diskursiver.

Angetrieben durch einen derart antireduktionistischen Impuls haben die
zunichst oft in der Philosophie lokalisierten Konzepte selbst Sozial- und Ge-

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

1


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

sellschaftstheorien hervorgebracht. Das gilt etwa fiir Plessner und Gehlen, die
selbst Gesellschaftstheorien entfalteten und tief in die deutsche Soziologie-
geschichte hineinwirkten (Fischer 2006 und in diesem Band). Auch Bergson
hat selbst eine Theorie der Gesellschaft vorgelegt — ein »soziologisches Buch«
(Bergson 1992, vgl. Delitz in diesem Band). Bei anderen Autoren ist die Theo-
riesystematik uneindeutig. Das gilt fiir Georg Simmel, bei dem umstritten ist,
wann er genau zum Lebenssoziologen geworden ist und inwieweit. Wihrend
manche Interpretationen von einer spiten lebensphilosophischen bzw. lebens-
soziologischen Wende Simmels ausgehen (Lichtblau 2017: Kap. II), erkennen
andere Autoren typische »Elemente eines Vitalismus« im Gesamtwerk (Lash
in diesem Band: 54) bzw. identifizieren dort sogar eine systematische Lebens-
soziologie (Kron/Berger in diesem Band). Die bergsonsche Philosophie hat
ihrerseits namentlich franzosische soziologische Theorien informiert: dieje-
nigen von Castoriadis, Deleuze, Guattari, Simondon und in gewisser Weise
auch von Lévi-Strauss (vgl. v.a. Lévi-Strauss 19065: 121128, und zu diesen unter-
griindigen Rezeptionen des bergsonschen Denkens Delitz 2015: Kap. III). Das
lebenssoziologische Denken von Georges Bataille wiederum wurde nicht nur
von der Durkheim-Schule geprigt, sondern ging selbst in die soziologische
Theoriebildung in Frankreich ein (Moebius 2006, Schroer in diesem Band).
Der Pragmatismus nahm seinen Ausgang zunichst von philosophischen und
psychologischen Fragen, wurde bei Dewey und Mead zu einer Sozialtheorie
und beeinflusste die soziologische Entwicklung vielfiltig (Joas 1992, Nunges-
ser/Pettenkofer 2018). Auch untereinander gab und gibt es viele Berithrungen
und Einfliisse: Gehlens Handlungstheorie etwa wire ohne Dewey und Mead
eine andere (z.B. Rehberg 198s5). Dennoch haben sich die Lebenssoziologien oft
voneinander abgegrenzt. Scheler verstand den Pragmatismus zwar zunichst
als »originell«, betonte schlussendlich aber seine »Irrtiimer« (Scheler 1960:
41, 27). Bergson wurde zwar von James (19777: 101ff.) euphorisch, von Dewey
(2008) und Mead (1907) aber reserviert aufgenommen. Gerade Bergsons Re-
zeption verlief — auch in Frankreich selbst — sehr einseitig, insofern er vor al-
lem als Wissenschafts- und Modernekritiker gelesen wurde (vgl. zur Rezeption
dieses ersten »Weltphilosophen« Fabiani 2010 und Bianco 2015).

Solche Abgrenzungen und strategischen Lektiiren begiinstigten zwei fiir
den Diskurs folgenreiche Entwicklungen: Sie verdeckten die Nihe und er-
schwerten mogliche Konvergenzen der Konzepte; und sie nihrten selbst den
seither stereotypen Verdacht einer Antiwissenschaft, des Irrationalismus oder/
und des Reduktionismus. Das hat — wie Canguilhem schon frith bemerkte —
eine differenzierte Wahrnehmung lebenssoziologischer Konzepte lange blo-
ckiert. Dies gilt vor allem fiir den Begriff des Vitalismus. Auch in der deutsch-
sprachigen Soziologie etablierte sich ein permanenter Verdacht gegeniiber
lebenstheoretischen Ansitzen. »Noch heute 16st die bloRe Erwihnung des
Begriffs >Lebensphilosophie« Assoziationen eines totalen Verzichts auf kriti-

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

sche Reflexion« aus, schreibt Peter (1996: 7), wodurch »Méglichkeiten fiir den
gegenwirtigen [...] sozialwissenschaftlichen Diskurs verdeckt« wiirden. Das
hat selbstredend historische Griinde, die bekannt sind — die Verzauberung der
deutschen Intellektuellen durch das >Lebens, durch die es zum »erlosenden
Wort« wird (Plessner 1975: 3). Tatsdchlich wurden Konzepte des Lebens hier-
zulande wie anderswo zur Gewaltlegitimation herangezogen und gingen viel-
faltig in rassistische oder autoritire Politiken ein (zu den tiefliegenden politik-
und kulturhistorischen Griinden siehe Plessner 19774). Diese Gefahr zeigte sich
schon bei den klassischen Autoren: Bei Simmel und Scheler etwa kommt es zu
einer nationalistisch aufgeladenen Verklirung des Krieges (Joas/Knébl 2008:
184fT.); bei Bataille findet sich eine intensive Begeisterung fiir Geheimbiinde
und politische Massen (Moebius 2006: 239ft.); und der demokratische Grund-
impuls des Pragmatismus wurde bei vielen seiner europiischen Rezipienten
unter einem »Konglomerat aus antidemokratischem Affekt, Suche nach einem
neuen Heroismus und Begeisterung fiir die vermeintlich schopferische Kraft
des Krieges« (Vogt 2002: 142) verschiittet.

Andererseits sind die bestindige Wiederholung des Gefihrlichen und Ab-
griindigen im Lebensbegriff und die Verweise auf problematische AuRerun-
gen lebenstheoretischer Protagonisten auch Ausdruck einer antivitalistischen
Theoriepolitik, die die Lebensphilosophie und Lebenssoziologie und deren
Kritiken an der Aufklirung, an der Vernunftideologie oder an einem radika-
len Rationalismus sofort mit Irrationalismus, Rassismus oder Nationalsozialis-
mus in Zusammenhang bringt. Wer diese Kritik am Vitalismus duflert, darf
freilich von der umgekehrten Kritik nicht schweigen:

»Wenn es dulerst geféhrlich ist zu sagen, dass die Vernunft der Feind ist, der beseitigt
werden muss, dann ist es genauso gefahrlich zu sagen, dass jede kritische Infragestel-
lung dieser Rationalitat Gefahr [duft uns in die Irrationalitdt zu schicken. Man darf nicht
vergessen, [...] dass der Rassismus auf der Grundlage des grofRspurigen Rationalismus
des Sozialdarwinismus formuliert worden ist, und dass dieser zu einem der nachhaltigs-
ten und méchtigsten Bestandteile des Nazismus geworden ist« (Foucault in Rabinow
1984: 249, unsere Ubersetzung).

Angesichts der Reduktionismen des soziologischen Diskurses (was den Kor-
per, das Leben, die Affekte, die Passivititen oder das Werden betrifft) scheint
es an der Zeit, zu einer kritischen, differenzierten und produktiven Diskus-
sion lebenssoziologischer Perspektiven zu kommen. In der Tat lieRe sich der
Reduktionismus-Vorwurf umkehren: Es geht dem lebenssoziologischen Den-
ken um alles andere als um Antirationalismus oder Vernunftkritik, sondern
um eine Rekonstruktion von Rationalitit, um einen »Kritischen Vitalismus«
(Worms in diesem Band). Lebenssoziologische Ansitze reduzieren nichts, son-
dern wollen das Leben und damit das Soziale in seiner ganzen Komplexitiit

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

13


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

denken. Das ist natiirlich nur ansatzweise und nur in gegenseitiger Korrektur
und Erginzung moglich.

Dabei kénnen wir an vielfiltige internationale Debatten anschlieflen. »Die
gegenwirtige Soziologie wird zunehmend vitalistisch«, schreibt Scott Lash in
diesem Band (38). Es gibt im angloamerikanischen Kontext in der Tat eine rege
gefiithrte Diskussion, fiir welche die in den Band aufgenommenen Beitrige
von Shalin und Lash exemplarisch stehen. Fraser, Kember und Lury verwei-
sen unter dem Titel Inventive Life. Approaches to the New Vitalism (2006) auf
die Prozessualitit und Relationalitit, als die hier »vitalistische« Konzepte defi-
niert werden. Fiir Greco liegt die »Vitalitit des Vitalismus« (2003, vgl. dt. 2017)
in der normativen Dimension — in der Kritik humantechnologischer Selbst-
missverstindnisse im Anschluss an Canguilhem. Zudem wird auf Isabelle
Stengers’ Begriff der »Komplexitit« als vitalistisches Konzept verwiesen, das
im Denken von Gesellschaft in der Tat vielfiltige Ankniipfungen bietet (Pri-
gogine/Stengers 1980). Scott Lash, der auch im englischen Original auf den
deutschen Begrift der Lebenssoziologie zuriickgreift (neben dem des Vitalismus,
Lash 2006 und in diesem Band), verweist dabei auf Autoren wie Gabriel Tar-
de, Henri Bergson und Georg Simmel, die derzeit eine Renaissance erfahren;
auf Michel Foucault und Antonio Negri — und vor allem auf die Resonanz von
Gilles Deleuze und Félix Guattari, die insofern einen zentralen Knoten bilden,
als sie klassische Autoren produktiv aufgenommen haben (Spinoza, Nietzsche,
Bergson) und ihrerseits zu Klassikern geworden sind, die in zahlreiche ande-
re Positionen eingingen. So, wie eine spezifische, nimlich machttheoretische
Interpretation von Nietzsche erst iiber den Poststrukturalismus in die deutsch-
sprachige soziologische Theorie kommen konnte (Seyfert 2018), so kommt
vielleicht auch das (neo-)vitalistische Denken eher iiber die internationale Dis-
kussion in die deutschsprachige Diskussion hinein (aus der franzésischen und
englischsprachigen Debatte). So schliefen in diesem Band beispielsweise Fol-
kers und Hoppe nicht nur an Lashs Idee einer Politik der Strome an, sondern
versammeln auch kontrastiv die lebenssoziologischen Elemente im Werk von
Deleuze/Guattari und Haraway.

4. EIN SPEKTRUM LEBENSSOZIOLOGISCHER PERSPEKTIVEN:
UBERSCHREITUNG, DIFFERENZIERUNG, KRITIK

Um das lebenssoziologische Feld ansatzweise zu ordnen, unterscheiden wir in
diesem Band drei differente Perspektiven oder Vokabulare des Lebens: die Per-
spektive der Uberschreitung des Lebens durch sich selbst, die der Differenzierung

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

des Lebens und die der Kritik im Namen des Lebens und einer Methodologie.*
Die soziologische Perspektive der Uberschreitung fokussiert auf jene Aspekte,
in denen sich das Leben selbst transzendiert, in denen es die sozialen For-
mationen, die es erfunden hat, selbst sprengt. Darunter lassen sich etwa die
Dynamiken des »Mehr-Lebens« und des »Mehr-als-Lebens« fassen, von denen
Georg Simmel spricht (Simmel 1999). Im franzésischen Kontext wird man
an das »Verfemte« denken, das im Anschluss an Georges Bataille in Sozio-
logien thematisch wird, die sich den Phinomenen der Ekstase, des Tabus, des
Todes und des Tragischen widmen. Hierfiir steht nicht zuletzt die Schule um
Michel Maffesoli. Die Perspektive der Differenzierung richtet ihr Interesse we-
niger auf Momente, in denen sich das Leben im Sozialen »iiberschreitets, als
vielmehr auf Unterschiede, die sich innerhalb des Lebendigen finden. Dafiir
stehen die Uberlegungen der Philosophischen Anthropologie zu den Spezifika
des Menschen im Leben und ebenso die des Pragmatismus, hier im Blick auf
die Grade von Handlungsfihigkeit und Selbstreflexivitit oder auf unterschied-
liche Formen des sozialen Zusammenspiels. Einer lebenssoziologischen Kritik
schliefRlich geht es nicht um eine normative Position oder um eine Kritik des
Denkens des Lebens im Sinne einer ideologiekritischen Zuriickweisung, die
hinter jedweder Erwidhnung von >Leben< eine reduktionistische und rassisti-
sche Konzeption vermutet. Vielmehr versammeln wir unter diesem Begriff
solche Beitrige, die eine wissenskritische Perspektive im Namen des Lebendi-
gen entfalten: einen kritischen Vitalismus als Kritik an einseitigen Reduktionen
des Lebens (auch in Form der soziologischen Disziplinierung) und einen kriti-
schen Vitalismus im Sinne einer bestimmten methodischen Reflexion.

Es wiren selbstverstindlich weitere Leitperspektiven benennbar. So liee
sich die strukturale Anthropologie als jene Soziologie verstehen, in der immer
wieder die Verhiltnisse von Natur und Kultur vergleichend analysiert werden
und in der daher Identifikationen mit differenten Formen von nichtmensch-
lichem Leben zentral sind (Descola 2011). Oder es wiirden die politischen Fixie-
rungen des Lebens thematisch, die bei und mit Michel Foucault (1987) unter-
sucht werden — mit dem charakteristischen Zusatz indes, dass es sich dabei um
Formierungen des Lebens selbst handelt, das sich ihnen untergriindig immer
auch zu widersetzen sucht.’ So kénnte man sagen, dass Foucaults Werk nach

4 | Ineinerfriiheren Fassung der hier vorliegenden Uberlegungen haben wir von »Aktivi-
tat«, »Exzentrizitat« und »Intensitat« gesprochen (Delitz/Nungesser/Seyfert 2016), im
Blick auf Pragmatismus, Philosophische Anthropologie, Bergsonismus. Im vorliegenden
Band haben weitere Ansétze Beriicksichtigung gefunden.

5 | Gilles Deleuze (1987: 100) hat im Werk Foucaults drei tiefsitzende Lebenstheorien
gesehen: Neben dem Nietzscheanismus einen Bichatismus (das Leben als Widerstand
gegen den Tod) und einen Spinozismus (es habe noch niemand herausgefunden, was
der Korper allein vermag).

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

15


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

Moglichkeiten sucht, anders zu leben, anders zu werden. Entsprechend be-
schreibt Foucault einmal als sein »Hauptziel« weniger die Frage, was wir sind,
sondern vielmehr die Ablehnung dieser: Das »Problems, vor das er sich gestellt
sieht, sei weniger der »Versuch, das Individuum vom Staat [...] zu befreien,
als »uns selbst« und damit das vielfiltige Potentiale beinhaltende menschli-
che Leben »vom Staat und der damit verbundenen Form von Individualisie-
rung zu befreien« (Foucault 2005: 249). Gerade von dieser Seite aus gibt es
selbstverstindlich zahlreiche Ansitze einer Gesellschaftsanalyse, die neben
den Formen der Gouvernementalitit (der heutigen Biopolitik) etwa gegenwir-
tige Arbeitsverhiltnisse unter dem Begrift des »vitalen Normalismus« unter-
suchen: als zunehmende Selbstoptimierung des Lebens im Subjekt (Gerten-
bach/Monkeberg 2016). Diese und weitere lebenssoziologische Konzepte sind
in ihren Differenzen nicht zuletzt in Hinblick auf ihre moéglichen Anwendun-
gen interessant — in der Frage, welche Analysen der Gegenwartsgesellschaften
daraus folgen, welche Aspekte aktueller sozialer Beziehungen und Subjekt-
formierungen als zentral erscheinen: Interessiert mit und nach Foucault die
gegenwirtige Gestalt der Biomacht (wie bei Hardt/Negri 2000), interessieren
die >neuen Staimme« subkultureller Kollektive (wie bei Maffesoli 1988a), die
Re- und Deterritoralisierungen kapitalistischer Menschen- und Warenstréme
(mit Deleuze/Guattari 2002) oder das Leben der Institutionen (Seyfert 20u)?
Oder ganz anderes?

4.1 Uberschreitung (des Lebens durch sich selbst)

Bei Uberschreitung oder Transzendenz wird man zuerst an Friedrich Nietz-
sche denken. Spuren seiner Lebenskonzeption sind in differenten Soziologien
zu finden, etwa bei Robert Hertz, dann im Collége de Sociologie um Georges
Bataille und Michel Leiris (vgl. Moebius 2006, Moebius/Papilloud 2007 und
den Beitrag von Schroer in diesem Band), auch bei Gilles Deleuze/Félix Guat-
tari und Michel Foucault; oder bei Michel Maffesoli. Gerade Maffesoli hat im
franzgsischen Kontext eine soziologische Forschung initiiert, welche den »so-
zietalen Vitalismus« (Maffesoli 1988b: 2), das Leben des Sozialen ernst nimmit:
»Es gilt anzuerkennen, so Maffesoli (1987: 467), dass das Soziale vital ist, dass
es einen »Vitalismus« birgt, der »regelmifig in den sozialen Strukturierun-
gen« spuirbar wird — und der sich daher auch in den Diskursen, in »den intel-
lektuellen Konstruktionen« zur Sprache bringt. Fiir viele Autoren sind neben
Nietzsche vor allem Durkheim und Simmel entscheidend. Durkheims spite
Religionssoziologie mit ihrem Konzept der kollektiven Efferveszenz (Durk-
heim 1994) wird zuweilen als genuin lebenstheoretische Arbeit betrachtet (vgl.
Delitz 2015: 66-72). Georg Simmel spricht mit Nietzsche und Schopenhauer
von folgender Doppelung: »Das Leben ist Mehr-Leben und Mehr-als-Leben«
(Simmel 1999: 234); es ist eine »Bewegung, die »etwas« anderes (das Nicht-

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

Leben) permanent »in sich hineinzieht«; und es ist stindige »Neuerzeugung«.
Es transzendiert sich auch selbst, insofern der Tod dem Leben inhirent ist, und
in ihm das Leben »iiber sich selbst« hinausschreitet (ebd.: 21, vgl. Peter 1996
und die Beitrdge von Lash, Schroer und Kron/Berger in diesem Band). Die Le-
benssoziologie interessiert sich im Zusammenhang dieser Transzendenz des
Lebens fir »eine eher dunkle und eine eher helle Seite« des Lebens (Schroer
in diesem Band: 108). Wihrend es vielen soziologischen Ansitzen (oft in der
Nachfolge Foucaults) vorrangig um Fragen der Steuerung, Kontrolle, Diszipli-
nierung, des Managements und der Planung des (menschlichen) Lebens geht,
widmet sich die lebenssoziologische Forschung hier — unter dem Begriff der
Uberschreitung — gerade solchen Phinomenen, die sich diesen Zugriffen be-
stindig entziehen. Die dominante Soziologie hat ihren blinden Fleck gerade
dort, wo die diagnostizierte Optimierung und Maximierung scheitert. Solche
Fluchtbewegungen finden sich dann auch dort, wo die Soziologie nur selten
forschend hinschaut: in »Rausch, Ekstase, Gewalt, Trance, Lust, Begierden,
das Animalische und Orgiastische« (Schroer in diesem Band: 92).

Entgegen der Gesellschaftsanalyse der Moderne, wie sie bei klassischen so-
ziologischen Autoren wie Max Weber, aber auch Norbert Elias formuliert wird,
geht eine Lebenssoziologie nicht von einer langfristig zunehmenden Rationa-
lisierung und Affektdisziplinierung aus. Eher erkennt sie die Pluralitit und
Mannigfaltigkeit des sozialen Lebens an, in der auch heute noch transratio-
nale, zweckfreie und verschwenderische Momente ihre Wirkmichtigkeit und
damit ihre soziologische Relevanz haben. In diesem Zusammenhang muss
auch erwihnt werden, dass ein lebenssoziologisches Denken gerade keine evo-
lutionistischen, mechanistischen Annahmen macht — das Leben kennt nicht
nur eine Richtung und ist nicht vorbestimmt. Auch in Nachfolge Foucaults lie-
Ren sich lebenssoziologische Forschungen vorstellen, die sich fiir Formen der
Uberschreitung des Lebens durch sich selbst interessieren. Solche Forschungen
wilrden weniger die Biopolitiken thematisieren als vielmehr entgegengesetzte
Praktiken, die man unter dem Begriff des >Eros< sammeln konnte: Steht >Bios«
fur die Macht von Subjektivierungsformen, des politischen Managements, der
Kontrolle, Disziplinierung und Optimierung des Lebens, dann steht >Eros« fiir
die Subversionen der disziplinierenden und optimierenden Macht. In Prozes-
sen der Ent-Subjektivierung wird, wie Foucault selbst (2005: 54) einmal sagte,
das »Auflerste an Intensitit« hervorgerufen. Und auch die Momente der in-
tensiven Transgression des Selbst — etwa im Drogenrausch (auf dessen gesell-
schaftliche Bedeutung erneut Maffesoli (v.a. 1986) hingewiesen hat) — gehdren
genauso zum gesellschaftlichen Leben wie das sogenannte >Alltagslebenx.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

17


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

4.2 Differenzierung (des Lebens)

Eine anders akzentuierte Leitperspektive findet sich in soziologischen Theo-
rien, die von einer unterscheidenden Komparatistik der organischen Lebens-
formen ausgehen, um soziales und sozietales Leben, dessen Mechanismen
und Interaktionsformen, dessen Artifizialitit und Normierung verstindlich zu
machen. Hier geht es ebenso um strukturelle Gemeinsamkeiten jeder Form
des Lebendigen wie um die konstitutiven Unterschiede innerhalb des Lebens.
Dies ldsst sich in zwei Richtungen entfalten: in einer gleichsam ontologischen,
divergente Lebensformen unterscheidenden Richtung wie bei Plessner und ins-
gesamt der deutschen Philosophischen Anthropologie (siehe die Beitrige von
Efbach und Fischer in diesem Band); ebenso gibt es eine solche, die Divergen-
zen oder »Spaltungen« des Lebens betonende Perspektive bei Henri Bergson
(2013). Die andere Moglichkeit ist eine stirker evolutiondre Betrachtung, bei
der durch eine Analyse der Differenzen zwischen Lebensformen die Eigen-
heiten menschlicher Sozialitit und Handlungsfihigkeit herausgearbeitet und
dadurch auch ein besseres Verstindnis der Gegenwart moglich werden soll.
Dies ist die Losung des amerikanischen Pragmatismus.

In der Perspektive der Philosophischen Anthropologie hat Helmuth Pless-
ner ein Denken eingefordert, das sich seiner eigenen Vitalitit bewusst ist. So-
ziale Phianomene sind solche des Lebens. Das heifdt nicht, sie auf etwas (Na-
tur) zu reduzieren. Philosophische Anthropologie ist vielmehr das Projekt, das
menschliche Leben aus »einer Perspektive« zu sehen (Plessner 1975: 32): nim-
lich gleichermafen als Subjekt und Objekt der Natur und als Subjekt und Objekt
der Kultur. Eine solche Perspektive ist auerordentlich komplex und methodo-
logisch voraussetzungsreich. Sie privilegiert auf der einen Seite eine Histori-
sche Anthropologie, die das Wesen des Menschen nicht feststellt. Dieses Leben
ist »unergriindlich« (Plessner 1981: 161 u.6.). Und es ist andererseits immer
»auch Korper, es hat eine eigene organische Struktur, die Plessner >exzentri-
sche Positionalitit« nennt.

»So als das Andere seiner selbst auch er selbst ist der Mensch ein Ding, ein Korper, ein
Seiender unter Seienden, welches auf der Erde vorkommt, eine Grofe der Natur, ihren
Schwerkrafts- und Fallgesetzen, ihren Wachstums- und Vererbungsgesetzen wie ein
Stiick Vieh unterworfen, mit Mal und Gewicht zu messen« (ebd. 225).

Gesellschaft und Leben stehen in einer »Undverbindung und Auchverbin-
dung«: Keines »von beiden ist das Frithere« (ebd.). Das menschliche Lebewe-
sen ist den Gesetzen des Organischen ebenso unterworfen wie Tiere, aber auch
(oft vergessen) Pflanzen (worauf Effbach in seinem Beitrag insistiert). Zugleich
ist menschliches Leben historisch, kulturell geprigt. »Exzentrische Positiona-
litit« definiert den Menschen dabei weder durch ein substantielles Innen noch

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

ein konstitutionelles Aufien. Plessners Konzept beinhaltet eine Alternative, die
zwischen die klassische Vorstellung des zentralisierten, autonomen Menschen
einerseits und des dezentralisierten, dekonstruierten Subjekts andererseits
tritt. Exzentrische Positionalitit ist differentiell gedacht: Die Stufen des Orga-
nischen benennen strukturelle und nicht hierarchische Differenzen. So defi-
niert Plessner jede Lebensform iiber deren >Grenze< zur Umwelt und zudem
differentiell, in Relation zu anderen Lebensformen: Menschliches Leben heifit
wie Dbei allen Lebensformen Aufrechterhaltung der Kérpergrenze zur Umwelt.
Zugleich fiihrt die exzentrische Lagerung zu Unergriindlichkeit, vermittelter
Unmittelbarkeit, Variabilitit. Unergriindlich<ist Leben nicht fithrbar, es muss
sich kulturell fixieren, in Kollektiven schlieffen. Neben Plessner liefRe sich na-
tiirlich ebenso Gehlen erwihnen, bei dem statt Exzentrizitit das >nichtfest-
gestellte Tier< steht (1993: 3f.), das sich ein Bild von sich machen muss. Institu-
tionen sind soziale Formen, in denen sich der Mensch zum Mensch macht. Bei
Plessner wie Gehlen wird das >Wesen des Menschenc also mit anderen Worten
gerade nicht fixiert (wie der stereotype Vorwurf lautet®). Vielmehr wird in der
Philosophischen Anthropologie immer auch eine Historische Anthropologie
entfaltet. Dass das Leben im Menschen eine Existenzform annimmt, in der
es mit sich selbst experimentiert, sich artifiziell fixiert, sich ein je wirksames
Bild von sich macht: Dies gilt neben den biotechnischen, psychologischen oder
medizinischen Aktivititen ebenso fiir politische und wissenschaftliche Aktivi-
titen. Philosophische Anthropologie interessiert sich fiir Selbstbestimmungen
menschlichen Lebens und deren politische Folgen. Zugleich geht es eben nicht
allein um das historische Leben, sondern um Organisches. Insofern entgeht
der Ansatz dem Anthropozentrismus einer jeden nur Historischen Anthropo-
logie:

»Eswird vermieden [...] die Vorrangstellung des Menschen in der Welt, als ob der Mensch
letzten Endes das Zentrum ware [...]. Es ist so, da® wir im Lebensbegriff eine urspriing-
liche Gemeinsamkeit auch mit AuBermenschlichem [...] herausheben; denn nicht nur
ich, die anderen Menschen sind belebt, sondern auch die Tiere und die Pflanzen leben«
(Plessner2002: 89).

Im Pragmatismus von Charles Sanders Peirce, William James, John Dewey
und George Herbert Mead wird das Konzept des (menschlichen) Lebens im
Dialog mit den Lebenswissenschaften des 19. Jahrhunderts, insbesondere der
darwinschen Evolutionstheorie entfaltet (vgl. Nungesser 2017). In Darwins
Theorie erkennen die Pragmatisten zum einen die Mdglichkeit, die Geschich-
te nicht als determiniert und statisch, sondern als kontingent und dynamisch

6 | Zur Ahnlichkeit und Konvergenz der Konzepte von Poststrukturalismus und Philo-
sophischer Anthropologie siehe Seyfert 2012 und Delitz/Seyfert 2018.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

19


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

zu konzipieren (vgl. Dewey 1998a). Zum anderen kommen sie auf diesem
Wege zu einer evolutioniren, aber dezidiert antireduktionistischen Perspek-
tive auf die Vielfalt der Lebensformen, welche die »Reduktion des sHoheren«
auf das >Niedrigere« ebenso vermeidet wie die Annahme diskontinuierlicher
»Briiche« im Leben — etwa zwischen Korper und Geist oder Natur und Kultur
(Dewey 2002: 38). Den Menschen begreifen die Pragmatisten entsprechend
als Hervorbringung der kontingenten Naturgeschichte (>Objekt« des Lebens).
Wie jede andere evolutionir hervorgebrachte Lebensform ist der Mensch fiir
sie jedoch nicht nur historisches Resultat, sondern auch ein aktiv mit seiner
spezifischen Umwelt interagierender Organismus (also auch >Subjekt« des Le-
bens). Eine zentrale Frage, die sich in dieser Sichtweise dann stellt, ist, wie und
warum es in der natiirlichen Evolution zur Entwicklung unterschiedlicher Um-
gangsweisen mit der Umwelt kam (vgl. Dewey 1958: 253fT., ders. 2002: 381f.).”

Im Hinblick auf den Menschen ist aus dieser Perspektive zu fragen, wie-
so der Zugang zur Umwelt im Laufe der Anthropogenese in zunehmendem
Mafe selbstreflexiv, gestaltend und kulturell wurde. Die Antwort finden die
Pragmatisten nicht in abstrakten historischen Gesetzmifiigkeiten, sondern
durch die Analyse der konkreten Herausforderungen, denen sich Organismen
im Lebensvollzug gegeniiber sehen — sowohl in ihrer dinglichen als auch und
gerade in ihrer sozio-kulturellen Umwelt. Jedes Leben wird dabei als »soziales«
gedacht: Nur im Kontext gemeinsamer Aktivitit erlangt ein jedes lebendige
Individuum Handlungsfihigkeit. Humanspezifisch ist nun die Moglichkeit,
durch Perspektiveniibernahme Selbstbewusstsein zu erreichen, Problemsitua-
tionen symbolisch zu analysieren und soziale Prozesse reflexiv zu reorganisie-
ren (vgl. Mead 1980). Die Kontingenz der Geschichte wird fiir die Pragmatisten
in diesem Zusammenhang zur normativen Ressource: Entgegen sozialdarwi-
nistischen Positionen ermoglicht sie nimlich die Formulierung von Konzep-
ten des reflexiven Wandels von Institutionen, der demokratischen Formung
von Gesellschaft und der sozialen Kreativitit (auch in Abgrenzung zu Bergson,
Mead 1907: 383f). Mit der Entstehung menschlichen Lebens kam es mithin
zu einer folgenreichen Wendung: Durch die Einbindung sozialer Perspektiven
und Wissensgehalte wurde Erfahrung selbstreflexiv; das Leben als Subjekt ent-
deckte sich selbst als Objekt; Wissenschaft entstand als neuartige Aktivitit des
Lebens und als neue Art der Problembearbeitung.

Leben ist aus pragmatistischer Sicht praktische, korperliche und kommu-
nikative Auseinandersetzung mit der Umwelt — es ist »life in action« (Dewey

7 | Die pragmatistische Konzeption der Organismus-Umwelt-Interaktion weist durch
ihre Betonung der Handlungsgrundierung der Umweltwahrnehmung sowohl deutliche
N&hen zur»Systembiologie« Jakob von Uexkiills auf (die v.a. fiir Plessner ein zentraler
Einfluss war) als auch zu aktuellen Debatten zum verkérperten Charakter der Wahrneh-
mung (dazu Nungesser in diesem Band).

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

1998c: 20). Konstitutiv fiir menschliche Erfahrung ist dabei nicht nur das akti-
ve Handeln, sondern auch das passive Erleiden (Dewey 1998b: 58). Die Umwelt
ist nicht nur Gegenstand der Kontrolle, sondern auch Quelle von Kontingenzen
und Widerstinden, die tiberhaupt erst zu affektiven und reflexiven Prozessen
Anlass geben. Eine rationalistische und intellektualistische Fehldeutung des
Handelns wird dadurch vermieden, ohne umgekehrt in eine reflexionsskep-
tische Theorie zu verfallen. Zentral sind aus pragmatistischer Warte der situ-
ierte Charakter des Handelns und das Zusammenspiel von Gewohnheit, Re-
flexivitit und Kreativitit, wobei gerade die Konzeptualisierung von Kreativitit
vielfiltige Vergleichsmoglichkeiten zu lebenstheoretischen Positionen eréffnet
(vgl. Joas 2002, Kap. 2). Der Pragmatismus ist dariiber hinaus von Interesse,
wenn es darum geht, die Expressivitit des menschlichen Lebens zu analysie-
ren. Die Aufmerksamkeit fiir die Verflechtungen von Korperlichkeit, Handeln
und Kommunikation bewahrt den Pragmatismus vor einer sprachzentrierten
Sichtweise und ermdoglicht eine erhdhte Sensibilitit fiir die Verschrinkungen
und Spannungen zwischen verschiedenen Zeichenformen (etwa zwischen
verbaler und nonverbaler Kommunikation). Dmitri Shalin (in diesem Band)
macht diese Uberlegungen im Hinblick auf die Hermeneutik und Biographie-
forschung fruchtbar. Lebenssoziologisch interessant ist der Pragmatismus
schlielich auch, weil er von Beginn an zwischen geistes-, sozial- und lebens-
wissenschaftlichen Perspektiven vermittelt hat. In den letzten Jahren wurde
dieses transdisziplinire Potential wiederentdeckt. So wurde der Pragmatismus
zur wichtigen Inspirations- und Korrekturressource in Diskussionen zur ver-
kérperten Kognition (z.B. Jung 2009, Fingerhut/Hufendiek/Wild 2013: 32ff)),
zum Verhiltnis von Sozialtheorie und Neurowissenschaft (z.B. Madzia 2013,
Shalin 2017) oder zur Evolution humanspezifischer Sozialitit (Nungesser
2012, 2016 und sein Beitrag in diesem Band).

4.3 Kritik (im Namen des Lebens)

Kritik in einer lebenssoziologischen Perspektive lisst sich in drei Richtun-
gen verstehen: zum einen als ein Kritischer Vitalismus, wie ihn insbesonde-
re Georges Canguilhem in Bezug auf Bergson entfaltet hat und wie er von
Frédéric Worms (2013 und sein Beitrag in diesem Band) weitergefithrt wird.
Hier geht es insbesondere um eine Kritik an positivistischen Verstindnis-
sen und Disziplinierungen des Lebens im Namen des Lebens. Dem entspre-
chen zweitens methodologische oder erkenntniskritische Uberlegungen: Wie
lasst sich eine Rationalitit entfalten, die das Leben nicht allein zum Objekt
macht, es ausschlieflt und verfemt, sondern es als Subjekt des Sozialen und
des Denkens anerkennt? Drittens hat dies methodische Konsequenzen. Dem
kritischen Vitalismus folgt eine Kritik an bestimmten Methoden der Sozial-
forschung. Den theoriekonzeptionellen Rahmen fiir diese drei Aspekte von

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

21


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

Kritik bilden vor allem die von Spinoza, Bergson sowie Deleuze und Guattari
entfalteten Immanenz- und Prozessontologien. Ebenso zentral (und untrenn-
bar mit einer solchen Prozesstheorie verbunden) ist die bergsonsche »Kritik
negativer Begriffe« sowie seine Problematisierung der in ihnen implizierten
identititsphilosophischen Konzepte. Bergsons Philosophie — und damit auch
die Philosophien und soziologischen Theorien von Canguilhem, Simondon,
Deleuze/Guattari und anderen — geht zudem aus von einer Kritik an falschen
Vermengungen, insbesondere von Wesens- und Gradunterschieden oder qua-
litativer und quantitativer Mannigfaltigkeiten (vgl. zu dieser >Methode« Berg-
sons Deleuze 1989, Delitz in diesem Band).

Ein neovitalistisches Denken operiert in dieser Linie weder mit Wesensdif-
ferenzen noch mit Stufen des Lebens oder mit fixen Identititen; wie erwihnt
auch nicht mit einer substanziell gedachten >Lebenskraft<. Man konnte die
Denkweise eher als >hydraulisch« verstehen, sofern sie sich jedenfalls nicht to-
pologisch fiir riumliche Verteilungen, soziale Trennungen und Positionen in-
teressiert, sondern fiir (verinderliche) Anordnungen von Strémen und fiir kol-
lektive wie auch subjektive Werdensprozesse. Zudem werden Lebensformen
als einander immanente Intensititen konzipiert, als Uberginge oder Transfor-
mationen, als aufeinander aufbauende Formen von Individuation (Simondon
1964, 2007). Der Schlisselbegriff Bergsons ist in diesem Zusammenhang
durée: Leben »ist« unvorhersehbare, kontinuierliche Verinderung, permanen-
tes und nicht umkehrbares Anders-Werden. Zugleich sichern Wiederholungen
Konsistenzen der je spezifischen Lebensformen. Diese unterscheiden sich in
differenten Intensitdten qualitativ von anderen Leben (etwa in der Intensitit der
Unbestimmtheit von Handeln). Zentral ist dabei ebenso eine Kritik an Kant
und Newton wie an Darwin: Weder ist Zeit ein dem Raum gleichzusetzendes
homogenes Medium, in dem Handlungen ablaufen; noch lassen sich Gesell-
schaften und andere Lebensformen evolutionistisch, vorherbestimmt verste-
hen. Betont wird stattdessen das permanente Werden von Kollektiv und Sub-
jekt, im Blick auf Subjektivierungs- ebenso wie Desubjektivierungsprozesse
(z.B. >Tier-Werden< und >Frau-Werden« bei Deleuze/Guattari; dazu auch Fol-
kers/Hoppe in diesem Band).

Zum einen speist sich nun aus diesen Konzepten eine Gesellschafts- und
eine Wissenschaftskritik im Namen des Lebens. Positivistische Konzeptionen von
Wissenschaft nehmen das Leben allein als Objekt (als >Insektc, wie Canguil-
hem sagt: vgl. Ebke und Delitz in diesem Band). Kritisiert wird aber auch jede
evolutionistische Vorstellung, wie sie auch in der Soziologie eine lange Tradi-
tion hat, nimlich die ethnozentrische Vorstellung, andere Gesellschaften seien
svormodern< und entwickelten sich in eine vorhersehbare Richtung. Fiir beide
Kritiken — am Positivismus und am Evolutionismus — spielt Bergson eine zent-
rale Rolle. Das gilt insbesondere fiir die Kritik negativer Begrifte (vgl. Delitz in
diesem Band) und die dahinter stehende Kritik am identititslogischen Denken,

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

der Trennung von Zustinden und Bl6cken des Seins sowie die Vorstellung, So-
ziales lieRen sich mittels Hiufigkeitsanalyse addquat darstellen. Aus Bergsons
Denken folgt eine Korrektur des soziologischen Bezugsproblems ebenso wie
eine Reformulierung der Erkenntnistheorie: Statt der Frage nach der Moglich-
keit (sozialer) Ordnung anstelle von Unordnung ist das wirkliche Problem von
Denken und Sozialem das reale Werden, permanente Verinderung.

Die Kritik eines bestimmten Wissenschaftsverstindnisses und einer damit
verknuipften Erkenntnistheorie im Namen des Lebens wurde insbesondere von
Canguilhem formuliert. Von ihm stammt ebenso die positive Forderung, die
Vitalitit des Wissenschaftlers, die Lebendigkeit des Denkens anzuerkennen:
Ein recht verstandener Vitalismus wire die Anerkennung

»der ldentitat des Lebens mit sich selbst im menschlichen, sich seiner Lebendigkeit
bewussten Lebewesen. Wir wollen also sagen, dass der Vitalismus einen permanenten
Anspruch des Lebens im Lebendigen libersetzt, die Identitdt des dem Lebendigen im-
manenten Lebens mit sich selbst« (Canguilhem 2009b: 155).

Eine Wissenschaft des Lebens, und damit meint Canguilhem zum einen die
medizinischen Disziplinen, muss dessen »Originalitit« anerkennen (Canguil-
hem 2009c: 283f.), insbesondere dessen inhirente Normativitit. Es unterliegt
nicht ihm duferlichen sozialen Normen, sondern die Normen sind solche des
Lebens selbst. Insofern geht es hier um eine Wissenschafts- und Erkenntnis-
kritik, insbesondere an jeglichen rationalistischen und damit reduktionisti-
schen Perspektiven, die das Leben im Menschen verachten:

»Wir unsererseits denken, dass ein verninftiger Rationalismus seine Grenzen anerken-
nen und die Bedingungen seiner Ausiibung einbeziehen muss. Das Denken des Lebendi-
gen muss die Idee des Lebendigen dem Leben selbst entnehmen« (Canguilhem 2009a:
22).

Canguilhem hat zum anderen die sozial- und humanwissenschaftlichen Dis-
ziplinen im Blick — ein Blick, der fiir Foucault prigend war. Diese Kritik be-
zieht sich auf all jene soziologischen und psychologischen Erhebungen und
deren Kriterien, in denen pathologische (anormale) von normalen Phinomene
getrennt und an Hiufigkeiten gemessen werden. Es sind als solche sichtbar zu
machende Wissenspolitiken, in denen menschliches Leben einer Quantifizie-
rung und Normalisierung unterliegt. Diese Kritik ist methodisch. Sie bezieht
sich auf das Vorgehen vieler soziologischer Ansitze, die (unabhingig davon, ob
am methodologischen Individualismus oder Kollektivismus orientiert) unter
dem Begriff des methodologischen Extensivismus versammelt werden konnten
(vgl. Seyfert in diesem Band). Gemeint sind damit all jene Methoden, mit de-
ren Hilfe soziale Phinomene in erster Linie aus der Perspektive der Extension,

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

23


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

der raumlichen Anordnung und Ausdehnung avisiert werden. Dafiir steht
etwa eine jede Sozialstrukturanalyse: In ihr interessieren allein Hiufigkeiten
(von Ereignissen, Beziehungen, Sozialkontakten etc.), nicht Intensititen. Ein
derart extensives Vorgehen ldsst sich neben der Valenzanalyse empirischer So-
zialforschung auch in Bourdieus Korrelierung individueller Positionen mit der
Verteilung von Ressourcen im sozialen Raum sehen. Eine Erschliefung so-
zialer Beziehungen tiber Haufigkeiten tibersetzt nun zeitliche Phinomene in
rdumliche Kategorien — und vermengt damit Grad- und Wesensunterschiede.
Dagegen operieren lebenssoziologische Methoden mit einem methodologischen
Intensivismus. Dabei geht es nicht so sehr um die phinomenologische Innen-
perspektive der Individuen, um die Frage, wie sie sich fiithlen, wie sie das Le-
ben erleben und erfahren. Es geht vielmehr um die methodische Wendung
des Blickes: von Strukturen auf Uberginge, Verinderungen und Verschie-
bungen. Hiufigkeit von Kontakten als solche ist kein Indikator fiir die Grade
von Sozialitit, bzw. sind diese nur dann lebenssoziologisch relevant, wenn sie
die Beteiligten (die auch soziale Systeme sein kénnen) in ein neues Werden
versetzen. Eine solche Lebenssoziologie verfihrt in diesem Sinne intensitits-
analytisch. Methodisch kann dies fiir Ansitze hilfreich sein, die selbst schon
lebenssoziologisch bzw. vitalistisch imprigniert sind (wie z.B. die Akteur-
Netzwerk-Theorie des Deleuzianers Bruno Latour). Statt einfach den Spuren
der Netzwerke zu folgen und sie auf Karten zu verzeichnen, kommt es darauf
an, die Intensititen der Relationen und die Art der Beziehungen zu analysie-
ren; und zu verstehen, inwieweit diese Relationen oder Netzwerke die Akteure
einem Werden unterwerfen und vice versa. Diese Wechselseitigkeit lasst sich
etwa durch eine Affektanalyse erfassen (Kwek/Seyfert 2018).

Einer solchen intensiven< Methodologie entspricht schliefllich ein be-
stimmtes analytisches Interesse: Wenn sich Leben durch Werden definiert, so
interessiert sich diese Soziologie dafiir, welche Verinderungen sich im sozie-
talen Leben je ankiindigen; in welchen Momenten und auf welche Weise Ge-
sellschaften andere werden. Der Wandel wird dabei weder als Ausdruck sozia-
ler Gesetzmifigkeiten verstanden noch als Wandel von einem Zustand zum
nichsten. Es interessieren die unvorhersehbaren, erfinderischen Potentiale,
Emergenzprozesse, Stiftungen neuer Kollektive. An dieser Stelle lisst sich die
lebenssoziologische Methode sowohl von einer Phinomenologie des inneren
Lebens als auch von einer Archiologie der historischen Veridnderung von Sub-
jektivierungsformen unterscheiden. Im Gegensatz sowohl zur Untersuchung
von Lebensldufen und Lebensstilen, der Alltagserfahrung als auch historischer
Subjektformen erschliefit sich eine solche Lebenssoziologie jene Erfahrungen,
in denen das Leben seiner Subjektivierung entrissen wird. In neueren Ansit-
zen wird diese Frage der Intensititen und Transformationen etwa am Beispiel
biologischer Kérper sowie ihrer Verkniipfungen mit artifiziellen Systemen dis-
kutiert (bei Donna Haraway 1995, siehe Folkers/Hoppe in diesem Band). Dabei

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

wird erneut auch an Deleuze/Guattari angeschlossen, nun an die Ausstattung
noch der anorganischen Materie mit einem Werden, einem >Lebens, spezifi-
schen energetischen Potentialen der Molekiile, die jede Individuation tragen.
Hier liegt eine Differenz neovitalistischer und poststrukturalistischer Ansitze
zur Philosophischen Anthropologie (vgl. Seyfert 2012) vor: Jene erschliefen
sich das Zwischen, aus denen sich die Intensititsdifferenzen ergeben, nicht
aus der Trennung von organischem/anorganischem Leben, sondern aus de-
ren Nebeneinander, aus dem stindig neues (noch nicht kategorisiertes) Leben
entsteht. In der Aufhebung der Trennung von organischer und anorganischer
Materie entstehen neue Konzeptionen auch in der Frage, was eine Gesellschaft
»ist¢, aus welchen Elementen sie sich konstituiert. So kénnen Deleuze und Gu-
attari sagen (mit Simondon 1964, 2007, 2012), das Leben sei »um so intensiver
und kraftvoller, je anorganischer es ist« (Deleuze/Guattari 2002: 697).

Wie erwihnt, liefen sich weitere Leitperspektiven nennen, etwa die der struk-
turalen Anthropologie, in denen es weniger um Uberschreitung, Differenzie-
rung oder Kritik ginge, sondern um Natur-Kultur-Verhiltnisse und um Iden-
tifizierungen des menschlichen mit nichtmenschlichem Leben. Und es gibt
Uberschneidungen zwischen diesen drei erwihnten Perspektiven: Auch in
der Philosophischen Anthropologie gibt es etwa Begriffe der Uberschreitung:
Stets »iiberrennt« das Leben seine Formen, heifit es bei Gehlen (2007: 100).
Auch Plessner sieht das menschliche Leben als eines, das sich zu dem, was es
ist, immer erst machen muss — dabei kommt es nie zur Ruhe, es muss immer
neue Ausdriicke seiner selbst finden. Insofern mag unsere Dreiteilung nur
heuristisch giiltig sein. Sie bleibt an vielen Stellen nicht trennscharf und be-
nennt eher unterschiedliche Aufmerksamkeitstendenzen. Gleichwohl spannt
sie ein Spektrum lebenssoziologischen Denkens auf, das nun selbst >lebendig<
werden und sich selbst {iberschreiten kann.

LITERATUR

Alkemeyer, Thomas (20106): »Verkérperte Soziologie — Soziologie der Verkérpe-
rung. Ordnungsbildung als Kérper-Praxis«, in: Soziologische Revue 38(4):
S. 470-502.

Bergson, Henri (1992 [1932]): Die beiden Quellen der Moral und der Religion,
Frankfurt a.M.: Fischer.

— (2013 [1907]): Schopferische Evolution, Hamburg: Meiner.

Bianco, Guiseppe (2015): Apres Bergson. Portrait de groupe avec philosophe, Paris:
Puf.

Borso, Vittoria (Hg.) (2014): Wissen und Leben — Wissen fiir das Leben. Heraus-
forderungen einer affirmativen Biopolitik, Bielefeld: transcript.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

25


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.) (2007): Gou-
vernementalitit der Gegenwart: Studien zur Okonomisierung des Sozialen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Canguilhem, Georges (2009a [1952]): »Das Denken und das Lebendige. Einlei-
tung, in: Ders., Die Erkenntnis des Lebens, Berlin: August Verlag, S. 15-22.

— (2009b [1952]): »Aspekte des Vitalismus, in: Ders., Die Erkenntnis des Le-
bens, Berlin: August Verlag, S. 149-181.

— (2009c [1952]): »Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Er-
kenntnis des Lebens, Berlin: August Verlag, S. 281-308.

Deleuze, Gilles (1987): »Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete. Das Den-
ken des Auflen (Macht)«, in: Ders., Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 99-130.

— (1989 [1966)): Henri Bergson zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (2002 [1980]): Tausend Plateaus. Kapitalismus
und Schizophrenie 2, Berlin: Merve.

Delitz, Heike (2015): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im franzdsi-
schen soziologischen Denken, Weilerswist: Velbriick.

Delitz, Heike/Nungesser, Frithjof/Seyfert, Robert (2016): »Was ist >Lebens-
soziologie<? Das Leben als Subjekt und Objekt soziologischer Theorie«, in:
Stephan Lessenich (Hg.), Krisen der Routine — Routinen der Krise. Verhand-
lungen des 37. DGS-Kongresses in Trier (http://publikationen.soziologie.de/
index.php/kongressband_2014/search).

Delitz, Heike/Seyfert, Robert (2018), »Introduction«, in: Helmuth Plessner, Po-
litical Anthropology, Evanston, Ill.: Northwestern UP, S. vii-xxv.

Descola, Philippe (2011[2005)]): Jenseits von Natur und Kultur, Berlin: Suhrkamp.

Dewey, John (1958 [1925/29]): Experience and Nature, New York: Dover Publi-
cations.

— (1998a [1909)): »The Influence of Darwin on Philosophyx, in: Ders., The Es-
sential Dewey 1. Pragmatism, Education, Democracy, Bloomington: Indiana
UP, S. 39-45.

— (1998Db [1917]): »The Need for a Recovery of Philosophyx, in: Ders., The Es-
sential Dewey 1. Pragmatism, Education, Democracy, Bloomington: Indiana
UP, S. 46-70.

— (1998c¢ [1930]): »From Absolutism to Experimentalism, in: Ders., The Es-
sential Dewey 1. Pragmatism, Education, Democracy, Bloomington: Indiana
UP, S. 14-21.

— (2002 [1938)]): Logik. Die Theorie der Forschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2008 [1920]): »Three Contemporary Philosophers: William James, Henri
Bergson, Bertrand Russell«, in: Ders., The Middle Works 1899-1924. Volume
12: 1920. Hg. von Jo Ann Boydston, Carbondale: Southern Illinois Universi-
ty Press, S. 205-250.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

Durkheim, Emile (1994 [1912]): Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Ebke, Thomas (2012): Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschrinkung von Pless-
ners Philosophischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Epistemolo-
gie, Berlin: Akademie.

Fabiani, Jean-Louis (2010): Qu'est-ce qu'un philosophe frangais? La vie sociale des
concepts (1880-1980), Paris: Editions de I'Ecole des hautes études en scien-
ces sociales.

Fassin, Didier (2017): Das Leben: Eine kritische Gebrauchsanweisung, Berlin:
Suhrkamp.

Fingerhut, Jérg/Hufendiek, Rebekka/Wild, Markus (2013): »Einleitung, in:
Dies. (Hg.), Philosophie der Verkirperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen
Debatte, Berlin: Suhrkamp, S. 9-102.

Fischer, Joachim (2005): »Biophilosophie als Kern des Theorieprogramms der
Philosophischen Anthropologie. Zur Kritik des wissenschaftlichen Radi-
kalismus der Biologie und der Kultur-/Sozialwissenschaften, in: Gerhard
Gamm/Mathias Gutmann/Alexandra Manzei (Hg.), Zwischen Anthropolo-
gie und Gesellschaftstheorie. Zur Renaissance Helmuth Plessners im Kontext
der modernen Lebenswissenschaften, Bielefeld: transcript, S. 159-182.

— (2000): »Philosophische Anthropologie — Ein wirkungsvoller Denkansatz
in der deutschen Soziologie nach 1945«, in: Zeitschrift fiir Soziologie Jg. 35
(5), S 322-334.

Foucault, Michel (1987): Sexualitit und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2005 [1980]: »Gesprich mit Ducio Trombadori, in: Ders., Schriften Band 4,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 51-119.

Fraser, Miriam/Kemper, Sarah/Lury, Celia (2000): Inventive Life: Approaches to
the New Vitalism. Special Issue: Theory, Culture & Society 22 (1).

Gehlen, Arnold (1993 [1940/50]): Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in
der Welt. Textkritische Ausgabe, hg. v. K.-S. Rehberg, Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

— (2007 [19506]): Urmensch und Spdtkultur. Philosophische Ergebnisse und Aus-
sagen, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Gertenbach, Lars/Monkeberg, Sarah (2016): »Lifelogging und vitaler Nor-
malismus. Kultursoziologische Betrachtungen zur Neukonfiguration von
Korper und Selbst, in: Stefan Selke (Hg.), Lifelogging. Digitale Selbstvermes-
sung und Lebensprotokollierung zwischen disruptiver Technologie und kulturel-
lem Wandel, Wiesbaden: VS, S. 25-43.

Greco, Monica (2005): »On the Vitality of Vitalisme, in: Theory, Culture & Soci-
ety 22 (1), S. 15-27.

— (2017): »Zur Vitalitit des Vitalismus«, in: Muhle/Voss, Black Box Leben,
S.39-58.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

27


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

Gugutzer, Robert (2015): Soziologie des Korpers, Bielefeld: transcript.

Haraway, Donna (1995 [1991]): Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs
und Frauen, Frankfurt a.M.: Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2000): Empire — die neue Weltordnung, Frank-
furt a.M./New York: Campus.

Hauriou, Maurice (1965): Die Theorie der Institution und zwei andere Aufsitze,
Darmstadt: WBG.

James, William (1920 [1903]): »Personal Idealism, in: Ders., Collected Essays
And Reviews, New York u.a.: Longman, Green and Co., 442-444.

— (1977 [1909]): A Pluralistic Universe, Cambridge/London: Harvard University
Press.

Joas, Hans (1992): Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

— (2002 [1992]): Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Joas, Hans/Knobl, Wolfgang (2008): Kriegsverdringung. Ein Problem in der Ge-
schichte der Sozialtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Jung, Matthias (2009): Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation,
Berlin: de Gruyter.

Knorr Cetina, Karin (2007): »Postsoziale Beziehungen: Theorie der Gesell-
schaft in einem postsozialen Kontext«, in: Thorsten Bonacker/Andreas
Reckwitz (Hg.): Kulturen der Moderne: Soziologische Perspektiven der Gegen-
wart, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 2677-300.

Kwek, Dorothy H.B./Seyfert, Robert (2018): »Affect Matters: Strolling Through
Heterological Ecologies«, in: Public Culture 30/1, S. 35-59.

Lash, Scott (2000): »Life (Vitalism)«, in: Theory, Culture & Society 23 (2-3),
S.323-329.

Lévi-Strauss, Claude (1965 [1962)): Das Ende des Totemismus, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Lichtblau, Klaus (2017): Zwischen Klassik und Moderne: Die Modernitit der klas-
sischen deutschen Soziologie, Wiesbaden: Springer VS.

Madzia, Roman (2013): »Mead and self-embodiment: imitation, simulation,
and the problem of taking the attitude of the other, in: Frithjof Nungesser/
Franz Ofner (Hg.), Potentiale einer pragmatischen Sozialtheorie. Beitrige an-
lisslich des 150. Geburtstags von George Herbert Mead. SH 12 der Osterreichi-
schen Zeitschrift fiir Soziologie, Wiesbaden: Springer VS, S. 195-213.

Maffesoli, Michel (1986): Der Schatten des Dionysos. Zu einer Soziologie des Or-
giasmus, Frankfurt a.M.: Syndikat.

— (198y): »Das isthetische Paradigma: Soziologie als Kunstx, in: Soziale Welt
38 (4), S. 460-470.

— (1988a): Le temps des tribus. Le déclin de lindividualisme dans les sociétés de
masse, Paris: Méridiens Klincksieck.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

— (1988b): Die Form stiftet die Einheit des Korpers. Schriften der Georg Simmel
Gesellschaft [Eigenverlag].

Mauss, Marcel (1989 [1935]): »Techniken des Kérpers, in: Ders., Soziologie und
Anthropologie, Frankfurt a.M.: Fischer, S.199-209.

Mead, George Herbert (1907): »Review of L'Evolution Créatrice by Henri Berg-
song, in: Psychological Bulletin 4, S. 379-384.

— (1980[1925]): »Die Genesis der Identitit und die soziale Kontrolle«, in: Ders.:
Gesammelte Aufsitze. Band 1. Hg. v. Hans Joas, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 299-328.

Moebius, Stephan (20006): Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collége
de Sociologie, Konstanz: UVK.

Moebius, Stephan/Papilloud, Christian (2007): »Einleitung in das Werk von
Robert Hertz«, in: Robert Hertz, Das Sakrale, die Siinde und der Tod. Religi-
ons-, kultur- und wissenssoziologische Untersuchungen, hg. von Stephan Moe-
bius und Christian Papilloud, Konstanz: UVK, S. 15-64.

Mubhle, Maria/Thiele, Kathrin (Hg.) (2011): Biopolitische Konstellationen, Betlin:
August Verlag.

Muhle, Maria/Voss, Christine (Hg.) (2017): Black Box Leben, Berlin: August
Verlag.

Niewthner, Jorg/Kehr, Janina/Vailly, Joélle (Hg.) (201u): Leben in Gesellschaft.
Biomedizin — Politik — Sozialwissenschaften, Bielefeld: transcript.

Nungesser, Frithjof (2012): »Three Dimensions of the Sociality of Action. Some
Reflections Based on the Cultural Psychology of Michael Tomasello and So-
ciological Pragmatisme, in: European Journal of Pragmatism and American
Philosophy IV (1), S. 178-207.

— (2016): »Mead Meets Tomasello. Pragmatism, the Cognitive Sciences, and
the Origins of Human Communication and Sociality«, in: Hans Joas/Dan-
iel R. Huebner (Hg.), The Timeliness of George Herbert Mead, Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, S. 252-275.

— (2017): »The Evolution of Pragmatism: On the Scientific Background of the
Pragmatist Conception of History, Action, and Sociality«, in: European Jour-
nal of Sociology 58 (2), S. 327-367.

Nungesser, Frithjof/Pettenkofer, Andreas (2018): »Soziologie«, in: Michael
Festl (Hg.), Handbuch Pragmatismus, Stuttgart: Metzler, S. 193-199.

Peter, Lothar (1996): »Elan vital, Mehr-Leben, Mehr-als-Leben. Lebensphil-
osophische Aspekte bei Henri Bergson und Georg Simmels, in: Carsten
Klingemann et al. (Hg.), Jahrbuch fiir Soziologiegeschichte 1994, Opladen:
Leske + Budrich, S. 7-59.

Plessner, Helmuth (1974 [1935]): Die verspitete Nation, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

— (1975 [1928]: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie, Betrlin: de Gruyter.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

29


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert

— (1981 [1931]): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropo-
logie der geschichtlichen Weltansicht«, in: Ders., Gesammelte Schriften V,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 135-233.

— (2002 [1931/32]): Elemente der Metaphysik. Eine Vorlesung aus dem Winterse-
mester 1931/32, Berlin: Akademie.

Prigogine, Ilya/Stengers, Isabelle (1980): Dialog mit der Natur. Neue Wege na-
turwissenschaftlichen Denkens, Miinchen: Piper.

Rabinow, Paul (1984): »Space, Knowledge, and Power« (Interview mit Michel
Foucault), in: Ders., The Foucault Reader, New York: Pantheon, S. 239-256.

Rehberg, Karl-Siegbert (1985): »Die Theorie der Intersubjektivitit als eine Leh-
re vom Menschen. George Herbert Mead und die deutsche Tradition der
>Philosophischen Anthropologie«, in: Hans Joas (Hg.), Das Problem der
Intersubjektivitit. Neuere Beitrdge zum Werk George Herbert Meads, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 60-92.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltheziehung, Berlin:
Suhrkamp.

Seyfert, Robert (20006): »Wissen des Lebens. Lebenssoziologische Beitrige zur
Wissenssoziologie«, in: Sociologia Internationalis 2, S. 193-215.

— (2007): »Barbaren, Despoten, Zivilisierte, Klassen und Minderheiten. For-
men der Vergesellschaftung aus lebenssoziologischer Perspektive«, in:
Gunther Gebhard et al. (Hg.): >Realitit< der Klassensgesellschaft — >Klassen-
gesellschaft< als Realitit?, Miinster: Monsenstein und Vannerdat, S. 321-344.

— (2008): »Zum historischen Verhiltnis von Lebensphilosophie und Sozio-
logie und das Programm einer Lebenssoziologie«, in: Karl-Siegbert Reh-
berg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft, Frankfurt a.M./New York: Campus,
S. 4684-4694.

— (20m1): Das Leben der Institutionen. Zu einer allgemeinen Theorie der Institutio-
nalisierung, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

— (2012): »Poststrukturalistische und Philosophische Anthropologien der Dif-
ferenz«, in: Thomas Ebke/Matthias SchlofRberger (Hg.), Dezentrierungen:
Zur Konfrontation von Philosophischer Anthropologie, Strukturalismus und
Poststrukturalismus, Berlin: Akademie, S. 65-8o.

— (2018): »Streifziige durch Tausend Milieus. Eine Archiologie poststruktura-
listischen Denkens in der westdeutschen Soziologie bis 1989« in: Joachim
Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Soziologische Denkschulen. Zur Archiologie
der bundesrepublikanischen Soziologie, Wiesbaden: VS (i.E.).

Shalin, Dmitri N. (2017): »Extended Mind and Embodied Social Psychology.
Contemporary Perspectives«, in: Society 54 (3), S. 279-290.

Simmel, Georg (1999 [1918]): »Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapi-
tel«, in: Ders., Gesamtausgabe Band 16, hg. von Otthein Rammstedt, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 209-425.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soziologien des Lebens

Simondon, Gilbert (1964): L'individu et sa genése physico-biologique. L'individua-
tion a la lumiére des notions de forme et d’information, Paris: Puf.

— (2007 [1964/1989)]): Lindividuationpsychique et collective: A la lumiére des no-
tions de Forme, Information, Potentiel et Métastabilité, Paris: Aubier.

— (2012 [1958]): Die Existenzweise technischer Objekte, Ziirich: diaphanes.

Traue, Boris (2008): »Vitalismus und Wissenschaft: Sozialwissenschaften und
Menschenfithrungspraktiken im Spannungsfeld zwischen der >Un/Ver-
fugbarkeit der inneren Natur< und der >Autonomie des Lebens«, in: Karl-
Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft, S. 4842-4852.

Vogt, Peter (2002): Pragmatismus und Faschismus. Kreativitit und Kontingenz in
der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Worms, Frédéric (2013): Uber Leben, Berlin: Merve.

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!

31


https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/6783839445587-001 - am 14.02.2028, 20:53:4!



https://doi.org/10.14361/9783839445587-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

