
288 Rezensionen

Anthropos  113.2018

It should also be mentioned that the publication con-
tains a lot of valuable and very informative maps from 
throughout the centuries. This historical material is cher-
ished by those who are interested in the historical per-
spective of the Upper Orinoco zone. 

Being a German reviewer and having been one of the 
last students of Otto Zerries, I may be allowed to men-
tion a morsel of critique which accounts for the prob-
lem of the German language in academic writings. As 
many of the first travellers in the northern Amazon, such 
as Alexander von Humboldt, Robert Schomburgk, Theo-
dor Koch-Grünberg, and Otto Zerries, had published in 
German, they are generally cited secondhand in interna-
tional publications. By doing so, misapprehensions filter 
into the literature, which are then passed on and on. Al-
leged judgments about the local indigenous population 
become distorted at times – this being, by the way, an 
interesting parallel to the main statement of the work in 
question. I find it particularly deplorable that the anthro-
pological work of Otto Zerries and Meinrad Schuster, par-
ticularly the book “Mahekodotedi” (1974), is neglected 
here, as is done in many other publications on the same 
topic. Admittedly, the 1950s do not specifically lie within 
the timeframe the book claims to cover. However, the es-
tablishment of the New Tribes Mission in El Platanal by 
James Baker is mentioned extensively (pp. 19, 39, 41, and 
170 f.). It was exactly at this time and place, that Zerries 
and Schuster conducted their ground-breaking fieldwork 
about the Yanomami. The Yanomami settlement Mahe-
kodotedi (today written Mahekototheri) is situated on the 
Upper Orinoco in the immediate vicinity of El Platanal 
(39), and the German scientists had been guests of James 
Baker. Zerries is only cited but briefly and with a publi-
cation dating from 1956 which goes back to a prelimi-
nary paper. The comprehensive scientific work he pub-
lished after returning from the field and having analysed 
his material has regrettably not been taken into consid-
eration, while other fieldworkers in their interpretation, 
such as Napoleon Chagnon or Jacques Lizot who wrote 
even later, were cited in much more detail. As the ten 
months of research of Otto Zerries and Meinrad Schuster 
was the first anthropological fieldwork ever done among 
the Yanomami (another German, Hans Becher, started a 
year later to visit the Yanomami in Brazil), it appears tru-
ly deficient to me that they are not mentioned adequately. 
This charge does not only apply to Caballero Arias but to 
many other authors – or, in other words, it is time to get 
Zerries’ work translated so that it can be more easily con-
sidered and have an impact in valuable volumes such as 
the one of Hortensia Caballero Arias. 

Gabriele Herzog-Schröder

Charbonnier, Pierre, Gildas Salmon, and Peter 
Skafish (eds.): Comparative Metaphysics. Ontology after 
Anthropology. Lanham: Rowman and Littlefield Interna-
tional, 2016. 356 pp. ISBN 978-1-78348-858-2. Price: 
$ 44.95

Podría decirse que esta compilación incluye textos de 
dos tipos: unos bastante vinculados entre sí (los cuales 

debaten sobre un mismo conjunto de temas) y otros más 
bien dispares tanto con respecto a las cuestiones compar-
tidas en el libro como entre sí. En esta última categoría 
entrarían, al menos, tres capítulos. Por un lado, encontra-
mos textos abstrusos como el de Marilyn Strathern (titu-
lado “Conexiones, amigos y sus relaciones”) que, aunque 
fascinantes, parecen no tener mucho que ver con el resto 
del libro. También encontramos textos como el de Mor-
ten Axel Pedersen o el de Arnaud Macé, que se compla-
cen una generalidad comparativa quizá excesiva (221 s.), 
a veces justificada como una reforma del método filoló-
gico de la antropología histórica (202), y otras como un 
experimento hacia una “emergente antropología posrela-
cional” que busca “empujar al giro ontológico hacia nue-
vos horizontes” (222).

El resto de capítulos (es decir, la gran mayoría), son 
del primer tipo. Así, textos como el de Gildas Salmon (La 
delegación ontológica) se esfuerzan en mostrar los varios 
puntos en común que guardan con el conjunto de la com-
pilación. Comenzaremos por cuatro puntos: el concepto 
de ontología, una cierta adhesión a lo que Salmon llama el 
“programa ontológico” de la antropología (41), una suerte 
de reivindicación del método estructural de Claude Lévi-
Strauss (43) y una cierta preocupación ética. “Ontología” 
es evidentemente una noción casi inescapable para los au-
tores aquí reunidos. De hecho, su exégesis habría adqui-
rido, según Martin Holbraad un cariz que alternaría en-
tre una industria (142) y un “bombo publicitario” (hype) 
(133). El texto que lo trata de manera más explícita quizá 
sea la introducción, donde se nos recuerda que no esta-
mos frente a una doctrina ni a una posición teórica unifi-
cada (19). La definición propuesta aquí enfatiza tanto en 
la diferencia radical como la equiparación entre mundos: 
“a way of postulating a horizontal plane on which differ-
ent, noncompossible ways of composing a world that are 
actualized by collectives can be related” (4). La introduc-
ción también presume que la aparición del vocabulario de 
la ontología constituiría una “revuelta” (revolt) (3). Esto 
es, el llamado “giro ontológico” sería nada menos que una 
forma de reconectarse con la naturaleza subversiva (sub-
versive nature) de la antropología (4). Y la antropología, 
en consecuencia, sería una suerte de máquina generativa 
de metafísica (12).

En lo que respecta al segundo punto, son igualmente 
explícitos los capítulos de Patrice Maniglier y de Bap-
tiste Gille, quienes consideran el giro ontológico como 
una teoría crítica de la modernidad (301). Ambos autores, 
además, entienden la antropología como la ontología for-
mal de nosotros mismos como variantes; es decir, como el 
conocimiento del sujeto tal como este puede ser inferido 
de la virtualidad de sus propias alteraciones (127). En re-
sumen, concuerdan con la conocida misión que Eduardo 
Viveiros de Castro adjudica a la antropología (y reitera en 
esta compilación) de multiplicar nuestro mundo (en vez 
de explicar el mundo del otro) (266). 

El tercer punto, la adhesión al estructuralismo francés, 
es quizá más notorio en el capítulo de Philippe Descola 
aunque permea de forma más o menos explícita casi todo 
el libro. Según este autor, el único supuesto adopta en su 
propuesta ontológica es uno que también está presente en 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288


Rezensionen

Anthropos  113.2018

289

Lévi-Strauss: la capacidad humana de detectar cualida-
des contrastadas en las cosas, “the awareness of a duality 
of planes” (33). 

El cuarto punto que atraviesa varios capítulos del libro 
(como la entrevista a Bruno Latour y los textos de Bap-
tiste Gille, Peter Skafish y Eduardo Kohn) es una cierta 
preocupación de tipo moral. Es el caso de la trascripción 
del diálogo con Latour, donde se repasan, entre las mu-
chas cosas sobre las que trata casualmente, las cuestiones 
éticas que plantea el Antropoceno. Por su parte, Gille su-
giere que el giro ontológico solo puede ofrecer un “apoyo 
modesto” a los pueblos invisibilizados y excluidos debido 
a que todo discurso, aunque sea crítico, requiere, para ser 
escuchado, ser asumido por instituciones de poder (323). 
Esta postura concuerda con aquella del capítulo de Peter 
Skafish (Metamorfosis de la conciencia). Este autor res-
ponde a quienes critican a los exponentes del giro onto-
lógico de ignorar la pobreza y el sufrimiento de los pue-
blos indígenas, recordando que estas mismas consignas 
(watchwords) constituyen conceptos tan “imperialistas” 
y “universalistas” (imperialistic universals) como cual-
quier otro (275). Finalmente, con una intensa pero cla-
ra abstracción, el texto de Kohn (titulado “Pensando con 
bosques pensantes”) explora aquellas brechas a través de 
las cuales nuevas dinámicas causales irrumpen en el mun-
do (195), aperturas gracias a las cuales podría mantener-
se el “sí mismo ausente” (absential self  ) necesario en es-
tos tiempos. 

Después de revisar estos cuatro temas en común, aho-
ra mencionaremos otras dos cuestiones también compar-
tidas pero desarrolladas de manera algo más amplia en el 
libro. Se trata de dos puntos íntimamente relacionados: 
la caracterización metodológica del giro ontológico y la 
resolución de una de sus paradojas más desconcertantes. 
El primero tiene que ver con el concepto de “ontografía”. 
Esta consiste en una radicalización del método compara-
tivo (5) que no sólo suspende sino que transforma las ca-
tegorías de las ciencias sociales (7). Se trata de un “movi-
miento intelectual, que es al mismo tiempo enteramente 
concreto e intensamente concreto”. De hecho, desde sus 
primeras páginas, la introducción coloca la ontografía en 
el centro del libro: “to intensify the descriptive powers 
of anthropology to the point of provoking a crisis in the 
concepts fundamental to the European philosophical tra-
dition, both within and outside the social sciences” (1). 
Aunque la introducción la considera como “inusual” (un-
familiar) (1), el concepto de ontografía, como veremos, 
no es sino una formalización explícita de una de las ca-
racterísticas de toda empresa antropológica – así como la 
reivindicación que ellos hacen del desvío antropológico: 
“¿Quieres pensar la modernidad? Mejor comienza desde 
fuera de ella” (2).

Además de la introducción, cuatro capítulos abordan 
directamente este concepto (los de Kohn, Maniglier, Hol-
braad y Matei Candea). Los dos primeros son más bien 
concisos. Por un lado, Kohn alude a los métodos para ela-
borar herramientas conceptuales que permitan repensar 
las nociones que usamos (181 s.). Por otro lado, Mani-
glier trata – en unas “meditaciones antropológicas” don-
de “duerme” y “despierta” hasta arribar a un desarrollo 

exponencial del esquema ontológico de Descola (126) – 
acerca de “la posibilidad de experimentar como posible 
la negación de lo que parecía obvio” (110). En lo que 
respecta a Candea, este se detiene un poco más en aque-
llas confrontaciones con la alteridad que generan una 
“productiva incertidumbre conceptual” (85), explorando 
cómo las comparaciones antropológicas pueden permi-
tirnos una revolución y un desafío de nuestras propias 
nociones: “permanent conceptual revolution and radical, 
ever-renewed challenge to our most … foundational con- 
cepts” (85). 

Finalmente, el capítulo de Holbraad, el mismo que 
propusiera hace unos años el término de “ontografía”, re-
itera su propia concepción de esta (que este libro parece 
haber adoptado): “the ontological assumptions we make 
as anthropologists must be altered in order to be able to 
describe without analytical prejudice” (134). Las pregun-
tas ontológicas no son, pues, en realidad, más que cues-
tiones de conceptualización: “to render equally contin-
gent one’s most basic categories of thought and the way 
one imagines the relationships between them” (133 s.). En 
suma, lo que intenta la ontografía es “convertir la aporía 
de la diferencia etnográfica en la actividad de concebir 
nuevos pensamientos” (133). Tal caracterización metodo-
lógica del giro ontológico permite a Holbraad responder a 
los críticos de este que toman demasiado en serio el térmi-
no ontológico: “the ontological turn is imagined as a the-
ory about what the world is like, as opposed to a method 
concerning how its study might proceed” (142). Para Hol-
braad, no hay concepto antropológico que se “aplique” 
a los hechos, sino que aquel es siempre una transforma-
ción, una versión de estos: “anthropological concepts … 
are constituted through their continuity with them [ethno-
graphic materials], which now takes the form of a trans-
formative effect … a coupling of continuity and trans-
formation: anthropological conceptualizations are not 
applied to ethnographic materials, but rather constitute 
a particular manner in which those materials are trans-
formed in thinking … anthropological concepts are ver-
sions of the ethnographic materials that precipitate them. 
Their role is one of expression: anthropological concep-
tions express ethnographic materials in the key language 
of concepts” (152).

Esta propuesta es respaldada por los capítulos de Can-
dea y Viveiros de Castro. Este último reconoce su uso 
del término “ontología” como una reacción ante el pre-
dominio excesivo de un cierto tipo de análisis: “My use 
of the word ontology was a battle cry against epistemolo-
gy” (271). Por su parte, para Candea, este es el precio que 
debe pagarse por la recompensa de lo que él llama “com-
paración frontal”, esto es, por la posibilidad radical de 
desafiar los mismos términos en los que la antropología 
se pone en práctica (100). Es decir, el precio de la onto-
grafía sería una cierta unidad artificial: “Cultures, peoples 
… ontologies, sites, etc. we know that we don’t quite be-
lieve in the unity of any of these, but we need them” (99). 

Ahora bien, tanto Candea como Holbraad abordan la 
que quizá es la paradoja más llamativa de este libro. Se 
trata de la sorprendente similitud entre argumentos y mar-
cos conceptuales del giro ontológico que han sido produ-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288


290 Rezensionen

Anthropos  113.2018

cidos por medio de realidades etnográficas radicalmente 
distintas (135). Esta “decepcionante originalidad concep-
tual” (135) bien podría considerarse un “error potencial-
mente serio” (88) si expresara un compromiso excesivo 
con las teorías de G. Deleuze y su ahora popular pro-
grama de multiplicidad conceptual (142). Sin embargo, 
Holbraad sugiere que esta incongruencia proviene de la 
influencia que tiene, sobre los marcos conceptuales del 
giro ontológico, el método que los produce (148). De este 
modo, traduce el problema, una vez más, en términos me-
todológicos. Y concluye que estas aparentes similitudes 
ocurren sólo si consideramos, erróneamente, los concep-
tos antropológicos como “abstracciones”: “anthropologi-
cal concepts as abstentional relations that contain with-
in themselves the contingencies of specific ethnographic 
materials … imagining them as pure concepts that could 
be transposed … as … abstractions ” (153 s.). Podrían se-
ñalarse dos cuestiones adicionales aquí. La primera es que 
Holbraad se abstiene de abordar aquello que surge inevi-
tablemente de su planteamiento: la trasportabilidad de los 
conceptos. La segunda es que su particular énfasis en la 
metodología parece alejarlo de una de las analogías que 
dan sentido a este libro: aquella entre la antropología y 
una filosofía entendida como la pregunta sobre aquello 
que compone el mundo.

Tanto en los temas menores como en aquellas cuestio-
nes tratadas más ampliamente, esta compilación se man-
tiene más o menos fiel a un mismo conjunto de posturas 
teóricas (a saber, aquellas esgrimidas por autores, tam-
bién incluidos en este libro, como Strathern, Latour, Vi-
veiros de Castro y Descola). De hecho, en su texto titu-
lado “Variedades del pluralismo ontológico”, este último 
contextualiza su propia propuesta como una forma de 
simetrización; advirtiendo que no se trata de un esque-
ma descriptivo, sino de una máquina experimental: “The 
model is in no way a grid for describing empirical situa-
tions; rather, it allows for the formulation of hypotheses 
on the relations existing between phenomena” (37). Pero 
quizá sean los capítulos de Pierre Charbonnier y de Can-
dea los ejemplos más notorios de esta lealtad. El primero 
está dedicado casi por completo a comentar tres de los au-
tores arriba mencionados. El segundo retoma la conside-
ración de Viveiros de Castro (250) de la comparación, no 
solo como método de la antropología, sino también como 
sujeto de esta. Además, frente a las críticas que advierten 
una complejidad etnográfica ausente o una generalidad 
etnográfica excesiva, Candea responde que las multipli-
cidades del naturalismo euroamericano no serían negadas 
por Viveiros de Castro, sino sólo puestas entre parénte-
sis. Como en la introducción del libro, lo extramoderno 
no implicaría, pues, una exclusión de lo moderno, sino 
un reconocimiento de su especificidad y diferencia (2). 
Finalmente, podría notarse que esta persistencia en sí mis-
mos está acompañada también por una crítica, más o me-
nos tangencial, hacia aquellos antropólogos que atribu-
yen “a la gente ordinaria una experiencia pre-predicativa 
del mundo” (3). En varias partes del libro, tales etnólogos 
son acusados o de usar los mismos dualismos que critican 
(86) o de valerse de conceptos poco pertinentes (como el 
de becoming) (127). 

En suma, este más o menos voluminoso libro, a pe-
sar de su organización algo floja y de algunas referencias 
bibliográficas incompletas, resulta de gran importancia 
para aquellos interesados en algunos de los debates más 
importantes de la antropología contemporánea en general.

Juan Javier Rivera Andía

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo: Art and Myth of 
the Ancient Maya. New Haven: Yale University Press, 
2017. 290 pp. ISBN 978-0-300-20717-0. Price: $ 65.00

“Art and Myth of the Ancient Maya” is the first com-
prehensive, book-length treatment in English of Clas-
sic and Late-Preclassic Maya mythology (ca. 100 bc to 
900 ad) as depicted on vases, murals, and monuments. 
Its author, Oswaldo Chinchilla Mazariegos, is a distin-
guished Guatemalan archaeologist, historian of religion, 
and iconographer, currently an assistant professor at Yale 
University. Based in part on articles and a previous book 
(“Imágenes de la mitología maya.” Guatemala City 2011), 
this ambitious publication largely concerns the iconogra-
phy of hero mythology, with a nubile goddess, two young 
“headband gods,” and a maize god as the main protag-
onists.

The book has nine chapters, the first two of which 
deal with methodology and sources. A myth is conceived 
as consisting of narrative variants without anything re-
sembling a canonical text. The focus is on Mesoameri-
can narrative themes that remain stable over time. These 
themes, or “nodal subjects” (such as a hero defeating a 
monster bird) form solid nuclei around which more acci-
dental narrative elements, including individual names, co-
alesce. With respect to hero mythology, the main sources 
are Q’eqchi’ (for sun and moon), K’iche’ (Hunahpu and 
Xbalanque), Ch’orti’ (Kumix), and the peoples of the Gulf 
Coast (maize hero). In addition, narratives from other Me-
soamerican regions, especially Oaxaca, are often vital to 
the argument.

Chapter 3 gives an overview of the nodal subjects of 
cosmogonic myth, which, unlike those of hero myth, do 
not appear to have often found their way into vase ico-
nography. One exception is the creation of human beings 
by Huncheven and Hunahan (or, following the author’s 
conjecture, Hunahau), a myth transmitted by Las Casas 
that pertains (as I argued at length in my 1987 essay “Ar-
tificers of the Days”) to the iconography of sculptors and 
scribes. 

The remaining six chapters review the principal roles 
of hero mythology and their associated nodal subjects and 
iconography. Chapter 4 (The Maiden) iconographically 
identifies the nodal subject of the secluded, nubile wom-
an whose impregnation by a hummingbird or a stinging 
insect results in the transfer to mankind of the riches of 
the earth, which she represents. The maiden’s prototype 
is furnished by the mountain’s daughter of the Q’eqchi’ 
sun and moon myth, while the hummingbird represents, 
in the same myth, her suitor. 

Chapter 5 (The Grandmother) focuses on the nodal 
subject of the defeat of an oversexed, cannibalistic grand-
mother (or adoptive mother), sometimes provided with a 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288

