288

It should also be mentioned that the publication con-
tains a lot of valuable and very informative maps from
throughout the centuries. This historical material is cher-
ished by those who are interested in the historical per-
spective of the Upper Orinoco zone.

Being a German reviewer and having been one of the
last students of Otto Zerries, I may be allowed to men-
tion a morsel of critique which accounts for the prob-
lem of the German language in academic writings. As
many of the first travellers in the northern Amazon, such
as Alexander von Humboldt, Robert Schomburgk, Theo-
dor Koch-Griinberg, and Otto Zerries, had published in
German, they are generally cited secondhand in interna-
tional publications. By doing so, misapprehensions filter
into the literature, which are then passed on and on. Al-
leged judgments about the local indigenous population
become distorted at times — this being, by the way, an
interesting parallel to the main statement of the work in
question. I find it particularly deplorable that the anthro-
pological work of Otto Zerries and Meinrad Schuster, par-
ticularly the book “Mahekodotedi” (1974), is neglected
here, as is done in many other publications on the same
topic. Admittedly, the 1950s do not specifically lie within
the timeframe the book claims to cover. However, the es-
tablishment of the New Tribes Mission in El Platanal by
James Baker is mentioned extensively (pp. 19, 39, 41, and
170f.). It was exactly at this time and place, that Zerries
and Schuster conducted their ground-breaking fieldwork
about the Yanomami. The Yanomami settlement Mahe-
kodotedi (today written Mahekototheri) is situated on the
Upper Orinoco in the immediate vicinity of El Platanal
(39), and the German scientists had been guests of James
Baker. Zerries is only cited but briefly and with a publi-
cation dating from 1956 which goes back to a prelimi-
nary paper. The comprehensive scientific work he pub-
lished after returning from the field and having analysed
his material has regrettably not been taken into consid-
eration, while other fieldworkers in their interpretation,
such as Napoleon Chagnon or Jacques Lizot who wrote
even later, were cited in much more detail. As the ten
months of research of Otto Zerries and Meinrad Schuster
was the first anthropological fieldwork ever done among
the Yanomami (another German, Hans Becher, started a
year later to visit the Yanomami in Brazil), it appears tru-
ly deficient to me that they are not mentioned adequately.
This charge does not only apply to Caballero Arias but to
many other authors — or, in other words, it is time to get
Zerries’ work translated so that it can be more easily con-
sidered and have an impact in valuable volumes such as
the one of Hortensia Caballero Arias.

Gabriele Herzog-Schroder

Charbonnier, Pierre, Gildas Salmon, and Peter
Skafish (eds.): Comparative Metaphysics. Ontology after
Anthropology. Lanham: Rowman and Littlefield Interna-
tional, 2016. 356 pp. ISBN 978-1-78348-858-2. Price:
$44.95

Podria decirse que esta compilacién incluye textos de
dos tipos: unos bastante vinculados entre si (los cuales

Rezensionen

debaten sobre un mismo conjunto de temas) y otros mas
bien dispares tanto con respecto a las cuestiones compar-
tidas en el libro como entre si. En esta dltima categoria
entrarian, al menos, tres capitulos. Por un lado, encontra-
mos textos abstrusos como el de Marilyn Strathern (titu-
lado “Conexiones, amigos y sus relaciones”) que, aunque
fascinantes, parecen no tener mucho que ver con el resto
del libro. También encontramos textos como el de Mor-
ten Axel Pedersen o el de Arnaud Macé, que se compla-
cen una generalidad comparativa quiza excesiva (221s.),
a veces justificada como una reforma del método filol6-
gico de la antropologia histérica (202), y otras como un
experimento hacia una “emergente antropologia posrela-
cional” que busca “empujar al giro ontolégico hacia nue-
vos horizontes” (222).

El resto de capitulos (es decir, la gran mayoria), son
del primer tipo. Asi, textos como el de Gildas Salmon (La
delegacion ontoldgica) se esfuerzan en mostrar los varios
puntos en comtn que guardan con el conjunto de la com-
pilacién. Comenzaremos por cuatro puntos: el concepto
de ontologia, una cierta adhesion a lo que Salmon llama el
“programa ontolégico” de la antropologia (41), una suerte
de reivindicacién del método estructural de Claude Lévi-
Strauss (43) y una cierta preocupacion ética. “Ontologia”
es evidentemente una nocién casi inescapable para los au-
tores aqui reunidos. De hecho, su exégesis habria adqui-
rido, segiin Martin Holbraad un cariz que alternaria en-
tre una industria (142) y un “bombo publicitario” (hype)
(133). El texto que lo trata de manera mds explicita quiza
sea la introduccién, donde se nos recuerda que no esta-
mos frente a una doctrina ni a una posicion tedrica unifi-
cada (19). La definicién propuesta aqui enfatiza tanto en
la diferencia radical como la equiparacién entre mundos:
“a way of postulating a horizontal plane on which differ-
ent, noncompossible ways of composing a world that are
actualized by collectives can be related” (4). La introduc-
cién también presume que la aparicion del vocabulario de
la ontologia constituiria una “revuelta” (revolt) (3). Esto
es, el llamado “giro ontolégico” seria nada menos que una
forma de reconectarse con la naturaleza subversiva (sub-
versive nature) de la antropologia (4). Y la antropologia,
en consecuencia, seria una suerte de maquina generativa
de metafisica (12).

En lo que respecta al segundo punto, son igualmente
explicitos los capitulos de Patrice Maniglier y de Bap-
tiste Gille, quienes consideran el giro ontolégico como
una teoria critica de la modernidad (301). Ambos autores,
ademds, entienden la antropologia como la ontologia for-
mal de nosotros mismos como variantes; es decir, como el
conocimiento del sujeto tal como este puede ser inferido
de la virtualidad de sus propias alteraciones (127). En re-
sumen, concuerdan con la conocida misién que Eduardo
Viveiros de Castro adjudica a la antropologia (y reitera en
esta compilacion) de multiplicar nuestro mundo (en vez
de explicar el mundo del otro) (266).

El tercer punto, la adhesién al estructuralismo francés,
es quizd mas notorio en el capitulo de Philippe Descola
aunque permea de forma mas o menos explicita casi todo
el libro. Segtin este autor, el Gnico supuesto adopta en su
propuesta ontoldgica es uno que también estd presente en

Anthropos 113.2018

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 15:21:21. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288

Rezensionen

Lévi-Strauss: la capacidad humana de detectar cualida-
des contrastadas en las cosas, “the awareness of a duality
of planes” (33).

El cuarto punto que atraviesa varios capitulos del libro
(como la entrevista a Bruno Latour y los textos de Bap-
tiste Gille, Peter Skafish y Eduardo Kohn) es una cierta
preocupacion de tipo moral. Es el caso de la trascripcion
del didlogo con Latour, donde se repasan, entre las mu-
chas cosas sobre las que trata casualmente, las cuestiones
éticas que plantea el Antropoceno. Por su parte, Gille su-
giere que el giro ontolégico solo puede ofrecer un “apoyo
modesto” a los pueblos invisibilizados y excluidos debido
a que todo discurso, aunque sea critico, requiere, para ser
escuchado, ser asumido por instituciones de poder (323).
Esta postura concuerda con aquella del capitulo de Peter
Skafish (Metamorfosis de la conciencia). Este autor res-
ponde a quienes critican a los exponentes del giro onto-
16gico de ignorar la pobreza y el sufrimiento de los pue-
blos indigenas, recordando que estas mismas consignas
(watchwords) constituyen conceptos tan “imperialistas”
y “universalistas” (imperialistic universals) como cual-
quier otro (275). Finalmente, con una intensa pero cla-
ra abstraccion, el texto de Kohn (titulado “Pensando con
bosques pensantes”) explora aquellas brechas a través de
las cuales nuevas dindmicas causales irrumpen en el mun-
do (195), aperturas gracias a las cuales podrfa mantener-
se el “si mismo ausente” (absential self) necesario en es-
tos tiempos.

Después de revisar estos cuatro temas en comun, aho-
ra mencionaremos otras dos cuestiones también compar-
tidas pero desarrolladas de manera algo mas amplia en el
libro. Se trata de dos puntos intimamente relacionados:
la caracterizacién metodoldgica del giro ontolégico y la
resolucién de una de sus paradojas mas desconcertantes.
El primero tiene que ver con el concepto de “ontografia”.
Esta consiste en una radicalizacién del método compara-
tivo (5) que no solo suspende sino que transforma las ca-
tegorias de las ciencias sociales (7). Se trata de un “movi-
miento intelectual, que es al mismo tiempo enteramente
concreto e intensamente concreto”. De hecho, desde sus
primeras paginas, la introduccién coloca la ontografia en
el centro del libro: “to intensify the descriptive powers
of anthropology to the point of provoking a crisis in the
concepts fundamental to the European philosophical tra-
dition, both within and outside the social sciences” (1).
Aunque la introduccién la considera como “inusual” (un-
Sfamiliar) (1), el concepto de ontografia, como veremos,
no es sino una formalizacién explicita de una de las ca-
racteristicas de toda empresa antropoldgica — asi como la
reivindicacion que ellos hacen del desvio antropoldgico:
“¢Quieres pensar la modernidad? Mejor comienza desde
fuera de ella” (2).

Ademas de la introduccién, cuatro capitulos abordan
directamente este concepto (los de Kohn, Maniglier, Hol-
braad y Matei Candea). Los dos primeros son mds bien
concisos. Por un lado, Kohn alude a los métodos para ela-
borar herramientas conceptuales que permitan repensar
las nociones que usamos (181s.). Por otro lado, Mani-
glier trata — en unas “meditaciones antropoldgicas” don-
de “duerme” y “despierta” hasta arribar a un desarrollo

Anthropos 113.2018

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 15:21:21
Inhalts Im

289

exponencial del esquema ontoldgico de Descola (126) —
acerca de “la posibilidad de experimentar como posible
la negacién de lo que parecia obvio” (110). En lo que
respecta a Candea, este se detiene un poco mas en aque-
llas confrontaciones con la alteridad que generan una
“productiva incertidumbre conceptual” (85), explorando
como las comparaciones antropoldgicas pueden permi-
tirnos una revolucién y un desafio de nuestras propias
nociones: “permanent conceptual revolution and radical,
ever-renewed challenge to our most ... foundational con-
cepts” (85).

Finalmente, el capitulo de Holbraad, el mismo que
propusiera hace unos afios el término de “ontografia”, re-
itera su propia concepcion de esta (que este libro parece
haber adoptado): “the ontological assumptions we make
as anthropologists must be altered in order to be able to
describe without analytical prejudice” (134). Las pregun-
tas ontoldgicas no son, pues, en realidad, mas que cues-
tiones de conceptualizacién: “to render equally contin-
gent one’s most basic categories of thought and the way
one imagines the relationships between them” (133s.). En
suma, lo que intenta la ontografia es “convertir la aporia
de la diferencia etnogréfica en la actividad de concebir
nuevos pensamientos’ (133). Tal caracterizacién metodo-
16gica del giro ontolégico permite a Holbraad responder a
los criticos de este que toman demasiado en serio el térmi-
no ontoldgico: “the ontological turn is imagined as a the-
ory about what the world is like, as opposed to a method
concerning how its study might proceed” (142). Para Hol-
braad, no hay concepto antropolégico que se “aplique”
a los hechos, sino que aquel es siempre una transforma-
cion, una version de estos: “anthropological concepts ...
are constituted through their continuity with them [ethno-
graphic materials], which now takes the form of a trans-
formative effect ... a coupling of continuity and trans-
formation: anthropological conceptualizations are not
applied to ethnographic materials, but rather constitute
a particular manner in which those materials are trans-
formed in thinking ... anthropological concepts are ver-
sions of the ethnographic materials that precipitate them.
Their role is one of expression: anthropological concep-
tions express ethnographic materials in the key language
of concepts” (152).

Esta propuesta es respaldada por los capitulos de Can-
dea y Viveiros de Castro. Este tltimo reconoce su uso
del término “ontologia” como una reaccién ante el pre-
dominio excesivo de un cierto tipo de andlisis: “My use
of the word ontology was a battle cry against epistemolo-
gy” (271). Por su parte, para Candea, este es el precio que
debe pagarse por la recompensa de lo que €l llama “com-
paracion frontal”, esto es, por la posibilidad radical de
desafiar los mismos términos en los que la antropologia
se pone en practica (100). Es decir, el precio de la onto-
grafia seria una cierta unidad artificial: “Cultures, peoples
... ontologies, sites, etc. we know that we don’t quite be-
lieve in the unity of any of these, but we need them” (99).

Ahora bien, tanto Candea como Holbraad abordan la
que quizd es la paradoja mas llamativa de este libro. Se
trata de la sorprendente similitud entre argumentos y mar-
cos conceptuales del giro ontolégico que han sido produ-

.0 Inhatt.
fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288

290

cidos por medio de realidades etnogréficas radicalmente
distintas (135). Esta “decepcionante originalidad concep-
tual” (135) bien podria considerarse un “error potencial-
mente serio” (88) si expresara un compromiso excesivo
con las teorfas de G. Deleuze y su ahora popular pro-
grama de multiplicidad conceptual (142). Sin embargo,
Holbraad sugiere que esta incongruencia proviene de la
influencia que tiene, sobre los marcos conceptuales del
giro ontoldgico, el método que los produce (148). De este
modo, traduce el problema, una vez mas, en términos me-
todoldgicos. Y concluye que estas aparentes similitudes
ocurren sélo si consideramos, erréneamente, los concep-
tos antropoldgicos como “abstracciones’: “anthropologi-
cal concepts as abstentional relations that contain with-
in themselves the contingencies of specific ethnographic
materials ... imagining them as pure concepts that could
be transposed ... as ... abstractions” (153 s.). Podrian se-
nalarse dos cuestiones adicionales aqui. La primera es que
Holbraad se abstiene de abordar aquello que surge inevi-
tablemente de su planteamiento: la trasportabilidad de los
conceptos. La segunda es que su particular énfasis en la
metodologia parece alejarlo de una de las analogias que
dan sentido a este libro: aquella entre la antropologia y
una filosofia entendida como la pregunta sobre aquello
que compone el mundo.

Tanto en los temas menores como en aquellas cuestio-
nes tratadas mas ampliamente, esta compilacién se man-
tiene mds o menos fiel a un mismo conjunto de posturas
tedricas (a saber, aquellas esgrimidas por autores, tam-
bién incluidos en este libro, como Strathern, Latour, Vi-
veiros de Castro y Descola). De hecho, en su texto titu-
lado “Variedades del pluralismo ontolégico”, este ultimo
contextualiza su propia propuesta como una forma de
simetrizacion; advirtiendo que no se trata de un esque-
ma descriptivo, sino de una maquina experimental: “The
model is in no way a grid for describing empirical situa-
tions; rather, it allows for the formulation of hypotheses
on the relations existing between phenomena” (37). Pero
quiza sean los capitulos de Pierre Charbonnier y de Can-
dea los ejemplos mas notorios de esta lealtad. El primero
estd dedicado casi por completo a comentar tres de los au-
tores arriba mencionados. El segundo retoma la conside-
racién de Viveiros de Castro (250) de la comparacién, no
solo como método de la antropologia, sino también como
sujeto de esta. Ademas, frente a las criticas que advierten
una complejidad etnogrifica ausente o una generalidad
etnogréfica excesiva, Candea responde que las multipli-
cidades del naturalismo euroamericano no serian negadas
por Viveiros de Castro, sino s6lo puestas entre parénte-
sis. Como en la introduccién del libro, lo extramoderno
no implicarfa, pues, una exclusién de lo moderno, sino
un reconocimiento de su especificidad y diferencia (2).
Finalmente, podria notarse que esta persistencia en si mis-
mos estd acompanada también por una critica, mas o me-
nos tangencial, hacia aquellos antropdlogos que atribu-
yen “a la gente ordinaria una experiencia pre-predicativa
del mundo” (3). En varias partes del libro, tales etnélogos
son acusados o de usar los mismos dualismos que critican
(86) o de valerse de conceptos poco pertinentes (como el
de becoming) (127).

IP 216.73.216.80, am 24.01.2026, 15:21:21
Inhalts Im

Rezensionen

En suma, este mdas o menos voluminoso libro, a pe-
sar de su organizacion algo floja y de algunas referencias
bibliograficas incompletas, resulta de gran importancia
para aquellos interesados en algunos de los debates mas
importantes de la antropologia contemporanea en general.

Juan Javier Rivera Andia

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo: Art and Myth of
the Ancient Maya. New Haven: Yale University Press,
2017. 290 pp. ISBN 978-0-300-20717-0. Price: $ 65.00

“Art and Myth of the Ancient Maya” is the first com-
prehensive, book-length treatment in English of Clas-
sic and Late-Preclassic Maya mythology (ca. 100 BC to
900 AD) as depicted on vases, murals, and monuments.
Its author, Oswaldo Chinchilla Mazariegos, is a distin-
guished Guatemalan archaeologist, historian of religion,
and iconographer, currently an assistant professor at Yale
University. Based in part on articles and a previous book
(“Imégenes de la mitologia maya.” Guatemala City 2011),
this ambitious publication largely concerns the iconogra-
phy of hero mythology, with a nubile goddess, two young
“headband gods,” and a maize god as the main protag-
onists.

The book has nine chapters, the first two of which
deal with methodology and sources. A myth is conceived
as consisting of narrative variants without anything re-
sembling a canonical text. The focus is on Mesoameri-
can narrative themes that remain stable over time. These
themes, or “nodal subjects” (such as a hero defeating a
monster bird) form solid nuclei around which more acci-
dental narrative elements, including individual names, co-
alesce. With respect to hero mythology, the main sources
are Q’eqchi’ (for sun and moon), K’iche’ (Hunahpu and
Xbalanque), Ch’orti’ (Kumix), and the peoples of the Gulf
Coast (maize hero). In addition, narratives from other Me-
soamerican regions, especially Oaxaca, are often vital to
the argument.

Chapter 3 gives an overview of the nodal subjects of
cosmogonic myth, which, unlike those of hero myth, do
not appear to have often found their way into vase ico-
nography. One exception is the creation of human beings
by Huncheven and Hunahan (or, following the author’s
conjecture, Hunahau), a myth transmitted by Las Casas
that pertains (as [ argued at length in my 1987 essay “Ar-
tificers of the Days”) to the iconography of sculptors and
scribes.

The remaining six chapters review the principal roles
of hero mythology and their associated nodal subjects and
iconography. Chapter 4 (The Maiden) iconographically
identifies the nodal subject of the secluded, nubile wom-
an whose impregnation by a hummingbird or a stinging
insect results in the transfer to mankind of the riches of
the earth, which she represents. The maiden’s prototype
is furnished by the mountain’s daughter of the Q’eqchi’
sun and moon myth, while the hummingbird represents,
in the same myth, her suitor.

Chapter 5 (The Grandmother) focuses on the nodal
subject of the defeat of an oversexed, cannibalistic grand-
mother (or adoptive mother), sometimes provided with a

Anthropos 113.2018

.0 Inhatt.
fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-288

