Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der
Analogie in der Renaissance

aufgezeigt an der Philosophie Charles de Bovelles’

Tamara Albertini

Dem Topos vom Menschen als kleiner Welt sind zahlreiche umfas-
sende Studien gewidmet. Um nur die wichtigsten zu nennen: Epo-
chentibergreifend — bis in das 20. Jahrhundert hinein — behandelt
dieses Thema G. P. Conger in Theories of Macrocosmos and Micro-
cosmos in the History of Philosophy.' Platonische und &ltere sowie
auflereuropdische Quellen zieht Anders Olerud in I'idée de macro-
cosmos et microcosmos dans le Timée de Platon bei. Von einigem
Interesse sind seine Ausfihrungen, wonach bei der Gegeniiberstel-
lung >Mensch — Welt« — in anthropologischer Hinsicht — zuallererst
die moglichen Analogieverbindungen zwischen Haupt und Him-
melskuppel eine wichtige Rolle spielen.? Auf die Spatantike, die bi-
blische Tradition und das Mittelalter geht Marie-Thérese D’ Alverny
in ihrem umfangreichen Beitrag I'Homme comme symbole: le
microcosme ein.” Ausgesprochen anregend ist Rudolf Allers” den
Zeitraum von der Antike bis in die Renaissance* berticksichtigender
Aufsatz Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, der die ver-
schiedenen Mikrokosmos-Modelle zu systematisieren sucht. Es wer-
den darin sechs Formen von >Mikrokosmismenc« identifiziert, die hier
folgendermafsen umschrieben seien®:

(1) Ein elementares Modell, das nicht viel mehr besagt, als dafs
der Mensch deswegen im kleinen die Welt enthilt, weil sein Korper

! G. P. Conger: Theories of Macrocosmos and Microcosmos in the History of Philoso-
phy, New York 1922.

2 A. Olerud: L'idée de macrocosmos et microcosmos dans le Timée de Platon, Uppsala
1951, S. 154 £f. Im weiteren Kontext miiflte hier die in der Renaissance stark erweiterte
Lehre von der Physiognomik beriicksichtigt werden.

® M.-T. D’Alverny: L'Homme comme symbole: le microcosme, in: Simboli e simbologia
nell’alto Medioevo, Spoleto 1976, Bd. 1, S. 123-195.

* TFiir die Renaissance vgl. ebenso den Sammelband I'Univers & la Renaissance: micro-
cosme et macrocosme. Colloque international, octobre 1968, Bruxelles, Paris 1970.

* R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, in: Traditio, Bd. 2 (1944),
S. 319-407, bes. S. 319-331.

184  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

aus denselben Elementen besteht. Hier kdnnte als — erganzendes —
Beispiel der biblische Bericht angefiihrt werden: Der aus Erde ge-
schaffene Adam fafst in sich die substantielle Welt zusammen.® Wird
auch sein Erkenntnisvermogen beriicksichtigt, dann stellt der
Mensch dartiber hinaus die geistig-intelligible Welt dar.

(2) Ein strukturales Mikrokosmos-Modell, das sich darin
ausdriickt, dafl der Mensch die Welt in erster Linie geistig widerspie-
gelt. Hierbei kann entweder die Welt mit dem Menschen (wie in
Platons Timaios) oder im Gegenteil der Mensch mit der Welt vergli-
chen werden.

(3) Ein holistisches Modell, das dann vorliegt, wenn der Mensch
die grofle Welt nicht nur kraft seiner Leiblichkeit und Geistigkeit
reprasentiert, sondern mehr noch durch seine ordnende Tatigkeit.
So wie sich das Universum unentwegt organisiert, gestaltet dement-
sprechend auch der Mensch seinen Lebensraum. Gegenstand dieser
gestalterischen Bemithung kann deswegen die Gesellschaft im gan-
zen sein (>soziologischer« Mikrokosmismus) oder das eigene indivi-
duelle Leben (>dsthetischer« Mikrokosmismus).

(4) Ein symbolisches Modell, das besagt, dafs die kleine Welt die
grofle Welt nicht redupliziere. Diese gibt das — letztlich unergriind-
liche — Universum nur in Form von mutmafslichen Entsprechungen
und Bildern wieder.

(5) Eine weitere Form bildet das psychologische Modell, wonach
der Mensch die Welt erkennend darstelle. Je mehr und deutlicher er
diese erkennt, desto stirker nihert er sich ihr an, bis er in seinem
Geiste mit der Welt eins wird. In dieser Sicht gleicht sich die kleine
Welt der grofien Welt an.

(6) Schliefslich ein metaphorisches Modell, bei dem eine einzige
Gemeinsamkeit mit dem Kosmos bereits die Rede vom Menschen als
kleiner Welt legitimiert.

Wie Allers selbst feststellt, tauchen die von ithm erarbeiteten
Formen des Mikrokosmismus kaum in reiner Form auf. In der Regel
hat man es, wie gerade auch Renaissancequellen belegen, mit Misch-
formen zu tun.” In bezug auf den franzosischen Philosophen Charles
de Bovelles (1479-1567) kann vorwegnehmend gesagt werden, dafs
bei ihm nahezu alle Formen zutreffen: Der Mensch stellt die Welt
vornehmlich geistig dar (>strukturale Formd), er ist dem Universum

¢ Vgl. M.-T. D’Alverny: L'Homme comme symbole, a.a.O., S. 165 {f.
7 R. Allers: Microcosmus from Anaximander to Paracelsus, a.a.O., S. 331f.

Analogiedenken A 185

26.01.2026, 14:47:59. O


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

dhnlich durch seinen Ordnung stiftenden Geist (>holistische Formc)
und er reflektiert die Welt mittels selbsterschaffener Bilder (>sym-
bolische Formy), die er einsetzt, um sich dem Universum moglichst
anzugleichen (>psychologische Formy).

Die hdufigste Form ist gewifs das metaphorische Mikrokosmos-
Modell (bei dem schon das Aufdecken einer einzigen Ahnlichkeit
zwischen Mensch und Welt geniigt, um die Teststellung dieses be-
sonderen Topos zu sichern) und in einem noch stirkeren Mafle das
symbolische Mikrokosmos-Modell, das mit einem reichen Schatz an
Bildern und Metaphern aufwarten kann, um den Gedanken der
grundsitzlichen Ubereinstimmung zwischen Mensch und Welt zu
stiitzen. Letztgenannte Form liegt tiberhaupt allen {ibrigen Mikro-
kosmos-Modellen (mit Ausnahme des elementaren Modells) zu-
grunde, da ja kaum eine Epoche daran geglaubt haben diirfte, dafs
die Menschheit in allem (korperlich und/oder geistig) exakt den Kos-
mos wiedergebe. Die Entdeckung gemeinsamer Ziige mit der Welt im
grofen ist als Ergebnis menschlicher Erkundungsarbeit zu erachten,
stehen doch jene Gemeinsamkeiten nicht von vornherein fest. Thr
Auffinden ist vielmehr abhéngig von den Fragen (kultureller, wissen-
schaftlicher, intellektueller oder religioser Art) einer bestimmten
Epoche oder Tradition. Es kdnnen so kosmologische Betrachtungen
dominant sein, medizinische und biologische Aspekte im Vorder-
grund stehen oder aber Erwidgungen theologisch-religioser Natur
den Ausschlag geben.

1. Versuch einer philosophischen Wiirdigung des
Mikrokosmos-Topos

Eine Trage, die sich einem bei der Sichtung des in der Forschungs-
literatur diskutierten — dufserst umfangreichen — Materials unwill-
kiirlich stellt, ist, wie man sich die Beliebtheit des Mikrokosmos-
Topos durch alle Epochen hindurch philosophisch erkliren mufs,
insbesondere in der Renaissance, wo der Topos zudem in unter-
schiedlichen Kontexten begegnet, namlich in philosophischen wie
auch in medizinischen, alchemistischen, magischen, theologischen
und literarischen Werken. Eine sowohl reflexions- als auch rahmen-
spezifische Begriindung fiir den Einsatz des Mikrokosmos-Topos
durch Renaissancedenker ist zweifellos im Begriff der Ahnlichkeit
zu finden. Dieser ist namlich nicht einfach als Instrument der Inven-

186  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

tarisierung von moglichen Ubereinstimmungen zwischen Mensch
und Welt von Interesse — obgleich dies durchaus mit eine Funktion
sein kann —, sondern vornehmlich als Bedingung der Erkennbarkeit
von Welt zu begreifen. Nichts anderes mochten die folgenden Be-
trachtungen darlegen. Die Rede vom Menschen als kleiner Welt
avanciert damit (auch wenn die Analogien, die sich aus der systema-
tischen Suche nach Ahnlichkeiten ergeben, im einzelnen falsch sein
mdgen)® zu einem epistemologischen Postulat. Dabei geht die in der
metaphorischen Wendung angelegte bildliche Qualitdt des Terminus
>Mikrokosmos< keineswegs verloren. Vielmehr ist es gerade diese
Qualitit, welche das Verhaltnis von kleiner zu grofler Welt vor dem
inneren Auge aufleuchten lafit. Dariiber hinaus hilft diese zu verste-
hen, dafs es sich beim Mikrokosmos-Topos — technisch besehen — um
einen Relationsbegriff handelt. Es ist ndmlich génzlich unmaglich,
den Topos der kleinen Welt aufrechtzuerhalten, ohne damit implizit
auf das Relatum, die eigentliche, grofie Welt hinzuweisen. Dies lafst
sich an unzihligen Darstellungen belegen, wie z.B. an der folgenden,
aus Robert Fludds Utriusque Cosmi Historia (Oppenheim 1617) ent-
nommenen Figur:

¢ T. Pelsener schreibt dazu: »/explication analogique est peut-&tre, de tous les postulats
implicites de la pensée scientifique, celui qui en constitue le ressort principal. C’est une
tendance profonde de I'esprit de rechercher les analogies, de les postuler et de solliciter
ces analogies en vue de 'explication scientifique. Presque toutes nos démarches intellec-
tuelles, presque tous nos raisonnements sont fondés sur des analogies, mais presque
toutes les analogies sont fausses. ['analogie, ce péril des sciences« (Un préjugé de la
pensée dite scientifique: microcosme et macrocosme, in: L'univers & la Renaissance,
a.a.0, S. 83-88, S. 85).

Analogiedenken A 187

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

ATORIS fcilicet ct MINORIS METAPYSICA , PHYSICA %
“ F. . . "ATQVE TECHNICA
g e VENL SIT O RTA e i
" IndudVolumina fecundum COSMI differentiam diuisa.
~_AVIHORE ROBERTO FLUD alids d Fluftibus Amigero. ¢
; dmeaﬁcmDﬂg.farcgromgﬁ,
; . _Tomus Primus
T Mézrocofin Hiftoria its ducs trattabius dinifa .
oy e b ke e
N
Ao e RT
ﬁnd'm:uc:uu. .
% ;ﬁ:‘:’}f{m.
= S
Artem Militarem .

7| Motus. ‘}Scmmm.
OPPENHEMI . poriy)
HAN-THEODORI DE BRY] mographiam.
pis Hreronet Garrxng| Sltrologiam .
=ANNO €13 XV ("‘Wf‘"‘

Titelblatt, Robert Fludd: Utriusque Cosmi Historia, Oppenheim 1617

188  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Der Begriff des Mikrokosmos erhilt seinen Sinn aus seiner in-
neren Anlage: Ein Objekt A, der Mensch, kann als Objekt B, die
Welt, ausgegeben werden, weil zwischen den beiden Objekten ein
Ahnlichkeitsverhiltnis postuliert wurde. Der generelle intellektuelle
Reiz dieses Begriffs besteht zweifellos in dieser komplexen Anlage,
der es gelingt, in eins Bildlichkeit, Gedanke und gedankliche Struktur
zu vereinen. Nur so a3t sich die immer noch anhaltende Faszination
fir diese Mensch und Welt verkniipfende Analogie erklaren. Der
spezifisch philosophische Gehalt ist darin zu finden, daf§ der Mikro-
kosmos-Topos, der weit mehr als ein Bild, eine Metapher oder ein
(wie sehr auch immer ansprechendes) stilistisches Mittel ist, als
Denkfigur begriffen werden mufs. Die Rede vom Menschen als klei-
ner Welt kann beanspruchen, Titel einer Erkenntnissubjekt und -ob-
jekt gleichermaflen darstellenden Philosophie zu sein. Dies sei an
zwei Renaissancetexten verschiedener Provenienz demonstriert, an
den Liebesdialogen des spanischen Juden Leon Ebreo (Jehuda Abar-
banel) und an dem Weisenbuch des Franzosen Charles de Bovelles.

Daf3 das im Mikrokosmos-Topos angelegte erkenntnistheoreti-
sche Postulat durchaus auch in literarischen Texten begegnen kann,
zeigen in der Tat Leon Ebreos Dialoghi d’amore (1535). Dieses an
Ahnlichkeitsbeziehungen besonders reiche Buch veranschaulicht auf
eindriickliche Weise die in der Renaissance beliebte Suche nach Ent-
sprechungen und Ahnlichkeiten im Kontext des Mikrokosmos-Mo-
tivs (das Ebreo wohlweislich auf beide Geschlechter angewandt wis-
sen will).” Es sei dies am Beispiel der Planeten Sonne, Mond, Saturn,
Jupiter, Mars, Venus und Merkur demonstriert, welche in der Mikro-
kosmos-Literatur oft als Leitfaden der Annéherung zwischen kleiner
und grofser Welt eingesetzt werden. In den Dialoghi d’amore ent-
sprechen diese Planeten folgenden menschlichen Organen: die Sonne
dem Herzen, der Mond dem Gehirn, Saturn der Milz, Jupiter der
Leber, Mars den Nieren, Venus den Hoden und Merkur dem ménn-

° L. Ebreo: Dialoghi d’amore, hrsg. von S. Caramella, Bari 1929, Bd. 2, S. 85: »Cosi ¢ la
veritd: che l'uomo @ immagine di tutto l'universo: e per questo li greci il chiamano
microcosmos, che vuol dire piccol mondo. Niente di manco 'uomo, e cosi ogni altro
animale perfetto, contiene in sé maschio e femina, perche la sua spezie si salva in amen-
due e non in un solo di loro. E percid non solamente ne la lingua ebrea, antichissima
madre e origine di tutte le lingue, Adam, che vuol dire uomo, significa maschio e femina,
e nel suo proprio significato contiene ambidue insieme.« Der dritte Dialog ist in einer
deutschen Ubersetzung erhaltlich: Des Leone Hebreo (Jehuda Abarbanel) Dialoge iiber
die Liebe, aus dem Italienischen {ibertragen von J. Schwerin-Abarbanell, Berlin 1888.

Analogiedenken A 189

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

lichen Glied. Die Hinsicht, welche hier die Ahnlichkeit sichert, ist die
Zeugung: So wie die Himmelskorper durch ihre Bewegung und ihr
Bestrahlen auf die Fruchtbarkeit der Erde Einflufl nehmen, wirken
die genannten Organe auf die menschliche Fortpflanzung hin, indem
sie sich alle auf verschiedene Weise an der Erzeugung des Samens
beteiligen. Werden dieselben Himmelskérper hingegen — wie der
Texthintergrund leicht rekonstruiert werden kann — als Offnungen
am Himmelsantlitz betrachtet, dann konnen sie auch mit dem
menschlichen Gesicht in Verbindung gebracht werden: Sonne und
rechtes Auge, Mond und linkes Auge, Saturn und rechtes Ohr, Jupi-
ter und linkes Ohr, Mars/Venus und Nase und schlie8lich Merkur

und Mund/Zunge.*

Analogie hinsichtlich Analogie hinsichtlich

der »Zeugung« des »Offnungseins«

Planeten  »Zeugungsorgane« Planeten  »Gesichtséffnungen«
Sonne Herz Sonne rechtes Auge

Mond Gehirn Mond linkes Auge

Saturn Milz Saturn rechtes Ohr

Mars Nieren Mars (rechte) Nasensffnung
Venus Hoden Venus (linke) Nasensffnung
Merkur  minnl. Glied Merkur ~ Mund/Zunge

Bisher wurde eine erste Analogie zwischen der Reihe der Planeten
und der Reihe der Organe und eine zweite zwischen Planeten und
den am Gesicht befindlichen Sinnesorganen festgestellt. SchliefSlich
werden in Ebreos Text beide Analogien durch ein drittes Verhiltnis
aneinander gekniipft, das Organe und Offnungen im Gesicht in Be-
ziehung zueinander bringt. Diese Abart der doppelten Analogie ge-
lingt, indem noch einmal die Hinsicht der Zeugung ins Feld gefiihrt
wird. Nachdem die Verbindungen [Sonne-Herz] und [Sonne-rechtes
Auge] zustande kamen, kénnen konsequenterweise — unter Auslas-
sung des gemeinsamen Elementes >Sonne« — iiber dieselbe Analogie,
welche Sonne und Herz verband, auch Herz und rechtes Auge zur
Entsprechung gebracht werden. Die Gesichtséffnungen sind dann

v Aa0,S. 821

190  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

vom sehenden Auge bis zum durch Zungenbewegung sprechenden
Munde an der »Zeugung« von Erkenntnis beteiligt.™

Analogie hinsichtlich der Zeugung

»Zeugungsorgane« »Gesichtséffnungen«
Herz (rechtes) Auge

Gehirn (linkes) Auge

Milz (rechtes) Ohr

Leber (linkes) Ohr

Nieren (rechte) Nasendffnung
Hoden (linke) Nasenoffnung
mannl. Glied Mund/Zunge

Die beiden Welten, Mensch und Kosmos, sind hier so sehr mitein-
ander verflochten, dafy die dem Mikrokosmos-Thema untergeord-
nete Rede von der »Zeugung« notwendig beide Bereiche anspricht.
Das eigentlich der menschlichen Sphére entstammende Bild der Zeu-
gung wird so eingeftihrt, daff es am Ende der von Ebreo entwickelten
Analogien von kosmischer Dimension erscheint.

Nach Ahnlichkeiten sucht auch Charles de Bovelles, der an einer
Stelle seines Liber de sapiente (1510) sogar den gleichen Leitfaden
wie Ebreo benutzt. Er stellt allerdings seine eigenen Entsprechungen
zwischen Mensch und Himmel auf und sucht dartiber hinaus nach
einer ausgewogenen Ordnung der von ihm aufgefundenen Bezie-
hungen. Seine in diesem Kontext zusammengestellte Figura simili-
tudinis planetarum et humanarum cognitionum leistet folgende An-
ndherung: Saturn und Imagination, Jupiter und Gehér, Mars und
Gesicht, Venus und Geruchssinn, Merkur und Geschmackssinn sowie
Mond und Tastsinn.*

Wie die Figura similitudinis (vgl. S. 192) nahelegt, nimmt Bo-
velles die ungerade Zahl der Himmelskorper und Erkenntnisvermd-

1 Tn expliziterer Sprache: »La verga & proporzionata a la lingua, in modo di posizione e
in figura e in stendimento e recoglimento; ed @ posta in mezzo di tutti, e in opera che, s{
come movendosi la verga genera generazione corporale, la lingua la genera spirituale
con la locuzione disciplinale, e fa figlioli spirituali come la verga corporali« (a.a.O.,
S. 84).

2 Liber de sapiente, cap. X], in der kritischen Ausgabe von R. Klibansky, in: E. Cassirer:
Individuwm und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, 1927, reprogr. Nachdr.
7. Aufl. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 1994, S. 326-328.

Analogiedenken A 191

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

Figura similitudinis
planetarum et
humanarum cogni-
tionum

(Liber de sapiente,
cap. X1, S. 328)

Analogia,

Figura timilicudinis planetarum & humanarum cogmitionum,

| Saturnus | Jupiter ) Mars_| Sol | Venus | Mercur® | Luna
TTmaginatio | Auditus | Vilus | Rauo | Olfadus] Guflus | Tadus
Tres{uperiores Media | Tresinferiores [
iberales honeft Neutra | liliberales{eruiles
| Animo feruientcs ,.Ho:.u i Corpotifamulantes
” Altapetentes | Medi. te,| Inferiora petentes
icium plus Virtus | Vicium munus . ]

€ Hefuntigicuricptem facesiquibus/minor mundus {plendet mziorigy mundo et fibiipa
fiaftac. O mniaamaiore inipfumtifdem valuis et aditibus traducuntur, His feptem o-
ftiis:totus mator defluit/1abiturgs in minorem. fitgs minor omniformis acmaiorimundo
equalis. In iis denig fita efthominisiomats virtusiet fapientia : fi fingulorum fut oculor
retam proportioné feruabit/ indemutato naturali eorum ordine. € Nam quandiu princis
patum obtinuerit satio:homo et ferentateee traquillitate annni potietur.fenfuum lleces
bras: carnifgs pelliculatidesetfugiet.nittdifimo rationis({ vt proprij fui naturalifgs folis ) mi
cante tn tenebris {plendore:ab extremisdirigerur in medium. plus minufig vitabie : eritqy
fu9 et {ui compos/acfeipfo wgiter perfructur: Eft enim ratio velut fagatifima humani tos
tius corpulculi ac domiciltj materfamilias.fenis feofum fulta ancillulis:quibus fapienter
imperitat.nil incaffum et {ine caufa perficiens:cun@a preuidens :profequés que valias pul
chraet honefta:que turpia fedaq; deuitans. cui quoad permittétur habeneiquoad hois ars
bitra et céforia fuerit: ci@ain eo rite difponct rolletq; tandé efi e terris ad fidera, 4T Sicut
enim folis in maiore mundo prefentiadilcutittenebras/nubes difipat s iminentefqtépe
flatesretundit:ita et ratione inminore mundo cunda Bomnqﬁ:o“.v»:::»cn abeomoxere
gorum tenebre perturbationum nebulecaliginefqrecedunt: perditorum defiderforum im
petus fernantur. Abfenteautemratione:continto luxifaptentia omnifcs virtus hominem
deferunt atra noxillum nubefq; fubeunt. Senfluum meretricule: llius decorem obliguri
unthominem denigs totum tenebris offu{um lancinaat: Ianiant interimunt,

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

192  ALBER PHILOSOPHIE

https://dol.org/10.5771/9783495097031-184 - am 26.01.2026, 14:47:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - Tz


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

gen zum Anlaf3, eine Mitte zwischen den drei hsheren Vermégen:
Imagination, Gesicht und Gehor und den drei niedriegeren Verma-
gen: Geschmackssinn, Geruchssinn und Tastsinn zu stiften, welche er
als »zwillingshafte Sinnestriaden« begreift. Im Zentrum steht die
Vernunft: Sie hilt die Mitte zwischen den beiden Triaden. Weder
ziehen sie die Hohen (erste Triade) und Tiefen (zweite Triade) an,
noch kann sie durch tbertriebene oder unzureichende Betétigung
fehlgehen. Sie ist sich immer gleich und vermag daher ausgleichend
und einend zu wirken.”® Die Ahnlichkeit mit den Himmelskorpern ist
hier zum einen durch die gleiche Zahl der Gesamtglieder sowie die
Mittestellung der Vernunft gegeben, die sonnengleich alle Sinne
iiberstrahlt, zum anderen durch das Bild des Strahlens selbst. So wie
die Planeten am Himmelszelt gldnzen, leuchten auch die Sinnesorga-
ne am menschlichen Leib. Durch das Licht der Vernunft am Strahlen
erhalten, d.h. mit Wahrnehmungsvermégen ausgestattet, sind diese
zugleich auch die Offnungen, durch welche die grofie Welt Eingang
in die kleine Welt findet und auf diese Weise den menschlichen Er-
kenntnisprozefs in Gang bringt (einen Prozef3, an dessen Ende idea-
liter der — den Menschen physisch tragende — Makrokosmos selbst
durch den Mikrokosmos auf geistige Weise erfafit wird).”® Im Ver-
gleich mit Leon Ebreo fillt auf, dafs sich der Philosoph Bovelles nicht

B »Hanc ergo geminam sensuum tryadem: alteram summa et alta petentem, alteram

vero in ima tendentem, media semperque uniformis Ratio imperti et eodem semper
modo se habente monade vincit, scirpat figitque quam potest in medio; utramque tem-
perat, ne hac nimium effecta sublimi divellatur scindaturque Hominis substantia; cuius
unitati, integritati et paci insectilis Ratio maximopere, consulit ac providet« (a.a.O., cap.
X1, S. 327).

* »Si enim minor mundus est Homo, tot utique luminibus ac lichnis Hominem regi
atque illustrari oportet, quotquot lampadibus maiorem mundum cernimus esse chorus-
cum atque illustrem. Septem vero lampades accendit Natura in maiore mundo, quarum
ductibus eundem mundum gubernari regique voluit [...]« (a.a.O., cap. XI, S. 326); »He
sunt igitur septem faces, quibus minor mundus splendet maiorique mundo et sibiipsi
astat. Omnia a maiore in ipsum iisdem valvis et aditibus traducuntur. His septem ostiis
totus maior defluit labiturque in minorem fitque minor omniformis ac maiori mundo
equalis. In iis denique sita est Hominis omnis Virtus et Sapientia, si singulorum sui
oculorum rectam proportionem servabit indemutato naturali eorum ordine« (a.a.O.,
S.328).

15 Bovelles begreift den Makrokosmos als alle Substanzen und den Mikrokosmos als
alle Welterkenntnis umfassende »Behélter« auf. Vgl. T. Albertini: Ein Naturbegriff der
Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Aufen- und Innenraum der
Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Historische und syste-
matische Aspekte: von der Antike bis zur &kologischen Krise, von der Physik bis zur
Asthetik, Bonn 1996, S. 42-59.

Analogiedenken A 193

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

damit begniigt, blofs Analogien aufzuzeigen, sondern daf§ er im Ge-
flecht der Ahnlichkeiten auch die Vernunft namhaft macht, die diese
Ahnlichkeiten aus einer Zentralposition heraus auffindet und um
sich herum ordnet.

Ehe niher darauf eingegangen wird, wie der Mikrokosmos-To-
pos bei Bovelles systematisch zur Denkfigur geformt wird, sei Michel
Foucaults — auf einer eher geringen Kenntnis von Renaissancetexten
beruhende — Deutung des Ahnlichkeitsgedankens besprochen.

2. Michel Foucaults Entdeckung der Ahnlichkeitsepisteme des
16. Jahrhunderts im Lichte der Renaissanceforschung

Ahnlichkeit (und Undhnlichkeit), Verwandtschaft, Angleichung und
Anndherung sind nicht nur bei Leon Ebreo und Charles de Bovelles
haufig wiederkehrende Termini. Nicht von ungefdhr bestimmt Mi-
chel Foucault in seiner (mit dem franzésischen 16. Jahrhundert an-
hebenden) Untersuchung Les mots et les choses (1966) eine Anrei-
hung dhnlich gelagerter Begriffe zum Ausgang seiner Analyse des
Ahnlichkeitskonzepts.’ Aus Pierre Grégoires Syntaxeon artis mira-
bilis (1610) entnimmt er die folgende Aufzéhlung: Amicitia, Aequa-
litas (contractus, consensus, matrimonium, societas, pax et similia),
Consonantia, Concertus, Continuum, Paritas, Proportio, Similitudo,
Conjunctio, Copula¥, um, auf diese breitere Begriffsbasis gestiitzt,
geltend zu machen, daf§ man in bezug auf die Renaissance von einer
»Episteme der Ahnlichkeit« ausgehen miisse im Sinne einer geistes-
geschichtlichen Kategorie, welche die grundlegende Wissensform
dieser Epoche erschliefit. Der moderne franzgsische Philosoph trifft
mit dieser Charakterisierung zweifellos auf eine fiir viele Renais-
sanceentwiirfe konzeptionelle Hauptader. Besonders anregend ist es,
wenn Foucault des weiteren in Zusammenhang mit der in der Re-
naissance weitverbreiteten Lehre von der signatura rerum? festhalt:

»Forme signante et forme signée sont des ressemblances, mais d'a c6té. Et
c’est en cela sans doute que la ressemblance dans le savoir du XVI® siécle est
ce qu’il y a de plus universel; a la fois ce qu'il y a de plus visible, mais qu’on

1 M. Foucault: Les mots et les choses, 2. Aufl. Paris 1990, S. 55 ff.

Y P. Grégoire: Syntaxeon artis mirabilis, Kéln 1610, S. 28.

% Siehe M. L. Bianchi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a
Leibniz, Rom 1987.

194  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

doit cependant chercher & découvrir, car c’est le plus caché; ce qui détermine la
forme de la connaissance (car on ne connait qu’en suivant les chemins de la
similitude), et ce qui lui garantit la richesse de son contenu (car, dés qu’on
souléve les signes et qu’on regarde ce qu'ils indiquent, on laisse venir au jour
et étinceler dans sa propre lumiére la Ressemblance elle-méme). <

Bereits die wenigen bislang angeftihrten Beispiele erlauben es, Fou-
cault darin zuzustimmen, dafl sich in Renaissancetexten die Erkennt-
nis ihren Weg durch den Makrokosmos in der Tat mittels Ahnlich-
keiten bahnt. Im Talle der Figura similitudinis zeigte sich, daf die
Anniherung zwischen Planeten und Wahrnehmungsvermdgen dank
dreier Hinsichten gelingt, dank der Zahl, dem Mittegedanken sowie
dem Strahlen, das auf die Sinnesorgane eine tibertragene Anwen-
dung findet. Die Ahnlichkeit ist deshalb verborgen, weil die Briicken
zwischen den durch den Mikrokosmos-Topos zusammengefiihrten,
ansonsten aber denkbar undhnlichen Himmelskérpern und Wahr-
nehmungsvermogen erst geschatfen werden miissen. Sie ist zugleich
auch sichtbar, weil ohne sie das ganze Konzept von innen her zusam-
menbrechen wiirde: Es gibe keinen Mikrokosmos-Topos ohne den
Ahnlichkeitsgedanken als seine Bedingung; entfallen die Hinsichten,
unter denen Mensch und Welt gleichgesetzt werden konnen, ist jeder
Versuch einer Annaherung gegenstandslos. Um Foucaults Terminus
aufzunehmen, die Rede vom Menschen als kleinem Kosmos kann als
der »leuchtendste« Ausdruck eines auf der Ahnlichkeitsepisteme
griilndenden Weltbildes bezeichnet werden.

Michel Toucault verkiirzt allerdings seine Analyse der grund-
legenden Wissensform(en) des 16. Jahrhunderts, indem er sich einzig
fiir sprachlich operierende Angleichungen und Verdhnlichungen in-
teressiert. Selbst eindeutig auf Bildlichkeit hin angelegte Lehren wie
jene von den Signaturen der Dinge deutet er so, als wiirden sie nicht
bildlich, sondern sprachéhnlich verfahren. Im Rahmen seiner Aus-
einandersetzung mit Foucaults Renaissancebild dufert Stephan Otto
in Das Wissen des Ahnlichen kritisch: »Die Erkundung des optischen
Horizonts der Episteme der Renaissance wird verengt zu einer blo-
$en Aussageanalyse, das »Sprechen«< des 16. Jahrhunderts wird von
seinem »>Sehen« abgeldst.«* Wohl macht der moderne franzgsische
Philosoph darauf aufmerksam, dafs sich im 17. Jahrhundert die Kul-

¥ M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.O., S. 71 (Hervorhebung von Verf.).
2 S Otto: Das Wissen des Ahnlichen. Michel Foucault und die Renaissance, Frankfurt
a.M., Bern, New York, Paris 1992, S. 53.

Analogiedenken A 195

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Tamara Albertini

tur dahingehend neu organisiere, dafs Gesehenes und Gelesenes,
Sichtbares und Aussagbares, eigene Wege gehen: »Les choses et les
mots vont se séparer. Lceil sera destiné a voir, et a voir seulement;
'oreille a seulement entendre.«* Die in der Renaissance noch beste-
hende Verbindung von Sehen und Sprechen wird von TFoucault
durchaus richtig erkannt, sein Mifiverstindnis besteht jedoch darin
zu meinen, dafs das Lesen des Auges analog zum Entziffern sprach-
licher Einheiten verfahre. Annaherungen und Angleichungen spielen
sich in Renaissancetexten nicht nur zwischen Bezeichnendem und
Bezeichnetem ab, sondern arbeiten auch mit den durch die Sprache
evozierten Bildern. Diese Bilder verlangen nach einer eigenen Lesart.
Foucaults Reduzierung seines Untersuchungsfeldes erstaunt um so
mehr, als er sich beispielsweise durchaus mit dem Mikro-Makrokos-
mos-Topos befafit??, einem an Bildern — mégen sie ausdriicklich be-
schrieben oder suggeriert werden — iiberaus reichen Topos. (Die Rede
vom Menschen als kleiner Welt ist selbst ein Bild!) Abgesehen da-
von, kann sich die Ahnlichkeit je nach Autor und Kontext auch zwi-
schen Konzepten und geometrischen Tiguren, geometrischen und
arithmetischen Einheiten sowie Zahlen und Buchstaben erstrecken.
Charles de Bovelles entwirft beispielsweise in seinen Theologicae
conclusiones (1515) ein Schema allein zum Aufweis der Entspre-
chungen zwischen Geometrie und Arithmetik und macht damit deut-
lich, daf8 fiir ihn Analogien und Ahnlichkeiten nicht nur genannt,
sondern eben auch visualisiert werden miissen, wozu u.a. gehort,
dafs alle angesprochenen Aspekte eines Sachverhaltes in eine einzige,
eben diesen Sachverhalt veranschaulichende Tigur vereint werden
(siehe die unterste Graphik auf S. 212 am Ende des vorliegenden Bei-
trages).”

Ein weiterer Punkt, mit dem sich Otto auseinandersetzt, ist Fou-
caults Bestehen auf der Anonymitdt von Diskursformationen.?* In

2 M. Foucault: Les mots et les choses, a.a.0O., S. 91.

2 A.a.0,S. 73ff.

B Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Paris: ]. Badi-
us, 1515, T, 24, ¥ 6v. Bei dieser Graphik sowie bei einigen weiteren Figuren wurde es
vorgezogen, sie im urspriinglichen Buchkontext zu zeigen. Damit wird ersichtlich, wie
sehr Bovelles” Figuren — in dem von dem flimischen Humanisten Josse Bade (1461/62—
1535) besorgten Druck — Teil des Textes sind. Daher der gelegentliche Hinweis im fol-
genden auf die Kopien zweier Seiten aus den Theologicae conclusiones, die dem vorlie-
genden Beitrag angehiingt sind.

% Vgl. S. Otto: Das Wissen des Aknlichen, a.a.0., S. 62 {f.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

bezug auf das von diesem untersuchte 16. Jahrhundert bedeutet dies,
daf Ahnlichkeiten und Entsprechungen sich selbst iiberlassen sind —
in Les mots et les choses heifit es, dafs sich diese in einer endlosen
Bewegung gegenseitig schneckenformig aufwickeln. In dieser
Deutung bedarf es keines Ahnlichkeitsbeziehungen entdeckenden
und erforschenden Subjekts.* Ohne es zu merken, fithrt sich hier
der franzosische Philosoph selbst ad absurdum, schreibt er doch, dafs
die Ahnlichkeit zugleich das Verborgenste und Sichtbarste sei. Die
Frage, die sich dabei stellt, ist ndmlich, fiir wen jene entweder ver-
steckt oder offenbar ist. Der sich ebenfalls kritisch mit Foucault be-
fassende Renaissance-Forscher Jean-Claude Margolin zeigt in seiner
1967 erschienenen Rezension Tribut d'un antihumaniste aux études
d’humanisme et Renaissance Verstandnis fiir das in Les mots et les
choses beschriebene Grundanliegen, das darin besteht, nach der Vor-
geschichte, der Genese oder gar nach den Bedingungen der Moglich-
keit von Geisteswissenschaften (sciences humaines) zu forschen.

»[...] il est intéressant de reconnaitre dans un langage sans sujet, dans une
prose inhumaine, dans une sémantique aussi fluide que floue, le champ d'une
épistéme sans épistémologue, les matériaux sans dge d’'une archéologie non
stratifiée.«

Allerdings gehe dies nicht ohne ein

»aplatissement du paysage historique ou une deshumanisation des personna-
lités qui appartiennent a une époque que l'auteur n’a pas cru devoir valoriser
sociologiquement ou philosophiquement.«”

Zu Toucaults Verteidigung kann angefiihrt werden, daf8 es fiir den
Deuter von Renaissancetexten zuerst in der Tat so scheinen will, als
ob jede Ahnlichkeitsbezichung auf eine andere Ahnlichkeitsbezie-
hung hinweist, welche wiederum auf eine Ahnlichkeitsbeziehung
deutet, ohne dafy diese Bewegung jemals zu einem Ende kommt.
Das Beziehungsnetz, das Mikro- und Makrokosmos umflicht, ist sei-
ner Struktur nach notwendig unbegrenzt — von jedem Knotenpunkt
ist es moglich, eine neue, bis dahin unerkannte gemeinsame Hinsicht
zu erblicken —, nichtsdestoweniger kommen alle Ahnlichkeiten an
einem Ort zusammen, namlich im menschlichen Geist als dem Aus-

% Vgl. M. Foucault: Les mots et les choses, , a.a.O., S. 75.

% Vgl. S. Otto: Das Wissen des Aknlichen, a.a.0., S. 621f.

7 1.-C. Margolin: Tribut d’un antihwmaniste aux études d'humanisme et Renaissance,
in: Bibliothéque d’humanisme et Renaissance, Bd. 24 (1967), S. 701-711, S. 702.

Analogiedenken A 197

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Tamara Albertini

gangspunkt der Erkenntnis von Ahnlichkeit. Charles de Bovelles z. B.
hélt eindeutig fest, dafs der Mensch alles zugleich sei, »der Zusam-
menlauf, die verstandesmiflige Uberbriickung und das Zusammen-
kommen aller Dinge«®. Wihrend in der Welt die Dinge (substan-
tiell) wahr sind, sind sie im Menschen (in Gestalt von Begriffen und
Bildern) dhnlich. In bezug auf Welt und Mensch hilt Bovelles daher
fest: »Ille wveritas, hic similitudo.«* Anders ausgedriickt, ohne die
Welt keine Wahrheit, ohne den sich der Welt zuwendenden Men-
schen keine Ahnlichkeit. Die » Ahnlichkeit«, die, wie es am Ende des
oben zitierten Passus aus Les mots et les choses hiel3, »in ihrem ei-
genen Licht erstrahlt«, ist der Mensch selbst.®

Es wird von Foucault {ibersehen, daf§ viele (wenn nicht die mei-
sten) Renaissanceentwiirfe gerade subjektzentriert sind. Nicht nur
die Vernunft halt (wie in der Figura similitudinis dargelegt) eine
Mittestellung ein, sondern der ganze Mensch wird von Metaphysi-
kern wie Marsilio Ficino, Pico della Mirandola und Charles de Bovel-
les als eine Mitte, genauer: als eine die Welt deutende und darstellen-
de Mitte konzipiert.®» Diese Mittestellung offenbart sich, wie im
tibrigen Margolin in seiner Kritik an dem franzdsischen Philosophen
zu Recht hervorhebt, auch in der (in Les mots et les choses nicht
minder aufSer acht gelassenen) Renaissance-Dichtung.®

% Liber de sapiente, a.a.Q., cap. XXIV, S. 351: »omnium concurrentia, rationale chasma
et congregatio«. Zur ungewdhnlichen Bedeutung von >chasmac an dieser Stelle siehe
T. Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte. Reflexionen zu einer Denk-
figur der Renaissance, in: P. R. Blum, Ch. Lohr und C. Blackwell (Hrsg.): Sapientiam
amemus. Humanismus und Aristotelismus in der Renaissance, Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von E. Kefller, Miinchen 1998, S. 89-108, S. 100 Anm. 37.

¥ A.a.O, cap. XIX, S. 343.

® Von einem »subjektlosen« Spiel der Ahnlichkeiten 148t sich hingegen in bezug auf
den natiirlichen Bereich sprechen. Den »Sympathie«-Gedanken aufgreifend schreibt
Foucault: »La nul chemin n’est déterminé & I’avance, nulle distance n’est supposée, nul
enchalnement prescrit. La sympathie joue a I'état libre dans les profondeurs du monde.
Elle parcourt en un instant les espaces les plus vastes: de la plandte a 'homme qu’elle
régit, la sympathie tombe de loin comme la foudre; elle peut naitre au contraire d'un
seul contact [...]« (Les mots et les choses, a.a. 0., S. 63).

% Vgl. T. Albertini: Der Mensch als metamorphische Weltmitte, a.a. O.

® Vgl. 1.-C. Margolin: Tribut d'un antihumaniste aux études d’humanisme et Renais-
sance, a.a.0., S. 709.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance
3. Charles de Bovelles als Theoretiker der Ahnlichkeit

Die eben dargelegte Kritik verschmilert keineswegs das Verdienst,
das Foucault zukommt als jenem Philosophen, der die Ahnlichkeits-
episteme der Renaissance weit {iber die Grenzen des spezialisierten
Forschungsgebietes hinweg hat thematisch werden lassen. An Char-
les de Bovelles” Werk laf3t sich nun ganz besonders eindriicklich die
Bedeutung dieser Episteme aufzeigen. Nicht nur dafs Bovelles die
Ahnlichkeit zum Grundmuster seines Denkens erwihlt hat, sondern
er erweist sich dariiber hinaus auch als ihr Theoretiker.

In einem Brief vom 8. Oktober 1511 an Guillaume Budé, in dem
er ein lingeres Gesprich zusammenfafst, das er mit dem Pariser Hu-
manisten iiber mathematisch-theologische Themen gefiihrt hat, er-
wihnt er erstmals zwei bedeutsame, zum Feld der Ahnlichkeit geho-
rende Begriffe, namlich analogia und assurrectio.® Wie wichtig diese
Begriffe fiir Bovelles sind, mag daraus ersehen werden, daf§ er vier
Jahre spéter diese beiden Termini noch einmal in den Theologicae
conclusiones aufnimmt und weiter ausbaut. Pierre Quillet, der sich
als erster in der Forschungsliteratur mit dieser Fragestellung befafst
hat, schreibt zur assurrectio.

»Le sens initial est se lever, se dresser (ad-surgere); le mot n’est pas trés
fréquent dans la Vulgate (on trouve dans le livre de Job, XXIX, 8: >Et senes
assurgentes stabant<); a la fin du Moyen Age, il a pris un sens technique en
mathématiques: assurgere un nombre, c’est l’élever a une puissance
supérieure, par exemple, le porter au carré.«*

Quillet benennt damit in der Tat die beiden Bereiche, in denen
Bovelles den Ausdruck einsetzt, den theologischen sowie den mathe-
matischen. Beide Konnotationen kommen deutlicher noch zum Vor-
schein, wenn die »Assurrektion« mit der »Transsumption« (trans-
sumptio) des Nikolaus von Kues in Verbindung gebracht wird.
Damit soll jedoch nicht behauptet werden, daf8 der — mit dem kusa-

% Vgl. Philosophicae et aliquot historicae Epistolae, in: In hoc opere contenta: Com-
mentarius in primordiale evangelium divi loannis, Vita Remundi eremite, Philosophi-
cae et aliquot historicae Epistolae, Paris: 1. Parvus 1511; Paris: J. Badius 1514 (repr
Frankfurt a. M. 1984), f£** 47v-50v.

* P. Quillet: L'ontologie scalaire de Bovelles, in: Charles de Bovelles en son cinquiéme
centenaire 1479-1979 (Actes du Colloque International de Noyon, septembre 1979),
Paris 1982, S. 171-179, S. 173 1. Siehe desgleichen die Ausziige eines von ihm in Loches
gehaltenen Vortrages in: Cahiers de I'Institut collégial européen (1976).

Analogiedenken A 199

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Tamara Albertini

nischen Werk vertraute — Bovelles sein Konzept der Assurrektion
direkt danach gestaltet hitte. Wie die folgenden Erlduterungen dar-
legen, emanzipiert sich der franzdsische Philosoph, dhnlich wie z. B.
bei der Lehre von der Koinzidenz der Gegensitze®, von seiner mog-
lichen kusanischen Vorlage (den Terminus scheint er Josse Clichtove
zu verdanken).*

Nikolaus von Kues gebraucht den Begriff der Transsumption in
De docta ignorantia, um die Ubertragung der Eigenschaften von un-
endlichen mathematischen Gebilden auf das Unendliche schlechthin
zu beschreiben. Nachdem zuerst die Eigentiimlichkeiten endlicher
Figuren festgestellt werden, sollen diese auf unendliche projiziert
werden: die Rundheit des endlichen Kreises etwa auf den unend-
lichen Kreis, die Winkel des endlichen Dreiecks auf das unendliche
Dreieck usw.,, wobei die unendliche mathematische Figur stets die
unendliche Linie ist.*’ »Danach miissen wir an dritter Stelle«,
schreibt der Kusaner,

»tiefer als bisher, die Wesensbestimmungen der unendlichen Gebilde auf das
schlechthin Unendliche, das von jedem Gebilde véllig losgeldst ist, anwenden
(transsumere). Dann wird unsere Unwissenheit auf unbegreifliche Weise
dariiber belehrt werden, wie wir, die wir uns mit jenem Ritsel miithen, iiber
das Hochste denken sollen.«*

Nikolaus von Kues gelingt mit dieser Ubertragung die Herstellung

% Siehe T. Albertini: Die geometrische Darstellung der vollkommenen Erkenntnis in
der Philosophie von Charles de Bovelles, in: T. Albertini (Hrsg.): Verum et Factum.
Beitriige zur Geistesgeschichte und Philosophie der Renaissance, Bern, Frankfurt a. M.,
Paris, New York 1993, S. 421-436, bes. S. 428.

% 1.-C.Margolin: Bovelles et sa correspondance, in: Charles de Bovelles en son cinquie-
me centenaire 1479-1979, a.a.O., S.59-91, bes. S.74. Den Begriff stranssumptio«
scheint Bovelles nicht als terminus technicus zu gebrauchen (siehe z.B. das erste Zitat
in Anm. 60).

7 Das bekannteste kusanische Beispiel besteht in der graduellen Offnung eines beliebi-
gen Kreisumfangs. Die weitestmdgliche Offnung koinzidiert mit der unendlichen Gera-
den (die dennoch als mit Rundheit versehen zu denken ist). Vgl. N. von Kues: De docta
ignorantia, in: Philosophisch-theologische Schriften, hrsg. von L. Gabriel, iibers. von D.
und W. Dupré, Bd. 1, Buch 1, Kap. XIII, S. 234f.

*® A.a.0, S.233. Der Kusaner gebraucht den Begriff auch adjektivisch: »Quando autem
ex imagine inquisitio fit, necesse est nihil dubii apud imaginem esse, in cuius trans-
sumptiva proportione incognitum investigatur, cum via ad incerta non nisi per
praesupposita et certa esse possit«; und adverbial: »si ex signo ad veritatem te elevaris
verba transsumptive intelligendo, in stupendam suavitatem adducent« (a.a.O., Kap. X,
S.226).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eines Bezugs zwischen (vertrautem) Endlichen und (unerforschtem)
Unendlichen. Anklinge an diese kusanische Losung finden sich nun
bei Bovelles, der jedoch eine Methode vorschldgt, um auf zwei ver-
schiedenen Ebenen von Bekanntem zu Unbekanntem zu schreiten,
namlich sowohl im Bereich des Endlichen als auch im Verhiltnis
>Endliches — Unendliches:.

Bereits aus den entsprechenden Kapiteliiberschriften im ersten
Buch der Theologicae conclusiones lassen sich einige seiner Richtlini-
en erahnen: »Die Theologie hat ihren Ort stirker unter den Assur-
rektionen als unter den Analogien« (Kap. 18), »Analogien sind den
Assurrektionen unterlegen und sie bestehen in einer gewissen
Gleichheit und Gleichgewichtigkeit des zu Vergleichenden« (Kap.
19) und »Von der Linie der Assurrektionen zur Linie der Analogien
wird ein rechter Winkel gebildet« (Kap. 21).? Bevor auf den Unter-
schied zwischen den beiden Begriffen eingegangen wird, sei zuerst
das Konzept der Analogie eingefiihrt. Fiir Bovelles ist bei diesem Be-
griff entscheidend, dafs jene durch die Analogie verkniipften Relata
von gleichem »Gewicht« seien, d.h. gleichrangig, gleichstufig bzw.
von vergleichbarer (endlicher) Natur. Der franzosische Philosoph,
der bei seiner Untersuchung dieses Begritfs durchgehend im Bild
der Waage denkt, beschreibt die Verbindung der gleichen Gewichte
des weiteren als eine seitwirts gerichtete Bewegung (a latere in la-
tus)*, und wie so oft legt er eine Zeichnung zur Veranschaulichung
seines Gedankens bei (siehe die linke, zu Kap. 23 gehorende Figur am
Ende des vorliegenden Beitrages, S. 212). Darin wird graphisch ge-
zeigt, wie der Intellekt eine beliebige unbekannte Gréfie B durch eine
gegebene bekannte Grofie C zu begreifen sucht und sich aus diesem
Grunde »seitwirts« von B nach C und zurtick zu B bewegt.

Die Theologicae conclusiones bieten dariiber hinaus eine spezi-
fische Fragestellung zur weiteren Erhellung dieses Gedankens. Was
wenn ich z B. die Eigenschaften von Form und Materie wissen
mdochte und das Verhiltnis von (aktivem) Langschwert und (passi-
vem) Rundschild zum Vergleich hitte (siehe die rechte, zu Kap. 23
gehorende Graphik, S. 212)7 Nach Bovelles” Anweisung brauche ich
mich nur von der vormals unbekannten Form zum bekannten
Schwert zu wenden und davon wiederum mit der aktiven Eigenschaft

¥ Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, a.a.O., f{**
Vv-VIr.
© A.a.O, cap. 21, {* VIr.

Analogiedenken A

26.01.2026, 14:47:59. O

201


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Tamara Albertini

des Schwertes zur Form zuriickzukehren. Desgleichen wende ich
mich von der Materie hin zum Schild und von dort zuriick zur Ma-
terie. Auf diese Weise begreife ich, daf8 die Materie im Verhaltnis zur
Form das passive Glied ist. »Und so geschieht es mit allen Analo-
gien«, schreibt Bovelles. »Sie vollziehen sich daher in einer doppelten
Bewegung, namlich durch Zuwenden (directio) und Zuriickbeugen
(reflexio).«*

Bovelles hat im dritten Buch der Theologicae conclusiones auch
eine Losung fiir den Fall, dafS es sich bei der vergleichenden Bewegung
um eine unendliche Strecke handelt. In diesem Zusammenhang ver-
wendet er einen anderen Begriff fiir die durch den Intellekt zu leisten-
de Auflgsung, namlich die elevatio. Bovelles rollt diesen spezifischen
Fall in Zusammenhang mit dem Verhiltnis von Sechseck und Kreis
auf. Er gesteht zu, da3 das Sechseck dem Kreise wohl dhnlicher er-
scheine als das Quadrat, deswegen aber fiihre vom Sechseck nicht eher
ein Weg zum Kreis als vom Quadrat.” Gemeint ist: Ein jedes Vieleck
ist gleichermafSen entfernt vom Kreis, namlich unendlich weit.

Theologicae conclusiones,
Humana liber I, cap. 40, f* XLIIv
E = hexagonus;

C = circulus;

H = humana mens

Infinita ditantia.

Naturalis via irzifas

Wohl verbindet in diesem Dreieck (s.0.) eine Gerade Sechseck

' »Digredior [...] a forma prius ignota: ad ensem notum: a quo ad formam ex ensis

collatione notam recurro. Similiter et ex materia digredior in clypeum: a quo relabor in
materiam. Et ita in cunctis analogiis accidit. Duplici itaque motu id est directionem et
reflexionem: cunctae analogiae absolvuntur« (a.a.O,, cap. 23, f* VIv).

# »Nam semper ea polygonia quae superfuerit [...] infinities tamen a circulo distabit«
(a.a. O, liber III, cap. 40, {* XLIIv).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495087031-184 - am 26.01.2028, 14:47:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

und Kreis, allerdings ist sie als unendliche Linie zu denken oder, wie
Charles de Bovelles verstirkend hinzufiigt, als unbeschreitbar (im-
pertransibilis) und unerschopflich (inconswmmabilis). Tolgt man
den Konturen der obigen geometrischen Figur (vgl. S. 202), so wird
deutlich, dafd der Weg von E zu C tiber den Winkel EHC fiihrt. Einzig
der menschliche Geist (H) vermag, eine unendliche und an sich unbe-
schreitbare Strecke zu durcheilen. Er begreift ndmlich die Endpunkte
einer infiniten Geraden als Extreme und sich selbst als deren Mitte.
Geometrisch ausgedriickt: Angesichts einer unendlichen Strecke
kann der Punkt H beliebig angesetzt werden. Er braucht lediglich
aufserhalb der Verbindung EC zu stehen, was Bovelles mit dem Zwi-
schenschritt der elevatio erreicht. Auf diese Weise kann derselbe
zweite Schritt wie bei der gemeinen Analogie eingeleitet werden,
namlich die Verbindung zu C bzw. die reflexio in circulum, die Zu-
riickbeugung in den Kreis. Der »Umweg, der die Extreme einer un-
endlichen Strecke verbindet, verlduft also iiber den Geist, dessen Fi-
higkeit zur »Mittepositionierung« auch hier entscheidend zur
Uberbriickung des »Unihnlichen« fiihrt.

Ganz anders verfahren die »Assurrektionen«. Sie leisten zwar
eine Verbindung, jedoch nicht zwischen gleichgearteten Objekten,
sondern sie schreiten fort von Sinnlichem zu Intelligiblem: »Assur-
rektionen heben unseren Geist von den Tiefen empor in die Hohe«®,
schreibt Bovelles und vergleicht alsdann Analogien und Assurrektio-
nen:

»Die Assurrektionen streben nimlich von den Tiefen hinauf in die Hthe, die
Analogien aber von einer Seite zur anderen. Die Schranken der Assurrektio-
nen verlaufen aufwirts und abwirts, von diesem zu jenem und von jenem zu
diesem. Die Grenzen der Analogien sind aber rechts und links.«

Diese bewirken, daf8 in dem gleichmafiigen » Abwégen« von zwei zu
vergleichenden Objekten keines hoher als das andere ist. Schlieflich
legt der franzosische Philosoph eine geometrische Figur bei, die ein
rechtwinkliges Dreieck mit dem Scheitelwinkel ABC zeigt (siche die
zu Kap. 21 gehdrende Graphik S. 211). Die Bewegung des — an der
Hypotenuse angesiedelten — Intellekts zwischen den Punkten B und
C entspricht, wie nun hinlanglich bekannt, der Analogie. Wendet sich
hingegen der Intellekt aufwirts entlang der Linie BA, dann »springt«

# »[...] assurrectiones ab imis nostram mentem attollunt in sublime« (a.a. O., cap. 20,
£ VIn).

Analogiedenken A

26.01.2026, 14:47:59. Er—

203


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tamara Albertini

er in den Punkt A gleichsam wie ein Eindruck in seine Form. »Dieses
wird als Aufwirtsstreben (assurgere) bezeichnet. Die Linie der As-
surrektionen bildet daher offensichtlich mit der Linie der Analogien
einen rechten Winkel. «*

Analogien und Assurrektionen werden hier nicht zufillig zu-
sammen thematisch. Schliefflich dient die Analogienlinie als Basis
der Assurrektion. Geometrisch gesprochen: Es gibt keinen Punkt A
ohne den im Punkt B sich erdffnenden Scheitelwinkel. Die Erhebung
des Geistes, die sich beim Aufwirtsstreben vollzieht, wird mit der
Zuriickfithrung eines Abbildes in sein Urbild verglichen. Wohl be-
steht eine Ahnlichkeit zwischen Abbild und Urbild, es kann jedoch
von keiner Entsprechung die Rede sein. Das in Punkt B dargestellte
Endliche hat sein Analogon in dem ebenfalls fiir Endliches stehenden
Punkt C. Wird hingegen der Punkt B mit dem Punkt A in Ver
bindung gebracht, dann wird eine den Intellekt tiberwiltigende
transzendentale Schwelle iiberschritten, die ithn wértlich aufler sich
geraten la8t.° Diese theologische Dimension der Bovillschen Ahn-
lichkeitsepisteme spielt eine geringe Rolle fiir die eigentliche Mikro-
kosmos-Spekulation; sie kann erst dann in Erscheinung treten, wenn
die — auf Analogien griindende — Welt-darstellende Tatigkeit voll-
bracht ist. Sie wurde hier jedoch mit beriicksichtigt, um aufzuweisen,
wie sehr sich Bovelles des Finsatzes seiner philosophischen Mittel
bewuf3t war. Auch zeigt sein Beispiel, daf8 die von Foucault erkannte
Episteme in der Renaissance nicht nur eine Anwendung im End-
lichen findet.

# »Nam assurrectiones ab imo contendunt in sublime: Analogiae vero a latere in latus.

Assurrectionum termini sunt sursum et deorsum: hic a quo ille ad quem. Analogiarum
vero fines sunt dextrum et sinistrum utpote quae in aequa duorum appensione confici-
untur: in qua neutrum altero sublimius sit. Sit enim rectus angulus a.b.c. cuius caput et
vertex sit .b. quod ad punctum .a. velut deorsum: ad punctum vero .b. velut sinistrum
habeat. Noster intellectus ut inter .b. et .c. conversatur: utve ea adinvicem confert ana-
logiam texit. Ut vero per lineam .b.a. ex ipso .b. scandit in .a. tanquam ex vestigio in
exemplar: tum demum assurgere pronunciatur. Assurrectionum igitur linea ad analo-
giarum lineam: manifeste rectum angulum creat« (a.a. O., cap. 21, f* VIr). — Zur Bedeu-
tung des »rechten Winkels« siehe T. Albertini: Die geometrische Darstellung der voll-
kommenen Erkenninis, a.a.O.

% Dies kann z.B. aus den folgenden Kapiteliiberschriften ersehen werden: » Verissima
theologia extasis est et excessus mentis: quo ubertim divinis fulgoribus obruta: dum
intra se manet: extra se fit« (Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini
Libri decem, a.a.O., cap. 31, {* VIIIr) und »Omnis extasis et [unleserlich] excessus
mentis: quaedam est assurrectio: sed immediata et nullis mediis perfecta« (a.a.O., cap.
33, [* VIIIr).

204 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

4. Der Mikrokosmos-Topos als eine
Erkenntnissubjekt und -objekt vereinende Denkfigur

Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch zweifellos als Teil der Welt
anzusehen. Dafs er — physisch betrachtet — eine der vielen Substanzen
ist, mufS sogar als eine wesentliche Bedingung begriffen werden, um
zwischen thm und dem Makrokosmos Gemeinsamkeiten aufzudek-
ken. Zugleich steht er aber auch auflerhalb der von ihm gestifteten
Ahnlichkeitsbeziehungen, weil er, wenn er mit der Welt distanzlos
vertlochten wire, gar keine Anndherungsmoglichkeiten erkennen
konnte.

»Als weiser ist der Mensch zu feiern, weil er wahrhaftig eine kleine Welt ist,
Sprofsling der grofien, d.h. des Universums. Als einziger hat er sich nimlich
gemiifl der grofien Welt gestaltet, abgegrenzt und vervollkommnet. Er allein
vermag die Natur nachzuahmen und alle seine Teile in Harmonie und in Ent-
sprechung zu den Teilen des Universums zu erhalten. Und wahrlich verdient
es der Weise, nicht nur kleine Welt, sondern, wie der Liber de intellectu auf-
wies*, auch grofie Welt genannt zu werden. So weit ist der Geist des Weisen,
wie das Fassungsvermdgen der ganzen Welt grofi ist; so viele Begriffe der
Dinge schmiicken und fiillen sein Gedichtnis, wie wir an Substanzen in der
Welt unterscheiden.«*

In diesem Abschnitt sind Charles de Bovelles” wichtigste anthropolo-
gische Reflexionen zusammengefafst. Der Begriff der Weisheit, der
die hichste Stufe der Vervollkommnung bezeichnet, wird dahin er-
klart, daf3 weiser jener ist, der die Welt in sich zur Darstellung bringt.

* Gemeint ist folgende Stelle im Liber de intellectu, in: Que in hoc volumine continen-
tur: Liber de intellectu, Liber de sensibus, Libellus de nihilo, Ars oppositorum, Liber de
generatione, Liber de sapiente, Liber de duodecim numeris, Philosophicae epistolae,
Liber de perfectis numeri, Libellus de Mathematicis rosis, Liber de Mathematicis corpo-
ribus, Libellus de Mathematicis supplementis, Paris 1510/11 (repr. Stuttgart-Bad Cann-
statt 1970): »Humani intellectus memoria est alter mundusqui microcosmus dicitur,
maioris mundi speculum: verum contemplativi intellectus obiectum« (cap. VII, 6, Uber-
schrift, £ 10v). Vgl. ebenso cap. VII, 10, f* 12r.

¥ »Sapiens Homo est, qui veraciter minor mundus, maioris mundi — hoc est Universi —
filius, celebratur; solus etenim Sapiens semetipsum ad maioris mundi imitationem com-
posuit, discrevit, perfecit; solus Naturam imitari potest, solus omnes sui partes partibus
Universi consonas et proportionabiles servat. Et profecto Sapiens non modo minor, sed
et maior alter mundus iuste est appellandus, quandoquidem, ut liber de Intellectu recen-
suit, tanta est mens Sapientis, quanta totius mundi capacitas, tantis rerum notionibus
decoratur impleturque illius Memoria, quantas in mundo cernimus esse substantias«
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. VIII, S. 3211.).

Analogiedenken A

26.01.2026, 14:47:59. O

205


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Tamara Albertini

Dies geschieht, indem der Weise — in Nachahmung der Natur — seine
»Teile« analog zu den Teilen der Welt anordnet, d. h. sich der Welt
durch Wahrung derselben Proportionen angleicht. Wegen seiner Fé-
higkeit, die ganze grofse Welt in seinem Geiste auf begriftliche (und
bildliche) Weise aufzunehmen, wird er selbst zum Makrokosmos.
Der Mensch wird jedoch nicht nur wegen seines physischen Da-
seins als Teil der Welt aufgefafit. Die Natug so die ersten Kapitel des
Liber de sapiente, habe vier »Tdchter« erzeugt: die Substanz (sub-
stantia), das Leben (vita), die Wahrnehmung (sensus) und die Ver-
nunft (ratio). Davon ist die Substanz die von Mutter Natur am wei-
testen entfernte, die Vernunft hingegen die allernéchste »Tochter«.*
Diese Tochter, auch Stufen genannt, versinnbildlichen die verschie-
denen Seienden. Auf der ersten Stufe stehen Steine, auf der zweiten
Pflanzen, auf der dritten Tiere, auf der vierten Menschen, wobei jede
Stufe die darunterliegende(n) Stufe(n) mit umfafst: Das Leben um-
greift die Substanz, die Wahrnehmung Substanz und Leben, die Ver-
nunft Substanz, Leben und Wahrnehmung. Daher kann von jedem
Menschen behauptet werden, dafi er sei, lebe, wahrnehme und er-
kenne. Als einziges Wesen ist der Mensch allen Stufen dhnlich, den
Steinen nicht anders als den Pflanzen und Tieren. Thm steht es des-
halb offen, sich fiir eine der vier Stufen zu entscheiden.® Will er bis
zur Vernunft vorstoflen, erreicht er damit die héchste Verwirk-
lichungsméglichkeit der menschlichen Gattung.” Diese ist die Stufe,
auf welcher sich der Mensch kraft seiner Kunst (ars) und Tugend
(virtus) selbst vervollkommnet.” Entscheidet er sich hingegen fiir

# Vgl. Liber de sapiente, a.a.O., cap. V, S. 313-316. Fiir die Deutung der an dieser Stelle
beigelegten Zeichnung siehe T. Albertini: Ein Naturbegriff der Renaissance, a.a.O.,
S. 451,

¢ yHomini omni insunt a natura Substantia, Vita, Sensus et Ratio. Est etenim, vivit,
sentit et intelligit omnis homo. Ast alii hominum duntaxat ut simplicis Substantie, alii
ut Substantie et Vite, alii ut Substantie, Vite et Sensus, alii denique Substantie, Vite,
Sensus et Rationis actu atque operatione funguntur« (a.a.O., cap. I, S. 303).

% »Cum enim naturalium rerum quattuor sint gradus: subsistentium, viventium, sen-
sibilium et rationalium, cunctos tamen gradus humana species in semet involvit seque
distinguit atque dispescit in ordines quattuor. Nam velut complectens omnem naturam,
velut ambiens universa gestansque in sese quodlibet, humillima et abiectissima sui parte
subsistentibus similis efficitur, secunda viventibus, tertia irrationabilibus animantibus:
quarta duntaxat sibi restituitur, in sua fastigia attollitur, se collabellat atque exosculatur«
(a.a.0.).

8 »Quo demum in gradu ipsa utrobique, tam inquam arte, virtute et operatione quam
naturali Substantie participatione, humana perfectaque censetur« (a.a.O.).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

eine der tibrigen drei Stufen, dann muf§ er sich mit einem stein-,
pflanzen- oder tierdhnlichen Dasein bescheiden. Auf sein Menschen-
tum Ubersetzt, bedeutet dies ein Leben in Lethargie, Sinnenfreude
oder Ziigellosigkeit.®* Vom »Narren« (insipiens), der sich einer dieser
Lebensformen zuwendet, heifst es im Liber de sapiente bezeichnen-
derweise, daf3 es die Undhnlichkeit sei, die ihn in solche Verwirrung
stiirze.”

In bezug auf die zu untersuchende Mikrokosmos-Thematik laf3t
sich nun feststellen, daf3 der Mensch erst durch seine Teilhabe an
allen vier Stufen der Natur als darstellender Teil der Welt gelten
kann — hier kann eine komplexere Variante des von Allers identifi-
zierten >elementaren< Mikrokosmismus geortet werden. Allem Sei-
enden dhnlich, umfafit er als einziges Wesen alle Moglichkeiten in
sich. Dabei ist auch die ihn von anderen Wesen unterscheidende Ver-
nunft ein Stiick Natur. Von seinem Ursprung her betrachtet, steht er
namlich nicht aufserhalb des Seinszusammenhangs, sondern ist nicht
anders als Substanz, Leben und Wahrnehmung durch die Natur her-
vorgebracht worden. Zugleich ist er aber auch jene Kraft, die tiber die
Welt hinausgeht, insofern als er iiber die Gestalt, die er sich geben
will, selbst verfiigt. Dank seiner Vernunft ist so der Weise in der
Lage, seine natiirliche Veranlagung zu vollenden. »Er lafit daraus
den himmlischen Menschen erwachsen«, schreibt Bovelles im Liber
de sapiente. Und:

»Von der Nacht erbettelt und entlockt er das Licht, von der Potenz den Akt,
vom Ursprung das Ziel, von der ruhenden Kraft das fertige Werk, von der
Natur den Intellekt, vom Anfang die Vollendung, vom Teil das Ganze und
schlieflich vom Samen die Frucht.«*

In allem erblickt der Weise die hochste Verwirklichungsmoglichkeit,
so auch in sich selbst. Die Natur hat den Menschen mit Vernunft
versehen, er aber wagt sich weiter vor und bringt daraus das héhere
Erkenntnisvermdgen, ndmlich den Intellekt, zum Vorschein. Dies ist

*2 Zu dem Zusammenhang mit den Todsiinden siche a.a.O., S. 304.

% »[...] hic [insipiens] vero et privatione Virtutis et dissimilitudinis permixtione con-
trariumve habituum insitione violatur ac ne in suam recurrat originem neve naturali
fine perfruatus, infauste abercetur« (a.a.Q., cap. VII, S. 318) (Hervorhebung von Verf.).
% »Sapiens in tellureo, quem a Natura possedit, Homine villicatus illum pro viribus
excolit. Celestem Hominem inde profert; e tenebris emendicat elicitque splendorem, ex
potentia actum, ex principio finem, ex insita vi opus, ex Natura Intellectum, ex inchoa-
tione perfectum, ex parte totum et ex denique semine fructume« (a.a.O., cap. VIII,
S.320).

Analogiedenken A

26.01.2026, 14:47:59. O

207


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Tamara Albertini

ihm deswegen méglich, weil er es versteht, »zwei Menschen« in sich
zu einer Einheit zu schmieden: den Menschen der »Natur« und den
Menschen der »Tugend« (bzw. der »Kunst«).” Mensch der Natur ist
der Weise, insofern als er in sich alle ihre Stufen — von der Substanz
bis zur Vernunft — umfafit. Mensch der Tugend ist er hingegen da-
durch, daf er die ihm spezifisch zukommende Erkenntnisfahigkeit
withrend seiner Reifezeit einzusetzen gelernt hat, wozu gehort, dafs
er das intellektuelle Vermdgen (intellectualis virtus) aus der mora-
lischen Tugend (moralis virtus) hat erwachsen lassen (die ihrerseits
auf vier Stufen aufbaut).’ Als homo naturalis oder tellureus ist der
Weise in einem »einfachen« Sinn Mensch (blof3 komo), weshalb ihm
numerologisch die Einheit (monas) zugewiesen wird. Als homo artis
hingegen ist er bereits in einem »zweifachen« Sinn Mensch (homo-
homo), weil er namlich sein Menschsein aus eigener Kraft zur Voll-
endung gebracht hat — namlich durch Erlernen von Schrift {scrip-
tura), Sprache (vox) und Begriff (conceptus), die den Weg zum
Geist (mens) ebnen. Diesem auf Eigengestaltung grindenden
Menschsein kommt numerologisch die Zweiheit {dyas) zu.¥” Nun
sind Natur und Kunst sowie Einheit und Zweiheit Gegensitze, sie
rufen nach einer sie verbindenden Mitte:

»Zwischen diesen Extremen ist eine Verbindung, eine Ubereinstimmung und
Vereinigung; eine Liebe, ein Friede, ein Band und eine Mitte, beider Ertrag,
Einheit, Frucht und Sprofs. Zusammengetfiigt bringen namlich Einheit und
Zweiheit die Dreiheit hervor, sie erzeugen ihre Verbindung, ihre Einheit
und Ubereinstimmung. Daher ist die Weisheit eine dreifache Bestimmung
des Menschen, (sie ist) die Dreiheit des Menschen, das Menschsein und die
Dreiheit.«%

%5 »Sapiens seipsum mente discrevit geminisque, ut dictum est, constat hominibus: alio

Nature atque sensibili, alio vero Virtutis et intellectuali« (a.a.O.).

5 »Intellectualis autem Virtus lux est et irradiatio animi, que haud secus sine morali
Virtute in animum introduci in eove splendescere prohibetur, quam Phoebeus radius, ne
in caliginoso aere aureo splendore rutilet, vetatur. Hec itaque intellectualis Virtus, qua
per moralem enubis ac tranquillus effectus animus demum illustratur, cum sit proprium
atque internum animi bonum, habet et gradus quattuor, quibus ipsa maturescit suum-
que fastigium consectatur [...] Hec igitur est vera, potissima et intellectualis Hominis
consummatio: ex scripfura in vocem, ex voce in notionem, ex denique notione in men-
teme« (a.a.0,, cap. 1V, S. 312) (Hervorhebung von Verf.).

¥ A.a.0, cap. XXII, S. 348{.

% »Horum igitur extremorum symplegma est aliquod, concordia et concurrentia aliqua;
aliquis amor, pax, vinculum et medium, amborum proventus, unio, fructus, emanatio.
Tuncta etenim invicem monas et dyas tryadem eliciunt proferuntque suam copulam,

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mikrokosmos-Topos als Denkfigur der Analogie in der Renaissance

Durch die Einheit und Vermittlung einleitende Weisheit gelangt der
Mensch zu seiner hochsten Verwirklichung, er wird zum homo-ho-
mo-homo, in dessen Dreiheit (tryas) die Gegensétze jedoch einge-
zeichnet bleiben:

homo — homo — homo

>
Weisheit
>
Kunst
>
Natur

Die Weisheit [5st die Stufen der Natur und der Kunst nicht auf, son-
dern sie iibersetzt sie auf eine hohere Ebene. Treffend kommentierte
Ernst Cassirer diesen Gedankenkomplex in Individuum und Kosmos
in der Philosophie der Renaissance, indem er — bewufst hegelsche
Téne anschlagend — festhielt:

»Der Mensch der >Natur, der homo schlechthin mufs zum Menschen der
>Kunst¢, zum homo-homo werden; aber indem diese Differenz in ihrer Not-
wendigkeit erkannt ist, ist sie damit auch schon iiberwunden. Uber den bei-
den ersten Gestaltungen erhebt sich jetzt die letzte und hichste; die Dreiein-
heit des homo-homo-homo, in der der Gegensatz von Potenz und Akt, von
Natur und Freiheit, von Sein und BewufStsein, zugleich befafst und aufgeho-
ben ist.«*®

Durch die Dreieinheit des homo-homo-homo gelingt dem Menschen
also die Vervollkommnung seines Menschseins, die dazu berechtigt,
ihn eine kleine Welt zu nennen. Ein wichtiges Moment dieser Voll-
endung liegt in seinem auf die Dinge in der Welt gerichteten Er-
kenntnisvermdgen. Die vernunftbegabte Seele, so wird dies im Liber
de sapiente beschrieben, durchwandert die Welt auf der Suche nach
Bildern (species), die sie von den Substanzen gleichsam abziehen
kann. Daraus formt sie den Tugendmenschen, der das wahre Bild
des natiirlichen Menschen darstellt, wahr deshalb, weil dieser zweite
Mensch als die Aktualisierung der natiirlichen Anlage begriffen

unionem et concordiam. Itaque Sapientia quedam est trina Hominis sumptio, Hominis
trinitas, humanitas, tryas« (a.a.O., cap. XXII, S. 349).

% E. Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, a.a.O.,
S.97.

Analogiedenken A

26.01.2026, 14:47:59. O

209


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Tamara Albertini

wird. Der Weg von der Natur zur Tugend erweist sich somit als ein
Erkenntnisprozefs, als ein Weg, der in der Tat von der »Potenz zum
Akt«, vom »Ursprung zum Ziel«, von der »ruhenden Kraft zum fer-
tigen Werke, von der »Natur zum Intellekt« und vom »Anfang zur
Vollendung« fiihrt. Dennoch wird damit kein Uberwinden der Natur
oder gar ein Sich-Abwenden von ihr intendiert, vielmehr handelt der
Weise im Auftrag der Natur selbst. Sie ist es, die ihm den »Befehl
erteilt, sich in die Welt vorzuwagen, um aus allem, was er vorfindet,
Abbilder zu gewinnen, die er alsdann in seinen Geist iiberfiihren
soll.® Unterzieht sich der Mensch dieser natiirlichen Weisung, dann
fiillt sich sein Geist mit Ahnlichkeiten an, bis er schliefilich in sich in
Bildgestalt den ganzen Kosmos trdgt. Von hier wird verstindlich,
weshalb der Weise es verdient, auch grofie Welt genannt zu werden.
Er, der Teil, vollendet sich ndmlich — kraft seiner Analogien aufstel-
lenden Vernunft — zu einem Ganzen.

® »Sapientis Anima imprimis per extimorum sensuum valvas spiritaliter extra corpus

profecta in mundum peregrinatum abiit et a cunctis rebus, quas in mundo reperit, ab-
stracta sublatave speciei atomo in corpus rediit finxitque ex collectis specierum atomis
virtutis Hominem: veram primi sui, naturalis ac tellurei Hominis imaginem, formam,
archetypum, lucem, scientiam et apparitionem; cuius habitu Sapientia est et Hominis in
omnia sive omnium in Hominem per species transsumptio, traductio et commutatio«
(Liber de sapiente, a.a.O., cap. XXII, S. 348); »Qui igitur conflatus est et perfectus a
Natura Homo [...], matris imperio per mundum circunferri iussus: exquirit a singulis,
que sua sunt, abstrahit a qualibet mundi substantia proprie speciei atomum. Illam sibi
vendicat atque inserit et ex plurium specierum atomis suam elicit profertque speciem,
que naturalis et primi nostri Hominis fructus seu acquisitus studiosusve Homo nuncu-
patur« (a.a.O., cap. XXIV, S. 351).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26.01.2026, 14:47:59. O



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19

0

P.iber. 1.

terminusad qué:aut fimpliciter eminentiffis
mus eft vedeus:aut faltem terminoa quo:fub
limior,Magisautemvnfiquodgs a terminoad
quem pergicid ft afine denominarionem fus
mit;§ a terminoaquoexoritur, Coftar igicur
theologiam :magis in affurre@ionibus g in

. analogiis firamefle.

Analogias aflurre@ionibus infcrios
res cffc:& casin quadam comparan
dorum ¢qualitate ac tateracofiftere.

Nidiximuseaderchaud viqueadeo in amalo
giis theologiam fitam efle:g analogix in quas
dam eorum queadinuicem conferuntur gqua
litate few pari appenfioneac ftatera fianc: cas
quogs ea folum de caufa farius humanis difcis
plinis Jipficheologiaaccomodari. Siquis ey
exfenfibilibusad incelligibilia enoler;null? ed
analogiamefle dixerit: fed potius affurrectios
nem:{umpram inter ea/qua penicus gquinoca
& diuerforumgraduum funt. Nullius nempe
ftaterappenfio:ipfa incellectualia cum fenfix
bilibus zquo iure confert.Qui vero hominé/
dicit euerfam plitam cffe: hic magisanalogid
texit.vrpote conferens adinuicem entia verin
«p fenfibilia: er qua efufdem finc regionis ve
fenfibilismundi.Sunt igitur analogiz affurs
retionib? paulo inferiores:& in quadam ¢qua
liraceac ftateracomparandorum faciunda,
Aflurre@iones analogiis przftantio
res cffe:& ampliorem ipficheologix
opem ac momentum afferentes.
Diximusenim theologiammagis ideoiaffur
recionibus § inanalogiis cofiftere:quia aflur
re@ionesab imisnoftram mentem attollunt {
fublime.Siigitur deonihil eft eminentius: nil
fublimiusaataitiusdinina fubftantia:is vig
callis quo ex inferforum reri fubfelliis ac rers
renis {cabellisin ipfum {cidimus deumsmeria
toporillimus eft & affurrectiomagis § analos
giavocitandus.Sicur enim homanzx difciplis
nx minus quidem perfe@ta funt:fed tamen ac
quifirione prioresitheologia vero omnium po
tifflima:{ed acquifirione &ordine poftrema:ica
& affurrectiones anajogiisquidem preftic;he

Fo.VI.

tamenilfarG prazuix {unt & acquificione pria
res.Suncigitur afurre@ionesanalogiis pras
ftaciores:&ampliorem toti theologiz vim ac
momentum afferentes.
Ex affurrcéioniilinea:ad analogiari
lincamtrectus angulus procreatur.
INam affurre@ionesabimo cStendunt in {ub
lime: Analogix veroa latereinlacus, Afurre
@ionum termini funt {ur{fum & deor{um:hic
aquoille ad quem. Analogiarum vero fines
funt dextrum & finiftrom.vtpotequaxqua
duorumappenfioneconficiuntur; inqua neu
trumalterofublimius fit , Sit enim re@usan4
A " gulusab.c.cuius ca
put & vertex fic.b.qd
ad punctum.a,veluc
deorfum:ad punad
vero.b.velur finiftrd@
fe habeat., Nofter in~
¢ telle@usvrinter.b.&
c.conuerfatur:veve
eaadinuicem confert
analogiam texit, Vtveroper lineam.b.a, exip
fo.b.fcandirina,rang ex veftigioin exemplar:
tum demum affurgere prondciatur, Affurres
Gionum igitur linea ad anafogiarum lineam:
manifefte redum angulum creac,

Aflurrectiones fimplici linea atg in
teruallo pera guntur.

Isquiaffurgit:dum ex imisinalea & fublimia
conrendir:hand opuseft yrdemum ad ima &
humilia:ex{ublimibus recurrac. In his enim
confiftere & immorari gauder mens:qua: pra:
ftantiflima & potiflimafunt:quave cundars
rerum exemplaria & propeerfe entia, Noftra
namgs ineclligéria : cum exinferioribus rebus
euolar indeum:iamiam ( diuinitars prafens
tia) vigadeo inferiorum obljufeicur rerums:
vt fenpnnungin cis conuerfaram effe hauds
quag(diuinoamore inebriata)meminerir.Ec
empreexeafi & excefluillo quoadiuinitate pe
nitusablorbef:dininag & cotiplatione & c5a
iun@ione perfruif:{ui penitus nefcia fic, Nec
famaut opus habec aut cupirad inferioraqug

Affurzettio.

Analogiz.

Aus: Theologicarum Conclusionum Caroli Bovilli Samarobrini Libri decem, Pa-

ris: J. Badius, 1515.

Analogiedenken

2!

22

A 211

https://dol.org/10.5771/9783495987031-184 - am 26.01.2028, 14:47:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23

Cbeologicarum

priusliquit relabi , Inhacret enim cGlummara
huiufmodimens:ingirer {uiauthoris contem
plationizcuius lucidifimos radios erfiailidue
haurirniged illos fatidir:vrpote facieari
exuberiris diuigalimonig:facrd & pennéfitim
coiungit. Affurrecticesigif fimplicilineaargs
freruallosablg viload ima recurfu peragunt,
Analogi¢duplici motu v directione
& reflexionc abfoluuntur.
Namanalogiaab ignotoaliquo:ad quods
damnotiusdigredif:aquomox ad priusigno
tum;fed poftea notumrecurric, Ve fi primis
tus noftro intelle@ui of
fertur.b ., ignord:digres
diturincellectusabipfo
b.in.c.qd fingis effe nos
tius & ¢qualeacfimileb
Céfertenim.b.ipfi.c, ve
e e exnotitia ipfius.c.pcrpé
Analogia. datnacuram ipfi?.b. De
mum vero ex.c.recurrit in propofirum.b.gau
dens exiuxtapofitionect pari appfionenotio
ris.c.feignorius.b.perpendiffe, Verbi gracia fi
mareriz & forma proprierates nofcere volue
ro:conferd in primis formamveni: materia ve
ro clypeo:atg ex hacrudi & crafla iuxrapofis
tione{eu collacioneduorii & duorti:recurrens
demd in materid & forma:dicd proprideflefor
ma:vefoliagater nihil patiaturmateria ves
ro propriti:ve folum patiatur & nihilagat.Fa
Quscftem enfisad agending ad patiendum,
Clypeusveroad patiendtd & minimead agen
dia. Digrediorigifa formapriusignota:ad en

[

Analogia,

FLonclufionum

fem not@i.a quoad formi ex enfiscollatiGe nos
td recurro. Similicer & ex materia digredior§
clypeii:aquorelabor inmarerid. Ericai cictis
analogiisaccidit. Dupliciitag motu id cft dia
rectioe & reflexie;ciict amalogiz abfoluunt.

N\
2

Adagendum °
§ Enfis. \

\.

ejouldy

oN

Analogix.

Ad patiendd

Tamanalogias g affurrectiones : exs
trafuorum principiord limites pros
gredi &'emigrare contingit.

Qui ex fenfibilib%adicelligibiliaaffurgir:is
palaexcrafui principiilimites pgredit & emi
gracPrincipid efaffurre&icis : voco termind
aquovt fenfibilia.Finé veroeiufdéappello tex
muiGad quévrintelleualia.Suncadr alceri?
regionts irelligibilia entiazafenfibilib?. Affur
rectioitag §alenfibilib®ad intelligibilia fcans
ditzextra{ur pricipfilimiteseuagaf emigrarg
Caringic ti & affurreides;inlimite eodé ac
regione cadécocrceri.vt ciineer fola fenfibilia
exinferioribusadfupiora & pitantiora elenas
mur, Vtexaia vegerarriceaut {éficina:ad ani
ma rationaléinferiorti afarti & aduf finé. Por
ro& analogicinterdfiin codélimite fiune, Ve

Vnitas.

Quater

narius.

212 ALBER PHILOSOPHIE

Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495087031-184 - am 26.01.2028, 14:47:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil:
Strukturen und Logik

26.01.2026, 14:47:59.



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26.01.2026, 14:47:59.



https://doi.org/10.5771/9783495997031-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

